


primer semestre
enero • junio 2025

ISSN 0212-8365
e-ISSN 2253-900X
DOI: 10.12795/themata

revistascientificas.us.es/index.php/themata
https://editorial.us.es/es/revistas/themata-revista-de-filosofia

71



Thémata. Revista de Filosofía nace en el año 1983 con la intención de proporcionar a quienes investigan 
y producen en filosofía un cauce para publicar sus trabajos y fomentar un diálogo abierto sin condi-
cionamientos ideológicos. En sus inicios participaron en el proyecto las Universidades de Murcia, 
Málaga y Sevilla, pero pronto quedaron como gestores de la revista un grupo de docentes de la Facul-
tad de Filosofía de la Universidad de Sevilla.

Una preocupación constante de sus realizadores ha sido fomentar los planteamientos in-
terdisciplinares. La revista ha estado abierta siempre a colaboradores de todas las latitudes y ha cu-
bierto toda la gama del espectro filosófico, de lo que constituye una buena prueba la extensa nómina 
de autores que han publicado en sus páginas. En sus páginas pueden encontrarse trabajos de todas 
las disciplinas filosóficas: Historia de la Filosofía, Metafísica, Gnoseología, Epistemología, Lógica, 
Ética, Estética, Filosofía Política, Filosofía del Lenguaje, Filosofía de la Mente, Filosofía de la Ciencia, 
Filosofía de la Historia, Filosofía de la Cultura, etc. También ha querido ser muy flexible a la hora de 
acoger nuevos proyectos, fomentar discusiones sobre temas controvertidos y abrirse a nuevos valo-
res filosóficos. Por esta razón, los investigadores jóvenes siempre han encontrado bien abiertas las 
puertas de la revista.

Número 71 			   primer semestre enero • junio 2025

Equipo editorial / Editorial Team
Director honorario
Jacinto Choza Armenta 
jchoza@us.es

Director
Fernando Infante del Rosal 
finfante@us.es

Director Adjunto
José Manuel Sánchez López
themata@us.es

Subdirectores
Jesús Navarro Reyes 
jnr@us.es

Inmaculada Murcia Serrano 
imurcia@us.es

Jesús de Garay 
jgaray@us.es

Secretario
Guillermo Ramírez Torres
grtorres@us.es

Secretaria de Redacción
Mª Piedad Retamal Delgado

marretdel@alum.us.es

Facultad de Filosofía. Universidad de Sevilla
Departamento de Estética e Historia de la 
Filosofía 
Departamento de Filosofía y Lógica y Filosofía 
de la Ciencia 
Departamento de Metafísica y Corrientes 
Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política
Camilo José Cela s/n, 41018 Sevilla (España)
e-mail: themata@us.es

Bases de Datos y Repertorios
Bibliográficas internacionales
Emerging Sources Citation Index (Web of 
Science Group-Clarivate Analytics)
Dialnet (España)
Francis, Philosophie. INIST-CNRS (France)
Philosopher's Index (Bowling Green, OH, USA)
Directory of Open Access Journals (DOAJ)
Repertoire Bibliographique de Philosophie 
(Louvain, Belgique)
Ulrich's Internacional Periodicals Directory 
(New York, USA)
DialogJournalNameFinder (Palo Alto, CA, USA)
Periodicals Index Online (Michigan, USA)
Index Copernicus World of Journals
Gale-Cengage Learning-Informe Académico
Academic Journal Database
DULCINEA
Google Scholar
Electra
Bulletin signaletique. Philosophie, CNRS 
(France)

Bibliográficas nacionales
ISOC - Filosofía. CINDOC (España)

De evaluación de la calidad de revistas
CARHUS Plus
ERIH PLUS Philosophy (2016)
REDIB
Latindex
MIAR
CIRC
DICE
FECYT
Política editorial y directrices para autores/as, 
al final de la revista.



ARGENTINA
Flavia Dezzuto, Universidad Nacional de Córdoba

ALEMANIA
Alberto Ciria, Munich

CANADÁ
Óscar Moro, University of New Found Land

CHILE
Mariano De la Maza, Universidad Católica de 

Chile
José Santos Herceg, Universidad de Santiago 

de Chile

COLOMBIA
Martha Cecilia Betancur García, Universidad 

de Caldas
Víctor Hugo Gómez Yepes, Universidad 

Pontificia Bolivariana
Gustavo Adolfo Muñoz Marín, Universidad 

Pontificia Bolivariana

ESPAÑA
Alfonso García Marqués, Universidad de 

Murcia
Antonio De Diego González, Universidad de 

Sevilla
Avelina Cecilia Lafuente, Universidad de 

Sevilla
Carlos Ortiz Landázuri, Universidad de 

Navarra
Celso Sánchez Capdequí, Universidad Pública 

de Navarra
Elena Ronzón Fernández, Universidad de 

Oviedo
Enrique Anrubia, Universidad CEU Cardenal 

Herrera
Federico Basáñez, Universidad de Sevilla
Fernando Wulff, Universidad de Málaga
Fernando M. Pérez Herranz, Universidad de 

Alicante
Fernando Pérez-Borbujo, Universitat Pompeu 

Fabra
Francisco Rodríguez Valls, Universidad de 

Sevilla
Ildefonso Murillo, Universidad Pontificia de 

Salamanca
Irene Comins Mingol, Universitat Jaume I
Jacinto Rivera de Rosales Chacón, UNED
Joan B. Llinares, Universitat de València
Jorge Ayala, Universidad de Zaragoza
José Manuel Chillón Lorenzo, Universidad de 

Valladolid
Juan García González, Universidad de Málaga

Juan José Padial Benticuaga, Universidad de 
Málaga

Luis Miguel Arroyo Arrayás, Universidad de 
Huelva

Mª Luz Pintos Peñaranda, Universidad de 
Santiago de Compostela

Marcelo López Cambronero, Instituto de 
Filosofía Edith Stein

María del Carmen Paredes, Universidad de 
Salamanca

Octavi Piulats Riu, Universitat de Barcelona
Óscar Barroso Fernández, Universidad de 

Granada
Pedro Jesús Teruel, Universitat de València
Ramón Román Alcalá, Universidad de Córdoba
Ricardo Parellada, Universidad Complutense 

de Madrid
Sonia París Albert, Universitat Jaume I
Tomás Domingo Moratalla, UNED

ESTADOS UNIDOS
Witold Wolny, University of Virginia)
Thao Theresa Phuong Phan, University of 

Maryland

REINO UNIDO
Beatriz Caballero Rodríguez, University of 

Strathclyde

ITALIA
Luigi Bonanate, Università di Torino

MÉXICO
Rafael De Gasperín, Instituto Tecnológico de 

Monterrey
Julio Quesada, Universidad Veracruzana
Adriana Rodríguez Barraza, Universidad 

Veracruzana

PERÚ
Ananí Gutiérrez Aguilar, Universidad Nacional 

de San Agustín de Arequipa y Universidad 
Católica de Santa María

Nicanor Wong Ortiz, Universidad San Ignacio 
de Loyola

PORTUGAL
Yolanda Espiña, Universidade Católica 

Portuguesa

TURQUÍA
Mehmet Özkan, SETA Foundation for Political, 

Economic and Social Research

Consejo Editor / Editorial Board 



ARGENTINA
Graciela Maturo, Universidad de Buenos Aires 

- CONICET
Jaime Peire, Universidad Nacional de Tres de 

Febrero- CONICET

ALEMANIA
Tomás Gil, Freie Universität Berlin
Fernando Inciarte, † Westfälische Wilhelms-

Universität
Otto Saame, † Universität Mainz

BULGARIA
Lazar Koprinarov, South-West University 

‘Neofit Rilski’

CHILE
Carla Corduá, Universidad de Chile
Roberto Torreti, Universidad de Chile

COLOMBIA
Carlos Másmela, Universidad de Antioquía
Fernando Zalamea, Universidad Nacional de 

Colombia

ESPAÑA
Agustín González Gallego, Universitat de 

Barcelona
Alejandro Llano, Universidad de Navarra
Andrés Ortiz-Osés, Universidad de Deusto
Ángel D’ors, † Universidad Complutense de 

Madrid
Antonio Hermosa Andújar, Universidad de 

Sevilla
Carlos Beorlegui Rodríguez, Universidad de 

Deusto
Concha Roldán Panadero, Instituto de 

Filosofía, CCHS-CSIC
Daniel Innerarity Grau, Ikerbasque, Basque 

Foundation for Science
Francisco Soler, Universidad de Sevilla
Ignacio Falgueras, Universidad de Málaga
Javier San Martín, UNED
Jesús Arellano Catalán, † Universidad de 

Sevilla
Joaquín Lomba Fuentes, Universidad de 

Zaragoza
Jorge Vicente Arregui, † Universidad de Málaga
José María Prieto Soler, † Universidad de Sevilla
José Rubio, Universidad de Málaga
Juan Antonio Estrada Díaz, Universidad de 

Granada
Juan Arana Cañedo-Argüelles, Universidad de 

Sevilla

Luis Girón, Universidad Complutense de 
Madrid

Manuel Fontán Del Junco, Fundación March
Manuel Jiménez Redondo, Universitat de 

València
Marcelino Rodríguez Donís, Universidad de 

Sevilla
Miguel García-Baró López, Universidad 

Pontificia Comillas
Modesto Berciano, Universidad de Oviedo
Pascual Martínez-Freire, Universidad de 

Málaga
Rafael Alvira, Universidad de Navarra
Teresa Bejarano Fernández, Universidad de 

Sevilla
Vicente San Félix Vidarte, Universitat de 

València

ESTADOS UNIDOS
Lawrence Cahoone, University of Boston

FRANCIA
Nicolás Grimaldi, Université Paris IV-Sorbonne

PARAGUAY
Mario Ramos Reyes, Universidad Católica de 

Asunción

REINO UNIDO
Alexander Broadie, University of Glasgow

ISRAEL
Marcelo Dascal, † Tel Aviv University

ITALIA
Massimo Campanini, Università di Napoli 

l´Orientale
Maurizio Pagano, Università degli Studi del 

Piamonte Orientale. Amedeo Avogadro

JAPÓN
Juan Masiá, Sophia University, Tokio

MÉXICO
Jaime Méndez Jiménez, Universidad 

Veracruzana
Ana Laura Santamaría, Instituto Tecnológico 

de Monterrey
Héctor Zagal, Universidad Panamericana

VENEZUELA
Seny Hernández Ledezma, Universidad Central 

de Venezuela

Comité Científico Asesor / Advisory Board

Thémata. Revista de Filosofía agradece la labor realizada desde su inicio por sus anteriores 
directores: Jacinto Choza, Juan Arana y Jesús de Garay.



ESTUDIOS_ARTÍCULOS DE INVESTIGACIÓN 

10		  Fragmentación y despersonalización en medio de la sociedad 
posmoderna
Ricardo R. Contreras 

30		  Sobre cuatro fragmentos sobre su método en La Obra de los Pasajes de 
Walter Benjamin
Francesc J. Hernàndez; Marc Hernández Montoro

54		  La genealogía dialógica de la razón. Una interpretación contemporánea 
del pensamiento de Martin Buber
Luis María Sancho Pérez

75	 	 De Joyce a Los Bridgerton: Modernismo, neobarroco y la sublimación 
de la forma en la postmodernidad
Julia Montejo

94	 	 El triángulo y la esfera. Aportes a la fundamentación de la arqueonomía
Marco Sanz

116	 	 El debate sobre el modelo de self-focus como explicación del fenómeno 
de bloqueo mental por presión
Rodrigo Moro; Marcelo Auday

141	 	 Los problemas psicológicos como dilemas filosóficos: un viaje hacia la 
eudaimonía y la felicidad dentro de la infelicidad
Juanjo Macías; Alejandro G. J. Peña; Pedro Naranjo Cobo

167		 Hacia el concepto de caos en Nietzsche, Deleuze y Maillassoux. 
Alberto Villalobos Manjarrez; José Agustín Ezcurdia Corona

Índice.



07

TRADUCCIONES

187		 Un inédito de Maurice Merleau-Ponty. Maurice Merleau-Ponty
Traducción de Sergio González Araneda

197		 Idylle. Johann Gottlieb Fichte
Traducción de Nazahed Franco Bonifaz

RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

202	 Perry, Bruce; Winfrey, Oprah. What Happened to You?: Conversations on 
Trauma, Resilience, and Healing
Eugénio Lopes

208	 Loeb, Avi. Interstellar: the search for extraterrestrial life and our future 
in the stars
Unai Buil Zamorano

212		 Beuchot, Mauricio. ¿Renovar la filosofía?
Luis Gabriel Mateo Mejía

220	 Ortigosa, Andrés. Filosofía del nosotros. Yo, el otro y la humanidad
Alejandro Martín Navarro

223		 Anrubia, Enrique. Hermenéutica y Cultura: Estudios sobre Clifford 
Geertz
Isidro Rodríguez Marugán

227		 Política editorial.

230	 Directrices para autores/as.



08



Estudios.



10

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

Ricardo R. Contreras1

Universidad de Los Andes, Venezuela.
Recibido 26 agosto 2024 • Aceptado 29 diciembre 2024

1. ricardo@ula.ve

Resumen 

La sociedad posmoderna enfrenta al ser 

humano con grandes desafíos a nivel 

social, económico, político, cultural y, 

finalmente, personal. Los cambios en la 

forma en que se desarrollan las relacio-

nes humanas han llevado a las personas 

a enfrentar problemas que fracturan su 

identidad, orientándolas hacia un ca-

mino en el que la fragmentación y la 

despersonalización marcan el ritmo y 

pueden conducirlas a tomar decisiones 

autodestructivas. En este contexto, las 

cifras, dependiendo del país, la cultura, 

la religión, el grupo etario, el género, 

entre otros factores, o bien se mantie-

nen estables o tienden a aumentar en 

cuanto al número de personas que to-

man decisiones en contra de su vida. Por 

esta razón, desde la filosofía, es necesa-

rio reflexionar, partiendo de postulados 

existencialistas, para proporcionar he-

rramientas que puedan desempeñar un 

papel positivo en la lucha contra este fe-

Fragmentación y 
despersonalización en 
medio de la sociedad 
posmoderna.

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN

Fragmentation and depersonalization in 

postmodern society

Abstract

Postmodern society confronts individ-

uals with significant challenges at so-

cial, economic, political, cultural, and 

ultimately personal levels. Changes in 

the way human relationships develop 

have led people to face issues that frac-

ture their identity, guiding them down 

a path where fragmentation and deper-

sonalization set the pace and can lead to 

self-destructive decisions. In this con-

text, statistics, depending on the coun-

try, culture, religion, age group, gender, 

and other factors, either remain stable or 

show a tendency to increase in terms of 

the number of people making decisions 

against their own lives. For this reason, 

it is necessary to engage in philosophi-

cal reflection, drawing from existential-

ist postulates, to provide tools that can 

play a positive role in combating this 

phenomenon of psychosocial disheart-

enment. In this regard, Kierkegaard’s 

leap of faith, Kafka’s metamorphosis, 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 11

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

1 • Introducción

La posmodernidad que como etapa histórica surge tras la finalización de la 
Segunda Guerra Mundial, posee una serie de características distintivas que 
marcan una ruptura con la modernidad. Podríamos resumir estas rupturas 
a partir de cambios en el pensamiento: “el que designamos como pensar 
no-violento, pensar ecuménico, pensar ecológico, del que empiezan a en-
contrarse importantes testimonios humanos y literarios” (Ballesteros 1994 
105). Dentro del pensamiento posmoderno destaca también el escepticismo 
ante los metarrelatos, aquellos grandes relatos o ideologías que pretendían 
ofrecer una explicación totalizadora del mundo y el progreso de la sociedad 
(Mardones 1988 96-97). 

En tal sentido, la posmodernidad incorpora la tecnociencia como un 
elemento práctico en la transformación sociocultural (Moya 1998 80-84), 
y asume nuevos ideales como la defensa del medioambiente, los derechos 
humanos, los derechos de la mujer, el ecumenismo, el diálogo intercultural, 
entre otros. Por otro lado, se podría decir que la posmodernidad enfatiza la 
fragmentación y la multiplicidad de perspectivas, promoviendo un discutible 
relativismo que sugiere que existen multiverdades, donde todas las creencias 
y valores son contextualizables y dependen del entorno sociocultural.

Adicionalmente, podríamos decir que la posmodernidad se caracteri-
za por una intertextualidad, donde las obras literarias, artísticas y culturales 

nómeno de desánimo psicosocial. En este 

sentido, el salto de fe de Kierkegaard, la 

metamorfosis de Kafka, la libertad radi-

cal de Sartre, los planteamientos de Ca-

mus sobre lo absurdo, ofrecen elementos 

que pueden servir como punto de partida 

para una reflexión que otorgue sentido a 

la búsqueda del significado de la vida en 

medio de la posmodernidad.

Palabras clave: Posmodernidad; Frag-

mentación; Despersonalización; Exis-

tencialismo; Kierkegaard; Kafka; Sartre; 

Camus. 

Sartre’s radical freedom and the ideas of 

Camus on the absurd, offer elements that 

can serve as a starting point for a reflec-

tion that can give meaning to the search 

for the meaning of life in the midst of 

postmodernity.

Keywords: Postmodernity; Fragmenta-

tion; Depersonalization; Existentialism; 

Kierkegaard; Kafka; Sartre; Camus.



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 12

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

se entrelazan y, por la hibridación y pluralidad, generan una mezcla de esti-
los, géneros y formas que se traduce en una diversidad cultural con su propia 
estética (Lyotard 2005 25). Surge una especie de cultura del simulacro que, 
según Jean Baudrillard (1978 61), domina esta era, y donde las representa-
ciones sustituyen a la realidad y se vuelven indistinguibles de esta, creando 
una hiperrealidad. Actualmente, esto se magnifica en la dinámica impuesta 
por los nuevos medios de comunicación, especialmente las redes sociales, 
donde el simulacro es la regla y no la excepción.

En este contexto, la despersonalización es un fenómeno que se define 
como una progresiva pérdida de la identidad individual, condicionada por la 
fragmentación del yo y la desconexión con la propia autenticidad. Bajo este 
enfoque, los elementos de la globalización contribuyen significativamente, 
pues exponen a los individuos a una diversidad de culturas y valores que 
pueden inducir confusión en la identidad personal. Aunque la despersonali-
zación ha sido estudiada ampliamente en el campo de la psicología clínica, 
donde se asocia con síntomas relacionados con la desconexión de la auto-
percepción (Sierra-Siegert, 2008), el presente artículo aborda la desperso-
nalización desde un punto de vista existencial. A partir de esta perspectiva, la 
despersonalización no se concibe como una patología psicológica, sino como 
una experiencia existencial determinada por factores externos, tales como 
el hiperconsumismo, la cultura de la imagen y la falta de conexión social 
atribuible a las tecnologías digitales. En este contexto, conviene señalar que 
las redes sociales agravan este problema al fomentar identidades en línea 
que a menudo no coinciden con la identidad auténtica y terminan por atrapar 
a la persona en una realidad hiperreal. El hiperconsumismo ejerce también 
una influencia crucial, puesto que la identidad se define cada vez más por lo 
que se posee y la apariencia exterior, en detrimento de valores y creencias 
más profundas.

Desde esta perspectiva existencial, el individualismo extremo, otra 
característica de la posmodernidad, lleva al aislamiento y la desconexión 
social. La valorización de la autonomía y la libertad, aunque positivas en 
muchos aspectos, pueden resultar en una falta de cohesión social y relaciones 
superficiales. La competitividad y la presión por destacarse como individuos 
únicos, generan estrés y alienación. Además, la desaparición de comunidades 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 13

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

y estructuras sociales y la fragmentación de las relaciones humanas, contri-
buyen a una mayor soledad y sensación de despersonalización.

La fragmentación social se manifiesta también en la desconfianza 
generalizada en las instituciones tradicionales como el gobierno, la religión 
y la familia, lo que debilita la cohesión social. Aunque la diversidad y el mul-
ticulturalismo enriquecen la sociedad, también pueden generar conflictos 
y falta de integración. Los medios de comunicación, con su saturación de 
información, junto con las fake news y la posverdad (Iyengar y Massey 2018), 
contribuyen a una visión fragmentada y confusa de la realidad, exacerbando 
la sensación de despersonalización y promoviendo los extremismos.

Estas crisis posmodernas impactan profundamente la búsqueda del 
sentido de la vida. El relativismo y la falta de certezas hacen que las personas 
tengan que encontrar su propio sentido, lo cual puede ser una carga abruma-
dora. Por otro lado, la presión de la autorrealización, enfatizada en la cultura 
posmoderna, puede resultar en frustración y ansiedad cuando la persona 
no alcanza las metas o ideales que se ha planteado o que se le han exigido, 
y que a menudo son inalcanzables. Todos estos aspectos pueden llevar a la 
persona a tomar decisiones sobre su vida que le acercan a un sentimiento de 
autodestrucción.

Sin embargo, existen respuestas posibles para enfrentar estos desa-
fíos. La redefinición del sentido de la vida puede lograrse a través de expe-
riencias personales significativas, relaciones cercanas y proyectos indivi-
duales que proporcionen propósito y satisfacción. El compromiso con causas 
comunitarias, movimientos sociales o actividades que fomenten la cohesión 
y la pertenencia, pueden ayudar a contrarrestar la fragmentación social y la 
soledad. Además, vivir de manera auténtica, ordenando las acciones y de-
cisiones con las propias convicciones y valores personales, ofrece una ruta 
hacia una vida significativa y plena, incluso en medio de una sociedad donde 
lo digital, que se manifiesta fuertemente en las redes sociales, ha transfor-
mado las relaciones humanas. Por lo tanto, es importante reflexionar sobre 
las formas en que podemos enfrentar la crisis de fragmentación y desperso-
nalización en medio de la posmodernidad. La filosofía, así como el sentido de 
lo trascendental, brindan a las personas la oportunidad de verse a sí mismas 
como parte integral de la sociedad y de encontrar sentido en su accionar en 
el mundo.



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 14

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

2 · El existencialismo frente a la 
fragmentación del yo. Kierkegaard, 

Kafka, Sartre y Camus

La despersonalización como fenómeno existencial puede ser analizada des-
de el existencialismo y, en este artículo, recurrimos a Søren Kierkegaard, 
Franz Kafka, Jean-Paul Sartre y Albert Camus como autores cuyas reflexio-
nes permiten explorar los fundamentos filosóficos de la crisis de identidad 
en la posmodernidad. Con Kierkegaard, pionero del existencialismo, po-
demos abordar la crisis de despersonalización proponiendo la relación con 
lo trascendental y el salto de fe como vías para restablecer el sentido y la 
autenticidad. Kafka ofrece, en obras como La metamorfosis, la posibilidad 
de hacer una crítica a la despersonalización provocada por las dinámicas 
laborales, sociales y familiares, ilustrando cómo la alienación puede derivar 
en pérdida de identidad y aislamiento. Con Sartre, es posible ahondar en el 
concepto de la libertad radical y la ‘mala fe’, señalando cómo la negación de 
la autenticidad puede conducir a la alienación. Por su parte, Camus aborda 
el problema del absurdo como la tensión entre la búsqueda de sentido y el 
silencio del mundo. Aunque la vida pueda parecer carente de propósito, es 
precisamente el reconocimiento de esta condición absurda y la perseverante 
resistencia frente a ella lo que otorga significado a la existencia. A través de la 
visión de estos autores, es posible analizar la despersonalización existencial 
y sus manifestaciones contemporáneas en el contexto de la cultura digital y 
el hiperconsumismo.

2 · 1 · Søren Kierkegaard y el salto de fe

A partir de la obra de Søren Kierkegaard podemos aproximarnos a dos impor-
tantes ideas dentro del existencialismo: la ‘angustia’ y el ‘salto de fe’. En El 
concepto de la angustia (Kierkegaard 1982), entra a exponer que la angustia es 
una experiencia central de la condición humana, sobre ella Kierkegaard dirá 
que es “una antipatía simpatética y una simpatía antipatética” (Kierkegaard 
1982 60), pero desde un punto de vista más práctico sería una especie de 
sensación de vértigo que se siente frente a la posibilidad de elegir, es decir, 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 15

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

el ‘vértigo de la libertad’ (Figueroa 2005). La angustia no es simplemente 
miedo, sino una respuesta a la conciencia de nuestra libertad y responsa-
bilidad absoluta en la construcción de nuestro ser (Grön 1995). Este estado 
de angustia surge porque, a diferencia de otros seres, los humanos tienen la 
capacidad de imaginar múltiples futuros y posibles decisiones. De este modo, 
se enfrentan a la paradoja de la libertad y a la incertidumbre inherente en el 
acto de elegir. Así, el ‘salto de fe’ es la respuesta de Kierkegaard a esa natural 
angustia existencial.

En su obra Temor y temblor (Kierkegaard 2007), describe el salto de fe 
como un acto de creer en lo trascendental sin evidencia racional o empírica. 
Es un compromiso personal y subjetivo con la fe, que trasciende la raciona-
lidad y la lógica (Aponte 2020). Este salto de fe es necesario para superar la 
desesperación y, en el caso del tema que estamos desarrollando, la desperso-
nalización que resulta de la falta de un fundamento para la existencia. Según 
Kierkegaard, la verdadera individualidad y autenticidad se logran a través de 
esta relación personal y directa con lo trascendental, que restaura el sentido y 
la dirección en la vida humana. Esto se ejemplifica en la historia de Abraham 
en el monte de Moriah, un tema que Kierkegaard desarrolló magistralmente 
en Temor y temblor. El Patriarca dio un salto de fe al tomar a su hijo Isaac y, 
a pesar del temor que podía infundir aquello que el Creador le había pedido, 
no se detuvo por la desesperación, sino que dio los pasos necesarios y batalló 
su propia lucha interior:

Cada uno de nosotros perdurará en el recuerdo, pero siempre 
en relación a la grandeza de su expectativa: uno alcanzará 
la grandeza porque esperó lo posible y otro porque esperó lo 
eterno, pero quien esperó lo imposible, ese es el más grande de 
todos. Todos perduraremos en el recuerdo, pero cada uno será 
grande en relación a aquello con que batalló. Y aquel que batalló 
con el mundo fue grande porque venció al mundo, y el que 
batalló consigo mismo fue grande porque se venció a sí mismo, 
pero quien batalló con Dios fue el más grande de todos […]. Hubo 
quienes, seguros de sí mismos, triunfaron sobre todo, y hubo 
quien, seguro de la propia fuerza, lo sacrificó todo, pero quien 
creyó en Dios fue el más grande de todos. Hubo quien fue grande 
a causa de su fuerza y quien fue grande gracias a su fuerza y 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 16

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

quien fue grande gracias a su sabiduría y quien fue grande 
gracias a su esperanza, y quien fue grande gracias a su amor, 
pero Abraham fue todavía más grande que todos ellos: grande 
porque poseyó esa energía cuya fuerza es debilidad, grande por 
su sabiduría, cuyo secreto es locura, grande por la esperanza 
cuya apariencia es absurda y grande a causa de un amor que es 
odio a sí mismo. (Kierkegaard 2007 25)

Kierkegaard nos plantea una interesante respuesta a la crisis de des-
personalización recurriendo a la relación con lo trascendental y el salto de 
fe, como una manera de recuperar el sentido y la autenticidad.

2 · 2 · Franz Kafka y la metamorfosis del yo

Franz Kafka (Oteo-Sans 1984), en su obra La metamorfosis (Kafka 1977), nos 
da la oportunidad de visualizar la metamorfosis del yo desde una perspectiva 
descarnada, a través de la experiencia de su protagonista, Gregorio Sam-
sa, quien despierta una mañana convertido en un gigantesco insecto, una 
metamorfosis que conlleva la pérdida total de su humanidad. Este proceso 
es quizá la mejor metáfora de la despersonalización que muchas personas 
experimentan en una sociedad altamente materialista y superficial, pues 
Samsa, antes de su transformación, ya se siente atrapado en una existencia 
como viajante, vendedor ambulante de telas y mercería, obligado a trabajar 
sin descanso para mantener a su familia. Entonces, su transformación físi-
ca es una manifestación extrema de las inseguridades que ya sufre a nivel 
emocional. La metamorfosis de Gregorio Samsa lo conduce a una profunda 
pérdida de identidad (Sweeney 1990), debido a que ese insecto es incapaz de 
comunicarse con su familia y de participar en la vida humana, lo que refuerza 
su sensación de aislamiento. 

Al despertar Gregorio Samsa una mañana, tras un sueño 
intranquilo, encontróse en su cama convertido en un 
monstruoso insecto. Hallábase echado sobre el duro caparazón 
de su espalda, y, al alzar un poco la cabeza, vio la figura convexa 
de su vientre oscuro, surcado por curvadas callosidades, 
[…]. Innumerables patas, lamentablemente escuálidas en 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 17

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

comparación con el grosor ordinario de sus piernas, ofrecían a 
sus ojos el espectáculo de una agitación sin consistencia. ¿qué 
me ha sucedido? (Kafka 1977 7)

Su nueva forma física lo convierte en un ser abyecto y marginado, 
incluso por aquellos que una vez lo amaron. Aquí se pone de relieve cómo la 
despersonalización puede llevar a una ruptura total con la comunidad y la 
familia, elementos cruciales para la construcción de la identidad personal. 
Gregorio ya no es reconocido como un ser humano, sino como un ‘otro’, un 
‘extraño’, ‘otra cosa’, un monstruo que suscita miedo y repulsión.

A través de la figura de Gregorio Samsa, podemos criticar un mundo 
que a menudo valora a las personas únicamente por su capacidad de trabajo 
y utilidad económica. La familia de Gregorio, que inicialmente dependía de 
él financieramente, pronto lo rechaza cuando ya no puede cumplir con el rol 
de proveedor, una situación que refleja cómo la despersonalización está vin-
culada a la mercantilización del individuo, pues cuando Samsa ya no puede 
ser productivo, es tratado como una carga, subrayando la condición deshu-
manizadora de una sociedad que no valora la dignidad de la persona humana. 

La despersonalización de Gregorio Samsa se manifiesta en su deshu-
manización física y psicológica pues, a medida que se adapta a su vida como 
insecto, su percepción del mundo se distorsiona, y sus deseos y necesidades 
se corresponden más con su nueva forma física que con su previa identidad 
humana (Abbasian 2007). Esto significa que su personalidad se fragmenta, 
como les pasa a muchas personas que, por diversas circunstancias familiares 
o sociales, experimentan una perniciosa fragmentación que puede impulsar-
la a tomar decisiones autodestructivas.

La metamorfosis de Kafka puede interpretarse a través de la lente del 
existencialismo, pues la situación del protagonista plantea cuestiones fun-
damentales sobre el sentido de la vida y la existencia humana. Su trans-
formación y subsecuente aislamiento en su propia casa llevan a reflexionar 
sobre la naturaleza de la identidad y la condición humana. Al igual que Sísifo 
y Meursault en la obra de Camus, Gregorio Samsa se enfrenta a un absurdo 
radical: su transformación inexplicable y la indiferencia de su entorno social. 
La falta de una respuesta clara al sufrimiento de Gregorio concuerda con la 
idea del absurdo en Camus, donde la vida carece de sentido, y es el individuo 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 18

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

quien debe rebelarse y crear su propio significado para evitar decisiones ra-
dicales contrarias a la vida.

2 · 3 · Jean-Paul Sartre y la libertad radical

Jean-Paul Sartre nos invita a considerar la libertad absoluta que vendría a ser 
condición inevitable de la existencia humana. Ese “estamos condenados a ser 
libres” (Sartre 2009 43), significa que no podemos evitar tomar decisiones 
y asumir la responsabilidad de nuestras acciones. Este estado de libertad 
radical nos obliga a enfrentar la tarea de crear nuestro propio sentido en un 
mundo sin guías preestablecidas ni valores absolutos. Tal situación gene-
ra una angustia profunda (Málishev 2017), pues cada elección que hacemos 
no solo define quiénes somos, sino que también afecta a la humanidad en 
su conjunto, ya que las decisiones personales sirven como modelo para los 
demás. En este sentido, la libertad es un peso que debemos cargar, ya que 
vivir auténticamente implica aceptar esta responsabilidad y la incertidumbre 
que conlleva.

En su novela La náusea (Sartre 1966), se puede avizorar una referen-
cia a la despersonalización a través del personaje de Antoine Roquentin, un 
historiador que va narrando con fino detalle, en una especie de diario, su 
cotidianidad (factum) durante los meses de enero y febrero de 1932 (Carrasco 
2005). Roquentin siente que se enferma al darse cuenta de la arbitrariedad 
y falta de fundamento de la existencia, pues todo lo que antes parecía tener 
sentido para él se revela como contingente y absurdo, y es que algo le ha pa-
sado, una sensación lo ha alterado: “Algo me ha sucedido, no puedo seguir 
dudándolo. Vino como una enfermedad, no como una certeza ordinaria ni 
como una evidencia. Se instaló solapadamente poco a poco; yo me sentí algo 
raro, algo molesto, nada más” (Sartre 1966 17). Esa sensación ha generado 
en él algo que lo ha cambiado: “Creo que soy yo quien ha cambiado, es la 
solución más simple, y, también, la más desagradable” (1966 18). Esta toma 
de conciencia de la contingencia del ser, provoca una sensación de desper-
sonalización, donde las estructuras familiares de la realidad se desmoro-
nan, dejando al individuo enfrentado a la crudeza de su libertad radical y al 
vacío de significados. Podríamos atrevernos a hacer un parangón con esa 
sensación que describe Jean Jacques Rousseau en su Discurso sobre el origen 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 19

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

de la desigualdad entre los hombres (Rousseau 1963 56), cuando habla de un 
‘hombre en estado de reflexión’, como antagonista del ‘hombre en estado 
natural’. Sobre este hombre en estado de reflexión dirá Rousseau que es un 
ser fastidiado e intoxicado (estragado) por una existencia monótona y diri-
gida a trabajar en las prótesis que le permiten construir un mundo artificial.

La angustia existencial sartreana es el resultado directo de esta li-
bertad absoluta, pues al reconocer que somos los únicos responsables de las 
decisiones asumidas y que no hay una guía o receta única para las acciones 
que se toman a diario, produce una profunda angustia. Esta angustia no es 
solo miedo o ansiedad, sino el resultado de llegar a comprender la vastedad 
de la libertad y la responsabilidad que ello implica. Luego, vivir auténtica-
mente significa confrontar y aceptar esta angustia como una parte integral 
de la condición humana. 

Por otro lado, la autenticidad consistiría en vivir de acuerdo con nues-
tra propia libertad y responsabilidad, aceptando la angustia que esto implica. 
Ser auténtico significa reconocer y abrazar la libertad, tomando decisiones 
basadas en nuestros valores y convicciones personales, sin recurrir a justi-
ficaciones externas. Precisamente, estas justificaciones son lo que se conoce 
dentro de la filosofía sartreana como ‘mala fe’ (Sartre 2009 56, 75-76), una 
especie de autoengaño y negación de la propia libertad, una forma de huir 
de la responsabilidad que nos impone la libertad radical. En lugar de en-
frentar la angustia de la existencia, las personas ‘en situación de mala fe’ se 
esconden detrás de roles, normas sociales o determinismos, pretendiendo 
que sus acciones están dictadas por fuerzas externas en lugar de sus propias 
elecciones. Este autoengaño nos aleja de una vida auténtica, ya que impi-
de asumir la plena responsabilidad de cada decisión y vivir de acuerdo con 
nuestra verdadera naturaleza.

La náusea y la angustia existencial son respuestas naturales a la li-
bertad absoluta, mientras que la autenticidad y la mala fe representan dos 
formas opuestas de enfrentar la existencia humana. Sartre hace un llamado a 
vivir auténticamente, abrazando la libertad y responsabilidad, y rechazando 
el autoengaño que aleja de la verdadera naturaleza humana. De este modo, 
los planteamientos sartreanos no solo ofrecen una posible comprensión de 
la despersonalización, sino también una vía para encontrar sentido y au-
tenticidad en la vida.



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 20

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

2 · 4 · Albert Camus y el absurdo

Albert Camus, visto desde el existencialismo, centró gran parte de su obra en 
el concepto del absurdo presente en la existencia humana (Flores 2021). Se-
gún Camus, el absurdo surge de la contradicción fundamental entre el deseo 
humano de encontrar sentido, propósito y claridad en la vida, y el silencio 
indiferente del mundo. Este intento por buscar un significado se enfrenta a 
una sociedad que no ofrece respuestas claras ni garantiza certezas que pue-
dan darle piso a la existencia, lo que crea una profunda contradicción y ese 
sentimiento de lo absurdo (Pölzler 2018). Camus señalará que esta condición 
absurda es inevitable, forma parte de la experiencia humana, y, en lugar de 
evadirla, propone que el hombre debe darse como propósito el confrontarla 
y encontrar una manera de vivir a pesar de lo absurdo que pueda en algún 
momento parecer la existencia humana.

En El mito de Sísifo, Camus (1979) desarrolla su filosofía del absurdo 
a partir de aquella historia de la mitología griega sobre el rey de Corinto, 
Sísifo, quien experimenta el sentimiento de un absurdo existencial (Lampe 
2017). En este ensayo, Sísifo se convierte en metáfora de la lucha humana 
contra el absurdo, puesto que, condenado por Hades a empujar eternamente 
una roca cuesta arriba solo para verla rodar hacia abajo cada vez que alcanza 
la cima, representa el esfuerzo humano por buscar darle una significación 
a lo irracional del mundo. Camus sugiere que, aunque la vida pueda parecer 
un despropósito, el reconocimiento de esta condición absurda y la continua 
lucha contra ella, es lo que da sentido a la existencia.

Se ha comprendido ya que Sísifo es el héroe absurdo. Lo es tanto 
por sus pasiones como por su tormento. Su desprecio de los 
dioses, su odio a la muerte y su apasionamiento por la vida le 
valieron ese suplicio indecible en el que todo el ser se dedica a n 
o acabar nada. Es el precio que hay que pagar por las pasiones de 
esta tierra. […] Sísifo ve entonces cómo la piedra desciende en 
algunos instantes hacia ese mundo inferior desde el que habrá 
de volver a subirla hasta las cimas, y baja de nuevo a la llanura. 
Sísifo me interesa durante ese regreso, esa pausa. Un rostro 
que sufre tan cerca de las piedras es ya él mismo piedra. Veo a 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 21

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

ese hombre volver a bajar con paso lento, pero igual hacia el 
tormento cuyo fin no conocerá jamás. (Camus 1967 94)

El Sísifo de Camus no es estrictamente una figura trágica, sino un 
símbolo de algo que ha alcanzado en los últimos lustros gran resonancia y 
que tiene tantas connotaciones: la ‘resiliencia’ (Oriol-Bosch 2012). Aunque 
Sísifo está atrapado en una tarea que no tiene fin y que como en un bucle se 
repite de manera aparentemente inútil, es precisamente en el reconocimien-
to y aceptación de ese destino donde reside la grandeza del mitológico rey 
Sísifo. En el escenario que nos pinta Camus, la lucha constante y consciente 
contra la futilidad y la ignorancia, es lo que confiere dignidad y valor a la vida. 
La rebelión contra lo absurdo del mundo no es una negación del mismo, sino 
una afirmación de la propia libertad y capacidad de resistencia, y se traduce 
en una forma de dar significado a un mundo que, en sí mismo, no lo ofrece.

Otra novela de Camus que puede servir de interesante referencia acer-
ca de su aproximación existencialista es El extranjero. A través de esta obra 
podemos aprovechar para darle sentido al concepto de despersonalización, 
especialmente a partir de los absurdos vividos por su actor principal. Aquí 
Camus hace que el protagonista de su obra, Meursault, un empleado admi-
nistrativo venido a menos, experimente lo alienante de un mundo que parece 
desprovisto de sentido (Maldonado 2006). Su indiferencia emocional, puesta 
de manifiesto en un proceso judicial al cual es sometido, y su incapacidad 
para adherirse a las normas sociales tradicionales lo sitúan como un extraño, 
un hombre en tierra extranjera, tanto para los demás como para sí mismo.

En la oscuridad de la cárcel rodante encontré uno por uno, 
sumergidos de lo hondo de mi fatiga, todos los ruidos familiares 
de una ciudad que amaba y de cierta hora en la que ocurríame 
sentirme feliz. El grito de los vendedores de diarios en el aire 
calmo de la tarde, los últimos pájaros en la plaza, el pregón de 
los vendedores de emparedados, la queja de los tranvías en los 
recodos elevados de la ciudad y el rumor del cielo antes de que 
la noche caiga sobre el puerto, todo esto recomponía para mí un 
itinerario de ciego, que conocía bien antes de entrar a la cárcel. 
(Camus 1979 112)



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 22

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

Meursault vive en un ciego estado de distanciamiento, donde las ex-
pectativas sociales y las respuestas emocionales o los convencionalismos 
no tienen cabida. Su aparente apatía es una manifestación de la desperso-
nalización que surge al confrontar un mundo indiferente. La indiferencia 
de Meursault refleja la respuesta al absurdo: en lugar de buscar significado 
en las estructuras sociales y emocionales tradicionales, adopta una postu-
ra de aceptación radical de la realidad tal como es. Su falta de emoción no 
es simplemente apatía, sino una forma de desmesurada honestidad ante el 
absurdismo de la existencia. Esta actitud lo lleva a un conflicto inevitable 
con una sociedad que demanda conformidad y significado compartido; sin 
embargo, en Meursault se pone de manifiesto cómo la despersonalización y 
el distanciamiento pueden dar un giro cardinal y transformarse en formas 
de autenticidad en un mundo de absurdos.

Tanto Sísifo como Meursault, cada uno con su drama personal, ofre-
cen una visión en la que se puede desentrañar la verdad detrás de lo absurdo 
del mundo, y darle sentido, lo que permitiría dignificar la vida. Se puede 
afirmar que el camino no es la despersonalización y el distanciamiento emo-
cional, es necesario buscar respuestas que ofrezcan una oportunidad a la 
autenticidad y la resiliencia. En última instancia, Camus hace un llamado a 
reconocer y aceptar la presencia de lo absurdo, encontrando en la lucha y la 
rebelión una fuente de significaciones y de valores.

3 · La despersonalización 
implicaciones y estrategias

3 · 1 · Crisis de identidad y autenticidad

En la posmodernidad, la despersonalización se manifiesta de diversas for-
mas, especialmente a través de la crisis de identidad y autenticidad porque, 
entre otras cosas, las redes sociales y la llamada ‘cultura de la imagen’, han 
transformado la manera en que las personas se perciben a sí mismas y a los 
demás. En este contexto, la identidad se construye muchas veces en función 
de la percepción externa y la aprobación social, llevando a una dependencia 
de la validación externa. La vida se convierte en una serie de imágenes en 
curaduría y momentos compartidos, lo que genera una discrepancia entre 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 23

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

la realidad vivida y la realidad proyectada. Es así como vemos que algunas 
personas construyen personajes que sustituyen su identidad, convirtiéndose 
en actores no de su propia historia, sino de un guion dictado por estereoti-
pos, la monetización, la moda, y otros elementos que conforman la cultura 
del ‘influencer’ (Santamaría y Meana 2017). Este fenómeno crea relaciones 
superficiales y una sensación de vacío interno, donde la autenticidad se sa-
crifica por una imagen pública aceptada. Este tema lo ha abordado el filósofo 
Byung-Chul Han en varias de sus obras, especialmente en La sociedad de la 
transparencia (Han 2013).

Por otro lado, el hiperconsumismo hedonista también contribuye a 
la pérdida de significado personal, pues se puede observar claramente un 
mundo donde el valor de una persona a menudo se mide por lo que posee o 
consume, y el ser humano se ve reducido a un mero consumidor de cosas que 
no necesita realmente. Así mismo, las experiencias personales se convierten 
en mercancías, y el deseo de adquirir más cosas reemplaza el deseo de en-
contrar un propósito más profundo. El hiperconsumo es intoxicante, y lleva 
a una insatisfacción constante, ya que el verdadero sentido de la vida no se 
encuentra en la acumulación de materialidades, como si la persona pade-
ciera una especie de síndrome de Diógenes, sino en la búsqueda de valores y 
significados personales más profundos.

3.2. La falta de fundamento existencial

La falta de fundamento de la existencia conduce a la despersonalización, en-
tendida como la pérdida progresiva de la identidad personal. La perspectiva 
existencial sostiene que, al no existir un fundamento para la existencia, el 
individuo se enfrenta a la responsabilidad de construirse a sí mismo median-
te sus actos y decisiones. Esta exigencia constante, según Søren Kierkegaard, 
genera una forma de vértigo existencial, pues el ser humano debe enfrentar 
la incertidumbre que genera la libertad (Kierkegaard 1982). Este vértigo se 
traduce en crisis de identidad y, en algunos casos, en una fragmentación del 
yo, donde la persona ya no se reconoce a sí misma debido, en buena medida, 
a una alienación que se refuerza en el contexto de la hiperrealidad que ofrece, 
por ejemplo, las tecnologías digitales, donde la imagen sustituye a la realidad 
(Baudrillard 1978).



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 24

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

La autodestrucción es, en cierto sentido, la consecuencia directa de 
esta alienación. Cuando la persona pierde la conexión con su identidad, puede 
caer en formas de autodestrucción simbólica (aislamiento, desconexión, re-
signación) o autodestrucción real (conductas de daño). Esta relación ha sido 
explorada por Camus (1967), llegando a afirmar que la pregunta filosófica 
esencial es si la vida merece ser vivida y, en este punto, resulta pertinente 
aludir a la obra de Viktor Frankl, quien señaló que la pérdida de sentido (vacío 
existencial) puede conducir a la desesperación, y con ello, a actos autodes-
tructivos (Frankl 2003 149). La fragmentación del yo, la pérdida de sentido 
y la despersonalización son, así, tres caras del mismo proceso existencial, 
ante los cuales se requiere una respuesta activa, con el propósito de hallar 
fundamentos sólidos que den sentido a la existencia.

3 · 3 · Fragmentación social en la era digital

La fragmentación social en la era digital es una característica distintiva de 
la despersonalización, esto se ve agravado por la desconexión a la que están 
expuestas las personas debido a las tecnologías digitales que, aunque faci-
litan la comunicación, a menudo la hacen superficial, pues las interacciones 
cara a cara son reemplazadas por breves y despersonalizados intercambios 
digitales. Esta forma de comunicación puede generar una profunda soledad, 
incluso en medio de una aparente conectividad constante. La fragmentación 
social se manifiesta entonces en la creación de burbujas de información y 
comunidades cerradas que refuerzan creencias preexistentes en lugar de 
fomentar un diálogo genuino y la comprensión mutua.

Podemos concluir que la soledad es otro subproducto de la desper-
sonalización en la era digital, ya que, a pesar de estar conectados por redes 
sociales, muchas personas experimentan una falta de conexión verdadera y 
significativa con los demás. La búsqueda de hacer comunidad se convierte en 
una lucha, ya que las relaciones basadas en intereses superficiales y tempo-
rales no satisfacen la necesidad humana de pertenencia y comprensión pro-
funda. Esta soledad no solo afecta el bienestar emocional, sino que también 
dificulta la construcción de una identidad coherente y auténtica.



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 25

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

3 · 4 · Dándole sentido al devenir en el mundo

Frente al fenómeno de la despersonalización, hay estrategias que pueden 
ayudar a encontrar sentido y recuperar la autenticidad, comenzando por 
darle importancia al compromiso y la acción afectiva y efectiva. Involucrar-
se activamente en causas y proyectos que refuercen los valores personales 
puede proporcionar un sentido de propósito y dirección. La acción consciente 
y el compromiso con objetivos significativos permiten que las personas tras-
ciendan la superficialidad y encuentren una conexión más profunda con su 
propio ser y con la comunidad.

La autenticidad es fundamental para contrarrestar la despersonaliza-
ción. Vivir de acuerdo con los valores y convicciones personales, y no según 
las expectativas externas, es crucial para mantener una identidad coherente 
y significativa, por lo tanto, la creación de significados personales implica 
una reflexión constante sobre nuestras acciones y decisiones, asegurándonos 
de que sean coherentes con nuestras verdaderas creencias, valores y deseos. 
Esta búsqueda de autenticidad puede resultar difícil, pero es esencial para 
encontrar un sentido duradero en un mundo lleno de incertidumbres.

En este orden de ideas, la religión juega un papel preponderante para 
encontrar sentido a la vida, pues proporciona una estructura de valores y 
creencias que ofrece respuestas a las preguntas fundamentales de la existen-
cia. Es necesario distinguir aquí un existencialismo ateo de aquel que no solo 
es un humanismo, sino que es un existencialismo verdaderamente humano 
que busca no solo encontrar sentido a la interrelación entre la dimensión 
biológica, sicológica y social, sino que toma en cuenta esa dimensión tras-
cendental esencialmente humana. La fe es, sin lugar a dudas, una fuente de 
autenticidad, y ayuda a las personas a encontrar significado y propósito en 
un mundo que a menudo parece caótico e indiferente. Las prácticas religiosas 
y la participación en rituales pueden fortalecer el sentido de pertenencia y 
conexión con la dimensión transcendental del ser humano, ofreciendo una 
perspectiva más amplia y profunda de la vida.

La comunidad religiosa también proporciona un entorno de apoyo y 
solidaridad, donde las personas pueden compartir sus experiencias y encon-
trar fortaleza en la compañía de otros que comparten sus creencias, ofrecien-
do una fuente de esperanza y resiliencia. Además, la religión puede inspirar 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 26

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

a las personas a actuar de manera generosa y comprometida, promoviendo 
valores como la compasión, la justicia y la solidaridad, que son esenciales 
para la construcción de una sociedad más humana y significativa.

Por otro lado, el arte y la cultura juegan también un papel significativo 
en la recuperación del sentido de la vida para aquellas personas cuya brújula 
personal experimenta problemas para ubicar su propio norte y, por tanto, el 
camino a seguir. A través de las diversas expresiones artísticas, las personas 
pueden explorar y comunicar sus experiencias más profundas y complejas. 
El arte y la literatura ofrecen una vía para la introspección y la conexión con 
otros, creando un espacio para la empatía y la comprensión mutua. La cultu-
ra, con su capacidad para transmitir valores y narrativas compartidas, puede 
ayudar a recomponer el sentido de comunidad y pertenencia que se diluye en 
medio de una sociedad cada vez más líquida (Bauman 2013). 

4 · Conclusiones

Al explorar la despersonalización que trae consigo la posmodernidad, nos 
encontramos frente a una pérdida de identidad y autenticidad, que se traduce 
en fragmentación social y alienación. Se pone de manifiesto que la influencia 
de las redes sociales y la cultura de la imagen ha transformado las percepcio-
nes y relaciones personales, conduciendo a una dependencia de la validación 
externa y una insatisfacción constante. Este fenómeno de despersonaliza-
ción se ve exacerbado por la economía del hiperconsumo, que reduce el valor 
humano a un mero producto del mercado, generando un vacío existencial y 
una superficial búsqueda de significaciones. Frente a estos escenarios, las 
respuestas del existencialismo sobre el sentido de la vida permiten entender 
estos fenómenos y, en este orden de ideas, Kierkegaard, Kafka, Sartre y Ca-
mus, ofrecen distintas perspectivas sobre cómo enfrentar la falta de sentido 
y el absurdismo de la existencia, así como la crisis del yo. 

Adoptando una actitud valiente frente al absurdo y ejerciendo nues-
tra libertad con autenticidad y compromiso, podemos encontrar sentido y 
propósito en la vida humana. En tal sentido, se trata de mirar más allá de las 
superficialidades impuestas por la cultura de la imagen y el hiperconsumo, 
y profundizar las experiencias humanas más genuinas. 



RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 27

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

Es cierto que la fragmentación y la despersonalización presentan de-
safíos significativos para cualquier persona, y más para aquellas personas 
que enfrentan crisis con motivo de la separación y la soledad que dejan fenó-
menos como la migración, o circunstancias como el duelo, el desempleo, la 
enfermedad, entre otras, pero de tales circunstancias surgen oportunidades 
para la reflexión y el crecimiento personal. Al enfrentar la crisis de identidad 
o la fragmentación social, y al buscar activamente estrategias para encontrar 
significaciones, es posible recuperar un sentido de sí mismo más profundo 
y genuino. La importancia del compromiso y la acción, así como el papel de 
la religión, el arte y la cultura en el entramado social, son esenciales en este 
proceso humanizante que busca recomponer lo fragmentado y desafiar a una 
sociedad dominada por la superficialidad y la desconexión.

5 · Referencias

Abbasian, Cyrus. “The Metamorphosis”, BMJ 2007 (335): 49. https://doi.
org/10.1136/bmj.39262.746100.94

Aponte, Jonás E. “Kierkegaard y el salto de fe. Un acto de individualidad”, 
Hybris: revista de filosofía, 11, 1 (2020): pp. 197-224. https://dialnet.
unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7439947

Ballesteros, Jesús. Postmodernidad. Decadencia o resistencia. Madrid: Tecnos, 
1994.

Baudrillard, Jean. Cultura y simulacro. Barcelona: Ediciones Kairós, 1978.
Bauman, Zygmunt. La cultura en el mundo de la modernidad líquida. México: 

Fondo de Cultura Económica, 2013.
Camus, Albert. El extranjero. Madrid: Alianza Editorial, 1979.
Camus, Albert. El Mito de Sísifo. El hombre Rebelde. Buenos Aires: Editorial 

Losada, 1967.
Carrasco Pirard, Eduardo. Comentario sobre La Náusea de JP Sartre: En el 

centenario de su nacimiento. Revista de filosofía 61, 1 (2005): 61-88. 
https://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article/view/43477

Figueroa Weitzman, Rodrigo. “El concepto de angustia en Søren Kierke-
gaard”, Revista de humanidades 12 (2005): 49-81. https://revista-
humanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/
view/438.

https://doi.org/10.1136/bmj.39262.746100.94
https://doi.org/10.1136/bmj.39262.746100.94
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7439947
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7439947
https://revistafilosofia.uchile.cl/index.php/RDF/article/view/43477
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/438
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/438
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/438


RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 28

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

Flores, Moisés. “El Absurdo en la obra de Albert Camus”, Multiverso Journal 1, 
1 (2021): 8–16. https://doi.org/10.46502/issn.2792-3681/2021.1.1

Frankl, Viktor. “El hombre en busca de sentido”. Barcelona: Herder Edito-
rial, 2015.

Grön, Arne. “El concepto de la angustia en la obra de Kierkegaard”, Thémata. 
Revista de Filosofía 15 (1995): 15-30. http://hdl.handle.net/11441/27313

Han, Byung-Chul. La sociedad de la transparencia. Buenos Aires: Herder, 
2013.

Iyengar, Shanto y Douglas S. Massey. “Scientific communication in a 
post-truth society”, Proceedings of the National Academy of Sciences 
116, 16 (2018): 7656-7661. https://doi.org/10.1073/pnas.1805868115

Kafka, Franz. La metamorfosis. Madrid: Alianza Editorial, 1992.
Kierkegaard, Søren. Temor y temblor. Barcelona: Ediciones Folio, 2007.
Kierkegaard, Søren. El concepto de la angustia. Madrid: Espasa-Calpe, 1982.
Lampe, Kurt. “Camus and the Myth of Sisyphus”, A Handbook to the 

Reception of Classical Mythology (2017): 433-445. https://doi.
org/10.1002/9781119072034.ch30

Lyotard, Jean-François. La posmodernidad. Barcelona: Editorial Gedisa, 2005.
Maldonado Ortega, Rubén D. “La ira de Meursault ante el problema del re-

conocimiento en El extranjero de A. Camus”, Estudios de Filosofía 33 
(2006): 181–199. https://doi.org/10.17533/udea.ef.12838

Málishev, Mijaíl. “El existencialismo ateo de Jean-Paul Sartre: libertad, res-
ponsabilidad y angustia”, La Colmena 12 (2017): 23-31. https://lacol-
mena.uaemex.mx/article/view/6889.

Mardones, José M. Postmodernidad y cristianismo. El desafío del fragmento. 
Santander: Sal Terrae, 1988.

Moya, Eugenio, ed. Crítica de la razón tecnocientífica. Madrid: Biblioteca 
Nueva, 1998.

Oriol-Bosch, Albert. Resiliencia. Educación médica 15, 2 (2012): pp. 77-78. 
https://scielo.isciii.es/pdf/edu/v15n2/colaboracion2.pdf

Oteo-Sans, Ramón. “Aproximación a Franz Kafka”, Universitas Tarraconen-
sis. Revista de Filología 6 (1984): 17-22. https://raco.cat/index.php/
UTF/article/view/356391.

Pölzler, Thomas. “Camus’ Feeling of the Absurd”, The Journal Value Inquiry 
52 (2018): 477–490. https://doi.org/10.1007/s10790-018-9633-1

https://doi.org/10.46502/issn.2792-3681/2021.1.1
http://hdl.handle.net/11441/27313
https://doi.org/10.1073/pnas.1805868115
https://doi.org/10.1002/9781119072034.ch30
https://doi.org/10.1002/9781119072034.ch30
https://doi.org/10.17533/udea.ef.12838
https://lacolmena.uaemex.mx/article/view/6889
https://lacolmena.uaemex.mx/article/view/6889
https://scielo.isciii.es/pdf/edu/v15n2/colaboracion2.pdf
https://raco.cat/index.php/UTF/article/view/356391
https://raco.cat/index.php/UTF/article/view/356391
https://doi.org/10.1007/s10790-018-9633-1


RICARDO R. CONTRERAS
FRAGMENTACIÓN Y DESPERSONALIZACIÓN 
EN MEDIO DE LA SOCIEDAD POSMODERNA 29

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 10-29 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.01

Rousseau, Jean Jacques. Discurso sobre el origen de la desigualdad entre los 
hombres. Buenos Aires: Aguilar, 1963.

Santamaría de la Piedra, Elena y Rufino J. Meana. “Redes sociales y fenóme-
no influencer. Reflexiones desde una perspectiva psicológica”, Mis-
celánea Comillas. Revista de Ciencias Humanas y Sociales 75, 147 (2017): 
443-469. https://revistas.comillas.edu/index.php/miscelaneacomi-
llas/article/view/8433

Sartre, Jean Paul. El existencialismo es un humanismo. Barcelona: Edhasa, 
2009.

Sartre, Jean Paul. La náusea. Buenos Aires: Editorial Losada Alianza, 1966.
Sierra-Siegert, Mauricio. “La despersonalización: aspectos clínicos y neuro-

biológicos”. Revista Colombiana de Psiquiatría. 37, 1 (2008): 40-55. 
http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v37n1/v37n1a04.pdf

Sweeney, Kevin W. “Competing Theories of Identity in Kafka’s The Meta-
morphosis”. Mosaic: A Journal for the Interdisciplinary Study of Literatu-
re 23, 4 (1990): 23-35. https://www.jstor.org/stable/24780543

Zeraoui, Zidane, ed. Los paradigmas de la posmodernidad. México: Limusa, 
2006.

https://revistas.comillas.edu/index.php/miscelaneacomillas/article/view/8433
https://revistas.comillas.edu/index.php/miscelaneacomillas/article/view/8433
http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v37n1/v37n1a04.pdf
https://www.jstor.org/stable/24780543


30

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

Francesc J. Hernàndez1 
Universitat de València, España

Marc Hernández Montoro2

Universitat de València, España
Recibido 7 octubre 2024 • Aceptado 17 abril 2025

1. francesc.j.hernandez@uv.es

2. insightethos@gmail.com

Resumen 

El artículo interpreta cuatro determina-

ciones metodológicas que se encuentran 

en la división K de La Obra de los Pasajes, 

mediante su relación con los escritos de 

Walter Benjamin en tres períodos de su 

vida, relacionados con viajes reales o 

imaginarios a Italia y con la función del 

color, de las ensoñaciones y de los libros 

infantiles.

Palabras clave: Walter Benjamin; mé-

todo dialéctico; La Obra de los Pasajes; 

fantasía.

Abstract

The article interprets four methodolog-

ical determinations found in the K-di-

vision of The Arcades Project by relating 

them to Walter Benjamin's writings in 

three periods of his life, related to real 

or imaginary journeys to Italy and to the 

function of colour, daydreams and chil-

dren's books.

Key words: Walter Benjamin; dialectical 

method; Arcades Project; phantasy.

Sobre cuatro fragmentos 
sobre su método en La Obra 
de los Pasajes de Walter 
Benjamin. On four determinations of his method in 

Walter Benjamin's Passage Works.

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

31

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

1 • Introducción

¿Cuál fue el método de Walter Benjamin? En La Obra de los Pasajes hay cuatro 
fragmentos que se refieren explícitamente a esta cuestión. Pertenecen a la 
división K y están marcados como método dos de ellos, que aparecen segui-
dos, y otros dos más como modo1, que también están uno a continuación del 
otro. Pero, a primera vista, su lectura no proporciona una explicación clara 
de cuál fue su método. Los cuatro fragmentos, citados según la edición Walter 
Benjamin Gesammelte Schriften (que se abrevia WBGS), son:

El hecho de que fuéramos niños durante esta época pertenece 
a su imagen objetiva. Tenía que ser así para liberar a esta 
generación de sí misma. Esto significa: en el contexto onírico 
buscamos un momento teleológico. Este momento es el esperar. 
El sueño espera secretamente el despertar, el durmiente se 
entrega a la muerte sólo en lo revocable, espera el segundo en 
el que con astucia escapa de sus garras. Así también el colectivo 
soñador, para quien sus hijos se convierten en la feliz ocasión 
para su propio despertar. ◼ Método ◼

(K 1 a, 2; WBGS V 492)

La tarea de la infancia: introducir el nuevo mundo en el espacio 
simbólico. El niño es capaz de volver a conocer lo nuevo, 
cosa que el adulto no puede hacer en absoluto. Para nosotros, 
porque las encontramos en la infancia, las locomotoras ya 
tienen un carácter simbólico. Para nuestros hijos, en cambio, 
son los automóviles, que nosotros mismos sólo reconocemos 
como el lado nuevo, elegante, moderno, descarado. No hay 
antítesis más superficial e impotente que la que pensadores 
reaccionarios como Klages se empeñan en establecer entre el 

1  En alemán, Mode, que leemos como el sustantivo masculino francés que significa 

modo, en el sentido de método, y no como el femenino moda, como traduce, por ejemplo, 

Benjamin 2005 397.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

32

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

espacio simbólico de la naturaleza y la técnica. A toda forma 
verdaderamente nueva de la naturaleza —y la técnica es en el 
fondo también una forma de este tipo— le corresponden nuevas 
«imágenes». Toda infancia descubre estas nuevas imágenes para 
incorporarlas al tesoro de imágenes de la humanidad. ◼ Método ◼

(K 1 a, 3; WBGS V 493)

Lo que el niño (y en el débil recuerdo el hombre) encuentra en 
los viejos pliegues del vestido, en los que se apretujó cuando se 
aferró a la falda de su madre, eso es lo que deben contener estas 
páginas. ◼ Modo ◼

(K 2, 2; WBGS V 494)

Se dice que el método dialéctico se ocupa de hacer justicia a la 
respectiva situación histórico-concreta de su objeto. Pero esto 
no es suficiente. Pues se ocupa igualmente de hacer justicia 
a la situación histórico-concreta del interés en su objeto. Y 
esta última situación se resuelve siempre en el hecho de que 
ella misma se preforma en ese objeto, pero sobre todo que 
concreta ese objeto en sí misma, se siente desplazada de su 
ser de entonces a la concreción superior del ser ahora (¡estar 
despierta!). Por qué este «ser ahora» (que no es ni más ni 
menos que el «ser ahora» del «tiempo presente» —pero más 
bien intermitente—) en sí mismo ya significa una concreción 
superior –esta cuestión, naturalmente, no puede ser captada 
por el método dialéctico dentro de la ideología del progreso, 
sino sólo en una visión de la historia que la supere en todas 
sus partes. En ella tendríamos que hablar de la creciente 
condensación (integración) de la realidad, en la que todo lo 
pasado (en su tiempo) puede recibir un grado de actualidad 
más alto que en el momento de su existencia. El modo en que se 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

33

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

expresa como un grado superior de actualidad crea la imagen 
como aquello y en aquello en lo que se comprende. Y esta 
penetración dialéctica y visualización de contextos pasados es 
la prueba de la verdad de la acción presente. En otras palabras, 
enciende el explosivo que yace en lo que ha sido (y cuya figura 
real es el modo). Abordar lo que ha sido de esta manera significa 
tratarlo no de un modo histórico sino político, en categorías 
políticas. ◼ Modo ◼

(K 2, 3; WBGS V 494-495)

Solo el último fragmento se refiere explícitamente a un «método dia-
léctico», que ha de captar el «ser ahora del “tiempo presente”» al margen de 
la ideología del progreso. Pero ésta es una determinación negativa. No parece 
haber una determinación positiva y, en todo caso, resulta tan reiterada como 
enigmática la referencia a la infancia, que requiere una explicación. Antes 
de proceder a desarrollarla, hay que advertir que en algunas expresiones de 
estos fragmentos, Benjamin realiza algunos juegos de palabras por homo-
fonía intraducibles. Así, por ejemplo, en el primer fragmento, la referencia 
inicial a «esta época» alude, claro está, al siglo XIX, como se indica en un 
texto inmediatamente anterior. Esta alusión también resulta comprensible 
por la biografía2 de Benjamin, un período, literalmente un espacio de tiem-
po (Zeitraum), que él denomina en ese texto anterior como el tiempo de los 
sueños (Zeit-traum) (WBGS V 491). De manera semejante, en el último frag-
mento citado se refiere, con un juego de palabras, al ser-ahora (Jetztsein) del 
tiempo-presente (Jetztzeit).

Pero ¿qué significa ese captar el ser-ahora del tiempo-presente? O 
¿cómo interpretar que las páginas de La Obra de los Pasajes deban contener 
lo que un recuerdo débil informa de lo que el niño encontraba arrebujado 
entre las faldas maternas? Para desentrañar estas cuestiones se recurrirá en 
primer lugar a otro fragmento muy semejante al de los recuerdos infantiles 
mencionado, que pertenece a un escrito sobre los libros infantiles. Pero para 
entender el significado de este texto, se precisa previamente el comentario 
de otro escrito juvenil relativo a su viaje a Italia (epígrafe 2). Después de 

2 Apoyada, claro está, por su composición Infancia berlinesa en torno al siglo XIX (WBGS IV 

235-304).



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

34

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

comentar éste, se puede exponer con mayor detalle el escrito sobre los li-
bros infantiles y la tarea de compilador de estas obras que realizó el mismo 
Benjamin (epígrafe 3). Por último, se volverá sobre el tema del viaje a Italia, 
pero con otro episodio biográfico que presenta un viaje, digamos, imaginado 
(epígrafe 4) y se cerrará el artículo con las conclusiones y el debate (epígrafe 5). 
Hay que aclarar que todas las traducciones de Benjamin son del autor y que, 
cuando proceda, se mencionarán las discrepancias con otras publicadas en 
castellano.

Como se ha dicho, además de las referencias a la infancia de los frag-
mentos citados anteriormente, el tercero parece semejante a otro texto de 
Benjamin, donde también glosa la sensación plácida del niño, aunque en 
lugar de los pliegues del vestido materno se habla de la «patria de nubes» 
(Wolkenheimat) infantil: «En síntesis: un color puro es el medio de la fanta-
sía, la patria de nubes del niño juguetón, no el canon estricto del artista cons-
tructor. De ello depende su efecto “sensorial-ético”, que Goethe aprehendió 
en el sentido del romanticismo» (WBGS IV 614). Por tanto, hay dos cuestio-
nes a explicar en los dos epígrafes siguientes: el efecto sensorial del color 
puro como medio de la fantasía (epígrafe 2) y su efecto ético (epígrafe 3). Se 
sostiene aquí que el primero fue «descubierto» por Benjamin en su primer 
viaje a Italia, después de concluir el bachillerato, tal como acredita el diario 
que redactó y que, sobre este asunto, se analiza en el epígrafe siguiente.

2 · El efecto sensorial del color como 
medio de la fantasía

El efecto sensorial del color como medio de la fantasía es una tesis benjami-
niana susceptible de ser dividida en dos partes, para facilitar su explicación. 
En el primer subepígrafe se considera el efecto sensorial del color mismo, lo 
que en el caso de Benjamin aparece vinculado a la cuestión del original y la 
copia. En el segundo subepígrafe se introducirá ya el tema de la fantasía, que 
será más desarrollado en el epígrafe tercero sobre lo ético.

2 · 1 · El efecto sensorial del color y la copia

Al concluir el Abitur y antes de ingresar en la universidad, Benjamin, que 
tenía entonces diecinueve años, viajó por el norte de Italia (por Locarno, 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

35

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

Bellinzona, Lugano, Milán, Verona, Vicenza, Venecia, Padua y de regreso 
hacia Friburgo d. B.), con sus compañeros de clase Erich Katz y Franz Simon. 
Durante este periplo redactó un cuaderno titulado precisamente «Mi viaje a 
Italia en Pentecostés de 1912» (WBGS VI 252 y ss.; cf. Schneider 2006 665-
666). Este texto acredita que el joven Benjamin ya fue consciente del vínculo 
entre el efecto sensorial del color y otro tema clásico en su obra, a saber, el 
aura que emana de la obra de arte auténtica frente a su reproducción técnica 
(WBGS I 431 y ss.). Se comentarán tres episodios recogidos en el cuaderno, 
particularmente significativos de aquel vínculo.

El primer episodio acaeció cuando Benjamin visitó Cadenabbia, la 
división del municipio de Griante junto al Lago di Como, se apresuró a co-
nocer la lujosa Villa Carlotta. En su diario, habló de los jardines con terrazas 
pletóricas de rosales, de un estanque donde nadan nenúfares, del poderoso 
portón de hierro fundido, de la escalera clásica y de las obras de los escul-
tores del neoclasicismo Antonio Canova y Bertel Thorwaldsen, que aún hoy 
se pueden apreciar esa lujosa villa. Los fragmentos de Benjamin sobre estas 
piezas pueden inducir a error. Explica el cuaderno de su diario de viaje que 
desde el pórtico se observa la entrada con esculturas, entre las que destaca 
Amor y Psyche de Canova. «Y es interesante ver —escribe Benjamin— cuanto 
más tímidos y hermosos aparecen Amor y Psyche en su primer abrazo que 
en todos que en todos los infinitamente muchos posteriores», porque en es-
tos «no encuentra ninguna nueva expresión su antiguo, antiquísimo amor» 
(WBGS VI 263). Tanto nuestra traducción como la publicada en castellano del 
pasaje (Benjamin 1996 104-105) recurren a «antiquísimo» para el alemán 
uralten que incluye el prefijo ur- de «originario». Hay un amor originario que 
cobra expresión en la pieza de Canova, pero cuya timidez y hermosura ya no 
se presenta en las representaciones posteriores. Y esto mismo afirma Ben-
jamin del friso de Thorwaldsen: «Junto a ello vi hasta qué punto también el 
Triunfo de Alejandro de Thorwaldsen, con su fuerza en algunos puntos, refuta 
ese aire clasicista-dulzón de muchas reproducciones suyas» (WBGS VI 263). 
La expresión (Ausdruck) versus la reproducción (Abdruck).

En realidad, tanto la escultura de Canova como el friso de Throwaldsen 
de Villa Carlota son reproducciones. Amor y Psiche es una copia que hizo Ada-
mo Tadolini del original de Canova, conservado en el Louvre (WBGS VI 780). 
El Triunfo de Alejandro que se encuentra junto al Lago di Como es una repro-



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

36

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

ducción en mármol, realizada por el mismo autor, del original, que adorna la 
Sala delle Donne del Palacio del Quirinal, en Roma. En 1811 comenzó la res-
tauración del palacio, para albergar al triunfante Napoleón, cuya ornamen-
tación fue encargada, entre otros, al escultor danés. Éste aportó una alegoría 
de las campañas orientales del emperador francés. Tiempo después, a partir 
de un vaciado del friso del Quirinale, Thorwaldsen realizó algunas copias en 
mármol, que se depositaron en París, en Copenhague y en Villa Carlotta, jun-
to al Lago de Como. También Ferdinando Mori (1782-1852) realizó grabados 
de las partes del friso entre 1813 y 1819 (Jørnæs 1991 36-37).

Por lo tanto, no se puede hacer una lectura simple de la contraposición 
entre original y copia, porque es probable que Benjamin conociera que aque-
llas obras de Villa Carlota eran reproducciones, aunque de una extraordinaria 
calidad. La cuestión apunta en otra dirección.

Benjamin y sus compañeros utilizaron una de las famosas guía de 
viaje de Karl Baedeker, como anota en algunos pasajes de su cuaderno (por 
ejemplo, (WBGS VI 246, 253, 265, 272, etc.). El Baedecker usado sería proba-
blemente el primero de los tomos dedicados a Italia, titulado Italia: Manual 
para viajeros, que recoge informaciones sobre la parte septentrional de la 
península y los accesos desde Francia, Suiza y Austria. Efectivamente, en la 
descripción de la orilla occidental del lago, la guía recomienda, con el proce-
dimiento de marcar con un asterisco, la visita a la villa, el friso del escultor 
danés Thorwaldsen y la escultura de Amor y Psyche de Canova, que también 
es puntuada con otro asterisco (cf. Baedeker 1868 142)3. En estas guías y en 
otras obras semejantes se ofrecían grabados y, más adelante, fotografías de 
las obras de arte más destacadas. Es probable que a esto se refiera Benjamin 
cuando escribió, por ejemplo, sobre «aire clasicista-dulzón de muchas re-
producciones» del friso de Thorwaldsen. Esta línea de interpretación queda 
ratificada en los pasajes que se comentan a continuación.

Algunas jornadas después sobrevino el segundo episodio que glosare-
mos, cuando Benjamin visitó Milán. La mañana de su partida, antes de tomar 
el tren hacia Verona a las 13.30, tenía planeado, junto con sus compañeros 
de viaje, contemplar la Piazza del Duomo, visitar la Pinacoteca de Brera –el 

3 Se cita la cuarta edición, de 371 pp., aunque se hicieron muchas, sucesivamente am-

pliadas. Por ejemplo, la decimoséptima, de 1906, ya contaba con 553 pp. No consta la que 

manejó Benjamin



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

37

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

Palazzo delle Scienze ed Arti– y llegar hasta Santa Marie delle Grazie para 
admirar La última cena de Leonardo. Ciertamente, una agenda muy apretada. 
El Baedecker también asignaba un asterisco a la pinacoteca y a la iglesia, y 
dos al cuadro. De camino hacia Santa Marie delle Grazie, que dista kilómetro 
y medio del Brera por calles intrincadas, y con la premura de tiempo por la 
inminente partida del tren a Verona, Benjamin advirtió angustiado que había 
olvidado su bastón en la pinacoteca. Regresó con urgencia, desprovisto del 
mapa (tal vez, el plano del centro de la ciudad que incluía la guía de viaje, cf. 
Baedeker 1868 126-127) y la guía de conversación, que llevaban sus compa-
ñeros. El cuaderno de viaje describe la búsqueda desesperada de Santa Marie 
delle Grazie. El joven Benjamin anotó que recorrió las calles vagando como 
un loco, lanzando urgentemente preguntas sin conocer el italiano y con la 
premura de la partida del tren (WBGS VI 270-71). Encarnó entonces una es-
pecie de antiflâneur. En el cuaderno describió así su ansiedad y excitación 
cuando finalmente pudo contemplar la obra:

Su sombría decadencia es cautivadora. Las imágenes parecen 
los productos de alguna misteriosa descomposición que emerge 
de las paredes. Sólo veo la obra de Leonardo. Un muro mantiene 
al espectador a 2 metros de distancia. Me planto frente a él, me 
chorrea el sudor, los quevedos se me caen al suelo, los recojo, 
sobresaltado, incapaz de ponérmelos. Al bolsillo. Me pongo las 
gafas. No siento nada más que el espacio y la conciencia de ver 
ante mí estar viendo ante mí, tan grande y tan pálido, lo que 
tantas veces había admirado en reproducciones. Todo ha durado 
apenas medio minuto. (WBGS VI 271)

En este pasaje ya resulta más claro que lo que Benjamin contrapone es 
la obra que tiene delante con las reproducciones que conocía, grabados o fo-
tografías (que serán detallados más adelante), que en ningún caso podían dar 
cuenta de la «sombría decadencia» o de la «misteriosa descomposición que 
emerge de las paredes» del gran mural de Leonardo (4,6 x 8,8 m), realizado 
al temple y al óleo. La obra resulta no solo fascinante4, sino literalmente cau-
tivadora (fesselt): somos atrapados por ella (en un sentido que se explicará).

4 Como se traduce en Benjamin 1996 112.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

38

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

2 · 2 · El efecto sensorial del color y la fantasía

El tercer episodio, como se verá, amplía el alcance de la cuestión: no se trata 
solo de la escultura y la pintura, sino también de la poesía. Después de la 
visita a Milán y de pasar por Verona, el grupo recala en Venecia. El Baedecker 
(1868 211) marcaba con dos asteriscos la Accademia y los jóvenes estudiantes 
la visitaron inmediatamente. Pudieron escuchar al director de una escuela 
alemana de arte comentar la Assunta (o Assunzione della Vergine) y El Milagro 
de San Marcos de Tintoretto (o San Marcos libera a un esclavo condenado, como 
se podía leer en el Baedecker), dos cuadros abarrotados de personajes, de un 
vivísimo cromatismo, que colgaban en la segunda sala.

Entonces se produjo un conflicto entre Benjamín y su compañero de 
viaje Simon a propósito de la figura de San Marcos en el cuadro de Tintoretto. 
Se trasladó así una disputa «del ámbito de la poesía al de la pintura». Pero 
no se trató solo de un conflicto entre concepciones estéticas, sino que Simon 
«no compartía la manera de Katz y mía de considerar muy minuciosamente 
los cuadros» (WBGS VI 280).

Benjamin escribió en el diario que no tenía sentido nombrar los cua-
dros contemplados, salvo dos «que me han conmovido más profundamen-
te» (o más literalmente escribe: que he sido captado por ellos de manera 
profundísima): El Banquete del hombre rico de Pitati y La Piedad de Tiziano. 
«Ambos son especialmente llamativos por sus colores, la índole de un sol 
resplandeciente de los colores de Pitati, mientras que el cuadro de Tiziano 
tiene sombras crepusculares, de modo que a Semrau le recuerda a Rembran-
dt» (loc. cit.).

la Fiesta del hombre rico (que aparece en el Baedecker 1868 212 con un 
asterisco) de Bonifazio Veronese o Veneziano, conocido como Pitati, repre-
senta el pasaje del Evangelio de Lucas sobre la parábola del rico y Lázaro (Lc 
16 19-31), mediante una composición también de intenso cromatismo y de 
gran profundidad. Por el contrario, la Piedad de Tiziano es una composición 
en la que destaca la figura luminosa del crucificado, por un lado, y las esta-
tuas de Moisés y la sibila del Helesponto, por otro, que son unas imágenes 
casi fosforescentes, en una composición tenebrosa.

La importancia del elemento cromático en Benjamin ya ha sido des-
tacada por algunos autores (Brüggemann 2007; Caygill 1997; Pinotti 2014). 
Pero el hilo que sigue este artículo no es el de la fenomenología de la ex-



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

39

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

periencia estética en la que se disuelve la distinción cartesiana de sujeto y 
objeto; porque ese hilo conduce en dos direcciones bien conocidas: o a la 
noción fenomenológica de vivencia o a la crítica materialista de la distinción 
de sujeto y objeto (en el sentido, por ejemplo, de los epilegómenos dialécticos 
de Adorno 2003 741 y ss.). No se trata de ninguno de estos dos caminos. Se 
podría afirmar que el joven Benjamin expone una fenomenología estética, en 
el que la obra «cautiva», «capta», cuando es minuciosamente «considerada» 
de determinada manera, y ello permite que la percepción pueda aprehen-
der una «sombría decadencia», «la índole de un sol resplandeciente» o las 
«sombras crepusculares». Pero estos juicios ya se formulan desde una ca-
pacidad perceptiva ampliada que podríamos asociar con una cierta fantasía. 
Es ella la que permite concebir que «las imágenes parecen los productos de 
alguna misteriosa descomposición que emerge de las paredes».

Antes de pasar al epígrafe siguiente, hay que insistir en que esta «fe-
nomenología estética» en ciernes parte para el joven Benjamin de la contra-
posición entre la obra que contempla (sea un original o una copia, como las 
de Villa Carlota) y las reproducciones que aparecen en las guías o en los libros 
de historia del arte, aludidos en la referencia a Semrau del último pasaje ci-
tado de Benjamin, pero como se trata aquí no finaliza en esta contraposición. 
A continuación se exponen las hipótesis sobre estas referencias.

Al hablar de Semrau, tal vez Benjamin se refería a la guía Venecia, que 
publicó Max Semrau a principios del siglo XX, una guía Baedecker que incluía 
138 fotos, planos e ilustraciones, en sus 332 pp (Cf. Semrau 1905). El aparato 
crítico de WBGS relaciona este libro con la descripción que ofrece Benjamin 
de S. Maria Maggiore (WBGS VI 780).

Pero también es posible que la referencia a Semrau se deba entender 
como una alusión al libro Esbozo fundamental de la Historia del Arte, una obra 
originalmente redactada por Wilhelm Lübke y publicada en 1860. A comien-
zos de los años 90, después de una decena de ediciones y poco antes de la 
muerte de Lübke, fue ampliada por Friedrich Haack y Max Semrau, quien se 
encargó de la nueva edición (la 11ª, de 1892). De hecho, en el cuaderno con el 
diario de viaje de Benjamin aparece también una referencia a Lübke a propó-
sito del pórtico de la Basilica dei Frari de Venecia (donde, por cierto, estaba 
el cenotafio de Canova): «Cuando ya la teníamos [la fachada de la iglesia, a la 
vista], seguimos con atención las pequeñas enseñanzas que Lübke da sobre 
el pórtico...» (loc. cit.). Las ediciones del libro de Lübke y Semrau incluían 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

40

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

muchos grabados de las obras de arte. En la primera edición del libro de Lü-
bke mencionado se incluían 349 xilografías, cifra que aumentó a 368 ya en 
la segunda (cf. Lübke 1864 ix), y a 403 en la edición de 1868. En la edición de 
1905 se recogen 488 ilustraciones, ya muchas de ellas fotografías.

El friso de Thorwaldsen de Villa Carlotta es comentado en la obra de 
Lübke, Haack y Semrau citada, aunque parece ser que no dispone de repro-
ducciones. Hay unas fotografías en el volumen XIII de las John Stoddard’s 
Lectures, una obra dedicada a Lago di Como (Stoddard 1901 parte 15), que no 
podemos descartar que Benjamin pudiera hojear en su hotel.

En el caso de La última cena de Leonardo, que Benjamin visitó apresu-
radamente en Milán, la obra de Lübke apenas reproduce un grabado (número 
301 en Lübke III 1864 549), que solo presenta en detalle tres figuras, las que 
corresponden a Judas Iscariote, Simón o Pedro y Juan. Pero ese grabado no 
permite apreciar ni la composición global. La fotografía que recoge la edi-
ción posterior (imagen número 236 en Lübke 1907 248) se reproduce en la 
siguiente imagen 1.

Figura 1 (Lübke 1907)

Adviértase qué lejos está la reproducción de lo que había escrito Ben-
jamin en su diario y que ya se ha citado: «Su sombría decadencia es cautiva-
dora. Las imágenes parecen los productos de alguna misteriosa descomposi-
ción que emerge de las paredes». Nada de eso se encuentra en esta fotografía.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

41

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

De las obras de Tintoretto, el Esbozo fundamental de la Historia del Arte 
sólo recoge un grabado (Lübke 1864 609), que titula «figura alegórica», y 
que es un dibujo de la pintura Baco y Ariadna de 1578. Y sobre Tiziano, apa-
recen tres xilografías (que corresponden a El martirio de San Pedro de Verona, 
Madonna y Niño con cuatro santos, Venus y el laudista, Lübke 1864 601, 603, 
605), reproducciones que obviamente no hacen justicia al cromatismo o a la 
profundidad de los cuadros de la escuela veneciana.

Naturalmente, no se deben sobrevalorar estos apuntes juveniles de 
Benjamin donde encontramos una rudimentaria fenomenología de la expe-
riencia estética que apunta al tema de la fantasía. Se trata más bien de seguir 
este hilo para indagar en el método del autor, tal como se formuló en aquellos 
fragmentos de La Obra de los Pasajes. Es conocido que, tiempo después, Ben-
jamin dio expresión filosófica a la relación entre el original y la copia en su 
escrito La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica, en algunos 
de cuyos pasajes parecen resonar las experiencias del primer viaje a Italia. 
Por ejemplo: «Incluso en la reproducción sumamente perfecta falta un algo: 
el aquí y ahora de la obra de arte, su existencia única en el lugar en el que se 
encuentra» (WBGS I 437; en la 3ª versión, id. 475)5. Pero las reflexiones sobre 
la autenticidad de este conocido texto no se deben interpretar de manera 
metafísica, en el sentido que Adorno criticó como «jerga de la autenticidad» 
(Adorno 2003 413 y ss.). Según la interpretación desplegada aquí, Benjamin 
está alejado de ello. El argumento de Benjamin se refiere en definitiva a un 
efecto sensorial que, despertando la fantasía (como se ha comentado en el 
epígrafe 2), se convierte en efecto ético (como se explicará en el epígrafe 3). 
Pero ¿cómo transitar entre lo sensorial y lo ético?

3 · El efecto ético del color

3 · 1 · La falta de un lenguaje infantil

Como se ha dicho, el efecto no solo sensorial, sino ético del color aparece 
relacionado con el tema metodológico de los niños en los escritos sobre los 

5 También aquí hay que puntualizar la traducción castellana habitual (Benjamin 1989), 

que habla de existencia «irrepetible». El alemán einmalig es más bien lo que acaece una 

vez, la existencia única.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

42

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

libros infantiles. El tema de la infancia aparece en uno de los primeros en-
sayos literarios de Benjamin, su reseña, publicada en 1921 pero redactada 
en 1917, de El idiota de Dostoyevski. En las consideraciones finales escribe:

Éste es el gran lamento de Dostoyevski en este libro: El 
naufragio del movimiento de la juventud [...] el poeta de este 
libro reconoce en el niño la única salvación para los jóvenes y su 
país. […] La infancia herida es el sufrimiento de esta juventud 
[…]. Dostoyevski deja claro una y otra vez que sólo en el espíritu 
del niño puede surgir el noble desarrollo de la vida humana. 
El habla del pueblo de Dostoievski está desintegrada, por así 
decirlo, por la falta de un lenguaje infantil […]. Al faltar la 
naturaleza y la infancia, la humanidad sólo puede alcanzarse 
mediante una autodestrucción catastrófica. (WBGS II 240, cf. 
Witte 2004 25)

¿A qué se refiere Benjamin con el «lenguaje infantil», cuya ausencia 
produce efectos tan adversos?

Pues bien, en los textos sobre los libros infantiles que se comentarán 
a continuación se relaciona el hilo argumental que procede de la relación de 
la obra de arte original y su reproducción, marcado por el elemento del color 
que apunta al tema de la fantasía, como se ha explicado, con este asunto del 
lenguaje infantil y su índole ética, que ya se alude en la reseña de Dostoye-
vski. Incluso se podría pensar en el tipo de relación de iluminación mutua 
que Benjamin denominó constelación.

Aunque excede el tema de este artículo, es preciso mencionar la 
coincidencia casi coetánea del interés por el tema del lenguaje infantil de 
Benjamin con la preocupación de Wittgenstein, lo que le llevó a redactar un 
vocabulario (Wittgenstein 1926) y en definitiva a poner en cuestión lo que 
había formulado en el Tractatus logico-philosophicus.

3 · 2 · El color y los sueños infantiles

En 1924, un año crucial en la vida de Benjamin, en el que vuelve a Italia, cono-
ce a Asja Lācis en Capri y viaja por Nápoles, Roma y Florencia, lo que sin duda 
le tuvo que hacer rememorar el periplo que había seguido doce años antes. 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

43

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

Escribe entonces una recensión del libro de Karl Hobrecker Viejos libros infan-
tiles olvidados6, publicado ese mismo año en Berlín. En la recensión, Benjamin 
afirma que el período que más interesa al autor son los libros infantiles de 
las décadas de los cuarenta, los cincuenta y los sesenta del siglo XX, editados 
en Berlín, que ilustró el dibujante Theodor Hosemann y sus colaboradores. 
Recordarlos, escribe Benjamin, ha de causar placer a todo berlinés nativo, 
como era él mismo7: En estos libros, «para la visión infantil, se alumbra en 
sus xilografías en blanco y negro un mundo propio. […] La imagen coloreada 
hunde oníricamente la fantasía infantil en sí misma. La xilografía en blanco y 
negro, la sobria representación prosaica, la saca fuera de sí» (WBGS III 20)8.

En el niño, la fantasía queda ensimismada por la imagen coloreada 
a la manera de un sueño. El color, que permitía advertir la autenticidad de 
la obra de arte y ser captado (cautivado) por ella, que alentaba la fantasía, 
permite un entrar en sí infantil que se ha de vincular con aquel lenguaje de 
efectos éticos. Se comienza a esbozar aquí la clave para interpretar aquellos 
fragmentos metodológicos.

3 · 3 · El color y el lenguaje infantil

Dos años después de aquella reseña, Benjamin vuelve sobre el mismo tema 
en el comienzo de su artículo «Panorama del libro infantil» (WBGS IV 609 y 
ss.), en el que alude al cuento de Hans Christian Andersen «Los cisnes sal-
vajes», un relato casi propio de Borges donde aparece un libro fantástico. En 
esta larga cita del comienzo del texto se puede apreciar la relación entre el 
color y el lenguaje infantil.

6 La traducción castellana (Benjamin 1974) prescinde de «olvidados» en el título.

7 No parece casual que Benjamin comentara la impresión que le había producido el libro 

de Hobrecker con G. Scholem, que también era berlinés, en una epístola de 16 de sep-

tiembre de 1924 (cf. Benjamin et al. 1994 250-251). Los prologistas de la correspondencia 

entre Gretel Karplus, de casada, Gretel Adorno y también berlinesa, y Benjamin indican 

que el origen berlinés y, por ello, un cierto talante común, alentó una confianza mutua, 

clandestina, frente al resto del grupo procedente de Fráncfort, como Adorno o Horkhei-

mer (cf. Adorno [Gretel] y Benjamin 2005).

8 La traducción castellana de este pasaje es deficiente (cf. Benjamin 1974 52). Tal vez se 

haya recurrido a alguna intermedia.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

44

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

En una historia de Andersen se menciona un libro de imágenes 
que había sido comprado «por la mitad del reino». En él todo 
estaba vivo. «Los pájaros cantaban, las personas salían del 
libro y hablaban». Pero cuando la princesa daba vuelta la hoja 
«volvían a entrar de un salto para que no hubiera desorden». 
Delicado e impreciso, como tantas cosas que él escribió, también 
esta pequeña ficción yerra precisamente en aquello de lo que se 
trata aquí. No es que las cosas emerjan desde las páginas para 
el niño que las contempla, sino que éste mismo entra en ellas, 
como celaje que se nutre del polícromo esplendor de ese mundo 
de imágenes. (WBGS IV 609)

El celaje es el conjunto de nubes y también el recurso pictórico para 
indicar el tiempo; es decir, aquella «patria de nubes» ya mencionada que se 
alimenta del esplendor polícromo del mundo de imágenes que es el libro. El 
nombre clásico de las imágenes de los libros medievales, iluminación, resulta 
válido aquí y cobra todo su sentido benjaminiano. El fragmento continúa:

Ante su libro iluminado, practica el arte de los taoístas 
consumados: vence la falsa pared de la superficie y, por entre 
tejidos de color y bastidores abigarrados, sale a un escenario 
donde vive el cuento. Hoa, el chino «colorear», es tanto como 
kua, «colgar»: se cuelgan cinco colores en las cosas. Los colores 
«se disponen», dice el alemán. En ese mundo permeable, 
adornado de colores, donde todo cambia de lugar a cada paso, el 
niño es recibido como actor. Con el ropaje de todos los colores 
que recoge al leer y contemplar, se interna en una mascarada. 
Participa en ella al leer –porque también las palabras 
intervienen en ese baile de máscaras en el que se encuentra, del 
que forman parte y donde revolotean como sonoros copos de 
nieve. (loc. cit.)

Algunas palabras de este texto merecen comentario. Por ejemplo, el 
«colgar» podría ser también «estar suspendido»; al hablar de «leer y con-
templar», Benjamin usa el mismo verbo que anteriormente empleó para la 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

45

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

observación minuciosa de los cuadros. No hemos podido aclarar la referencia 
al chino de Benjamin más allá de averiguar que el antiguo carácter para colgar 
(垂), que en chino moderno se pronunciaría /chuí/ i que los traductores au-
tomáticos trasladan como «vertical», presenta una considerable diversidad 
de pronunciación, por ejemplo: /ʒ́(h)we/ en el han oriental y /d(h)waj/ en el 
han occidental; y suponemos que este /d(h)waj/ estaría más próximo al /hoa/ 
que menciona Benjamin9 Es, probablemente, la verticalidad lo que vincula el 
verbo colgar con la índole de los colores en las superficies, por ejemplo, en 
las pinturas de las casas, muy significativa en la cultura china.

Ciertamente, el breve cuento de Andersen mencionado está pleno de 
referencias cromáticas (la hoja verde, amapolas rojas, jugo marrón de la 
nuez, la nube negra, etc.) y, además, se contrapone en él «un libro ilustrado 
comprado por la mitad del reino» (al que se refiere la cita de Benjamin) con 
un «himnario», un libro de cánticos, supuestamente religioso. Pero atenda-
mos al comentario de Benjamin.

El «polícromo esplendor de ese mundo de imágenes», el de los libros 
infantiles, ya había aparecido en el viaje juvenil a Italia. Entonces, las guías 
de viaje, con sus grabados o sus fotografías, eran como las xilografías en 
blanco y negro, que sacaban al niño fuera de sí; pero la imagen colorea-
da producía un ensimismamiento en la fantasía, un onírico hundirse en sí 
hasta aquella patria de nubes en la que sobrevuelan las palabras. El libro 
de imágenes y el himnario religioso del cuento de Andersen operan efectos 
contrarios, y precisamente esa dualidad alcanza rango metodológico cuando 
se contrapone el «método dialéctico» de la fantasía y aquel otro ejecutado 
dentro de la ideología del progreso. Por ello la reiterada referencia metódica a 
la infancia en los fragmentos copiados al principio y el texto ya mencionado: 
«Un color puro es el medio de la fantasía, la patria de nubes del niño juguetón 
[…]. De ello depende su efecto “sensorial-ético”, que Goethe aprehendió en 
el sentido del romanticismo». Y prosigue después de una larga cita de Goethe: 

Porque su magia no depende de la cosa coloreada, ni del mero 
color muerto, sino de la apariencia cromática, del resplandor 
colorido, del rayo de color. Hacia el final de su panorama, la vista 
recae en el libro infantil sobre un peñasco cubierto de flores, al 

9 Para la etimología de los términos chinos, véase el portal starlingdb.org



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

46

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

estilo biedermeier. Apoyado contra una diosa de color celeste, 
se recuesta allí el poeta de las manos melodiosas. A su lado, un 
niño alado anota lo que la musa le ofrece. Un arpa y un laúd se 
esparcen alrededor. Los enanos, en el seno de la montaña, tocan 
la flauta y el violín. Y el sol se pone en el cielo. Así pintó una vez 
Lyser el paisaje, en cuyo fuego multicolor se refleja en los ojos 
y las mejillas de los niños inclinados sobre los libros. (WBGS IV 
614-15)

Véase la ilustración de Lyser mencionada (imagen 2).

Figura 2 (Grimm 1837)

Como indica Brüggemann (2006 126, también cf. 2007): «El croma-
tismo de las ilustraciones infantiles (...) aparece como un “orden artístico”, 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

47

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

que por ello resulta “paradisíaco”, porque en él el mundo se descubre “cro-
máticamente en el estado de la identidad, de la inocencia, de la armonía” 
[WBGS VI 111 s.], y por tanto no en el de la disociación, del conocimiento y 
de la desintegración». 

Por último, hay que recordar que el mismo Benjamin compiló libros 
infantiles como parte de su investigación y, en la misma línea, debemos 
entender su ensayo sobre Infancia en Berlín hacia 1900 y en particular, el 
epígrafe sobre los colores (WBGS IV 263): «En el cielo, con una joya, en un 
libro, me perdía en los colores. Los niños son su presa allá por donde van» 
(loc. cit.). En este sentido, coincidimos con Andrade (2021), en que este texto 
es una exploración sobre la experiencia, como se ha glosado aquí, más que 
un relato autobiográfico.

4 · El último Viaggio in Italia

En este epígrafe se cierra el círculo porque el último viaje de Benjamin, 
el que le condujo a una pensión de Port-bou donde se suicidó, fue también 
en cierto sentido un viaje a Italia, o mejor un Viaggio in Italia. El último libro, 
las memorias de Retz, se funden en su testimonio con un acceso a lo onírico 
donde parecen recogerse todos los hilos trenzados en este artículo.

 El título, Viaggio in Italia, rememora la película de Roberto Rosselli-
ni (1954), que fue hábilmente recreada por Abbas Kiarostami en su película 
Copie conforme (2010). La estructura escheriana de este film, en la que cada 
una de las dos partes parece dar razón de la ficción de la otra, como las ma-
nos que se dibujan una a otra, anuda las dos líneas en las que se desarrollan 
los argumentos del director iraní: la muerte y la formación, precisamente a 
partir del tema de la obra de arte y sus copias. De ahí el oxímoron del título: 
la copia conforme o certificada que es, por ello, «auténtica». Tal vez no haya 
mejor ilustración fílmica de la filosofía de Benjamin (e incluso de la peculiar 
relación con Gretel Karplus) que esta película del director iraní. Pero ade-
más, y aquí cerramos el círculo del artículo, los últimos textos de Benjamin 
suponen también, como explicaremos, un viaje (en este caso, un retorno) 
simbólico a Italia.

El epistolario con Gretel Karplus, ya mencionado, permite conocer 
este postrer período. Hasta su suicidio en 1940, Benjamin dio cuenta en sus 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

48

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

cartas a Felizitas de sus dificultades y sus viajes. Ella le prestó un apoyo conti-
nuado y le transmitió sus preocupaciones y sus esperanzas. Gretel organizó la 
biblioteca que Benjamin dejó en Alemania, le hizo envíos de cuadernos para 
notas y cartas, le mecanografió manuscritos e intercedió por él ante Theodor 
W. Adorno, con el que contraería matrimonio después, y ante el sempiterno 
director del Instituto de Investigación Social, Horkheimer, que fueron los 
principales valedores del ensayista en este período. Ambos, que comparten 
una cierta propensión melancólica, se sinceran sobre el valor de esa relación 
secreta en medio de sus dificultades y enjuiciaron sin tapujos a las personas 
con las que trataron, entre ellas el nutrido grupo de intelectuales con los que 
se relacionaron: Brecht, Scholem, Tillich, Kracauer, Eisler, Bloch, Lazarsfeld, 
Löwenthal, Sohn-Rethel, etc., así como, naturalmente, a los dirigentes del 
Instituto de Investigación Social.

Las últimas cartas que intercambiaron Felizitas, ya en su exilio en 
Estados Unidos huyendo de la persecución a los judíos, como preludio de la 
Shoah, y Benjamin, que dirigió sus cartas desde París, el campo de trabajo de 
Nevers y Lourdes, reflejan bien el drama que viven. Por ejemplo, el 31 de mayo 
de 1939, Gretel habla de la exposición en Nueva York del Gernika de Picasso; 
el 7 de julio le cuenta que Horkheimer, también en el exilio, ha concluido un 
ensayo sobre el fascismo; el 15 del mismo mes escribe: «Dos meses y medio 
y nos volveremos a ver». El pronóstico, claro está, falla. El 1 de septiembre 
las tropas alemanas invadieron Polonia. El 9 de ese mes Felizitas le escribió, 
a propósito de la guerra que había comenzado, expresando su incertidumbre 
ante el futuro. Benjamin tuvo que posponer su viaje. Se concentró en sus 
obras, el libro de los Pasajes y el estudio sobre Baudelaire, así como el opús-
culo con las tesis de filosofía de la historia, y en nuevos proyectos que no llegó 
a desarrollar, como una comparación entre Rousseau y Gide. El 8 de julio de 
1940 recibió la última carta de Felizitas que le llenó de una alegría. El 19 de 
julio, Benjamin remitió la última carta que hemos conservado de ese inter-
cambio epistolar desde Lourdes. Pretendía atravesar España para embarcar 
desde Portugal a los Estados Unidos. Después de cruzar clandestinamente los 
Pirineos, la policía española le cerró el paso en Portbou. En un pequeño hotel 
se suicidó la noche del 26 al 27 de septiembre. Inmediatamente fue enterrado.

En la última carta a Felizitas y para darle una idea de su situación, le 
describe lo que lleva en la maleta: sólo una máscara de gas y los efectos de 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

49

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

aseo. Únicamente acarrea un libro: las Memorias del cardenal de Retz. No es 
fácil determinar qué edición del libro del cardenal escogió para su último 
viaje, pero representa un simbólico retorno a Italia.

Hacia 1675, Jean-François-Paul de Gondi (1614-1679), cardenal de 
Retz, comenzó a redactar unas memorias que ocuparon miles de páginas. A 
causa de ello, todas las ediciones desde la de 1717 se dispusieron en varios 
volúmenes, de dos a seis según los casos. Por ello, es probable que el libro 
que acompañaba a Benjamin en su paso por los Pirineos fuera la selección 
de fragmentos publicada en 1913 y que fue reeditada en 1928 como Mémoires. 
Meilleurs pages.

¿Por qué Benjamin, un especialista de la literatura francesa del siglo 
XIX y XX, eligió para su último viaje aquel libro de un eclesiástico intrigante 
del XVII? Gondi, activo en las revueltas de la Fronde, también sufrió la ani-
madversión del déspota (Luis XIV), el encarcelamiento, la huida y el exilio. 
De hecho, se escapó de la prisión en Belle Île (Bretaña) en septiembre de 1654 
y llegó a su refugio en Roma ochenta días después, atravesando la Península 
Ibérica (por cierto, el 14 de octubre embarcó en Vinaròs, donde fue obsequia-
do con pasteles remitidos por el arzobispado valenciano) rumbo a Palma.

Hay tres razones, que no resultan incompatibles. La primera la expone 
en una epístola a Hannah Arendt que redacta en francés10 desde Lourdes el 8 
de julio de 1940. Se alegra de que ella también lea al cardenal de Retz y aña-
de que el estilo del eclesiástico «está dando forma al mío» (WBBr I 859). La 
segunda es una cierta identificación biográfica (al menos en lo que respecta 
a la vida errante y escondida) que también recoge en la epístola a Hannah 
Arendt mencionada, citando el juicio de La Rochefoucauld sobre el cardenal: 
«Su pereza lo sostuvo con gloria, durante varios años, en la oscuridad de una 
vida errante y escondida» (WBBr I 860). La tercera razón es precisamente el 
exilio en Italia, un regreso imaginado, que a Benjamin le tenía que rememo-
rar necesariamente los dos viajes anteriores comentados en este artículo. Y 
esto hay que vincularlo con un sueño del que da cuenta a Felizitas en la larga 

10 Es posible que Benjamin tuviera que redactar en francés para que sus cartas pasaran 

censura en el campo de concentración. Hanna Arendt le escribe en inglés, porque Ben-

jamin se ha puesto a estudiar esta lengua. En el caso de la carta a Gretel Karplus, Ben-

jamin explica que hay una razón complementaria para escribir la epístola en francés, a 

saber, que en esa lengua pronunció la frase del sueño a la que se refiere.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

50

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

carta del 12 de octubre de 1939 desde el campo de concentración de Nevers, 
que se extracta aquí y que merecería un análisis más detallado y en el que 
también aparecen elementos cromáticos:

Tuve esta noche sobre la paja un sueño de tal belleza que no 
puedo resistir la tentación de contártelo […] Es uno de los sueños 
que tengo quizás cada cinco años y que están bordados en torno 
al motivo «leer» […] Lo que vi fue una tela que estaba cubierta 
de imágenes y de las cuales, los únicos elementos gráficos 
que pude distinguir eran las partes superiores de la letra d11. 
Las líneas cónicas revelaron una aspiración extrema hacia la 
espiritualidad. […] Eso fue lo único que pude «leer»; el resto 
ofrecía patrones confusos de olas y nubes. […] Se trataba de 
convertir un poema en un pañuelo. (WBBr I 828-830)

Y le advierte a Gretel: «Teddie [Theodor W. Adorno] recordará el papel 
que jugó este motivo [el del sueño] en mis reflexiones sobre el conocimiento».

5 · Conclusiones

Axel Honneth (2007 13), refiriéndose a la Crítica de la violencia de Ben-
jamin, afirma (inspirándose en Margarete Kohlenbach) que su pretensión es 
identificar «formaciones culturales que en su autorrefencialidad reflexiva se 
asemejen a Dios por su sustracción soberana a toda finalidad». Pero no se 
trata de una identificación de formaciones ajenas a la razón instrumental (en 
el sentido que podemos encontrar en Adorno referencias a la música contem-
poránea o al arte de vanguardia), sino que aquellas «formaciones» resultan 
«cautivadoras», es decir, podemos ensimismarnos en ellas, recordando la 
experiencia de estar arrebujados en las faldas maternas. Esto es lo que aporta 
la visión de los colores como un «fenómeno originario» (Brüggemann 2007 
210), pero no a la manera de una fenomenología de la experiencia, sino como 
algo casi onírico que reclama una activación de la fantasía y que, en defini-

11 Sobre el significado de esta d hay que apuntar dos cosas. En el sueño, Benjamin es 

guiado por el docteur Dausse, que había cuidado de él durante un episodio de malaria. 

Pero él mismo firma como Detlef las cartas que remite a Gretel Karplus. 



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

51

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

tiva, no solo establece un orden sensorial, sino también ético. Por eso, los 
colores de la infancia o los sueños resultan elementos de las «reflexiones 
sobre el conocimiento» que cobran valor metodológico y a ello se refieren 
los fragmentos de La Obra de los Pasajes citados.

La última correspondencia de Benjamin, aquí solo apuntada, y el tra-
bajo de compilador de libros infantiles, merecerían un análisis más deta-
llado, en la línea de lo expuesto aquí, que se ha de dejar para otra ocasión.

6 · Referencias

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften. Fráncfort d. M.: Suhrkamp.
[WBGS I] Band I: Abhandlungen. Ed. Rolf Tiedemann y Hermann Schwe-

ppenhäuser. 1974.
[WBGS II] Band II: Aufsätze, Essays, Vorträge. Ed. Rolf Tiedemann y Her-

mann Schweppenhäuser. 1977.
[WBGS III] Band III: Kritiken und Rezensionen. Ed. Hella Tiedemann-Bar-

tels. 1972.
[WBGS IV] Band IV: Kleine Prosa. Baudelaire-Übertragungen. Ed. Tillman 

Rexroth. 1972.
[WBGS V] Band V: Das Passagen-Werk. Ed. Rolf Tiedemann. 1982.
[WBGS VI] Band VI: Fragmente vermischten Inhalts. Autobiographische 

Schriften. Ed. Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser. 1985.
[WBBr I] Briefe I. Ed. Gershorn Scholem y Theodor W. Adorno. 1978.

Adorno, Theodor W.: «Jargon der Eigentlichkeit», en: Gesammelte Schriften 
in 20 Bänden. Vol. VI: Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit. 
Fráncfort d. M.: Suhrkamp, 2003.

Adorno, Theodor W.: « Dialektische Epilegomena», en: Gesammelte Schrif-
ten in 20 Bänden. Vol. X.2: Negative Dialektik. Jargon der Eigentli-
chkeit. Fráncfort d. M.: Suhrkamp, 2003.

Adorno, Gretel y Benjamin, Walter. Briefwechsel 1930-1940, ed. Christoph 
Godden y Henri Lonicer Fráncfort d. M.: Suhrkamp, 2005.

Andrade, María M.: «Hacia un nuevo modelo de experiencia en Infancia en 
Berlín hacia 1900», Aisthesis, 69 (2021): 367-379.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

52

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

Baedeker, Karl: Italien. Handbuch für Reisende. Erster Theil: Ober-Italien bis Li-
vorno, Florenz, Ancona und die Insel Corsica. Coblenza: Baedeker, 1868.

Benjamin, Walter: Reflexiones sobre niños, juguetes, libros infantiles, jóvenes y 
educación. Buenos Aires: Nueva Visión, 1974.

Benjamin, Walter: Discursos interrumpidos I. Madrid: Taurus, 1989.
Benjamin, Walter: Escritos autobiográficos. Madrid: Alianza, 1996.
Brüggemann, Heinz: «Fragmente zur Ästhetik, Phantasie und Farbe» 

(2006), en Lindner (ed.): Benjamin Handbuch. Leben. Werk. Wirkung. 
Stuttgart; Weimar: Metzler, 2006: 124-133.

Brüggemann, Heinz: Walter Benjamin über Spiel, Farbe und Phantasie. Wurz-
burgo: Königshausen & Neumann, 2007.

Caygill, Howard: Walter Benjamin: The Colour of Experience. Londres: Routle-
dge, 1997.

Grimm, Albert Ludwig: Lina’s Mährchenbuch. 2ª ed. GrimmaVerlag von Julius 
Moritz Gebhardt, 1837.

Honneth, Axel: «Eine geschichtsphilosophische Rettung der Sakralen. Zu 
Benjamin “Kritik der Gewalt”», en Id.: Pathologien der Vernunft. Ges-
chichte und Gegenwart der Kritischen Theorie. Fráncfort d. M.: Suhr-
kamp, 2007: 112-156.

Jørnæs, Bjarne: «Thorvaldsen’s “Triumph of Alexander” in the Palazzo del 
Quirinale», en Patrick Kragelund, Bertel Thorvaldsen, Mogens Nyk-
jær (eds.): Thorvaldsen: l’ambiente, l’influsso, il mito. Roma: L’Erma di 
Breschneider, 1991: 35-42.

Lübke, Wilhelm: Grundriss der Kunstgeschichte. 2ª ed., ampl. Stuttgart: Ebner 
& Seubert 1864.

Lübke, Wilhelm: Grundriss der Kunstgeschichte. 11ª ed., ampl. Esslingen A. N. 
Paul Neff Verlag, 1907.

Pinotti, Andrea: «The Painter through the Fourth Wall of China: Benjamin 
and the Threshold of the Image», Benjamin-Studien 3 (2014): 133-149.

Schneider, Manfred: «Aufzeichnungen», en Lindner (ed.): Benjamin Hand-
buch. Leben. Werk. Wirkung. Stuttgart; Weimar: Metzler, 2006: 663-
679.

Semrau, Max: Venedig. Berlín; Stuttgart: Union Deutsche Verlagsgesells-
chaft, reed. 2005.

Stoddard, John L.: Lake Como. Norwood: Norwood Press, 1901.



FRANCESC J. HERNÁNDEZ 
MARC HERNÁNDEZ MONTORO
SOBRE CUATRO FRAGMENTOS SOBRE SU MÉTODO EN LA OBRA DE LOS PASAJES DE 
WALTER BENJAMIN

53

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 30-53 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.02

Witte, Bernd: Walter Benjamin. Hamburgo: Rowohlt, 8ª ed. 2004.
Wittgenstein, Ludwig: Wörterbuch für Volks- und Bürgerschulen. Viena: Höl-

der, Pichler, Tempsky, 1926.



54

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

Luis María Sancho Pérez1

Universitat de València, España
Recibido 12 noviembre 2024 • Aceptado 8 abril 2025

1. luisanp3@alumni.uv.es

Resumen 

El filósofo y teólogo judío alemán Mar-

tin Buber es mayormente conocido por su 

descubrimiento de la categoría esencial 

de la relación, que en su mundo concep-

tual fundamenta la realidad. El presente 

artículo pretende poner de manifiesto 

una propiedad del pensamiento de Buber 

que suele pasar desapercibida: su carác-

ter genealógico. Esta propiedad cobra 

relevancia desde el actual debate filo-

sófico sobre la cuestión de la genealogía 

de la razón, y revela una potencialidad 

desconocida del pensamiento buberia-

no. A través de una lectura sistemática 

de determinados pasajes de “Yo y Tú”, se 

desvela que la genealogía de la relación 

buberiana es también una genealogía 

de la razón -esto es, una descripción del 

La genealogía dialógica de 
la razón. Una interpretación 
contemporánea del 
pensamiento de Martin 
Buber. The dialogic genealogy of reason. A 

contemporary reading of Martin Buber´s 

thought.

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN

Abstract

The Jewish-German philosopher and 

theologian Martin Buber is mainly 

known for his discovery of the essen-

tial category of relation, which, in his 

conceptual world, founds the whole of 

reality. This article has the goal of high-

lighting an attribute of Buber´s thought, 

which is normally ignored: its genea-

logical character. This attribute gains 

relevance considering today´s philo-

sophical debate about the question of 

the genealogy of reason, and it reveals 

an unknown potentiality in Buberian 

thought. Through a detailed reading of “I 

and Thou”, it becomes clear that Buber´s 

genealogy of relation is, too, a genealogy 

of reason -meaning, a description of the 

emergence of reason through the guide 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 55

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

1 • Introducción

A lo largo de toda su obra, el pensador judío Martin Buber pone un énfasis 
extraordinario en la idea de que el ser humano debe actuar, para ser plena-
mente humano, para entrar en relación, mit dem ganzen Wesen, con todo el 
ser. Esa totalidad del ser que debe ser puesta en juego se manifiesta en la 
decisión, —expresión de la libertad humana en medio del intercambio mis-
terioso entre palabra divina y respuesta humana— y en la entrada en relación 
con la naturaleza, con el hombre y con las realidades espirituales; al mismo 
tiempo, y crucialmente, esa totalidad del ser es condición fundamental para 
el filósofo que desea estudiar al hombre, hacer antropología filosófica: no 
puede quedarse con un aspecto de lo humano, sino que debe tomarlo por 
completo (Buber 2018 229ss).

Todo este énfasis de Buber en la totalidad del ser, sin embargo, en 
pocas ocasiones se pone en contacto con la facultad intelectiva, reflexiva, 
con la inteligencia. Con otras palabras: Buber pone gran peso a lo largo de su 
obra en la categoría del hombre completo, total, pero no tanto en relacionar 
esta totalidad con la razón. 

En este artículo trato de ofrecer una interpretación del pensamiento 
de Buber que lo comprenda como una genealogía de la razón, equiparable a 
las ofrecidas por Jürgen Habermas o Friedrich Nietzsche y tratadas amplia-
mente por el profesor Jesús Conill (2019; 2021). En su última obra, Nietzsche 
frente a Habermas. Genealogías de la razón, Conill toma ocasión de la última 
gran obra de Jürgen Habermas (2019), “También una historia de la filosofía”, 
para analizar el tratamiento genealógico que el filósofo de Düsseldorf realiza 
del pensamiento filosófico, y reivindicar la figura de Nietzsche. Según Conill, 

surgimiento de la razón a través del hilo 

conductor del diálogo- y una descripción 

de la razón humana como esencialmente 

corporal y dialógica.

Palabras clave: Martin Buber; Filosofía 

de diálogo; Razón; Genealogía; relación.

idea of dialogue-, and an understanding 

of human reason as essentially corporal 

and dialogical.

Keywords: Martin Buber; Philosophy of 

dialogue; Reason; Genealogy; Relation.



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 56

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

Habermas ha tratado de reconstruir la idea de razón, llegando a una idea 
de razón comunicativa, situada, intersubjetiva, pero ha pasado por alto una 
aportación de gran relevancia, como es la nietzscheana, en la comprensión 
de esa razón comunicativa. 

La finalidad de este artículo es mostrar que, en la configuración de 
este concepto de razón, la propuesta dialógica de Martin Buber debe ser 
también tomada en consideración. En efecto, el pensador judío propone en 
diversos puntos de su obra una genealogía de la razón, no sólo rastreando 
su origen en el individuo (ontogénesis) y en la especie (filogénesis), sino 
también elaborando, como realiza Habermas, un recorrido histórico a través 
de las diversas antropologías filosóficas, y una crítica de éstas desde el punto 
de vista del principio dialógico. Este segundo aspecto más analítico puede 
encontrarse especialmente en su obra Das Problem des Menschen (Buber 2018 
221-312), pero no será reseñado aquí, por razones de espacio.

El artículo procede de la siguiente manera. En primer lugar, expongo 
como punto de partida las afirmaciones que el propio Buber realiza acerca de 
la facultad intelectiva en relación con el cuerpo. En un segundo paso, ofrezco 
la exposición que realiza el autor sobre el surgimiento de la relación como 
categoría en la especie humana (filogénesis) y en el individuo humano (on-
togénesis). En tercer lugar, aclaro diversos posibles malentendidos y explico 
el sentido concreto en el que, a mi juicio, puede hablarse de “genealogía de 
la razón” en Martin Buber.

2 · Punto de partida. 

La palabra ya no es acogida, no construye ni ordena ya lo 
humano. Al espíritu se le niega la participación en las almas, y 
se retrae, se desliga de la unidad de la vida, huye a su torreón, 
el torreón del cerebro. Hasta entonces, el hombre pensaba con 
todo el cuerpo, incluso con las yemas de los dedos. A partir de 
entonces, piensa sólo con el cerebro.” (Buber 2018 305).2

2  Todas las citas de Martin Buber ofrecidas aquí son traducción propia del original 

alemán. 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 57

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

Quizás sea esta expresión de Buber el punto de conexión más obvio 
con la interpretación que pretendo proponer aquí de su pensamiento como 
una genealogía de la razón. 

En este sentido, se debe decir claramente que, aunque Buber sí busca 
ofrecer una genealogía de la relación, esta genealogía no es identificada como 
una genealogía de la razón en sentido estricto. 

Y, sin embargo, dos extremos resultan totalmente claros: por un lado, 
para Buber la acción “con todo el ser” implica una unidad de todas las fa-
cultades humanas, también de la razón (Íbid. 530), en torno a la realidad 
metafísica y metapsíquica del encuentro. El ser humano ha perdido una de-
terminada capacidad de ejercitar la razón, en tanto que antes pensaba “con 
todo el cuerpo”, y ahora sólo con el cerebro; por otro lado, Buber sí ofrece en 
distintos puntos de su obra una explicación tanto filogenética como ontoge-
nética del principio dialógico. Teniendo en cuenta estos dos factores, pare-
ce evidente que la genealogía del principio dialógico de Buber es, al mismo 
tiempo, una genealogía de la razón.

Pero seamos más concretos. De lo que Buber sí habla en diferentes 
ocasiones es del surgimiento, a partir de la relación, del Yo, de la conciencia 
reflexiva y de la conceptualización del mundo. Esto es lo que, en su propia 
terminología, denomina Eswelt, “el mundo del Ello” (Buber 2019a 39ss). Bu-
ber sostiene que el Yo-Ello es una degeneración de la situación original del 
hombre, que era la de la relación. Esta objetivación, este Yo-Ello, es equipa-
rable al ejercicio de la razón en un sentido reflexivo, consciente, de creación 
y reflexión sobre los conceptos. Según Buber, el origen de este ejercicio re-
flexivo de la razón se haya en el diálogo. 

Como bien señala Conill (2021), toda genealogía debe seguir un hilo 
conductor. El hilo conductor que guía a Buber es el diálogo. A partir de esta 
categoría esencial (como lo es para Nietzsche la de cuerpo) todo lo demás 
cobra sentido, unidad, explicación. Y, como el hilo conductor se identifica 
en cierto sentido con lo conducido, la categoría de diálogo ofrece necesaria-
mente un concepto de ser humano. Para Buber resulta claro que todo en el 
ser humano es diálogo (por tanto, también la razón), y a partir de este hilo 
conductor reconstruye la génesis del diálogo y, con ello, la génesis de la razón 
humana. Pero no podemos olvidar que “razón humana” aquí, significa “ser 
humano”: cuando Buber dice que el hombre no piensa con el cerebro, sino 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 58

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

con todo el cuerpo, lo que está realizando es una ampliación del concepto de 
razón para englobar el ser completo del hombre, de manera similar a como 
lo hace también Nietzsche (Conill 2019 29-42). 

Martin Buber nunca entendió su planteamiento como una genealogía 
de la razón, y por tanto mucho de lo que se expresa aquí es una interpretación 
personal del autor, una aplicación de sus categorías para continuar pensando 
a partir de los caminos que él abrió. Se trata, a mi juicio, de una de sus apli-
caciones más fructíferas.

3 · Genealogía de la relación.

“En el principio es la relación: como categoría del ser, como 
disposición, forma comprensiva, modelo del alma; el apriori de 
la relación; el Tú innato” (Buber 2019a 54). 

En el principio está la relación. Esta es la afirmación, paráfrasis crítica del 
bello inicio del Evangelio de Juan3, en la que Buber condensa el tratamiento 
genealógico del principio dialógico, y de aquí se debe partir para interpretar 
su pensamiento como una genealogía de la razón. En una frase fundamental 
de Antwort, la respuesta de Buber a sus críticos en el tomo de la Library of Li-
ving Philosophers, el autor deja claro que, en el pasaje de Ich und Du en el que 
se trata del origen de la relación en el hombre primitivo, y que comienza con 
la expresión im Anfang (en el principio), esta expresión está empleada “en 
un sentido muy concretamente filogenético” (Buber 2018 484).

3 En sus escritos bíblicos, Buber afirma no compartir la visión cristiana según la cual 

la palabra es (como escribe san Juan), sino que opina, en clave hebrea, que la palabra 

acaece. Esa puede ser la razón por la que reescribe aquí la frase, sustituyendo “palabra” 

por “relación”. Considero más fundamentado considerar esta frase una paráfrasis de 

Juan que afirmar que lo parafraseado por Buber es el bere´shit (en el principio) con el que 

comienza la Biblia, ya que ahí se emplea específicamente el verbo bara ,́ crear, y el su-

jeto Eliahim, mientras que en esta frase no se está remitiendo directamente a un sujeto 

creador, sino a una esencia metafísica de la realidad. Por otra parte, la referencia a ideas 

cristianas en Ich und Du es habitual, y especialmente la reflexión acerca del Evangelio 

de san Juan, lo cual lleva a pensar que de lo que aquí se trata es de una paráfrasis crítica 

de dicho Evangelio. Buber 2019b 84-85; Buber 2019a 77; 88.



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 59

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

La relación, sostiene Buber, es algo innato, inherente al hombre, una 
disposición hacia el mundo, una forma que nos señala cómo comprende-
mos la realidad, y un modelo del alma. Pero, además, es un apriori, un algo 
constitutivo de toda realidad. A partir de esta convicción, Buber describe el 
origen del diálogo en la especie humana y en el ser humano como individuo.  
Comencemos por el primero (Buber 2019a 49-51). 

Para comprender la presencia total de la relación en la vida de la espe-
cie humana, Buber parte de la vida de los pueblos primitivos, que nos ha lle-
gado hasta la actualidad en aquellos pueblos tribales actualmente existentes 
(como los zulúes, o los habitantes de Tierra de Fuego) que han mantenido en 
sus idiomas algo de lo que los ha caracterizado desde el principio. Estos pue-
blos emplean todavía hoy unas peculiares perífrasis verbales (Satzwörter), 
que son expresión de una totalidad de relación. En esas perífrasis verbales 
que hoy podemos encontrar en los lenguajes de esos pueblos, lo que nosotros 
expresamos con adverbios como “cerca”, o “lejos”, se expresa con situa-
ciones de relación. Buber pone como ejemplo una palabra de siete sílabas 
de la lengua de los indígenas de Tierra de Fuego, que en nuestros idiomas 
expresa una situación en la que dos personas se miran, ambas sabiendo que 
alguien debe realizar una determinada acción, pero esperando a que la otra 
actúe primero (Íbid. 49).

Para Buber —y este es el núcleo de su genealogía—, las relaciones, los 
conceptos, y las concepciones de personas y de cosas provienen de concep-
ciones de procesos de relación (Beziehungsvorgänge: la experiencia de algo 
que está frente a mí) y de estados de relación (Beziehungszustände: la vida 
con algo que está frente a mí, sin ser yo).

La relación que estaba en el principio nos habla de una unidad original 
del hombre con la naturaleza. En esta unidad original el hombre está reliefhaft, 
con relieve, introducido, mezclado, indistinto con la propia naturaleza. 

Buber trae aquí a colación el concepto de Mana, propio de los pueblos 
primitivos, que ve relacionado con la Dynamis, Charis de los papiros mági-
cos griegos y de las epístolas de san Pablo. El Mana es, en nuestro lenguaje 
(extraño al de los primitivos) una fuerza suprasensorial y sobrenatural. Pero 
Buber recuerda que para los primitivos no tiene sentido decir que algo era 
sobrenatural, pues hablar con los muertos o los dioses, y recibir su fuerza, 
su acción (su Mana) era lo más natural. El propio hecho de entender lo no 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 60

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

sensible como evidente le debería parecer absurdo al hombre primitivo, pues 
para él lo no sensible y lo sensible no se distinguían en absoluto (Ibid.). 

Los fenómenos de la naturaleza, y también los difuntos, eran experi-
mentados por el hombre como algo totalmente natural, y dejaban en él una 
imagen que recorría y agitaba todo el cuerpo (Leib durchströmendes Erre-
gungsbild). La luna se acercaba al hombre corporalmente, y él conservaba 
de la acción de ella una excitación, una experiencia, pero no la experiencia 
objetivada sobre la que se reflexiona, sino el contacto momentáneo con el 
Tú. La acción de la luna, los astros, o los muertos, no eran para él algo expe-
rimentable (erfahrbar), sino únicamente padecido (erlitten): “La causalidad 
de su imagen del mundo no es un continuum, sino un relampagueo siempre 
nuevo, una salida y un efecto actuante de la fuerza4, un movimiento volcánico 
sin contexto” (Íbid. 50). 

Al hombre primitivo le marca la vida lo que toca su cuerpo y produce 
una imagen que le excita, un Erregungsbild. Y el Mana es precisamente lo ac-
tuante (Wirkende), la fuerza que hace que esas apariciones le afecten a él. El 
Mana está por todas partes, y aparece individualmente en cada experiencia. 
La imagen del mundo del hombre primitivo es mágica, pero la magia no es 
lo que constituye su mundo, sino que es una derivación, una apropiación 
(por parte, por ejemplo, de un chamán que guarda la fuerza del Mana en una 
piedra mágica) de esa fuerza principal de relación.

Tras describir de esta forma la situación originaria del hombre pri-
mitivo, Buber se centra en el misterioso paso de esa situación originaria a la 
situación del hombre que conocemos hoy en día, paso que podemos identi-
ficar con el momento del origen de la razón. 

En este proceso, lo que Buber deja claro es que lo que realiza el paso 
de una situación a otra no es la conciencia del yo, sino el cuerpo. La concien-
cia del yo no está presente en ninguno de los instintos primitivos, como el 
instinto de conservación, el de conocimiento y el de creación, sino que es el 
cuerpo quien posee esos impulsos. Es importante reparar en lo que afirma 

4 La expresión alemana Sichhinwirken der Kraft resulta de muy difícil traducción al cas-

tellano. Sich hinwirken significa aproximadamente “implicarse en una acción, de forma 

extendida en el tiempo, para provocar un efecto en otro ser” (entrada en el diccionario 

alemán: hinwirken ▶ Rechtschreibung, Bedeutung, Definition, Herkunft ▶ Duden 

consultado el 4/04/2025).

https://www.duden.de/rechtschreibung/hinwirken


LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 61

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

Buber en relación con esto: “ni siquiera en la función primitiva de cono-
cimiento se halla ni rastro de un cognosco ergo sum, aunque sea en forma 
ingenua, ni de un sujeto experimentador, aunque sea en una concepción in-
fantil” (Íbid. 51). 

	 Nuevamente, volvemos a encontrarnos aquí con una referencia a 
la razón humana. No hay sujeto cognoscente en el estado primigenio del ser 
humano, no hay un “Yo” en sentido reflexivo. Todo sucede en una interac-
ción del cuerpo con la naturaleza, en una realidad de procesos y estados de 
relación, de la cual la humanidad primitiva nos ha legado el concepto, para 
nosotros enigmático, de Mana, una fuerza natural, un poder actuante de los 
elementos externos en mi cuerpo. 

Entonces, según el planteamiento de Buber, ¿cómo surge el “Yo” ?: 

El Yo hace aparición de forma elemental a partir de la separación 
de las vivencias prístinas, de las palabras primitivas Yo-
actuando-sobre-Tú, y Tú-actuando-sobre-Yo, después de la 
substantivación, de la hipóstasis del participio (Id.).

La última expresión de esta frase puede resultar extraña. Con “hipós-
tasis del participio” (Hypostasierung des Partizips), Buber se está refiriendo 
a la objetivación de lo que actúa sobre el cuerpo.5 Esta hipóstasis de la que 
habla aquí nuestro autor no debe ser identificada con el concepto teológico 
cristiano relativo a la Trinidad, sino con el significado más cotidiano, que 
está más relacionado con la concreción material de algo en principio inasi-
ble.6 El Participio I wirkend (actuando, actuante), queda objetivado como algo 
cerrado, convirtiéndose en sustantivo, en objeto.

De todo lo que ha experimentado en esos procesos de relación (Bezie-
hungsvorgänge) y en esas situaciones de relación (Beziehungszustände), el 

5 Aunque en castellano, el participio es la forma no personal del verbo que designa una 

acción acabada o una cualidad del sustantivo, con este término (Partizip I), se desig-

na en alemán la forma no personal que en castellano se denomina gerundio (https://

www.duden.de/rechtschreibung/Partizip). Entrada del diccionario alemán consultada 

el 23/1/23. 

6 REAL ACADEMIA ESPAÑOLA: Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 23.6 

en línea]. https://dle.rae.es/hip%C3%B3stasis  [Consultado 23/1/23]. 

https://www.duden.de/rechtschreibung/Partizip
https://www.duden.de/rechtschreibung/Partizip
https://dle.rae.es/hipóstasis


LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 62

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

hombre se queda con lo más necesario para la supervivencia y para el cono-
cimiento, y ese Mana que ha causado la impresión, la Erregungsbild, eso que 
es actuante, la fuerza, se independiza, toma cuerpo propio, se objetiviza. 
El Tú cambiante (la luna, el muerto, etc.) se hace irrelevante, en tanto que 
deja de importar quién ha causado la imagen, para pasar a importar lo que 
ha recibido con ella, pues es lo que al cuerpo le es útil para la supervivencia. 
Y, como un tercero, aparece el Yo, el compañero que no cambia, lo que no es 
ni mi cuerpo ni aquello que le ha estimulado, lo que ha entrado en relación 
con el Tú sin ser el Tú.

Cuando una idea de aquello con lo que se ha relacionado surge, per-
manece esta idea, olvidándose la relación. El Tú se convierte en Ello, y el Yo 
se hace fuerte. El Yo, por tanto, surge tras un proceso de substantivación, de 
destrucción de las vivencias prístinas (Urerlebnisse). 

Así se presenta en la historia espiritual del hombre primitivo la dife-
rencia entre Yo-Tú y Yo-Ello. En el estado de relación primitivo que Buber 
contempla como la situación primigenia del hombre, el hombre percibe su 
Yo, pero sin ser consciente de él. En el acontecimiento que fundamenta el 
surgimiento del Ello, que Buber define como un desprendimiento (Abgeho-
benheit) del cuerpo respecto de su entorno, el Yo no está todavía presente, 
pero este acontecimiento hará posible su aparición posterior. 

En el momento primitivo en que vive en relación actuante con la na-
turaleza, el cuerpo se vivencia como portador de las sensaciones, distinto de 
lo que las provoca, pero esta distinción se mantiene en la pura coexisten-
cia (reines Nebeneinander) del cuerpo con esas sensaciones, es decir, sin que 
haya una conciencia reflexiva de esta distinción, sin que pueda aparecer el 
Yo. Cuando el Yo de la relación se hace consciente de sí y comienza a obje-
tivar, utilizar, se topa con el hecho de este desprendimiento (Abgehobenheit) 
del cuerpo de su entorno, y despierta la conciencia del yo. Entonces puede 
darse el acto consciente, el primer pronunciamiento del Yo-Ello. El hombre 
puede decir, por primera vez: yo soy este cuerpo, yo soy portador de estas 
sensaciones, y el entorno es mi objeto. Es decir: no es que el Yo desprenda el 
cuerpo de su entorno, sino que el cuerpo se desprende de su entorno en un 
movimiento inconsciente, en un distanciamiento irreflexivo, y después se 
hace consciente, en el Yo, de sí mismo.



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 63

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

El hombre, pues, pronuncia la palabra fundamental Yo-Tú antes de 
conocerse a sí mismo como yo, y pronuncia la palabra Yo-Ello posterior-
mente a tal descubrimiento. La palabra fundamental Yo-Tú no se ha formado 
uniendo “yo” y “tú”, sino que es previa al Yo (vorichhaft). Por el contrario, la 
palabra fundamental Yo-Ello sí se ha formado uniendo “yo” y “ello”, porque 
es posterior al surgimiento del Yo.

El hecho que Buber ha querido dejar claro con esta exposición filoge-
nética es que la realidad espiritual de las palabras fundamentales procede de 
una realidad natural. La palabra fundamental Yo-Tú procede de la ligazón 
natural (naturhafte Verbundenheit), la palabra fundamental Yo-Ello procede 
de la desunión natural (naturhafte Abgehobenheit, el desprendimiento del 
cuerpo de su entorno). Esto se advierte en retazos de la vida de los pueblos 
primitivos, pero resulta más evidente si nos centramos en la génesis del diá-
logo en el ser humano, es decir, si nos fijamos en el niño humano y su desa-
rrollo: es preciso abordar también la ontogénesis del diálogo (Ibid. 52-56).

Para ello, Buber comienza tratando de la vida prenatal del niño, la cual 
es pura ligazón natural, pura actuación recíproca corporal entre dos seres, 
pura indivisión entre la madre y el bebé. El horizonte vital del ser que es lle-
vado está inscrito de forma única en el ser de quien lo lleva. Pero al mismo 
tiempo no lo está. No está únicamente en el seno de su madre, pues la unión 
es tan radical, tan cósmica (welthaft7), que da sentido al dicho judío según 
el cual el hombre conoce el universo antes de nacer, y lo olvida en el parto.

Esta unión permanece en el niño como un deseo oculto, misterioso. 
No como una especie de nostalgia por volver atrás, sino como un deseo de 
encontrar una verdadera relación:

No es como si su nostalgia se dirigiera hacia una vuelta hacia 
atrás, como suponen aquellos que ven en el espíritu un parásito 
de la naturaleza, en tanto que lo confunden con su intelecto: el 

7 La palabra no se encuentra recogida en el diccionario alemán oficial, probablemen-

te por ser un arcaísmo. En el diccionario de los hermanos Grimm se le da la acepción, 

entre otras, de “cósmico”. Cf. „welthaft“, en: Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm 

und Wilhelm Grimm, Erstbearbeitung (1854–1960), digitalisierte Version im Digitalen 

Wörterbuch der deutschen Sprache,<https://www.dwds.de/wb/dwb/welthaft> , con-

sultado el 23/1/23.

https://www.dwds.de/wb/dwb/welthaft


LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 64

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

espíritu es más bien [...] el florecimiento de la naturaleza. Y la 
nostalgia del niño se dirige hacia la unión cósmica del ser que ha 
partido hacia el espíritu con su verdadero Tú (Ibid. 53).

El niño no nacido no sólo descansa en el seno de su madre, sino que, 
como todo ser en formación, descansa en el mundo prístino, previo a toda 
forma, a toda separación. Es el mundo de la ligazón natural, en el que Buber 
también había situado al hombre tribal primitivo. Desde esta vida primi-
genia, el niño se desprende y va hacia la vida personal, pero no de un solo 
golpe, sino progresivamente. El niño cambia poco a poco la ligazón natural 
con el mundo por una ligazón espiritual, esto es, por una relación. Ha salido 
del caos (el seno de la madre) a la Creación, pero esta aún no tiene realidad 
para él, no es mundo. La Creación se le revela en el encuentro, y el niño va 
adquiriendo realidad, a través del poder recíproco del estar-frente-a (Ge-
genüber). Igual que al hombre primitivo, todo se le presenta al niño como un 
relámpago, en un encuentro en el que recibe impresiones de un solo ser, en 
el que queda la imagen de lo vivido: 

La condición de originaria del impulso de relación se muestra 
ya en el estadio más primario, más nebuloso. Antes de que nada 
concreto pueda ser percibido, las miradas irracionales [del 
niño] se lanzan hacia el espacio en penumbra, en busca de un 
Indeterminado; y en momentos en los que claramente no siente 
necesidad de alimentación, las pequeñas manos se lanzan al 
aire vacío, a todas luces buscando sin ningún objetivo, hacia un 
Indeterminado (Ibid. 54).

Y en cierto momento, la mirada del niño se posará en una mesa de 
la cocina, o sus pequeñas manos abrazarán un osito de peluche, y en el en-
cuentro con estas realidades, con su actuación viviente sobre él, la relación 
con ellas, y no su objetivación, dejarán en él una impresión. Esta actuación 
viva y recíproca del niño, pongamos, con el osito de peluche, según Buber, 
sólo es viva y actuante en la “fantasía”. Sin embargo, este término es, para 
él, algo muy distinto de lo que comprendemos habitualmente. La fantasía 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 65

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

no es otra cosa que el impulso hacia la relación, el impulso de hacer de todo 
un Tú. El bebé balbuceará, pero algún día dirigirá sus balbuceos hacia otro 
ser, tratando de entrar en relación con él. Es indiferente ahora que el ser en 
cuestión entre o no en relación con él. Lo relevante es, para Buber, que, en el 
niño, lo primero que sucede es la búsqueda de entrada en relación con lo que 
tiene enfrente, y después su objetivación.

Esta relación del niño es una muda pre-figura del auténtico decir-Tú. 
Y, nuevamente aquí, de la misma manera que en el individuo de las tribus ori-
ginarias, aclara Buber que la objetivación, el llegar-a-ser-cosa (Dingwerden) 
es un producto ulterior, que surge de la separación de las vivencias origina-
rias, de los compañeros que estuvieron unidos. El llegar-a-ser-cosa sucede 
para el hombre wie das Ichwerden: de la misma forma que el llegar-a-ser-yo. 
El llegar-a-ser-cosa de los seres con los que el niño todavía bebé va entrando 
en relación es una degeneración de las vivencias originarias, y de la misma 
forma su llegar a ser consciente de sí mismo. Dingwerden (llegar a ser cosa) 
e Ichwerden (llegar a ser yo) son dos acontecimientos paralelos. En otras 
palabras: el surgimiento del Ello es contemporáneo al surgimiento del Yo. 

Aquí es donde aporta Buber las categorías del apriori de la relación, y 
del Tú innato. La relación es un apriori, es decir, una realidad prístina, pri-
migenia, que penetra todo lo existente. La expresión se encuentra en muy 
pocos lugares de la obra del autor, y es aquí cuando aparece por primera vez, 
al hablar de la génesis del diálogo. En cuanto a la categoría del Tú innato, se 
refiere al impulso interior al hombre de entrar en relación, de convertirlo 
todo en un Tú. Las relaciones concretas son realizaciones del Tú innato; el 
hecho de que el Tú sea percibido como tal, acogido en su exclusividad e in-
terpelado, se debe al apriori de la relación (Íbid. 54). 

En el niño, tanto en el impulso de contacto táctil o visual como en el 
impulso de fabricación se manifiesta el Tú innato desde muy temprano. En 
el impulso de contacto, en tanto que busca cada vez más la reciprocidad; 
en el impulso de fabricación, en tanto que el niño tenderá a “personalizar” 
los objetos que cree y con los que juegue, a entrar con ellos en una peculiar 
conversación.

El desarrollo del niño depende en gran medida del desarrollo en él de 
ese anhelo hacia el Tú, de la plenitud de ese anhelo o de su decepción. Y sólo 
puede comprenderse este impulso hacia la relación, según Buber, si se tiene 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 66

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

en cuenta su origen cósmico-metacósmico, que reside en una salida desde 
el mundo prístino y pre-figurado de la unidad. De esa unidad (que en el niño 
se manifiesta en el seno de su madre pero que, como se ha mencionado, es 
realmente mayor) ha salido el individuo, pero sólo körperlich, aún no leiblich. 
Con esto, Buber distingue entre un cuerpo como Körper, mera materialidad, 
y Leib, cuerpo humano, carne. La diferencia entre ambos radica en que el 
segundo es un desarrollo del primero, a través de las relaciones en las que 
va entrando, desarrollo en el que se desarrolla también el ser entero. En este 
sentido cabe recordar ahora las experiencias de relación del hombre primiti-
vo con el mundo natural, que provocaban en él, como he mencionado antes, 
un Leib durchströmendes Erregungsbild, una imagen de estímulo que recorre 
todo el cuerpo. Estas experiencias de relación prístinas, naturales, incluso 
salvajes, son las que el bebé va teniendo con el mundo, con las realidades que 
le salen al encuentro, hasta que, en cierto momento, surge el Yo:

El hombre llega a ser Yo al contacto con el Tú. Lo que me sale al 
encuentro viene y desaparece, los acontecimientos de relación 
se condensan y dispersan, y entretanto se hace cada vez más 
clara la conciencia del compañero que no cambia, la conciencia 
del Yo (…); sólo a partir del recuerdo de la relación, mediante los 
sueños, la figuración o el pensamiento, según el tipo de hombre, 
aporta este hombre el núcleo que se manifestó poderosamente en 
el Tú, y aunaba todas sus cualidades: la sustancia (Ibid. 55-56).

Esta célebre tesis de Buber (el hombre llega a ser Yo al contacto con el 
Tú) ha sido contemplada desde muchos puntos de vista. Desde un punto de 
vista genealógico como el que pretendo proponer aquí, significa que la razón 
humana surge del encuentro, del diálogo, y es a su vez diálogo. La conciencia 
del Yo, el pensamiento, la objetivación y la reflexión, todo ello surge en el 
niño humano a partir de la separación de sí mismo de la relación prístina con 
los seres. El hombre llega a ser Yo en contacto con el Tú. La razón no es sino 
contacto con ese Tú que me viene al encuentro, y consecuencia del mismo.

A continuación, trataré de concretar con mayor precisión por qué 
hablo de una genealogía de la razón en el pensamiento de Buber, y en qué 
sentido.



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 67

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

4 · Pensar con las yemas de los dedos.

En el libro Das Problem des Menschen (El problema del hombre), Buber se 
refiere también a la etapa de desarrollo del niño en la que este ya tiene len-
guaje, pero aún no tiene autoconciencia, ni ha recibido la carga conceptual 
propia del adulto: 

Y de pronto el niño empieza a contar cosas. Cuenta algo, luego 
calla, de pronto vuelve a hablar. ¿Cómo narra el niño aquello que 
narra? No puede calificarse más que así: míticamente. El niño 
narra exactamente de la misma forma que el hombre primitivo 
narra sus mitos, que son unidad indisoluble de sueño y vigilia, 
de experiencia y ‘fantasía’ (¿no es acaso la fantasía en su origen 
un tipo de experiencia?) (Buber 2018 300).

En esta cita se reúnen ambas genealogías del diálogo, la filogenética 
y la ontogenética. El niño y el hombre primitivo viven en una relación prís-
tina con la realidad, en virtud del apriori de la relación, y del Tú innato que 
llevan en sí. 

Un punto que puede resultar oscuro de toda esta explicación de Buber, 
al menos terminológicamente, es el siguiente. En diferentes ocasiones, Buber 
habla de “surgimiento del yo”, para referirse al surgimiento de la autocon-
ciencia, es decir, al surgimiento de la conciencia del yo, no propiamente del 
Yo. Pero, entonces, ¿no hay también un “yo” en el momento originario? Y, 
además, ¿no supone el doble principio distancia-relación, que Buber había 
situado en el origen del hombre, como connatural a él, ya una cierta objeti-
vación? Ambas preguntas se resuelven conjuntamente.

Este punto ya resultó conflictivo en vida del autor, y diferentes autores 
le plantearon sus críticas. En sus escritos aclaratorios (Antwort y Philosophi-
cal Interrogations8), Buber respondió sobre esta cuestión a Nathan Rotens-

8 Estos escritos están hoy recogidos en el tomo 12 de la Martin Buber Werkausgabe, que 

es la obra empleada y referenciada aquí. Ahí también pueden encontrarse las preguntas 

dirigidas a Buber por parte de Lévinas en el libro Philosophical Interrogations.



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 68

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

treich y a Emmanuel Lévinas. Ambos (y de manera similar lo entendió Sán-
chez Meca (1984 173-175) vieron una cierta contradicción en el tratamiento 
buberiano del origen de la autoconciencia en Ich und Du, tal y como lo he 
expuesto aquí, y las tesis de Urdistanz und Beziehung (Distancia y relación; 
Buber 2019a 197-208), según las cuales el hombre distancia por naturaleza 
lo existente, lo convierte en mundo, para de esta forma entrar en relación 
con él (Rotenstreich 1967 109-112).

Al primero de los críticos, Buber (2018 472-475) respondió que el 
distanciamiento fundamental o Urdistanzierung es una cualidad peculiar del 
hombre, es presupuesto para la relación. El hombre es el ser vivo para el cual 
los demás seres no son parte de él, sino que existen por ellos mismos. En el 
acto de entrar en relación, primero el hombre contempla el ser ajeno como 
ajeno, no como reflejo de sí mismo. Y esto es propio del ser humano (lo que lo 
hace hombre): ver lo otro como otro, y entonces poder situarlo como su Tú, y 
también como su Ello. Pero este distanciamiento, este acto de Urdistanzierung 
no es un fruto de un proceso reflexivo de un sujeto cognoscente, sino de todo 
el ser. Recordemos lo expuesto anteriormente: es el cuerpo (Leib, o sea, cuer-
po en relación) el que se sabe separado de la naturaleza y al mismo tiempo 
inmerso en una pura relación con ella. El distanciamiento fundamental es un 
Urakt, un acto prístino, primigenio. Es correcto, continúa Buber, decir que 
surge un Yo distinto de cada palabra fundamental, pero no es correcto decir 
que el Yo sea un sí-mismo (Selbst) derivado del centro interior existencial 
que anida en la reflexión. El Yo que surge de la distancia fundamental (el acto 
de la Urdistanzierung) es consciente de sí, pero no se convierte a sí mismo en 
objeto. En este contexto afirma Buber (Íbid. 473): “La sutil distinción entre 
la primera autoconciencia, la que es como un relámpago, y la segunda, la 
«elaborada», es de una importancia capital.”

Existen, por tanto, según Buber, dos tipos de autoconciencia (Selbst-
bewusstsein). En el primer estadio de lo humano, el Yo es como una esfera 
alrededor del centro, pero no se convierte en el centro. El hombre es cons-
ciente de sí, pero como un relámpago, en una autoconciencia que no se hace a 
sí misma un objeto. La reflexión, que hace surgir la segunda autoconciencia, 
arroja luz sobre esa esfera, pero no es el fenómeno prístino del hombre, no se 
encuentra en el origen, en el primer momento humano, que está regido por 
el doble principio distancia-relación, por el distanciamiento no reflexivo por 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 69

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

parte del cuerpo de la naturaleza a su alrededor. Con otras palabras, el hom-
bre ya comprende el mundo como mundo previamente a su reflexión sobre 
el propio mundo, y ya se conoce a sí mismo, pero no como lo hará después, 
de forma reflexiva, volviendo sobre sí.

En Philosophical Interrogations, Buber responde a Lévinas sobre lo 
mismo (Buber 2018 539-543). Este, según Buber, confunde la distancia fun-
damental y la relación propiamente dicha. El “entre” pertenece a la esfera 
del Yo-Tú, el distanciamiento fundamental o Urdistanz es el presupuesto 
antropológico para el origen de la dualidad de las dos palabras fundamen-
tales, tanto Yo-Tú como Yo-Ello. Es indudable, sostiene Buber, que hay una 
continuidad entre el Yo que se separa de otro en la Urdistanz, y el Yo que se 
dirige a él en la relación, y que esta continuidad es llamada generalmente 
autoconciencia. Pero eso de ninguna manera significa que ese Yo esté ais-
lado, sea independiente de cualquier Tú o Ello. Esto segundo (el Yo aisla-
do) es identificable como esa segunda autoconciencia de la que Buber habla 
en su respuesta a Rotenstreich. El reconocimiento del otro como Tú no es 
consciente, no pertenece a un acto de consciencia, sino que es previo, pura 
realización del doble principio fundamental distancia-relación (Buber 2018 
539-541). 

La identificación por parte de Buber de dicho doble principio distan-
cia-relación es un desarrollo posterior de lo que el propio autor había ex-
puesto ya en Ich und Du, exposición que he empleado para la explicación de 
la genealogía de la relación en el epígrafe anterior. Con estas aclaraciones 
queda algo más claro el planteamiento de nuestro autor. En el momento pri-
migenio, el de la vida natural del hombre primitivo, o el de la vida del niño 
en sus primeros años, se da plenamente también el distanciamiento de los 
otros seres, su comprensión como otro-que-yo y la entrada en relación con 
ellos, incluso también su inclusión en un mundo de objetos, pero todo esto 
no es todavía expresión de la reflexión consciente tal y como la encontra-
mos en el segundo estadio. La vida del hombre con el mundo en este primer 
momento se desarrolla en un diálogo esencial: incluso cuando utiliza algo 
como instrumento lo hace de forma dialógica, entrando en relación con ello 
(grabándole una marca, por ejemplo (Buber 2019a 202-203). En su vida, no 
hay un Dingwerden, un hacerse-cosa del mundo: todo lo otro-que-él no es 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 70

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

meramente un objeto, un conjunto de características colocada bajo el signo 
de la sustancia, sino que es precisamente un otro, un Gegenüber.

Esto nos lleva directamente a la pregunta crucial: ¿en qué sentido 
podemos interpretar la genealogía de la relación como una genealogía de la 
razón? A mi juicio, esta interpretación es válida en dos sentidos.

En primer lugar, en el sentido en el que también Nietzsche halla el 
origen de la conceptualización y la conciencia en su creación por parte del 
cuerpo. Buber halla, de la misma forma, el origen de los conceptos, la re-
flexión, etc., en el acto de separación del cuerpo respecto de su entorno, y en 
la separación del Yo respecto del propio cuerpo, a través de la cual lo recibido 
en los contactos inmediatos se mantiene como contenido en la consciencia, 
en virtud del instinto de supervivencia, y poco a poco surge la conciencia del 
“compañero que no cambia”, el Yo (en el segundo sentido mencionado). A 
través de este proceso surge la reflexión, la segunda autoconciencia, la ob-
jetivación, la filosofía. El mundo que ya se percibía como un otro se percibe 
ahora como una cosa, como algo controlable. El mito se convierte en teoría, 
la experiencia del encuentro en concepto.

En segundo lugar, la genealogía de la relación buberiana puede en-
tenderse también como una genealogía de la razón, en tanto que el propio 
concepto de razón también se amplía. Partiendo del análisis de Buber, se 
puede afirmar claramente que la razón es diálogo, y el diálogo es razón. En 
el estadio primitivo del ser humano, no es que se actúe de forma irracional, 
sino que se expresa una razón más completa, unificada, dialógica. En este 
estadio, se perciben cosas que no son comprensibles a través de los concep-
tos. Este es el sentido que hay que dar a las numerosas explicaciones que 
Buber realiza sobre lo complicado que es transmitir el principio dialógico en 
un lenguaje conceptual. Al principio de Antwort, Buber (2018 468) denomina 
el proceso de su filosofía como un “logificar lo supralógico” (das Überlogis-
che zu logisieren). Además, en Ich und Du la relación es descrita como una 
“verdad suprarracional, que engloba lo racional” (Buber 2019a 62), o como 
“la verdad que, siendo suprarrazonable, no va contra la razón, sino que la 
engloba” (Ibid. 66).

Se está hablando, por tanto, de una razón dialógica que, cuando el 
hombre vive en el diálogo (como vive en su origen, o como vive cuando entra 
en relación, en el mundo del Tú), es plenamente humana. De esta forma, el 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 71

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

concepto de razón queda ampliado. La razón no es la pura reflexión abs-
tracta, monológica, sino la vida en el diálogo con la realidad. Esta vida en la 
relación es suprarracional, pues supera lo reflexivo y lo conceptual, pero al 
mismo tiempo lo engloba, pues es plenitud de la potencialidad humana, es 
una acción y pasión realizada por el hombre completo. 

¿No se entiende ahora plenamente ya la frase de Buber con la que 
inicié el artículo? El hombre antes pensaba con todo el cuerpo, e incluso 
con las yemas de los dedos. Pero ahora el espíritu se ha visto acorralado, y 
sólo se piensa con el cerebro. La razón humana, el pensar humano, es un 
fenómeno de relación, un fenómeno de todo el ser que entra en relación, 
del ser que actúa totalmente, mit dem ganzen Wesen. Todos los procesos in-
telectuales tienen su origen en la pura relación del ser con el mundo, tal y 
como se encontraba en el acontecimiento primitivo de relación (im primitiven 
Beziehungsereignis), y al mismo tiempo son evolución desde él e impulso de 
vuelta hacia él.

La relación, ha afirmado Buber, es un apriori. Esto significa que pene-
tra en toda realidad, se encuentra en el fondo de todo. Cuando Buber afirma 
que antes el hombre pensaba con todo el cuerpo, está afirmando que, en la 
vida dialógica de la que venimos metacósmicamente y a la que nos dirigimos 
como hacia un nuevo estadio por alcanzar, y en la que entramos cuando res-
pondemos con todo el ser a nuestro Tú, la razón capta la realidad de forma 
dialógica, de forma plenamente humana. El concepto de razón queda am-
pliado al contacto con la situación dialógica prístina del hombre. Viviendo 
en el diálogo, pensamos con todo el cuerpo, porque todo nuestro cuerpo es 
diálogo, respuesta hacia el Tú, encuentro.

En este punto, es preciso insistir en una idea esencial: en el pensa-
miento bíblico, conocer no es otra cosa que estar y permanecer en un con-
tacto corporal, físico, íntimo, con otra realidad. No es extraño que este co-
nocimiento (con cuyo término en hebreo se designan en algunos lugares de 
la Biblia las relaciones sexuales (Buber 2018 323; 327; 447) provoque en el 
hombre primitivo la imagen que excita y recorre todo el cuerpo (Leib dur-
chströmendes Erregungsbild). Y este conocimiento, que la filosofía en tantos 
casos, según Buber, ha relegado por irracional, resulta ser el verdadero co-
nocimiento humano, lo verdaderamente razonable. Este conocimiento es la 
vida del hombre en el mundo del Tú, y es el conocimiento en el que el hombre 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 72

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

llega a comprender la verdad, verdad que es fidelidad, expresión fiel en la vida 
de lo recibido en el encuentro. Buber se desliga, por tanto, de la concepción 
de la verdad como contenido: 

No puedes meter la verdad dentro de ti; [...] no puedes ni siquiera 
asirla, porque no es un objeto. Y, pese a todo, existe un tomar-
parte en el ser de la verdad inaccesible, para aquel que la haga 
vida. Existe una relación real de la persona humana completa 
hacia la verdad inapropiada e inapropiable, y se realiza en 
primer lugar en la verificación en la vida (Buber 2019a 159). 

5 · A modo de conclusión. 

Para Buber, en el origen del ser humano está la relación, el diálogo, el en-
cuentro. La situación originaria del ser humano es una situación de relación, 
y un proceso de relación. Los pueblos primitivos, los humanos que vivieron 
en una época que se pierde en la noche de los tiempos, vivían inmersos en 
una relación con la naturaleza, en la que no distinguían entre visible e invisi-
ble, de la que recibían contacto corporal directo y momentáneo, una imagen 
que recorría el cuerpo. En un momento dado de la evolución humana, esta 
situación se descompone, el hombre empieza a ser consciente de sí mismo 
y de su cuerpo. Entonces surge el Yo y la razón como fuerza reflexiva, auto-
consciente, objetivadora. En cuanto al origen de la razón en cada individuo 
humano, es observable en cada niño, al que vemos, en los primeros años de 
su vida, alargar su mano y fijar su mirada en las cosas, tomando cada una 
como una realidad única, como un Tú, hasta que de pronto, en un momento 
dado, adquiere conciencia de ellas y de sí mismo. En ese momento aparece la 
razón, el (como lo formula Buber, en una sutil variación del cogito cartesiano) 
cognosco ergo sum, el sujeto experimentador consciente de sí mismo. 

En el principio está la relación, y en contacto con el Tú llego yo a ser 
yo. El primer Yo, el viviente en el mundo de la relación, llega al segundo Yo 
tras la identificación de lo recibido en la relación (esa Leib durchströmendes 
Erregungsbild, imagen de estímulo que recorre todo el cuerpo) como algo 
poseído por mí, separado del Tú que la causó. Dingwerden significa Ichwerden. 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 73

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

La distancia fundamental se estanca (Friedman 2002 96-97), y se convierte 
en objetivación para el uso, el otro-frente-a-mí (Gegenüber) se convierte en 
cosa (Ding). Ahí surge la segunda autoconciencia, y el estado del hombre tal 
y como lo conocemos, el mundo del Yo-Ello. El hombre puede volver desde 
este estado a su origen o, mejor dicho, a vivir la unión (Verbundenheit) de una 
forma cósmica-metacósmica similar a la vivida en el origen, pero misterio-
samente distinta, pues lo primigenio es irrecuperable. Puede avanzar hacia 
esa unión si vive en la relación, si desarrolla su existencia cada vez más como 
una vida en el mundo del Tú. 

Por eso puede afirmar Buber que el encuentro es la vida verdadera 
(wirkliches Leben), o la entrada en la realidad (Eintritt in die Wirklichkeit). Por-
que nos devuelve al momento originario en el que nuestro ser-hombre se 
desarrollaba en su plenitud, como pura relación. Porque en nuestro origen 
está la relación, porque nuestra razón no es una potencia superior, sino todo 
nuestro ser que pugna por entrar en diálogo con el Tú, que sólo así com-
prende y conoce la realidad. Porque, en palabras de Hölderlin (2013 134-135), 
“somos una conversación”.

Somos una conversación. El diálogo es un apriori de la realidad, y el 
impulso de relación es una cualidad innata del hombre. Para Buber, no se 
puede prescindir para conocer al hombre de la relación, pues lo esencial hu-
mano es, precisamente, el diálogo, que atraviesa toda la realidad y por tanto 
también al hombre, y de lo cual todo lo demás es consecuencia. 

A través de esta genealogía, Buber amplía el concepto de razón, lle-
vándolo mucho más allá del cognosco ergo sum, aportando una noción dialó-
gica de razón, en el que todo lo humano se comprende como salida hacia un 
Tú, en el que el hombre piensa con todo el cuerpo, y conoce verdaderamente, 
porque todo el cuerpo es diálogo, porque toda realidad es diálogo.

6 · Bibliografía

Buber, Martin, Losch, Andreas y Mendes-Flohr, Paul, eds. Martin Buber Wer-
kausgabe - Band 4: Schriften über das dialogische Prinzip. Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus, 2019. 



LUIS MARÍA SANCHO PÉREZ 
LA GENEALOGÍA DIALÓGICA DE LA RAZÓN. UNA INTERPRETACIÓN 
CONTEMPORÁNEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER. 74

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 54-74 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03

Buber, Martin, Noor, Ashraf y Schreck, Kerstin, eds. Martin Buber Werkausga-
be – Band 12: Schriften zu Philosophie und Religion. Gütersloh: Güters-
loher Verlagshaus, 2018.

Buber, Martin y Wiese, Christian, ed. Martin Buber Werkausgabe – Band 13: 
Schriften zur biblischen Religion. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 
2019.

Conill Sancho, Jesús. Intimidad corporal y persona humana: de Nietzsche a Or-
tega y Zubiri. Madrid: Tecnos, 2019.

Conill Sancho, Jesús. Nietzsche frente a Habermas. Genealogías de la razón. Ma-
drid: Tecnos 2021

Friedman, Maurice. Martin Buber: The Life of Dialogue. London-New York: 
Taylor & Francis Group, 2002.

Habermas, Jürgen. Auch eine Geschichte der Philosophie. Berlin: Suhrkampf, 
2019.

Hölderlin, Friedrich. Cánticos (Gesänge), trad. Jesús Munárriz. Ed. Anacleto 
Ferrer. Madrid: Ediciones Hiperión SL, 2013.

Rotenstreich, Nathan. “The Right and the Limitations of Buber’s Dialogical 
Thought”. The Philosophy of Martin Buber (Library of Living Philoso-
phers, Vol 12), eds. Friedman, Maurice y Schilpp, Paul Arthur. La Salle 
Illinois: Open Court, 1967. 97-132.

Sánchez Meca, Diego. Martin Buber. Fundamento existencial de la comunica-
ción. Barcelona: Herder, 1984.



75

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN

Julia Montejo1

Centro Superior de Investigaciones Científicas (CSIC), España
Recibido 16 octubre 2024 • Aceptado 6 enero 2024

1. julia@juliamontejo.com

Resumen

La transición del modernismo al neoba-

rroco visual ha transformado profunda-

mente la relación entre forma y conteni-

do en el arte y la cultura contemporánea. 

Este artículo analiza cómo las dinámicas 

de la sociedad de consumo han influido 

en esta evolución, adaptando las pro-

puestas formalistas del modernismo 

a una estética accesible y emocional-

mente resonante, pero potencialmente 

superficial. A través del ejemplo de Los 

Bridgerton, la serie de Netflix que com-

bina elementos históricos y anacrónicos 

en un espectáculo visual exuberante, se 

exploran conceptos como el simulacro de 

Gilles Deleuze y la lógica del exceso des-

crita por Omar Calabrese que permiten 

comprender esta transformación cul-

Abstract

The transition from literary modernism 

to visual neobaroque has profoundly 

reshaped the relationship between 

form and content in contemporary art 

and culture. This article examines how 

the dynamics of consumer society have 

influenced this evolution, adapting 

modernist formalist approaches into 

an accessible and emotionally resonant 

yet potentially superficial aesthetic. 

Using Netflix's Bridgerton as a case 

study—a series that blends historical 

and anachronistic elements into an 

exuberant visual spectacle—this 

analysis explores how concepts such as 

Gilles Deleuze's simulacrum and Omar 

Calabrese's logic of excess illuminate 

this cultural transformation. Finally, 

De Joyce a Los Bridgerton: 
Modernismo, neobarroco y 
la sublimación de la forma 
en la post posmodernidad.

From Joyce to Bridgerton: Modernism, 

neo-baroque and the sublimation of form in 

post-modernity



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 76

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

1 • Introducción

En las últimas décadas, la relación entre forma y contenido en la cultura 
visual ha experimentado una transformación radical, un proceso que hunde 
sus raíces en las innovaciones estéticas del modernismo literario. A partir de 
las obras de James Joyce, Marcel Proust o Virginia Woolf, entre otros, el mo-
dernismo rompió con las convenciones narrativas tradicionales, proponien-
do un enfoque en el que la forma misma adquirió un protagonismo inédito. La 
hipertrofia de la forma marcó un distanciamiento deliberado entre el autor 
y el lector, al exigir una participación activa e intelectual que transformaba 
la experiencia estética en un ejercicio de introspección formal más que en 
una conexión emocional inmediata. Estas innovaciones no solo redefinie-
ron las expectativas artísticas de su tiempo, sino que también sentaron las 
bases para debates contemporáneos sobre el papel del arte en una sociedad 
saturada de estímulos visuales.

Sin embargo, los principios formales establecidos por el modernismo 
no se agotaron en su tiempo. Por el contrario, evolucionaron hacia nuevas 
manifestaciones culturales que han transformado las dinámicas entre autor, 
lector y espectador. En el siglo XXI, la cultura visual ha absorbido y transfor-
mado estas propuestas, adaptándolas a un público masivo que consume imá-
genes y narrativas con rapidez e inmediatez. Un caso paradigmático de esta 
continuidad transformada es Los Bridgerton (Netflix, 2020-), una serie que 

tural. Finalmente, se plantean interro-

gantes sobre si esta democratización de 

la forma enriquece o corrompe los valo-

res originales de los productos culturales 

en un entorno dominado por el consumo 

masivo.

Palabras clave: Modernismo; neobarro-

co; simulacro; consumo masivo; estética 

contemporánea; Los Bridgerton; demo-

cratización cultural; cultura visual.

it raises questions about whether this 

democratization of form enriches or 

corrupts the original values of cultural 

products in a market-driven, mass-

consumption environment.

Ke y words: Modernism; neobaroque; 

simulacrum; mass consumption; con-

temporary aesthetics; Bridgerton; cul-

tural democratization; visual culture.



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 77

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

ha capturado la atención global gracias a su exuberancia visual y su capacidad 
para ofrecer una experiencia estética placentera y accesible. En un contexto 
donde el entretenimiento masivo se caracteriza por el consumo rápido y su-
perficial de imágenes, Los Bridgerton demuestra cómo la primacía de la forma 
se ha adaptado a las demandas de la era digital, democratizando los valores 
estéticos que alguna vez fueron privilegio de una élite cultural. Esta serie no 
solo ejemplifica la transición de la forma de la literatura a la pantalla, sino 
que también refleja cómo las narrativas visuales actuales integran elemen-
tos modernistas en un entorno de producción orientado al consumo masivo.

En este sentido, la estética de Los Bridgerton encuentra un marco teó-
rico relevante en el concepto de “neobarroco” desarrollado por Omar Cala-
brese. Según el semiólogo, el neobarroco no es únicamente una referencia 
histórica, sino una categoría estética contemporánea que actualiza el espíritu 
del barroco clásico en un contexto de comunicación global y saturación vi-
sual.  Si el barroco se caracterizaba por el movimiento y el dinamismo, la bús-
queda de la emoción, el esplendor y la teatralidad, los contrastes y la tensión, 
el neobarroco se apropia de todas estas característica y las adapta un mercado 
voraz de consumo masivo. Caracterizado por el exceso, la fragmentación y la 
inestabilidad, el neobarroco explora en Los Bridgerton su gusto por la ficción 
histórica que permea tanto la alta cultura como las creaciones destinadas al 
gran público. El estilo resultante produce una tensión entre las convenciones 
tradicionales y su transgresión, generando una complejidad que desborda 
las estructuras tradicionales de representación según recoge Calabrese en su 
obra La era neobarroca (1999). Este concepto del neobarroquismo, central en 
la estética contemporánea, permite comprender cómo las dinámicas visuales 
en series como Los Bridgerton responden a las expectativas de una audiencia 
global acostumbrada al despliegue sensorial inmediato.

Además, el análisis de Los Bridgerton ofrece una oportunidad para 
explorar cómo el concepto de simulacro, formulado por Gilles Deleuze, y la 
democratización de la estética visual contemporánea reformulan las prácti-
cas culturales actuales. Según Deleuze, el simulacro no es una copia degra-
dada del original, sino una figura que subvierte la distinción entre original y 
copia, generando nuevas formas de sentido (1989, pp. 253-257). Este con-
cepto resulta clave para analizar de qué manera las dinámicas visuales de la 
serie responden a las expectativas de una audiencia global. La serie, con su 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 78

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

mezcla deliberada de anacronismos, inclusión de diversidad racial y nue-
vas interpretaciones estilísticas, se erige en un ejemplo de cómo la cultura 
visual actual fusiona lo histórico y lo contemporáneo, creando un universo 
autónomo que desafía la noción de autenticidad. Este enfoque, que prioriza 
la experiencia estética sobre la fidelidad del relato, redefine las dinámicas 
entre forma y contenido en el arte contemporáneo.

El objetivo de este artículo es trazar la conexión entre el modernismo 
literario y la cultura visual contemporánea a través del análisis de Los 
Bridgerton. Más allá de su éxito como producto de entretenimiento, la 
serie proporciona un caso de estudio ilustrativo de la evolución entre 
forma y contenido: desde la “hipertrofia de la forma” modernista hasta su 
democratización estética de la era digital. Examinaremos conceptos clave 
como la sublimación de la forma, el simulacro y elementos del neobarroquismo 
para ahondar en las dinámicas que reflejan y moldean las prácticas culturales 
actuales. En última instancia, este análisis busca comprender de qué manera 
la estética contemporánea se plantea como un legado inesperado, y quizás 
aberrante, del modernismo en una sociedad donde lo visual ha desplazado a 
lo narrativo como eje principal de la experiencia cultural, abriendo nuevas 
posibilidades para la innovación y el debate artístico en la era digital.

2 · De la sublimación de la forma 
modernista a la sublimación de la 

forma en el neobarroco

El modernismo literario, surgido a finales del siglo XIX y principios del 
XX, representó un cambio de paradigma en la forma de concebir el arte y 
la literatura. Este movimiento emergió en un contexto de industrialización 
acelerada, urbanización creciente y avances científicos que transformaron 
radicalmente la vida cotidiana. Las nuevas dinámicas provocaron una 
sensación de fragmentación y alienación en las sociedades modernas, 
y los artistas respondieron con una ruptura deliberada de las tradiciones 
narrativas en una búsqueda de formas que reflejaran la complejidad de la 
experiencia humana.

Hasta ese momento, la literatura había privilegiado la conexión 
emocional inmediata con el lector, una tradición que bebía del teatro griego, 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 79

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

donde la catarsis emocional era el eje de la experiencia escénica. Dramaturgos 
como Sófocles y Eurípides buscaban provocar una respuesta visceral a través 
de relatos diseñados para evocar miedo, compasión y purificación emocional. 
El éxito de la obra se basaba precisamente en esa habilidad del escritor para 
conmover. Esta conexión directa con el público se mantuvo durante siglos, 
alcanzando un punto culminante en las novelas del siglo XIX. Autores como 
Charles Dickens o Alejandro Dumas estructuraban sus relatos en torno a 
situaciones que apelaban directamente al sentir del lector. El sufrimiento, las 
pasiones, del tipo que fueran, o la redención son el tema principal en obras 
como en Oliver Twist, Cuento de Navidad o El conde de Montecristo.

El romanticismo amplificó esta aproximación, colocando la 
experiencia emocional y subjetiva en el centro del arte. Movimientos como 
el Sturm und Drang y autores como Lord Byron, Emily Brontë o Gertrudis 
Gómez de Avellaneda exploraron, con la idiosincrasia lógica de su cultura y 
educación, temas de amor, naturaleza y tragedia con una intensidad lírica 
que buscaba arrastrar al lector o la lectora hacia una manera de vivir con una 
intensidad que solo era posible a través del sentimiento.  De esta manera de 
interpretar los sentimientos y emociones surge la idea del genio romántico 
que evolucionará hacia el poète maudit, término acuñado por el poeta francés 
Paul Verlaine en su obra Les Poètes maudits (1884). Genios románticos y 
poetas malditos se beben el mundo arrastrados por sus pasiones, aunque 
esto les conduzca a la autodestrucción.  Incluso las creadoras, para las que 
este modelo autoral era inasumible socialmente, encontraron una manera 
de demostrar en sus obras que la intensidad emocional no era sinónimo 
de debilidad sino una forma poderosa de vivir y crear. No obstante, como 
argumentan Gilbert y Gubar, esta reivindicación del sentir femenino fue 
patologizada y contenida en muchas narrativas románticas, donde la mujer 
apasionada era castigada con la locura o la muerte, encarnando el temor al 
caos emocional que la sociedad patriarcal proyectaba sobre la mujer creadora 
(1998).

La exaltación emocional que englobaba obra, y en muchos casos au-
tor, comenzó a percibirse como excesiva, incluso melodramática y vulgar, 
generando un agotamiento en las formas tradicionales de narrar y abriendo 
la puerta a nuevas exploraciones artísticas. En ello influyó la mirada mas-
culina sobre el mundo del sentimiento, que empezó a percibir la emotividad 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 80

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

exacerbada con “lo femenino”, como sostienen Sandra M. Gilbert y Susan 
Gubar en su ensayo La loca del desván: la escritora y la imaginación literaria 
del siglo XIX (1998). Las autoras argumentan que estas representaciones de 
mujeres en la literatura romántica y victoriana no solo reflejaban una cons-
trucción patriarcal del “exceso emocional”, sino que también funcionaban 
como una forma de contener y patologizar la creatividad femenina, esa que 
anhelaba sentir y vivir intensamente fuera de la normatividad que se presu-
ponía por su género. Las figuras de mujeres “locas”, como Bertha Mason en 
Jane Eyre, encarnaban el temor al desbordamiento de las emociones, mien-
tras que los personajes femeninos demasiado contenidos solían representar 
una idealización limitada por la mirada masculina. Lo sentimental en el arte 
se vinculó entonces a lo femenino y a lo melodramático, cosa que hasta en-
tonces no había sucedido. De hecho, Karin Littau señala que, en la literatura 
premodernista, lo que se valoraba era precisamente el que proporcionaba 
“ocasiones para el sentimiento” (2008, p. 62), que genera lágrimas y estre-
mecimientos, es decir respuestas físicas y emocionales en el lector.

El modernismo rompió con este modelo, alejándose de la conexión 
visceral y proponiendo una literatura que desafiaba al lector intelectual-
mente, obligándolo a salir de su zona de confort. En lugar de apelar a las 
emociones del lector, el modernismo literario dirigió su atención a la forma, 
transformándola en el eje central de la obra. Karin Littau explica que, en la 
literatura modernista, la forma dejó de ser “transparente para los actos de 
construcción de significado y de interpretación que el texto entraña para la 
conciencia” (2008, p. 50). Este cambio convirtió la forma en un problema en 
sí misma, exigiendo al lector un esfuerzo activo para desentrañar los signi-
ficados y estructuras del texto.

James Joyce, en Ulises (1922), fragmenta la narrativa, combina múl-
tiples estilos literarios y utiliza el monólogo interior para explorar las pro-
fundidades psicológicas de sus personajes. La trama, tradicionalmente el 
núcleo de la narrativa, se vuelve secundaria frente a la experimentación 
formal, obligando al lector a navegar por un texto repleto de referencias 
intertextuales y simbolismos. Roland Barthes describe esta transformación 
como el paso de los “textos de placer”, diseñados para satisfacer al lector, 
a los “textos de goce”, que lo desafían e implican en un proceso activo de 
interpretación (1980, p. 2).



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 81

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

Virginia Woolf, en novelas como La señora Dalloway (1925) y Al faro 
(1927), utiliza esta hipertrofia de la forma para explorar de la subjetividad. 
Abandonando las narrativas lineales, Woolf se centra en las percepciones 
internas de sus personajes, fragmentando el tiempo y el espacio narrativos. 
De esta manera, además de reflejar las complejidades del ser humano, des-
estabiliza la relación tradicional entre autor y lector.

El distanciamiento del lector fue una decisión deliberada por parte 
de los modernistas, quienes buscaban convertir la literatura en un labora-
torio de exploración formal. Sin embargo, este alejamiento generó críticas. 
Muchas obras modernistas fueron acusadas de elitismo porque se dirigían 
a una audiencia reducida de lectores educados y excluían al público general.

En todo este proceso, hay que tener en cuenta la influencia de la Re-
volución Industrial y la posibilidad que abrió de producción masiva. El he-
cho de que los libros se convirtieran en productos mucho más fácilmente 
multiplicables para el consumo transformó profundamente la relación entre 
el autor, la obra y el lector. En sus orígenes, la creación literaria y artística 
estaba pensada para un público que se encontraba presente durante la lectura 
o la representación. El teatro clásico nunca se planteó para ser leído, sino 
para representarse frente a una audiencia que participaba colectivamente 
de la experiencia estética. De la misma manera, los recitados de poesía en 
las soirées románticas generaban un espacio de comunión emocional, donde 
el creador y los oyentes compartían el mismo momento y lugar. La creación 
era la manera de vehicular una relación entre el artista y el receptor. Sin em-
bargo, la multiplicación de libros impresos facilitó que la recepción artística 
mayoritaria se convirtiera en un acto más individual y solitario, y en manos 
del receptor de manera individual.  La lectura dejó de ser un evento social 
para convertirse en una actividad íntima, lo que influyó en la percepción 
que el propio autor tenía sobre su obra. Esta pasó a ser entendida como un 
artefacto autónomo (2008, p.123), capaz de trascender a su creador y adquirir 
significado propio al margen de su presencia. El nuevo escenario fomentó la 
experimentación con la forma, consolidando un tipo de literatura que jugaba 
con sus propios límites y cuya existencia solo era posible gracias a la pro-
ducción masiva que hizo accesible el libro más allá de las élites culturales.

El legado del modernismo no se limitó a su época, sino que influyó 
profundamente en las estéticas contemporáneas. Aunque campan en con-



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 82

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

textos históricos y culturales diferentes, el modernismo y el neobarroco, tal 
como lo conceptualiza Omar Calabrese, comparten una preocupación por 
desafiar las estructuras tradicionales de representación, explorando los lí-
mites de la forma y reconfigurando la relación entre autor, obra y público. Sin 
embargo, mientras que el modernismo buscaba distanciar al lector mediante 
la complejidad intelectual, el neobarroco adapta estos principios con unos 
criterios de saturación visual y democratización estética, característica de 
la cultura contemporánea que ha venido propiciada por el fenómeno de la 
globalización.

Un punto de conexión clave entre el modernismo y el neobarroco es 
su relación con el concepto de fragmentación. En el modernismo, la frag-
mentación era una herramienta para explorar la subjetividad y la compleji-
dad de la experiencia humana, como se observa en el flujo de conciencia de 
Virginia Woolf o en la narrativa polifónica de James Joyce. En el neobarroco, 
esta fragmentación se traduce en una estética visual que privilegia el detalle 
y el fragmento sobre la coherencia narrativa. Según Calabrese, “la obsesión 
por el detalle ya es una forma en sí misma de exceso [...] los fragmentos del 
pasado comienzan a ser ellos el nuevo material de la hipotética paleta del 
artista” (1999, p. 134).

El concepto de simulacro desarrollado por Gilles Deleuze ofrece tam-
bién claves para entender cómo la fragmentación y la reconfiguración de las 
narrativas operan en el neobarroco. Deleuze describe el simulacro como una 
representación sin un original fijo, constituida por un juego de diferencias y 
repeticiones. En este sentido, el neobarroco no busca imitar una realidad ex-
terna, sino crear una realidad autónoma donde los elementos fragmentados 
adquieren nuevos significados a través de su interacción dentro del sistema. 
Este proceso enfatiza la capacidad del arte para desestabilizar las jerarquías 
tradicionales entre lo real y lo representado.

El exceso, otra característica central del neobarroco, también esta-
blece una continuidad y una tensión con el modernismo. En el modernismo, 
el exceso se manifestaba como una acumulación de significados que desbor-
daban las estructuras narrativas tradicionales. En el neobarroco, este exceso 
se traduce en una hiperestimulación sensorial que, según Calabrese, genera 
una “tensión entre los límites de un sistema y su transgresión, produciendo 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 83

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

una complejidad que desborda las estructuras tradicionales de representa-
ción” (1999, p. 83).

En este contexto, el neobarroco no solo continúa la exploración formal 
iniciada por los modernistas, sino que también la democratiza, adaptándola 
a las demandas de una cultura visual globalizada. Como señala Calabrese, 
esta estética no se limita a la alta cultura, sino que permea las producciones 
de masas, configurando un panorama donde los límites entre lo culto y lo 
popular se desdibujan (1999, Introducción).

Las siguientes secciones analizarán cómo esta conexión entre moder-
nismo, neobarroco y el simulacro deleuziano se materializa en las manifes-
taciones culturales contemporáneas, ejemplificando esta transición estética 
en producciones visuales y narrativas que dialogan con el espectador desde 
la saturación y el exceso formal.

3 · Los Bridgerton, en la lógica de la 
post posmodernidad

3 · 1 · Las claves del neobarroquismo en Los Bridgerton: 

fragmentación, detalles, exceso.

El modernismo literario, con su énfasis en la forma como contenido, sentó 
las bases de un lenguaje artístico que desafiaba convenciones y ampliaba las 
posibilidades de la representación. En Los Bridgerton, este legado se transfor-
ma bajo la lógica del neobarroco, adaptándose a una audiencia contemporá-
nea inmersa en un entorno saturado de estímulos visuales y marcada por una 
enorme oferta del entretenimiento que obliga a satisfacer una expectativa 
constante de novedad y sorpresa. 

En Los Bridgerton, la fragmentación opera principalmente en el nivel 
visual. Mientras que en el modernismo esta técnica exploraba la subjetivi-
dad y la complejidad interna de los personajes, aquí se traduce en un juego 
de imágenes diseñadas para captar la atención. Calabrese describe la frag-
mentación como la ruptura de un sistema cuya reconstrucción depende de 
la interpretación del espectador (1999, p. 89). En la serie, esto se evidencia 
en la representación de un pasado difuso, donde los elementos visuales in-



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 84

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

vitan al espectador a reconstruir una idea de la época que en su cabeza está 
más imaginada que fundamentada en el conocimiento, jugando así con los 
contornos borrosos de historicidad. Este enfoque facilita la inmersión en un 
universo visual autónomo, sin necesidad de fidelidad histórica.

Lev Manovich (2002) sostiene que los nuevos medios redefinen la 
narrativa visual al descomponerla en fragmentos autónomos que, en con-
junto, generan una experiencia estética unificada. Este principio, heredero 
del montaje cinematográfico y amplificado por las interfaces digitales, crea 
un flujo de imágenes donde cada elemento parece autosuficiente, pero forma 
parte de una narrativa mayor. En Los Bridgerton, esta lógica se materializa en 
cada plano: los vestidos de colores vibrantes, las escenografías fastuosas y 
los primeros planos de joyas y detalles ornamentales no son meros acceso-
rios narrativos, sino microcosmos visuales que interpelan al espectador de 
manera independiente. Este enfoque aleja la serie de la linealidad tradicional 
para proponer un modelo de visionado que privilegia la experiencia senso-
rial, en sintonía con la economía de la atención y las dinámicas propias de 
las plataformas digitales.

El detalle es otro elemento fundamental del neobarroco, según Ca-
labrese. A diferencia del fragmento, el detalle no implica ruptura, sino una 
ampliación que desborda el todo. Calabrese explica que “existen formas de 
exceso de detalle que transforman el sistema del detalle mismo: en este caso 
se han perdido las coordenadas del sistema de pertenencia al entero o incluso 
el entero ha desaparecido del todo” (1999, p. 88). En Los Bridgerton, esta ob-
sesión por el detalle se manifiesta en la minuciosidad del vestuario, los ves-
tidos imperiales, de tonalidades intensas y diseños exuberantes, desbordan 
las coordenadas de la época y proyectan un universo estilizado que prioriza 
el impacto visual. De manera similar, los primeros planos de joyas, copas 
doradas y vajillas ornamentadas no solo embellecen las escenas, sino que 
actúan como elementos narrativos simbólicos, reforzando la inmersión en 
un universo cargado de lujo y opulencia. Este principio dialoga con la estética 
de acumulación de Manovich, donde cada imagen puede apreciarse de mane-
ra independiente, pero mantiene su vínculo con una narrativa visual mayor.

El exceso, según Calabrese, no solo multiplica los elementos visuales, 
sino que desestabiliza la coherencia narrativa al generar un deleite sensorial 
continuo (1999, p. 63). En Los Bridgerton, el exceso se refleja no solo en la 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 85

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

saturación de detalles visuales, sino también en la combinación de elementos 
anacrónicos. La serie mezcla influencias de la moda georgiana con detalles 
contemporáneos, así como versiones orquestales de canciones pop moder-
nas. El pastiche resultante no diluye la identidad de la serie; al contrario, la 
consolida como un espacio de innovación estética que refleja las tensiones 
de la cultura visual contemporánea.

La diversidad racial y la reinterpretación de personajes históricos re-
fuerzan esta propuesta, donde las jerarquías tradicionales entre “lo real” 
y “lo representado” se difuminan en favor de una experiencia sensorial 
inmersiva. La inclusión de personajes racialmente diversos, como la reina 
Charlotte, no pretende reproducir fielmente el pasado, sino proyectar un 
ideal contemporáneo de diversidad y empoderamiento. En este sentido, el 
exceso no es solo ornamental, sino una estrategia narrativa que reconfigura 
los valores estéticos de la Regencia, adaptándolos a las sensibilidades de la 
post posmodernidad.

Los Bridgerton ofrece un deleite estético que prioriza lo sensorial sobre 
lo narrativo, invita al espectador a suspender su idea de autenticidad y a par-
ticipar en una experiencia visual hipnótica, diseñada tanto para ser admirada 
como para ser compartida en la era de las plataformas digitales.

3 · 2 · El simulacro en Los Bridgerton

El concepto de simulacro, desarrollado por Gilles Deleuze, nos proporciona 
claves para comprender la estética de Los Bridgerton y su capacidad para rein-
terpretar y resignificar elementos históricos dentro de un marco estilizado y 
ficticio. Según Deleuze, “el simulacro no es una copia degradada; oculta una 
potencia positiva que niega el original, la copia, el modelo y la reproducción” 
(1989, p. 257). En este sentido, Los Bridgerton no intenta reproducir fielmen-
te la historia, sino que construye un universo autónomo que juega con los 
elementos visuales y narrativos. El vestuario, los escenarios y la música, que 
combina versiones instrumentales de canciones pop contemporáneas con 
una ambientación de época, no aspiran a la verosimilitud histórica. Más bien, 
generan una experiencia visual y emocional que responde a las expectativas 
estéticas de un público inmerso en una cultura visual post posmoderna. Este 
enfoque subraya la autonomía del simulacro como creador de nuevas rea-



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 86

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

lidades, poniendo en cuestión las jerarquías tradicionales entre lo original 
y la copia.

El vestuario es uno de los ejemplos más evidentes de simulacro en Los 
Bridgerton. Aunque ambientada en la época de la Regencia, la serie reinter-
preta la moda de ese período con una libertad estilística que mezcla deta-
lles históricos con elementos modernos. Los vestidos de las protagonistas, 
diseñados en colores vibrantes y confeccionados con materiales que ni si-
quiera existían en esa época, no buscan una representación fiel del pasado. 
En cambio, crean una estética que resulta inmediatamente atractiva y com-
prensible para el espectador contemporáneo. Este enfoque refuerza la idea 
de simulacro como una realidad autónoma: los trajes no remiten a un pasado 
histórico específico, sino que funcionan como símbolos dentro de un sistema 
visual que prioriza la emoción, la fantasía y el impacto por encima de la au-
tenticidad. Como explica Joanne Entwistle, la moda no es solo una expresión 
personal, sino un medio de interacción entre los cuerpos y las estructuras 
sociales. A modo de ejemplo, Entwistle analiza la figura del dandi aristocrá-
tico y la del bohemio romántico como dos “tecnologías del yo” del siglo XIX 
que surgieron como soluciones al problema del anonimato. El dandi utilizaba 
la vestimenta para representar un yo artificial, mientras que la vestimenta 
del bohemio expresaba un supuesto yo interior auténtico. Hoy seguimos in-
terpretando a las personas por su apariencia, siendo el cuerpo el “principal 
lugar de la identidad” en la actualidad (2000. p. 124). Si entendemos la moda 
como una forma de expresión política con todo su artificio, esta interpreta-
ción estilística plantea preguntas sobre los valores y aspiraciones de nuestra 
sociedad actual. El vestuario creado sin un interés referencial auténtico de 
Los Bridgerton no solo embellece las escenas, sino que también transmiten un 
mensaje implícito sobre la relación entre tradición e innovación. Al resignifi-
car la estética de la Regencia con elementos contemporáneos, Los Bridgerton 
utiliza el pasado como un lienzo para proyectar ideales del presente, como 
la diversidad, la inclusión y el empoderamiento.

La escenografía de Los Bridgerton también opera bajo la lógica del 
simulacro tal como lo describe Gilles Deleuze. La serie utiliza una combi-
nación de escenarios reales y recreaciones digitales que, aunque plausibles 
y con muchas similitudes con la ciudad de Bath en Inglaterra, carecen de 
un referente histórico preciso. Esta mezcla de imposibles crea un mundo 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 87

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

estilizado donde lo “real” y lo “artificial” se entremezclan de manera in-
discernible, generando una inmersión basada en la coherencia estética más 
que, de nuevo, en la fidelidad histórica. Según Deleuze, “el simulacro no es 
una copia degradada; oculta una potencia positiva que niega el original, la 
copia, el modelo y la reproducción” (1989, p. 186). Así, el simulacro no imita 
la realidad, sino que genera una nueva dimensión autónoma que se convierte 
en su propia referencia.

En Los Bridgerton, esta lógica se manifiesta en los espacios arquitec-
tónicos, los decorados y las locaciones digitales, que priorizan la espectacu-
laridad sobre la verosimilitud. Los salones de baile simétricos, los exteriores 
majestuosos y los jardines desbordantes evocan un esplendor que amplifica 
la percepción de lo sublime. Esta hiperrealidad reconfigura la relación del 
espectador con el pasado, invitándolo a habitar un universo estético inde-
pendiente de las categorías tradicionales de verdad y falsedad.

Desde esta perspectiva, la escenografía no es un mero fondo visual, 
sino un elemento narrativo activo que sostiene la coherencia estética de la 
serie. Los elementos decorativos no solo embellecen las escenas, sino que 
actúan como un reflejo del exceso y la artificialidad propios de la narrativa 
neobarroca. Al generar un entorno visual donde lo ornamental y lo real se 
funden, Los Bridgerton confirma la idea deleuziana de que el simulacro es una 
creación con autonomía plena.

Por último, la mezcla de recreación y artificio pone de manifiesto un 
cambio en la relación del espectador con la historia: el pasado deja de ser un 
espacio que debe reproducirse fielmente y se convierte en un territorio sim-
bólico que puede ser reinterpretado. Esta resignificación no busca corregir 
las realidades históricas, sino ofrecer una experiencia emocional y sensorial 
que refleja las sensibilidades contemporáneas.

Otro ejemplo destacado y que ha creado polémica es el uso de diver-
sidad racial en la serie. Aunque la aristocracia británica de la Regencia era 
predominantemente blanca, Los Bridgerton incorpora personajes racialmente 
diversos en roles prominentes, como la reina Charlotte. Esta elección, que 
ha sido objeto de debate, no busca reflejar la realidad histórica, sino crear un 
universo narrativo que responde a las sensibilidades y valores contemporá-
neos. Desde la perspectiva del simulacro, esta inclusión no es una falsifica-
ción, sino una reconfiguración que utiliza el pasado como materia prima para 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 88

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

construir una nueva realidad estética y ética. La polémica que ha suscitado 
esta elección subraya un aspecto central de la experiencia del espectador ante 
una pantalla.  Al visionar cualquier producción de ficción, la audiencia realiza 
un proceso activo de reconstrucción, interpretando los fragmentos narrati-
vos y visuales como piezas de un universo posible, aunque, en este caso, no 
históricamente exacto. Este acto de reconstrucción refuerza la idea de que 
el éxito de Los Bridgerton radica en su capacidad para presentar un mundo 
coherente dentro de sus propias reglas estéticas, logrando un equilibrio entre 
la fragmentación y la creación de un universo narrativo completo.

Por último, la música en Los Bridgerton ejemplifica cómo el simulacro 
opera en múltiples niveles, incluyendo el sensorial. Las versiones orquesta-
les de canciones pop modernas, como “Happier Than Ever” de Billie Eilish, 
“Stay Away” de Nirvana o “Wildest Dreams” de Taylor Swift, generan un 
anacronismo deliberado y transforman la experiencia auditiva del espec-
tador. Estas reinterpretaciones sonoras, de nuevo, no buscan fidelidad his-
tórica, sino que ofrecen un diálogo entre pasado y presente, utilizando la 
familiaridad de las melodías modernas para conectar emocionalmente con el 
público contemporáneo mientras las sitúan en un contexto estético de época.

El oído, como vehículo de evocación, activa recuerdos, asociaciones 
y sensibilidades que refuerzan la inmersión del espectador en el universo 
narrativo. Las melodías pop transformadas en arreglos orquestales no solo 
subrayan las emociones de las escenas —como el dramatismo de un baile o la 
melancolía de un momento introspectivo—, sino que también desestabilizan 
las expectativas del espectador, invitándolo a participar en una experiencia 
que tiene una parte nostálgica y otra novedosa. El juego entre lo familiar 
y lo reinventado amplifica la atmósfera emocional de la serie, actuando 
como un puente sensorial entre los valores estéticos de la Regencia y las 
sensibilidades culturales actuales. En términos de simulacro, estas piezas 
musicales ejemplifican cómo el pasado puede reconfigurarse para construir 
una nueva realidad autónoma. Al combinar referencias temporales dispares, 
Los Bridgerton logra crear un espacio donde la anacronía no es un error, sino 
una herramienta para reforzar su propuesta estética y emocional.

En conjunto, Los Bridgerton utiliza el simulacro para crear un universo 
autónomo que reinterpreta y resignifica elementos históricos, adaptándolos 
a las dinámicas culturales de la post posmodernidad. Este enfoque cuestiona 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 89

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

las nociones tradicionales de autenticidad y redefine la relación entre el pa-
sado y el presente, invitando al espectador a experimentar una realidad que, 
aunque ficticia y lejana, resulta profundamente familiar.

4 · Reflexiones sobre la transición cultural 

y estética. Conclusión

El modernismo, con su apuesta por la complejidad formal y la desconexión 
emocional, surgió como una ruptura radical con las estructuras narrati-
vas tradicionales y las dinámicas culturales de su tiempo. Este movimiento 
emergió como respuesta al agotamiento de los modelos narrativos previos, 
pero su orientación hacia una audiencia limitada y su resistencia a la accesi-
bilidad lo convirtieron en un modelo insostenible en un sistema cultural cada 
vez más dominado por la lógica del mercado y el consumo masivo. 

El modelo de producción masiva facilitó primero la ruptura en la re-
lación directa entre el creador y el lector y, más tarde, entre el creador y su 
obra. Este distanciamiento permitió al creador contemplar su creación como 
un artefacto autónomo. Sin ese paso, la hipertrofia de la forma habría sido 
impensable. Sin embargo, el nuevo mercado capitalista, con su necesidad 
constante de expansión y sostenibilidad, impuso la exigencia de llegar a un 
público amplio, relegando al modernismo a un nicho. Paradójicamente, la 
estética elitista y minoritaria que había puesto el énfasis en la construcción 
formal, dio un sorprendente paso más allá y evolucionó hacia el neobarroco: 
un lenguaje visual que democratiza la forma, adaptándola a las sensibilida-
des de un público globalizado y a las demandas de una economía cultural 
regida por la inmediatez y la saturación sensorial.

A diferencia del modernismo, el neobarroco no busca desconectar 
al espectador mediante la complejidad, sino atraerlo a través del exceso, la 
exuberancia visual y la fragmentación. Según Omar Calabrese, el detalle y el 
exceso son elementos que transforman el sistema al que pertenecen hasta el 
punto de que “se han perdido las coordenadas del sistema de pertenencia al 
entero o incluso el entero ha desaparecido del todo” (1999, p. 88). Esta des-
estabilización no representa una pérdida, sino una mutación que responde a 
las sensibilidades de una sociedad saturada de estímulos visuales y orientada 
hacia la gratificación inmediata. En este contexto, el neobarroco no estabiliza 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 90

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

ni preserva un sistema ordenado, sino que crea nuevos espacios estéticos 
donde lo fragmentado y lo exuberante se convierten en herramientas para 
captar y mantener la atención del espectador contemporáneo.

El concepto de simulacro de Deleuze es clave para comprender esta 
lógica porque “el simulacro no es una copia degradada; oculta una potencia 
positiva que niega el original, la copia, el modelo y la reproducción” (1989, 
p. 257). Este planteamiento rompe con las jerarquías tradicionales entre 
lo real y lo representado, permitiendo que el simulacro opere como una 
creación autónoma que desafía las nociones de autenticidad y verdad. En el 
neobarroco, el simulacro prioriza la experiencia sensorial y la resonancia 
visual por encima de la profundidad conceptual.

La eliminación de esa exigencia intelectual resulta fundamental para 
que la ‘digestión’ de los contenidos sea rápida y sin esfuerzo. Esto expli-
ca por qué la transición del concepto de “espectadores” a “consumidores 
de contenido” es un concepto tan apropiado: la hipertrofia de la forma no 
busca ya desafiar la interpretación del receptor, sino ofrecerle un producto 
listo para ser absorbido sin reflexión. Mientras que el espectador modernista 
debía enfrentarse a un entramado formal que lo obligaba a reconstruir sig-
nificados y cuestionar su percepción del relato, el consumidor actual recibe 
una narrativa diseñada para captar su atención, pero no para retarla. En este 
contexto, el término ‘espectador’ alude a una figura activa, capaz de analizar 
y reelaborar el sentido de lo que observa; en cambio, ‘consumidor’ designa a 
quien participa de un flujo continuo de contenidos donde prima la experien-
cia inmediata y efímera, más cercana al consumo que a la contemplación. Así, 
la complejidad se traslada de lo cognitivo a lo sensorial, reforzando la lógica 
de un mercado que convierte la narrativa en un bien de consumo rápido, 
más preocupado por la adicción al formato que por la riqueza del contenido

Los Bridgerton se nos presenta así como un ejemplo paradigmático de 
un recorrido que empezó con obras como Dublineses (1914) y que muestra 
cómo la forma continua desafiado la tradición. El camino desde el moder-
nismo literario hasta la estética visual contemporánea evidencia no solo una 
transformación en los lenguajes artísticos, sino también un cambio profundo 
en las dinámicas culturales y sociales que sustentan la creación y el consumo 
de productos culturales. James Joyce y Virginia Woolf entre otros sublimaron 
la forma hasta convertirla en contenido. Hoy, la forma ha evolucionado hacia 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 91

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

un fenómeno donde la estética visual domina la experiencia cultural, adap-
tándose a un público masivo que prioriza la gratificación inmediata sobre la 
reflexión intelectual.

¿Es la sociedad de consumo la que transforma —o corrompe— los 
productos culturales al adaptarlos a su lógica? Al desligarse de la autenticidad 
histórica, el simulacro parece responder directamente a las demandas de 
un mercado global, donde el impacto visual prevalece sobre la profundidad. 
Estos razonamientos redefinen el consumo visual y plantean una revisión de 
lo que consideramos significativo en la experiencia estética. ¿Estamos ante 
una innovación que amplía las posibilidades del arte o ante un fenómeno que 
reduce su complejidad al nivel de la inmediatez?

Siguiendo a Calabrese, si lo clásico produce géneros y el neobarroco, 
en su movimiento constante, genera perturbaciones y, a veces, degenera 
(1999, p. 207), ¿podemos asumir que esta búsqueda continua de innovación 
y exceso conduce al agotamiento estético, donde la saturación visual y la 
fragmentación vacían de sentido la experiencia artística? ¿O esta “degene-
ración” constituye una forma legítima de creación que desafía las categorías 
tradicionales y expande las posibilidades de significación, adaptándose a las 
dinámicas culturales de un presente marcado por la multiplicidad?

Los Bridgerton ejemplifica cómo esta lógica opera en la era digital, 
ofreciendo una experiencia visual diseñada para el consumo masivo, donde 
lo narrativo se subordina a la estética y lo inmediato prevalece sobre lo dura-
dero. Pero esta evolución no debe entenderse únicamente como una pérdida 
de profundidad; más bien, refleja una adaptación de las dinámicas artísticas 
a las condiciones históricas actuales. En lugar de lamentar la superficiali-
dad, es crucial analizar cómo el neobarroco y el simulacro responden a las 
expectativas de una cultura globalizada y mediada por los algoritmos de la 
atención.

La forma, en su capacidad de adaptarse y reinventarse, sigue siendo 
un campo fértil para la innovación y la experimentación. En la era digital, 
el espectador se ha convertido en un consumidor visual sofisticado, pero 
también sometido a una fragmentación constante de la atención. La estética 
neobarroca responde a estas dinámicas ofreciendo un exceso de estímulos 
fragmentados que capturan la atención de manera inmediata. Sin embargo, 
esta saturación plantea una paradoja: aunque el espectador tiene acceso a 



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 92

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

producciones culturalmente ricas, la velocidad del consumo y la desconexión 
del contenido puede limitar una apreciación profunda. Esto invita a reflexio-
nar sobre la relación entre las prácticas de consumo contemporáneo y la 
experiencia estética en un contexto dominado por algoritmos y la economía 
de la atención.

Más allá de su adaptación al consumo masivo, el neobarroco tiene un 
potencial crítico para desestabilizar las jerarquías culturales tradicionales. 
Al integrar elementos populares y cultos, lo histórico con lo contemporáneo 
y lo local con lo global, esta estética puede articular nuevas formas de re-
presentación inclusiva. En el caso de Los Bridgerton, la hibridación estilística 
y la diversidad representada en los personajes cuestionan las normas sobre 
la fidelidad histórica y la autenticidad cultural, abriendo posibilidades para 
una reinterpretación crítica de la narrativa visual.

En un mundo donde la estética visual influye en los discursos sociales 
y políticos, el neobarroco puede ser más que un recurso estético: puede con-
vertirse en un espacio para explorar narrativas que aborden la inclusión, la 
justicia social y la diversidad. En este sentido, el neobarroco no solo refleja las 
dinámicas del consumo contemporáneo, sino que también tiene el potencial 
de generar discursos transformadores.

En última instancia, este análisis invita a repensar las relaciones en-
tre forma y contenido, entre estética y significado, y entre arte y mercado. 
En una época donde la imagen domina la experiencia cultural, el futuro de 
la estética dependerá de su capacidad para equilibrar la accesibilidad con la 
profundidad, ofreciendo experiencias que, aunque visualmente deslumbran-
tes, no renuncien al potencial transformador del arte.

5 · Referencias

Barthes, Roland. El placer del texto y lección inaugural. Traducción de Nicolás 
Rosa, Siglo XXI de España Editores, 2007.

https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=z2CSo73OLRwC&oi=fnd&p-
g=PA1&dq=barthes+el+placer+del+texto&ots=8X2SRiT6W1&sig=1b-
VTqvwCDc2XKdDTEwbMKuXRjjo#v=onepage&q=barthes&f=false

Barthes, Roland. S/Z: An Essay. Traducción de Nicolás Rosa, Siglo XXI, 1980.



JULIA MONTEJO
DE JOYCE A LOS BRIDGERTON: MODERNISMO, NEOBARROCO 
Y LA SUBLIMACIÓN DE LA FORMA EN LA POST POSMODERNIDAD 93

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 75-93 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.04

https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=JW6AS0whvkIC&oi=fnd&p-
g=PA1&dq=S/Z+Barthes&ots=X-uPcyFdcB&sig=jE2_0GpCkOSc9rR-
vdw8kTps2u9A#v=onepage&q=S/Z&f=false

Brontë, Charlotte. Jane Eyre. Penguin Classics, 2006.
Calabrese, Omar. La era neobarroca. Cátedra, 1999. Archive.org.
Deleuze, Gilles. Diferencia y repetición. Traducción de María Silvia Delpy y 

Hugo Beccacece, Amorrortu Editores, 2002. Archive.org.
Deleuze, Gilles. Lógica del sentido. Paidós, 1989. Archive.org.
Dickens, Charles. Cuento de Navidad. Alianza Editorial, 1996.
Entwistle, Joanne. The Fashioned Body: Fashion, Dress and Modern Social 

Theory. Polity Press, 2000. Archive.org.
Gilbert, Sandra M., y Susan Gubar. La loca del desván: la escritora y la imagi-

nación literaria del siglo XIX. Traducción de Carmen Martínez Gimeno, 
Ediciones Cátedra, 1998.

h t t p s : / / w w w . g o o g l e . e s / b o o k s / e d i t i o n / L a _ l o c a _ d e l _ d e s v á n /
WL7oMQ-p7DkC?hl=es&gbpv=1&dq=Gilbert,+Sandra+M.&printse-
c=frontcover

Littau, Karin. Teorías de la lectura: libros, cuerpos y bibliomanía. Traducción de 
Elena Marengo, Ediciones Manantial, 2008. 

https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=WtkVBAAAQBAJ&oi=fnd&p-
g=PA9&dq=Littau+teorías&ots=RFrvzYsrEG&sig=lk308YNfp--SZi-
H_W_uv2YZsCmU#v=onepage&q=Littau).

Manovich, Lev. The Language of New Media. MIT Press, 2002. PDF.
Sófocles. Antígona. Ediciones Cátedra, 1997.

https://archive.org/
https://archive.org/
https://archive.org/details/LogicaDelSentido
https://archive.org/details/fashionedbodyfas0000entw
https://www.google.es/books/edition/La_loca_del_desv%C3%A1n/WL7oMQ-p7DkC?hl=es&gbpv=1&dq=Gilbert,+Sandra+M.&printsec=frontcover
https://www.google.es/books/edition/La_loca_del_desv%C3%A1n/WL7oMQ-p7DkC?hl=es&gbpv=1&dq=Gilbert,+Sandra+M.&printsec=frontcover
https://www.google.es/books/edition/La_loca_del_desv%C3%A1n/WL7oMQ-p7DkC?hl=es&gbpv=1&dq=Gilbert,+Sandra+M.&printsec=frontcover
https://dss-edit.com/plu/Manovich-Lev_The_Language_of_the_New_Media.pdf


94

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN

Marco Sanz1

Universidad Autónoma de Sinaloa, México
Recibido 3 marzo 2025 • Aceptado 11 mayo 2025

1. marco.sanzp@uas.edu.mx

Resumen

La arqueonomía indaga si los vínculos 

entre cuerpo, imaginación y memoria 

pueden formalizarse geométricamente y 

constituir así una base para expresiones 

simbólicas. Hasta ahora el único trabajo 

al respecto gira en torno a la verticali-

dad sin pronunciarse acerca de qué otras 

ramas del saber influyen en la arqueo-

nomía, además de la fenomenología, la 

paleontología humana y la antropología 

del imaginario. Este artículo 1) discerne 

las raíces mnemotécnicas de la arqueo-

nomía; 2) profundiza en el sentido del 

lema «geometría de las vivencias»; y 3) 

prueba que el triángulo y la esfera satis-

facen los criterios arqueonómicos sólo si 

se introducen factores afectivos. 

Palabras clave: Fenomenología del cuer-

po; Paleoantropología; Antropología del 

imaginario; Empatía; Formalismo.

Abstract

A rchaeonomy e x plores whet her 

the connections between the body, 

imagination, and memory can be 

geometrically formalized, providing 

a foundation for symbolic expression. 

So far, research on this topic has 

primarily focused on verticality, 

without addressing the broader range of 

disciplines that influence archaeonomy 

beyond phenomenolog y, human 

paleontology, and the anthropology 

of the imaginary. This paper aims 

to: 1) identify the mnemonic roots of 

archaeonomy, 2) examine the meaning 

of the phrase "geometry of experiences," 

and 3) demonstrate that the triangle and 

the sphere meet archaeonomic criteria 

only when affective factors are taken 

into account.

Keywords: Phenomenology of the body; 

Paleoanthropology; Anthropology of 

imaginary; Empathy; Formalism.

El triángulo y la esfera
Aportes a la fundamentación 
de la arqueonomía.

The Triangle and the Sphere

Contributions to the Foundation of 

Archaeonomy



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 95

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

1 • Introducción

Nihil potest homo intelligere sine phantasmate. Se diría que, con esta frase, 
Tomás de Aquino no sólo resume de golpe unos célebres comentarios a dos 
libros aristotélicos, sino que combó con vientos escolásticos las velas de un 
navío cuyos primeros derroteros estuvieron a cargo de Simónides de Ceos. Y 
comunica una verdad que, dos mil quinientos años después, ha llegado hasta 
nosotros sin mostrar signos de envejecimiento. En efecto, entre el poeta lí-
rico y Quintiliano, pasando por El Estagirita y Cicerón, hasta llegar a Ramón 
Llull y Giordano Bruno, surgió una doctrina que, desde entonces, cultiva la 
imaginación como un método eficaz de conocimiento demostrando que nada 
importante puede ser pensado sin someter a las leyes de la figuración lo que 
se tiene en mente, y de la que cualquiera de nosotros se hace eco cada vez 
que recurre a imágenes para expresar ideas complejas.

Conocida como «arte de la memoria» o «mnemotecnia», dicha doctri-
na encontró en Aby Warburg y Frances Yates a voceros más contemporáneos, 
cuya popularidad en el ecosistema académico ha crecido significativamente 
en los últimos años. Y si bien las investigaciones no habían rebasado sus 
propias fronteras, con «Fenomenología como arqueonomía» (Sanz 2023) 
he intentado sembrar principios mnemotécnicos en un campo de reflexión 
conformado a partir de un cruce interdisciplinar entre la fenomenología, la 
paleontología humana y la antropología del imaginario, esto a fin de examina 
en qué medida los vínculos entre cuerpo, imaginación y memoria pueden 
formalizarse en términos geométricos.

	 Animado por los resultados de aquel trabajo, el presente tiene como 
propósito 1) escudriñar las raíces clásicas de la «arqueonomía»; 2) proble-
matizar la idea de una «geometría de las vivencias», con la que Husserl al-
guna vez se refirió a su legado filosófico y de la que antes me he servido 
para fundamentar mi propuesta metodológica; y 3) indagar hasta qué punto 
figuras como el triángulo y la esfera satisfacen los criterios arqueonómicos, 
partiendo de la necesidad de involucrar en ello factores afectivos como la 
empatía en su más amplia acepción, esto es, como el sentimiento o capacidad 
de identificarse con alguien y compartir sus alegrías o tristezas, etcétera.



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 96

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

2 · Arqueonomía o cómo remozar el 
arte de la memoria

Para quien no ha tenido aún oportunidad de leer el texto en cuestión, puede 
que el envite resulte tanto más problemático cuanto más heterogéneas se 
antojan las disciplinas que convoca. Sin embargo, conviene advertir que sus 
móviles responden a una de las metas que la mnemotecnia —y la filosofía en 
general— ha perseguido desde siempre: obtener un conocimiento universal 
sobre la condición humana. Ello explicaría la elección de la geometría como 
llave de acceso a nuestra naturaleza común, tanto por su rigor científico 
como por el compromiso filosófico que invita asumir. Y quién mejor que Hus-
serl para apadrinar la empresa, pues además de sugerir que la fenomenología 
puede ser entendida como una «“geometría” de las vivencias» (cf. Husserl 
1950a 165), nunca defraudó el sueño de refundar y hacer de la filosofía una 
ciencia rigurosa en aras de satisfacer «los intereses supremos de la cultura» 
(Husserl 1987 7). Sospecho así que la arqueonomía, aun cuando pretenda 
ser un mero programa de investigación interdisciplinar, se inscribe en una 
tradición que, desde Platón, busca coordinar la teoría y la praxis en interés 
de una vida regulada por normas universales.

Y es el autor de Diálogos quien da una pauta para comprender de qué 
modo la arqueonomía abreva de la mnemotecnia. Al partir de la conocida 
frase que colocó a la entrada de la Academia —«Manténgase alejado de este 
lugar quien no sea geómetra»—, no sólo llegamos a despejar el suelo en el 
que la arqueonomía echa raíces, sino que advertimos su plan y contenido.

Sabido es que la fijación platónica con la geometría tiene que ver me-
nos con su utilidad práctica que con el tipo de demostración y el conoci-
miento al que aspira. Un pasaje de República, donde se define a los filósofos 
como aquellas personas capaces de «alcanzar lo que se comporta siempre e 
idénticamente del mismo modo» (Platón 293), aclara esos aspectos del arte 
euclidiano sobre los que, siglos después, Husserl cimentará la posibilidad de 
elevar a ciencia el estatuto de la filosofía y que, en ese sentido, constituyen 
también la piedra de toque de la arqueonomía. La cuestión atañe al trabajo 
demostrativo, así como a la índole del conocimiento geométrico. Se trata de 
alcanzar en el dominio de la filosofía aquello que geómetras habían alcan-
zado desde el origen mismo de su disciplina: verdades que, al comportar-



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 97

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

se «siempre e idénticamente del mismo modo», son de una universalidad 
apodíctica. 

Cualquier persona con un mínimo de nociones de geometría sabe que 
la suma de los ángulos internos de un triángulo equivale a 180º. Y no importa 
cuándo ni dónde se calcule, el resultado será siempre el mismo. El problema 
surge cuando se intenta demostrar en un sentido análogo la validez de nocio-
nes cuya objetividad —como la del Bien o la de la Belleza— no es comparable 
a la del triángulo. A pesar de ello, la filosofía busca obtener un conocimiento 
universal, sospechando que de suyo ideas y figuras comparten propieda-
des. De qué propiedades hablamos es una cuestión que es posible responder 
remitiéndonos a un pasaje donde Husserl, a propósito de la forma en que 
Descartes blindó la evidencia de la cogitatio, se pregunta: «¿qué es lo que me 
hace estar seguro de esta donación fundamental [Grundgegebenheit]? Pues 
la clara et distincta perceptio. Podemos basarnos en esto. […] Con Descartes 
podemos dar ahora el siguiente paso (mutatis mutandis): todo lo que, como 
la singular cogitatio, viene dado por la clara et distincta perceptio, podemos 
aprovecharlo igualmente» (Husserl 1950b 49).

¿Qué ocurre con la Belleza o con afectos como la empatía? El hecho 
de que constituyan una suerte de parámetros a los que es posible volver una 
y otra vez, ya sea porque pensemos en ellos o porque asistamos a un caso 
concreto, prueba que tanto en la Belleza como en la empatía hay algo que se 
repite o que se comporta siempre e idénticamente del mismo modo, pues de 
lo contrario, de no contar con una evidencia que se sustraiga del flujo de tales 
hechos, nadie tendría la menor idea al respecto; y aunque cueste demostrarlo 
con la misma exactitud con la que se demuestra un axioma geométrico, se 
trata de una propiedad que no deja de mostrarse con aires de una clara et 
distincta perceptio, en la medida en que, al contemplar un fenómeno bello o 
al verse en medio de una manifestación de empatía, uno sabe de lo que va el 
asunto, de la misma manera en que, al ver la imagen de un triángulo, conoce 
de antemano el resultado de sumar sus ángulos internos.

Por ello, si nos situamos en una perspectiva mnenotécnica, lo ante-
rior sugiere que, pese a su subjetividad y a sus aspectos contextualmente 
relativos, de la empatía cabe elaborar una imagen inequívoca. Una operación 
análoga es la que la arqueonomía quiere efectuar. Pero como su tarea no con-
siste en confeccionar ninguna iconografía, sino en formalizar en términos 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 98

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

geométricos los vínculos entre cuerpo, imaginación y memoria —de cara a 
desenterrar las raíces orgánicas del simbolismo—, más que con imagines 
agentes, conecta la figuración con la posibilidad de obtener un conocimiento, 
si no apodíctico, sí lo suficientemente riguroso como para merecer el califi-
cativo de objetivo. El escenario donde ha de llevarse a cabo dicha tarea es la 
Prehistoria, asumiendo que nuestra estructuración biomecánica y el oirgen 
y difusión de determinados símbolos arraigan en ese periodo. Y si bien había 
limitado la arqueonomía a examinar cómo la verticalidad constituye el eje de 
referencia para una determinación simbólica del mundo, creo haber estable-
cido los criterios para hacer de líneas y figuras algo más que representaciones 
gráficas de cómo el cuerpo, la imaginación y la memoria plasman su cifra 
en la vivencia siempre bajo determinado simbolismo (cf. Sanz 276). El pro-
pósito de este trabajo es ampliar la investigación en ese sentido a propósito 
del triángulo y la esfera. Pero antes de entregarnos de lleno a dicha empresa, 
insistiré en la necesidad de esclarecer las deudas que la arqueonomía contrae 
con la mnemotecnia.

La clave estriba en suponer que lo que hace clara y distinta la percep-
ción de la empatía es una imagen, por cuanto nihil potest homo intelligere sine 
phantasmate. Con lo cual aún no se resuelve gran cosa, ya que, abandonado a 
su suerte, el apotegma tomista conduce antes a una petición de principio que 
a la discusión iniciada a propósito de la geometría de las vivencias. Pero ¿qué 
pasaría si ensanchamos el sentido de la expresión de manera que quepan 
en él las formas en que llegamos a tener de nociones como la empatía una 
percepción clara y distinta?

En resumidas cuentas, se trata de validar el papel que las imágenes 
desempeñan no tanto como modelos representativos o ideales de los hechos 
cuanto como esquemas de comprensión de la naturaleza humana. Una ope-
ración cuyo rendimiento ya había testado Giordano Bruno cuando llegó «a la 
visión de que el poeta, el pintor y el filósofo son todos fundamentalmente lo 
mismo, son todos pintores de imágenes en la fantasía, como Zeuxis que pinta 
imágenes de la memoria, que uno expresa como poesía, el otro como pintura 
y el tercero como pensamiento» (Yates 253). Aspecto en el que la arqueono-
mía asimismo coincide, pues al igual que la mnemotecnia, acude a imágenes 
menos para adornar o hacer agradable el discurso que para sustentarlo teó-
ricamente. Prueba de ello son las denominadas «metamorfosis de las líneas 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 99

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

corporales», entre las cuales destaca la verticalidad, una figura cuyo sentido, 
según hemos podido constatar en el artículo anterior, transciende su mera 
representatividad gráfica en la medida en que no sólo constituye de iure el 
eje de referencia de toda acción, sino la pauta corporal para la determinación 
de un mundo simbólicamente polarizado entre un arriba y un abajo. Y para 
asegurarme de que una imagen como la de la verticalidad cumple una función 
más allá del grafismo y la retórica, estimé necesario contrastar la geometría 
de las vivencias con la ayuda de la paleontología del cuerpo humano, confor-
me a la cual resulta factible establecer cómo la columna vertebral da el pábulo 
para el sentido vectorial de patrones simbólicos o culturales.

2 · 1 · De las vivencias more geometrico

Si el proyecto arqueonómico se antoja posible, éste ha de partir de aquello 
que en la vivencia permanece inmediata y regularmente implícito: la sinergia 
que entre la corporalidad y las imágenes se establece en virtud de un saber 
contraído a la largo de la evolución.

Merece la pena recordar, entonces, que la fenomenología ha estipu-
lado que del cuerpo tenemos una experiencia inadvertidamente definida por 
lo que éste nos permite hacer, del mismo modo que ha mostrado cómo esta 
orientación práctica e irreflexiva hacia el entorno no se efectúa sino sobre 
la base de ciertos esquemas —concepto que, por lo demás, resultará muy 
fructífero, sobre todo si, volviendo sobre el autor que hizo del esquema-
tismo una herramienta para explicar los vínculos entre la sensibilidad y el 
entendimiento, sopesamos cuán factible es la formalización geométrica de 
las vivencias. Me refiero, por supuesto, a Immanuel Kant, quien suminis-
tra una base sólida para reducir la vivencia corporal hasta sus momentos 
constitutivos. Y para demostrarlo, retomemos nuevamente nuestro último 
ejemplo, aprovechando esta vez la ocasión para introducir y comenzar a ver 
qué rol desempeña en todo esto la paleoantropología.

Lo más rápido es hacer de la siguiente interrogante un hilo conductor: 
¿cómo captar el momento en que, allá en los albores de la humanidad, los 
seres humanos comenzaron a regir sus conductas por una idea de la em-
patía? La pregunta, que a lo mejor no tendría sentido formular en el campo 
científico, por cuanto apunta a los orígenes absolutos, no deja de inducir 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 100

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

cierto marco de comprensión o, para adoptar el vocabulario kantiano, dis-
pone [setzen] en el pensamiento un esquema. Parafraseando a Kant, no es 
posible representarse lo que el verbo «empatizar» designa sin trazar [ziehen] 
ni describir [beschreiben] mentalmente la acción que el verbo designa. Lo 
que en otras palabras significa que no podemos representarnos la empatía 
de otra manera que mediante una imagen. El problema es que, a diferen-
cia de una simple línea, un círculo o un triángulo, la empatía implica algo 
más que elementos lineales o geométricos. No obstante, lo que se busca es 
fundamentar una geometría de las vivencias. Basta con no perder de vista 
el papel asignado a la imaginación: servir «a priori de fundamento de todo 
conocimiento» (Kant 156). Pero ¿cómo se hace cargo de tamaña función, 
especialmente cuando hablamos de objetos o fenómenos muchísimo más 
complejos que una simple línea, como lo puede ser, por cierto, la empatía?

Recordemos que la imaginación es aquello que enlaza las cosas per-
cibidas con las condiciones que la mente humana pone para que esas mis-
mas cosas resulten aprehensibles. Son dos extremos lo que hay en juego: 
la sensibilidad y el entendimiento, y en medio: la facultad transcendental 
de la imaginación, sin la cual el entendimiento no estaría capacitado para 
reconocer de entre una multitud de casos un mínimo común denominador. 
Un ejemplo. ¿Qué ocurre cuando vemos a una persona socorrer a otra en un 
accidente o cuando alguien se alegra de los logros y la felicidad ajenos? A poco 
que agucemos la mirada, comprobaremos que, a pesar de sus disimilitudes, 
entre ambas escenas existe algo en común. ¿De qué se trata, más allá de que 
ahí y allí se ponga de manifiesto el sentido de la empatía? De un esquema, 
diría Kant. Y un esquema no es más que la «condición formal y pura de la 
sensibilidad, a la cual está restringido el concepto del entendimiento en su 
uso», y en cuanto tal, «es siempre sólo un producto de la imaginación» (Kant 
195); de modo que podría considerarse incluso sinónimo de «imagen», pero 
sólo a condición de que comencemos a distanciarnos del maestro prusiano 
y, poco a poco, hagamos a la fenomenología entrar en su relevo.

Para Kant, esquema e imagen [Bild] no terminan de coincidir en la 
medida en que esta última es un retrato en vivo de la cosa, mientras que el 
otro es más bien una pauta, una regla de unidad en virtud de la cual los datos 
que la sensibilidad suministra al entendimiento resultan aprehensibles. Cin-
co puntos en fila uno detrás del otro encarnan una imagen del número cinco. 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 101

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

En cambio, si uno piensa un número en general —así fuera cinco o cien—, 
en lugar de dibujar mentalmente la cifra —ora en puntos, ora en símbolos 
arábigos o romanos—, lo que hace más bien es captar in acto su función 
conceptual. En otras palabras: a los números cien o mil no les sirven de fun-
damento imágenes de objetos, sino esquemas. O como elucida Kant: «Jamás 
imagen alguna de un triángulo sería adecuada al concepto de un triángulo 
en general. Pues no alcanzaría la universalidad del concepto, que hace que 
éste valga para todos, rectángulos, no rectángulos, etc.» (Kant 195). Es ne-
cesario, entonces, remitirse al esquema del triángulo, de la misma manera 
en que es imprescindible orientarse por el esquema de la empatía, el cual, 
fuerza es reconocerlo, difícilmente podría caracterizarse separándolo de la 
corporalidad. He aquí el porqué la arqueonomía precisa de una fenomenología 
del cuerpo, pues de lo contrario, no sólo corre el riesgo de caer en una metafí-
sica, tampoco estaría en condiciones de captar la empatía como una forma de 
expresar que el cuerpo es-del-mundo, o sea, que «es en tanto está polarizado 
por sus tareas, que existe hacia ellas» (Merleau-Ponty 117). Y he elegido a pro-
pósito esta cita, ya que, además de afianzar el papel de la fenomenología, da 
cuenta del sentido vectorial de las vivencias que ha permitido orientarnos 
por el paradigma geométrico. Pero ¿cómo esbozar la imagen, el esquema de 
la empatía? ¿Hasta qué punto es posible describir la vivencia de la empatía 
en términos figurativos? 

Pensemos en un perro, cuyo concepto «significa una regla de acuerdo 
con la cual mi imaginación puede trazar, de manera universal, la figura de un 
animal cuadrúpedo, sin estar limitada a ninguna figura singular particular, 
que la experiencia me ofreciera, ni tampoco a ninguna imagen posible que 
yo pudiera representar in concreto» (Kant 196), del mismo modo en que para 
la empatía el entendimiento tiene reservado un esquema, una forma cuyo 
contenido no está ligado a una situación determinada, pero sólo con arreglo 
a la cual podemos discriminar de entre varias escenas aquellas que se mueven 
en la órbita de la «empaticidad». Ahora bien, para Kant, «la imagen es un 
producto de la facultad empírica de la imaginación productiva», mientras 
que «el esquema [es] un producto y, por así decirlo, un monograma de la 
imaginación pura a priori», en virtud del cual las imágenes gozan del derecho 
a existir, aunque antes «deben ser conectadas con el concepto siempre sólo 
por medio del esquema que ellas designan, sin que, en sí mismas, lleguen 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 102

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

nunca a ser enteramente congruentes con él» (Kant 196). A su modo, la re-
lación que hay entre ambas recuerda a la que, en fenomenología, existe entre 
la vida fáctica y sus condiciones de posibilidad. La diferencia, si bien sutil, 
resulta decisiva. No obstante, el hecho de que la arqueonomía se proponga 
discernir los vínculos entre el cuerpo y su comprensión existencial en aras de 
«indagar si tales vínculos subyacen formalmente en lo que a nivel fáctico cabe 
experimentar» (Sanz 258), impediría establecer una diferencia tan estricta 
entre imagen y esquema, ya que lo que tenemos de la empatía parece ser una 
imagen esquematizada de la acción, un monograma a cuya luz percibimos 
clara y distintamente las situaciones concretas sin que por ello sean una re-
producción exacta de lo que sólo existe en un plano transcendente. De ser así, 
ello respondería a que en la composición de las imágenes que la arqueonomía 
reclama como objetos de estudio, predominan los elementos geométricos por 
encima de los iconográficos.

Si la imaginación es la que proporciona los moldes en los que han de 
encajar o no los casos concretos, la que reúne y encuadra lo que se ve y lo que 
se entiende bajo un mismo esquema, hemos de convenir asimismo que, pese 
al formalismo en el que Kant mantiene el asunto, en ningún otro momento 
resulta tan patente dicha función que cuando presenciamos a las personas 
siendo el vivo ejemplo de la empatía. Delante de nosotros se desarrolla una 
escena de cuyo sentido nadie cobraría conciencia si al mismo tiempo no es-
tuviese intermediando un esquema que yo no tendría ningún reparo en iden-
tificar con esa «suerte de diafragma interior que determina a aquello que en 
nuestros reflejos y nuestras percepciones podrán apuntar en el mundo, la 
zona de nuestras operaciones posibles, la amplitud de nuestra vida» (Mer-
leau-Ponty 95). Para manifestar empatía uno necesita adoptar determinadas 
posturas, expresarse a través de ciertos gestos, encarnar lo que de otro modo 
no sería más que una fantasmagoría. De ahí que las connotaciones del es-
quema sean más performativas que representativas, sin que por ello se preste 
menos a la figuración analítica; es como si el esquema desempeñara un papel 
análogo al de las Ideas platónicas o al que desempeñan las imagines agentes.

Así pues, son imágenes las que, en el estudio de la evolución del ser 
humano y de la cultura, acaban ejerciendo una especie de control mental 
sobre el observador. ¿O qué otra cosa, si no, tenía en mente aquel grupo de 
paleontólogos de Atapuerca que, tras excavar y estudiar los restos fósiles de 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 103

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

un individuo con lesiones de espalda muerto hace alrededor de 500.000 años, 
sugirió la hipótesis de que el hombre sólo pudo haber sobrevivido y alcanzar 
la entonces provecta edad de 45 años gracias al cuidado de sus congéneres? 
(Bonmatí et al. 2010). ¿No se proyectaban sobre la osamenta las memorias de 
unos cuerpos que, como los nuestros, se orientaban por una «visión preob-
jetiva» conforme a la cual el mundo y la vida aparecen de antemano como el 
campo de nuestras actuaciones posibles? Pero ¿cómo llegan a constituirse 
estos hallazgos en una imagen vívida de la empatía? 

Convengamos que el esquema es a la imagen lo que el esqueleto al 
cuerpo: un conjunto de piezas y figuras, de ángulos y vectores que, trabados 
o bien articulados entre sí, dan a los animales su consistencia anatómica, 
siendo el aspecto geométrico lo que más interesa de la analogía. Porque la 
imagen de un hombre tullido cuya presencia en el grupo no fue al parecer 
menos respetable que la de cualquier otro miembro presupone la compren-
sión de ciertos gestos y posturas que, para el cuidado de personas con capa-
cidades especiales, resultan indispensables. Dicho sea en un lenguaje más 
afín a la fenomenología del cuerpo: presupone saber cómo efectuar el acto 
en cuestión en un mundo ya significativamente constituido. ¿Y qué serían 
nuestros gestos y posturas si hubiera que representárnoslas gráficamente? 
¿Acaso no traza una línea la mano que se posa sobre la espalda del dolorido? 
¿No dibujan una figura más o menos regular los cuerpos del curandero y el 
de quien necesita de su ayuda para incorporarse y andar? O bien: ¿qué apre-
hende, en definitiva, el paleontólogo que, al resucitar in mente la osamenta de 
aquel sujeto, lo imagina ahí: en el lugar y la hora exacta en que confió su vida 
al cuidado de los otros? A contraluz de la escena, lo que capta son ángulos y 
líneas combinándose vital y sistemáticamente hasta engendrar una peculiar 
geometría existencial: una mano tendida sobre el rostro ovalado del ancia-
no, un brazo que, como una hipérbola, lo rodea sin ceñirlo; volúmenes que, 
al concatenarse, articulan entre sí proporciones por las que Euclides nunca 
se mostró interesado, por cuanto remiten menos a longitudes y dimensio-
nes mensurables que a escenas donde la vida humana se desarrolla como un 
drama en el que el establecimiento de modelos simbólicos de interacción 
afectivo-corporal es decisivo.

Series interminables de actos espontáneos e intencionales que ter-
minan dibujando sobre un plano tridimensional figuras tan simbólicamente 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 104

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

fecundas como el triángulo y la esfera: esto es lo que, por así decirlo, man-
tiene en pie las imágenes que evocamos. En la búsqueda de antecedentes y 
paralelismos al respecto, la arqueonomía parece abrevar de artistas plásticos 
como Wassily Kandinsky, cuya obra (véase en especial la figura 1) nos da una 
idea más depurada del sentido con el que se quiere aprovechar fenomenoló-
gicamente la expresión «geometría de las vivencias». 

Habría, entonces, una imagen prototípica de la empatía, un esquema 
cuya coherencia, además de aparecer siempre ligado a una escena concreta 
—de la que a menudo no tomamos conciencia sino por su simbolismo 
manifiesto—, está condicionado por elementos geométricos de los que 
tampoco es posible obtener un conocimiento objetivo sin hacer un ejercicio 
de abstracción, aun cuando remitan a posturas corporales. Tal es la tarea de 
la arqueonomía. Pero en la medida en que, a diferencia de la fenomenología, 
no se limita a destilar de los hechos concretos aquello cuya realidad es tan 
delicada y escurridiza como una idea, sino que busca las causas materiales 
de su objeto de estudio, al llamado de la arqueonomía acuden, por un lado, 

Figura 1. Gret Palucca (1902-1993), figura clave de la danza expresionista 

alemana. Dibujos analíticos que el artista ruso elaboró a partir de fotografías de Charlotte 

Rudolph. Fuente: (Kandinsky 117-121). 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 105

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

la paleontología humana y, por el otro, la antropología del imaginario, 
en el buen entendido de que estas ramas entroncan con una línea de 
investigación que no es más científica que filosófica: ¿cómo llegamos a ser 
lo que ahora somos: animales que, para sobrevivir y encauzar su programa 
biológico, han de reformar a varios niveles su entorno? En consecuencia, 
para afrontar la pregunta de cómo se yerguen determinados aspectos 
paleontológicos en imágenes de la empatía o de la solidaridad, de la lealtad 
o de la justicia, etcétera, la arqueonomía indaga 1) las bases evolutivas de 
tales comportamientos, 2) la forma en que son vivenciados y 3) su expresión 
simbólica, así como 4) los nexos de fundamentación que acaso existirían 
entre las tres dimensiones.

Qué rutas recorren los hechos hasta consolidar en el entendimiento 
lo que la arqueonomía considera imágenes y por qué habrían de compren-
derse bajo una perspectiva geométrica son cuestiones que, si bien han sido 
respondidas ya parcialmente, quizás no es posible elucidar cabalmente sin 
introducir otros factores que, como la afectividad, permiten profundizar 
hasta qué punto las complejidades de los gestos, de las actitudes y de la in-
tencionalidad en general se reducen a una estructura formal simple, pero al 
mismo tiempo dinámica, que se aloja en la comprensión que en cada caso las 
personas tienen de los demás, de sí mismas y de su entorno.

3 · Memoria y figuración 
de la empatía

En la reducción fenomenológica de la vivencia corporal se revela un trabajo 
de organización mnemónica de las acciones —un trabajo del que resultaría 
muy complicado dar cuenta si no presuponemos que está fundado a su vez en 
la imagen que traduce el orden que es necesario imponer a las acciones para 
poder memorizarlas y efectuarlas. Supuesto que tal sea la intención, frente a 
una persona dolorida y necesitada de ayuda, uno sabe qué actitudes adoptar, 
pero lo que encarna no es ningún modelo del cuidado, sino ciertas caracte-
rísticas o momentos estructuralmente constitutivos —arrimar el hombro, 
dar la mano o posarla sobre la espalda en señal de compasión, etcétera— en 
ausencia de los cuales difícilmente podríamos decir que a nuestros actos 
subyace una experiencia tácita de lo que implica cuidar y sentirse identifi-



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 106

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

cado con el otro. Son estas relaciones gestuales las que distinguen la empatía 
de otro tipo de tratos, las que enriquecen el acervo formal de estructuras 
del comportamiento y le confieren una dignidad mnémica al permanecer y 
transmitirse como conductas típicamente humanas y deseables.

Y hago énfasis en la palabra formal con el propósito de insistir en esa 
dimensión lineal o geométrica que la arqueonomía pretende fijar, pues en ella 
radicaría la posibilidad de elaborar un conocimiento objetivo de fenómenos 
que, como la empatía, no solían figurar en el ámbito propiamente científico 
hasta que la paleoantropología, entre otras ramas, comenzó a interesarse 
en el tema. Tal es el caso del estudio citado arriba, pero también el de otros 
artículos a los que recurriremos en breve para abordar la última de nuestras 
metas: si el triángulo y la esfera satisfacen los criterios arqueonómicos.

Si en la verticalidad los seres humanos encuentran «una pauta para 
simbolizar que el drama y las tensiones de la vida humana se dirimen entre 
el cielo y la tierra», por cuanto traduce a nivel físico e imaginario cómo la 
bipedestación troquela vectorialmente nuestra experiencia (Sanz 274, 276), 
¿en qué medida puede decirse que el triángulo y la esfera desempeñan una 
función en ese sentido? Para responder esta pregunta creo que lo mejor es 
invertir el procedimiento y, en lugar de partir de las bases evolutivas, hacerlo 
de las expresiones simbólicas. Sin embargo, debido a que el potencial sim-
bólico de ambas figuras es sumamente rico, me veo forzado a destacar tan 
sólo aquello que podríamos vincular inmediatamente a experiencias corpo-
rales concretas. Por lo que respecta al triángulo, «[i]magen geométrica del 
ternario, equivale en el simbolismo de los números al tres», mientras que la 
esfera designa, entre otras cosas no menos interesantes, «los atributos de 
homogeneidad y unicidad» (Cirlot 1992 448, 189). Si nos preguntáramos, en-
tonces, qué experiencias estarían en la base de la abstracción del triángulo y 
de la esfera o, mejor aún, desde qué centros mnemónicos estarían enviándose 
las señales para llevar tales experiencias al reino puro de la representación 
geométrica, y tuviésemos que buscar además las respuestas en el marco que 
la arqueonomía aspira a delimitar, lo más conveniente sería centrarse en 
aquellas adquisiciones evolutivas que hicieron del ser humano un zoon poli-
tikón, supuesto que el triángulo y la esfera son figuras que apuntan a aspectos 
más complejos que los que la vertical simboliza.

Si la postura erguida y la locomoción bípeda constituyen las adap-
taciones biológicas sobre las que se erige un mundo física y simbólicamen-



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 107

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

te polarizado entre un arriba y un abajo, ¿qué rasgos filogenéticos estarían 
sedimentados en estas otras imágenes? De una posible encuesta resultaría 
factible concluir que una experiencia originaria del número tres está liga-
da a la procreación: de la unión de la hembra con el macho surge un tercer 
miembro: el hijo, cuya presencia quizás dio una imagen vaga de que el núcleo 
elemental de las relaciones de parentesco es un proceso de triangulación. En 
la fuente de este proceso estaría la mujer, en cuyo cuerpo, concretamente en 
el pubis, se hallaría cifrado el triángulo como una figura idónea para repre-
sentar lazos de sangre o vínculos de naturaleza social. Prueba de ello es que, 
en el arte parietal paleolítico, los signos triangulares por lo general sirven 
para representar valores femeninos que, en cuevas como las de Bernifal u 
Ollins (Francia), aparecen varias veces junto a mamuts, induciendo así la 
sospecha de que entre los factores había todo menos una asociación fortuita.

Cuál es, sin embargo, el significado exacto de tales imágenes es una 
cuestión que permanecerá para siempre envuelta en un misterio, pero «[s]
i los pintores y grabadores paleolíticos quisieron expresar algo decorando 
las paredes de las cuevas, las frecuencias observadas deben hacerlo surgir» 
(Leroi-Gourhan 1958 515). A partir de esta premisa, prehistoriadores y es-
pecialistas en arte rupestre podrán hacer sus propias conjeturas, mientras 
que la arqueonomía llamará la atención sobre cómo, en la supresión de lo 
orgánico en él mediante su asimilación a lo puramente lineal y sujeto a le-
yes formales, el pubis da lugar a un esquema que sirve para expresar un 
significado imposible de reconstruir, pero que estaría sin duda cifrado por 
la vecindad de ese signo con el mamut. Lo importante, en ese sentido, es 
la elaboración de una imagen que asegure la comprensión de una afinidad 
entre el órgano y el proboscídeo que eleva la vivencia a un nivel que ya no es 
el de la fugaz inmediatez, sino el de la memoria; en otros términos: se trata 
de exportar las impresiones al orden supraempírico de las imagines agentes, 
en cuyos trascendentes contornos se halla codificada la percepción clara y 
distinta de determinado mensaje o culto que, si nos dejamos mecer por la 
mullida trama del imaginario colectivo, sugiere una empatía hacia el papel 
de la mujer en cosmovisiones antiguas.

Algo así he intentado demostrar cuando afirmaba que la physis ofrece 
«un paradigma de cómo en la verticalidad el espíritu encuentra una pauta 
para simbolizar, entre otras cosas, que el drama y las tensiones de la vida 
humana se dirimen entre el cielo y la tierra» (Sanz 275). Ahora, nos encon-



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 108

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

tramos ante la parte inferior del vientre femenino, cuyo trayecto evolutivo 
desembocó en una arquitectura ósea y muscular que, según la paleontología, 
guarda más de un secreto en torno al comportamiento posicional y locomo-
tor de nuestra especie (Abel y Macho 2011), sin mencionar que es hacia allí 
adonde la imaginación se siente atraída cuando quiere elaborar un mapa de 
retorno al origen, supuesto que, desde las brumas del pasado más remoto, el 
misterio de la vida es inseparable del órgano donde gestación y nacimiento 
se llevan a cabo (cf. Cirlot 1970 42). Como una región intrigante, como una 
zona que, a diferencia de otros mamíferos, en el ser humano no retrocede 
junto al cóccix ni llega a agazaparse bajo las grupas, y cuya sencillez exterior 
contrasta, pues, con su misteriosa y cuasi mágica interioridad, en medio de 
las demás porciones y extremidades, así el pubis destaca del conjunto ana-
tómico para ofrecer un esquema cuyo potencial simbólico, sin afirmar que se 
trata de un inequívoco reflejo, quizás no resultaría tan grande si no portara 
la huella de su base biológica, especialmente cuando se trata de simbolizar 
actitudes de reverencia hacia la vida.

Sin embargo, la cosa no es tan simple: no estamos sugiriendo que de la 
pelvis se abstrajo el triángulo. Se trata de indagar en qué medida las relacio-
nes entre memoria e imaginación discurren al filo de una metamorfosis de las 
líneas corporales cuyas consecuencias simbólicas, a lo mejor, son bastante 
aleatorias; pero, comoquiera que sea, ya en el ejercicio de volver memorable 
algún aspecto de la vida bajo patrones lineales o figuras geométricas se acusa 
un claro indicio de que la «estructura interna de sentido» por la que se rige 
la vida humana, esa sobre la que Husserl cimentó su proyecto y en la que el 
cuerpo cumple una función eminente, resulta accesible bajo el prisma de una 
geométrica de las vivencias. Esto explicaría por qué la arqueonomía articula 
la paleontología humana y la antropología del imaginario sobre la base de 
una fenomenología del cuerpo. De suerte que, si le interesan los símbolos, no 
es porque quiera desentrañar sus significados conforme a un determinismo 
orgánico, sino porque en ellos atisba el rastro de un influjo corpóreo en el 
troquelado vectorial de nuestras vivencias y, en consecuencia, porque detecta 
ahí argumentos a favor de que aquella estructura interna de sentido no sólo 
es «esencialmente universal», sino que además «yace […] en todo presente 
histórico pasado o futuro en cuanto tal» (Husserl 1954 380). Prueba de ello 
sería que, ya desde la Prehistoria, el triángulo, de la misma manera que la 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 109

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

verticalidad, orienta al pensamiento en la comprensión de ciertos fenóme-
nos que, de otro modo, obligarían a dar rodeos que se antojan innecesarios 
teniendo en la memoria las imágenes sobre las que se apoyan acciones como 
«enderezar» o «triangular». Para la arqueonomía, por lo que hace a las vi-
vencias, líneas y figuras geométricas no tienen otro propósito que captar 
clara y distintamente atmósferas de interacción corporal que, debido a sus 
resonancias psicoafectivas, inducen una simbolización del espacio vivido. 

Si el triángulo plantea, pues, al observador un desarrollo combinado 
de los temas de la forma y del origen, introduciéndolo a su vez en un asom-
bro y en una atención inspiradora de certezas y analogías —teorías in statu 
nasciendi—, ¿de qué nos habla, por su parte, la esfera? ¿A qué experiencias 
podríamos retrotraer el recuerdo y la simbología de las formas esferoides y 
circulares? Aunque no sea posible establecer entre el triángulo y la empatía 
una afinidad arcana, el hecho de que el primero aparezca reiteradamente 
como símbolo femenino junto a la representación de determinados animales 
nos llevó a entrever que para la comprensión de aspectos importantes de la 
vida el enfoque geométrico resultó idóneo. ¿Cómo podemos hilvanar sobre 
la esfera una reflexión análoga?

Lo más cercano a esta figura en el cuerpo es la cabeza: sede del rostro y 
zona privilegiada de expresividad gestual y de reconocimiento interpersonal. 
Pero si nos limitáramos a ella, quizás no llegaríamos muy lejos, toda vez que 
entre las muestras de arte paleolítico las figuraciones humanas son minori-
tarias en comparación con las de animales y otros signos. No obstante, la re-
lativa abundancia de trazos curvilíneos y ovoides, protoformas del círculo, se 
remonta al Auriñaciense, periodo comprendido entre 40.000 y 28.000 años 
antes de nuestra era y que corresponde al «estilo I» en la clasificación del 
arte prehistórico según su estadio de evolución (Leroi-Gourhan 1966), y tal 
vez constituya un indicio para suponer que, desde entonces, ciertos aspectos 
del mundo sólo resultaron inteligibles en virtud de formas esferoides. Sin que 
podamos tampoco saber a ciencia cierta de qué aspectos se trataba, y aun si 
se la ejecución pictográfica se llevó a cabo bajo el impulso de una emoción 
inconsciente, estos datos sugieren asimismo cómo a las formas visibles del 
mundo se superpusieron otras de un orden que, si bien era invisible a los ojos 
del cuerpo, sólo pudo ser representado mediante dichos trazos, lo cuales, 
cabe añadir, recuerdan más a los dibujos analíticos de Kandinsky e incluso a 
algunos trabajos de Paul Klee que a garabatos fortuitos e inintencionados. Y 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 110

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

aunque existe ya una gran línea de producción teórica respecto a los parale-
lismos entre el arte moderno y el arcaico —de la que consideraría pioneros a 
Worringer (1908), Read (1955) o a Cirlot (1970)—, querría llamar la atención 
sobre un yacimiento (figuras 2 y 3) cuya disposición también se presta a su 
modo a una interpretación arqueonómica de la esfera:

Descubierto en 1928 y situado en Molodova (Ucrania), el yacimiento 
consta de varias capas arqueológicas, de las cuales destaca el estrato 4, no 
sólo por la cantidad de material lítico y óseo excavado, sino por una acumu-
lación circular de huesos de mamuts cuyo estudio ha sugerido y confirmado 
recientemente su origen antrópico (neandertal) y su carácter arquitectónico 
(Demay, Péan y Patou-Mathis 2012). Además de una evidencia fósil de que 
la corriente paleontológica del cuerpo humano está, por así decirlo, predes-
tinada a prolongarse hasta desembocar en el mundo de los símbolos, ¿qué 
otra cosa es capaz de observar la arqueonomía en este descubrimiento mus-
teriense? Que el círculo es, en efecto, una forma arcaica y universal en que 
la voluntad y el espíritu grupal refleja sus ritmos y tendencias ordenadoras. 
¿O sobre qué esquema, si no, se apoya nuestra comprensión de expresiones 
donde palabras como «circunscribir» —o, mejor aún, como «circunstancia», 

Figura 2.

Fuente: (Demay et al. 215).

Figura 3.

Fuente: (Leroi-Gourhan 1965 141).



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 111

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

cuya acepción filosófica remite, entre otras cosas, a la dimensión social— 
son determinantes?

Pero el círculo, se dirá, es apenas una figura bidimensional. ¿No es-
tábamos acaso tras las huellas de la esfera? Es aquí donde el recurso a la 
fenomenología se torna todavía más patente, pues al interrogarnos por la 
forma en que las vivencias se despliegan, una de las imágenes que mejor 
resiste al implacable flujo de la reducción y que, por ende, da coherencia a las 
descripciones, es, de hecho, la de la esfera. ¿Cómo no pensar, por ejemplo, 
en figuras del espectro esferoidal cuando, en uno de los más abisales mo-
mentos de su descenso al originario subsuelo de la geometría, Husserl afirma 
que «la humanidad es para cada ser humano […] una comunidad del po-
der-expresarse en una reciprocidad que por lo regular es plenamente com-
prensible, y donde cada cual puede también hablar acerca de lo que acaece 
en el mundo circundante [Umwelt]» (Husserl 1954 369)? Aparte de lo que 
el prefijo Um- induce en el entendimiento del vocablo alemán, advertimos 
una intención de captar el sentimiento de estar envuelto, englobado por una 
realidad cuyo centro coincide con el lugar donde el sujeto está corporalmente 
situado, mientras su circunferencia se dilata o se contrae según dónde se 
pose el foco de la intencionalidad. Por consiguiente, si el círculo constituye 
una forma en que el sentimiento de la vida y del mundo encuentra su fórmula 
figurativa, el yacimiento representa un indicio de lo que, a nivel fáctico, aún 
hoy cabe experimentar, pues de la misma manera en que nosotros vivimos 
y nos organizamos en esferas familiares, sociales y laborales, etc., aquellas 
poblaciones prehistóricas han dejado pruebas de cómo en la imaginación de 
los menesteres humanos late la memoria de una figura que, por otra parte, ha 
jalonado la historia universal del simbolismo, lo mismo inspirando ontolo-
gías y teorías cosmológicas que engendrando imagines agentes tan poderosas 
como el famosísimo «hombre de Vitrubio». 

Ahora bien, qué papel desempeña la afectividad en el establecimiento 
de tales figuras en el imaginario es una cuestión que, habiéndola planteado 
como clave para apreciar más de cerca cómo las complejidades de los gestos, 
de las actitudes y de la intencionalidad se reducen a una estructura formal 
simple y dinámica, estimamos posible responder si enlazamos estos nódu-
los temáticos con sus bases evolutivas. Y el camino más rápido para llegar a 
discernir el substrato corporal sobre el que se erige consiste en volver sobre 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 112

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

el rostro, presuponiendo que, de todas las partes del cuerpo, es en él donde 
se manifiesta de manera eminente la empatía.

La observación que, en ese sentido, conviene hacer es que la evolu-
ción de la fisonomía humana no se explica sin la concomitante aparición de 
afectos como la empatía. Tal es el resultado de un estudio que, al rastrear 
las transformaciones evolutivas del rostro desde los primeros homínidos 
africanos hasta los humanos modernos, y sin obviar factores medioambien-
tales y alimenticios, concluyó que, gracias a las interacciones sociales y a la 
necesidad de entablar y mantener relaciones afectivas con otras personas, 
«el rostro se volvió más grácil, adquiriendo potencialmente la capacidad de 
generar expresiones faciales más diversas que probablemente mejoraron la 
comunicación no verbal» (Lacruz, et al. 734). Un dato que a la investiga-
ción arqueonómica no se le ocurriría soslayar, habida cuenta de que, si in-
terrogáramos por los gestos y las formas más generalizadas o, por así decir, 
arquetípicas en que los seres humanos se muestran empáticos entre sí, no 
tardaría en comprobar que a la mente vienen imágenes como la de un corro 
u otras por el estilo. Así, la posibilidad de que la empatía haya sido uno de 
los afectos impulsores del trazado de aquel círculo musteriense deja de ser 
mera especulación cuando, luego de clasificar las herramientas líticas y de 
analizar su distribución junto a la de los demás vestigios, la paleoantropo-
logía imagina las escenas que ahí tuvieron lugar, tendiendo a representar 
personas que, alrededor de una fogata y en un juego de miradas, expresan 
su esprit de corps mediante el reconocimiento y familiaridad facial, no menos 
que a través de la realización de tareas comunes. Los restos simbolizan así 
una esfera al interior de la cual un grupo de personas, empatizando entre sí, 
sacaba adelante sus rutinas.

Estas consideraciones nos permiten columbrar que, si las personas 
saben inmediata y regularmente mostrarse empáticas, eligiendo los gestos 
que al afecto conviene, es porque se organizan en ciertos centros psicofísicos 
las impresiones que, desde un acervo de memorias comunes a la especie, le 
son enviadas a fin de modular la vivencia. Tan característica de nuestra es-
pecie es la necesidad de mirarnos a la cara como la de satisfacer el deseo de 
escrutar en el rostro la interioridad de los demás. Y esto sólo ha sido posible 
una vez que los músculos faciales evolucionaron para hacer de la intercomu-
nicación una estrategia de supervivencia. Que la expresividad facial requie-
ra de ciertas condiciones espaciales no es ninguna bagatela si subrayamos 
que es precisamente en acondicionamientos como el de Molodova donde la 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 113

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

arqueonomía encuentra la evidencia material de que, como el triángulo, la 
esfera es una figura que integra la geometría de las vivencias propiciando al 
mismo tiempo determinados procesos de memoria y simbolización de la em-
patía como mecanismo eminente de interacción social. Como competencias 
genéticas, inherentes a los agrupamientos humanos, idealmente aislables 
pero inseparables de los impulsos organizacionales efectivos, el triángulo 
y la esfera podrían integrase a un plan de trabajo orientado a formalizar en 
términos geométricos las relaciones entre cuerpo, imaginación y memoria 
de cara a sondar la base orgánica de ciertos símbolos.

4 · Retos y prospectiva 
(a manera de conclusión)

Si el criterio de la arqueonomía consiste en «establecer entre el cuerpo, la 
imaginación y la memoria líneas y figuras de alcance filosófico-cultural» 
(Sanz 276), el triángulo y la esfera, más que tropos, constituyen indicadores 
formales que permitirían dotar a la expresión «geometría de las vivencias» 
de un contenido objetivo cuyo potencial simbólico, por otra parte, ha sido 
aprovechado desde la Prehistoria.

Con todo, un esquematismo geométrico se antoja insuficiente a la hora 
de sistematizar las correspondencias entre cuerpo y simbología. Al pensar en 
el número de figuras que servirían para estimar el alcance simbólico de fenó-
menos orgánicos, la arqueonomía se vería forzada a limitar sus resultados; ni 
que decir tiene que tanto la búsqueda de pruebas arqueológicas como la de-
ducción evolutiva se tornarían cada vez más arduas si se empeñase en llevar 
las premisas hasta sus últimas consecuencias, contemplando la idoneidad de 
modelos topológicos. Además, no podría demostrar satisfactoriamente sus 
hipótesis sin incluir otros factores que, como la afectividad, contribuyen a 
elucidar la propensión humana a destilar de los hechos y vivencias principios 
formales de comprensión.

No obstante, son precisamente las dificultades las que presagian el 
porvenir del proyecto. Reconocer las deudas que parece contraer con la mne-
motecnia, por ejemplo, abriría a la arqueonomía a debatir con Aby Warburg 
y su «ciencia sin nombre» [namenlose Wissenschaft] —un debate del que, sin 
duda, se beneficiaría mucho más de lo que, de primeras, uno llegase a pensar, 
tanto más cuanto en Warburg hay esbozadas unas líneas de reflexión útiles 



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 114

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

para superar los retos que la arqueonomía misma promueve, especialmente 
por lo que respecta al precipitado simbólico de la disolución del cuerpo, la 
imaginación y la memoria.

5 · Bibliografía

Abel, Richard y Macho, Gabriele. «Ontogenetic Changes in the Internal and 
External Morphology of the Ilium in Modern Humans», Journal of 
Anatomy 218 (3) (2011): 324-335. 

Bonmatí, Alejandro; Gómez-Olivencia, Asier; Arsuaga, Juan Luis et al. «Mi-
ddle Pleistocene Lower Back and Pelvis from an Aged Human Indivi-
dual from the Sima de los Huesos Site, Spain», pnas, 07 (43) (2010): 
18386-18391; https://doi.org/10.1073/pnas.1012131107

Cirlot, Juan Eduardo. El espíritu abstracto. Desde la Prehistoria a la Edad Media. 
Barcelona: Labor, 1970.

—. Diccionario de símbolos. Barcelona: Labor, 1992.
Demay, Laëtitia; Péan, Stéphane y Patou-Mathis, Marylène. «Mammoths 

Used as Food and Building Resources by Neanderthals: Zooarchaeo-
logical Study Applied to Layer 4, Molodova I (Ukraine)», Quaternary 
International, 276-277 (2012): 212-226. https://www.persee.fr/doc/
bspf_0249-7638_1958_num_55_9_3692

Husserl, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenolo-
gischen Philosophie I: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenolo-
gie, Den Haag: Nijhoff, 1950a.

—. Die Idee der Phänomenologie: Fünf Vorlesungen, Den Haag: Nijhoff, 1950b.
—. „Beilage III, zu §9a“, in Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie, Den Haag: Nijhoff, 365-386, 1954.
—. Husserliana XXV: Aufsätze und Vorträge (1911-1921), Dordrecht – Boston 

– Lancaster: Nijhoff, 3-62, 1987.
Kandinsky, Wassily. „Tanzkurven: Zu den Tänzen der Palucca“. Das Kunst-

blatt, 10 (3) (1926): 117-121.
Kant, Immanuel. Crítica de la razón pura, edición bilingüe, estudio preliminar 

y notas de Mario Caimi, México: fce-uam-unam, 2009.



MARCO SANZ
EL TRIÁNGULO Y LA ESFERA
APORTES A LA FUNDAMENTACIÓN DE LA ARQUEONOMÍA 115

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 94-115 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.05

Lacruz, Rodrigo; Stringer, Chris; Kimbel, William  et al. «The Evolutionary 
History of the Human Face». Nature, Ecology & Evolution, 3 (5) (2019): 
726–736; https://doi.org/10.1038/s41559-019-0865-7

Leroi-Gourhan, André. «Repartition et agropement des animaux dans l’art 
parietal paléolithique». Bulletin de la Société préhistorique française, 55 
(9) (1958): 515-528.

—. Le geste et la parole II. La mémoire et les rythmes, Paris: Albin Michel, 1965.
—. «Chronologie de l’art paléolithique», Atti del 6e congresso internationale 

delle scienze preistoriche e protostoriche, Rome: Éd. de Luca, 1966. 341-
345.

Merleau-Ponty, Maurice. Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard, 
1976.

Platón. Diálogos, t. iv: República, trad. Conrado Eggers Lan, Madrid: Gredos, 
1986.

Read, Herbert. Icon and Idea: The Function of Art in the Development of Human 
Consciousness, Cambridge MA: Harvard University Press, 1955.

Sanz, Marco. «Fenomenología como arqueonomía», Investigaciones fe-
nomenológicas, 20 (2023): 257-278; https://doi.org/10.5944/
rif.20.2023.37887

Yates, Frances. Selected Works, vol. III: The Art of Memory, New York: Routle-
dge, 1999.

Worringer, Wilhelm. Abstraktion und Einfühlung, Munich: R. Piper & Co. 
Verlag, 1908.



116

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN

Rodrigo Moro1 

Marcelo Auday2

Universidad Nacional del Sur, Argentina
Recibido 9 diciembre 2024 • Aceptado 30 mayo 2025

1. rodrigo.moro.daguerre@gmail.com

2. marceloauday@gmail.com

Resumen

El fenómeno de bloqueo mental por 

presión ha sido ampliamente estudiado 

en psicología del deporte. En cuanto a su 

explicación, el enfoque más preeminente 

es el del foco del atleta en su propia persona. 

La evidencia de tipo experimental parece 

apoyar dicho enfoque. Sin embargo, Wayne 

Christensen y colaboradores presentan 

una crítica metodológica detallada sobre 

dicha evidencia. Por su parte, Rob Gray 

ofrece una respuesta minuciosa a las 

objeciones presentadas. Este estudio tiene 

como objetivo evaluar los argumentos 

y evidencia empírica involucrados. Se 

concluye que, si bien las objeciones no 

son destructivas, permiten señalar los 

puntos de la literatura que es necesario 

desarrollar.

Palabras clave:  Situación de presión; 

Bloqueo mental; Foco centrado en la pro-

pia persona; Objeciones metodológicas; 

Evidencia experimental.

Abstract

The phenomenon of choking under pres-

sure has been widely studied in sports 

psychology. Regarding its explanation, 

the most prominent approach is the 

athlete's self-focus model. Experimental 

evidence seems to support this approach. 

However, Wayne Christensen and collab-

orators provide a detailed methodologi-

cal critique of such evidence. In turn, Rob 

Gray offers a thorough response to the 

objections raised. Our aim is to evaluate 

the arguments and empirical evidence 

involved. We conclude that, although 

the objections are not destructive, they 

highlight the aspects of the literature 

that need further development.

Keywords: Pressure situation; Choking; 

Self-focus; Methodological objections; 

Experimental evidence.

El debate sobre el modelo 
de self-focus como 
explicación del fenómeno de 
bloqueo mental por presión.

The Debate on the Self-focus Model as 

an Explanation for the Phenomenon of 

Choking Under Pressure



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

117

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

1 • Introducción

Para abordar el fenómeno de bloqueo mental por presión o choking under 
pressure (de aquí en adelante, choking) conviene comenzar con un ejemplo. 
Es la final femenina de Wimbledon de 1993. Las rivales son Jana Novotna, una 
joven jugadora checa en su primera final de torneos Gran Slam (los torneos 
más importantes del circuito) contra Steffi Graff, una de las leyendas vivien-
tes del tenis femenino. Jana comienza jugando de manera excelente: pierde el 
primer set pero fuerza al tie-break (6-7) y gana el segundo set (6-4). En el 3er 
set está arriba 4-1, y tiene el saque. Y es justo ahí donde colapsa. Comienza a 
cometer dobles faltas, deja las voleas en la red, los remates se le van afuera. 
Literalmente, juega como una principiante. Pierde 5 games seguidos y así, 
pierde el partido. Al finalizar, se larga a llorar desconsoladamente…  

El fenómeno de choking alude, así, al fenómeno de colapso mental por 
el que un atleta se desempeña muy por debajo de su nivel habitual debido a 
la situación de presión en la que ejecuta sus habilidades. Aunque nadie en el 
área de psicología del deporte duda de la realidad del fenómeno, la cuestión 
problemática radica en su explicación. En otras palabras, no hay consenso 
sobre por qué ocurre el fenómeno, es decir, sobre cuál o cuáles son los me-
canismos subyacentes que hacen que la presión produzca esa reducción en 
la calidad del desempeño. Sobre este punto, hay dos posturas generales ri-
vales (aunque cada una es presentada con diferentes modelos por diferentes 
autores). Por un lado, están quienes defienden que el fenómeno se produce 
básicamente por distracción: la situación de presión cargaría la memoria de 
trabajo con preocupaciones, emociones negativas, etc. y eso impediría que 
el atleta capte información relevante de su entorno para ejecutar sus habili-
dades (Wine 1971). Por otro lado, están quienes defienden que el fenómeno 
se produce básicamente por el foco del atleta en su propia persona (self-focus) 
(Baumeister 1984). Más precisamente, la situación de presión llevaría al in-
dividuo a centrarse en sí mismo y esto lo llevaría a tratar de monitorear y/o 
controlar de manera consciente la ejecución de habilidades. El problema es 
que, cuando se llega a cierto nivel de pericia, la ejecución de habilidades se 
realiza de manera automática (sin control consciente) y cuando se intenta 
controlarlas de manera consciente, se produce una disrupción de las mismas 
(Anderson y Lebiere 1998; Dreyfus y Dreyfus 1986; Fitts y Posner 1967).



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

118

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

¿Qué hay de la evidencia empírica? La evidencia empírica parece estar di-
vidida, pero no de cualquier forma, sino dividida por tipo de investigación. Por un 
lado, las investigaciones que brindan evidencia de tipo cualitativa (generalmente 
basadas en entrevistas y encuestas) parecen favorecer el enfoque de distracción 
(Gucciardi et al. 2010; Hill y Shaw 2013; Oudejans et al. 2011). Por otra parte, 
la evidencia de tipo experimental parece favorecer el enfoque de self-focus 
(véase un review en Beilock y Gray 2007). Sin embargo, dado que el centro 
del debate es sobre un mecanismo causal, la investigación de tipo experimen-
tal parece especialmente adecuada. En consecuencia, el presente estudio se 
enfocará en la evidencia experimental, dejando el análisis de la evidencia 
cualitativa para un trabajo posterior.

En este contexto, la evidencia experimental del área ha recibido va-
rias críticas (Christensen et al. 2015; Mesagno y Hill 2013; Montero 2016), 
pero son Christensen y colaboradores (2015) quienes realizan el ataque más 
punzante y detallado. Más específicamente, critican los siguientes cuatro 
puntos. Primero, los estudios experimentales no comparan el enfoque de 
self-focus con las versiones más desarrolladas y contemporáneas del enfoque 
de distracción. Segundo, los estudios experimentales no proveen evidencia 
de un nexo causal clave para apoyar el enfoque de self-focus. Tercero, se han 
registrado resultados inconsistentes. Y cuarto, los estudios experimentales 
del área carecen de validez ecológica, por lo que son poco confiables para 
hacer estimaciones del fenómeno de choking en situaciones de campo (i.e., 
competencias deportivas reales). En oposición, Gray (2020) ofrece la res-
puesta más detallada a las objeciones presentadas. El objetivo de este trabajo 
es ofrecer un análisis de los argumentos y evidencia empíricas ofrecidas por 
cada parte para evaluar qué posición se encuentra mejor respaldada.

La estructura del trabajo es como sigue. La siguiente sección ofrece 
un resumen de los resultados experimentales centrales para el debate. En las 
secciones posteriores, se evaluará cada una de las cuatro críticas formuladas 
por Christensen y colaboradores, así como la respuesta correspondiente de 
Gray. Finalmente, se presentará una sección de conclusiones.

2 · Resumen de los resultados 
experimentales centrales al debate

Conviene comenzar describiendo la manera típica con la que se lleva a cabo 
la investigación experimental en el área. Básicamente, se suele convocar a 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

119

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

participantes con diversos grados de pericia en cierto deporte a un labora-
torio dentro de una universidad para realizar tareas que requieren el uso de 
habilidades deportivas: tiros cortos de precisión en golf (putting), bateos de 
beisbol, recorrer una pista zigzagueando conos con una pelota en los pies, 
etc. Típicamente (aunque no siempre) los experimentos tienen dos partes, 
la primera donde se evalúan la ejecución de habilidades sin presión y una 
segunda parte donde se debe realizar la misma tarea pero se agrega cierta 
presión. Por ejemplo, se les dice a los participantes que se les pagará un 
adicional si mejoran su desempeño, o se los filma, o se agrega público o se 
les dice que van a ser evaluados por expertos o varios de esos elementos 
combinados. El resultado típico es que el desempeño promedio disminuye 
significativamente en la situación con presión (Beilock y Gray 2007). Aquí es 
menester detenernos y hacer una aclaración importante sobre la definición 
del concepto de choking. En la literatura experimental se lo ha entendido jus-
tamente de esa manera, a saber, como un empeoramiento estadísticamente 
significativo en el desempeño debido a la presión. Sin embargo, algunos in-
vestigadores han objetado que esta definición no capta el aspecto subjetivo 
de colapso mental presente en los casos paradigmáticos de choking y que, 
conductualmente hablando, el atleta profesional parece volver a jugar como 
novato o principiante (Mesagno y Hill 2013)1. Si bien esta objeción resulta 
atendible, por razones prácticas se adoptará la definición empleada con re-
gularidad en la literatura experimental. 

Ahora bien, para entender la discusión sobre la evidencia empírica 
relativa al modelo de self-focus, es necesario especificar los detalles de di-
cho modelo, el cual puede resumirse como un mecanismo con los siguientes 
pasos:

1 De hecho, Mesagno y Hill (2013) proponen una definición operacional alternativa, a 

saber, “una disminución aguda y considerable en la ejecución de habilidades y el rendi-

miento cuando los estándares propios del atleta son normalmente alcanzables, lo cual 

es resultado de un aumento en la ansiedad percibida en una situación de presión” (tra-

ducción propia). En particular, los atletas a menudo describen una sensación cualitativa 

de pérdida de control que no es completamente capturada por mediciones cuantitativas 

típicas de la literatura. Así, sería interesante incorporar, en futuras investigaciones, 

enfoques fenomenológicos o cualitativos que enriquezcan el análisis y proporcionen 

una visión más integral del fenómeno.



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

120

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

P1: La situación de presión provoca que la atención del deportista se 
centre en sí mismo (self-focus).
P2: La atención en sí mismo lleva al deportista a intentar monitorear 
de manera consciente la ejecución de habilidades.
P3:  Monitorear conscientemente habilidades deportivas (ya automa-
tizadas) lleva a un empeoramiento del desempeño.

Una de las consecuencias del modelo propuesto sale por la aplicación 
de un silogismo hipotético de P1 y P2 (o, alternativamente, por un argumento 
de transitividad), a saber, que la situación de presión va a llevar al deportista 
al intento de monitorear de manera consciente sus habilidades. Esta es la 
predicción que justamente testea el estudio de Gray (2004).

En este estudio se trabaja sobre la habilidad de bateo con un simula-
dor. Básicamente, los participantes ven en la pantalla cómo la bola se acerca 
y deben realizar el swing de bateo con un bate estándar. El simulador per-
mite detectar la calidad del bateo. El uso de este simulador está validado por 
un análisis que muestra una correlación positiva entre el desempeño de los 
participantes en el simulador y sus promedios de bateo en competencias 
reales. Ahora bien, para determinar el grado en el que el participante está 
concentrado en la ejecución, se le exige la siguiente tarea adicional: mien-
tras está realizando el swing, el participante escucha un sonido y debe decir 
en voz alta la dirección en la que va el bate en ese momento (hacia arriba/
hacia abajo, up/down). Por supuesto, estos juicios pueden ser correctos o 
incorrectos, aunque no se le da ningún feedback al participante sobre este 
aspecto. El resultado hallado es que en la condición de presión suceden dos 
cosas: por un lado, el desempeño empeora pero, por otro lado, los juicios 
relativos a la ejecución mejoran. 

Así, prima facie, el link entre la presión y el foco en el monitoreo cons-
ciente de habilidades parecería bien respaldado (asumiendo que aceptamos 
el método utilizado por Rob Gray para medir foco en la ejecución, lo cual 
discutiremos más adelante).

Otro de los resultados clave para el enfoque de self-focus es que cuando 
los participantes se enfocan en la ejecución de una habilidad, aún en una 
condición sin presión, tienden a empeorar su desempeño (P3). Por ejemplo, 
Beilock et al. (2004) testearon el desempeño de 18 jugadores de golf experi-



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

121

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

mentados en una tarea de golpes de precisión (putting). En la condición de-
nominada “foco en habilidad” los participantes recibieron la orden de moni-
torear su swing, intentando mantener la cabeza del palo derecha al momento 
del golpe y en su continuación (lo cual se acepta como una característica de 
tiro exitoso). Para asegurarse que dicho foco estuviera realmente presente, 
los participantes debían decir la palabra “straight” (derecho) al momento del 
contacto con la bola. En la condición control debían realizar la serie de tiros 
sin ninguna instrucción adicional. El resultado fue que en la condición de 
foco en habilidad los participantes de desempeñaron significativamente peor 
que en la condición control. El mismo fenómeno ha sido registrado utilizado 
una gran variedad de metodologías (Wulf, 2013).

Por último, se examinará la evidencia que permite establecer una 
comparación con el modelo competidor, es decir, el modelo basado en dis-
tracción. Una de las consecuencias del enfoque de self-focus es que, cuando 
la habilidad en cuestión esté ya automatizada, el atleta puede tener su cons-
ciencia focalizada en otra actividad y aún así ejecutar su habilidad deportiva 
de manera eficaz. Esta predicción contrasta con el enfoque de distracción 
que predice el resultado opuesto (aunque veremos en la próxima sección que 
esto puede ser puesto en duda). Los primeros en mostrar este efecto fueron 
Lewis and Linder (1997). Allí, los participantes en el grupo experimental 
eran obligados a contar en voz alta hacia atrás de 2 en 2 desde 101 para abajo 
mientras realizaban tiros de precisión de golf (putting), en tanto que los del 
grupo control ejecutaron la misma tarea sin realizar ninguna tarea adicional. 
El resultado fue que, en la condición con presión, el grupo experimental se 
desempeñó significativamente mejor que el grupo control (véase también 
Beilock et al. 2006; Mesagno et al. 2009).

3 · Primera crítica: sobre la falta 
de comparación con las versiones más 

desarrolladas y contemporáneas del 
enfoque de distracción

El primer punto de crítica de Christensen et al. (2015) tiene que ver con el 
último punto señalado en la sección anterior. En contra del modelo de dis-



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

122

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

tracción, los participantes en situación de presión parecen mejorar su des-
empeño cuando simultáneamente deben realizar una actividad distractoria. 
Christensen et al. (2015) simplemente señalan que el resultado mencionado 
va en contra de versiones básicas del enfoque de distracción, pero que hay 
modelos más sofisticados como la Processing Efficency Theory de Eyseck y 
Calvo (1992) y la Attentional Control Theory de Eysenck et al. (2007) que tienen 
recursos para explicar el resultado anómalo y dichos modelos no han sido 
propiamente testeados. Un punto de discrepancia clave es que ambos mode-
los tratan de estímulos distractorios con fuerte carga emocional, los cuales 
están claramente ausentes en los estudios experimentales mencionados.

¿Qué dice Gray (2020) de esta crítica? Básicamente, reconoce que es 
una crítica adecuada (incluso menciona evidencia empírica en su favor) y 
señala que la investigación futura debe tener en cuenta estas versiones más 
desarrolladas del enfoque de distracción y, particularmente, utilizar estímu-
los distractorios más realistas.

Así, en este punto, hay un claro acuerdo. La evidencia experimental 
para evaluar el enfoque de distracción es inadecuada e insuficiente. Por lo 
tanto, queda marcado como un punto pendiente de investigación a desa-
rrollar. 

4 · Segunda crítica: sobre la falta de 
evidencia causal

4 · 1 · La crítica de Christensen et al. (2015)

Christensen et al. (2015) argumentan que, si bien el link causal entre en-
focarse en la ejecución y el empeoramiento del desempeño (P3) está bien 
respaldado empíricamente (Moro y Auday 2024), los dos primeros links no 
lo están. Más específicamente, critican el respaldo de la consecuencia inme-
diata los dos primeros links causales que sale por transitiva, es decir, el link 
entre la situación de presión y el monitoreo de la propia ejecución. Hablando 
del estudio de Gray (2004) comentado en la sección 3 dice: 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

123

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

This experiment nevertheless doesn’t provide a strong, 
direct test for [P1 y P2] because it doesn’t show causation, 
only correlation. Moreover, there are reasons why increased 
attention to execution might occur under pressure even when 
it isn’t the primary cause of impairment. It might, for example, 
occur as a secondary effect of the performance impairment. In 
other words, the performance of the participants deteriorated 
under pressure, and this caused an increase in attention to 
execution. (Christensen et al. 269)

Así, el punto básico que señalan es que, aún aceptando el resultado, 
podría suceder que el monitoreo no sea consecuencia directa de la presión, 
sino que la presión provocaría el empeoramiento en el desempeño y este em-
peoramiento provocaría, a su vez, el foco en la ejecución. Así, si bien habría 
una relación de causa-efecto entre la presión y el monitoreo consciente de 
la ejecución, ésta sería indirecta y el principal link a explicar entre la presión 
y el empeoramiento en el desempeño quedaría, justamente, sin explicar. El 
foco consciente pasaría a ser una consecuencia más de la presión, pero no el 
link que une la presión con el empeoramiento.

4 · 2 · La respuesta de Gray (2020)

La respuesta de Gray (2020) es muy interesante. Por un lado, no sólo 
reconoce que la duda planteada por Christensen et al. (2015) es razonable 
sino que uno de sus trabajos, Gray y Allsop (2013), provee evidencia concreta 
de que las fallas en el desempeño pueden provocar que el atleta se enfoque 
en monitorear conscientemente sus ejecuciones. Sin embargo, también 
argumenta que ese mismo estudio y otro relacionado (que a continuación 
comentaremos) muestran evidencia del link entre la presión y el monitoreo 
de la ejecución sin la mediación de fallas en la ejecución. Veamos esto en 
detalle y evaluemos si la respuesta de Gray (2020) resulta satisfactoria.

Gray y Allsop (2013) utilizan una metodología similar a la de Gray 
(2004) pero estudian cómo las rachas de desempeño (positivas, neutras y 
negativas) influyen en el desempeño. En el experimento es importante una 
fase preparatoria inicial, denominada “de ecualización”, la cual consiste en 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

124

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

hallar la combinación de variaciones de tiro (altura, velocidad, etc.)  de tal 
manera que cada participante tenga un promedio de bateo exitoso del 50%. 
Una vez que esto es logrado se realiza la primera condición de 20 sesiones de 
bateo sin presión, mientras los juicios sobre monitoreo de ejecución (entre 
otros) son evaluados. Dependiendo del resultado de esta fase inicial, los par-
ticipantes son clasificados en mala racha (hasta 30% de sesiones exitosas), 
racha normal (entre 35 y 65% de sesiones exitosas) y buena racha (desde 70% 
en adelante de sesiones exitosas). Bien, el resultado es que los participantes 
de mala racha son significativamente mejores en los juicios sobre ejecución 
(de nuevo, dirección del bate al momento del tono) que los otros dos grupos. 
Incluso más, dentro de este grupo de mala racha, los juicios de monitoreo 
mejoran en la segunda mitad de las 20 sesiones. Es decir, los participantes 
comienzan a tener muchas fallas ya al inicio de la sesión y eso los lleva a 
enfocarse más en la ejecución de sus tiros. Y recordemos nuevamente que 
esto se da en una situación sin presión. Hasta acá tendríamos la evidencia 
que apoya el cuestionamiento de Christensen et al. (2015). A continuación, 
se analizará la evidencia presentada por Gray (2020) en respuesta a dicho 
cuestionamiento. Este autor la sintetiza en el siguiente párrafo:

However, the next stage in this study provided evidence that 
this effect can also occur in the other direction. Specifically, 
following the extended period of batting, participants 
completed one high-pressure at-bat that included a competition 
for money, the presence of a crowd, and being video-taped. It 
was found that the predicted number of batters that succeeded 
in getting a hit under pressure was significantly higher for the 
“cold streak” group than the “typical performance” group. 
Furthermore, immediately following the pressure situation, 
the accuracy for judging bat movement significantly increased 
for the “typical performance” group. It was argued that these 
differences occurred because participants in the “cold streak” 
group were already attending to skill execution at the time the 
pressure was introduced. So, in other words, this study provides 
evidence that pressure can induce a shift in attention and that 
it is this change in attentional focus that is detrimental to 
performance. (600)



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

125

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

Así, parece que el grupo normal o de desempeño típico (quienes, 
comparativamente no se venían concentrando tanto en la ejecución) ante la 
situación de presión, empeoran su desempeño y mejoran sus juicios sobre 
ejecución. Esto parece apoyar la posición defendida por el enfoque de self-fo-
cus, pero una mirada detenida al estudio vuelve a arrojar dudas. El problema 
es que los juicios de ejecución no se recolectan justo después de la situación de 
presión sino recién en la siguiente parte del experimento que consiste en otras 20 
sesiones de bateo que nuevamente se toman sin presión. Y Gray y Allsop (2013) 
reportan que el grado de foco en la ejecución de un participante dependen 
en gran medida justamente del éxito o fracaso de su desempeño en la situa-
ción de presión. De esta manera, nuevamente queda la duda si el foco en la 
ejecución se debe a la situación de presión o a la o las fallas en la ejecución. 

El segundo argumento de Gray (2020) es el siguiente:

Further evidence for a causal link between pressure and 
attentional shifts comes from unpublished data from an 
experiment that was part of a study conducted by Gray, Beilock, 
& Carr (2007). In this experiment, college baseball batters 
were asked to hit in a baseball batting simulation in which no 
feedback about the success of their swing was provided (i.e., the 
visual scene was occluded and there was no tactile or auditory 
feedback). […]  [F]or the pressure group there was a significant 
decline in the number of hits and a significant increase in 
judgment accuracy even though batters were provided with 
no information about how well they were performing. This 
suggests that pressure can turn attention toward skill execution 
without the mediating effect of decreased performance. (600)

Esta respuesta parece, a primera vista, satisfactoria. Si los partici-
pantes realmente no reciben feedback de sus intentos anteriores, los fallos 
previos no pueden ser causantes del mejoramiento de los juicios de ejecución. 
Sin embargo, un análisis detenido muestra que el panorama no es tan senci-
llo. Hay dos problemas con los datos mencionados. El primer problema reside 
en que, como lo reconoce el autor, se trata de unpublished data. El hecho de 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

126

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

tratarse de datos no publicados implica que no tenemos certeza de que la 
revisión de pares realizada para artículos de revista los habría aceptado, lo 
cual arroja un manto de dudas sobre ellos. El segundo problema es que, aún 
si obviamos el punto anterior, la evidencia sigue siendo escasa y pobre. Se 
trataría de un solo estudio, realizado en simulador y con los juicios sobre 
ejecución inducidos. Veamos punto por punto. Se trata de un solo estudio en-
focado en una sola habilidad, bateo. Sería prudente realizar una replicación 
de dicho estudio, expandiéndolo a otras habilidades deportivas para mostrar 
la robustez del fenómeno. Adicionalmente, se realiza en simulador. Es cierto 
que el desempeño en el simulador está validado y dicho instrumento tiene 
la ventaja de poder eliminar el feedback de tipo táctil, visual y auditivo y así, 
permite realizar múltiples medidas con el mismo participante (aunque esto 
también podría cuestionarse). Sin embargo, sería deseable chequear si se da 
el mismo efecto cuando las condiciones son más similares a la situación de 
competencia real, es decir, donde aumenta la validez ecológica del estudio 
(en la siguiente sección discutiremos la crítica de Christensen y colabora-
dores sobre este aspecto). Por último, los juicios de ejecución son inducidos. 
A los participantes se les dice que se les va a preguntar por este aspecto. Es 
cierto que lo mismo se hace con el grupo control que sirve de contraste. No 
obstante, sería mejor si el investigador pudiera determinar si el participante 
prestó o no atención a cierto aspecto o aspectos de la ejecución sin inducirlo 
previamente. Alternativamente, sería altamente recomendable poder medir 
el foco de atención durante la ejecución con medidas relativamente más ob-
jetivas, como neuroimagen funcional (e.g., Zhu et al., 2011).

4 · 3 · Propuesta de diseño para resolver el debate

Para dirimir este debate sería recomendable renunciar a una de las prácticas 
típicas del área, que consiste en convocar a pocos participantes y registrar un 
gran número de repeticiones de ejecuciones de cada uno de ellos. La razón 
radica en que, para eliminar la historia de fallas como un posible factor de 
confusión, únicamente la primera instancia resulta pertinente.

De esta manera, el diseño sería extremadamente limpio porque el po-
tencial factor de confusión sería eliminado. Por supuesto, como es habitual, 
se debería permitir alguna sesión de práctica previa para familiarizarse con 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

127

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

la tarea. Sin embargo, finalizado este periodo de familiarización con la tarea, 
sólo se tomaría el registro de una única ejecución. Consecuentemente, este 
diseño implicaría convocar a un gran número de participantes para realizar 
esa única ejecución. Nuevamente, como es habitual, se debería seleccionar 
al azar quién pertenece al grupo experimental que realiza dicha ejecución 
con presión y quién al grupo control que realiza la misma actividad pero sin 
presión. Para facilitar comparación con los resultados mencionados de la 
literatura (Gray 2004; Gray y Allsop 2013) se debería inicialmente utilizar 
un método similar al utilizado de Gray para medir el grado de foco en la eje-
cución, es decir, a través de preguntas sobre ciertas posiciones corporales o 
de los instrumentos al momento que se escucha cierto sonido. La predicción 
del modelo de self-focus sería que aún en esa única sesión, el porcentaje de 
juicios correctos de ejecución debería ser significativamente superior en el 
grupo experimental, en comparación con el control. Otra técnica que podría 
ser utilizada es la empleada por Beilock y Carr (2001) que consistía en pedir 
a los participantes inmediatamente después de la ejecución que escribieran 
los pensamientos que se les pasaron por la mente mientras ejecutaban el 
tiro. Allí, evaluadores ajenos al estudio deberían clasificar si los distintos 
elementos mencionados son o no relativos a la ejecución. Aquí la predicción 
sería que el grupo experimental debería reportar un porcentaje significati-
vamente superior de juicios relativos a la ejecución en comparación con el 
control. Una tercera posibilidad sería, sin advertencia previa, hacerles una 
serie de preguntas detalladas sobre eventos objetivos relativos a la ejecución 
que pudieran ser medidos, como la altura de la bola cuando se realizó el 
golpe. Como se indicó previamente, en este caso resulta fundamental evitar 
inducir previamente a los participantes a reflexionar sobre dichos detalles. 
Nuevamente, se espera que el grupo experimental supere al grupo control 
en porcentaje de juicios sobre ejecución correctos. Una cuarta posibilidad 
consistiría en utilizar alguna medida de neuroimagen funcional relacionada 
al auto-monitoreo de movimientos (e.g., Zhu et al., 2011). Aquí también se 
espera que el grupo experimental registre valores significativamente supe-
riores al control.

Dicho esto, es importante recalcar que hasta que este tipo de experi-
mentación o similar no haya sido realizado, el link causal entre la presión y 
el monitoreo de la propia ejecución no está sólidamente establecido.



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

128

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

5 · Tercera crítica: sobre resultados 
inconsistentes del enfoque de self-focus

Christensen et al. (2015) señalan que hay un estudio en par-
ticular, a saber, De Caro et al. (2011) que presenta resultados inconsisten-
tes con el resto de estudios. En primera instancia, resulta muy llamativo 
que Gray (2020), quien responde detalladamente al resto de objeciones, no 
dice absolutamente nada al respecto. Pero cuando uno analiza el estudio en 
cuestión, la sorpresa desaparece: este estudio simplemente no trata con ha-
bilidades deportivas, sino con habilidades perceptuales-cognitivas. Por su-
puesto, puede haber relaciones entre los distintos tipos de habilidades, pero 
tal relación no es absoluto transparente. Por lo tanto, el punto de discusión 
se desvanece porque no es claro que la objeción señalada sea relevante. A 
continuación, se abordará la última crítica, en la cual existe un desacuerdo 
claro entre las partes.

6 · Cuarta crítica: 
cuestionamiento sobre la validez 

ecológica y la validez externa

Christiansen et al. (2015) desarrollan esta crítica en más detalle que las an-
teriores. Las dudas sobre validez ecológica señalan las diferencias que hay 
entre el contexto de laboratorio y el contexto de competencias deportivas 
reales. A partir de esta crítica surgen dudas sobre la validez externa de los 
resultados de laboratorio, es decir, sobre si son extrapolables a lo que ocurre 
en competencias reales. Estas críticas serán examinadas en detalle a conti-
nuación.

6 · 1 · La naturaleza inusual de las condiciones 

con el foco en la habilidad

Uno de los resultados mencionados anteriormente es que, cuando los at-
letas se enfocan en la ejecución de sus habilidades, su desempeño tiende a 
empeorar. Sin embargo, Christiansen y colaboradores ponen en duda esta 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

129

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

regularidad. La objeción se basa en los extraños contenidos específicos que 
se han utilizado en los experimentos. Por ejemplo, Beilock et al. (2002) com-
pararon el desempeño de novatos y expertos en fútbol para hacer slalom con 
una pelota en los pies en una pista con conos en el menor tiempo posible. 
En la condición enfocada en la habilidad, al escuchar cierto tono específico, 
debían manifestar si el toque de pie simultáneo con el tono fue realizado con 
la parte interna o externa del pie (diciendo en voz alta “in” o “out”, según 
correspondiera). Aunque los futbolistas se enfoquen en la ejecución de sus 
habilidades, es muy improbable que se enfoquen en el lado del pie con el que 
están tocando la pelota. En definitiva, podría ser que algunos contenidos 
conscientes en la ejecución sean beneficiosos mientras que otros perjudicia-
les o neutrales. En tal sentido, los resultados obtenidos dependerían de los 
focos inusuales específicos utilizados y no del foco en la habilidad en general 
(Papineau 2017). Por supuesto, esta propuesta debería testearse de manera 
experimental para que resulte en una objeción sustancial, pero la duda es 
razonable y merece la pena plantearse.

6 · 2 · La baja dificultad y monotonía de las tareas

En los experimentos, los participantes deben realizar la tarea (tiros de golf, 
bateos virtuales) de manera repetida decenas o centenares de veces. Para 
generalizar a partir de estas condiciones, se debería asumir que el nivel de 
calidad en la ejecución no cambia cuando hay mucha más dificultad y variabi-
lidad, lo cual es improbable. Básicamente, se estaría estudiando un fenómeno 
(choking) en condiciones muy diferentes a las que se pretende representar.

6 · 3 · La baja intensidad de las condiciones de presión

Como se indicó previamente, se usan varias técnicas para incrementar la 
presión en situaciones de laboratorio; por ejemplo, agregar público, exis-
tencia de premios monetarios dependientes del desempeño, evaluación por 
parte de expertos. Christiansen y colaboradores argumentan que las situa-
ciones de presión creadas son relativamente suaves si uno las compara con 
situaciones de presión en competencias reales. Mencionan que a veces lo 
que se juega es un campeonato a nivel mundial, donde el atleta lleva años o 
incluso décadas preparándose y hasta su carrera entera puede estar en juego. 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

130

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

Utilizan como ejemplo el penal de Roberto Baggio en la final del mundo de 
1994 contra Brasil. Si convertía el gol, seguían los penales. Si fallaba, ganaba 
Brasil. Por supuesto, esos niveles de presión ocurren raramente en el mundo 
del deporte, pero, a su vez, son extremadamente importantes para los atletas 
y son justamente las situaciones donde tal vez es más probable que ocurra 
el bloqueo mental. El punto central de la crítica es que tal vez sea ingenuo 
suponer que las situaciones de presión suave del laboratorio involucran los 
mismos mecanismos que ocurren en las situaciones de presión extrema que 
ocurren en competencias reales. Comentan que tal vez los efectos psico-
lógicos de enfrentarse a situaciones con distintos niveles de presión sean 
también diferentes. Así, generalizar a partir de los estudios de laboratorio 
sería bastante problemático.

6 · 4 · La respuesta de Gray (2020)

Gray (2020) reconoce como razonables las dudas planteadas, pero ofrece una 
defensa para cada punto. Con respecto a la objeción sobre el carácter inusual 
de las condiciones de foco en la habilidad, afirma que esto refleja el trade-off 
entre validez ecológica y control experimental. En otras palabras, habla de 
esa práctica como un “necessary evil” (601). La razón es que el experimen-
tador debe poder determinar a través de la observación directa o indirecta 
si los juicios de los participantes relacionados a la ejecución de la habilidad 
son correctos o incorrectos. A partir de esto, se determina el grado en que los 
participantes se enfocan en un aspecto de la ejecución. Por ejemplo, aquellos 
estudios en los que los participantes deben realizar una tarea en paralelo 
como determinar el lado del pie con el que golpearon el balón -poca validez 
ecológica- permiten determinar con claridad el foco de atención en tiempo 
real. Gray comenta que una alternativa usada en un área relacionada es dar 
instrucciones de foco a los participantes, lo cual tiene mucha mayor validez 
ecológica, pero lo cierto es que no se tiene certeza en qué realmente se están 
enfocando los participantes. Así, Gray (2020) se manifiesta de acuerdo con 
intentar que se logre la mayor validez ecológica posible, pero intentando 
tener un registro fiable del foco de atención.

La respuesta de Gray (2020) tal vez no suene demasiado satisfacto-
ria. Sin embargo, hay dos puntos adicionales que podemos hacer notar en 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

131

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

defensa del enfoque de self-focus. En primer lugar, hay estudios como el de 
Beilock et al. (2004) en donde el foco en la habilidad se manipula atendiendo 
a una característica relevante que se considera como clave para un tiro de 
golf exitoso (i.e., mantener la cabeza del palo derecha al momento del golpe) 
y los resultados persisten. En segundo lugar, y más importante, hay otra 
línea de investigación sobre los efectos de foco atencional sobre desempeño 
deportivo liderada por Gabrielle Wulf. En este paradigma, se intenta pre-
servar la validez ecológica y se trabaja con instrucciones equivalentes a las 
de entrenadores de las disciplinas involucradas. El resultado global que se 
ha registrado sistemáticamente es que cuando los participantes se enfocan 
en sus propios movimientos corporales para la ejecución de una habilidad 
deportiva, su desempeño empeora significativamente (Wulf 2013). Así, al 
menos con respecto a la relación entre foco en habilidad y desempeño, aún 
cuando mejora la validez ecológica de los estudios, el fenómeno defendido 
por el enfoque de self-focus persiste.

En cuanto a la objeción de la baja dificultad y monotonía de las tareas 
experimentales, Gray (2020) postula el siguiente argumento. El punto clave 
es señalar en qué contexto el fenómeno de choking se hace evidente. Si un 
atleta falla cuando el nivel de dificultad es alto y las tareas son variadas y 
complejas, sería dudoso decir que se ha producido por bloqueo mental. En 
otras palabras, el fenómeno de choking es evidente cuando el atleta profesio-
nal falla en ejecuciones relativamente simples, en las que sistemáticamente 
se desempeña bien. Por lo tanto, el tipo de tareas utilizado parece adecua-
do para estudiar el fenómeno de interés. También agrega que hay estudios 
(puntualmente, menciona Gray y Allsop 2013), donde se ha mejorado la va-
lidez ecológica, aumentando la variabilidad y complejidad de la tarea, y el 
fenómeno de choking persiste. Sobre este punto, la respuesta de Gray parece 
ser satisfactoria.

Finalmente, con respecto a la objeción de la baja intensidad de las 
condiciones de presión, Gray (2020) afirma que debería estudiarse qué as-
pecto de la situación de presión (competencia, evaluación, dimensión social) 
es lo que provocan la baja en el desempeño y a partir de ahí continuar la in-
vestigación. Adicionalmente, afirma que en estudios donde se ha procurado 
reflejar la situación de presión como una sola sesión de bateo que define todo 
(Gray y Allsop 2013), el resultado también persiste. Así, si bien una situación 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

132

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

de presión extrema es imposible de emular en el laboratorio (las potenciales 
propuestas serían probablemente rechazadas por los comités de ética), ve-
mos que, al aumentar el nivel de presión, el fenómeno continúa apareciendo 
con las mismas características. Así, no hay evidencia que apoye la idea que en 
casos de presión extrema cambien los mecanismos subyacentes. La respuesta 
parece razonable.

Para finalizar, es posible realizar una sugerencia práctica a los in-
vestigadores del área para mejorar la validez ecológica de los estudios de 
laboratorio, sin perder el control estricto de las condiciones. Se trata del uso 
de la tecnología de realidad virtual. Con dicha tecnología se podría recrear de 
manera más realista situaciones donde, por ejemplo, la presión de la tribu-
na (a favor o en contra) se percibirían con gran intensidad. Y al estar dicha 
tecnología sujeta a la programación del experimentador, se pueden realizar 
manipulaciones sistemáticas, manteniendo constantes los demás aspectos 
o factores.

6 · 5 · Evidencia independiente

Las respuestas de Gray (2020) parecen razonables; sin embargo, dejan abier-
ta una cuestión importante: ¿existe en la literatura algún tipo de evidencia 
positiva que muestre que los resultados experimentales sobre choking son, 
en verdad, confiables?  Por supuesto, abordar esta pregunta merece un tra-
bajo de investigación sistemático que está fuera del alcance de este trabajo. 
No obstante, se ha buscado evidencia empírica independiente sobre este 
aspecto. La estrategia más adecuada para ello consiste en revisar estudios 
experimentales sobre choking que permitan comparar los resultados obte-
nidos en laboratorio con aquellos registrados en competencias reales, donde 
el fenómeno adquiere su verdadera relevancia.

De acuerdo a nuestra búsqueda en Google Scholar, Gröpel y Mesagno 
(2019) presentan el review sistemático más reciente de estudios experi-
mentales sobre choking. La gran mayoría de estudios reseñados son exclu-
sivamente de laboratorio pero hay 4 que permiten comparar sus resultados 
con resultados en situaciones de campo, es decir, en competiciones reales. 
De esos 4 estudios, hay dos que permiten testear el modelo de self-focus, a 
saber, Vine et al. (2011) y Gröpel y Beckmann (2017). Veamos brevemente sus 
hallazgos.



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

133

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

Vine et al. (2011) realizaron un estudio centrado en la técnica de mi-
rada-fija (quiet eye) en tiros de golf. Mirada-fija se refiere a la fijación visual 
final hacia un objeto relevante antes de la ejecución de un movimiento. En 
el contexto del estudio, se refería a la fijación en la parte trasera de la bola 
de golf justo antes de realizar el tiro. La tendencia natural en situaciones de 
presión es desviar demasiado rápido la mirada hacia la potencial trayecto-
ria de la bola. Se la considera una técnica derivada del enfoque de self-focus 
porque se trata de una técnica de aprendizaje implícito, es decir, donde no 
se requiere una explicitación de los movimientos corporales a realizar para 
ejecutar la habilidad en cuestión. Así, un participante que aplica esta técnica 
evita pensar en sus propios movimientos, ya que debe estar completamente 
enfocado en la parte trasera de la bola. Vine et al. (2011) hallaron resultados 
positivos análogos del uso de esta técnica tanto en el laboratorio como en 
las competiciones reales. Más precisamente, el estudio tenía dos contextos, 
el laboratorio y el campo, es decir, en competencias reales. En el contexto de 
laboratorio, la estructura fue la tradicional. Los participantes (22 golfistas 
experimentados) fueron divididos en dos grupos, experimental y control. 
Ambos realizaron una primera sesión de tiros que sirvió como base. Luego, 
al grupo experimental se les dio un entrenamiento en control de la mira-
da, siendo clave la fijación de la mirada en la parte de atrás de la bola en el 
momento previo al golpe. A continuación se realizó otra sesión de tiros sin 
presión y una sesión final con presión. La presión se estableció de mane-
ra tradicional, ofreciendo un premio monetario al mejor del desempeño e 
informando que los resultados serían comparados y evaluados por exper-
tos. El resultado de laboratorio fue que el grupo experimental se desempeño 
significativamente mejor (distancia media y porcentaje de aciertos) que el 
grupo control tanto en el test de retención sin presión como en test final 
con presión. Pero lo más interesante del estudio es la comparación con la 
situación de campo. Fue desarrollado de la siguiente manera. Antes de las 
sesiones de laboratorio, los participantes debieron registrar su desempeño 
en tiros de entre 6 y 10 pies (2-3 metros)  en 10 rondas en competencias reales 
por 3 meses antes de ir al laboratorio. Y debieron hacer el mismo registro en 
otras 10 rondas competitivas durante los 3 meses posteriores a las sesiones 
de laboratorio. El resultado fue que, en el contexto de competencias reales, 
se halló una disminución significativa en el número de tiros requeridos por 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

134

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

hoyo y un aumento significativo en el porcentaje de tiros acertados en el 
grupo experimental, en comparación con el grupo control, lo cual es per-
fectamente consistente con el resultado de laboratorio.

En el caso del segundo estudio, Gröpel y Beckmann (2017) se enfoca-
ron en la técnica de contracciones de la mano izquierda en momentos previos 
a la ejecución. Esta técnica se deriva del enfoque self-focus, ya que la justifi-
cación es que dichas contracciones estimulan los procesos visuoespaciales 
del hemisferio derecho y suprimen los procesos analíticos del hemisferio 
izquierdo, ligados al control paso a paso en la ejecución de habilidades. En 
estos estudios los atletas en la condición experimental aprietan una bola 
suave con la mano izquierda por unos 30 segundos antes de comenzar con la 
ejecución. Dicho estudio tuvo como disciplina objeto de estudio la gimnasia 
artística. El estudio fue realizado en el contexto de un campeonato univer-
sitario alemán de gimnasia artística donde reclutaron a 28 participantes (los 
que habían clasificado para el día siguiente a las etapas finales). La variable 
dependiente era el puntaje otorgado por los jueces (comparando el puntaje 
de clasificación –pre-tratamiento con el puntaje de las finales, post-tra-
tamiento). De los 28, 16 aceptaron testear el tratamiento y constituyeron el 
grupo experimental y 12 no aceptaron (pero aceptaron el uso de sus puntajes 
para análisis) y fueron el grupo control. Así, no hubo selección al azar, por 
lo cual se trata en realidad de un cuasi-experimento. El resultado fue que el 
grupo experimental tuvo puntajes significativamente más alto en las rondas 
finales que el grupo control. En un segundo estudio (laboratorio), realizaron 
una competencia simulada de gimnasia, con distribución al azar de grupos 
y utilizando la contracción de la mano derecha como control. Nuevamente, 
el grupo experimental obtuvo puntajes significativamente más altos que los 
del grupo control.

Así, en ambos estudios, los resultados son positivos (las técnicas anti-
choking funcionan) y, más importante para nuestro interés, los resultados 
del laboratorio y de la situación de campo comparable son extremadamente 
similares. De más está decir que no es una gran cantidad de evidencia y 
que se debería seguir indagando en esa dirección. No obstante, es posible 
afirmar que existe cierta evidencia positiva que respalda la extrapolación 
de los resultados de los estudios de laboratorio sobre choking a situaciones 
reales en el campo.



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

135

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

Antes de pasar a la sección de conclusiones, cabe mencionar un últi-
mo punto importante. El foco de este artículo ha estado en las investigacio-
nes experimentales, dejando de lado los desarrollos teóricos relevantes. Por 
ejemplo, tal vez sea posible construir algún modelo híbrido que integre las 
explicaciones basadas en self-focus (e.g., Beilock y Carr 2001) y las basadas 
en distracción (e.g., Eysenk et al., 2007). Un modelo así (e.g., Mesh Theory, 
Christensen y Sutton 2019) tendría el potencial de ofrecer una visión más 
completa del fenómeno. Así, los desarrollos teóricos relevantes serán objeto 
de próximas investigaciones.

7 · Conclusiones

Es oportuno recapitular. Inicialmente, la investigación experimental sobre 
el fenómeno de choking parecía respaldar el modelo explicativo basado en 
self-focus. Posteriormente, se presentaron las cuatro críticas formuladas por 
Christensen y colaboradores (2015), junto con la respuesta de Gray (2020) a 
cada una de ellas. Una de estas críticas, la tercera, no fue abordada por Gray 
(2020) en su análisis. Dicha objeción señalaba que un estudio realizado por 
De Caro et al. (2011) reportaba resultados inconsistentes con los hallazgos 
centrales del enfoque. Sin embargo, dado que este estudio se centraba en 
habilidades cognitivo-perceptuales en lugar de habilidades deportivas, su 
relevancia para el debate resulta cuestionable.

El análisis se centró, por tanto, en las tres críticas que resultan más 
precisas y relevantes. La primera crítica decía que el enfoque de self-focus 
había sido contrastado con las predicciones de un modelo básico del enfoque 
de distracción, pero que no había sido contrastado con las versiones más 
actuales y sofisticadas de dicho enfoque. Gray (2020) reconoce este punto y 
se señala que futuras investigaciones deben tenerlo en cuenta. Así, una eva-
luación genuina del modelo de distracción queda pendiente. Adicionalmente, 
se suele brindar evidencia de tipo cualitativa para este enfoque (Gucciardi et 
al. 2010; Hill y Shaw 2013; Oudejans et al. 2011), la cual merece ser analizada 
y evaluada por sus propios méritos. 

La segunda crítica era que faltaba evidencia para uno de los links cau-
sales claves del modelo de self-focus. Más específicamente, faltaba evidencia 
que vinculara la situación de presión con el foco en la ejecución. Gray (2020) 
argumentaba que dicha evidencia estaba ya disponible.  Tras analizarla, se 
concluyó que su respuesta no era completamente satisfactoria. No obstante, 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

136

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

en lugar de limitarse el análisis a una crítica negativa, se propuso un diseño 
experimental que podría contribuir a resolver la cuestión.

Por último, Christensen et al. (2015) criticaba la validez ecológica de 
los estudios del área, por lo cual justamente se ponía en duda su validez ex-
terna, es decir, que los resultados de laboratorio sean extrapolables a situa-
ciones de campo. Las respuestas de Gray (2020) a las objeciones presentadas 
resultan, en términos generales, relativamente satisfactorias (en algunos 
casos, incluso se han aportado argumentos adicionales en defensa de su pos-
tura).  Sin embargo, una cuestión pendiente era si existía cierta evidencia po-
sitiva de que los resultados de laboratorio eran, en verdad, extrapolables de 
manera confiable. Para abordar este problema, se buscó evidencia empírica 
que arrojara luz al respecto. Se argumentó que la mejor manera de evaluarlo 
consistía en analizar estudios que, al poner a prueba el modelo de self-focus, 
permitieran comparar los resultados obtenidos en laboratorio con aquellos 
registrados en el campo. En este sentido, una revisión de la literatura reali-
zada por Gröpel y Mesagno (2019)  permitió hallar 2 estudios que cumplían 
con esas condiciones. En ambos, los resultados de la comparación fueron 
positivos, lo cual es alentador. Sin embargo, por supuesto, más evidencia es 
necesaria para pronunciarse sobre el tema. 

En conclusión, las críticas señaladas no son destructivas para el en-
foque de self-focus, sino que permiten señalar los puntos pendientes en la 
literatura que requieren mayor desarrollo. Se espera que este análisis haya 
contribuido a clarificar el panorama en este sentido.

8 · Agradecimientos

Agradecemos a los revisores anónimos por sus comentarios y sugerencias 
que llevaron a un mejoramiento del manuscrito inicial.

9 · Referencias

Anderson, John, y Christian Lebiere. The Atomic Components of Thought. 
Lawrence Erlbaum Associates, 1998.

Baumeister, Roy F. “Choking under Pressure: Self-Consciousness and 
Paradoxical Effects of Incentives on Skillful Performance.” Journal 



RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

137

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

of Personality and Social Psychology, vol. 46, no. 3, 1984, pp. 610–620. 
https://doi.org/10.1037/0022-3514.46.3.610

Beilock, Sian L., et al. “Haste Does Not Always Make Waste: Expertise, Direc-
tion of Attention, and Speed Versus Accuracy in Performing Sensori-
motor Skills.” Psychonomic Bulletin & Review, vol. 11, no. 2, 2004, pp. 
373-379. https://doi.org/10.3758/BF03196585.

Beilock, Sian L., y Thomas H. Carr. “On the Fragility of Skilled Performance: 
What Governs Choking under Pressure?” Journal of Experimental 
Psychology: General, vol. 130, no. 4, 2001, pp. 701–725. https://doi.
org/10.1037/0096-3445.130.4.701

Beilock, Sian L., et al. “When Paying Attention Becomes Counterproducti-
ve: Impact of Divided Versus Skill-Focused Attention on Novice and 
Experienced Performance of Sensorimotor Skills.” Journal of Experi-
mental Psychology: Applied, vol. 8, no. 1, 2002, pp. 6-16. https://doi.
org/10.1037/1076-898X.8.1.6.

Beilock, Sian L., y Rob Gray. “Why Do Athletes ‘Choke’ under Pressure?” 
Handbook of Sport Psychology, edited by Gershon Tenenbaum y Robert 
C. Eklund, 3rd ed., John Wiley & Sons, 2007, pp. 425–444. https://doi.
org/10.1002/9781118270011.ch19

Beilock, Sian L., et al. “On the Causal Mechanisms of Stereotype Threat: Can 
Skills That Don’t Rely Heavily on Working Memory Still Be Threate-
ned?” Personality and Social Psychology Bulletin, vol. 32, no. 8, 2006, 
pp. 1059-1071. https://doi.org/10.1177/0146167206288489.

Christensen, Wayne, John Sutton, y Doris McIlwain. “Putting Pressure on 
Theories of Choking: Towards an Expanded Perspective on Break-
down in Skilled Performance.” Phenomenology and the Cognitive 
Sciences, vol. 14, no. 2, 2015, pp. 253-293. https://doi.org/10.1007/
s11097-014-9395-6.

Christensen, Wayne, and John Sutton. “Mesh: Cognition, Body, and Envi-
ronment in Skilled Action¹.” Handbook of embodied cognition and sport 
psychology (2019): 157-164.

DeCaro, Marci S., et al. “Choking under Pressure: Multiple Routes to Skill 
Failure.” Journal of Experimental Psychology: General, vol. 140, no. 3, 
2011, pp. 390-406. https://doi.org/10.1037/a0023466.

https://doi.org/10.1037/0022-3514.46.3.610
https://doi.org/10.3758/BF03196585
https://doi.org/10.1037/0096-3445.130.4.701
https://doi.org/10.1037/0096-3445.130.4.701
https://doi.org/10.1037/1076-898X.8.1.6
https://doi.org/10.1037/1076-898X.8.1.6
https://doi.org/10.1002/9781118270011.ch19
https://doi.org/10.1002/9781118270011.ch19
https://doi.org/10.1177/0146167206288489
https://doi.org/10.1007/s11097-014-9395-6
https://doi.org/10.1007/s11097-014-9395-6
https://doi.org/10.1037/a0023466


RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

138

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

Eysenck, Michael W., y Manuel G. Calvo. “Anxiety and Performance: The 
Processing Efficiency Theory.” Cognition & Emotion, vol. 6, no. 6, 
1992, pp. 409-434. https://doi.org/10.1080/02699939208409696.

Eysenck, Michael W., et al. “Anxiety and Cognitive Performance: Attentional 
Control Theory.” Emotion, vol. 7, no. 2, 2007, pp. 336-353. https://doi.
org/10.1037/1528-3542.7.2.336.

Dreyfus, Hubert L., y Stuart E. Dreyfus. Mind Over Machine: The Power of Hu-
man Intuition and Expertise in the Era of the Computer. Free Press, 1986.

Fitts, Paul M., y Michael I. Posner. Human Performance. Brooks/Cole, 1967.
Gray, Rob. “Attending to the Execution of a Complex Sensorimotor Skill: 

Expertise Differences, Choking, and Slumps.” Journal of Experimen-
tal Psychology: Applied, vol. 10, no. 1, 2004, pp. 42-54. https://doi.or-
g/10.1037/1076-898X.10.1.42.

Gray, Rob. “Attentional Theories of Choking under Pressure Revisi-
ted.” Handbook of Sport Psychology, edited by Gershon Tenenbaum 
y Robert C. Eklund, 1st ed., Wiley, 2020, pp. 595-610. https://doi.
org/10.1002/9781119568124.ch28.

Gray, Rob, y Jonathan Allsop. “Interactions Between Performance Pres-
sure, Performance Streaks, and Attentional Focus.” Journal of Sport 
and Exercise Psychology, vol. 35, no. 4, 2013, pp. 368-386. https://doi.
org/10.1123/jsep.35.4.368.

Gray, Rob, Sian L. Beilock, y Thomas H. Carr. “‘As Soon as the Bat Met the 
Ball, I Knew It Was Gone’: Outcome Prediction, Hindsight Bias, and 
the Representation and Control of Action in Expert and Novice Base-
ball Players.” Psychonomic Bulletin & Review, vol. 14, no. 4, 2007, pp. 
669-675. https://doi.org/10.3758/BF03196819

Gröpel, Peter, y Jürgen Beckmann. “A Pre-Performance Routine to Optimi-
ze Competition Performance in Artistic Gymnastics.” The Sport Psy-
chologist, vol. 31, no. 2, 2017, pp. 199-207. https://doi.org/10.1123/
tsp.2016-0054.

Gröpel, Peter, y Christopher Mesagno. “Choking Interventions in Sports: A 
Systematic Review.” International Review of Sport and Exercise Psycho-
logy, vol. 12, no. 1, 2019, pp. 176-201. https://doi.org/10.1080/175098
4X.2017.1408134.

https://doi.org/10.1080/02699939208409696
https://doi.org/10.1037/1528-3542.7.2.336
https://doi.org/10.1037/1528-3542.7.2.336
https://doi.org/10.1037/1076-898X.10.1.42
https://doi.org/10.1037/1076-898X.10.1.42
https://doi.org/10.1002/9781119568124.ch28
https://doi.org/10.1002/9781119568124.ch28
https://doi.org/10.1123/jsep.35.4.368
https://doi.org/10.1123/jsep.35.4.368
https://doi.org/10.3758/BF03196819
https://doi.org/10.1123/tsp.2016-0054
https://doi.org/10.1123/tsp.2016-0054
https://doi.org/10.1080/1750984X.2017.1408134
https://doi.org/10.1080/1750984X.2017.1408134


RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

139

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

Gucciardi, Daniel F., et al. “Experienced Golfers’ Perspectives on Choking 
under Pressure.” Journal of Sport & Exercise Psychology, vol. 32, no. 1, 
2010, pp. 61–83. https://doi.org/10.1123/jsep.32.1.61

Hill, Denise M., y Gareth Shaw. “A Qualitative Examination of Choking under 
Pressure in Team Sport.” Psychology of Sport and Exercise, vol. 14, 2013, 
pp. 103–110. https://doi.org/10.1016/j.psychsport.2012.07.008.

Lewis, Brian P., y Darwyn E. Linder. “Thinking About Choking? Attentio-
nal Processes and Paradoxical Performance.” Personality and Social 
Psychology Bulletin, vol. 23, no. 9, 1997, pp. 937-944. https://doi.
org/10.1177/0146167297239003.

Mesagno, Christopher, y Denise M. Hill. “Definition of Choking in Sport: 
Re-Conceptualization and Debate.” International Journal of Sport Psy-
chology, vol. 44, no. 4, 2013, pp. 267–277.

Mesagno, Christopher, Daryl Marchant, y Tony Morris. “Alleviating Choking: 
The Sounds of Distraction.” Journal of Applied Sport Psychology, vol. 21, 
no. 2, 2009, pp. 131-147. https://doi.org/10.1080/10413200902795091.

Montero, Barbara G. Thought in Action: Expertise and the Conscious Mind. 
Oxford University Press, 2016.

Moro, Rodrigo, y Marcelo Auday. “Foco de Atención Consciente y Habilida-
des Deportivas: Análisis de las Principales Líneas de Investigación 
Experimental.” Retos: Nuevas Tendencias en Educación Física, Deporte 
y Recreación, vol. 51, 2024, pp. 1364-1374. https://doi.org/10.47197/
retos.v51.97677

Oudejans, Raôul R. D., et al. “Thoughts and Attention of Athletes under 
Pressure: Skill-Focus or Performance Worries?” Anxiety, Stress, and 
Coping, vol. 24, no. 1, 2011, pp. 59–73. https://doi.org/10.1080/10615
806.2010.481331

Papineau, David. Knowing the Score: How Sport Teaches Us about Philosophy 
(and Philosophy about Sport). Basic Books, 2017.

Vine, Samuel J., Lee J. Moore, y Mark R. Wilson. “Quiet Eye Training Facili-
tates Competitive Putting Performance in Elite Golfers.” Frontiers in 
Psychology, vol. 2, 2011, https://doi.org/10.3389/fpsyg.2011.00008.

Wine, Jeri. “Test Anxiety and Direction of Attention.” Psychological Bulletin, 
vol. 76, 1971, pp. 92–104. https://doi.org/10.1037/h0031332

https://doi.org/10.1123/jsep.32.1.61
https://doi.org/10.1016/j.psychsport.2012.07.008
https://doi.org/10.1177/0146167297239003
https://doi.org/10.1177/0146167297239003
https://doi.org/10.1080/10413200902795091
https://doi.org/10.47197/retos.v51.97677
https://doi.org/10.47197/retos.v51.97677
https://doi.org/10.1080/10615806.2010.481331
https://doi.org/10.1080/10615806.2010.481331
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2011.00008
https://doi.org/10.1037/h0031332


RODRIGO MORO
MARCELO AUDAY 
EL DEBATE SOBRE EL MODELO DE SELF-FOCUS COMO 
EXPLICACIÓN DEL FENÓMENO DE BLOQUEO MENTAL POR PRESIÓN

140

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 116-140 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.06

Wulf, Gabriele. “Attentional Focus and Motor Learning: A Review of 15 
Years.” International Review of Sport and Exercise Psychology, vol. 6, no. 
1, 2013, pp. 77–104. https://doi.org/10.1080/1750984X.2012.723728

Zhu, Frank F., et al. “Neural co-activation as a yardstick of implicit motor 
learning and the propensity for conscious control of movement.” Bio-
logical psychology 87.1 (2011): 66-73. https://doi.org/10.1016/j.biopsy-
cho.2011.02.004

https://doi.org/10.1080/1750984X.2012.723728
https://doi.org/10.1016/j.biopsycho.2011.02.004
https://doi.org/10.1016/j.biopsycho.2011.02.004


141

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

Juanjo Macías1

Universidad de Burgos, España
Alejandro G. J. Peña2 
Universidad Internacional de La Rioja, España
Pedro Naranjo Cobo3

Universidad Internacional de La Rioja, España
Recibido 12 abril 2025 • Aceptado 30 mayo 2025

1. jjmacias@ubu.es

2. alejandrogjpena@gmail.com

3. pnarcobo@gmail.com

Resumen

La creciente demanda global de atención 

psicológica, el incremento sostenido 

en las listas de espera y el uso genera-

lizado de psicofármacos configuran un 

panorama de crisis en salud mental que 

interpela a múltiples esferas: la clínica, 

la investigadora, la educativa y la socio-

cultural. Esta situación evidencia no solo 

un malestar subjetivo generalizado, sino 

también la necesidad urgente de marcos 

interpretativos y aplicados que trascien-

dan el reduccionismo o la terapia por la 

terapia.

Bajo este marco, se proponen directrices 

para repensar la salud mental desde una 

ética filosófica que incida en la praxis 

cotidiana, entendida como un ejerci-

Psychological problems as 

philosophical issues. A journey 

towards eudaimonia and 

happiness within unhappiness

Los problemas psicológicos 
como dilemas filosóficos: un 
viaje hacia la eudaimonía 
y la felicidad dentro de la 
infelicidad.

Abstract

The growing global demand for psycho-

logical care, the sustained increase in 

waiting lists, and the widespread use of 

psychotropic medication outline a men-

tal health crisis that challenges multiple 

domains: clinical, research, educational, 

and sociocultural. This situation reveals 

not only a widespread subjective distress 

but also an urgent need for interpretive 

and applied frameworks that transcend 

reductionism and therapy for therapy's 

sake.

Within this framework, guidelines are 

proposed to reconceptualize mental 

health through a philosophical ethics 

that informs daily praxis, understood as 

a continuous hermeneutic exercise and 

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

142

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

cio hermenéutico y de posicionamien-

to ante la existencia. Desde un enfoque 

contextual y funcional, se revitalizan 

postulados filosóficos —clásicos y con-

temporáneos— aplicados al análisis de 

los problemas psicológicos, con especial 

atención al pensamiento existencial y 

a las terapias contextuales basadas en 

procesos, como la Terapia de Aceptación 

y Compromiso (ACT). Esta integración 

posibilita abordar la génesis y el man-

tenimiento del sufrimiento desde meto-

dologías empíricamente fundamenta-

das, sin renunciar a una mirada crítica y 

situada en la filosofía como masa madre. 

Asimismo, se subraya la importancia 

de estrategias educativas preventivas 

que incorporen esta perspectiva ética y 

ontológica desde edades tempranas, fo-

mentando la capacidad para habitar la 

incertidumbre, sostener la incomodidad 

y cultivar formas de vida más conscien-

tes y deliberadas.

Finalmente, se concibe a la persona 

embarcada en un viaje hacia su propia 

eudaimonía aristotélica, donde la feli-

cidad solo puede ser visitada dentro de 

la imperfección y los momentos de infe-

licidad.

Palabras clave: Valores; Salud mental; 

Eudaimonía; Filosofía; Terapia de Acep-

tación y Compromiso (ACT).

existential positioning. From a con-

textual and functional approach, phil-

osophical principles—both classical 

and contemporary—are revitalized and 

applied to the analysis of psychological 

problems, with particular attention to 

existential thought and process-based 

contextual therapies such as Accept-

ance and Commitment Therapy (ACT). 

This integration enables a comprehen-

sive understanding of the origins and 

maintenance of psychological suffer-

ing, drawing on empirically ground-

ed methodologies while preserving a 

critical and situated perspective, with 

philosophy as the foundational sub-

stratum.

Moreover, the importance of preven-

tive educational strategies that embed 

this ethical and ontological perspective 

from early stages of development is em-

phasized, fostering the capacity to in-

habit uncertainty, tolerate discomfort, 

and cultivate more conscious and delib-

erate ways of living.

Ultimately, the individual is envisioned 

as engaged in a journey toward their 

own Aristotelian eudaimonia, where 

happiness can only be encountered 

through imperfection and moments of 

unhappiness.

Keywords: Values; Eudaimonia; Men-

tal health; Philosophy; Acceptance and 

Commitment Therapy (ACT).



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

143

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

1 · El síntoma como sensor del 
ser-en-el-mundo

No resulta sorprendente que, dadas las condiciones de vida contemporáneas, 
la prevalencia de los problemas psicológicos continúe en ascenso (Global 
Burden of Disease). La depresión, que en 1990 ocupaba el cuarto lugar como 
causa incapacitante a nivel mundial, ascendió al segundo puesto en 2020, y 
se proyecta que encabezará las clasificaciones globales en 2030 (Vos et al.). 
En la misma línea, la última encuesta de la APA (2023) señala un aumento del 
40 % tanto en la demanda como en la severidad de las consultas psicológicas.

Este escenario va acompañado de un fenómeno creciente de medi-
calización de los malestares cotidianos, en el que experiencias comunes de 
la vida se transforman en entidades clínicas susceptibles de intervención 
farmacológica (Hanslik y Flahault). La depresión, la ansiedad o el estrés no 
solo no escapan a las sociedades económicamente más acomodadas, sino 
que se configuran como síntomas estructurales de la opulencia del mundo 
occidental (Bayés).

Como ya esbozó el filósofo alemán Arthur Schopenhauer, el sufri-
miento constituye “lo único que existe de forma independiente”, mientras 
que la felicidad no sería más que “una ausencia temporal de sufrimiento” 
(Benatar 77, traducción nuestra). En una formulación aún más lúgubre y 
acorde a la exposición irónica de este artículo y el pensamiento del autor, 
Arthur afirmaba que “no se puede ser feliz, sino únicamente menos desgra-
ciado” (Schopenhauer 574). Sin embargo, pese al aparente estilo tétrico de 
su obra, su lectura reposada revela una forma implícita de esperanza aus-
tera, compasiva pero no paroxística, coherente con el contexto histórico y 
cultural en el que se circunscribe. Del mismo modo, Pierre Hadot entiende 
la filosofía como una práctica existencial transformadora, un modo de vida 
(Hadot 1995 265).

El legado de la filosofía aplicada nos corteja a mirar de frente el sufri-
miento humano, sin florituras, idealismos o promesas vacías. La impronta 
de diversos filósofos reformulados y cotejados con la ciencia puede servir 
como probióticos con cepas existenciales beneficiosas para la salud mental.

Retomando la creciente prevalencia de malestares psicológicos en 
aumento, especialmente entre la población joven, que en muchas ocasiones 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

144

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

carece de la materia prima para afrontar las adversidades de la vida (Kaess 
et al.). Este manuscrito parte de una premisa central: asumir que la vida es, 
en sí misma, un problema. Vivir la vida como tal —como una condición pro-
blemática que a veces carece de solución (enfermedades crónicas, desastres 
naturales, accidentes mortales, pérdidas irreparables), y en otras ocasiones 
sí la permite— implica adoptar una posición ética frente a lo inevitable. Esta 
postura no solo dignifica la experiencia humana, también configura una fi-
losofía de vida y despsicoterapiza la vida cotidiana.

Desde la perspectiva filosófica de Unamuno —para quien el remedio 
frente “al choque de la conciencia en la inconsciencia no es hundirse en esta, 
sino elevarse a aquella y sufrir más” (Unamuno 329)—, el sufrimiento, que 
no es un error a corregir, es una condición inherente al despertar de la con-
ciencia. En este marco, resulta razonable afirmar que la existencia humana 
conlleva la imposibilidad de escapar a ciertas incertidumbres y malestares 
fundamentales, cuya resolución total supondría, paradójicamente, la anula-
ción de la propia existencia. El fundamento de esta discusión radica en resal-
tar la incidencia del sufrimiento humano como indicador de algo que ocurre 
fuera: en el mundo, y no dentro. Fuera, “en cómo vivimos”. La persona no 
se comprende como alguien que alberga un problema en su interior, sino 
como alguien atravesado por una situación. Así como no decimos que alguien 
“contiene la tormenta”, sino que está en medio de ella, del mismo modo el 
malestar psicológico se sitúa en la relación entre el individuo y su contexto, 
no en su esencia interna. Con todo, debe esclarecerse que la fenomenología 
(Husserl 2010 59) interna del individuo no es disociable del modo en que los 
fenómenos del mundo se le aparecen; así, el sufrimiento como indicador de 
lo que ocurre en el exterior también funciona como una señal retroactiva de 
los mecanismos perceptivos de la conciencia que percibe. Esto evita con-
cepciones dualistas o biologicistas relacionadas con la salud mental. La idea 
de este trabajo es proponer una posible respuesta y solución para aligerar 
y compensar los problemas de la vida (Marquard 26). La “cura” se orienta 
a determinar qué filosofía de vida adoptar para enfrentar el sufrimiento, 
entendiendo los problemas psicológicos como problemas o dilemas filosó-
ficos-existenciales e inescapables.

Para este fin, se conceptualiza y contextualiza la naturaleza ubicua 
del sufrimiento, que se remonta a la misma antigüedad de los seres vivos. A 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

145

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

pesar de los avances tecnológicos y el desarrollo científico de intervencio-
nes psicológicas basadas en la evidencia (Hayes; Weisz y Kazdin) a través 
de múltiples psicoterapias, estas no están exentas de sus correspondientes 
limitaciones. Para Skinner (1971 424), las psicoterapias serían algo secun-
dario o un remedio para a un mal ya existente. La solución residiría en el 
desarrollo de directrices culturales más efectivas para prevenir la emergencia 
de repertorios ineficaces para vivir. Es decir, sería infructuoso cambiar a las 
personas. Mejor cambiar el mundo en el que viven. Utópico, irónico, interese 
o no, la pregunta que nos interpela aquí es: ¿es la psicoterapia o la farma-
cología la solución? ¿O sería más pertinente abordarla desde su genealogía 
filosófica? Exhumando a Foucault, la psicoterapia puede operar como un dis-
positivo biopolítico cuando, en lugar de cuestionar las causas estructurales 
del malestar, se limita a gestionar síntomas para sostener la funcionalidad 
del individuo en el sistema. (Foucault 2007 243). Un ejemplo actual de esto 
sería “No cuestiones tu modo de vida, aprende a respirar mejor” o, mejor, “Haz 
un curso de gestión del tiempo”. 

A lo largo de estas hojas, tomaremos diferentes postulados consi-
derados como masa madre para repensar los dilemas humanos y habitar 
la existencia de la forma más lúcida y habitable posible. Visto así, el lector 
examinará si “la forma en que vivimos influye en nuestro sufrimiento”. Para 
extender y argumentar estas hipótesis se revisan postulados vinculados al 
asesoramiento filosófico (Cavallé y Machado) con el objetivo de aumentar 
la disposición al malestar y la responsabilidad de actuar desde un proyecto 
de vida con sentido. Resulta fundamental distinguir entre los avatares pro-
pios de la vida cotidiana —como rupturas, pérdidas, duelos, infortunios, 
desempleo o dificultades familiares, económicas y de salud— y los proble-
mas psicológicos propiamente dichos, entendidos como intentos fallidos o 
desadaptativos de afrontamiento ante dichas circunstancias. Sin embargo, 
la frontera entre ambos no debe asumirse como dada ni evidente, pues el 
tránsito entre ambas categorías tiene más de deslizamiento que de salto. 
Una afección profunda puede surgir de un conflicto cotidiano repetido o del 
desgaste acumulativo de estos. En este sentido, el malestar no deriva de los 
eventos en sí, sino de las funciones que cumplen las conductas de la persona 
frente a ellos, especialmente cuando esas conductas restringen su reperto-
rio, mantienen la evitación o erosionan su capacidad de vincularse con lo 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

146

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

valioso (Hayes; Strosahl Wilson). Si bien existen numerosas psicoterapias y 
soluciones en línea, a menudo la terapia misma se convierte en otro intento 
más de evitación que la persona utiliza para perfeccionar su neurosis. Por 
ejemplo, excusando su responsabilidad mediante la adherencia a las técnicas 
propuestas por el terapeuta, técnicas, como veremos más adelante, que la 
persona puede no entender u originarle recelo y, aun así, implementarlas 
de manera que se sienta libre para permanecer en su estado basal. De este 
modo, una concepción de la psicoterapia centrada únicamente en su dimen-
sión técnica —lo que podríamos denominar terapia por la terapia— corre el 
riesgo de empobrecer el repertorio de la persona. Aunque sea de forma in-
advertida o biopolítica, inhibiría la capacidad de las personas para desplegar 
recursos personales o anticuerpos ante cuestiones existenciales y filosóficas 
ineludibles. 

Para conceptualizar esto, la psicoterapia puede utilizarse desde un 
razonamiento que permita observar la función de dicho comportamiento 
y realizar un trabajo radical (desde la raíz) orientado a valores (dirección y 
significado), con el andamiaje que propone la Terapia de Aceptación y Com-
promiso. La vida, entonces, estaría preparada para ser vivida como un viaje 
con fecha de partida, hacia una “felicidad eudaimónica”, incluso siendo in-
feliz, en medio de los males del mundo. Esto implica abrazar una felicidad 
imperfecta, cuyo sentido conceptual, tomado de la obra de Marquard, ex-
pondremos a continuación. Afín su filosofía a lo que proponen las escuelas 
griegas, la Roma de Cicerón o Séneca, incluso la cultura azteca del siglo XVI 
o los filósofos existencialistas. Otras corrientes contemporáneas rescatan 
su legado, al menos de forma introductoria, como la Terapia de Acepta-
ción y Compromiso (ACT) o la Psicoterapia Existencial Basada en Procesos 
(Menzies y Menzies). En las siguientes secciones, se profundizará en estos 
planteamientos con el objetivo de preservar y revitalizar el legado de la ACT, 
evitando que su esencia se diluya bajo el peso del utilitarismo propio de la 
modernidad emergente.

2 · ¿Qué filosofía de vida adoptar para 
enfrentar la adversidad?

La conocida expresión “Me lo tomé con filosofía” forma parte del lenguaje 
común, pero rara vez nos detenemos a reflexionar sobre su verdadero sig-



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

147

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

nificado. ¿Qué filosofía, en concreto, está en juego cuando adoptamos esa 
actitud ante la adversidad? Esta cuestión remite a la importancia del sistema 
filosófico desde el cual interpretamos y afrontamos nuestras experiencias, 
incluidas las terapéuticas (Jaspers 1994 12). Esta perspectiva ha sido in-
sertada en la psicología por diversos autores —como García-Montes y Pé-
rez-Álvarez— y retomada más recientemente por Ciarrochi y colaboradores, 
quienes integran marcos filosóficos en modelos de intervención basados en 
procesos (Macías et al.). Tomarse algo con filosofía podría entenderse como 
una actitud que, en palabras anteriormente citadas de Pierre Hadot, refleja la 
capacidad de vivir los desafíos cotidianos como oportunidades para cultivar 
sabiduría, templanza y transformación interior. Lejos de resignarse pasiva-
mente, esta disposición implica adoptar una cierta distancia reflexiva ante la 
adversidad, que permite afrontarla con dignidad y apertura. En este contexto, 
enmarcado en la Terapia de Aceptación y Compromiso (ACT), la filosofía 
se traduce en valores personales, que actúan como una brújula existencial 
para dirigir la vida hacia un propósito deseado. Al igual que su “madre” —la 
Filosofía—, la Psicología también necesita otros nutrientes para prosperar.

Al analizar el origen del síntoma se configura como una consecuencia 
inherente del “hecho de vivir”. Por tanto, es fundamental mapear al ser hu-
mano dentro del caldo social-verbal o ecosistema en el que está inmerso, y 
del cual surge su malestar. El ser humano se concibe, desde una perspectiva 
integral, como parte de una red compleja (Hofmann, Curtiss y McNally 600) 
de interrelaciones dinámicas, multidimensionales, cambiantes e inacabadas. 
Sujeto a la contingencia y fragilidad. Asimismo, el sufrimiento se entiende 
ontológicamente como resultado de su interacción histórico-biográfica en 
el mundo.

Esto invita al lector a reconsiderar el “síntoma” bajo este paradigma, 
incrementando tanto la disposición para tolerar el sufrimiento como la res-
ponsabilidad y hacerse cargo para actuar y enfrentar los altibajos de la vida. 
En línea con autores como Yalom (2008), Marquard, Cavallé y Machado o 
Marinoff, quienes proponen soluciones filosóficas en sus obras como La cura 
Schopenhauer; La felicidad en la infelicidad; Mirar al sol; Arte de vivir, arte de 
pensar: introducción al asesoramiento filosófico o Más Platón y menos Prozac, se 
promueve un enfoque que abarca tanto la psicoterapia como su transferen-
cia a la educación y la sociedad, con el fin de reducir la demanda de terapia 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

148

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

psicológica y que los profesionales reconsideren cómo se posicionan ante los 
dilemas humanos en terapia.

El objetivo no es evocar la conocida “resiliencia” como un ideal pro-
pio de una sociedad orientada al rendimiento y a la privatización del estrés 
(Fisher 34). La resiliencia, a menudo, representa un intento individualista de 
resolver problemas que, en muchos casos, canalizan malestares o desigual-
dades sociales. En una sociedad hiperproductiva, las personas se vuelven 
depresivas o neuróticas (Han). Por ello, esta reflexión propone un cambio 
de perspectiva, donde la filosofía de vida sea una guía fundamental para en-
frentar las desventuras y re-significar su existencia dotándola de un mayor 
significado incluso.

3 · El existencialismo como 
anticuerpos para la vida

Esta praxis filosófica puede contribuir a una mejor comprensión del ser hu-
mano, entretejido en una red de contingencias sociales e histórico-biográ-
ficas. La palabra existencialismo, acuñada por el filósofo francés Jean-Paul 
Sartre (1905-1980), se compone del prefijo ex- (de adentro hacia afuera), 
el verbo sistere (tomar una posición) y el sufijo -encia (cualidad). Utilizan-
do este lenguaje simbólico, el lector puede relacionarlo con su propia vida 
y establecer equivalencias funcionales como propone ACT con su lenguaje 
metafórico (Hayes). Sería como salir de la caverna de Platón o de la oscuridad 
hiperreflexiva (rumiación o neurosis) para abrirse a la vida. La alternativa 
requiere habitar ese lugar, descentralizarse de uno mismo y vivir en el mundo 
a través de la experiencia o las contingencias directas. Es en ese contexto 
donde se recogen los “anticuerpos”, estando en contacto con los gérmenes 
que la vida va ofreciendo.

El existencialismo, como paradigma, sostiene que el ser humano ad-
quiere conocimiento a través de su existencia subjetiva, personal e intrans-
ferible. Este enfoque busca comprender la existencia humana desde diferen-
tes formas subjetivas de “ser-en-el-mundo” (In-der-Welt-sein) (Heidegger 
74). Del mismo modo, el “ser-con-otros-en-el-mundo” (Mitsein) constitu-
ye la estructura interrelacional del Dasein que implica encontrarse con otros 
en ese mismo “estar ahí”. La existencia humana se encuentra constituida en 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

149

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

todo momento por encuentros y relaciones con los otros, Dasein, al fin y al 
cabo. Visto así, por Dasein se comprende, pues, ese “ser-ahí” que guarda una 
relación intrínseca con su propio existir y con el mundo, un proyecto lanzado 
al futuro —proyecto que se proyecta más allá de uno mismo—. Desde esta 
filosofía, la persona estaría arrojada a la vida, donde el tiempo es limitado 
y finito. En otras palabras, el tiempo limitado es la estructura o “casa del 
ser”, donde el ser humano se encuentra confinado entre el pasado (historia 
de aprendizaje) y el futuro (sentido de vida), desde donde puede moldear su 
“porvenir” a partir del presente.

Uno de los pioneros en aplicar el análisis existencial a la psicoterapia 
fue el psiquiatra suizo Ludwig Binswanger, profundamente influenciado por 
Husserl y Heidegger. El existencialismo, presente como raíz común en este 
trabajo, sostiene además que las personas se encierran en jaulas propias por 
miedo a la libertad, como señaló Sartre (1993). La libertad y responsabilidad 
serán un tema clave para la salud psicológica y su manejo adecuado mediante 
la inclusión de valores en el terreno terapéutico.

Esta búsqueda, a través de diferentes proyectos, puede proporcionar 
trascendencia o significado frente a la ansiedad que implica saber que algún 
día dejaremos de estar vivos. Este concepto está presente en la filosofía de 
la angustia o en el concepto de “Angst” desarrollado por Kierkegaard (45), 
quien la describe como sinónimo de la existencia humana que padece la en-
fermedad de ser mortal. Esta enfermedad mortal implica sufrimiento, por 
lo que, para Kierkegaard, la única salida sería dar un “salto de fe”, donde 
cada persona debe encontrar su propia verdad para vivir y morir. Aquí se 
vislumbra un haz de luz en el pensamiento existencialista: no se trata de 
huir del mundo, sino de salir ahí fuera, conscientes de nuestra fragilidad, 
mortalidad y de la contingencia que nos atraviesa. Vivir implica asumir la 
responsabilidad de nuestra existencia, mantener el timón firme incluso en 
medio del oleaje. Ahora bien, esta ética del vivir no puede desvincularse del 
contexto. Como advierte Foucault, la vida está sujeta a dispositivos de po-
der que regulan lo posible. Las desigualdades sociales y económicas generan 
condiciones estructurales que hacen inescapables muchos malestares. Razón 
por la cual asumir la vida no es un gesto individualista, pero sí una forma 
situada de resistir. Incluso en condiciones adversas puede mantenerse un 
compromiso mínimo: sostener la dirección, aunque no controlemos el mar.



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

150

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

Por ejemplo, quien vive en la pobreza estructural puede no elegir sus 
circunstancias, sin embargo, aun así, es capaz de decidir cómo vincularse 
con los otros, cómo resistir la desesperanza o cómo sostener su dignidad 
en medio del abandono institucional. No se trata de heroísmo, se trata de 
una ética mínima del timón: seguir dirigiéndose, aun sabiendo que el mar no 
siempre obedece.

Adaptar esta filosofía a una mirada todavía más escéptica implica 
reconocer que ciertas condiciones de la existencia no hacen sino acentuar 
el absurdo de vivir. Un absurdo que, en palabras de Camus, consiste en “el 
divorcio entre el espíritu que desea y el mundo que decepciona, mi nostalgia 
de unidad, el universo disperso y la contradicción que los encadena” (68). 
Según concluyó, una vida significativa puede volverse súbitamente absurda 
ante una tragedia. El propio desenlace vital de Camus, fue irónico y repre-
sentante a su filosofía. Como contrarréplica a este absurdo de vivir, el Sísifo 
feliz, abraza el absurdo que a veces significa la insignificancia de la vida 
(Camus 59) que implica encontrar un “sentido” que pueda servir de refugio 
o autoengaño. En ocasiones, la falta de sentido del universo no tiene planes 
para un ser que se percibe a sí mismo como el centro.

Si el lector aún no ha atravesado una tragedia, puede aprovechar este 
momento como un respiro en la maratón de la vida, sabiendo que, tarde o 
temprano —con mayor o menor demora—, llegará. La existencia humana, 
arrojada a la contingencia, se caracteriza por su inestabilidad, lo que ine-
vitablemente conlleva sufrimiento. No obstante, el existencialismo no se 
detiene en la desesperanza: ofrece también un trasfondo de lucidez y cierto 
optimismo al indagar en la naturaleza de nuestra condición, reconociendo en 
ella la posibilidad de una vida auténtica pese —o precisamente gracias— a su 
fragilidad. El filósofo antes mencionado, Odo Marquard, en su obra Felicidad 
en la infelicidad, define el escepticismo como la aceptación de la contingencia 
de la vida. Esto invita a la apertura hacia todo lo que acontece, permitiendo 
anticipar y vacunarse contra esa inestabilidad, disfrutándola y siendo cons-
cientes o responsables de cómo queremos actuar. Su libro invita al goce iró-
nico que supone abrazar la vida y la impostura de contentarnos con la falsa 
ilusión de control.

Ahora bien, ha de fundamentarse el existencialismo dentro de un 
marco científico capaz de permitir una comprensión harto más rigurosa del 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

151

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

ser humano en toda su complejidad, concebido como un sistema atravesado 
por leyes, principios y relaciones contextuales. Esta mirada no excluye una 
dimensión ética y espiritual, como la que plantea Simone Weil (2993 19), para 
quien el sufrimiento y la atención son vías privilegiadas de acceso a la verdad 
del alma humana. Desde tal articulación teórico-práctica uno debe abordar 
la transferencia de estos citados fundamentos al ámbito de la psicoterapia y 
del asesoramiento filosófico, siempre con el fin de evaluar su aplicabilidad 
clínica y existencial.

4 · Coexistencia del existencialismo, 
la filosofía y una metodología 

basada en la evidencia

El determinismo y el indeterminismo han sido temas centrales en la cien-
cia y la filosofía, manteniéndose relevantes en la actualidad. Dentro de este 
marco, se pueden abordar preguntas vitales desde ambos paradigmas, y aquí 
se busca resumirlas y reconciliarlas. Entre estas preguntas se incluye: ¿Pre-
fiero seguridad y falta de libertad en mi trabajo, o falta de seguridad, pero con 
libertad? Continuamente evaluamos las consecuencias de nuestras decisiones 
(Schneider 2012 1). Si el coste de una respuesta es demasiado alto, la persona 
tomará una dirección diferente, y esto también es aplicable en terapia. ¿Qué 
sucede si el sufrimiento humano está presente en cualquier dirección? Tanto con 
libertad como con seguridad, siempre habrá un coste. La verdadera cuestión 
es: ¿qué coste estoy dispuesto a asumir? ¿Qué tipo de sufrimiento tiene más sen-
tido para mí? ¿Somos realmente libres?

Con las lentes de Skinner, argumentaría en sus postulados, la 
libertad es imposible dado que el comportamiento está determinado por las 
condiciones ambientales (Skinner 1994). Por otro lado, Sartre, como defensor 
del indeterminismo, centraría su atención en la libertad y la responsabilidad 
individual, rechazando el racionalismo y positivismo predominantes. Este 
autor existencialista enfatiza la subjetividad y la responsabilidad individual 
para vivir y enfrentar el sufrimiento, transformando constantemente la 
existencia mediante la acción. En palabras de Paul Valéry, “las obras no se 
terminan, se abandonan”, una idea que puede aplicarse a la vida, a la premisa 
existencialista y a la terapia. En ACT esta idea se entiende como selfing (Barnes-



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

152

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

Holmes et al.), donde el  yo  es algo inacabado, dinámico y en constante 
interacción con el contexto.

No obstante, al final de su vida, Jean-Paul Sartre reconoce una forma 
de libertad incluso en condiciones de encarcelamiento, como alguien condi-
cionado que puede trascender sus propios condicionamientos. Ambos pos-
tulados descritos aquí pueden coexistir; de hecho, han sido integrados pre-
viamente (Morf). El indeterminismo de Sartre y el determinismo de Skinner 
presentan propuestas sólidas, considerando la subjetividad del “sujeto” como 
formas individuales de experimentar los fenómenos, siendo flexibles ante las 
contingencias que propone la vida o el ser-en-el-contexto. Sartre expresó la 
célebre frase “la existencia precede a la esencia” (Sartre 2006 7), indicando 
que el ser solo encuentra su esencia a través de vivir. Por su parte, Heidegger 
ilustra este proceso mediante la metáfora del “ser” como un armario cerrado 
que aún no ha sido revelado. El “ser” se concibe como lo que se desvela, fruto 
de la existencia, definido como alétheia en griego, o desocultamiento. Esto 
también implica otorgar un sentido que no estaba previamente asignado a 
la vida, basado en la responsabilidad del individuo para tomar las riendas 
de sus acciones.

Simultáneamente, desde el determinismo, las leyes y principios del 
aprendizaje proporcionan un marco que permite comprender las elecciones 
como resultado de la interacción entre el repertorio y las condiciones ac-
tuales, sujetas al reforzamiento contingente de la historia de aprendizaje. 
Ambos enfoques tienen una similitud ontológica y epistemológica: el ser 
humano no nace predeterminado, más bien se constituye en relación con el 
mundo. Por un lado, el existencialismo ofrece las claves para ser responsa-
ble de la propia existencia y trazar un camino significativo; por otro lado, el 
conductismo entiende las elecciones como determinadas por la interacción 
entre repertorios y contingencias presentes. La convergencia radica en com-
prender la acción a pesar de las limitaciones del repertorio, haciendo más 
probable la ocurrencia de ciertos comportamientos mediante la creación de 
condiciones necesarias. La psicoterapia, en este contexto, proporcionaría las 
condiciones ambientales que facilitan la aparición de conductas deseadas.

Este aspecto resulta crucial para construir un “propósito”, tema que 
se retomará en la sección dedicada a los valores, permitiendo a los profe-
sionales abordar este proceso clave para el cambio desde una perspectiva 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

153

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

filosófica en lugar de meramente psicológica. En este sentido, la terapia 
ayuda a discriminar el propio comportamiento (Tsai et al. 132), así como la 
clarificación de valores. Esto incrementa la flexibilidad del repertorio para 
vivir y morir más alineado con cómo se desea.

Este análisis concluye reconciliando el paradigma “existencial-con-
ductual” mediante la posición del filósofo empirista David Hume, quien ex-
presó: “La libertad humana se experimenta cuando las ‘circunstancias’ nos 
permiten hacer lo que queremos hacer” (Hume 399-412). Además, Heide-
gger también concibe al ser vivo como inseparable de su entorno, donde la 
interacción con su contexto constituye un aspecto central del ser (Heidegger 
209), y el tiempo es la estructura fundamental del ser para emprender los 
proyectos vitales.

5 · Los valores desde la Terapia de 
Aceptación y Compromiso: timón de 

nuestro barco

En esta sección, se analizan los valores desde términos tanto analíticos como 
existenciales, según las perspectivas discutidas previamente a modo de darle 
un bagaje científico a la filosofía. La intervención en los casos descritos ha 
seguido un enfoque orientado a valores, con el objetivo de redirigir el sufri-
miento existencial. 

Desde esta perspectiva, los valores son una fuente importante de re-
forzamiento. Como señaló Skinner: “cualquier lista de valores” es “una lista 
de reforzadores, condicionados o no” (Rogers y Skinner 1064). Además, los 
valores constituyen la experiencia de elección, la cual tiende a ocurrir cuando 
la selección entre conductas está relativamente libre de control aversivo. 
Por tanto, una persona que dirige su vida para evitar el sufrimiento puede 
alejarse de aquello que es realmente importante para ella. El trabajo psicote-
rapéutico que ancla el sufrimiento a valores personales reconcilia y captura 
la historia personal única e intransferible de cada individuo como motor del 
cambio clínico, siendo responsable de mantener cambios estables a largo 
plazo (Gloster et al.).

Desde un punto de vista existencial, los valores no se comprenden 
como elementos contenidos en un repositorio, sino como arraigados a la 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

154

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

biografía de cada persona (Macías et al.). Esto implica un significado tras-
cendente de vida, que a su vez requiere un trabajo previo sobre la historia de 
aprendizaje de cada persona. Los valores son entendidos como un proyecto 
inacabado, en continua trascendencia, un intento de ser-en-el-mundo para 
comprenderse y dar sentido a una existencia impermanente (Heidegger 74). 
En boca de Sartre:

“La libertad ajena es fundamento de mi ser. Pero, precisamente 
porque existo por la libertad ajena, no tengo seguridad ninguna, 
estoy en peligro en esa libertad; ella amasa mi ser y me hace 
ser, me confiere y me quita valores, y mi ser recibe de ella un 
perpetuo escaparse pasivo a sí mismo. Irresponsable y fuera de 
alcance, esa libertad proteiforme en la cual me he comprometido 
puede comprometerme a su vez en mil diferentes maneras 
de ser. Mi proyecto de recuperar mi ser no puede realizarse a 
menos que me apodere de esa libertad y la reduzca a ser libertad 
sometida a la mía” (Sartre 2006 501).

Se postula así una existencia llevada a cabo mediante un proyecto 
elegido y siendo responsable de las circunstancias actuales de cambio.

Desde la perspectiva de las terapias contextuales, los valores son va-
riables que mantienen o refuerzan formas particulares de conducta, afec-
tando directamente el comportamiento emitido. Por ello, el terapeuta debe 
aclarar y mantener los valores como un horizonte constante para discriminar 
bajo control de qué se encuentra el comportamiento de la persona. Median-
te el análisis funcional, como metodología analítica, se orientaría la inter-
vención hacia ese Dasein. Las terapias contextuales comprenden los valores 
como patrones de actividad libremente elegidos, verbalmente construidos 
por las consecuencias, dinámicos y fundamentalmente reforzados a través 
de la actividad misma. De manera alternativa, cabe afirmar que los valores 
son declaraciones verbales que sirven para hacer ciertas consecuencias más 
motivadoras y están sujetas al aprendizaje relacional.

Adicionalmente, los valores poseen una cualidad de propiedad per-
sonal: el individuo experimenta subjetivamente la elección de los principios 
que desea que guíen su conducta. Son reforzados socialmente como patrones 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

155

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

dinámicos que envuelven la vida del individuo y actúan como una dirección 
vital. Incluso se ha predicho que los cambios en los valores de vida son pre-
vios y necesarios para reducir el sufrimiento y generar cambios reales en la 
vida del individuo. Existe evidencia de la relación entre la consistencia en los 
valores y el bienestar general (Lejeune y Luoma).

En la Terapia de Aceptación y Compromiso (ACT) todo procedimiento 
terapéutico se concibe, en última instancia, como un vehículo para acercar 
a la persona a una vida guiada por sus valores. De forma complementaria, 
la Psicoterapia Existencial Basada en Procesos (Menzies y Menzies) entien-
de que los síntomas más comunes —como la ansiedad o la depresión— no 
son el núcleo del sufrimiento, sino manifestaciones que encubren preocu-
paciones más profundas vinculadas a la muerte, la soledad, la identidad, el 
aislamiento, el sentido o la libertad: los dilemas filosóficos que dan título a 
este artículo.

Aunque tales dimensiones han sido actualizadas desde marcos como 
el Metamodelo Basado en Procesos o la propia ACT, estos siguen constitu-
yendo la argamasa de la ética filosófica y el sustrato del sufrimiento con-
temporáneo: preguntas esenciales sobre el origen, el sentido y la dirección 
de la existencia. La aportación de estas nuevas tecnologías clínicas no reside 
únicamente en reconocer dichas dimensiones, reside en analizarlas funcio-
nalmente y generar respuestas terapéuticas que trasciendan el alivio sinto-
mático inmediato, evitando así el retorno cíclico del malestar bajo nuevas 
formas. Sin embargo, es posible que los profesionales se fusionen con el 
discurso de los consultantes, perdiendo de vista las contingencias bajo las 
cuales se mantiene su comportamiento. Por ejemplo, alguien podría declarar 
que es muy importante aprobar un examen de oposición, pero en terapia no 
se ha clarificado bajo control de qué se encuentra su conducta. Esta podría 
estar regida por control aversivo (como el temor a decepcionar a sus padres) 
o el camello de Nietzsche en Así habló Zaratustra (Nietzsche 2018). Es crucial 
entender los valores de manera funcional y existencial.

Así, parte de la labor terapéutica consiste en “enseñar que el futuro 
de las personas es voluntad suya, que depende de una voluntad humana, y 
preparar grandes riesgos y ensayos globales de disciplina y selección desti-
nados a acabar con aquel horrible dominio del absurdo y del azar que hasta 
ahora se ha llamado ‘historia’ —el absurdo del ‘número máximo’ es tan solo 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

156

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

su última forma” (Nietzsche 2018 170). Esto permite limitar, si no eliminar 
completamente, la angustia provocada por las constricciones externas o al 
menos redireccionarlas.

6 · Eudaimonía vs. felicidad
 
Se presenta sobremanera crucial distinguir entre eudaimonía y felicidad. La 
felicidad no constituye un estado permanente ni un objetivo alcanzable en 
términos absolutos, sino, más bien, un lugar que se visita de forma oca-
sional. Esta comprensión contrasta con la visión dominante de la felicidad 
como obligación, producto de consumo o mandato cultural, reflejada en ex-
presiones como el “happycondríaco” —aquel obsesionado con ser feliz—, 
denunciado por Cabanas e Illouz, o en imperativos de autosuperación vacíos 
como “Lo que no te mata te hace más fuerte” (Cederström y Spicer).

Frente a estos clichés, la eudaimonía remite a una vida examinada, 
con dirección, coherencia y responsabilidad. Parafraseando a Sócrates, se 
trataría de una existencia que merece ser vivida precisamente porque se 
somete a escrutinio ético. Valorar la vida implica situarse en el límite de 
la muerte, reflexionar sobre el pasado, encarar la finitud con la serenidad 
de quien ha vivido con sentido. Tal como relata Irvin Yalom en Mirar al sol 
(2009), muchas personas diagnosticadas con cáncer terminal expresan un 
lamento que condensa este dilema existencial: “Es una pena haber aprendido 
a vivir cuando apareció la metástasis”. La convergencia contemporánea entre 
la noción de eudaimonía en Aristóteles, la reflexión existencial sobre la con-
ciencia de la muerte desarrollada por Rollo May (2000) y el enfoque centrado 
en los valores desde enfoques actuales, sea dicho, ofrece una sinergia para 
comprender la experiencia humana con una ponderación muchísimo mayor. 
He ahí que deba abordarse el significado y el alcance de este concepto desde 
una perspectiva integradora.

7 · La felicidad en la infelicidad: un 
viaje hacia la eudaimonía

La eudaimonía, compuesta por “eu” (bueno) y “daimōn” (espíritu), es un 
término acuñado por los filósofos de la antigua Grecia clásica que designa la 
virtud, la felicidad, el cumplimiento o el bienestar logrado a través de hábitos 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

157

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

y acciones. Está vinculada a la virtud, la moderación y la razón. No es una 
sensación ni significa evitar el sufrimiento. Tampoco se accede a ella a través 
de estados mentales, sí mediante conductas. Es la suma de acciones en una 
dirección valiosa, en el sentido de las terapias contextuales. Un sinónimo 
contemporáneo sería bienestar o “florecimiento” (Heintzelman), destilado 
de la Ética Nicomáquea de Aristóteles. Para el filósofo de Estagira, también 
se alcanza mediante la phronesis, entendida como la capacidad de actuar de 
la mejor manera en relación con el placer y el sufrimiento: entre el deseo y 
la razón unidos en una sabiduría práctica.

Según esta noción, la eudaimonía es un reflejo de la virtud, una ex-
celencia vinculada al estoicismo y al rechazo del placer superficial. No tiene 
nada que ver con el estoicismo simplista de los tiempos actuales; por ejem-
plo, bañarse en agua fría no convierte a nadie en estoico si su vida está llena 
de artificialidad y comodidades. El estoicismo genuino persigue una vida 
simple, austera en términos de deseos y ligada a la razón y el deber moral.

Volviendo a la eudaimonía, esta implica una ética desvinculada del 
placer hedónico, con una base filosófica que despeja el camino hacia “lo que 
vale la pena perseguir en la vida”: un estándar objetivo de virtud. Lo cual 
no implica que la eudaimonía esté desconectada del placer o el disfrute; de 
hecho, están relacionados, aunque más en la línea epicúrea de aceptar el 
sufrimiento inmediato si evita sufrimientos futuros. El epicureísmo no busca 
el placer como un fin en sí mismo, sino que promueve la moderación en su 
búsqueda y destaca la amistad como una fuente esencial de bienestar dura-
dero. Dentro de este marco filosófico, la parrhēsia emerge como un concepto 
central, entendido como un dispositivo que permite confrontar dilemas fi-
losóficos y psicológicos (Braicovich). Este enfoque no solo invita a resolver 
problemas existenciales, también orienta hacia una vida guiada por la eu-
daimonía. En este sentido, la cuestión no es simplemente “usar” la filosofía, 
más bien consiste en reflexionar sobre qué filosofía de vida adoptar para 
alcanzar un bienestar nada superficial y sostenible. Placer y sufrimiento pue-
den y deben coexistir, pues el placer es una recompensa para la conducta; sin 
embargo, el bienestar eudaimónico se encuentra en una posición jerárquica 
superior. Podemos observar desde fuera si alguien es feliz hedónicamente, 
pero solo se puede afirmar con certeza que alguien es feliz eudaimónica-
mente desde su perspectiva interna. La felicidad no sería la acumulación de 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

158

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

placer por centímetro cuadrado, ni podría acumularse como el síndrome de 
Diógenes. De hecho, las personas más materialistas suelen presentar una 
mayor prevalencia de problemas psicológicos y menores puntuaciones en 
bienestar y satisfacción con la vida (Dunn y Gilbert).

8 · Una vida eudaimónica 
en la infelicidad

Ayudará, en tal punto, llevar a cabo un breve recorrido histórico por algunos 
de los pensadores más relevantes que sostienen la idea de que tener una vida 
valiosa no implica escapar de esos momentos en que el sufrimiento es el 
principal protagonista. Al contrario: una buena vida estará repleta de desa-
brimiento y pesadumbre. Incluso cuando la felicidad se ausenta y el dolor 
se cierne, es posible la vida plena, colmada de sentido, en el corazón de la 
infelicidad.

Por tanto, esta propuesta desvincula la felicidad del placer corporal, 
como reconocieron Epicuro, Platón, Aristóteles, Montaigne, Stuart Mill o 
Pascal, entre otros autores que consideraron por suerte la felicidad como 
algo transitorio o secundario. La filosofía griega defendía la necesidad de no 
sucumbir a los sentidos ni al mundo sensible, sino de trascenderlos. En con-
traste, el pensamiento romano, de orientación más pragmática, encuentra en 
Cicerón una expresión representativa: sintetiza su perspectiva en la máxima 
según la cual aquel que se entrega con avidez al placer carecerá de fortaleza 
para afrontar el sufrimiento.

Como anticuerpos existenciales, Montaigne invita al lector a familia-
rizarse con la incertidumbre, la muerte o la enfermedad para hacerlas par-
te de nuestra cotidianidad. No para resignarnos, sí para perderle el miedo 
(exposición) y ampliar nuestra capacidad de agencia (Montaigne 2004 130).

Culturas como la azteca del siglo XVI articulaban la eudaimonía 
como neltiliztli (enraizamiento) o estar conectados a la vida, promoviendo 
una ética basada en la comunidad para una vida valiosa, desvinculada del 
placer. Para ellos, “la tierra es resbalosa, y los placeres llegan mezclados con 
sufrimientos y complicaciones” (Purcell). Según estos postulados, la buena 
vida se basa en estar convencido de estar en el “camino correcto” para uno 
mismo, más allá del placer y el sufrimiento. La buena vida es un esfuerzo 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

159

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

constante (Aristóteles), íntimamente ligado al desarrollo de potencialidades 
y a la conexión con los demás.

Concluyamos, no sin cierta ironía, con el autor jovial con el que co-
menzamos: Schopenhauer. A lo largo de su obra —y de forma especialmente 
sistemática en El mundo como voluntad y representación—, planteó que los se-
res humanos están atrapados en un ciclo interminable de deseo, satisfacción, 
tedio, evitación y nuevo deseo: un círculo vicioso que perpetúa el sufrimien-
to. Para él, la única vía de salida no consistía en satisfacer más deseos, no, la 
vía de salida consistía en desear menos, en retirar la voluntad como fuente 
de perturbación y ocupar la vida con algo más duradero. Esa renuncia, lejos 
de ser nihilista, podría entenderse como una forma de eudaimonía negativa: 
una serenidad que en lugar de depender del cumplimiento de metas, depende 
de haber desmontado su tiranía.

9 · Conclusiones

Que esta sección de conclusiones sea también una conclusión de la vida vivi-
da. Al acercarnos al final de nuestros días, echando la vista atrás y examinan-
do nuestra historia, tiene sentido analizar al individuo como un viajero en el 
mundo a través de todas sus fases (Bayés). Comprender y abordar el sufri-
miento desde una perspectiva filosófico-existencial proporciona el equipaje 
necesario para hacer de la vida un viaje hacia la imperfecta eudaimonía. En 
ese equipaje encontrará la persona un bálsamo para hacer frente a los envi-
tes inherentes de la propia estructura de la existencia. Y, rebuscando en ese 
equipaje, hallará en su botiquín el sentido de pertenencia a otras personas, 
el apoyo social y la conexión con su grupo de referencia como salvavidas que 
pueden hacer más llevadero el inevitable hundimiento. Al mismo tiempo, 
dialéctica de asumir estos valores como fuentes de bienestar y de sufrimien-
to. El aislamiento, el miedo y la falta de apoyo social son causas importantes 
de malestar (Raymo y Wang). Asimismo, la hiperreflexividad, el ensimisma-
miento en los propios pensamientos o el intento de suprimirlos o evitarlos 
también aumentan el malestar. Por el contrario, aprender a experimentar 
los pensamientos con distancia, conocido como self-as-context, y actuar en 
una dirección valiosa está asociado con una disminución en el sufrimiento 
humano (Zettle et al.).



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

160

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

En este sentido, un asesoramiento filosófico basado en la evidencia o 
en una metodología rigurosa, como la esbozada en el presente trabajo, sería 
una propuesta quizás más afinada con la naturaleza humana, al contrario 
que las promesas superficiales y banales. 

En defensa, claro está, de la contrarréplica de mirar hacia el interior 
para buscar el sentido de la vida. La obsesión con el autoconocimiento o la 
búsqueda de sentido que puede propiciar el estar cada vez más perdidos. 
Mitigar la búsqueda obsesiva de sentido en la vida (Marquard) promovien-
do una pausa para disfrutar lo que se tiene sin pretensiones adicionales e 
incluso hacer una dieta de la pretensión excesiva de sentido puede incluso 
resultar salvífico. El sentido vital es autobiográfico y no se encuentra en el 
ensimismamiento.

Adoptar un enfoque flexible frente a preocupaciones inherentes a la 
vida, como el miedo, la soledad, las relaciones íntimas o la muerte, permi-
te reconciliar el deseo de libertad con sus inevitables costos. Por ejemplo, 
una pareja puede extender la esperanza de vida, pero separarse de una re-
lación indeseada puede aumentar el bienestar. Aquí radica la insatisfacción 
inherente al ser humano, como señaló Schopenhauer: cualquier decisión o 
circunstancia viene acompañada de dudas y arrepentimientos. Este hecho 
no es negativo, sino profundamente humano. Lo verdaderamente proble-
mático es no reconocerlo y persistir en un proyecto bajo control aversivo o 
en la búsqueda de deseos caprichosos. Esto puede conducir al aburrimiento, 
al vacío existencial y a la sensación de no haber vivido una vida que valga la 
pena al final de los días.

La vida es contradictoria, y tal vez la aceptación en todas sus dimen-
siones de su dialéctica sea uno de los puntos fuertes de las terapias contex-
tuales. Estas proponen abandonar la lucha por cambiar lo que no puede ser 
controlado. Los dilemas expuestos como ejemplos a lo largo del manuscrito 
representan problemas sociales y comunitarios que se enmarcan como cues-
tiones filosófico-existenciales. Su “cura” radica en la clarificación biográfica 
de qué dirección vital escoge esa persona, desde su responsabilidad para ac-
tuar y entendiendo las variables que controlan su comportamiento.

La esencia de estas líneas tiene como objetivo capacitar tanto a las 
personas como a las generaciones futuras en este paradigma, sin despejar 
o resolver las incertidumbres que implica enfrentarse a la vida. La libertad 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

161

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

radica en cómo se afrontan dichas incertidumbres. Como asumió Sartre, los 
humanos están condenados a la angustia de “ser libres” frente a lo posible 
e impredecible, incluso cuando a veces renuncian a su libertad para evitar la 
angustia. Skinner (1975), desde una perspectiva conductual, operacionalizó 
la libertad como un conjunto de contingencias determinadas por las con-
diciones ambientales. ¿Qué camino tiene más sentido, aunque no se haya 
recorrido y se desconozcan sus consecuencias?

Un ejemplo ilustrativo es el pasaje de la Odisea, en el que la diosa Ca-
lipso intenta tentar a Odiseo con la inmortalidad y una vida paradisíaca, pero 
él decide regresar a lo mundano, plagado de sufrimientos, pero también al 
hogar con su familia. Aunque la vida no es la Odisea, a veces se asemeja a ella. 
En cualquier caso, la autocompasión es un proceso esencial en el cambio clí-
nico (Hofmann et al.), fomentando la cooperación grupal hacia una sociedad 
más colectivista que no promueva el individualismo del “hipertrofiado yo” 
(Lipovetsky; Han). Esto puede crear entornos que refuercen la cooperación 
en lugar del individualismo o las relaciones líquidas, especialmente entre 
profesionales que cuidan de otros. Modelos como el Portland Model (Thomp-
son et al.) intentan reducir la soledad y el aislamiento de los profesionales, 
al tiempo que entrenan habilidades para el adecuado funcionamiento de la 
persona detrás del modelo terapéutico. Al mismo tiempo, se destaca la im-
portancia de la interdisciplinariedad y el giro hacia una perspectiva más na-
turalista a la hora de aproximarse a la psicología desde la filosofía.

Finalmente, con el objetivo de generar estos anticuerpos “para el vi-
vir” es necesario enfrentarse a la ilusión contemporánea de una existencia 
libre de sufrimiento (Bauman 61). Paradojalmente, intentar resolver el pro-
blema del sufrimiento tiende a empeorarlo, complicándolo aún más (Hayes 
et al.). Sin embargo, se puede elegir el camino del sufrimiento asumido, vi-
viendo en el presente y aceptando que hay aspectos inevitables en la vida, 
como el envejecimiento, el deterioro, las pérdidas, la muerte y otras des-
gracias. Vivir hacia adelante para comprender la vida hacia atrás, según la 
máxima de Kierkegaard (148), ofrece un espacio para desear lo que se quiere 
de tal manera que se desee también su eterno retorno (Nietzsche 2018 395).

Aceptar que no estamos al margen de la historia y que, como seres 
proclives al error, quizá se repitan las equivocaciones puede ayudarnos a 
levantarnos y seguir avanzando hacia ese horizonte en el que decidimos en-



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

162

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

vejecer. Tal vez hallemos un sentido a lo largo del viaje que es la vida... o tal 
vez no.

10 · Referencias bibliográficas

Aristóteles. Ética a Nicómaco. Madrid: Alianza, 2018.
Barnes-Holmes, Yvonne, Louise McHugh y Dermont Barnes-Holmes. “Pers-

pective-taking and Theory of Mind: A relational frame account”, The 
Behavior Analyst Today, 5/1 (2004): 15.

Bauman, Zygmunt. Vida líquida. Barcelona: Paidós, 2007.
Bayés, Ramón. Un largo viaje por la vida. Barcelona: Plataforma, 2019.
Benatar, David. Better never to have been: The harm of coming into existence. 

Oxford: Oxford University Press, 2006. 
Binswanger, Ludwig. (1958). “The Existential Analysis School of Thought”. 

Existence: A new dimension in psychiatry and psychology. ed. R. May, 
E. Angel y H. F. Ellenberger. New York: Basic Books/Hachette Book 
Group, 1958.

Braicovich, Rodrigo Sebastián (2017). “La parrhēsia en Filodemo de Gadara: 
¿vergüenza o razones?”. Mutatis Mutandis: Revista Internacional de Fi-
losofía, 1/8 (2017): 59-74.

Cabanas, Edgar y Eva Illouz. Happycracia: Cómo la ciencia y la industria de la 
felicidad controlan nuestras vidas. Barcelona: Planeta, 2019.

Camus, Albert. The Myth of Sisyphus. Madrid: Literatura Random House, 2021.
Cavallé, Mónica y Julián D. Machado. El arte de vivir, el arte de pensar. Intro-

ducción a la asesoría filosófica. Bilbao: Desclée de Brouwer, 2007.
Cederström, Carl y André Spicer.  The wellness syndrome. New Jersey: John 

Wiley & Sons, 2015.
Ciarrochi, Joseph, Louise Hayes, Gareth Quinlen, Baljinder Sahdra, Made-

leine Ferrari y Keong Yap. Letting go, creating meaning: The role of Ac-
ceptance and Commitment Therapy in helping people confront existential 
concerns and lead a vital life. ed. Menzies, R. G., R. E. Menzies y G. A. 
Dingle. Existential concerns and cognitive-behavioral procedures. An in-
tegrative approach. Berlín: Springer Nature, 2022.



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

163

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

Dunn, E. W., Gilbert, D. T., y Wilson, T. D. (2011). If money doesn’t make you 
happy, then you probably aren’t spending it right. Journal of Consumer 
Psychology, 21(2), 115-125.

Fisher, Mark.  Realismo capitalista: ¿No hay alternativa?  Madrid: Caja Negra, 
2021.

Foucault, Michel. Defender la sociedad: Curso en el Collège de France (1975-
1976).

García-Montes, José Manuel y Marino Pérez-Álvarez. “Exposition in exis-
tential terms of a case of ‘negative schizophrenia’ approached by 
means of Acceptance and Commitment Therapy”. International Jour-
nal of Existential Psychology and Psychotherapy 3/1, (2010).

Gilbert, Paul. Compassion focused therapy: The CBT distinctive features series. 
Londres: Routledge, 2010.

Global Burden of Disease Collaborative Network. “Global Burden of Disease 
Study 2017 (GBD 2017) Results”. Institute for Health Metrics and Eva-
luation, 2018.

Gloster, Andrew T., Jens Klotsche, Joseph Ciarrochi, Georg Eifert, Rainer 
Sonntag, Hans-Ulrich Wittchen y Jürgen Hoyer. “Increasing valued 
behaviors precedes reduction in suffering: Findings from a rando-
mized controlled trial using ACT”. Behaviour Research and Therapy 91 
(2017): 64–71. 

Hadot, Pierre. Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Madrid: Siruela, 1995.
Hayes, Steven C., Kirk D. Strosahl y Kelly G. Wilson, Acceptance and Commit-

ment Therapy: The Process and Practice of Mindful Change, 2ª ed. (New 
York: Guilford Press, 2012), 19.

Han, Byung-Chul. La sociedad del cansancio. Barcelona: Herder, 2012. 
Hanslik, Thomas y Antoine Flahault. “Overmedicalization: when too much 

medicine harms”. La Revue de Médecine Interne 37/3 (2015): 201-205.
Hayes, Steven C. “Acceptance and commitment therapy: towards a unified 

model of behavior change”. World Psychiatry 18/2 (2016).
Heidegger, Martin. Ser y Tiempo. Madrid: Trotta, 2006.
Heintzelman, Samantha J. “Eudaimonia in the contemporary science of sub-

jective well-being: Psychological well-being, self-determination, 
and meaning in life”. Handbook of well-being. ed. E. Diener, S. Oishi y 
L. Tay. Salt Lake City: DEF Publishers, 2018.



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

164

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

Hofmann, Stefan G., Steven C. Hayes y David N. Lorscheid.  Learning pro-
cess-based therapy: A skills training manual for targeting the core proces-
ses of psychological change in clinical practice. Oakland: New Harbinger 
Publications, 2021.

Hofmann, Steven G., Curtiss, Joshua y McNally, Richard J. “A Complex Ne-
twork Perspective on Clinical Science.”  Perspectives on Psychological 
Science 11.5 (2016): 597–605.

Hume, David.  A treatise of human nature. Oxford: Clarendon Press, 1888.
Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fe-

nomenológica. Madrid: Trotta, 2010. 
Jaspers, Karl. Way to wisdom: An introduction to philosophy. New Haven: Yale 

University Press, 1994.
Jaspers, Karl. Philosophy of Existence. Barcelona: RBA, 1985.
Kaess, Michael, Markus Moessner, Julian Koenig, Sophia Lustig, Sabrina 

Bonnet, Katja Becker, Heike Eschenbeck, Christine Rummel-Kluge, 
Rainer Thomasius, Stephanie Bauer y ProHEAD Consortium. “Edi-
torial Perspective: A plea for the sustained implementation of digital 
interventions for young people with mental health problems in the 
light of the COVID-19 pandemic”. Journal of Child Psychology and Psy-
chiatry 62/7, (2021): 916-918.

Kierkegaard, Søren. El concepto de angustia. Madrid: Alianza, 2013. 
LeJeune, Jenna y Jason Luoma. “Values in Acceptance and Commitment The-

rapy”. In The Oxford Handbook of Acceptance and Commitment Therapy. 
ed. Michael P. Twohig, Michael E. Levin y Julie M. Petersen. Oxford: 
Oxford University Press, 2021.

Lipovetsky, Gilles. La era del vacío. Barcelona: Anagrama, 2010.
Macías, Juanjo, Ruiz-García, Antonio y Valero-Aguayo, Luis. “Validación 

y propiedades psicométricas del ‘Cuestionario de Valores de Vida’ 
(VLQ) para población española.”  Behavioral Psychology / Psicología 
Conductual 31.2 (2023): 247–267. 

Macías, Juanjo, and Luis Valero-Aguayo. “FACT: A pilot study of process-ba-
sed therapy to promote occupational well-being.” Journal of Contex-
tual Behavioral Science 32 (2024).

Montaigne, Michel de.  Los ensayos. Traducción de Javier Albiñana. Madrid: 
Cátedra, 2004, 130.



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

165

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

Marinoff, Lou. Más Platón y menos Prozac. Barcelona: B de Books, 2017.
Marquard, Odo. La felicidad en la infelicidad: Reflexiones filosóficas. Madrid:  

Katz, 2006.
May, Rollo. El dilema del hombre. Respuestas a los problemas del amor y de la 

angustia. Barcelona: Gedisa, 2000.
Morf, Martin E. “Sartre, Skinner, and the Compatibilist Freedom to Be Au-

thentically”. Behavior and Philosophy 26/1-2 (1998): 29-43. 
Nietzsche, Friedrich. Más allá del bien y del mal. Madrid: Alianza, 2012. 
Nietzsche, Friedrich. Así habló Zaratustra: Un libro para todos y para nadie. Ma-

drid: Alianza, 2018.
Purcell, Lynn Sebastian. “Eudaimonia and Neltiliztli: Aristotle and the Az-

tecs on the Good Life”. APA Newsletter on Hispanic/Latino Issues in Phi-
losophy 16/2 (2017): 10-21.

Raymo, James M. y Jia Wang. “Loneliness at Older Ages in the United States: 
Lonely Life Expectancy and the Role of Loneliness in Health Dispari-
ties”. Demography 59/3 (2022): 921-947.

Rogers, Carl R. y Burrhus F. Skinner. “Some issues concerning the control of 
human behavior: A symposium”. Science 124 (1956): 1057-1066.

Ruiz-García, Antonio, Juan José Macías-Morón, Rafael Ferro-García y Luis 
Valero-Aguayo. “Spanish Validation of the ‘Life Snapshot Inven-
tory’”. International Journal of Psychological Research 14/2, 2021.

Sartre, Jean-Paul. El Ser y la Nada. Barcelona: Altaya, 1993..
Sartre, Jean-Paul. El existencialismo es un humanismo. México: UNAM, 2006. 
Schneider, Susan M.  The Science of Consequences: How They Affect Genes, 

Change the Brain, and Impact Our World. Amherst, N.Y.: Prometheus 
Books, 2012.

Schopenhauer, Arthur. El mundo como voluntad y representación (Vol. 1). Akal, 
2005.

Skinner, Burrhus F. Science and Human Behavior. Barcelona: Fontanella, 1971.
Skinner, Burrhus F. About Behaviorism. Barcelona: Fontanella, 1975.
Skinner, Burrhus F. “Beyond Freedom and Dignity”. Analogies of Behavior 1 

(1994).
Thompson, Brian L., Jason B. Luoma, Christeine M. Terry, Jenna T. LeJeune, 

Paul M. Guinther y Harold Robb. “Creating a peer-led acceptance and 



JUANJO MACÍAS 
ALEJANDRO G. J. PEÑA
PEDRO NARANJO COBO
LOS PROBLEMAS PSICOLÓGICOS COMO DILEMAS FILOSÓFICOS: 
UN VIAJE HACIA LA EUDAIMONÍA Y LA FELICIDAD DENTRO DE 
LA INFELICIDAD

166

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 141-166 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.07

commitment therapy consultation group: The Portland model”. Jour-
nal of Contextual Behavioral Science 4/3 (2015): 144-150. 

Tsai, Mavis, Robert J. Kohlenberg, Jonathan W. Kanter, Barbara Kohlenberg, 
William C. Follette, Glenn M. Callaghan. A guide to functional analytic 
psychotherapy. Awareness, courage, love and behaviorism. Nueva York: 
Springer, 2009.

Unamuno, Miguel de. Del sentimiento trágico de la vida. Madrid: Alianza, 2013. 
Vos, Theo et al. “Global, regional, and national incidence, prevalence, and 

years lived with disability for 328 diseases and injuries for 195 coun-
tries, 1990–2016: a systematic analysis for the Global Burden of Di-
sease Study 2016”. The Lancet 390/10100 (2017): 1211-1259.

Weil, Simone. Esperando a Dios, traducción de Emma Martínez, Madrid: Tro-
tta, 2003, 19.

Weisz, John R. y Alan E. Kazdin (ed.). Evidence-Based Psychotherapies for Chil-
dren and Adolescents (Third Edition). New York: Guilford Press, 2017.

Yalom, Irvin D. La cura Schopenhauer. Barcelona: Salamandra, 2008.
Yalom, Irvin D. Mirar al sol: superar el temor a la muerte. Barcelona: Herder, 

2009.
Zettle, Robert D., Suzanne R. Gird, Blake K. Webster, Nakisha Carrasqui-

llo-Richardson, Jeffrey Swails y Charles A. Burdsal. “The Self-as-
Context Scale: Development and preliminary psychometric pro-
perties”.  Journal of Contextual Behavioral Science 10 (2018): 64-74.
Vigotsky, L. S. La imaginación y el arte en la infancia. Madrid: Ediciones 
Akal, S. A., 2003.



167

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Alberto Villalobos Manjarrez1

Universidad Nacional Rosario Castellanos (UNRC), México
José Agustín Ezcurdia Corona2

Universidad Autónoma Nacional de México (UNAM), México
Recibido 2 octubre 2024 • Aceptado 14 junio 2025

1. beto1035@hotmail.com

2. jezcurdia@hotmail.com

Resumen
En este artículo presentamos un breve 
estudio sobre el concepto de caos en las 
filosofías de Friedrich Nietzsche, Gilles 
Deleuze y Quentin Meillassoux, en el que 
identificamos rupturas y continuidades. 
En consecuencia, desarrollamos los si-
guientes puntos: que el concepto de caos 
tiene una primacía sobre la noción de vo-
luntad de poder en la filosofía de Nietzs-
che; que el caos subyace a la inmanencia 
en el pensamiento de Deleuze; y que el 
hiper-caos de Meillassoux, aunque es 
incondicionado, posee límites internos 
que lo vuelven cuasi omnipotente. En la 
conclusión, definimos la situación de los 
seres humanos frente a estos tres abis-
mos 

Palabras claves: Naturaleza; Antropo-
morfismo; Plano de inmanencia; Con-
tingencia; Indeterminación.  

Abstract
In this article we present a brief study on 
the concept of chaos in the philosophies 
of Friedrich Nietzsche, Gilles Deleuze 
and Quentin Meillassoux, in which we 
identify ruptures and continuities. Con-
sequently, we develop the following 
points: that the concept of chaos has a 
primacy over the notion of will to pow-
er in Nietzsche’s philosophy; that cha-
os underlies immanence in Deleuze’s 
thought; and that Meillassoux’s hy-
per-chaos, although unconditioned, 
possesses internal limits that render it 
quasi-omnipotent. In the conclusion, we 
define the situation of human beings in 
the face of these three abysses.

Keywords: Nature; Anthropomorphism; 
Plane of immanence; Contingency; 
Indetermination.

Hacia el concepto de caos 
en Nietzsche, Deleuze y 
Meillassoux.

Towards the Concept of Chaos in Nietzsche, 

Deleuze and Meillassoux

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

168

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

1 · Introducción

La imagen del caos ocupa un lugar originario en las cosmogonías fundacionales 
de la cultura occidental. En la Teogonía (VIII a.n.e.) de Hesíodo, el χάος figura 
como un abismo que se abre y del cual surgen Érebo —dios que personifica 
la oscuridad— y la negra Noche, los cuales, tras un encuentro amoroso, 
engendran al Éter y al Día (Hesíodo 115-130 76). En este poema, el caos es 
un estado indeterminado del mundo anterior a todos los seres. Por su parte, 
en el Génesis judeocristiano se dice que, antes de que Dios creara el mundo, en 
la tierra, desordenada y vacía, reinaba el tehom: un caos primitivo o abismo 
primigenio (Cardin 15-17). Desde su aparición, la filosofía se encargó de 
ordenar racional y conceptualmente la naturaleza a fin de explicar el lugar 
de los seres humanos en ella. Sin embargo, en el siglo XIX,1 transitando desde 

1 Antes de la filosofía de Nietzsche, en las Investigaciones filosóficas sobre la esencia de 

la libertad humana y los objetos con ella relacionados (1809), F. W. J. Schelling —después 

de señalar que la inmanencia de la naturaleza spinozista se fractura en el paso entre 

la sustancia, los atributos y los modos— sostiene que Dios, diferenciado de los seres, 

posee dos orígenes: por un lado, él se causa a sí mismo; por otro, el caos lo ha produ-

cido. Este otro origen es un ansia eterna (ewige Sehnsucht) entendida como un caos sin 

orden ni forma, pero el cual es, sin embargo, la condición de la norma: “[…] lo carente 

de regla subyace siempre en el fundamento, como si pudiera volver a brotar de nuevo, 

y en ningún lugar parece que el orden y la forma sean lo originario, sino como si se hu-

biera ordenado algo inicialmente sin regla. He aquí la inasible base de la realidad de las 

cosas, el resto que nunca se puede reducir, aquello que ni con el mayor esfuerzo se deja 

La constance phénoménale 
du monde est l’œil d’un cyclone sans 
commencement ni fin – « cyclone » 
que je nomme Surchaos  : le chaos 
éternel, niché au cœur de l’irraison 
manifeste de tout étant.

Quentin Meillassoux, « L’immanence 
d’outre-monde », 42



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

169

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

el mito hacia el concepto, Friedrich Nietzsche hace irrumpir al caos en medio 
de la filosofía trascendental, la vida del Espíritu, la racionalidad de lo real y 
la dialéctica de la historia humana. Con Nietzsche, las metafísicas antiguas 
y modernas son objetos de una crítica que desarticula su mundo verdadero, 
en favor de un concepto de naturaleza entendido como caos, el cual abrió 
nuevos caminos para pensar la inmanencia (Villalobos Manjarrez 100-117). 

Las críticas de Nietzsche dirigidas al mundo suprasensible de Platón, 
a la causalidad de Aristóteles, al cogito de René Descartes, al juicio sintético 
a priori de Immanuel Kant y a la voluntad de Arthur Schopenhauer, entre 
otras, hacen de su filosofía un territorio que comunica a la tradición antigua 
con el pensamiento moderno, pero también con nuestra actualidad. El uso del 
nihilismo para pensar el fin de la metafísica por parte de Martin Heidegger, o 
la genealogía de la relación entre cuerpo e historia teorizada por Michel Fou-
cault, fueron planteamientos filosóficos ineludibles de corte nietzscheano 
que se erigieron durante el siglo XX (Heidegger 679-682; Foucault 24-32). E 
incluso más cercanas a nuestro presente se encuentran las filosofías de Gilles 
Deleuze y de Quentin Meillassoux, las cuales, cada una a su modo, se apro-
pian del pensamiento de Nietzsche para componerlo con nuevos conceptos 
y expandir sus límites. Muestra de ello es la articulación entre la voluntad 
de poder y la diferencia en el caso de Deleuze; y la interpretación realista y 
especulativa del eterno retorno por parte de Meillassoux (Deleuze 1998 73-
77; Meillassoux 2009 60-71). 

Sin embargo, lo que en este texto evidenciamos brevemente es la 
importancia del problema del caos en la filosofía moderna y contemporánea, 
a través de los aparatos conceptuales de Nietzsche, Deleuze y Meillassoux, 
en los cuales existen influencias, interferencias y distancias significativas a 
propósito de la teorización de este abismo. Respecto a Nietzsche, explicamos 
que el concepto de naturaleza comprendido como caos subsume al de 

disolver en el entendimiento, sino que permanece eternamente en el fundamento. De 

esta ausencia de entendimiento es de la que nació propiamente el entendimiento. Sin 

esta oscuridad preliminar no hay realidad alguna para la criatura; las tinieblas son su 

necesario patrimonio” (Schelling 167-169). Lo carente de regla es uno de los principios 

que constituyen lo existente; el otro, que corresponde a la forma, el orden, la ley y el 

entendimiento, es Dios mismo (Schelling 163-171). Sin embargo, es hasta la filosofía de 

Nietzsche que el caos adquiere mayor primacía y se identifica plenamente con una in-

manencia que, carente de fundamento, está desprovista del origen metafísico de Dios.



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

170

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

voluntad de poder, aunque cronológicamente el segundo pueda tener una 
supuesta preeminencia sobre el primero. En cuanto a Deleuze, afirmamos que 
el caos subyace a la inmanencia, si con ésta nos referimos a la vida compuesta 
de virtualidades o al plano que la filosofía instaura con sus creaciones 
conceptuales para protegernos de la desintegración. Y sobre Meillassoux, 
mostramos que el caos alcanza un estatuto inédito y cuasi omnipotente, 
puesto que a pesar de que es capaz de transformar o destruir el devenir, 
las leyes naturales o cualquier entidad actual o posible, no está exento de 
determinadas autolimitaciones que su propia existencia impone. A su vez, 
identificamos las continuidades y rupturas entre estos conceptos de caos a 
los que, de manera inquietante, el pensamiento filosófico se dirige como si 
se tratase de un absoluto oscuro y enigmático (Meillassoux 2014 813-814). 
En la conclusión, exploramos sintéticamente las posibilidades prácticas de 
los seres humanos ante la naturaleza de tales abismos.

	 En la transformación de la compresión del caos que avanza desde 
Nietzsche hasta Deleuze y Meillassoux, observamos que se trata de un con-
cepto ontológico último, puesto que se presenta, en los tres casos, como una 
realidad insuperable, a la que nada trasciende, que subyace a la voluntad de 
poder —Nietzsche—, al plano de inmanencia —Deleuze— y a las leyes natu-
rales —Meillassoux—. De modo que, en el ámbito de la ontología continental 
contemporánea, el concepto de caos es capaz de ingresar a una rivalidad, en 
curso, que existe entre otros modelos filosóficos del mundo o de lo real, como 
la ontología orientada a objetos (Harman 71-84), la teoría de los ensamblajes 
(De Landa 137-164) y la ontología de los campos de sentido (Gabriel 135-156).   

2 · Voluntad de poder: 
máscara del caos

En el conocido fragmento 109 de La Ciencia jovial (1882), Nietzsche afirma 
que el carácter total y eterno del mundo es el caos (Chaos) (Nietzsche 2014 
425-427). Esto significa que la naturaleza consiste en una sola inmanencia 
que se sustrae a tres determinaciones principales: los orígenes metafísicos, 
los finalismos necesarios y las leyes naturales, entendidas como estructuras 
de la naturaleza dispuestas por una racionalidad, un sujeto o un resto o huella 
del mismo. Recuérdese que las leyes naturales, para Nietzsche, son inter-



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

171

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

pretaciones humanas colocadas sobre sucesiones de casos aparentemente 
iguales (Nietzsche 2005 47-48). Si bien en la naturaleza existen repeticiones 
de casos perfectamente calculables, desde la perspectiva nietzscheana, esto 
no implica que haya leyes que presiden las permutaciones, sino que, al con-
trario, puede interpretarse que “[…] faltan absolutamente las leyes, y todo 
poder sacar en cada instante su última consecuencia” (Nietzsche 2005 48). 
Así, cada repetición de caso es una novedad que, en última instancia, no es 
sostenida por nada exterior a la naturaleza.	

A este respecto, Nietzsche lanza una serie de advertencias sobre los 
antropomorfismos que revisten a la naturaleza con ropajes demasiado hu-
manos. Los antropomorfismos consisten en interpretaciones o rasgos huma-
nos que son colocados como propiedades de la naturaleza en sí misma. Por 
consiguiente, para Nietzsche (2014), es un equívoco pensar que la naturaleza 
es bella, buena, perfecta, sabia o cruel en sí misma, o que es una máquina 
que actúa de acuerdo a finalidades preestablecidas (425-427). Entre tales an-
tropomorfismos resalta uno que ocupa un lugar central en esta discusión: la 
idea de que la totalidad de la naturaleza es un organismo o una entidad viva:

Guardémonos de pensar que el mundo es un ser viviente. ¿Hacia 
dónde debería expandirse? ¿De qué debería alimentarse? ¿Cómo 
podría crecer y multiplicarse? Nosotros tenemos alguna noción 
de la naturaleza de lo orgánico: ¿deberíamos modificar nuestra 
interpretación acerca de lo indeciblemente derivado, tardío, 
raro, azaroso —que solo percibimos sobre la corteza terrestre—, 
por algo esencial, universal, eterno, como hacen aquellos que 
llaman organismo al universo? Eso me provoca náuseas. […] El 
orden astral en el que vivimos constituye una excepción; este 
orden, y la relativa duración que depende de ella han hecho 
posible la excepción de las excepciones: la formación de lo 
orgánico. […] Tampoco existe aquí un instinto de conservación 
ni, en general, algún instinto, ¡como tampoco conoce ninguna 
ley! Guardémonos de decir que hay leyes en la naturaleza. […] 
Guardémonos de decir que la muerte se opone a la vida. Lo 
viviente sólo es una especie de lo muerto, y una especie muy 
rara. (Nietzsche 2014 425-426)



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

172

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Prohibir que el mundo, en su totalidad, es algo vivo significa opo-
nerse a un concepto como el de voluntad de poder, donde la materia, la vida 
y el pensamiento se fusionan en virtud de las capacidades creativas de sus 
relaciones de fuerzas. Con la voluntad de poder ocurre una cualificación o 
subjetivación de la materia, puesto que se la define a partir de una propiedad 
subjetiva, esto es, una voluntad viva que se quiere a sí misma como su pro-
pia afirmación. Y aunque la formulación del concepto de voluntad de poder 
(Nietzsche 2006 679-680) es posterior a la conceptualización del mundo 
como caos y a la prohibición de los antropomorfismos —ubicados en La 
ciencia jovial—, estos últimos se imponen porque la argumentación que los 
sostiene prevalece sobre la idea de la subjetivación de la materia.

Aseverar que el mundo está vivo significa, como mismo Nietzsche 
señala en 1882, transferir una región excepcional de lo existente, esto es, 
lo viviente, hacia totalidad del mundo. Se realiza una transposición de una 
propiedad singular de cierta cantidad de materia, la vida, hacia toda la na-
turaleza. Esto hace de la voluntad de poder —donde lo simple, lo complejo, 
la armonía y las oposiciones más salvajes coexisten (Nietzsche 2006 679-
680)— la máscara de una realidad más abisal, irreductible a lo vivo, a lo 
muerto y a cualquier antropomorfismo, que Nietzsche denomina caos: el 
mundo entendido como una potencia sin destino, sustraída de la finalidad 
última, la ley y el origen metafísico, donde la experiencia humana constituye 
un fragmento de su fatalidad.

La vía que sigue Nietzsche para conceptualizar el caos consiste en la 
identificación de los antropomorfismos que dan a la naturaleza un rostro 
humano. Por consecuencia, conceptos como el sujeto, la causalidad, la iden-
tidad y la verdad —comprendida como la correspondencia entre el discurso 
y la esencia de las cosas— son desarticulados debido a su carácter antropo-
mórfico. Por ejemplo, la causalidad ya no será definida como una estructura 
del mundo o del sujeto, sino que se tratará tan solo de una interpretación de 
las sucesiones de casos que se repiten: la “[…] sucesión de pensamientos, de 
sentimientos, de ideas en la conciencia no nos da a entender que esta serie 
sea una serie causal, aunque así lo parezca, y en grado altísimo” (Nietzs-
che 2006 359). Al prescindir de tales conceptos, Nietzsche vislumbra una 
naturaleza cada vez más extraña y menos humana. No obstante, el desafío 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

173

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

que arroja su filosofía aplica también para cualquiera: ¿hasta qué punto es 
posible pensar una naturaleza que no sea, en algún grado, antropomórfica?

3 · Protegerse del abismo

Como es sabido, la filosofía de Nietzsche estructura el desarrollo de la 
ontología de Deleuze (Hardt 77-122). Pruebas de ello son el estudio Nietzsche 
y la filosofía (1962) y la continuidad que existe entre la voluntad de poder y el 
concepto deleuzeano de vida no orgánica: la actividad creadora y anónima 
de la materia que se prolonga y sobrevive al organismo, la cual puede 
manifestarse, incluso, en la literatura, el arte y el concepto (Zourabichvili 
107-113). Sin embargo, en el marco de este artículo, la afinidad entre Nietzsche 
y Deleuze se traza mediante el problema del caos. Si para Nietzsche el caos 
consiste en una sola inmanencia a la que no presiden la ley ni la finalidad 
preestablecida, para Deleuze, en Diferencia y repetición (1968), se trata el 
abismo sin fondo de la naturaleza. La particularidad de este caos (chaos) es 
que consiste en un abismo constituido por diferencias. Deleuze presenta esta 
cuestión bajo la imagen del eterno retorno nietzscheano:

El eterno retorno se elabora en un fondo, en un sin fondo donde 
la Naturaleza original reside en su caos, por encima de los 
reinos y de las leyes que constituyen sólo la segunda naturaleza. 
[…] El eterno retorno no es ni cualitativo ni extensivo; es 
intensivo. Es decir: se da en la diferencia. En eso radica la 
conexión fundamental del eterno retorno y de la voluntad 
de poder. El uno sólo se puede dar en el otro. La voluntad de 
poder es el mundo centelleante de las metamorfosis, de las 
intensidades comunicantes, de las diferencias de diferencias, de 
los soplos, insinuaciones y expiraciones: mundo de intensivas 
intencionalidades, mundo de simulacros o de «misterios». 
(Deleuze 2002 362-363)

Así, en la filosofía de Deleuze, la naturaleza original o primera es de-
finida como caos mediante la articulación de los conceptos nietzscheanos 
de eterno retorno y de voluntad de poder. La repetición de las diferencias de 
diferencias es el caos o la primera naturaleza que constituye a la segunda: la 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

174

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

de las leyes y las entidades organizadas; la de las identidades y las unidades 
transitorias. Esta naturaleza primera, caótica y diferencial no sólo precede 
a los cuerpos vivos y sus capacidades creativas, sino que los constituye. Sin 
embargo, Deleuze y Guattari advierten sobre los peligros de este sin fondo 
o naturaleza original, a la que no podemos abalanzarnos con temeridad ni 
mirar directa y fijamente, ya que acabaría con nuestra unidad y consistencia. 
Por eso escriben:

Sólo pedimos un poco de orden para protegernos del caos. No 
hay cosa que resulte más dolorosa, más angustiante, que un 
pensamiento que se escapa de sí mismo, que las ideas que huyen, 
que desaparecen apenas esbozadas, roídas ya por el olvido o 
precipitadas en otras ideas que tampoco dominamos. […] Sólo 
pedimos que nuestras ideas se concatenen de acuerdo con un 
mínimo de reglas constantes, y jamás la asociación de ideas 
ha tenido otro sentido, facilitarnos estas reglas protectoras, 
similitud, contigüidad, causalidad, que nos permiten poner un 
poco de orden en las ideas, pasar de una a otra de acuerdo con un 
orden del espacio y del tiempo, que impida a nuestra «fantasía» 
(el delirio, la locura) recorrer el universo en un instante para 
engendrar de él caballos alados y dragones de fuego. (Deleuze y 
Guattari 1997 202)

Aquí, el caos remite a la posibilidad de desintegración de las ideas 
frente a la que el pensamiento instaura reglas para protegerse. Sin embargo, 
el caos, desde una vista más amplia, es entendido como una infinitud —donde 
el pensamiento corre el riesgo de disolverse—cuya realidad es tanto ideal 
como material: 

El caos no es un estado inerte o estacionario, no es una 
mezcla azarosa. El caos caotiza, y deshace en lo infinito toda 
consistencia. El problema 	de la filosofía consiste en adquirir 
una consistencia sin perder lo infinito en el que el pensamiento 
se sumerge (el caos en este sentido posee una existencia tanto 
mental como física). (Deleuze y Guattari 1997 46)

El que pueda haber reglas que rigen el pensamiento está condicio-
nado, a su vez, por la estabilidad de la organización de la materia a la que 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

175

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Deleuze y Guattari (1997) llaman un anticaos objetivo (202). En el contacto 
entre materia y subjetividad, las sensaciones testimonian las propiedades 
de los estados de cosas con los que entran en relación. Y es a partir de tal 
vínculo que es posible protegerse del abismo mediante las invenciones que 
son producidas en tres órdenes distintos: la filosofía, la ciencia y el arte, las 
cuales “[…] trazan planos sobre el caos” (Deleuze y Guattari 1997 203).

Deleuze y Guattari explican que los artistas realizan cortes en el orden 
natural para que brote el caos, del cual elaboran una composición específica 
o un bloque de sensaciones que se expresa en la literatura, la pintura o la 
música. Porque el arte es […] una composición del caos que da la visión o 
sensación, […] un caosmos, como dice Joyce, un caos compuesto […]. El arte 
lucha con el caos, pero para hacerlo sensible […] (Deleuze y Guattari 1997 
205-206). A su vez, los científicos —particularmente los físicos y los mate-
máticos— postulan funciones, constantes, límites y centros de equilibrio en 
la variabilidad del caos. Además, estos establecen relaciones entre variables 
desde las que pueden determinarse estados futuros a partir del presente o 
hacerlos tan solo probables. La ciencia toma un trozo del caos y lo envuelve 
en un sistema de coordenadas, “[…] del que extrae una función aleatoria y 
unas variables caoideas” (Deleuze y Guattari 1997 207).

Por su parte, la filosofía también “[…] lucha con el caos como abismo 
indiferenciado u océano de la disimilitud” (Deleuze y Guattari 1997 208). Si 
el arte crea bloques de sensaciones y la ciencia elabora funciones, la filoso-
fía crea conceptos: ensamblajes o totalidades fragmentarias, los cuales son 
síntesis de componentes que son separables. Cuando los filósofos fabrican 
conceptos, al mismo tiempo instauran lo que Deleuze y Guattari denominan 
como plano de inmanencia, el cual no es un concepto como tal, sino la imagen 
que se da a sí mismo el pensamiento. El plano de inmanencia es el “[…] medio 
indivisible en el que los conceptos se reparten sin romper su integridad, su 
continuidad: ocupan sin contar […] o se distribuyen sin dividir” (Deleuze y 
Guattari 1997 40).

En este artículo sostenemos que, en la filosofía de Deleuze y Guattari, el 
caos subyace a la inmanencia considerada desde sus dos sentidos principales: 
como el plano indivisible que ocupan los conceptos filosóficos y como la vida 
entendida como pura virtualidad. Entonces, si el caos es la infinitud capaz 
de descomponer al pensamiento si éste no utiliza la protección adecuada, el 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

176

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

“[…] plano de inmanencia es como una sección del caos” (Deleuze y Guattari 
1997 46). Dicho de otro modo, el plano se instala sobre el caos que le precede. 
En el plano se encuentra la pretensión de hacer habitable el caos mediante 
determinadas organizaciones conceptuales. Aquí, se muestra que la creación 
filosófica responde a la necesidad de resguardarse, mediante el concepto 
y la instauración del plano, del delirio y de la desintegración de las ideas, 
posibles efectos del contacto con la infinitud. Sin embargo, la protección que 
otorga el concepto no solo se ubica en el terreno del pensamiento, sino que 
las creaciones conceptuales también funcionan para orientar, de una manera 
práctica y transformadora, a los seres humanos en el mundo. Si los conceptos 
se distribuyen sobre el plano, entonces es el plano mismo el que, aun siendo 
un “[…] absoluto ilimitado […]” (Deleuze y Guattari 1997 40), descansa sobre 
el caos o abismo de la infinitud.

Aunque la inmanencia sea entendida como una vida compuesta de 
virtualidades que se actualizan tanto en sujetos como en objetos (Deleuze 
2008 330), el caos le subyace porque consiste en el sin fondo de la diferen-
ciación —como Deleuze señala en Diferencia y repetición—, el cual condiciona 
la existencia tanto de las capacidades virtuales de las entidades, como de sus 
identidades y unificaciones transitorias conseguidas en sus actualizaciones. 
E incluso si la vida se define como “[…] una multiplicidad de planos hete-
rogéneos de existencia, inventariables según el tipo de evaluación que los 
gobierna o anima […]” (Zourabichvili 109), las intensidades o diferencias en 
sí mismas, agrupadas en el caos u océano de la disimilitud, siguen siendo las 
condiciones de la heterogeneidad de tal multiplicidad.

4 · Asomarse al hiper-caos 

Distanciándose del caos definido por Deleuze, pero acercándose al postulado 
por Nietzsche, Meillassoux defiende que lo real es un hiper-caos (hyper-
Chaos), en el que la materia, la vida y el pensamiento son órdenes hete-
rogéneos, coordinados e irreductibles entre sí. Tal heterogeneidad prohíbe 
postular un mundo donde la vida o determinados componentes subjetivos —
como los sujetos larvarios— están esparcidos en todas las cosas, como en el 
“[…]mono-pluralismo deleuzeano, un monismo=pluralismo que finalmente 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

177

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

viene a ser pluralismo=monismo” (Meillassoux 2022 67).2 La razón es que 
este monismo pluralista hace de toda la naturaleza una realidad uniforme 
constituida por contemplaciones o imágenes-movimiento, donde no hay 
verdaderas diferencias de naturaleza —sólo existen diferencias intensivas 
o de grado— ni una heterogeneidad real. Al contrario, Meillassoux (2022) 
busca “[…] acceder a la pura heterogeneidad que rompe toda diferencia de grado 
o intensidad, en favor de las diferencias de naturaleza —las únicas auténticas 
diferencias, aquellas que no reducen subrepticiamente la identidad (de na-
turaleza) a la alteridad (de grado) (67).

Mientras que Deleuze (2002) defiende que lo real es ontológicamente 
uno, pero diverso en sus modalidades (72), Meillassoux (2018) sostiene 
que lo que hay, a saber, el hiper-caos, es una potencia capaz de hacer 
emerger, sin razón ni causa, entidades o leyes que pueden ser de naturalezas 
completamente distintas (42). Esto último rompe con la univocidad 
deleuzeana en la que el ser es el mismo para todo lo que hay, aunque sus 
modalidades no sean las mismas. De modo que, para reemplazar el modelo 
deleuzeano de la inmanencia donde priman las diferencias de grado repartidas 
homogéneamente sobre lo que existe, Meillassoux postula el concepto de 
poli-dualismo, el cual se refiere a que, si bien existen tales diferencias de 
grado, lo que define a lo real son las 

[…] diferencias puras de naturaleza, sin ninguna continuidad 
con aquello que diferencian, entre los diferentes regímenes 
de lo real […] cuya posible co-ordinación no nos permite 
pensar su reconciliación […]. No un mono-pluralismo, sino un 
poli-dualismo. Necesitamos rupturas que hagan imposible el 
reduccionismo de un régimen de entes a otro (la vida reducida 
a la materia, la mente a la vida, etc.) y que permitan que las 

2 Meillassoux define a la ontología de Deleuze como una metafísica subjetivista, esto 

es, una posición filosófica caracterizada por dos aspectos principales: la afirmación de 

que el ser y el pensamiento son indisociables; y la hipostasis de una instancia subje-

tiva que se extiende por toda la naturaleza (Meillassoux 2015 67). Un ejemplo de esta 

operación, en la que un elemento subjetivo mínimo se distribuye por la inmanencia, se 

encuentra en los sujetos larvarios: los yoes preindividuales que realizan las contraccio-

nes y contemplaciones que, agrupadas en síntesis pasivas, conforman los hábitos de los 

cuales están compuestos los sujetos y los objetos (Deleuze 2002 131-132).



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

178

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

entidades de nuestro mundo escapen magníficamente a todo 
intento de reducir los existentes de nuestro mundo a una única 
naturaleza […]. Lo heterogéneo vuelto contra lo intensivo, la 
diferencia de naturaleza vuelta contra la diferencia de grado; 
el poli-dualismo eternamente posible del Hipercaos contra el 
mono-pluralismo pseudo-necesario del Caosmos (Meillassoux 
2022 67).

Entonces, el poli-dualismo o la partición de lo real en órdenes com-
pletamente irreductibles, como la materia, la vida, la mente y la sociedad, 
que mantienen entre sí verdaderas diferencias de naturaleza, se sostiene 
sobre una verdad que Meillassoux reconoce como necesaria: el poder ser otro 
sin razón de cualquier entidad, proceso, causalidad o ley. Y es esta verdad la 
que precisamente revelaría que lo real es un hiper-caos:

Una Todo-Potencia igual a la del Dios cartesiano que puede todo, 
incluso lo inconcebible. Pero una Todo-Potencia no normada, 
ciega, sustraída de las otras perfecciones divinas y convertida 
en autónoma. Una potencia sin bondad ni sabiduría, inepta para 
garantizar al pensamiento la veracidad de sus ideas distintas. 
Es algo así como un Tiempo, pero un Tiempo impensable por la 
física —puesto que es capaz de destruir sin causa ni razón toda 
ley física— tanto como impensable por la metafísica —puesto 
que es capaz de destruir todo ente determinado, sea un dios, sea 
Dios. No es un tiempo heracliteano, porque no es la ley eterna 
del devenir, sino el eterno devenir posible, y sin ley, de toda ley. 
Es un Tiempo capaz de destruir hasta el propio devenir, incluso 
haciendo advenir, y quizás para siempre, lo Fijo, lo Estático, y lo 
Muerto. (Meillassoux 2015 107)

La verdad necesaria de la contingencia absoluta de toda entidad —o 
el poder ser otro sin razón de toda cosa—, que posibilita el reconocimien-
to de lo real como hiper-caos, se sustenta, a su vez, sobre el denominado 
principio de factualidad: el hecho de que la contingencia absoluta no es ella 
misma contingente, sino, al contrario, necesaria (Meillassoux 2015 128-131). 
La demostración que ofrece Meillassoux para afirmar este principio puede 
sintetizarse de la siguiente manera. La argumentación parte del problema del 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

179

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

correlacionismo: la tesis sobre que el sujeto y el objeto no pueden pensarse 
separadamente. En la modernidad, el correlacionismo se presenta bajo las 
modalidades de la filosofía trascendental, la fenomenología y el posmoder-
nismo. Sobre tales formas de correlacionismo, Meillassoux (2018) expresa: 
“[…] todas estas corrientes comparten, según creo, una resolución más o 
menos explícita: no hay objetos, ni eventos, ni leyes, ni seres que no estén 
siempre correlacionados con un punto de vista, con un acceso subjetivo” 
(23). Entonces, no habría modo de acceder a una realidad en sí misma o com-
pletamente independiente del punto de vista, de la cultura, de la historia o 
del lenguaje. Sin embargo, a través de la correlación puede mostrarse que sí 
hay algo que puede pensarse por fuera de ella, esto es, su propia contingencia.

¿La correlación es necesaria o contingente? Si formulamos esta pre-
gunta, no habrá manera de negar que la correlación es contingente, puesto 
que es imposible afirmar su necesidad. La propia correlación prohíbe romper 
consigo misma para conocer, por fuera de sí, su supuesta necesidad. Esto nos 
obliga a afirmar su contingencia como una propiedad exterior a ella misma. 
Y si quisiéramos negar esta propiedad, por fuerza tendríamos que admitirla 
de antemano, ya que la “[…] contingencia absoluta no es sólo para nosotros, 
sino que es en sí misma, de modo que pensar la posibilidad de la contingencia 
de la contingencia no es más que postular una contingencia superior, presu-
poniendo así lo que se pretende negar” (Nunes 25). De modo que si podemos 
concebir efectivamente la contingencia de la correlación

[…] entonces es una noción que podemos pensar como un 
absoluto: la ausencia absoluta de razón para cualquier entidad, 
ya sea un evento, 	 una cosa o una ley — o, en otras palabras, la 
capacidad efectiva de cada entidad determinada para aparecer y 
desaparecer sin ninguna razón en relación a su ser o su no-ser. 
La sinrazón se convierte en el atributo de un tiempo absoluto 
capaz de destruir o crear cualquier entidad determinada sin 
ninguna razón para su creación o destrucción. (Meillassoux 
2018 42)

Este tiempo absoluto no es otro que el hiper-caos, el cual no solo 
es capaz de anular cualquier entidad o ley, sino que puede hacer surgir, de 
modo ex nihilo, realidades que no preexisten de ningún modo. De ahí que 
Meillassoux afirme la heterogeneidad real y las diferencias de naturaleza 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

180

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

entre los regímenes de la materia, la vida y el pensamiento, irreductibles 
entre sí, aparecidos sin razón, pero coordinados tal y como las ciencias han 
podido constatar.

Aunque inédito, el hiper-caos resulta ser cuasi omnipotente debido 
a las autolimitaciones que su propia existencia exige. Tales límites se 
encuentran intrínsecamente relacionados. El hiper-caos no puede producir 
entes necesarios. La razón consiste en que las entidades necesarias no pueden 
dejar de ser jamás lo que son; ellas no pueden devenir otras sin razón. Y si 
Dios, en su existencia eterna, es la entidad necesaria por excelencia, aquello 
que no puede dejar de ser lo que es, entonces es necesario que no exista. Los 
otros entes que no pueden existir en el hiper-caos son los contradictorios. El 
motivo es que éstos también son necesarios. Un ente contradictorio no podría 
ser contingente porque tendría dentro de sí, incorporadas y ya realizadas, 
sus posibilidades. Poseería ya, en sí mismo, tanto su existencia como su 
inexistencia. Meillassoux (2015) expresa que […], si este ente existiera, sería 
imposible que dejara lisa y llanamente de existir: impávido, incorporaría 
más bien a su ser el hecho de no existir. Este Ente sería entonces —como 
ser realmente contradictorio — perfectamente eterno” (114). Así, los límites 
de la potencia del hiper-caos corresponden a la imposibilidad de los entes 
necesarios y a que no puede haber entidades contradictorias.

Como puede notarse, el hiper-caos y las diferencias de naturaleza que 
es capaz de producir —las cuales dan lugar a órdenes como el pensamiento 
que no es una extensión de la vida, del mismo modo que esta última, entendida 
aquí como el ensamble entre afecciones, sensaciones y percepciones 
cualitativas, no puede reducirse a la organización de la materia inerte— son 
incompatibles con la univocidad de una sola inmanencia, de un solo ser-
naturaleza para todo lo existente, en el cual se encuentra diseminado algún 
elemento vital y subjetivo, como en la ontología de Deleuze. La realidad del 
caos deleuzeano es ya un mixto físico y mental (Deleuze y Guattari 1997 
46). Sin embargo, tras haber explicado por qué el caos de La ciencia jovial se 
impone ante el concepto de voluntad de poder, pueden reconocerse ciertas 
aproximaciones con el hiper-caos.

En primer lugar, tanto el caos nietzscheano como el hiper-caos 
son los nombres utilizados para designar a una naturaleza que carece de 
trascendencia. Ambos son como “[…] una nube portadora de las más feroces 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

181

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

tormentas, de los más extraños intervalos soleados, en el momento de una 
calma inquietante” (Meillassoux 2015 107). Esto quiere decir que ambos 
son potencias capaces de las más salvajes tempestades y de los equilibrios o 
las armonías más extrañas. Ninguno de los dos tiene un origen metafísico, 
ninguna finalidad última, así como tampoco poseen ningún propósito de 
modo originario. Más bien, en ambos casos, es del caos sin significado que 
han emergido el propósito y el significado. Los dos conceptos de caos se 
constituyen a partir de un cuestionamiento dirigido hacia las leyes naturales. 
Con Nietzsche, tales leyes solo corresponden a las interpretaciones humanas 
dirigidas sobre las sucesiones y repeticiones de casos en apariencia iguales, 
los cuales son perfectamente calculables. Estas repeticiones no están 
fundadas ni son sostenidas por nada exterior a la naturaleza. Con Meillassoux, 
la contingencia de las leyes naturales y la posibilidad de su desaparición, sin 
razón ni causa, es demostrada a partir de la vinculación del concepto de lo 
posible con el no-Todo cantoriano (Meillassoux 2015 133-178). No obstante, 
lo anterior no anula determinadas diferencias o distancias entre ambas 
conceptualizaciones. Mientras que el caos nietzscheano puede asociarse con 
la eternidad del devenir y el vitalismo subyacente al concepto del mundo como 
voluntad de poder, el hiper-caos es capaz de anular la supuesta perennidad de 
las permutaciones del mundo. Así también, el hiper-caos posee limitaciones 
o especificaciones que permanecen impensadas en el caos nietzscheano: la 
imposibilidad de los entes necesarios y contradictorios. Y mientras que el 
caos nietzscheano se vislumbra a partir de la crítica y la desarticulación de 
los antropomorfismos, el hiper-caos es conocido mediante de complejas 
demostraciones lógico-filosóficas.

5 · Conclusión. Los seres humanos 
ante los tres abismos

Para finalizar este artículo, abordamos brevemente la cuestión de las po-
sibilidades prácticas de los seres humanos frente a estas tres concepciones 
del caos. Como es sabido, la exigencia de la filosofía de Nietzsche, desde el 
principio hasta el final de su obra, es la afirmación del mundo —ya sea en la 
forma del devenir, del caos o de la voluntad de poder— tal y como acontece. 
Amar el destino y labrar una vida sin resentimiento. Querer y celebrar la vida 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

182

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

aun con todos sus horrores o, si se va hasta el extremo, a causa de estos. Tal 
es la enseñanza que, según Nietzsche, puede extraerse de la tragedia griega 
más excelsa, como la de Esquilo (Nietzsche 2007 91-98). La dificultad con 
esta posición es que conduce a entender como indeterminadas u opacas las 
capacidades prácticas, transformadoras y emancipadoras de los seres hu-
manos en la naturaleza. O el deseo de emancipar a los seres humanos de los 
poderes que los subsumen y los destruyen es signo de resentimiento hacia 
lo que ocurre; o tal directiva emancipadora puede comprenderse como la 
manifestación de fuerzas activas que, en su fatalidad, se afirman aun sobre 
situaciones donde reinan la muerte y la reactividad. ¿Cómo conjuntar la afir-
mación de la fatalidad con el imperativo de la transformación del mundo?

Menos terrible es quizá la opción de Deleuze y Guattari frente al caos, 
quienes solo piden un poco de orden para protegerse del abismo. Tanto en 
la creación de conceptos, funciones y bloques de sensaciones, como en la 
experimentación política, los filósofos advierten sobre los peligros de preci-
pitarse en el caos para intentar captar su infinitud, pero sin perder la propia 
consistencia: “Cuánta prudencia se necesita, el arte de las dosis, y el peligro, 
la sobredosis. No se puede andar a martillazos, sino con una lima muy fina” 
(Deleuze y Guattari 2004 164). Tal prudencia no es una indicación menor en 
este aparato conceptual, sino que posee el estatuto de una “[…] regla inma-
nente a la experimentación” […] (Deleuze y Guattari 2004 156). La prudencia 
en la experimentación filosófica, política o artística evita lo falso, lo ilusorio 
e incluso lo alucinatorio. Además, la prudencia es completamente necesaria 
cuando se trata de hacer que el cuerpo se desestratifique —que vacíe sus 
órganos—, a saber, que eluda o resista aquello que lo destruye o lo organiza 
en la dirección de su esclavitud. Por tanto, la práctica de la desestratificación 
requiere una prudencia extrema: “[…] toda desestratificación demasiado 
brutal corre el riesgo de ser suicida o cancerosa, es decir, unas veces se abre 
al caos, al vacío y a la destrucción, vuelve a cerrar sobre nosotros los estratos 
[…] y pierden sus grados de diversidad […]” (Deleuze y Guattari 2004 513).

De modo que el desafío de los seres humanos ante el caos implica que 
sus creaciones y experimentaciones sean capaces de asirlo y de escapar a las 
amenazas de la desintegración de las ideas y de la autodestrucción en la prác-
tica: se “[…] inventan autodestrucciones que no se confunden con la pulsión 
de muerte” (Deleuze y Guattari 2004 164). No obstante, tal caracterización 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

183

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

hace del caos una realidad sobre la cual es difícil distinguir si se trata más 
de una amenaza constante o de la fuente misma de la creación filosófica, 
artística y científica, respecto de la cual cabe albergar ciertas esperanzas.

En términos éticos y políticos, el problema principal entre los seres 
humanos y el hiper-caos —para el que casi todo es posible, a excepción 
del surgimiento de entes necesarios y contradictorios—corresponde a la 
posibilidad de la emergencia de un mundo en el que haya justicia universal, 
incluso para los fallecidos. Tal justicia anularía la miseria —los tormentos 
biológicos—, la inquietud —las penas generadas a partir de relaciones 
interpersonales relativamente libres— y el sufrimiento —el malestar 
producido por situaciones sociales como la explotación y la existencia de clases 
dominantes— de los seres humanos (Meillassoux 2009 68). El surgimiento 
de este mundo, profiere Meillassoux (2006), es un acontecimiento “[…] 
realmente posible, eternamente contingente, para siempre ingobernable, y 
completamente improbabilizable [improbabilisable]” (55). Tal acontecimiento 
provendría de las virtualidades del hiper-caos, cuya existencia no se deja 
contener en una totalidad probabilística de posibles. Sin embargo, existe 
una paradoja respecto al surgimiento de esta justicia: esperar que el hiper-
caos “[…] produzca este acontecimiento consiste entonces en esperar una 
posibilidad que tal vez nunca llegue a producirse, pero de la que es imposible 
decir que nunca se producirá” (Meillassoux 2006 55). 

En esta paradoja encontramos un problema, esto es, un futuro 
indeterminado e ingobernable que reduce drásticamente los alcances de los 
objetivos y las prácticas racionales de los seres humanos, las cuales pueden 
estar destinadas, precisamente, a su emancipación. Sus planes y cálculos 
racionales son disueltos por la indeterminación de un acontecimiento 
improbabilizable que quizá nunca llegue a ocurrir, pero cuya posibilidad 
eterna no puede cancelarse. Así, lo que estas reflexiones finales indican es 
que, en cada caso, el pensamiento filosófico se enfrenta a ciertas regiones de 
indeterminación que lo desafían: el carácter activo o reactivo de las prácticas 
emancipadoras; el caos visto como amenaza o como fuente creativa; 
y el posible advenimiento de una justicia que, si llegara a producirse, no 
provendría de las acciones humanas.



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

184

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

6 · Bibliografía

Cardin, Matt. Hizo de las tinieblas su escondite, trad. José Ángel de Dios. Ali-
cante: Dilatando mentes, 2021.

De Landa, Manuel. Assemblage Theory. Londres: Edinburgh Press, 2016
Deleuze, Gilles. Diferencia y repetición, trad. María Silvia Delpy y Hugo Becca-

cece. Buenos Aires: Amorrortu, 2002.
Deleuze, Gilles. Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995). Va-

lencia: Pre-textos, 2008.
Deleuze, Gilles. Nietzsche y la filosofía, trad. Carmen Artal. Barcelona: Ana-

grama, 1998. 
Deleuze, Gilles y Félix Guattari. Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, trad. 

José Vázquez Pérez y Umbelina Larraceleta. Valencia: Pre-textos, 2004. 
Deleuze, Gilles y Félix Guattari. ¿Qué es la filosofía?, trad. Thomas Kauf. Bar-

celona: Anagrama, 1997.
Foucault, Michel. Nietzsche, la genealogía, la historia, trad. José Vázquez Pé-

rez. Valencia: Pre-textos, 1997.
Gabriel, Markus. Fields of Sense. A New Realist Ontology. Londres: Edinburgh 

Press, 2015.
Harman, Graham. Hacia el realismo especulativo. Ensayos y conferencias, trad. 

Claudio Iglesias. Buenos Aires: Caja Negra, 2015.  
Hardt, Michael. Deleuze. Un aprendizaje filosófico, trad. Alcira Bixio. Buenos 

Aires: Paidós, 2005.
Heidegger, Martin. Nietzsche, trad. Juan Luis Vermal. Barcelona: Ariel, 2013.
Hesíodo. La teogonía. Obras y fragmentos, trad. Aurelio Pérez Jiménez y Alfon-

so Martínez Díez. Madrid: Gredos, 1978.
Meillassoux, Quentin. Después de la finitud. Ensayo sobre la necesidad de la con-

tingencia, trad. Margarita Martínez. Buenos Aires: Caja negra, 2015.
Meillassoux, Quentin. “Iteración, reiteración, repetición: un análisis especu-

lativo del signo sin sentido”, trad. Misael Ceballos Quintero y Gerardo 
Flores Peña. Aitías. Revista de Estudios Filosóficos 2, 4 (2022): 39-107.

Meillassoux, Quentin. Hiper-caos, trad. Jorge Fernández Gonzalo. Salaman-
ca: Holobionte, 2018.

Meillassoux, Quentin, “L’immanence d’outre-monde”. Ethica 16, 2 (2009): 
39-71. 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

185

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Meillassoux, Quentin, “The Coup de Dés, or the Materialist Divinization of 
the Hypothesis”. Collapse. Philosophical Research and Development, 
vol. VIII (2014): 813-846.   

Nietzsche, Friedrich. El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, trad. 
Andrés Sánchez Pascual. Madrid: Alianza, 2007. 

Nietzsche, Friedrich. La ciencia jovial (La gaya scienza), trad. Germán Cano 
Cuenca. Friedrich Nietzsche I. Barcelona: Gredos/RBA, 2014.  

Nietzsche, Friedrich. La voluntad de poder, trad. Aníbal Froufe. Madrid: Edaf, 
2006. 

Nietzsche, Friedrich. Más allá del bien y del mal. Preludio de una filosofía del 
futuro, trad. Andrés Sánchez Pascual. Madrid: Alianza, 2005. 

Nunes, Rodrigo. “Anhypothetical”. The Meillassoux Dictionary, ed. Peter Gra-
tton y Paul. J Ennis. Edimburgo: Edinburgh University Press, 2015.  

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. Investigaciones filosóficas sobre la esencia 
de la libertad humana y los objetos con ella relacionados, trad. Helena 
Cortés y Arturo Leyte. Barcelona: Anthropos, 1989.

Villalobos Manjarrez, Alberto. La crítica del mundo verdadero en la filosofía de 
Nietzsche. Cuernavaca: CRIM-UNAM, 2023.

Zouravichbili, François. El vocabulario de Deleuze, trad. Víctor Goldstein. 
Buenos Aires: Atuel, 2007.



186

Traducciones.



187

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

Un inédito de Maurice 
Merleau-Ponty. Maurice 
Merleau-Ponty.

Traducción de Sergio González Araneda1 2

Universidad de Chile, Chile
Recibido 14 febrero 2024 ∙ Aceptado 28 enero 2025

Nota de introducción:

El texto que se hace público es el de una exposición que me remitió su autor 
en el momento en que preparaba, para su candidatura al Collège de France, 
el informe destinado a presentar sus títulos ante la Asamblea de Profesores. 
En él, Merleau-Ponty conecta, en una línea continua, su pasado y su futuro 
como filósofo, esbozando las perspectivas de sus próximas investigaciones 
desde El origen de la verdad hasta El hombre trascendental.

Al leer estas líneas inéditas, de tan elevado interés, se enciende el 
dolor por una muerte que interrumpió brutalmente el ímpetu de un pensa-
miento profundo, en plena posesión de sí mismo, y a punto de realizarse en 
una serie de originales obras que habrían sido hitos para la filosofía francesa 
contemporánea.

Martial Gueroult

1 sergio.gonzalez.ar@ug.uchile.cl

2 Nota del  traductor: Texto publicado originalmente en Revue de Métaphysique et 

de Morale 4 (1962): 401-409. La presente traducción se enmarca en el Proyecto ANID 

Fondecyt Regular 1220218 “Elementary Apperceptions: The Genesis of Consciousness 

in Marc Richir”, dirigido por el Doctor Profesor Mauro Senatore (Universidad Adolfo 

Ibáñez

TRADUCCIONES



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 188

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

Nosotros no dejamos nunca de vivir en el mundo de la percepción, aunque lo 
sobrepasamos a través del pensamiento crítico, hasta el punto de olvidar el 
aporte que éste hace a nuestra idea de lo verdadero. Pues, para el pensamien-
to crítico sólo hay enunciados, que discute, acepta o rechaza; él ha roto con la 
evidencia ingenua de las cosas; y cuando él afirma, es porque no encuentra 
más el medio para negar. Por necesaria que sea esta actividad de control, 
que da precisión a los criterios y reclama a nuestra experiencia sus títulos de 
validez, ella no rinde cuenta de nuestro contacto con el mundo percibido, que 
simplemente está frente a nosotros, por debajo de lo verdadero verificado y 
lo falso; ella no define más las etapas positivas del pensamiento, ni sus ad-
quisiciones más válidas. Nuestros dos primeros trabajos buscaron restituir el 
mundo de la percepción. Los que ahora hemos preparado pretenden mostrar 
cómo la comunicación con los demás y el pensamiento retoman y van más 
allá de la percepción que nos introdujo en la verdad.

El espíritu que percibe es un espíritu encarnado, y es el arraigo del 
espíritu en su cuerpo y en su mundo lo que de partida hemos tratado de 
restablecer, tanto frente a las doctrinas que tratan la percepción como el 
simple resultado de la acción de cosas exteriores sobre nuestro cuerpo, como 
frente aquellas que insisten en la autonomía de la conciencia. Lo que estas 
filosofías tienen en común es que, en favor de la pura exterioridad o de la pura 
interioridad, olvidan la inserción corporal del espíritu, la relación ambigua 
que mantenemos con nuestro cuerpo y, correlativamente, con las cosas que 
percibimos. Cuando intentamos, como lo hemos hecho en La estructura del 
comportamiento, esbozar la relación entre el organismo que percibe y su en-
torno inspirándonos en la psicología y la fisiología modernas, queda claro 
que esta relación no es la de un aparato automático con un agente externo que 
desencadena mecanismos preestablecidos en su interior, y que no podemos 
esclarecer mejor este hecho que superponiendo al cuerpo, concebida como 
una cosa, una conciencia pura y contemplativa. En condiciones de vida —no 
en el laboratorio— el organismo es menos sensible a ciertos agentes físicos 
y químicos aislados que a la “constelación” que forman, a la situación de 
conjunto que lo definen. El comportamiento revela una especie de actividad 
prospectiva por parte del organismo, como si se orientara a partir del sentido 
de ciertas situaciones elementales, como si mantuviera relaciones de fami-
liaridad con ellas, como si existiera un “a priori del organismo”, conductas 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 189

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

privilegiadas, leyes de equilibrio interno que lo predisponen a determinadas 
relaciones con el entorno. En el nivel en que nos ubicamos, sin embargo, no 
puede hablarse de una verdadera conciencia ni de actividad intencional, y, 
además, el poder prospectivo del organismo sólo se ejerce dentro de lími-
tes definidos y depende de condiciones locales precisas. El funcionamiento 
del sistema nervioso central presenta paradojas similares. La teoría de la 
localización cerebral, en sus formas modernas, ha modificado profunda-
mente la relación de la función con el sustrato. Por ejemplo, ya no asigna un 
mecanismo preestablecido a cada conducta perceptiva. Los “centros coor-
dinadores” de los que habla ya no son almacenes de “huellas cerebrales”, y 
su funcionamiento es cualitativamente diferente de un caso a otro, según el 
matiz cromático que se quiera evocar, la estructura perceptiva que se quiera 
alcanzar, de modo que finalmente reflejan toda la sutileza y variedad de las 
relaciones percibidas. Todo sucede, pues, en el organismo perceptor, como 
si se tratara, según las palabras de Descartes, de una mezcla del alma con el 
cuerpo. Los comportamientos superiores dan un nuevo sentido a la vida del 
organismo, aunque el espíritu, sin embargo, aquí sólo tiene una libertad vigi-
lada; más que esto: necesita de actividades más simples para estabilizarse en 
instituciones duraderas y realizarse verdaderamente. La conducta perceptiva 
surge de estas relaciones con una situación y un entorno que no son obra de 
un sujeto puramente cognoscente.

En nuestro trabajo sobre la Fenomenología de la percepción ya no 
asistimos al advenimiento de los comportamientos perceptivos; nos 
instalamos a ellos para proseguir el análisis de esta relación singular entre el 
sujeto, su cuerpo y su mundo. Para la psicología y la psicopatología actuales, 
el cuerpo propio ya no es sólo uno de los objetos del mundo, bajo la mirada 
de un espíritu separado que se desplaza al lado del sujeto, él es nuestro 
punto de vista sobre el mundo, el lugar donde el espíritu se reviste de una 
determinada situación física e histórica. Como ya lo señaló profundamente 
Descartes, el alma no está solamente en su cuerpo como el piloto en su navío, 
está unida enteramente al cuerpo, y las funciones corporales contribuyen, 
todas ellas, en su parte, con la percepción de los objetos de los cuales la 
filosofía durante mucho tiempo hizo un conocimiento puro. Es a través de la 
situación de nuestro cuerpo como captamos el espacio exterior. Un “esquema 
corporal” o “esquema postural” nos da en cada momento una noción global, 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 190

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

práctica e implícita de la relación entre nuestro cuerpo y las cosas, y, como 
es su influencia sobre ellas. Un haz de movimientos posibles o “proyectos 
motores” irradia desde nosotros hacia el exterior. Nuestro cuerpo no está en 
el espacio como las cosas: lo habita o lo frecuenta, se aplica como la mano 
al instrumento, y por eso, cuando queremos movernos, no necesitamos 
moverlo como movemos un objeto. Nos transportamos sin instrumentos, 
como por arte de magia, porque es nuestro y a través de él tenemos acceso 
directo al espacio. Para nosotros, él es mucho más que un instrumento o 
un medio: es nuestra expresión en el mundo, la figura visible de nuestras 
intenciones. Incluso nuestros movimientos afectivos más secretos, los más 
profundamente ligados a nuestra infraestructura humoral, contribuyen a 
modelar nuestra percepción de las cosas.

Ahora bien, si la percepción es así el acto común de todas nuestras 
funciones motrices y afectivas, no menos que las sensoriales, es necesario 
redescubrir la figura del mundo percibido, mediante un trabajo comparable 
al del arqueólogo, puesto que se encuentra enterrada bajo los sedimentos de 
los conocimientos ulteriores. Notaremos entonces que la cualidad sensible no 
es lo donado opaco e indivisible, ofrecido como espectáculo a una conciencia 
lejana de la que hablaban las concepciones clásicas, y que los colores, por 
ejemplo, cada uno de los cuales está rodeado de una atmósfera afectiva 
que los psicólogos han podido estudiar y definir, son en verdad diversas 
modalidades de nuestra coexistencia con el mundo. Veremos que las figuras 
espaciales o las distancias no son tanto relaciones entre diversos puntos 
del espacio objetivo como relaciones entre ellos y un centro de perspectiva 
que es nuestro cuerpo; en definitiva, que son diferentes formas en que los 
estímulos externos ponen a prueba, solicitan y hacen variar nuestro anclaje 
al mundo horizontal y verticalmente del lugar, en un aquí y ahora. También 
veríamos que las cosas que percibimos no son, como los objetos geométricos, 
seres consumados, de los cuales nuestra inteligencia posee a priori la ley 
de construcción, sino conjuntos abiertos e inagotables que reconocemos 
por cierto estilo de desarrollo, aunque en principio no podamos explorarlos 
por completo y nunca nos den más que perfiles o vistas en perspectivas 
específicas. Por último, veríamos que el mundo percibido, a su vez, no es un 
puro objeto de pensamiento sin fisuras ni lagunas, sino el estilo universal del 
que participan todos los seres perceptivos, y que sin duda los coordina, pero 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 191

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

sin que podamos presumir acabado. Nuestro mundo, decía profundamente 
Malebranche, es “una obra inacabada”.

Si ahora queremos definir un sujeto capaz de esta experiencia 
perceptiva, está claro que no será un pensamiento transparente a sí 
mismo, absolutamente presente a sí mismo, sin ningún cuerpo o historia 
intermediarios. El sujeto de la percepción no es este pensamiento absoluto; 
funciona mediante la aplicación de un pacto hecho al nacer entre nuestro 
cuerpo y el mundo, entre nosotros mismos y nuestro cuerpo; es como un 
nacimiento continuo, este al que le ha sido dada una situación física e histórica 
que gestionar, y lo es de nuevo a cada instante. Cada sujeto encarnado es 
como un registro abierto en el que no se sabe qué se inscribirá, o como un 
nuevo lenguaje del que no sabemos qué obras producirá, pero que, una vez 
que emerge, no puede dejar de decir un poco o mucho, de tener una historia 
o un sentido. La propia productividad o libertad de la vida humana, lejos de 
negar nuestra situación, la utiliza y la convierte en un medio de expresión.

Esta observación nos conduce a una nueva investigación, iniciada 
desde 1945, que fijará definitivamente el sentido filosófico de la primera in-
vestigación, que, a su vez, prescribe un itinerario y un método. Pensamos 
haber encontrado en la experiencia del mundo percibido un nuevo tipo de 
relación entre el espíritu y la verdad. La evidencia de la cosa percibida re-
side en su aspecto concreto, en la textura misma de sus cualidades, en la 
equivalencia entre todas sus propiedades sensibles, lo que llevó a Cézanne 
a decir que deberíamos ser capaces de pintar incluso los olores. Es frente a 
nuestra existencia indivisa que el mundo es verdadero o existe; su unidad y 
sus articulaciones se funden, y esto hace que tengamos una noción global 
del mundo cuyo inventario nunca está completo, y que experimentemos en 
él una verdad que nos atraviesa o nos engloba en lugar de que nuestro es-
píritu la retenga y la circunscriba. Pero, si consideramos ahora, por encima 
de lo percibido, el campo del conocimiento propiamente dicho, en el que el 
espíritu pretende poseer lo verdadero, definir los objetos y acceder así a un 
conocimiento universal desvinculado de las particularidades de nuestra si-
tuación, ¿el orden de lo percibido no es a veces una simple apariencia lo que 
se percibe, y no es la comprensión pura una nueva fuente de conocimiento 
frente a la cual nuestra familiaridad perceptiva con el mundo no es más que 
un bosquejo? Estamos obligados a responder a estas preguntas primero con 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 192

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

una teoría de la verdad, y después con una teoría de la intersubjetividad, que 
hemos abordado en diversos ensayos como La duda de Cézanne, Le roman et 
la Métaphysique o, en lo que se refiere a la filosofía de la historia, Humanismo 
y terror, pero cuyos fundamentos filosóficos aún debemos elaborar rigurosa-
mente. La teoría de la verdad es el tema de los dos libros en los que estamos 
trabajando actualmente.

Nos parece que el conocimiento, y la comunicación con los otros que 
presupone, son, en relación con la vida perceptiva, formaciones originales, 
pero que la continúan y la conservan transformándola, que subliman nuestra 
encarnación en lugar de suprimirla, y que la operación característica del 
espíritu reside en el movimiento por el cual retomamos nuestra existencia 
corporal y la empleamos para simbolizar en lugar de limitarnos a coexistir. Esta 
metamorfosis se debe a la doble función de nuestro cuerpo. Por sus “campos 
sensoriales”, por toda su organización, el cuerpo está como predestinado a 
modelarse sobre los aspectos naturales del mundo. Pero como cuerpo activo, 
en tanto capaz de gestos, de expresión y, finalmente, de lenguaje, se vuelve 
hacia el mundo para significarlo. Como muestra la observación del apráxico, 
además del espacio actual, en el que cada punto es lo que es, se superpone 
en el hombre un “espacio virtual” en el que también se inscriben los valores 
espaciales que recibiría ese punto desde otra posición de nuestras coordenadas 
corporales. Se establece un sistema de correspondencias entre nuestra 
situación espacial y la de los demás, y cada uno viene a simbolizar a todos los 
demás. Esta reapropiación, que inserta nuestra situación real como un caso 
particular en el sistema de otras situaciones posibles, comienza en cuanto 
señalamos con el dedo un punto en el espacio, porque el gesto de designación, 
que los animales no comprenden, implica que ya estamos instalados en lo 
virtual, al final de la línea que extiende nuestro dedo, en un espacio centrífugo 
o cultural. Este uso mimético de nuestro cuerpo no es todavía una concepción, 
puesto que no nos desprende de una situación corporal, por el contrario, 
asume plenamente su sentido; nos introduce en una teoría concreta del 
espíritu que nos mostrará una relación de intercambio con los instrumentos 
que ella misma se da, pero que le devuelven, y más allá, lo que han recibido.

En general, los gestos expresivos, donde la fisiognómica buscaba en 
vano signos suficientes de un estado emocional, sólo tienen un sentido uní-
voco cuando se ponen en relación con la situación que subrayan o puntúan. 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 193

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

Pero, al igual que los fonemas, sin tener aún significado en sí mismos, ya 
tienen un valor diacrítico, anuncian la constitución de un sistema simbó-
lico capaz de redibujar un número infinito de situaciones. Son una primera 
lengua. Y recíprocamente, la lengua puede ser tratada como una forma de 
gesticulación tan variada, precisa, sistemática, y capaz de tantas referencias 
cruzadas, que la estructura interna del enunciado sólo se adapta, en última 
instancia, a la situación mental a la que responde, y deviene en un signo 
inequívoco. El sentido del lenguaje, como el de los gestos, no reside en los 
elementos que lo componen; es su intención común, y la frase hablada sólo 
se comprende si el oyente, siguiendo la “cadena verbal”, va más allá de cada 
uno de los eslabones hacia la dirección que éstos trazan. Por eso, nuestro 
pensamiento, incluso solitario, no deja de servirse del lenguaje, que lo sos-
tiene, lo aleja de lo transitorio, le da un nuevo impulso —que es, como decía 
Cassirer, su “timón”— y, por tanto, el lenguaje, considerado parte por parte, 
no contiene en sí mismo su sentido, puesto que toda comunicación presu-
pone, en el oyente, una reapropiación creativa de lo comprendido. De esto 
se sigue también que el lenguaje nos conduce hacia un pensamiento que no 
es sólo nuestro, que se presume universal, aunque esta universalidad no sea 
nunca la de un concepto puro, idéntico en todos los espíritus: es más bien la 
llamada que un pensamiento situado dirige a otros pensamientos igualmente 
situados, y a la que cada uno responde con sus propios recursos. Un examen 
del funcionamiento del algoritmo mostraría, creemos, la misma extraña 
función operante en las llamadas formas inexactas del lenguaje: sobre todo 
porque se trata de adquirir un nuevo dominio para el pensamiento exacto, 
el pensamiento más formal se refiere siempre a alguna situación mental, 
cualitativamente definida, de la que sólo puede extraer sentido apoyándose 
en la configuración del problema. La transformación nunca es simple análisis 
y el pensamiento nunca es formal salvo en términos relativos.

Mientras esperamos un tratamiento completo de este problema en la 
obra que estamos preparando sobre El origen de la verdad, lo hemos abor-
dado desde su lado menos abrupta en un libro, cuya mitad ya está escrita, 
que trata del lenguaje literario. En este ámbito, es más fácil mostrar que el 
lenguaje nunca es la simple vestidura de un pensamiento que se posee a sí 
mismo con toda claridad. El sentido de un libro viene dado en primer lugar, 
no tanto por las ideas, sino por una variación sistemática e insólita de los 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 194

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

modos del lenguaje y de la narración, o de las formas literarias existentes. 
Este acento, esta modulación particular de la palabra [parole], si la expresión 
tiene éxito, es asimilada poco a poco por el lector y le permite acceder a un 
pensamiento al que a veces, al principio, se mostraba indiferente o incluso 
rebelde. La comunicación en la literatura no consiste simplemente en que 
el escritor invoque significados que forman parte del a priori del espíritu 
humano: más bien los suscita por aprendizaje o por una especie de acción 
oblicua. En el escritor, el pensamiento no dirige el lenguaje desde el exterior: 
el escritor es él mismo como un nuevo lenguaje que se construye, inventa sus 
propios medios de expresión y se diversifica según su propio sentido. Lo que 
llamamos poesía es, quizás, la parte de la literatura en la que esta autono-
mía se afirma ostentosamente. Toda gran prosa es también una recreación 
del instrumento significante, ahora manejado según una nueva sintaxis. Lo 
prosaico se contenta con tocar, con signos convencionales, significados ya 
instalados en la cultura. La gran prosa es el arte de captar un sentido que 
nunca había sido objetivado y hacerlo accesible a todos los que hablan la 
misma lengua. Un escritor sobrevive a sí mismo cuando ya no es capaz de 
fundar una universalidad nueva, y de comunicarse en el riesgo. Nos parece 
que podríamos decir lo mismo también de otras instituciones, que han dejado 
de vivir cuando se muestran incapaces de llevar consigo una poesía de las 
relaciones humanas, es decir, el llamado de cada libertad a todas las demás. 
Hegel decía que el Estado Romano era la prosa del mundo. Llamaremos a este 
trabajo Introducción a la prosa del mundo, que debería, al elaborar la categoría 
de prosa, darle, más allá de la literatura, un significado sociológico.

Porque estas investigaciones sobre la expresión y la verdad abordan, 
por su vertiente epistemológica, el problema general de la relación del hom-
bre con el hombre, que será objeto de nuestras investigaciones ulteriores. 
La relación lingüística entre los hombres debe ayudarnos a comprender un 
orden más general de relaciones simbólicas e instituciones, que aseguren, no 
solo el intercambio de pensamientos, sino el intercambio de valores de todo 
tipo, la coexistencia de los hombres en una cultura y, más allá de sus límites, 
en una misma historia. Interpretado en términos de simbolismo, el concepto 
de historia nos parece estar por encima de las contestaciones de las que es 
objeto, porque comúnmente se entiende esta palabra, ya sea para reconocerla 
o negarla, bajo un Poder exterior en nombre del cual las conciencias serían 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 195

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

despojadas. Al igual que el lenguaje, la historia no nos es exterior. Hay una 
historia del pensamiento, es decir: la sucesión de las obras del espíritu, con 
todos los desvíos que se quiera, es como una experiencia única que se pro-
longa y en el curso de la cual la verdad, por así decirlo, se capitaliza. En un 
sentido análogo que podemos decir que existe una historia de la humanidad, 
o simplemente una humanidad en la que, dejando a un lado todas las reservas 
sobre estancamientos o retrocesos, las relaciones humanas son capaces de 
madurar, de convertir sus avatares en enseñanzas, de recoger en su presente 
la verdad de su pasado, de eliminar ciertos secretos que las opacan y hacerlas 
más transparentes. La idea de una historia única o de una lógica de la historia 
está, en cierto modo, implícita en el más pequeño intercambio humano, en la 
más mínima percepción social: la antropología supone siempre que una civi-
lización, incluso muy diferente de la nuestra, es, en el límite, comprensible 
para nosotros, que puede situarse en relación con la nuestra y la nuestra en 
relación con ella, que pertenecen al mismo universo de pensamiento, —del 
mismo modo que el mínimo uso del lenguaje implica una idea de verdad. 
Tampoco en la acción podemos pretender rechazar como ajenas las aventu-
ras de la historia, puesto que incluso la búsqueda más independiente de la 
verdad más abstracta ha sido y es un factor de la historia (el único, quizás, del 
que podemos estar seguros de que no es en absoluto decepcionante), todas 
las acciones y producciones humanas forman parte, por tanto, de un único 
drama, y en este sentido nos salvamos o nos perdemos juntos, nuestra vida es 
intrínsecamente universal. Pero este racionalismo metódico no debe confun-
dirse con un racionalismo dogmático que elimina de entrada la contingencia 
histórica suponiendo una especie de “Espíritu del Mundo” (Hegel) detrás del 
curso de las cosas.  Si hay que decir que existe una historia total, —un tejido 
único que reúne todas las empresas simultáneas y sucesivas de la civilización, 
todos los hechos del pensamiento y todos los hechos económicos— no es en 
nombre del idealismo histórico o del materialismo histórico que atribuye, 
el uno al pensamiento, el otro a la materia, el gobierno de la historia, sino 
porque las culturas son todas sistemas coherentes de símbolos, que pueden 
compararse y situarse en un denominador común, y en los que los modos de 
trabajo, las relaciones humanas, el lenguaje y el pensamiento, aunque no 
sean en todo momento paralelos, nunca permanecen separados a largo plazo. 
Y lo que hace que exista esta relación de sentido entre cada aspecto de una 



UN INÉDITO DE MAURICE MERLEAU-PONTY. 
MAURICE MERLEAU-PONTY 
TRADUCCIÓN DE SERGIO GONZÁLEZ ARANEDA 196

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 187-196 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.09

cultura y todos los demás, así como entre todos los episodios de la historia, 
es el pensamiento permanente y concordante de esta pluralidad de seres 
que se reconocen como “semejantes”, aunque unos pretendan esclavizar a 
otros, y que están tan atrapados en situaciones comunes que a menudo los 
adversarios mantienen una especie de complicidad.

Nuestra investigación debe, pues, conducirnos en última instancia 
a reflexionar sobre este hombre trascendental, o esta “luz natural” común 
a todos, que transparece a través del movimiento de la historia, —sobre 
este Logos cuya tarea consiste en hacer hablar a un mundo hasta entonces 
mudo, así como sobre este Logos del mundo percibido que nuestras prime-
ras investigaciones encontraron en la evidencia de la cosa. Volvemos aquí 
a las cuestiones clásicas de la metafísica, pero por una vía que les quita el 
carácter de problemas, es decir, de dificultades que podrían resolverse sin 
mucho esfuerzo, mediante algunas entidades metafísicas diseñadas para 
ello. Las nociones de Naturaleza y Razón, por ejemplo, lejos de explicarlas, 
harían incomprensibles las metamorfosis a las que hemos asistido desde la 
percepción hasta los modos complejos de intercambio humano, porque, al 
referirse a ellas como principios separados, nos enmascaran el momento, del 
cual tenemos constante experiencia, en que una existencia se vuelve sobre sí 
misma, se reencuentra y expresa su propio sentido. El estudio de la percep-
ción sólo podría enseñarnos una “mala ambigüedad”, la mezcla de finitud y 
universalidad, de interioridad y exterioridad. Pero hay, en el fenómeno de la 
expresión, una “buena ambigüedad”, es decir, una espontaneidad que con-
sigue lo que parecía imposible al considerar los elementos por separado, que 
reúne en un solo tejido la pluralidad de las mónadas, el pasado y el presente, 
la naturaleza y la cultura. La constatación de esta maravilla sería la metafí-
sica misma, y al mismo tiempo daría el principio de una moral. 



197

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 197-200 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.10

Idylle. 
Johann Gottlieb Fichte.

Traducción de Nazahed Franco Bonifaz1

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, México
Recibido 16 marzo 2024 ∙ Aceptado 29 marzo 2025

Idylle.2

(Musenalmanach von A. W. Schlegel und L. Tieck, Tübingen 1802, 
S. 170).

Was regst du, mein Wein, in dem Fass dich?

"Es brachten die Lüfte mir Kunde

Von der Inbrunst meines Erzeugers,

Das regte das Inn’re mir auf!"

1 apatrickstar@hotmail.com

2  Johann Gottlieb Fichte’s sämmtliche Werke. Herausgegeben von I. H. Fichte. Achter 

Band. Berlín 1846, Verlag Von Veit und Comp. p. 460.  

TRADUCCIONES



IDYLLE. J. G. FICHTE
TRADUCCIÓN DE NAZAHED FRANCO BONIFAZ 198

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 197-200 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.10

"Ich möchte die Bande zersprengen,

Die von ihm ferne mich halten,

Und zerfliessen und in den Düften

Zusammenströmen mit ihm!"

So bringen heimliche Stimmen

Der Geister Psychen die Kunde

Von der unendlichen Liebe

Im Unendlichen, ihrem Erzeuger;

Und es dehnet sich ihr das Herz aus

In unbeschreiblicher Wehmuth,

In unaussprechlicher Sehnsucht,

Bis die irdische Hülle zerreisst.



IDYLLE. J. G. FICHTE
TRADUCCIÓN DE NAZAHED FRANCO BONIFAZ 199

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 197-200 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.10

Idilio

(Almanaque de las musas de A. W. Schlegel y L. Tieck, Tubinga 
1802, S. 170).

¿Qué es lo que te zarandea en el tonel, vino mío?

“El viento ha traído las buenas nuevas

del celo ardiente de mi creador,

que mi interior rebulle”.

“¡Quiero reventar los zunchos,

que me mantienen apartado de él,

y diluirme en el aroma y

fluir junto a él!”.

Del mismo modo, secretas voces brindan

al espíritu de la psique las primicias

del sempiterno amor

en lo Infinito, su creador;



IDYLLE. J. G. FICHTE
TRADUCCIÓN DE NAZAHED FRANCO BONIFAZ 200

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 197-200 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.10

y su corazón se desborda

en indescriptible melancolía,

en inexpresable añoranza,

hasta el desfondamiento del envoltorio terrenal.



Reseñas 
bibliográficas.



202

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 202-207 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.11

202

Eugénio Lopes1

Investigador independiente, Portugal

Ao longo dos últimos anos, o “trauma” tem vindo gradualmente a ser estu-
dado e analisado, não só desde o ponto de vista neurológico, biológico, psico-
lógico e psiquiátrico, mas também desde o ponto de vista filosófico, antropo-
lógico, sociológico, educacional, cultural, histórico e político, tendo já, neste 
sentido, oferecido várias contribuições muito importantes ao mundo acadé-
mico. Porém, quando se aborda este tema, por vezes, penso que se cometem 
alguns erros do ponto de vista científico. Entre vários, destaco aqueles que 
considero serem os mais importantes. Assim, tendo em consideração o que 
foi dito anteriormente, um consiste na sua análise apenas desde um ponto de 
vista, desconsiderando, portanto, os contributos que podem ser oferecidos 
pelas outras áreas do conhecimento. Um outro verifica-se em confundir o 
trauma com realidades que são essencialmente distintas de esta, apesar de 
se poderem relacionar entre si, tais como o a dor, o sofrimento, a tristeza, a 
infelicidade, a depressão, a angústia, o desespero, etc. Sucessivamente, um 
outro reside no facto de considera-se o trauma como uma realidade essen-
cialmente irracional e que, portanto, se opõe sempre à razão. Neste sentido, 
tampouco se estabelece uma relação entre o trauma, o intelecto, a vontade 
e a afetividade da pessoa humana e vice-versa. Frequentemente, pensasse 
também que a pessoa “é” o seu trauma, não podendo, assim, integrá-lo e 

1 lopes_eugenio@hotmail.com

Perry, Bruce; Winfrey, Oprah. 
What Happened to You?: Conversations 
on Trauma, Resilience, and Healing, 
Nueva York: Flatiron Books, 2021, 
304 pp. 

RESEÑAS 
BIBLIOGRÁFICAS



203

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 202-207 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.11

PERRY, BRUCE; WINFREY, OPRAH
WHAT HAPPENED TO YOU?: CONVERSATIONS ON TRAUMA, RESILIENCE, AND HEALING
POR EUGÉNIO LOPES 203

dar-lhe um sentido. Nesta linha, considera-se que as ações da pessoa são 
sempre causadas ou motivadas pelo seu trauma.

Penso também que, frequentemente, se aborda mal esta realidade do 
ponto de vista ontológico, acabando, neste sentido, por confundir uma va-
lente subjetiva e objetiva que se podem verificar no estudo do trauma. Tam-
pouco se relaciona esta realidade com outras questões muito relevantes, par-
ticularmente filosóficas, nomeadamente, com o mal, a virtude, a importância 
da sociedade e o sentido da vida. Finalmente, por vezes, as ideias que se pro-
põem para ajudar a lidar com o trauma (ou com pessoas que o padecem) não 
só não são realistas e eficazes, como também, em muitas situações, acabam 
por conduzir a pessoa que o padece a um estado, todavia, pior do que aquele 
em que anteriormente se encontrava.

Tendo em consideração estes pontos (e outros, como veremos), con-
sidero, portanto, fundamental o estudo e análise da obra, What Happened to 
You?: Conversations on Trauma, Resilience, and Healing2, #1 best-seller, pelo 
New York Times, escrito pelos renomados autores Bruce Perry e Oprah Win-
frey3. Para atingir este objetivo, os Autores decidiram subdividir a sua obra 
em 10 capítulos4. Assim, no primeiro capítulo, com o título de “Dar Sentido ao 
Mundo”, os Autores estabelecem uma relação entre o bom / mau desenvolvi-
mento, em vários sentidos, do feto e, consequentemente, do bebé e da criança 

2 Tradução do título da obra ao português pelo Autor da resenha: “O que é que te aconte-

ceu? Conversas sobre Trauma, Resiliência e Cura”.

3 Bruce Perry, M.D., Ph.D. é o membro sénior da The ChildTrauma Academy em Houston 

e Professor Adjunto do Departamento de Psiquiatria e Ciências do Comportamento da 

Northwestern University School of Medicine em Chicago. Para além da docência, onde 

ocupou ao longo da sua vida vários cargos académicos, Bruce Perry também é clínico e 

investigador na área da saúde mental infantil e das neurociências. Entre mulitas obras 

já publicadas, onde frequentemente procura conjugar várias áreas científicas, salien-

ta-se a sua coautoria, com Maia Szalavitz, do best-seller “The Boy Who Was Raised As A 

Dog” (2007), baseado no seu trabalho com crianças maltratadas.

Oprah Winfrey é uma líder mundial dos meios de comunicação social, filantropa, pro-

dutora e atriz. Durante vários anos, foi a anfitriã e produtora do premiado talk-show 

“The Oprah Winfrey Show”. Também é Presidente e CEO da Oprah Winfrey Network, fun-

dadora da The Oprah Magazine e do website OprahDaily.com, e supervisiona a Harpo Pro-

ductions e o Oprah’s Book Club, que serviu de catalisador, mundialmente falando, para a 

criação de clubes de leitura e para a divulgação de milhões de livros de todos os géneros.

4 As traduções portuguesas dos capítulos da obra foram feitas pelo Autor da resenha.



204

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 202-207 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.11

PERRY, BRUCE; WINFREY, OPRAH
WHAT HAPPENED TO YOU?: CONVERSATIONS ON TRAUMA, RESILIENCE, AND HEALING
POR EUGÉNIO LOPES 204

e o trauma e a resiliência. Já, no segundo capítulo, intitulado de “Procurar o 
Equilíbrio”, Perry e Winfrey destacam sobretudo como o mundo externo da 
pessoa humana, particularmente durante a sua infância, se relaciona com o 
trauma e a resiliência, apelando, assim, como o próprio título sugere, para a 
necessidade de existir um equilíbrio para o bom desenvolvimento da pessoa 
humana.

Sucessivamente, no terceiro capítulo, com o título de “Como Fomos 
Amados”, os Autores mostram de que forma a quantidade e a qualidade do 
amor condicionam a resiliência para afrontar experiências traumáticas. Já 
no quarto, intitulado de “O Espectro do Trauma”, Perry e Winfrey procuram 
definir o trauma, mostrando simultaneamente a existência, nesta realidade, 
tanto de uma componente objetiva como de uma componente subjetiva. Em 
seguida, no quinto capítulo, com o título de “Ligando os Pontos”, os Autores 
estabelecem uma relação magistral entre um conjunto de fatores internos / 
externos à pessoa humana, o trauma e a resiliência.

Posteriormente, no sexto capítulo, intitulado de “Da Superação à 
Cura”, Perry e Winfrey mostram, tal como o título sugere, de que forma é 
possível integrar o trauma e, assim, ser-se resiliente neste processo. Neste 
sentido, dando continuidade ao capítulo anterior, agora no sétimo, com o 
título de “Sabedoria Pós-Traumática”, os Autores mostram como o trauma 
poder permitir à pessoa que o padece possuir um conhecimento qualitativa-
mente superior, não apenas com relação a esta temática, mas também, in-
diretamente, com relação a outros temas filosóficos importantes, tais como 
o mal, a felicidade, o sentido de vida e a importância da sociedade para o 
desenvolvimento humano e vice-versa.

Em seguida, agora no oitavo capítulo, intitulado de “Os Nossos Cé-
rebros, os Nossos Preconceitos, os Nossos Sistemas”, Perry e Winfrey basi-
camente estabelecem uma relação entre o trauma, a resiliência e o sistema 
nervoso, particularmente com o cérebro. Já no nono capítulo, com o título 
de “A Fome Relacional no Mundo Moderno”, os Autores mostram como a 
quantidade e qualidade dos relacionamentos condiciona não só o desenvol-
vimento da pessoa humana, mas também, neste sentido, a resiliência face 
a eventos traumáticos. Finalmente, no décimo e último capítulo, intitulado 
de “O Que Precisamos Agora”, como forma de epílogo de toda a obra, Perry e 
Winfrey não só destacam vários fatores que podem auxiliar na prevenção do 



205

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 202-207 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.11

PERRY, BRUCE; WINFREY, OPRAH
WHAT HAPPENED TO YOU?: CONVERSATIONS ON TRAUMA, RESILIENCE, AND HEALING
POR EUGÉNIO LOPES 205

trauma, mas também informam como atuar diante de situações traumáticas 
e, neste sentido, como agir a fim de ajudar as pessoas que o padecem, de uma 
forma ou de outra.

Dos vários pontos positivos que se podem encontrar na obra, gostaria 
de destacar os seguintes, com relação à sua metodologia, aos seus objetivos 
e ao seu conteúdo. Assim, no que diz respeito à metodologia, inicialmente, 
gostaria de salientar o diálogo interdisciplinar que os Autores estabeleceram 
ao analisar esta temática. Neste sentido, penso que esta obra não só pode ser 
do interesse de um maior número de leitores, como também pode contribuir 
para o desenvolvimento de várias áreas do conhecimento. Em seguida, fri-
sa-se igualmente o uso de uma linguagem muito clara e simples na exposi-
ção, abordagem e análise de várias temáticas, facilitando, assim, por parte 
do leitor, o seu estudo e a sua compreensão. Destaca-se todavia o uso, por 
parte dos Autores, de dados estatísticos e de vários testemunhos e histórias 
(inclusive pessoais), a fim de corroborar e dar credibilidade aos argumen-
tos expostos ao longo da obra. Finalmente, menciona-se o emprego de uma 
análise realista, que, por sua vez, evita qualquer tipo de reducionismo. De 
facto, na apresentação e exposição das suas ideias e argumentos, os Autores 
mencionaram que, no estudo da pessoa humana, x não segue sempre a y. 
Portanto, em contrapartida, no seu estudo, deve-se sempre ter em consi-
deração um basto número de fatores que podem, de uma forma ou de outra, 
condicionar os seus resultados e conclusões.

Já no que diz respeito aos objetivos da obra, menciona-se sobretudo 
como ponto positivo que Perry e Winfrey tenham mostrado, realisticamente, 
em que é que consiste o trauma, como ele se origina, como esta realidade 
condiciona, de várias formas, não só a vida quotidiana da pessoa humana 
que o padece, mas também daquelas que convivem com ela e como se deve 
de proceder a fim de não só evitá-lo, mas também a fim de integrá-lo na vida 
e, inclusive, desta forma, como se pode auxiliar as pessoas que o padecem.

Com relação ao conteúdo da obra, gostaria de destacar os seguintes 
pontos, que considero serem os mais positivos. Portanto, inicialmente, o 
primeiro faz referência à forma de como os Autores apresentaram e descre-
veram a essência do trauma, ao mesmo tempo que o distinguiram e relacio-
naram-no com outras realidades com as quais, por vezes, se confundem. 
Nesta linha, evidencia-se também que Perry e Winfrey tenham mostrado 



206

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 202-207 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.11

PERRY, BRUCE; WINFREY, OPRAH
WHAT HAPPENED TO YOU?: CONVERSATIONS ON TRAUMA, RESILIENCE, AND HEALING
POR EUGÉNIO LOPES 206

não só uma vertente quantitativa e qualitativa, mas também uma vertente 
objetiva e subjetiva, com relação a essa realidade. 

Ao abordar este tema, frisa-se também como ponto positivo que os 
Autores a tenha relacionado com o mundo interno e com o mundo exter-
no da pessoa humana, que por sua vez podem estabelecer igualmente uma 
conexão. Assim, no que diz respeito ao mundo interno da pessoa humana, 
considera-se como ponto positivo que Perry e Winfrey tenham relacionado 
o trauma com o corpo da pessoa humana (sobretudo com o sistema nervoso, 
particularmente com o cérebro humano) e com a afetividade, o intelecto e a 
vontade, mostrando, portanto, como esta entidades se co-implicam e con-
dicionam entre si. Já no que diz respeito, mais concretamente, à vontade, 
menciona-se, positivamente, a importância atribuída às virtudes, nomea-
damente às virtudes da empatia, da compaixão, da esperança e da resiliência, 
que se distingue essencialmente da resistência, com a qual frequentemente 
se confunde. Finalmente, destaca-se como os Autores associaram o trauma 
com o estilo de vida e com o sentido de vida.

Sucessivamente, no que diz respeito ao mundo externo da pessoa hu-
mana, gostaria de frisar a forma de como Perry e Winfrey mostraram como 
uma boa família, em vários sentidos, aliados a uma boa educação, permite 
não só um bom desenvolvimento do feto, do bebé e da criança, mas também 
na evitação e integração de vivências traumáticas. Nesta linha, com relação 
aos relacionamentos, deve-se também destacar a importância que os Autores 
concederam à necessidade da pessoa humana, sobretudo durante a infância 
e adolescência, estabelecer relacionamentos virtuosos com os demais, e vi-
ce-versa, bem como de saber-se frequentar bons grupos.

Continuamente, menciona-se também como ponto positivo a relação 
estabelecida pelos Autores entre o trauma e a sociedade, mostrando, assim, 
como as comunidades de pertença e certas leis e políticas podem (ou não) 
impedir ou diminuir os traumas, como também auxiliar as pessoas que os 
padecem. Nesta linha, ressalta igualmente a importância que Perry e Winfrey 
atribuíram a necessidade da existência de boas unidades e equipas de saúde 
que auxiliem as pessoas que foram traumatizadas. 

Um outro ponto fundamental da obra reside, a meu ver, na forma de 
como os Autores mostraram como um trauma mal integrado faz com que a 
pessoa que o padece ou inflija mal a si mesmo ou aos outros (ou inclusive 



207

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 202-207 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.11

PERRY, BRUCE; WINFREY, OPRAH
WHAT HAPPENED TO YOU?: CONVERSATIONS ON TRAUMA, RESILIENCE, AND HEALING
POR EUGÉNIO LOPES 207

ambas as situações). Assim, é magistral como Perry e Winfrey introduziram 
e abordaram o conceito de trauma geracional. De facto, as pessoas que foram 
traumatizadas e não souberam integrar o seu trauma tendem a perpetuar 
esse mal, fazendo o mal, de diferentes formas, às outras pessoas, e assim 
sucessivamente.

O estudo do trauma é um tema que continua a progredir no mundo 
académico, apesar de já ter alcançado conclusões muito pertinentes, algo 
que, sem dúvida, pode ajudar toda a pessoa humana a florescer de melhor 
forma, a preservar o bem-comum e a harmonia social e, assim, construir um 
mundo melhor, inclusive para as gerações vindouras. Neste sentido, tendo 
em consideração os pontos mencionados previamente, recomendo vivamen-
te a leitura da obra supracitada, que pode dar vários contributos científicos, 
em diferentes sentidos. Assim, gostaria de terminar esta resenha motivando, 
se me é permitido, os Autores a continuarem com o seu bom trabalho de 
investigação e a divulgá-lo com os seus leitores.



208208

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 208-211 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.12

208

Unai Buil Zamorano1

Universidad Isabel I, España

El profesor Avi Loeb (Harvard University) presenta en Interstellar (2023) una 
contribución que puede ser vista, en el plano temático, como continuación 
de otra exitosa obra suya de divulgación: Extraterrestrial (2021). Interstellar se 
divide en dos partes. En la primera, se exponen los pasos ya dados y todavía 
por dar en el ejercicio de abordar el futuro de la humanidad en un contexto 
interestelar. En la segunda, “the last five chapters of Interstellar are more 
wide-ranging, even somewhat spiritual” (p. 9).

Destacado experto en astrofísica, el autor es Frank B. Baird Jr. Profes-
sor of Science en Harvard y miembro del Advisory Board de The Sol Foun-
dation, de reciente creación (2023) y dirigida por el profesor Garry Nolan 
(Stanford University), reconocido patólogo. El doctor Loeb saltó a la fama a 
nivel público (más allá de su indudable reputación ya lograda previamente en 
el ámbito estrictamente académico) por su internamiento en estudios sobre 
la cuestión extraterrestre y la astrobiología, temas a los que, justamente, se 
dedica especialmente The Sol Foundation. En esta línea, Interstellar se sitúa, 
más en concreto, en la estela de un proyecto específico del profesor Loeb, que 
está reuniendo a expertos de distintas ramas del saber y que también incluye 
al profesor Nolan. Se trata de The Galileo Project, fundado en 2021 y basado 
en la aplicación del método científico al campo de los estudios sobre fenóme-
nos aéreos no identificados (UAP, antes denominados en el ámbito anglófono 
UFO y que son, grosso modo, los “ovnis” del mundo castellano-hablante). 

1 unaibuiza@gmail.com

Loeb, Avi. Interstellar: the search 
for extraterrestrial life and our 
future in the stars. Nueva York y 
Boston: Mariner books, 2023, 
256 pp.

RESEÑAS 
BIBLIOGRÁFICAS



209209

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 208-211 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.12

LOEB, AVI.
INTERSTELLAR: THE SEARCH FOR EXTRATERRESTRIAL LIFE AND OUR FUTURE IN THE STARS
POR UNAI BUIL ZAMORANO 209

Así se expresa Loeb: “we do not know if extraterrestrials or their technology 
are visiting us, appearing fleetingly as UAP […]. Filling those yawning gaps 
in our knowledge with data is the purpose, of course, of the Galileo Project. 
Knowledge of our ignorance is the starting point of all science” (pp. 152-153). 

El nexo de esta iniciativa con la reflexión en el plano humanístico 
es evidente pues, en su investigación, cobra especial importancia la iden-
tificación de muestras de ETC (Extraterrestrial Civilization): “near-Earth 
extraterrestrial artifacts […] immediately reframe humanity’s understan-
ding of its place and purpose in the Universe” (p. 224). Aparte, más allá de 
la espiritualidad o lo puramente intelectual, hay necesidades más prosaicas 
a las que la humanidad se va a tener que enfrentar necesariamente y en las 
cuales The Galileo Project pone el foco: “there are few certainties in life, but 
one is that someday humanity […] will need to leave this planet […]. In a few 
billion years, the Sun will begin to die and life as we know it on Earth will 
perish” (p. 103). A este respecto, el desarrollo tecnológico será de capital 
importancia, pues Loeb señala que la supervivencia interestelar se basará 
en “technological selection rules” (p. 144), antes que en la clásica selección 
natural darwiniana. No en vano, “transfer of life among planetary systems, 
commonly labeled panspermia, is unlikely to occur by natural means […] 
manufacture the technology needed to survive without dependence on host 
planet and host star” (pp. 143-144). Lo que implica esta ineludible tarea de 
preparar la supervivencia de la especie es ascender en la “Ladder of civiliza-
tions” (p. 224), como la denomina Loeb, pues, hipotéticamente, en el cosmos 
hay distintos tipos de civilización (A, B, C y D), de acuerdo con su desarrollo 
tecnológico y, específicamente, según su capacidad de reproducir condicio-
nes existenciales nativas en otro lugar del universo (pp. 7-8).

De modo primario, lo que Loeb pretende es sistematizar el estudio 
científico de un campo del saber que ha estado estigmatizado, sobre todo 
por su abordaje cinematográfico y esotérico. Para el astrofísico de Harvard, 
“we live in a time of great cosmological change, a time of mounting evidence 
that we are not alone” (p. 1) y “most important, for the first time, the search 
for near-Earth extraterrestrial artifacts is the work of science, privately and 
publicly funded” (p. 1). A este respecto, por supuesto, hay un elemento que 
catapultó a Loeb y fomentó su aparición en los grandes medios: el descubri-
miento, en 2017, de un UAP que fue bautizado como ‘Oumuamua. El director 



210210

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 208-211 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.12

LOEB, AVI.
INTERSTELLAR: THE SEARCH FOR EXTRATERRESTRIAL LIFE AND OUR FUTURE IN THE STARS
POR UNAI BUIL ZAMORANO 210

de The Galileo Project afirmó, basado en evidencia empírica, que “it was 
most plausibly of extraterrestrial manufacture, rather than a naturally oc-
curring interstellar rock” (p. 2). Aunque su hipótesis no fue respaldada por 
otros científicos, ha habido desde entonces otros indicadores de la relevancia 
no solo científica, sino también política, de la cuestión de los UAP y su vincu-
lación con la ya mencionada temática de ETC. No en vano, en junio de 2021, 
el Department of Defense estadounidense entregó un informe al Congreso 
confirmando la existencia real y fotografiada de UAP, lo que manifiesta, para 
Loeb, “one of the more significant indicators that humanity now lives during 
the early years of a new era” (p. 13). Lo anterior implica otro dato igualmente: 
“UAP was finally acknowledged to exist; more, still classified data very likely 
exist” (p. 16). 

Metodológicamente hablando, la aproximación de Loeb se enfrenta a 
la de quienes sostienen que el público perderá la confianza y el respeto por la 
ciencia si se muestran las grandes dificultades o, en ocasiones, debilidades 
epistemológicas de las investigaciones científicas: “my view is exactly the 
opposite […]. We must show that where evidence is inconclusive, scientists 
develop multiple and often competing interpretations” (p. 29). De hecho, 
Loeb sale al paso de quienes cuestionan la propia posibilidad de la existencia 
de vida o tecnología extraterrestre y pone el acento en la cuestión heurísti-
ca de modo prioritario: “are we alone in the Universe? We don’t know. We 
have barely bothered to look” (p. 218). En un contexto de desinterés por la 
investigación empírica de estos asuntos, la valentía de los investigadores y 
el riesgo que asumen con sus hipótesis de trabajo está claro: “my critics have 
declared that Professor Loeb sees artificially created extraterrestrial debris 
wherever he looks […]. What I do is allow for a hypothesis that matches avai-
lable data” (p. 102) y “rather than presume that all we know of civilized life 
in the Universe, humanity, is all there is to know, we need to scientifically 
hypothesize that intelligent life existed before us” (p. 50). Otra crítica que 
se arroja contra Loeb (y que aborda en otros medios también, como en TED 
Talks) es la de que afirmaciones extraordinarias (como las que Loeb hace) 
exigen pruebas extraordinarias. Frente a esta objeción, el director de The 
Galileo Project señala, nuevamente, a un punto esencial para el desarrollo 
de la investigación científica, como es la inversión económica: “we should 



211211

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 208-211 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.12

LOEB, AVI.
INTERSTELLAR: THE SEARCH FOR EXTRATERRESTRIAL LIFE AND OUR FUTURE IN THE STARS
POR UNAI BUIL ZAMORANO 211

expect to find extraordinary evidence for ETC only after we invest major 
funds in the search for it” (p. 123).

Por otro lado, Loeb trae a colación en distintos pasajes de Interstellar 
la paradoja de Enrico Fermi. En líneas generales, tal paradoja incide en que, 
pese a la inmensidad del universo y la probabilidad de que esté habitado 
necesariamente, parece que somos los únicos seres inteligentes que existen. 
Esta paradoja se suele sintetizar con la frase “Where is everybody?”. Frente 
a este planteamiento, Loeb subraya nuevamente que apenas tenemos legi-
timidad para decir que no hay nadie, pues no nos hemos dignado a mirar 
o no hemos desarrollado la tecnología pertinente: “when Fermi asked his 
question, we had limited capability to notice comets and meteoroids” (p. 
95). La situación es más apremiante todavía puesto que “are we alone?” no 
se puede desgajar, según Loeb, de “why are we here?” (p. 201). Precisamente, 
The Galileo Project tiene entre sus objetivos más destacados la implemen-
tación de instrumentación astronómica que permita investigar el espacio de 
tal manera que la paradoja de Fermi y las dos preguntas recién consignadas 
en la anterior frase puedan tener respuesta científica. Así, por ejemplo, “the 
UAP observatories of the Galileo Project are intended to help reduce our ig-
norance” (p. 117).

Interstellar termina con una serie de reflexiones que pueden ayudar 
a situar mejor el marco general de nuestra investigación en UAP y ETC. En 
efecto, Loeb retoma la paradoja de Fermi en las conclusiones de su libro y 
se pregunta él mismo: “where is everybody?”. La tentativa de repuesta que 
ofrece es la siguiente: “ ‘we are blind to most of them’. Perhaps in such a dark 
universe, which enjoys at least 80% more dark matter than our ‘ordinary’ 
matter, there are yet more technologically advanced civilizations that have 
mastered the physics necessary to observe us” (p. 225). De hecho, como nota 
el profesor de Harvard, no se trata, simplemente, de que quizás no seamos 
el centro del universo, sino que, además, en ausencia de una investigación 
realmente científica y tecnológicamente adecuada, “we cannot claim to know 
what the cosmic play is about” (p. 226).



212212

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

Luis Gabriel Mateo Mejía1

Instituto Tecnológico Superior P'urhépecha, México

Renovar la filosofía es una cuestión esencial en la actualidad, ya que se co-
mienza a desarrollar el nuevo realismo, es de vital importancia distinguir 
entre los distintos tipos de realismo. En particular el enfoque para esta pro-
puesta de renovar la filosofía es el realismo analógico. Cabe señalar que ha 
desarrollado con bastante amplitud M. Beuchot en esta obra y en más de una 
centena de trabajos al respecto. 

En este ensayo filosófico se analiza a) la introducción, b) hacia una 
renovación de la filosofía, c) trazos de una vida hermenéutica, d) hacia un 
nuevo concepto del hombre que transforme la antropología filosófica, e) los 
nuevos caminos del símbolo, f) humanidades y humanismo, g) el retorno 
de las virtudes, h) renovando la filosofía con el nuevo realismo analógico, i) 
para renovar la estética por la hermenéutica, y las j) conclusiones. Se agrega 
una muy completa bibliografía de todos estos temas.  

En la ‘Introducción’ se plasma el panorama o ruta a seguir para dejar 
una propuesta de cómo es posible renovar la filosofía. Para esto se propone 
de base una hermenéutica de corte analógico, que conduce a la salida de las 
diversas ciencias sociales y humanas, como son: la teoría del conocimiento, 
la antropología, la metafísica, la ética y la estética. 

‘Hacia una renovación de la filosofía’, pretende clarificar las fallas de 
las corrientes actuales, como el positivismo lógico, la teoría critica, y el post-
modernismo. Las señales de un tiempo indigente son notables, por ejemplo 

1 egl.luis.mateome@unadm.mx

Beuchot, Mauricio. ¿Renovar la 
filosofía? México: Gedisa, 2024, 
160 pp.

RESEÑAS 
BIBLIOGRÁFICAS



213213

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

BEUCHOT, MAURICIO 
¿RENOVAR LA FILOSOFÍA?
POR LUIS GABRIEL MATEO MEJÍA

la forma mentis de la filosofía política ha oscilado entre un monismo y un 
pluralismo, cayendo en dogmatismos absolutistas. Herencia del pensamien-
to de Hegel y Feuerbach. Se trata entonces de recuperar lo que se denomina 
como magistra vitae, que nos hace reflexionar sobre la falacia naturalista.  
Algunos autores que han extraído lecciones de la historia de estas posturas 
son: Kelly, Kolakowsky, Berlin, Bobio, Taylor, MacIntyre. Para ir a la bús-
queda del cambio, Beuchtot intenta encontrar las indigencias de nuestros 
tiempos, planteando el amanecer de una nueva filosofía. Esta nueva filosofía 
restaura la metafísica perdida, salvaguardando la autocrítica heredada del 
positivismo crítico.

Para lograr dicha renovación es necesario una postura que deje a un 
lado el racionalismo absolutista y se aleje a su vez del irracionalismo de corte 
pragmático que solo justifica algunos aspectos que convienen a minorías de 
algunos grupos sociales. De hecho, se llaga a pensar que la filosofía ya no 
tiene mayor vida o importancia, cuando de forma contraria, es la principal 
tarea intelectual que puede transformar la cultura. Para dejar a un lado el 
pragmatismo relativista o la eliminación del sujeto, —la muerte del sujeto—, 
es vital  el regreso a la metafísica desde una noción débil del sujeto, que no 
cargue todo el peso en una pretendida fundamentación metafísica. De una 
forma discreta se equilibra el decir y el mostrar en una filosofía no negativa 
que encamine el método de forma modesta y comedida. 

En el apartado, ‘Trazos de una vida hermenéutica’, el autor hace un 
recorrido por la historia que lleva la propuesta de la hermenéutica analógi-
ca a lo largo de treinta años. Busca ir más allá de las filosofías modernas y 
posmodernas. Para lograrlo introduce una nueva clave para hacer filosofía, el 
uso de la analogía y el ícono. Se observa que la situación actual de la filosofía 
contiene dos corrientes muy bien marcadas: la anglosajona y la continental. 
Sin embargo, tanto la filosofía analítica como los aportes posmodernos han 
dejado un horizonte sin salida, llevando al sujeto a su propia negación desde 
el racionalismo. 

Esto lleva a Beuchot a encontrarse en su camino dos elementos bási-
cos del pensar contemporáneo: la hermenéutica y la analogía, considerando 
el aporte de I. M. Ramírez y la analéctica de Bernhard Lakebrink. Para des-
pués, articular la hermenéutica analógica que ha tenido por una parte muy 
buenos debates a favor. Dentro de algunos desarrollos importantes podemos 



214214

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

BEUCHOT, MAURICIO 
¿RENOVAR LA FILOSOFÍA?
POR LUIS GABRIEL MATEO MEJÍA

señalar a Guillermo Hurtado, Francisco Arenas-Dolz, Luis Álvarez Colín, Luis 
Eduardo Primero Rivas, y Mario Magallón, quienes mantienen en sus campos 
profesionales la aplicabilidad de dicha vinculación. 

De regreso ‘hacia un nuevo concepto del hombre que transforme la an-
tropología filosófica’, se analizan los estadios de la historia de la antropología 
filosófica. El autor ha revisado la presencia del concepto analogía aplicado a 
la definición de hombre en la antigüedad, desde los griegos, así como en la 
época medieval, con san Agustín y otros autores medievales. Hasta llegar a 
la edad contemporánea en donde se hace un especial acento en Kant,  Heide-
gger, Kierkegaard y Nietzsche. Resaltan dos aspectos en este recorrido sobre 
la pregunta que ocupa el lugar del hombre en el cosmos y la posible definición 
sobre aquello que es el ser humano. La primera, el agotamiento y desmem-
bramiento de la metafísica, dejando el concepto de hombre en el saledizo. La 
segunda, acercándonos al pensamiento contemporáneo, se retoma la idea de 
M. Scheler, que le adjudica al hombre un puesto en el cosmos desde una ética 
material, en contra de la ética formal kantiana. 

Así las cosas, reconsiderando que los valores son materiales con fines 
a priori del obrar moral, culmina la demarcación metafísica y deja al ser hu-
mano como un ente apartado de todo vínculo ontológico trascendental. Es 
aquí donde comienza la crítica hacia una nueva concepción del ser humano, 
puesto que el ser humano también está condicionado por sus circunstancias, 
sus costumbres y su cultura. Es urgente entonces religarlo nuevamente a una 
comunidad dialógica, que es la base de su capacidad de interpretar y conocer 
la realidad. 

Nuevamente, la analogía es la que cumple con este cometido, ya que 
permite mantener la proporción entre la creatividad, que es la cualidad más 
alta del ser humano, y por otra parte, respeta los límites del conocimiento 
que tenemos ante el cosmos. En otras palabras, ante la misma realidad que 
es siembre abierta y no puede ser agotada por el pensamiento. Es menester 
entonces renovar la antropología filosófica. Para ello, el autor restablece una 
definición de hombre como animal analógico, es decir, que está más allá de 
lo racional y lo corporal, ana-logos, ‘ana ‘que significa más allá  y ‘logos’, su 
estudio. Hemos entrado así al campo del microcosmos como símbolo, luego 
entonces, no vivimos solos en un universo físico sino que por el contrario, es 



215215

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

BEUCHOT, MAURICIO 
¿RENOVAR LA FILOSOFÍA?
POR LUIS GABRIEL MATEO MEJÍA

un universo simbólico. Esto nos permite enriquecer la experiencia humana, 
inclusive a través de los fenómenos religiosos y de la fe misma.

Continuamos con ‘la analogía y algunas de sus aplicaciones en la 
renovación de la filosofía’, por lo que el concepto de analogía requiere de una 
definición, lo más completa posible. Esta se encuentra ya desde la antigüedad, 
el mismo Platón llamó métexis y mímesis de las cosas respecto a las ideas 
ejemplares. El concepto de analogía estuvo presente en los medievales como 
ya se había explicado, principalmente en Santo Tomas de Aquino, y es que 
la analogía es un concepto semántico-pragmático que se introduce en todos 
los campos del saber. 

Siguiendo una lógica analógica y una lógica de la analogía, llegamos 
a la dignidad humana. Aquí contemplamos que la definición de hombre se 
asienta en el concepto de analogía, que por naturaleza nos asemeja a los 
otros. Sin duda alguna, esto nos lleva al imperativo  de revitalizar la dignidad, 
los derechos humanos, la justicia y la utopía. Irónicamente, la modernidad 
que proclamó en la revolución francesa los ideales de libertad, igualdad 
y fraternidad es la misma constitución racional que les ha quitado su 
fundamento más precioso, este es el crecimiento de la conciencia moral que 
acompaña a todas las actividades humanas. Resuena así la idea de Lévinas 
como la urgencia de mantener una utopía como un don, ésta es la gratuidad. 

Entonces, es urgente revivir la utopía, esta se desarrolla de forma 
sustentable si aplicamos la racionalidad analógica. Debido a que hay muchas 
utopías univocas que no logran afianzar el ideal de fraternidad. Solamente 
dentro de la prudencia encontramos la templanza, la fortaleza y la esperanza. 
Tal es el sentido de la renovación de la filosofía que puede integrar los 
sentimientos con los pensamientos, los afectos con la razón y el concepto 
con el corazón. 

En el capítulo: ‘los nuevos caminos del símbolo’, se refleja la riqueza y la 
potencialidad que tiene el concepto de analogía aplicado a la vida cotidiana. 
Debido a que el símbolo nos persigue, nos acoge y nos sale al encuentro. La 
simbolicidad se encuentra presente en todas nuestras acciones. El símbolo 
viene acompañado del rito y del mito. En el símbolo y la vida nos explica el 
autor que somos mito y razón a la vez. El hombre mismo es un símbolo por 
su propia naturaleza de ser un espíritu encarnado. No obstante, para no caer 
en la univocidad del modernismo y en la equivocidad del posmodernismo, 



216216

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

BEUCHOT, MAURICIO 
¿RENOVAR LA FILOSOFÍA?
POR LUIS GABRIEL MATEO MEJÍA

tenemos que entender la forma de racionalizar el mito, así como la forma 
de desmitificar la razón. Es decir, equilibrar la postura filosofía que permita 
mantener una apertura a la verdad, sin negar las limitaciones que tiene 
nuestra realidad. 

Para evitar el absolutismo racionalista, tenemos que adentrarnos a 
la poesía, al mito y al símbolo, con una nueva mirada. Una que dé lugar al 
misterio por ocupar un lugar en el cosmos con mayores enigmas que res-
puestas ante lo desconocido, y al mismo tiempo, acepte el espacio propio de 
la racionalización que tienen las ciencias exactas para transformar nuestro 
entorno, nuestras circunstancias. Por ejemplo, psicológicamente hablando, 
los símbolos acomodan la psique y organizan el cuerpo, el soma. Es menester 
que los seres humanos estemos vinculados permanentemente con nuestros 
afectos. También hay símbolos colectivos, forman parte de nuestra cultura, 
así mismo, deben ser interpretados y para ello, la función de la analogía otor-
ga la posibilidad y la factibilidad de no quedarse en la confusión o en el error. 
No está de más recordar que la mitología griega tiene mucho que enseñarnos 
para ser hombres virtuosos, phrónimos por antonomasia. 

Con respecto a ‘humanidades y humanismo’,  el autor se propone po-
ner de pies la filosofía, ya que su relativismo posmodernista la ha tenido 
de cabeza mucho tiempo. Para ello utiliza el instrumento conceptual de la 
hermenéutica analógica. A si las cosas, la hermenéutica es la ciencia que 
nos enseña a interpretar los textos, pero en el caso de las humanidades y las 
ciencias sociales, los textos son una parte constitutiva de su formalidad. De 
aquí que, la hermenéutica nos ayuda a construir a la filosofía. De forma par-
ticular, la analógica, que es la que sirve a las humanidades y al humanismo. 
Así, la analogía tiene dos polos, el metafórico que tiene proporcionalidad y 
el metonímico que tiene atribución.

En síntesis, estamos en el campo de una propuesta integradora que es 
de suma importancia para las universidades. Ya que son éstas las que aplican 
esta metodología a las ciencias sociales.  Es una lástima saber que muchas 
escuelas de nivel medio o superior, han quitado de sus programas las asig-
naturas de corte social y filosófico. 

Respecto a la crítica al humanismo, Beuchot analiza la propuesta de 
Heidegger, quien es un asiduo crítico del humanismo. Heidegger reconoce 
el lenguaje como la casa del ser, incluso, termina negando la esencia de la 



217217

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

BEUCHOT, MAURICIO 
¿RENOVAR LA FILOSOFÍA?
POR LUIS GABRIEL MATEO MEJÍA

persona, de lo que la compone, es decir,  reduce el sujeto a su mera existencia 
y como existente le concede la capacidad de lenguaje. En consecuencia, en 
la actualidad podemos caer en la idea de un humanismo no trascendente, 
tenemos un humanismo sin metafísica. Para Beuchot, es claro que no pode-
mos quedarnos así, por lo que en hermenéutica analógica y cultura, regresa 
a aquellos autores que no han rechazado la metafísica en su visión multi-
cultural. Estamos hablando de autores que han introducido el constructo de 
analogía desde un ángulo filosófico, como Arturo Mota, Bolivar Echeverria, 
entre otros que mantienen el diálogo intercultural de forma abierta. 

En el capítulo, ‘el retorno de las virtudes’, en su parte introductoria 
refleja el beneficio de introducir el termino proporción al concepto del 
saber filosófico y científico, lo cual, permite integrar el a) confiabilismo 
y el b) responsabilismo, que son las dos corrientes de la epistemología de 
las virtudes. El autor se inclina por el segundo tipo, que es más de corte 
aristotélico. Los primeros, obtienen el conocimiento si se usa un instrumento 
confiable para desarrollarlo; mientras que los segundos requieren contexto. 
Esto es, la finalidad de la acción cognitiva se da en un campo de la realidad. 
Podemos señalar que las virtudes epistémicas son facultades que se disponen 
para obtener la verdad. 

Mencionando la ética de las virtudes, la filosofía moral se inclina hacia 
un apropiado justo medio, como en Aristóteles. Son ejemplos de virtudes 
la paciencia, la humildad, la perseverancia, el autocontrol, la caridad y la 
apertura al espíritu. Encontrando en todas estás, una clara relación al com-
ponente afectivo que vinculan. En este caso, se conecta el término phrónesis 
con el término sofia. Siguiendo el hilo de este hábito que cualifica tenemos 
la pedagogía de las virtudes. Aquí se suma la hermenéutica al campo de la 
pedagogía. De hecho, la reciprocidad en el aula es como interactuar con un 
texto, requiere ser interpretado. Se observa que es un trabajo dialógico. 

Por otra parte, para solucionar el retorno de lo reprimido se plantea 
un realismo. Uno que es necesario, un realismo cognoscitivo que supera el 
criticismo y el escepticismo. Deja ver la relación que ya guardaba la ética con 
la epistemología desde la antigüedad. Estamos en el campo de un realismo 
moral que adjudica al sujeto el buen juicio necesario para desarrollar la vida. 

Así las cosas, es hora de ‘renovar la filosofía con el nuevo realismo 
analógico’. Una vez rescatada la ontología, que casi se mantenía en la clan-



218218

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

BEUCHOT, MAURICIO 
¿RENOVAR LA FILOSOFÍA?
POR LUIS GABRIEL MATEO MEJÍA

destinidad, se logra concretizar una renovación de la filosofía por la epis-
temología. Se reconocen las aportaciones a este trabajo de Dewey, Apel y 
Putnam, quienes han construido el giro pragmático y hermenéutico de la 
reciente filosofía. Resalta Apel, quien señala la falacia cientificista, la cual 
pretende basar la ciencia y la técnica con una racionalidad metódica, cuan-
do la misma ciencia es la que requiere una fundamentación filosófica. Por su 
parte, Putnam partiendo de Peirce, enfrenta el relativismo que ha dejado la 
escuela positivista con un univocismo que no interpreta claramente y con 
distinción la filosofía de la ciencia. En definitiva, nos encontramos con un 
realismo como renovador de la filosofía. Con un posmodernismo exhausto 
que lleva al escepticismo y una filosofía analítica cansada, disfrazada de 
semirealismo, surgen pensadores realistas con el movimiento denominado 
‘nuevo realismo’. Aquí nos encontramos a Markus Gabriel que profesa un 
realismo ontológico. Defiende la contingencia de la  necesidad pero niega 
la posibilidad de conocer el mundo, dada su ontología trascendental des-
emboca en un escepticismo ontológico, no epistemológico. Más allá de lo 
que aparece, no se puede conocer el Ser. 

Igualmente, tenemos a Q. Meillassoux, defiende la contingencia, en-
cuadrándose en un realismo especulativo. Tenemos a G. Harman quien sos-
tiene una ontología orientada a objetos. Es importante recobrar que el sen-
tido de estas vertientes del realismo no contienen ideologías, son ontologías 
de la existencia, no del Ser. Unifica la filosofía analítica con la continental. 
Se denomina radicalización ontológica de la posmodernidad, debido a su 
dura crítica. Por ultimo M. Ferraris plantea un nuevo realismo y reconoce el 
realismo analógico de Beuchot. Este realismo analógico ha debatido entre el 
idealismo y el realismo, pero no pretende la univocidad, admite las media-
ciones culturales e individuales. 

El realismo analógico apela al sentido común, acepta que tenemos 
marcos conceptuales elaborados por nuestra cultura, pero no es un realismo 
ingenuo o dogmático, deja que la metáfora y la metonimia sean las caras de 
la analogía. Continuado con el legado aristotélico-tomista permite adoptar 
tres tipos de verdad esencial: a) la sintáctica-coherentista; b) la semánti-
ca-correspondentista y c) la pragmática-por convención. Haciendo énfasis 
en la segunda.  En donde el núcleo del conocimiento es el juicio, resuelto esta 
que el concepto es la preparación y el raciocinio su desarrollo. 



219219

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 212-219 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.13

BEUCHOT, MAURICIO 
¿RENOVAR LA FILOSOFÍA?
POR LUIS GABRIEL MATEO MEJÍA

De igual manera, para ‘renovar la estética por la hermenéutica’, te-
nemos que reconocer que la estética se conecta con la hermenéutica. Pri-
meramente, su situación actual es que ha sido menospreciada, ya no tiene 
carácter normativo sino descriptivo. Igual que la filosofía de la ciencia, cayó 
en descredito y en un franco relativismo. Nos toca renovarla, para ello ne-
cesitamos reconocer el arte como símbolo y analizar los tipos de simbología 
que nos ofrece la rama del estudio de lo bello. Aquí es donde introducimos la 
hermenéutica analógica como instrumento de análisis para la simbolicidad 
de las obras de arte. Nos preguntamos entonces ¿Qué es interpretar el arte? 
Es introducir el uso del signo, que es rico en significados,  porque no solo 
mueve el intelecto sino también los sentimientos, alude a todo hombre y esto 
hace que el arte sea autentico. El arte, en suma, ya no puede ser normativa o 
prescriptiva, como tampoco lo es la ética, sino que debe de ser interpretativa. 

Finalmente a modo de conclusiones, hemos llegado al mapa de la rea-
lidad, aceptando con humildad que es abductiva e icónica, pero no habría otra 
manera humana de lograr el conocimiento. Quizá no es desapropiado decir 
que la propuesta de Beuchot es una tercera vía por donde transitar el caótico 
mundo de las ideas.



220220

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 220-222 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.14

Alejandro Martín Navarro1

Universidad de Sevilla, España

Filosofía del nosotros. Yo, el otro y la humanidad. Así se titula este libro que 
publicó en 2024 la editorial Thémata y que supone un hito más en la exitosa 
trayectoria del joven filósofo Andrés Ortigosa (Málaga, 1996), que entretanto 
ya ha publicado otros trabajos importantes, como Hegel, el gnóstico (Almuza-
ra, 2025) y El aleteo de la lechuza de Minerva. La filosofía de la religión de Hegel 
en Tubinga y Berna (UMA Editorial, 2025). El libro se presenta como un in-
tento de “pensar al nosotros desde la cotidianidad” (p. 14), lo que nos llevará 
a “una filosofía del nosotros, una filosofía de la xenofilia, una filosofía en la 
que estar reunidos” (p. 35). Dos grandes partes estructuran toda la obra: 1. 
“Apertura trascendental del nosotros”, donde se exploran las condiciones 
de posibilidad del “nosotros”, y 2. “Apertura existencial del nosotros”, que 
detalla ciertas características del mismo: el nombre, la vivencia del tiempo, 
el narcisismo o el amor. 

El autor nos sitúa, ya en las primeras páginas de la obra, en una tra-
dición de Antropología Filosófica en la que aparecen nombres clásicos como 
Kant, Scheler, Cassirer o Tugendhat, pero también importantes autores del 
ámbito hispano, como Ortega, Zubiri, Bueno, Jacinto Choza, Josep María 
Esquirol, entre otros. Una huella que es reconocible en todo el texto y que 

1 amnavarro@us.es

Ortigosa, Andrés. Filosofía 
del nosotros. Yo, el otro y la 
humanidad. Sevilla: Thémata 
Editorial, 2024, 141 pp.

RESEÑAS 
BIBLIOGRÁFICAS



221221

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 220-222 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.14

ORTIGOSA, ANDRÉS
FILOSOFÍA DEL NOSOTROS. YO, EL OTRO Y LA HUMANIDAD
POR ALEJANDRO MARTÍN NAVARRO

lo enmarca en unas coordenadas intelectuales muy precisas, sin que ello le 
reste un ápice de singularidad.

En seguida, el libro se adentra en lo que su autor denomina “apertura 
metafísica al nosotros” (p. 27), donde nos propone reflexionar sobre ciertas 
singularidades de la identidad personal (el nombre propio, la promesa y la 
filosofía). En el capítulo II de la primera parte, el autor aborda la aparición, 
tras la II Guerra Mundial, de un pensamiento de raíces judías que pretende 
contestar, desde una filosofía del tú, la tradicional preeminencia del yo en la 
modernidad occidental. Para ilustrar esta contraposición, Ortigosa toma de 
Lévinas las imágenes de Abraham y Ulises, como representantes, uno, de la 
centralidad del sujeto autofundante y, otro, de la llamada de una alteridad 
indisponible. La vuelta al hogar conocido frente a la absoluta apertura a lo to-
talmente otro. El tránsito más allá de ambas figuras lo encuentra el autor en 
Rosenzweig, que nos conduce al “nosotros” como figura de la reconciliación.

En la segunda parte de la obra, como dijimos al principio, encontra-
mos una reflexión que, por decirlo así, baja a la tierra de la realidad vivida del 
ser humano a través del lenguaje (el uso del nombre propio, el nombre como 
símbolo de que la identidad personal siempre es recibida, la posibilidad de 
pérdida del nombre, etcétera). Podríamos añadir aquí, aunque el autor no lo 
hace, la posibilidad descentradora que supone la metanomasia, la sustitución 
del nombre propio como resultado de una nueva llamada, vocación o cambio 
de rumbo (metanoia), también de raíces judías. El ensayo de Ortigosa avanza 
en las últimas páginas a través de otras realidades vividas que constituyen la 
realidad del “nosotros” humano. Así, la posibilidad de hacer promesas, que 
Nietzsche considerara el objetivo de la formación del hombre, como capaci-
dad para proyectarse a sí mismo en el futuro y comprometer la propia obra 
más allá del tiempo de la inmediatez. Finalmente, el autor reflexiona sobre 
algunos peligros de la Antropología Filosófica de nuestro tiempo, entre los 
que menciona el narcisismo, al que, por cierto, ya el célebre Alexander Lowen 
calificó de “negación del verdadero yo” (1985), y frente a lo que propone un 
“filosofarnos, como individuos que forman un todo superior integrados en 
la humanidad” (p. 122). 

En definitiva, se trata de una reflexión interesante sobre las relaciones 
entre identidad y alteridad, además de una contribución al pensamiento an-
tropológico, que arriesga una reflexión personalísima sin por ello prescindir 



222222

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 220-222 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.14

ORTIGOSA, ANDRÉS
FILOSOFÍA DEL NOSOTROS. YO, EL OTRO Y LA HUMANIDAD
POR ALEJANDRO MARTÍN NAVARRO

del necesario conocimiento de los autores con los que dialoga. El lector tal 
vez pueda echar en falta una lectura menos benévola del nosotros: la que 
continuamente lo convierte en instrumento de la tribalización e impide que 
ese nosotros se constituya en una realidad efectiva universal. Aunque es cierto 
que el propio Ortigosa admite que es necesario el tránsito “del nosotros-vo-
sotros a un verdadero nosotros” (p. 46), no llega a desarrollar la cuestión de 
cómo sea esto posible. Con todo, los posibles déficits de esta obra no son 
consecuencia de una carencia, sino más bien aquello que queda abierto a la 
reflexión del lector y que se convierte en ocasión de esa reflexión compartida 
que, en palabras del autor y en recuerdo de lo que los románticos llamaban 
symphilosophieren, sigue siendo la tarea de nuestro tiempo.



223223

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 223-226 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.15

Isidro Rodríguez Marugán1

Universidad CEU Cardenal Herrera, España

Hermenéutica y Cultura: Estudios sobre Clifford Geertz, escrito por Enrique An-
rubia y publicado por la editorial Thémata se presenta como una obra ambi-
ciosa y profundamente reflexiva que explora la contribución del antropólogo 
Clifford Geertz al pensamiento contemporáneo, con un enfoque especial en 
la intersección entre hermenéutica, cultura y ciencias sociales. Este libro se 
perfila, dentro de la obra del autor, como una continuación de la investiga-
ción previa que realizó en La versión de nosotros mismos. Naturaleza, símbolo 
y cultura en Clifford Geertz (Comares, 2008), y refleja un compromiso acadé-
mico sostenido con la obra de Geertz, enriquecido con aportaciones inéditas 
que testimonian más de una década de reflexión sostenida.

La obra invita a un viaje intelectual por los entresijos de la herme-
néutica y la antropología simbólica, ofreciendo un retrato multifacético de 
la obra de Geertz que resuena con las inquietudes de las ciencias sociales 
contemporáneas. Los filósofos encontrarán la especificidad de la “herme-
néutica cultural” de la antropología social —hermanada pero distinta de la 
hermenéutica filosófica—, y los antropólogos hallarán las fuentes filosóficas 
del pensador estadounidense. El libro, estructurado en once capítulos, revela 
una organización temática que abarca desde los fundamentos hermenéu-
ticos en la antropología sociocultural, las implicaciones posmodernas que 

1 imarugan@uchceu.es

Anrubia, Enrique. Hermenéutica 
y Cultura: Estudios sobre Clifford 
Geertz. Sevilla: Thémata Editorial, 
2025. 183 pp.

RESEÑAS 
BIBLIOGRÁFICAS



224224

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 223-226 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.15

ANRUBIA, ENRIQUE
HERMENÉUTICA Y CULTURA: ESTUDIOS SOBRE CLIFFORD GEERTZ
POR ISIDRO RODRÍGUEZ MARUGÁN

surgieron de aquellos debates, el diálogo con figuras como Paul Ricoeur y 
Ludwig Wittgenstein —autores sin los cuales es imposible entender la obra 
del antropólogo norteamericano—, así como un análisis detallado de la re-
presentación, la dramaturgia, el estatuto de la interpretación, la dificultad de 
la dialéctica en la comprensión del “otro”, el lugar de la religión o el poder en 
el pensamiento geertziano. El libro culmina con una reflexión sobre el legado 
de Geertz tras su fallecimiento en 2006, incluyendo una respuesta a las crí-
ticas académicas posteriores. Los capítulos se desarrollan como un recorrido 
intelectual que no solo interpreta a Geertz, sino que también contextualiza 
su obra dentro de un marco histórico y teórico más amplio, dialogando con 
autores como Max Weber, Ernst Cassirer, Émile Durkheim y Mircea Eliade.

Anrubia asume la hermenéutica como herramienta interpretativa 
—como un modo antes que como un fin— en las ciencias sociales, un tema 
que desarrolla con rigor desde el capítulo I, donde explora el surgimiento 
de la acción simbólica y la influencia de Weber. Esta base teórica se expande 
en el capítulo II, donde la noción de cultura como “tramas de significación” 
—una definición icónica de Geertz— se somete a un escrutinio que incor-
pora perspectivas de Wittgenstein y Ricoeur, destacando la contingencia y 
apertura del significado cultural. De “Ricoeur y Geertz: ambos se percataron 
por vías discontinuas pero entrelazadas —los alambicados caminos de la 
Hermenéutica— que el problema del decir y del obrar no comienza en la 
mente de un nativo —al más puro estilo de Goodenough— o en los cogitata 
de un filósofo, sino, como bien intuyeron desde la posición aristotélica, en 
las estructuras narrativas del ser humano y sus relatos culturales: el sagen 
(decir) y el aus-sage (enunciado)” (p. 89). Del mismo modo que resulta es-
clarecedor que “las afirmaciones de Geertz sobre cómo se conoce la acción 
se basamentan en las críticas de Wittgenstein al lenguaje privado” (p. 99).

Los capítulos posteriores abordan aspectos innovadores, como la tex-
tualidad posmoderna (capítulo III), la dialéctica entre lo nativo y lo foráneo 
(capítulo IV), y la influencia de Wittgenstein en la concepción geertziana 
de lo mental y la representación (capítulo VII). Especial atención merece 
el capítulo X, dedicado a Negara, donde Anrubia defiende la interpretación 
de Geertz del poder como dramaturgia, desafiando lecturas reduccionistas 
que priorizan la coerción del poder —en su vesión foucaultiana— sobre la 
significación. La dramaturgía del poder implica, según Anrubia, que “dicho 



225225

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 223-226 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.15

ANRUBIA, ENRIQUE
HERMENÉUTICA Y CULTURA: ESTUDIOS SOBRE CLIFFORD GEERTZ
POR ISIDRO RODRÍGUEZ MARUGÁN

drama —preformado tanto por su talante de ritual como por ser expresivo—
es configurador del poder mismo, esto es, de la realidad vivida, de la forma de 
vida. Siendo el poder un sistema cultural, se puede entender que la cultura es 
también, en cierto sentido, su propia exhibición, donde la exhibición de ella 
misma es la formalización esencial de aquello que es” (p.165)

El capítulo final, “Geertz después de Geertz”, es particularmente va-
lioso por su revisión del impacto póstumo del antropólogo, incluyendo el 
controvertido artículo de Lionel Tiger en Wall Street Journal (2006) y la réplica 
de Richard Shweder. Esta sección ilustra cómo el estilo literario y la metodo-
logía interpretativa de Geertz continúan generando controversia, reforzando 
la idea de que su obra trasciende las etiquetas teóricas y permanece viva en 
el discurso académico.

Uno de los mayores aciertos de la obra es su capacidad para integrar 
el análisis filosófico con el antropológico, gracias a un estilo accesible pero 
denso, fiel al legado de Geertz. Anrubia no solo desentraña las tesis del 
antropólogo con un rigor académico que se ha echado de menos muchas 
veces en los críticos de Geertz, sino que las recontextualiza en un marco 
interdisciplinario que incluye filosofía, sociología y estudios culturales. La 
exhaustiva bibliografía así lo demuestra.

Además, el libro destaca por su enfoque dialógico, evitando caer en un 
panegírico de Geertz. Anrubia reconoce las críticas —desde el estructuralismo 
hasta el posmodernismo— y las integra en un diálogo que enriquece la 
interpretación. La inclusión de los debates posteriores a la muerte de Geertz 
añade una capa de actualidad que conecta el legado de Geertz con los desafíos 
contemporáneos de la antropología.

A pesar de sus virtudes, la obra puede presentar algunas limitaciones. 
La consistencia del texto, aunque admirable, puede resultar abrumadora para 
lectores no familiarizados con la hermenéutica o la antropología simbólica. 
Resulta difícil pedirle al lector que sea tan experto en antropología cultural 
como en filosofía contemporánea, lo que convierte al texto en exigente en 
aquellas tesis no explicadas que Anrubia asume, a veces, que el lector conoce. 
Sería también enriquecedor que Anrubia explorara más a fondo las implica-
ciones prácticas de las ideas de Geertz en contextos no occidentales actuales, 
más allá de los ejemplos históricos como Bali. Esto podría ampliar el alcance 



226226

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 223-226 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.15

ANRUBIA, ENRIQUE
HERMENÉUTICA Y CULTURA: ESTUDIOS SOBRE CLIFFORD GEERTZ
POR ISIDRO RODRÍGUEZ MARUGÁN

del libro y responder a las críticas sobre la aplicabilidad de la antropología 
interpretativa geertziana en un mundo globalizado.

Con todo, Hermenéutica y Cultura: Estudios sobre Clifford Geertz ofrece 
una síntesis erudita que no solo celebra el legado del antropólogo estadou-
nidense, sino que también lo desafía a través de un análisis crítico y contex-
tualizado. Junto a ello, se suma el esfuerzo siempre bien recibido, de reunir 
bajo un mismo tejado a las ciencias sociales con la filosofía.



227

Política editorial.
1. Proceso de evaluación doble ciega
Todas las secciones son evaluadas, es decir, el comité editorial decide inicialmente si el 

artículo es apropiado para la revista. En el caso de los artículos de investigación (Estudios) si no se 
rechaza, la dirección adjunta elige evaluadores expertos en la materia tratada en el artículo. Y, enton-
ces, el artículo sigue un proceso de evaluación más exhaustivo que se desarrolla del siguiente modo:

a.	 Evaluación doble
La revisión de cada artículo será realizada por dos evaluadores expertos que acon-

sejarán sobre su publicación.
b.	 Evaluación ciega

Para asegurar la transparencia, los evaluadores no se conocen entre sí ni tampoco 
conocen la identidad del autor evaluado.

c.	 Declaración de privacidad
Los nombres y direcciones de correo-e introducidos en esta revista se usarán ex-

clusivamente para los fines declarados por esta revista y no estarán disponibles para ningún 
otro propósito u otra persona.

d.	 Evaluadores/as externos/as
Más del 80% de los evaluadores son externos a la revista y a la Universidad de Sevi-

lla, en su mayor parte son profesores doctores pertenecientes a instituciones internacionales 
de investigación. Si lo desean, los autores podrán proponer evaluadores externos expertos en 
la materia. En el caso de las secciones monográficas y de los volúmenes especiales el Equipo 
editorial y los coordinadores del número podrán proponer evaluadores especializados en la 
materia de la que se trate. Al final de cada año se publicará una lista con los evaluadores de 
los números de cada semestre.

2. Política de acceso abierto
Esta revista proporciona un acceso abierto a su contenido, basado en el principio de que 

ofrecer al público un acceso libre a las investigaciones ayuda a un mayor intercambio global del co-
nocimiento.

Thémata sigue la política de Open Access Journal y se integra en la asociación de revistas que 
participan en ella a través del Public Knowledge Project, iniciativa sin ánimo de lucro de la Facultad de 
Educación de la Universidad de British Columbia.

Thémata pretende conferir la mayor difusión posible a todo trabajo de suficiente calidad, pu-
blicado en cualquier medio de difusión más limitada. De esta manera quedan integrados en un diálogo 
científico universal abierto investigadores e instituciones que de otra manera quedarían marginadas.

3. Frecuencia de publicación
Thémata Revista de Filosofía tiene una secuencia de publicación semestral, alternando nú-

meros monográficos (en los que predomina la problemática antropológica y cosmológica) y números 
misceláneos, que brindan al lector un panorama representativo del rumbo de la filosofía en Europa 
y América. La revista dedica, así mismo, amplia atención al examen y crítica de las novedades bi-
bliográficas, la edición de textos clásicos inéditos, la creación filosófica y la publicación de elencos 
bibliográficos especializados.

4. Lenguas
Thémata Revista de Filosofía acepta artículos en castellano, catalán, euskera, inglés, italiano, 

alemán, portugués y francés.



228

5. Venta y suscripción
Si desea suscribirse o adquirir algún ejemplar suelto póngase en contacto por email con 
themata@us.es

6. Exención de responsabilidad
Las opiniones y hechos consignados en cada artículo son de exclusiva responsabilidad de sus 

autores. La Universidad de Sevilla y Thémata no se hacen responsables, en ningún caso, de la credi-
bilidad y autenticidad de los trabajos.

7. Declaración ética sobre publicación y buenas prácticas
La redacción de la revista  Thémata  está comprometida con la comunidad científica para 

garantizar la ética y calidad de los artículos publicados. Nuestra revista tiene como referencia el Código 
de conducta y buenas prácticas  que define el Comité de Ética en Publicaciones (COPE)para editores 
de revistas científicas. Al mismo tiempo, garantiza una adecuada respuesta a las necesidades de los 
lectores y autores, asegurando la calidad de lo publicado, protegiendo y respetando el contenido de 
los artículos, así como la integridad de los mismos. El Comité Editorial se compromete a publicar las 
correcciones, aclaraciones, retracciones y disculpas cuando sea preciso.

En cumplimiento de estas buenas prácticas,  Thémata  tiene, como se ha explicitado un 
sistema de selección de artículos que son revisados por evaluadores externos –dobles y anónimos– 
con criterios basados exclusivamente en la relevancia científica del artículo, originalidad, claridad 
y pertinencia del trabajo presentado. Thémata garantiza en todo momento la confidencialidad del 
proceso de evaluación, el anonimato de los evaluadores y de los autores, el contenido evaluado, el 
informe razonado emitido por los evaluadores y cualquier otra comunicación emitida por los consejos 
editorial, asesor y científico si así procediese. De la misma forma, se mantendrá la confidencialidad 
ante posibles aclaraciones, reclamaciones o quejas que un autor desee remitir a los comités de la revista 
o a los evaluadores del artículo.

Thémata declara su compromiso por el respeto e integridad de los trabajos ya publicados. 
Por esta razón, el plagio está estrictamente prohibido y los textos que se identifiquen como plagio 
o su contenido sea fraudulento, serán eliminados de la revista si ya se hubieran publicado o no se 
publicarán. La revista actuará en estos casos con la mayor celeridad posible. Al aceptar los términos y 
acuerdos expresados por nuestra revista, los autores han de garantizar que el artículo y los materiales 
asociados a él son originales o no infringen los derechos de autor. También los autores tienen que 
justificar que, en caso de una autoría compartida, hubo un consenso pleno de todos los autores 
afectados y que no ha sido presentado ni publicado con anterioridad en otro medio de difusión.

Thémata no cobrará a los autores ninguna tasa por presentación o envío de artículos, ni 
tampoco cuotas por su publicación.

8. Derechos de autor/a
Las contribuciones que se publican en esta revista están sujetas a los siguientes términos:
a. La Editorial Universidad de Sevilla conserva los derechos patrimoniales (copyright) de las 

obras publicadas, y favorece y permite la reutilización de las mismas bajo la licencia de uso indicada 
en el punto 2.

b. Las obras se publican en la edición electrónica de la revista bajo una licencia Creative 
Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional  (texto legal). Se pueden 
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer públicamente, siempre que: i) se cite la autoría y la fuente 
original de su publicación (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales y 
se compartan de igual manera; iii) se mencione la existencia y especificaciones de esta licencia de uso.

c. Condiciones de auto-archivo. Se permite y se anima a los autores a difundir electrónicamente 
las versiones pre-print (versión antes de ser evaluada) y/o post-print (versión evaluada y aceptada 
para su publicación) de sus obras antes de su publicación. Esto favorece su circulación y difusión más 

mailto:themata@us.es
https://publicationethics.org/
https://publicationethics.org/
https://editorial.us.es/es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es_ES
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es_ES
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/legalcode.es


229

temprana y con ello un posible aumento en su citación y alcance entre la comunidad académica. Color 
RoMEO: verde.

9. Políticas de archivo
Las revistas tuteladas por la Editorial Universidad de Sevilla, alojadas en los dominios https://

editorial.us.es/es/revistas y https://revistascientificas.us.es, tienen asegurado un archivo seguro y 
permanente gracias a la realización automática, por parte del servicio informático de la universidad, 
de una copia de seguridad de sus contenidos cada 24 horas. Ello permite a todas las revistas electró-
nicas de la Universidad de Sevilla preservar sus contenidos frente a cualquier posible eventualidad, 
puesto que en caso de pérdida o corrupción puntual, es factible acudir a las copias de seguridad diarias.

https://editorial.us.es/es/revistas
https://editorial.us.es/es/revistas
https://revistascientificas.us.es/


230

Directrices para autores/as. 

1.1. Información que aportar
Los manuscritos deben ser enviados en formato editable (Microsoft Word, RTF o WordPer-

fect) preferentemente mediante el portal OJS de la revista (Envíos) o al correo themata@us.es (el ar-
chivo debe venir identificado con el apellido del/a autor/a).

En la primera página del texto debe incluirse el nombre completo del autor/autora o autores/
autoras junto a la siguiente información en su idioma original y en inglés sobre los artículos: el título, 
un resumen de 100 palabras como máximo y unas 5 palabras clave separadas por punto y coma. Debe-
rán aportar también un breve currículum, con su afiliación y datos de contacto.

En el envío se solicitará también información sobre la fuente de financiación del artículo: 
agencia financiadora, códigos del proyecto y fechas. El/la autor/a incluirá esta información como 
agradecimiento a pie de página al inicio, y también se le requerirá en el envío.

1.2. Originalidad
Todos los escritos que se envíen para su publicación en  Thémata. Revista de Filo-

sofía, tanto artículos, como notas, reseñas, traducciones, etc., deben ser completamen-
te inéditos. Mientras están en proceso de evaluación o de edición no deberán remitir-
se a ninguna otra publicación. Una vez hayan sido publicados, los autores podrán utilizar sus 
textos con total libertad, citando siempre su publicación original en  Thémata. Revista de Filoso-
fía. Muy excepcionalmente, y si los editores y revisores lo consideran oportuno, se podrán pu-
blicar artículos ya publicados en otras revistas de escasa difusión, especificándolo en cada caso. 
 
1.3. No identificación de citas propias

Para facilitar su revisión anónima, el/la autor/a debe eliminar toda referencia en el 
artículo a otras obras y artículos escritos por él mismo –tanto en el texto como en la biblio-
grafía–, o hacerlo de forma que no revele su propia autoría. También deberá omitir la men-
ción a reconocimientos de su participación en proyectos financiados y otros agradecimientos. 
 
2. Formato de las publicaciones

2.1. El texto se enviará en formato DIN A 4, con letra Century Schoolbook cuerpo 12, y con 
interlineado de 1.5.

2.2. Los artículos (estudios) tendrán una extensión de entre 6.000 y 8.000 palabras (entre 15 
y 20 páginas). Los debates y notas contarán con una extensión máxima de 4.000 palabras (entre 5 y 
10 páginas). Las traducciones críticas o materiales de investigación y los estudios bibliográficos hasta 
8.000 palabras (entre 10 y 20 páginas). El recuento de palabras deberá indicarse al final del texto. El 
artículo ha de respetar el formato IMRYD (introducción, métodos, resultados y discusión).

2.3. Indicar en el envío si se han usado signos especiales (griegos, hebreos, lógicos, matemá-
ticos). Recomendamos restringirlos al máximo, y en todo caso, enviar los originales en los que apa-
rezca un cierto número de ellos procesados en Microsoft Office y no en otro tipo procesador de texto.

2.4. Los subtítulos han de estar numerados secuencialmente, así: 1. 2. 3., etc. Los títulos de 
posteriores subdivisiones deben seguir una ordenación numérica, así: 1.1.; 1.2; 1.3, etc. Por ejemplo:

1.	 Los últimos comentarios de Tomás de Aquino a Aristóteles 
1.1 El comentario al De caelo

2.5. Las reseñas bibliográficas deben tener un máximo de 1.800 palabras.
Salvo casos excepcionales, no se aceptarán reseñas de libros con más de cinco años de anti-

güedad. Las obras recensionadas han de ser primeras ediciones, o bien reediciones con modificaciones 
sustantivas.

Para evitar conflictos de intereses, es preferible que no estén escritas por personas cercanas 
al autor del libro recensionado o que hayan colaborado en su edición o diseño. El autor de un libro 

https://revistascientificas.us.es/index.php/themata/about/submissions
mailto:themata@us.es


231

recensionado no debe tener ascendiente profesional sobre el autor de la reseña, como es el caso de 
un director de tesis.

3. Referencias bibliográficas
A partir del año 2021 Thémata Revista de Filosofía adopta como norma de referencia el for-

mato MLA. Se invita a los autores a garantizar la originalidad del manuscrito y asegurar un correcto 
reconocimiento de las referencias bibliográficas mediante las normas de citación exigidas.

El incumplimiento de las normas de citación señaladas supondrá el rechazo de la contribu-
ción por parte de la redacción de la revista.

3.1. Referencias bibliográficas al final del texto
Al final de cada texto se incluirá una bibliografía en la que aparezcan todas las obras men-

cionadas, organizada alfabéticamente por apellidos.
3.1.1. Libros
Los datos deben aparecer en este orden: Apellido del autor, Nombre. Título del libro (en cur-

sivas). Lugar de publicación: Editorial, año.
Zambrano, María. Islas. Madrid: Editorial Verbum, 2007.

Para señalar la traducción:
Schopenhauer, Arthur. El mundo como voluntad y representación I, trad. Pilar López 

de Santamaría. Madrid: Trotta, 2016.
Para señalar la persona al cargo de la edición de otra autoría, debe incluirse después del 

título del libro:
Wittgenstein, Ludwig. Obra completa, ed. Isidoro Reguera. Madrid: Gredos, 2009.

En obras colectivas con uno o varios editores o coordinadores:
Pérez Carreño, Francisca, ed. Estética. Madrid: Trotta, 2013.
Gadamer, Hans-Georg y Gottfried Boehm, eds. Seminar: Die Hermeneutik und die 

Wissenschaften, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978.
Si se considera importante señalar el año de la primera edición, deberá ir después del título:

Heller, Ágnes. Everyday Life. 1984. Londres: Routledge and Kegan Paul, 2017.
Si el libro tiene 2 ó 3 autores:

Cohnitz, Daniel y Luis Estrada-González. An Introduction to the Philosophy of Logic. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2019.
Más de 3 autores:
- Citando a todos los autores:

Stutts, John P., Sylvia Smith, Henry Cass, y Lisa Round. History of Linguistics. Lon-
dres: Scribes, 1999.
- O primer nombre de autor más “y otros”.

Stutts, John P. y otros. History of Linguistics. Londres: Scribes, 1999.
Si se trata de una autoría corporativa:

Centre for Research on Nationalism. Ethnicity and Multiculturalism. Advancing Mul-
ticulturalism, Post 7/7. Newcastle, UK: Cambridge Scholars Publishing, 2008.
3.1.2. Artículos de revistas
Los datos aparecerán en este orden: Apellido del autor, Nombre. “Título del artículo” (entre 

comillas), Nombre de la revista (cursivas) volumen/número (año de publicación): páginas.
Hernández-Pacheco Sanz, Javier. “El círculo de Jena o la filosofía romántica”, Fedro. 

Revista de Estética y Teoría de las Artes 9 (2010): 16-29.
3.1.3. Capítulos de libros
El orden de los datos es el siguiente: Apellido del autor del capítulo, Nombre. “Título del 

capítulo” (entre comillas). Título del libro (cursivas). ed. Nombre del editor /coord. Nombre del coor-
dinador. Lugar de publicación: Editorial, año. Páginas.



232

Nussbaum, Martha C. “Beyond ‘Compassion and Humanity’: Justice for Nonhuman 
Animals”. Animal Rights: Current Debates and New Directions, eds. Cass R. Sunstein y Martha 
C. Nussbaum. Nueva York: Oxford University Press, 2004. 299-320.

3.2. Citas dentro del texto
Las citas o referencias situadas dentro del texto deben aparecer entre paréntesis de la si-

guiente manera:
3.2.1. La referencia intratextual solo requiere el apellido del autor y el número de la página, 

sin signos de separación:
(Rancière 108)

Solo se utilizan comas si se señalan páginas no contiguas:
(Arendt 21, 54)

3.2.2. Solo se añade el año cuando existen varias obras del mismo autor. Entre apellido, año 
y número de página no se incluye ningún signo.

 (Ricoeur 1996 28)
3.2.3. Si se citan varias obras del mismo autor publicadas en el mismo año, se añadirá una 

letra junto al año para identificarlas. Esta misma referencia debe mantenerse en la bibliografía al 
final del texto.

En la Bibliografía final:
Anscombe, Gertrude E. M. Metaphysics and the Philosophy of Mind: Collected Philoso-

phical Papers, Volume 2. Oxford: Wiley-Blackwell, 1991a.
Anscombe, Gertrude E. M. Ethics, Religion and Politics: Collected Philosophical Papers, 

Volume 3. Oxford: Wiley-Blackwell, 1991b.
En el texto:

(Anscombe 1991a 45) o (Anscombe 1991b 46).
3.2.4. La abreviatura ‘cf.’, empleada cuando la referencia no es textual, es opcional.

(cf. Arana 54)
3.2.5. Cuando la referencia bibliográfica no remite a un conjunto de páginas del texto, sino a 

toda la obra, se introduce solo el apellido del autor y el año correspondiente:
(Cortina 1986)

3.2.6. Si el apellido del autor se menciona explícitamente en la oración en la que aparece la 
referencia, solo se escribe el año correspondiente:

Kristeva (1974) defiende que el lenguaje poético tiene efectos dentro de un contexto 
histórico y económico específico.
3.2.7. Si el nombre del autor está incorporado en el texto se incluye únicamente el número de 

página (si existen más obras del mismo autor, también el año de la edición):
As Carroll states, “Horrific creatures seem to be regarded not only as inconceivable 

but also as unclean and disgusting” (21).
3.2.8. Si se enfatiza una parte de la cita con cursivas resaltadas por el autor del artículo, se 

escribe dentro del paréntesis y después del número de la página: “énfasis mío”:
 (Nancy 2007 31, énfasis mío)

3.2.9. Puede utilizarse “Ibid.” cuando se repita una misma referencia consecutivamente, sin 
acento, en cursiva y con el número de página: (Ibid. 36).

3.2.10. Y también se utilizará “Id.” cuando se cite consecutivamente la misma obra y la misma 
página, en cursiva: (Id.).

3.2.11. En el caso de Platón, Aristóteles, Kant, Wittgenstein y otros similares, se utiliza la 
manera canónica de citación. Por ejemplo:

a) Es lo que Kant denomina la “exposición de la facultad racional práctica” (AA 04 
412 23–24)

b) Aristóteles en su Política (1259a) describe cómo Tales demuestra que el sabio 
puede ser útil en la vida práctica.



233

3.3. Citas textuales
3.3.1. Las citas textuales de más de tres líneas deben aparecer en un párrafo aparte, sin en-

trecomillar y con un sangrado mayor a la izquierda. En estas citas el punto final ha de ir antes del 
paréntesis. Por ejemplo:

Originariedad y no-originariedad constituyen la pareja de conceptos a la que recurre 
Edith Stein:

Originarias son todas las vivencias propias presentes como tales –¿qué podría ser 
más originario sino la vivencia misma?– Pero no todas las vivencias están dándose origina-
riamente, no todas son originarias según su contenido. El recuerdo, la espera, la fantasía tie-
nen su objeto no como propiamente presente ante sí, sino que sólo lo presentifican. (23-24)
3.3.2. Cuando la cita es de menos de tres líneas puede incluirse dentro del texto, entre comi-

llas. En este caso el punto ha de aparecer detrás del paréntesis:
Por eso dice Hegel que “[…] el individuo es mandado por el espíritu al mundo a 

buscar su felicidad” (460).
3.3.3. Si existen comillas dentro del texto que se cita, las comillas generales de la cita deben 

ser dobles, y simples las que están dentro de la cita:
Como señala Victoria Camps, “El individuo no ‘se hace’ ni puede llegar a ser ‘de 

algún modo todas las cosas’” (102).

4. Notas al pie
Si se utilizan notas al pie de página, éstas han de ser concisas y seguir las normas de citación 

señaladas en el apartado 3.

5. Normas de estilo
5.1. Las palabras y expresiones extranjeras han de aparecer en cursiva:

La formulación de Wilde es una boutade.
5.2. También aparecerán en cursiva los términos en los que se quiera poner énfasis:

El sujeto en lo real y el sujeto desde lo real.
Pero si se quiere resaltar un término acuñado o empleado por un autor del que se habla se 

hará con comillas:
Los “perceptos” de Deleuze remiten a las “ideas estéticas” de Kant.

5.3. Se utilizan corchetes “[...]” para elisiones y acotaciones:
Es la autosuficiencia del buen salvaje, “[…] sin ninguna necesidad de sus seme-

jantes, tanto como sin deseo alguno de perjudicarles, quizá incluso sin reconocer nunca a 
ninguno individualmente”.

“Paradójicamente, [el arte] tiene que dar testimonio de lo irreconciliable y, sin em-
bargo, tiende a reconciliarse” (251)
5.4. Las comillas siempre han de ir antes de otra puntuación (punto, coma, etc.):

Derrida lo llama el “devenir humano de la piedad”.
5.5. Se debe utilizar la mayúscula inicial para nombrar un período o una corriente:

La Modernidad, Romanticismo, Modernismo, la Restauración.
5.6. Las palabras compuestas que son muy utilizadas deben escribirse sin guion:

Sociocultural, Sociopolítico.

6. Agenda de publicación
Proceso de publicación
6.1. En un plazo habitual de dos meses y medio, el Consejo de dirección comunicará la acepta-

ción o rechazo del artículo, junto con las observaciones o sugerencias emitidas por los evaluadores. En 
los meses de abril y octubre, el Consejo de dirección selecciona, de entre todos los artículos aceptados, 



234

cuáles se incluirán en el número correspondiente que se publica en junio y diciembre de cada año e 
informarán de ello a los autores.

6.2. Los autores de artículos en vía de publicación recibirán la prueba del texto tras ser ma-
quetado, para su inmediata corrección (máximo dos semanas de plazo). Una vez publicado, podrán 
adquirir un ejemplar del correspondiente número de la forma que se especifica en la web según dis-
ponibilidad e igualmente la separata electrónica de su artículo será colgada en la web en formato pdf.

La recepción de artículos está abierta todo el año. Los números se cierran en abril y octubre. 
La maquetación y corrección ortotipográfica se realiza en los meses de mayo para el número que sale 
en junio y de noviembre para el número que sale en diciembre. La impresión y colocación en la web se 
realiza a finales de noviembre y mayo respectivamente. Todo ello para cumplir, siempre, la periodi-
cidad indicada en tiempo y forma (tanto on-line como en papel).

Si un artículo aceptado en abril o en octubre no se publicara en el número siguiente (junio o 
diciembre respectivamente) y se destinase a uno posterior, se le comunicaría al autor para que con-
firmase su aprobación o, en caso contrario, dispusiese del artículo para presentarlo a otras revistas.

7. En caso de error
Los editores no se responsabilizan de los errores que se hayan podido deslizar por no haber 

seguido estas instrucciones. En caso de tropezar con dificultades de desciframiento, interpretación, 
formato, etc., requerirán al autor a través del e-mail para que envíe un nuevo archivo, y si en el término 
de una semana no lo reciben, entenderán que renuncia a la publicación del trabajo.

8. Para garantizar una revisión anónima
Para asegurar la integridad de la evaluación doble ciega, se ha de asegurar que los autores/as 

y los evaluadores/as desconozcan sus identidades entre ellos. Esto implica que los autores/as, editores/
as y evaluadores/as comprueben que se han seguido los siguientes pasos en cuanto a las propiedades 
del archivo:

1.	 Los autores/as del documento han eliminado sus nombres del texto, con “Autor/a” y el 
año que se usa en las referencias y en las notas a pie de página, en vez de el nombre de los 
autores/as, el título del artículo, etc.

2.	 En los documentos de Microsoft Office, las identificación del autor/a también debe elimi-
narse de las propiedades del archivo.

Para Microsoft 2003 y versiones previas, y versiones de Word de Macintosh:
•	 Seleccione en el menú Archivo: Guardar como > Herramientas (o Opciones 

en Mac) > Seguridad > Eliminar información personal en las propiedades del 
archivo al guardar > Guardar.

Para Macintosh Word 2008 (y futuras versiones)
•	 En el menú Archivo seleccione “Propiedades”.
•	 En la pestaña Resumen elimine la información identificativa de todos los cam-

pos.
•	 Guarde el Archivo.

Para Microsoft 2007 (Windows):
•	 Haga clic en el botón de Office en la esquina superior izquierda de la aplicación 

Office
•	 Seleccione “Preparar” en el menú Opciones.
•	 Seleccione “Propiedades” para el menú Opciones de “Preparar”.
•	 Elimine toda la información de los campos de propiedades del documento que 

aparecen debajo de menú principal de opciones.
•	 Guarde el documento y cierre la sección de campos de propiedades del do-

cumento.
Para Microsoft 2010 (Windows):

•	 En el menú Archivo seleccione “Preparar para compartir”.
•	 Haga clic en el icono “Comprobación de problemas”.
•	 Haga clic en el icono “Inspeccionar documento”.



235

•	 Desmarque todas las casillas excepto “Propiedades del documento e infor-
mación personal”.

•	 Ejecute el inspector de documento, el cual realizará una búsqueda en las pro-
piedades del documento e indicará si algún campo de propiedades del docu-
mento contiene alguna información.

•	 Si el inspector de documento encuentra información se lo notificará y le dará la 
opción de “Eliminar todo”, en la cual tendrá que hacer clic para eliminar todas 
las propiedades del documento y la información personal.

Para archivos PDF:
•	 En los PDFs, los nombres de los autores/as también deben ser eliminados de las 

propiedades del documento que se encuentran debajo de Archivo en el menú 
principal de Adobe Acrobat.

9. Orden de autoría
En textos de más de un/a autor/a, se informará obligatoriamente sobre el criterio aplicado 

en el orden de los autores. Los criterios posibles son los siguientes:
1.	 Por importancia de la contribución: el primer lugar se asigna a la persona que hace la 

mayor contribución. El orden del resto es decreciente en cuanto a su aportación. Este en-
foque es apropiado para publicaciones que informan de los resultados de proyectos de 
investigación.

2.	 Por orden alfabético de los apellidos.
Se exigirá asímismo una descripción exacta de las tareas realizadas por cada autor/a en la 

investigación. Se pretende evitar así, tanto la autoría honoraria (incluir firmantes que no han contri-
buido), como la autoría fantasma (investigadores con contribuciones sustanciales que no aparecen). 

10. Criterios de evaluación
Se valorará el interés del tema; la profundidad e innovación en su tratamiento; el conoci-

miento del estado de la cuestión; el diálogo con la bibliografía más relevante y actualizada; la unidad, 
claridad, coherencia, equidad y rigor de la argumentación; la adecuación del título, del resumen y de 
las palabras clave; la extensión proporcionada del texto y de las notas; y la elegancia formal y literaria.

11. Aceptación o rechazo tras la evaluación
Tras la revisión de los expertos, el comité editorial decide si aceptar sin más el artículo, 

pedirle al autor que haga las modificaciones recomendadas por los revisores, pedirle al autor una 
profunda revisión del artículo o rechazar la publicación.

12. Lenguaje inclusivo y no sexista
En todas las contribuciones se garantizará un uso inclusivo y no sexista del lenguaje. Este uso 

no afecta al carácter masculino o femenino de las palabras, sino a la consideración de una referencia 
explícita a hombres y mujeres.

Se recogen a continuación algunas propuestas:
•	 Genéricos reales
Existen sustantivos, ya sean masculinos o femeninos, que designan a mujeres y 

hombres de forma real:
La persona, la víctima, el ser humano, el alumnado, la población.
•	 Sustantivos abstractos
Son aquellos términos que se utilizan para aludir al cargo, profesión, rol, etc, inde-

pendientemente de la persona que lo ostenta:
Dirección, presidencia, autoría, gerencia,…
•	 Desdoblamientos



236

Para hacer referencia a un grupo integrado por hombres y mujeres podemos utilizar 
los dos géneros gramaticales:

Pensadores y pensadoras, padres y madres, hijas e hijos,…
•	 Las barras
Recomendamos usarlas en la comunicación administrativa (impresos, formularios, 

fichas, etc.), ya que en los textos académicos resultan excesivamente invasivas.
Autores/as
•	 Pronombres y determinantes sin marca de género
Es conveniente evitar el uso de el/los/aquellos que, y utilizar en su lugar quien o quie-

nes, que incluye de forma económica tanto el femenino como el masculino.
Impensable para quienes…
Otra forma consiste en emplear, junto a sustantivos de una sola terminación, deter-

minantes sin marca de género, como, por ejemplo, cada o cualquier en vez de, por ejemplo, to-
dos con el que de nuevo usaríamos el masculino como genérico:

Se implicó a cada agente…
•	 Omisión del sujeto
En determinadas ocasiones, cuando el sujeto de la oración es un masculino utilizado 

como genérico, se puede omitir este sujeto y utilizar otros recursos:
- con formas no personales del verbo:
Hay que firmar al principio y al final de la clase.
- con estructuras con se:
Se firma al principio y al final de la clase.
- con formas personales del verbo, usando por ejemplo el verbo en primera persona 

del plural:
Firmamos al principio y al final de la clase.
•	 Omisión de determinantes
Hay sustantivos con forma invariable para ambos géneros gramaticales, que si no 

van acompañados de palabras que les otorgue género, engloban sin problemas tanto a las 
mujeres como a los hombres. Únicamente con omitir el determinante estamos usando un 
lenguaje incluyente, como ocurre con

Solicitante, declarante, denunciante, contribuyente, recurrente, representante, es-
tudiante, docente, profesional, joven, avalista, titular, asistente, etc.

•	 Uso de perífrasis
La perífrasis expresa por medio de varias palabras algo que hubiera podido decirse 

con menos o con una sola:
Personal sanitario, las personas que ejercen, etc.
•	 Aposiciones explicativas
Detrás de un sustantivo podemos utilizar una aposición explicativa, que explica algo 

más sobre el sustantivo:
El objetivo es proporcionar a jóvenes, de uno y otro sexo, una formación plena.

Para más información, consultar: Manual para el uso no sexista del lenguaje. Sevilla: Consejería 
de Empleo, Junta de Andalucía, 2010, disponible aquí.

Aviso de derechos de autor/a
Los originales publicados en las ediciones impresa y electrónica de esta Revista son propie-

dad de Thémata Revista de Filosofía, siendo necesario citar la procedencia en cualquier reproducción 
parcial o total.

 
Salvo indicación contraria, todos los contenidos de la edición electrónica se distribuyen bajo una licen-
cia de uso y distribución “Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Inter-
nacional” (CC BY-NC-SA 4.0). Puede consultar desde aquí la versión informativa y el texto legal de la 
licencia. Esta circunstancia ha de hacerse constar expresamente de esta forma cuando sea necesario.

https://drive.google.com/file/d/12wPYoYb751tHxQ-kwStgJHeQUqDRWlM3/view?usp=sharing
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es_ES
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/legalcode.es


237

Declaración de privacidad
Los nombres y las direcciones de correo electrónico introducidos en esta revista se usarán 

exclusivamente para los fines establecidos en ella y no se proporcionarán a terceros o para su uso 
con otros fines.

Thémata quiere agradecer a su director adjunto, José Manuel Sánchez López, su labor durante 
estos últimos años, su dedicación cuidadosa y su hacer experto.




	_GoBack
	_Hlk167711917
	_Hlk186215885
	_Hlk185435245
	_Hlk175243504
	_Hlk185507933
	_Hlk186215733
	_Hlk175582812
	_Hlk185435832
	_Hlk170583183
	_GoBack
	_GoBack
	_Hlk187753215

