
4545

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Matilde Carrasco Barranco1 
Universidad de Granada, España
Recibido 15 septiembre 2025 • Aceptado 1 diciembre 2025

1. matildecb@ugr.es

Resumen 

Este artículo aborda la defensa que E.K. 

Meyer hizo en 2008 del papel que la 

belleza y la estética pueden jugar en una 

agenda sostenible, en concreto, a través 

del diseño arquitectónico del paisaje. 

Meyer afirmaba la capacidad de la ex-

periencia estética para tomar conciencia 

de cómo nuestras acciones afectan al 

medioambiente y actuar en consecuen-

cia. Mi argumento quiere mostrar el sus-

tento teórico que la estética del cuidado, 

con la que Y. Saito explora la capacidad 

transformadora de lo estético en la vida 

cotidiana, presta al planteamiento de 

Meyer y le permite responder a algunos 

de sus críticos. 

Palabras clave: Belleza sostenible; Diseño 

y arquitectura del paisaje; Elizabeth K. 

Meyer; Estética del cuidado; Yuriko Saito.

Abstract

This article addresses the defence that 

E.K. Meyer made in 2008 of the role 

that beauty and aesthetics can play in 

the sustainability agenda, specifically 

through landscape design. Meyer argued 

for the capacity of aesthetic experience to 

make us aware of how our actions affect 

the environment and to encourage us to 

act accordingly. My argument aims to 

show the theoretical support that the 

aesthetics of care, with which Y. Saito 

explores the transformative power of 

the aesthetic in everyday life, provides to 

Meyer’s proposal and how it enables her 

to respond to some of her critics.

Key words: Sustaining beauty; Landscape 

design and Architecture; Elizabeth K. 

Meyer; Aesthetics of care; Yuriko Saito.

Belleza Sostenible: Pensar 
el Diseño del Paisaje desde 
la Estética del Cuidado.

Sustaining Beauty: Thinking Landscape 

Design from the Aesthetics of Care.

MONOGRÁFICO_
CONFLUENCIAS 

ESTÉTICAS ENTRE 
COTIDIANIDAD Y 

NATURALEZA



46MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 46

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

1 · Introducción

En 2008, la profesora de la Escuela de Arquitectura de la Universidad de 
Virginia Elizabeth K. Meyer lanzó un Manifiesto a favor de incluir la esté-
tica en el debate sobre el diseño de paisajes sostenibles. Meyer afirmaba la 
capacidad de la experiencia estética para tomar conciencia de cómo nuestras 
acciones afectan al medioambiente y actuar en consecuencia. El argumento 
de Meyer debía trabajar en dos frentes: de un lado, debía convencer a los 
arquitectos de que el valor estético importa para una sostenibilidad eficaz, 
pero, de otro, debía hacerlo ofreciendo una idea de la experiencia estética 
que avalara esa tesis. Mi objetivo aquí es abordar sobre todo este segundo 
aspecto, mostrando el robusto soporte teórico que puede prestar a dicha 
iniciativa la estética del cuidado con la que Y. Saito explora la capacidad de 
transformación que tiene lo estético en la vida cotidiana. 

Así pues, conforme a las tres partes en las que Meyer divide su Mani-
fiesto comenzaré por exponer el significado de su propuesta en el contexto en 
el que la lanza, esto es, ante una concepción meramente formal, estilística u 
ornamental de lo estético que lo convierte en algo trivial cara al debate sobre 
la sostenibilidad medioambiental. Y explicaré brevemente el contenido del 
Manifiesto.1 Posteriormente, presentaré la respuesta que Meyer dio a algunos 
de los debates abiertos por su texto y expondré cómo la estética de la vida 

1 Los once puntos del Manifiesto: “1. Una cultura sostenible a través del paisaje (la ar-

quitectura del paisaje es una práctica cultural, no solo una práctica profesional); 2. Cul-

tivar híbridos: el lenguaje del paisaje; 3. Más allá del rendimiento ecológico; 4. Proce-

so natural sobre forma natural; 5. Hipernaturaleza: el reconocimiento del arte; 6. La 

performance de la belleza; 7. Diseño sostenible = construcción de experiencias; 8. La 

belleza sostenible es particular, no genérica; 9. La belleza sostenible es dinámica, no 

estática; 10. La belleza duradera es resiliente y regenerativa; 11. La agencia del paisaje: 

de la experiencia a la praxis sostenible”, aparecen así resumidos en Meyer (2015 31). Sin 

embargo, conforme a mi propósito aquí, no los trataré por separado. Haré un análisis 

conjunto centrado en los aspectos estéticos más relevantes: los que tienen que ver con la 

noción de belleza y de experiencia estética en general a la que Meyer recurre para per-

suadir de la importancia de tener en cuenta lo estético para apostar por la sostenibili-

dad medioambiental. Por razones de espacio, tampoco entraré a presentar los ejemplos 

que la autora propone para cada punto de su Manifiesto, disponibles en Meyer (2008).



47MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 47

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

cotidiana y, más concretamente, del cuidado desarrollan la concepción de la 
experiencia estética que Meyer necesita para sustentar su propuesta. 

2 · El Manifiesto a favor 
de una Belleza Sostenible2

En efecto, la posición de Meyer resultaba novedosa frente a la teoría y la prác-
tica profesional contemporáneas del paisajismo que ignoraban las cuestiones 
estéticas para ceñirse “por lo general” a “tres principios: la salud ecológica, la 
justicia social y la prosperidad económica” (2008 6). De modo que, describía 
Meyer, en las discusiones sobre sostenibilidad, “rara vez entra la estética, 
salvo en observaciones que de manera negativa confunden lo visible con lo 
estético y consideran a ambos como superfluos” (Id.). Por el contrario, su 
Manifiesto abogaba por hacer ver que la experiencia estética es crucial para 
el diseño del paisaje. En primer lugar, lo es porque no se trata solo de una 
actividad técnica y científica, sino también crítica, social y cultural, impreg-
nada, por lo tanto, de valores. Y, además, porque como reza el subtítulo del 
Manifiesto, la experiencia estética no es un asunto de mera apariencia, sino 
que es performativa, es decir, genera impacto y puede lograr una mayor 
conciencia medioambiental. Concretamente, Meyer afirma que la belleza 
puede “recentrar la conciencia humana desde una perspectiva egocéntrica 
hacia una más biocéntrica” (Id.).Por estas razones Meyer cree que, para con-
seguir una cultura de la sostenibilidad, será necesario que la arquitectura 
de paisaje produzca “algo más que diseños ecológicamente regenerativos” 
(Id.) y ofrezca proyectos que impacten estéticamente provocando en quienes 
experimenten su belleza una mayor conciencia de cómo sus acciones afectan 
al medio ambiente, y motivándoles lo suficiente como para generar cambios.

Por tanto, para mostrar la relevancia de la experiencia estética en el 
diseño del paisaje y concebir nuevos y más eficaces modos de sostenibilidad, 
de un lado, Meyer tenía que combatir el funcionalismo de los arquitectos 

2 Voy a traducir el título del texto de Meyer, “Sustaining Beauty” como “Belleza Sos-

tenible”. En castellano, podría traducirse de varias maneras: literalmente sería “sos-

tener” o “mantener en pie” la belleza, quizá decir “conservarla” o perpetuarla” tam-

bién podría ser aceptable, pero creo que “belleza sostenible”  supone una expresión 

más adaptada al contexto de protección ecológica que se busca.



48MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 48

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

que, o bien consideraran que la aptitud para la función, es decir, el hecho de 
que los diseños fuesen ecológicamente sostenibles los hace directamente 
bellos para los usuarios, o bien consideraban inútil el valor estético. Pero 
para eso necesitaba revisar ciertas ideas sobre lo bello y la experiencia 
estética en general. A pesar de “su capacidad para conceptualizar, tanto la 
separación como la reconciliación de la naturaleza y la cultura”, lo bello, al 
igual las otras categorías estéticas tradicionales, lo pintoresco y lo sublime, 
“parecían haberse vuelto ‘superficiales’, refiriéndose a la apariencia de la 
naturaleza más que a su funcionamiento, significado o valor intrínseco” 
(van Hellemondt y Notteboom 45). Al fin y al cabo, la ecología es un asunto 
de ciencia y la belleza lo es del arte. Sin embargo, también aquí la belleza 
cayó en desgracia, ocupando un lugar cuando menos marginal igualmente 
en la teoría y la práctica del arte del siglo XX.3 Entonces, para superar una 
concepción limitada de la belleza que identificaba lo estético con lo visual, con 
el formalismo y con un radical desinterés práctico, Meyer recurre a autores 
como Dave Hickey (1993), Eileen Scarry (1999), Alexander Nehamas (2007) 
e incluso Arthur Danto (1999), quienes desde los primeros 90 del pasado 
estaban protagonizando una aclamada revisión y “retorno” de la idea de 
lo bello.4 Estos enfoques permiten a Meyer plantear que lo bello no es solo 
ni siempre una apariencia agradable sino una experiencia más compleja 
y profunda, que nos toca de una manera especial, nos activa, nos incita a 
buscarla replicarla y hace que la vida merezca ser vivida. Como resultado, 
podemos descubrir belleza en sitios insospechados, abriéndonos al mundo, 
“concediendo voluntariamente espacio a aquello que se presenta ante no-
sotros” (Scarry 111-112). Una experiencia transformadora, mediada también 
por razones, impregnada igualmente de deseo de conocimiento por la que 
“nos descentralizamos, nos restauramos, nos renovamos y nos reconecta-
mos con el mundo biofísico” (Meyer 2008 17). Otros filósofos, como Maurice 

3 Para un resumen de las causas del declive de la belleza en el arte del siglo XX, véase 

Beech (2009).

4 Meyer no habla específicamente de este retorno, pero admite que el hecho que la “be-

lleza no sea una palabra en uso durante mi formación en diseño, o al menos no se usaba 

en un sentido positivo […] no es un problema específico de la disciplina; se extiende 

también a otras artes visuales” (2008 9). Asimismo, las obras que cita son prota-

gonistas del retorno de lo bello, especialmente, en la estética y la teoría del arte más 

reciente, véase, de nuevo, Beech (2009).



49MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 49

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Merleau-Ponty y Arnold Berleant también son tenidos en cuenta por cuanto 
extienden el campo de la experiencia estética más allá del arte, hacia la vida 
en general y se interesan por su aspecto multisensorial, corporal, activo y 
participativo. Las experiencias (estéticas) del entorno nos permiten conectar 
con el mundo que nos rodea y fomentar su cuidado (Ibid. 18). Para Meyer, 
esas experiencias “no solo derriban las barreras entre sujeto y objeto; nos 
transforman y, en ocasiones, tienen la capacidad de desafiarnos, de llevarnos 
a actuar” (Id.). En conclusión, “la experiencia háptica y somática de la belleza 
puede inculcar valores ambientales” (Id.).

Al hablar de entornos naturales, además de la naturaleza salvaje, 
debemos incluir paisajes que han sido diseñados, con el propósito, por 
ejemplo, de ser sostenibles. Subraya Meyer que la naturaleza no está única-
mente “ahí fuera”, sino que se entrelaza con la vida y la “condición humana 
urbana” (Ibid. 16). Meyer se interesa por esos “híbridos” entre lo humano 
y lo biofísico, que se revelaban más importantes que la propia imitación de 
la naturaleza en tanto que apariencia de las formas naturales. Para ella, los 
paisajes de “apariencia natural” no son el único modelo ni tiene por qué 
ser el más eficaz para promover la sostenibilidad. Defendía por tanto que lo 
crucial era imitar los procesos de la naturaleza que el diseño, además, ayuda 
a conocer, respetando la especificidad de cada lugar y el dinamismo propio 
de la naturaleza. De ahí que afirme que “no solo nos movemos a través del 
paisaje, el paisaje mismo se mueve, cambia, crece y decae” de manera que 
“la belleza intrínseca del paisaje reside en su cambio a lo largo del tiempo” 
(Ibid. 19).5 Junto a este sentido de una belleza dinámica, que va cambiando, 
la experiencia estética, de la mano del estudio científico, permite apreciar 
los mecanismos de “resiliencia, adaptación y perturbación”.6 Es más, según 

5 “Estos cambios son múltiples y superpuestos, operando a numerosas escalas y rit-

mos: el crecimiento vegetal espontáneo y progresivo en montones de escoria, los ritmos 

de marea del agua que fluye y refluye en un canal rocoso junto a un césped liso, constan-

te y suavemente inclinado, o los cambios estacionales de temperatura y crecimiento de 

las plantas.” (Meyer 2008 19)

6 “Las inundaciones previstas no son desastres, sino acontecimientos naturales, parte 

de un régimen regular de perturbaciones. Se plantan especies capaces de soportar las 

crecidas extremas de la primavera. Sabiendo que los flujos de hielo dañan los troncos 

de los árboles, especificamos especies que se regeneran con numerosos brotes nuevos.” 

(Id.)



50MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 50

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Meyer, la belleza de determinados paisajes descansa precisamente “en el 
conocimiento de su tenacidad, su resistencia, su capacidad de recupera-
ción” y los proyectos de diseño no deberían, por lo tanto, ser estáticos sino 
tendrían que responder a los diferentes contextos y necesidades (Ibid. 20). 
La apreciación estética de los mecanismos de adaptación de la naturaleza 
combate la estandarización de paisajes y entornos y también “evoca espe-
ranza e inspira modelos alternativos para afrontar la incertidumbre” (Id.). 
Se puede disfrutar entonces de una belleza resistente y capaz de regenerarse, 
una belleza, por ello, duradera. Y aunque la idea de la naturaleza y la belleza 
paisajística como equilibradas, armoniosas y agradables no desaparece, lo 
cierto es que se habrían quedado obsoletas estética y ecológicamente.

En definitiva, con su Manifiesto, Meyer apuesta por la hibridación, 
también conceptual entre “lo social y lo ecológico, lo urbano y lo salvaje, 
la apariencia y la forma, la belleza y la perturbación, la estética y la sos-
tenibilidad” (Ibid. 16). Con estos mimbres, propone una actualización de 
la concepción de la belleza de la naturaleza en la que la “experiencia del 
paisaje diseñado pueda ser una práctica espacial de observar, deambular y 
maravillarse, y de cuidar el entorno […]un modo de aprendizaje e inculcación 
de valores”(Ibid. 20).

3 · Más allá del Manifiesto: 
los afectos y efectos 

de una estética sostenible

El impacto del Manifiesto fue notorio en el debate sobre la sostenibilidad en 
arquitectura y paisajismo que no había dejado de crecer desde el inicio de la 
conciencia de la crisis ecológica en los años 60. Los simposios y publicaciones 
que discuten el planteamiento de Meyer han continuado desde entonces. 
Con la publicación en 2015 de “Beyond ‘Sustaining Beauty’: Musingson a 
Manifiesto”, ella misma trató de responder a algunas objeciones que había 
recibido y quiso profundizar en su propuesta de entrelazar el diseño de pai-
sajes y entornos con una estética que subraya como “social”. 

Meyer reconocía, entre otras cosas, que hablar solo de belleza habría 
resultado empobrecedor por cuanto la experiencia estética es más amplia y 
que lo acertado habría sido apostar por una “estética sostenible” (2015 34). 



51MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 51

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Ahora bien, insistía en que lo relevante seguiría siendo entender lo estético 
no como mera apariencia formal de las cosas sino como una forma de estar y 
conocer el mundo propiamente humana que es performativa, esto es, activa 
y transformadora. Volviendo a los orígenes etimológicos de la estética como 
teoría de la sensación y en línea de nuevo con el planteamiento reciente de 
Berleant, y también con Dewey, Meyer sigue reivindicando la experiencia 
estética como experiencia que vincula la sensibilidad del cuerpo con el 
mundo; una forma activa de conocimiento con una gran fuerza afectiva 
que, teniendo su propio valor intrínseco, nos conmueve y moviliza a actuar. 
Esta dinámica de afectos y efectos, a nivel individual y social, constituye un 
elemento fundamental de la vida humana (Ibid. 35).Y, aunque sin mencionar 
las aportaciones teóricas que han configurado la reciente estética de la vida 
cotidiana, Meyer afirma el deber de situar ahí el diseño de paisaje (Ibid. 36) 
porque “necesitamos explorar cómo diseñarla práctica del día a día dentro 
del paisaje diseñado, una experiencia prolongada en el tiempo puede con-
tribuir a una nueva estética social, un nuevo ethos de la percepción y la vida 
sostenible” (Ibid. 37).

Insiste pues en la performatividad de lo estético porque la apariencia 
de un paisaje diseñado puede influir de tal manera que despierte en quien 
lo experimenta atención, empatía, amor, respeto, cuidado, preocupación y 
acción. En esta dirección, Meyer recurre recientes teorías que han puesto 
de manifiesto la importancia de los afectos pues son ellos, al vincular la 
mente con el cuerpo, los que nos tocan y conmueven; surgen en nuestras 
interacciones personales, pero también vinculan a los actores humanos 
con los no humanos, a los sujetos con los objetos.7 Plantea así la posibilidad 
de generar empatía de los humanos hacia los ecosistemas, redirigiendo la 
implicación afectiva de la experiencia estética a un ámbito diferente de la 
recreación y contemplación de la belleza natural (Id.). De este modo, define 

7 Meyer cita Clough y Halley (2007) y Gregg y Seigworth (2010) como referencias para 

situar el discurso de la sostenibilidad ambiental en el “giro afectivo” que, desde la dé-

cada de los 90, se produjo en la filosofía y la teoría social. En estos ámbitos se articula-

ron enfoques que señalaban la importancia de los afectos y las emociones en la configu-

ración de la experiencia contemporánea. En líneas generales, el giro afectivo “supone el 

desafío de introducir al cuerpo en la ecuación de la experiencia como una esfera que […] 

obliga a prestar atención a la percepción como otro modo de cognición y significación” 

(Depetris y Taccett 10). 



52MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 52

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

la arquitectura de paisaje como “la disciplina que designa los espacios donde 
estas condiciones y relaciones se perciben, estudian y celebran por teóricos 
de la antropología, la filosofía, la sociología y las ciencias” (Ibid. 48).

En resumen, Meyer sumó al Manifiesto original argumentos destinados 
a reconocerla diversidad de experiencias estéticas y explicar sus efectos me-
diante el recurso a los afectos. Estos explicarían el impacto de lo estético, y la 
belleza,8 en nuestra interacción con la naturaleza, reconfigurando la estética 
como una cuestión social en la construcción de un ethos que no solo modifique 
“el reparto de lo sensible”,9 sino que nutra estructuras de sentimientos co-
lectivos, que sostengan de forma responsable y duradera formas de vida que 
respeten y cuiden la naturaleza. Con todo, este refinamiento de la propuesta 
inicial no ha acallado el escepticismo de quienes aún cuestionan que el estar 
estéticamente “conectado”10 con el entorno sea suficiente para hacer que 
este sea ecológico y sostenible. Y se sigue desconfiando de la confusión entre 
ética y estética que la propuesta de Meyer llevaría consigo, así como del em-
pleo que hace de la teoría de los afectos.11 Respecto a este punto, esencial para 
defender la efectividad de lo estético en el diseño de paisajes sostenibles, Greet 
De Block y Vera Vicenzotti objetan que la forma en la que Meyer interpreta la 
teoría de los afectos resulta no solo contraproducente para los objetivos de 
su propuesta sino peligrosa desde un punto de vista político.

Los autores argumentan que, para superar la dicotomía entre cultura 
y naturaleza que alimentaría una perspectiva excesivamente antropocéntrica 
responsable de una conducta insostenible con la naturaleza, Meyer aboga por 
una “transición fluida de lo humano a lo no-humano”, del sujeto al objeto 
(De Block y Vicenzotti 61). Es decir, en nuestra relación afectiva con la natu-
raleza, se trazaría una continuidad entre ambas esferas que la autora espera 
sea capaz de recentrar la humana hacia una perspectiva más biocéntrica, 
de hacer que nos demos cuenta de lo interconectados que estamos los seres 

8  Entendida en un sentido más amplio y profundo, a pesar de todo, sigue siendo 

protagonista del enfoque.

9 En el sentido de Rancière (2009).

10 Conforme al “aesthetic engagement”, noción desarrollada por Berleant para señalar 

ese estar en el mundo estético y enfatizar el carácter relacional y participativo de la 

experiencia estética. Véase Berleant (2013).

11 En torno a estos dos puntos gira buena parte de los textos que conforman el mono-

gráfico de van Hellemondt y Notteboom (2018).



53MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 53

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

humanos con los no humanos. Según lo ve ella, el afecto nos hace conscientes 
de ello a un nivel profundo, de un modo estético, combinando sentimientos 
y conocimiento. Es por eso por lo que la experiencia estética nos conmovería 
y nos llevaría a actuar, a cambiar algo. De nuevo, la experiencia estética no 
sería contemplativa y desinteresada. Más que separarnos o distanciarnos del 
mundo, nos (compro)mete (con) en él. El problema para De Block y Vicenzotti 
es que, el recurso a las teorías del afecto hace que Meyer se acerca a discursos 
que, en la arquitectura paisajística, priorizan los sistemas socioecológicos de 
coevolución entre actores humanos y no humanos y que han sido criticados 
por no diferenciar suficientemente lo racional y lo sensible. Citando a Antoine 
Picon (“What Has Happened to Territory?”), afirman que “el riesgo sería 
entonces regresar a un mundo mágico animado por fuerzas que escapan a la 
caracterización humana, un mundo mágico, pero también mítico en el que los 
relatos reemplazan a los argumentos” (citado por De Block y Vicenzotti 63).

Para De Block y Vicenzotti, el resultado de este “coqueteo” con lo 
no-humano, como lo denominan, es paradójicamente la despolitización de 
la experiencia del paisaje y de su diseño. Los discursos que tienden a eliminar 
la distancia entre lo racional y lo sentimental, entre el sujeto y el objeto, 
cierran asimismo la distancia crítica requerida entre para convertirse en un 
proyecto político o, en este caso, el de un proyecto paisajístico orientado 
hacia la transformación social. De Block y Vicenzotti concluyen: 

La idea de sistemas socioecológicos entrelazados regidos por 
las leyes de la autorregulación y la coadaptación, con el cuidado, 
la protección y el respeto como ethos colectivo, reemplaza los 
intereses en conflicto y la lucha política con procesos orientados 
hacia el consenso y la participación. (Id.)

En definitiva, De Block y Vicenzotti dicen no tener nada en contra ni 
de la teoría de los afectos ni de la empatía en sí mismas, pero la aplicación 
que haría Meyer de estos planteamientos al ámbito de la sostenibilidad 
ambiental lleva a atacar la distinción entre sujeto y objeto y, con ello, a no 
dejar espacio para el punto de vista crítico, humano, dejando así de lado lo 
político y la contestación que reside en la experiencia del paisaje corriendo 
“el riesgo de excluir una discusión explícita sobre las intenciones e ideas 
respecto al cambio social y las elecciones en el diseño”(Id.). Por tanto, el 
colapso de la distinción entre ética y estética, que otros también señalan en 



54MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 54

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

el planteamiento de Meyer, cae aquí, para De Block y Vicenzotti, del lado de 
la última al provocar una “estetización” que fundamentalmente despolitiza 
la experiencia del paisaje, así como su diseño e incluso puede desembocar 
en “eco-fascismo” (Id.). 

En contraposición, para ellos, la crítica ecológica debe politizar la es-
tética. De ahí que, simpatizando con la idea básica de Meyer devolver a poner 
las cuestiones estéticas en la agenda del paisajismo, De Block y Vicenzotti 
proponen explorar enfoques estéticos alternativos basados en la distancia y 
la inconmensurabilidad entre el objeto y el sujeto, entre lo humano y lo no 
humano. De esta manera, apuntan a las posibilidades que unas actualizadas 
ideas de lo sublime y del desinterés pudiesen aportar. Y así, en cuanto al 
desinterés, no es interpretado como indiferencia respecto al mundo sino, 
remitiéndose a Kant, como libertad de cualquier determinación material, 
sensorial, moral y conceptual. De Block y Vicenzotti se apoyan en los análisis 
de Emily Brady (en Aesthetics of the Natural Environment) que lo enfatizan 
“como base de la apreciación estética, define un punto de vista que antecede 
las preocupaciones del interés propio y la utilidad en relación con la natu-
raleza y, a su vez, fundamenta sus cualidades estéticas como valiosas en sí 
mismas” (citada por De Block y Vicenzotti 65, not. 39).

Señalan, además, las implicaciones políticas de la libertad de la 
imaginación de cualquier determinación conceptual propia de lo sublime, 
pero recurren al sublime de Lyotard para quien lo posmoderno “propone lo 
irrepresentable en la propia presentación” y “se niega a sí mismo el consuelo 
de las buenas formas,vel consenso del buen gusto que permitiría compartir 
colectivamente la nostalgia por lo inalcanzable.” (citado por Ibid. 69 not. 62).

Igualmente, para pensar de manera crítica y ética sobre nuestra re-
lación con lo no humano, se apoyan en la apuesta de Timothy Morton (en 
Ecology without Nature: Rethinking Environmental Aesthetics) por una “ecología 
oscura” como la versión politizada de lo sublime refiriéndose a una ética que 
rechaza la forma ideal, creando así una atmósfera de tensión y anticipación”, 
(citado por Ibid. 68) y como alternativa a la (moderna) nostalgia o la (afectiva) 
evocación del cuidado.

Aunque ellos propiamente no la desarrollan, De Block y Vicenzotti 
plantean pues esta posibilidad teórica alternativa apelando al trabajo de 
reconocidos filósofos. Como técnicos también, dejan claro que no abogan 



55MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 55

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

“por un regreso al diseño paisajístico postindustrial y al Land Art de los años 
70 y 80”, ni creen “que todo diseño de paisaje deba generar sentimientos 
sublimes” (Ibid.). Pero, concluyen,

en el caso del diseño de paisaje que aspire a movernos a la 
acción, ¿no deberíamos entonces, en lugar de recurrir a las 
teorías del afecto, volver a la pregunta que Elizabeth Meyer 
planteó hace veinte años? ¿Puede una obra de arquitectura 
paisajística, operando en el límite entre la creación y la 
destrucción, la regeneración y la decadencia, ofrecer una 
mitología disciplinaria más compleja que la redención y la 
promesa de sanación para sí misma? ¿Puede este sublime 
engendrar una ética de la tierra diferente? (Id.)

No voy a responder a la última cuestión, que no descarto tampoco 
como posibilidad teórica y práctica para el diseño de paisaje, aunque no pueda 
explorarla aquí.12 Pero quiero rebatir los argumentos expuestos y defender 
que la perspectiva de Meyer sigue siendo una alternativa válida, aunque no 
sea exclusiva, pero, es más, incluso diría que es una vía que resulta urgente 
ante el contexto de crisis climática que vivimos. 

4 · Estética, ética y política en las 
relaciones de cuidado

La estética del cuidado encuentra en Yuriko Saito probablemente la versión 
más desarrollada hoy en día de las que están apareciendo en esta reciente 
línea de investigación. Fraguada en algunos de sus anteriores textos, la idea 
madura plenamente en su último libro, The aesthetics of care: Practice in every-
day life (2022). La tesis básica es que las relaciones de cuidado constituyen 
una práctica no solo ética sino también estética. Como algo que se practica, el 
cuidado se encarna en los comportamientos y el diseño de objetos y entornos 

12 Los autores ilustran su propuesta con el ejemplo Bloedel Reserve de Richard Haag que 

la propia Meyer comenta en un texto sobre lo sublime.



56MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 56

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

que lo expresan y favorecen o, al contrario, que lo mitigan y oprimen. De 
modo que, no solo se defiende que el cuidado es una práctica a la vez ética y 
estética porque la expresión y comunicación del cuidado le es constitutiva, sino 
que, además, que puede por ello nutrir esas relaciones e incluso orientarlas de 
una manera correcta. Enfatizo esta idea porque pienso que permite ver la 
relevancia del carácter estético del cuidado respecto al de otras prácticas 
o actividades humanas que, porque lo son, se puedan igualmente encarnar 
y expresar en nuestros comportamientos.13 Desde la filosofía moral, Josep 
Corbí liga el carácter estético del cuidado al tipo de práctica que es y de la 
deliberación moral que supone. Corbí explica que la práctica de cuidar no es 
una actividad propiamente instrumental, es decir, una actividad cuyo fin 
“puede ser individuado independientemente de los medios por los cuales 
puede lograrse”, sino más bien una actividad “inspirada por un telos que 
impone ciertas exigencias a los sujetos que participan en ella” (146, 142). De 
manera que “la identificación de este telos requerirá un tipo de deliberación 
que […] busque discernir qué respuesta le es constitutiva en determinadas 
circunstancias concretas” (142). Pues, dice también que el telos no puede 
individualizarse al margen de nuestra capacidad para reconocer cómo ciertos 
gestos, palabras o matices del comportamiento lo potencian o lo disminuyen 
(146). Es más, para Corbí, la calidad del cuidado depende de nuestras habili-
dades de percepción y de reconocimiento de lo que resulta adecuado en cada 
situación. Entonces, la performance (estética) del cuidado le es constitutiva 
en la medida que requiere un “esfuerzo continuo” (145) por discernir qué 
puede exigir el telos a cada participante en una circunstancia determinada; 
esfuerzo que se deberá manifestar estéticamente y solo así podrá ser reco-
nocido como tal. Otros teóricos también han insistido en que “la práctica 
del cuidado pone en juego la competencia del cuidador para responder a 
una necesidad”, mediante el recurso a habilidades cognitivas que tienen en 
nuestros cuerpos su “base epistemológica e imaginativa” (Hamington 2020 
28, 25). Es decir, que cuidar implica “un cierto oficio” que se puede y debe 
entrenar a través de la estética del cuidado (Thompson 20221). Así pues, el 
cuidar debe entenderse como una práctica no solo por carácter activo sino por 
ser una cuestión de hábito, de modo que “aunque el cuidado pueda manifes-

13  Agradezco a la revisión de la revista que me señalara la necesidad de aclarar este 

punto.



57MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 57

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

tarse de forma efímera, es más probable que la estética del cuidado se realice 
en encuentros más duraderos y elaborados entre las personas” (Thompson, 
2020 44).

Cuidar es por tanto un compromiso ético que se encarna estética-
mente y necesita de entrenamiento igualmente estético. En el caso de Saito, 
la idea es fruto de la evolución de su pensamiento sobre la estética de lo 
cotidiano de la que ella es una de las pioneras y mayores exponentes. Y es 
que el interés de la teoría estética por la vida cotidiana es ya de por sí una 
corriente de pensamiento bastante joven. En nuestra vida diaria se satisfacen 
nuestras necesidades más urgentes e íntimas a través de actividades como el 
comer y el cocinar, el vestirse, la limpieza personal y del hogar, el dormir y 
descansar, el cuidar de las personas y cosas que nos rodean, etc. Sin embargo, 
eso no se ha traducido históricamente en interés filosófico. Al contrario, la 
cotidianeidad ha sido considerada como lo opuesto a la reflexión seria, es 
decir, a “una actitud crítica frente al mundo” (Giombini y Kvokačka 10). El 
espacio de lo cotidiano se identificaría en muchos casos con lo doméstico, lo 
privado; es el espacio reservado a las mujeres, los niños, o los esclavos, frente 
a los espacios públicos de las cosas de verdad importantes y del poder, los 
de la filosofía y la política.14 Por su parte, el pensamiento estético, al menos 
en la tradición occidental ha tenido al arte como protagonista. La estética 
de la vida cotidiana intenta reparar el olvido, cuando no la ignorancia, del 
carácter estético de esas actividades y objetos de la vida ordinaria. Puede ser 
entonces que, en comparación con el gran arte, las satisfacciones estéticas 
que ofrece la vida diaria parezcan modestas pero la omnipresencia de estos 
goces, o sus contrarios, en nuestra vida los hace tanto o más importantes. 
De ahí que la estética de lo cotidiano siempre se haya interesado por la co-
nexión de nuestras experiencias estéticas ordinarias con ciertos aspectos 
éticos referidos al bienestar personal o a la vida buena. De esta investigación 
se desprende, además, la potencial relevancia de lo estético para influir en 
la construcción y modificación de lo real. Saito plantea así el “poder” de lo 
estético y dice: “nuestras aparentemente inocuas y triviales consideraciones 

14 De manera similar, los cuidados han estado largo tiempo invisibilizados en el seno 

de los hogares como principales responsables de estos, y casi siempre a cargo de sus 

mujeres, y de la labor de instituciones benéficas hasta que más recientemente han re-

caído en administraciones y organismos públicos. Véase Camps (2021 9).



58MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 58

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

estéticas cotidianas tienen serias consecuencias que determinan la calidad de 
nuestras vidas y el estado del mundo, para bien o para mal”. La tesis, planteada 
en “La estética de lo cotidiano: creando mundo” (2020), resalta que el poder 
de lo estético no se agota en las conclusiones que podamos extraer de un 
juicio, en el sentido clásico de evaluar estéticamente un objeto por su belleza 
u otras cualidades, también negativas, como pudiera ser un entorno natural 
dañado, sino que se manifiesta en el conjunto de nuestro comportamiento y 
en las decisiones que nos acompañan día a día. Creo que Meyer hablaría aquí 
de la performatividad y capacidad de transformación de lo estético ligada a 
una experiencia estética que, como su Manifiesto argumentaba, no resulta 
de la contemplación pasiva y desinteresada de un objeto sino del goce (o su 
contrario) inmersivo, somático y multisensorial, en la realización de cier-
tas actividades en las que interactuamos con los objetos de manera activa y 
participativa. 

La afinidad entre el planteamiento de Meyer y el de la estética de la 
vida cotidiana no sorprende si se considera que el pensamiento de la fe-
nomenología, el pragmatismo de Dewey y, más recientemente, de Berleant 
inspiran la concepción que en ambos casos se tiene de la experiencia estética. 
Sobre Berleant, especialmente, hay que notar el carácter social del que dota 
al comportamiento estético (Berleant 2017). Saito defiende el valor estético 
de la vida cotidiana como una herramienta para hacer que la gente sea más 
consciente de su pertenencia a una comunidad y a una sociedad (Saito 2017). 
Otra relevante autora de la estética de lo cotidiano, Elisabetta Di Stefano 
(2017 9) afirma que la estética, cuando no se separa de la moralidad y el com-
promiso, puede tener un papel importante a la hora de modelar la realidad 
que nos rodea, para conducirnos a un mundo más humano, a una sociedad 
más justa y a un futuro más sostenible. En el mismo espíritu de educación 
estética, decía antes, Meyer insistía en la necesidad de explorar cómo el diseño 
del paisaje podía modelar el comportamiento en la práctica del día a día, dado 
el carácter procesual y prolongado en el tiempo de la experiencia estética, 
contribuyendo a una nueva estética social, un nuevo ethos de la percepción 
y la vida sostenible. 

También se ha visto que la idea misma del cuidado de la naturaleza 
es primordial en el Manifiesto de Meyer a favor de la necesidad de incluir los 
efectos de la belleza para la sostenibilidad ambiental, apuntando a la capa-



59MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 59

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

cidad de la experiencia estética para concienciarnos y movernos a la acción, 
particularmente, por su dimensión afectiva. Que la estética del cuidado se 
contemple como parte de la estética de la vida cotidiana es lógico, dado que es 
allí donde esas prácticas y relaciones se desarrollan. Pero, en Saito, la idea de 
cuidado ha terminado por concentrar su importante contribución a la estéti-
ca de lo cotidiano, prestándole una clara impronta ética y social al haber ido 
poniendo el foco en el poder de lo estético para mejorar el mundo. Su enfoque 
de la experiencia estética, particularmente, la enraizada en nuestro día a día, 
acaba convergiendo con la idea de cuidado porque Saito afirma que el cuidado 
no solo liga lo ético a lo estético, sino que muestra una relación esencial entre 
las dos cosas dado que implican las mismas actitudes fundamentales. Existe 
una “relación recíproca” entre la ética del cuidado y la estética puesto que las 
dos enfatizan “la importancia de experienciar al otro, sea persona u objeto, 
en sus propios términos a través del salirse de uno y descentrarse al tiempo 
que activamos nuestra imaginación” (Saito 2022 29 113).15 Apelando, como 
Meyer, a las reflexiones de Elaine Scarry sobre la belleza, a la que relaciona 
con el amor, la bondad y la justicia, Saito atribuye asimismo a la experiencia 
estética la capacidad de descentrar nuestra perspectiva; se trata de salir 
del ego para interesarse por lo que lo otro puede ofrecer, comprenderlo y 
atenderlo en sus propios términos (Ibid. 37). El descentramiento, dice Saito, 
es la transformación que se hace del requisito del desinterés estético para 
la estética del cuidado y, acude, además a la idea de Brady de lo que supone 
“imaginar bien” cuando apreciamos estéticamente la naturaleza como una 
manera de reducir la proyección de expectativas propias abrir la mente y 
potenciar la receptividad de lo otro y diferente a mi (Ibid. 35-36). 

15 La reciprocidad que señala sitúa al planteamiento de Saito en una versión bastante 

exigente de la estética del cuidado. Pues de explorar “las dimensiones conceptuales del 

cuidado” en “varias actividades y prácticas específicas” (2022 1, énfasis mío) lleva el 

tema de su libro a señalar cómo “el compromiso del cuidado que subyace a las expe-

riencias y prácticas artísticas en general pasa a menudo desapercibido” (2, énfasis mío). 

El debate es importante (véase la crítica de Puolakka (2023) y la propuesta de Thomson 

(2022 38-43) de un enfoque más limitado de la estética del cuidado).Pero, aparte de no 

contar con espacio aquí para afrontarlo, creo que no afecta en lo fundamental al papel 

de la experiencia estética respecto la protección de la naturaleza por cuanto, en este 

caso y como trato de argumentar, le subyace el compromiso ético que caracteriza las 

relaciones de cuidado.



60MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 60

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Otros planteamientos como el budismo zen apoyan la misma idea, 
si bien la estética japonesa, que Saito bien conoce, nunca separó la estética 
del carácter práctico de la vida cotidiana. De manera que, como también se 
reprocha al enfoque de Meyer, pueda sorprender la conexión que la estética 
cotidiana y del cuidado realizan entre lo ético y lo estético una vez que el 
pensamiento moderno se encargara de separar ambas esferas.16 Pero no 
siempre han sido así las cosas ni fuera ni dentro de nuestra tradición.17 En 
cualquier caso, Saito se erige en defensora del carácter ético-estético de los 
juicios por los cuales valoramos a las personas, las actividades y los objetos 
en nuestra vida diaria. De hecho, como se ha apuntado, el carácter estético 
de nuestras actividades diarias es, para Saito, particularmente adecuado para 
desarrollar lo que llama “virtudes morales”. De nuevo, se refiere al cuidado, 
la consideración, el respeto y atención a los demás y al mundo material, que 
tienen un reflejo en nuestro comportamiento. Igualmente, de nuevo en línea 
con el planteamiento de Meyer, Saito presta especial atención a la estética 
del cuerpo. Los gestos, el tono de voz, o las expresiones del rostro exhiben 
aspectos que estéticamente reflejan la disposición moral de las acciones. 
Nuestros cuerpos encarnan virtudes morales de cariño y respeto y también 
defectos, o vicios, como la arrogancia, la indiferencia, un carácter rudo y 
violento. Sería un error pensar, además, que el cultivo de la sensibilidad y la 
gentileza hacia los demás a través de su manifestación estética en nuestra 
actividad diaria es un asunto superficial de mera etiqueta o de promoción 
de las buenas maneras según normas sociales de comportamiento que, por 
otra parte, pueden manifestar ciertos prejuicios clasistas y discriminatorios 
de ciertos colectivos y minorías. Es por eso por lo que Saito se decanta por 

16 La referencia fundamental es Kant (1981 [1790]): §§2-5.

17 La cual se remonta a los clásicos como Platón, quien vincula con frecuencia la belleza 

de los objetos a la funcionalidad de éstos para lograr ciertos fines y a la conveniencia de 

esos fines. De hecho, el ideal griego de la perfección lo representaría la kalokagathía, que 

nace de la unión de kalón, que se suele traducir por “bello” con agathós, término tradu-

cido asimismo normalmente como “bueno”, lo cual muestra la belleza como un bien y 

relaciona la belleza física con la moral. Véase Eco (2009). De esta manera, la belleza se 

asocia igualmente a otras cualidades como lo justo, lo conveniente y proporcionado, o lo 

armónico. Y la tradición continúa hasta el siglo XVIII donde, por ejemplo, David Hume 

defendía que apreciamos la belleza de aquellos objetos que parecen aptos para servir a 

un propósito útil o humanamente valioso.



61MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 61

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

la idea de cuidado, que atiende especialmente al vulnerable, como la que 
mejor ejemplifica el carácter ético-estético de las acciones e interacciones 
intersubjetivas cuyo fomento puede ayudar a hacer una sociedad más jus-
ta. En este caso concreto, la vulnerabilidad de la naturaleza compromete 
éticamente nuestro comportamiento y demanda cuidado, con su ineludible 
vertiente estética.

En este sentido, destaca también la manera como Saito defiende nuestra 
relación moral con los objetos a través del cuidado. No los animiza en un mundo 
mágico o mítico, según el temor expresado por Picon, pero advierte que los 
objetos tienen agencia moral y a menudo moldean las acciones humanas para 
bien, o para mal, sin diluir la responsabilidad ética del ser humano. En esta 
idea de la agencia de los objetos viene insistiéndose desde la filosofía de la 
técnica (Parente 2024) y del diseño de objetos.18 Para Saito, decimos que los 
objetos son bondadosos, como una almohada cómoda, o malvados, como 
un arma de fuego, en función de nuestros intereses y valoraciones morales. 
No es nada raro, por tanto, atribuir cualidades morales a los objetos y no 
solo a las personas, pero lo cierto es que también nos gustan estéticamente 
hablando, las formas o los diseños de esos objetos precisamente porque se 
presentan como útiles y bondadosos para nosotros y para los demás. Y Saito 
advierte en esta sensibilidad estética un indicio de la capacidad moral de los 
individuos especialmente, cuando se trata de artefactos que no nos benefi-
cian directamente a nosotros sino a otros, sobre todo si se trata de individuos 
o colectivos particularmente vulnerables o necesitados. Esta dimensión 
normativa permite asimismo ejercer la crítica sobre elementos de diseño 
y arquitectura hostiles, o sobre las cosas que de facto suponen exclusión 
y opresión de personas y colectivos (Liao y Huebner 2021). El que seamos 
capaces de encontrarlos bellos o estéticamente valiosos supone un ejercicio 
de empatía que da muestra de nuestra sensibilidad moral y de compromiso 
con el bien común más allá del beneficio propio. Ella sostiene que el cuidado 
que prestamos a los objetos que usamos en nuestra vida diaria es una forma 
de reconocimiento, una manera de “agradecerles” todo el beneficio que nos 

18 La teoría de las affordances, desarrollada principalmente por el psicólogo James J. 

Gibson (1979), sugiere que no solo percibimos los objetos en términos de sus formas 

físicas y relaciones espaciales, sino también en función de lo que podemos hacer con 

ellos, es decir, una percepción orientada a la acción.



62MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 62

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

acarrean a través del mantenimiento y la reparación de los daños que sufran. 
Con las personas como con los objetos, la relación de cuidado requiere de una 
“clase de reciprocidad que es uno de los ingredientes más importantes de 
una vida buena y una sociedad civilizada y donde la estética es un vehículo 
crucial para facilitar su cultivo” (Saito 2020 46). 

Es verdad que Saito no se ocupa en su libro especialmente de la na-
turaleza, aunque incluye alguna reflexión al respecto. Y, por ejemplo, cita 
a la arquitecta Joan Nassauer, quien destaca cómo el aspecto cuidado de un 
paisaje tiene el potente efecto estético de inspirar respeto y cuidado mien-
tras que el aspecto dañado dificulta generar ese efecto en el observador. Con 
todo, la descripción que Saito realiza de la atención estética a los objetos que 
necesitan ser reparados o restaurados podría hacer justicia a apreciación 
de la belleza resiliente, e incluso, perturbada que Meyer asimismo recla-
maba para el diseño de ciertos paisajes. Además, como Meyer, Saito señala 
la sensibilidad de la experiencia estética “a la particularidad del paisaje 
construido con sus condiciones locales específicas y su contexto cultural” 
(2022 116-117). En todo caso, el conocimiento y la particularidad del contexto 
informan una experiencia que no se queda en lo formal, y que se prolonga en 
el tiempo posibilitando cambios en la apreciación, extensible, además, a un 
nivel colectivo sobre todo si el ámbito donde se desarrolla la experiencia (a 
través de actividades diarias o proyectos artísticos) posibilita colaboración y 
la participación de la comunidad (Ibid. 118-119). Y esto vale también, pienso, 
para el paisajismo.

La estética del cuidado se presenta pues ante todo como una estética 
social, tal como requería la propuesta de Meyer. Meyer no menciona la 
estética de lo cotidiano ni lógicamente, la reciente propuesta del Saito de una 
estética del cuidado. Aquí, además, el foco primario se sitúa en las relaciones 
interpersonales, pero se eleva por encima de la tradicional oposición sujeto-
objeto, dando entrada a una relación ético-estética con el mundo material que, 
como estoy argumentando, puede incluir la naturaleza. Lo más importante, a 
mi juicio, es que el rasgo más representativo del cuidado es la relacionalidad, 
marcando el carácter de interdependencia que tenemos entre nosotros y con 
el mundo, emborronando la distinción entre lo privado y público, o entre lo 
humano y lo natural, pero sin que el cuestionamiento del antropocentrismo 
conduzca a una estetización que retraiga de la acción política.



63MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 63

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Finalmente, no es arriesgado hacer un paralelismo entre el activismo 
político del arte del siglo XX y la función crítica que algunos objetores de 
Meyer reclamaban a cargo de una “ecología oscura”. Pues en ambos casos 
prima la apelación a una estética negativa, donde lo perturbador, la ten-
sión y el conflicto se vean como las vías legítimas para protestar y luchar 
contra la injusticia social y política, o el deterioro ecológico, y se desconfía 
de la experiencia estética, en concreto, de la belleza. Pero los tiempos han 
cambiado y precisamente el “giro afectivo” en la cultura reivindica el papel 
de emociones antes consideradas “blandas”, o incluso “femeninas”, como 
el amor, el cuidado y la empatía no solo para la eco-crítica, como estamos 
viendo, sino para el activismo artístico (Bedell 2024) y político en general 
(Hayes y Kaba 2023). Ante la necesidad de afrontar retos comunes, como 
el cambio climático, que plantean nuestra interdependencia, y reclaman 
respuestas colectivas y solidarias, urge desmantelar la promoción del indi-
vidualismo y la política del aislamiento que frena la agenda social y aumenta 
la vulnerabilidad de los más desfavorecidos, o de lo que no tiene voz propia, 
como la naturaleza; en este escenario, cuidar de los demás se convierte en 
“una forma de rebelión cultural” (Hayes y Kaba 42).

5 · Conclusiones: 
el cuidado de la naturaleza 

a través del diseño del paisaje

Puede que con la naturaleza no se dé la relación de reciprocidad que sí per-
miten los artefactos creados intencionalmente ni sea tan fácil atribuirle 
agencia moral, pero no podemos eludir la responsabilidad de cuidar de los 
seres naturales, animados e inanimados. En todo caso, el diseño y nuestra 
experiencia de paisaje no escapan al planteamiento de esta estética social del 
cuidado. Pese a lo controvertido de plantear relaciones morales con la natu-
raleza, Saito insiste en que nuestra conducta no debiera depender tanto del 
estatus moral del otro pues, pudiendo incluso carecer de él, lo determinante 
es el tipo de persona que queremos ser y cómo queremos comportarnos con 
los demás y con el mundo (2022 133).

La estética del cuidado promueve pues una actitud proactiva que 
pretende cultivar nuestra sensibilidad para orientarla correctamente y no 



64MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 64

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

esconde nuestra interdependencia y radical vulnerabilidad. “El cuidado del 
mundo material debería pues estar dirigido hacia el porvenir” (Ibid. 143). 
Se incluye así también el cuidado de las generaciones futuras. La ética del 
cuidado tiene que cultivarse a través de la práctica, no hay otra manera, y 
requiere sensibilidad y expresión estética. Tampoco hay garantías de éxito. 
Saito concluye su libro citando a Aldo Leopold: “En estas aspiraciones más 
altas, lo relevante no es conseguir, sino intentarlo” (Ibid.167). Asimismo, 
Meyer terminaba las Reflexiones sobre su Manifiesto diciendo: “Ahora concibo 
la estética como un entramado que implica lo social y acoge el impulso hacia el 
movimiento como una promesa, pero no necesariamente como un resultado”. 
Quería expresar un “optimismo contenido valioso para quienes diseñan” 
ya que 

a través de nuestras palabras, imágenes y obras construidas, 
ponemos el mundo en movimiento. Trazamos propensiones 
sin controlar los resultados. Diseñamos experimentos socio-
ecológicos de vida sin promesas. Algo. Tal vez. Podría ser. (2015 
48)

La pregunta que Meyer planteó hace casi veinte años, sobre si a través 
del diseño del paisaje se podría favorecer la sostenibilidad medioambiental 
alterando conductas, sigue vigente. Y puede continuar siendo respondida con 
esperanza, no en la auto-redención y sanación de una naturaleza indistinta 
de lo humano, sino en la promoción de modos de vida que nos permitan 
tomar conciencia para respetar y cuidar la naturaleza. Estos modos de vida, 
como planteó el Manifiesto, imbricarían lo ético y lo estético a nivel indivi-
dual y colectivo; la experiencia estética, y en especial la belleza, cargada de 
conocimiento y afectividad, puede tener un papel relevante. He argumentado 
que esta opción puede mejorar su fundamentación teórica con los plantea-
mientos de la reciente estética del cuidado. Pensada desde aquí, la propuesta 
de Meyer se sitúa también en mejores condiciones de ser discutida y de poder 
defenderse ante algunas de las objeciones que ha recibido.19

19 Mi trabajo recibe el apoyo del Proyecto de Investigación PID2023-149237NB-I00, fi-

nanciado por MICIU/AEI /10.13039/501100011033/ y por FEDER, UE.



65MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 65

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

6 · Referencias

Bedell, Rebecca. “Love Rising: The Transformation of Emotions in 
Contemporary Art”,Arts 13/41(2009): 1-15. 

Beech, David (ed.). Beauty, Cambridge: MIT Press. 2009.
Berleant, Arnold. “What is Aesthetic Engagement?”, Contemporary Aesthetics, 

11(2013).
Berleant, Arnold. “Objects into Persons: The Way to Social Aesthetics”, 

ESPES. The Slovak Journal of Aesthetics 6/2 (2017): 9-18.
Camps, Victoria. Tiempo de cuidados, Barcelona: Arpa y Alfil Editores, 2021.
Clough, Patricia Ticineto y Jean Halley. The Affective Turn: Theorising the 

Social. Durham, NC: Duke University Press, 2007.
Corbí, Josep. “Care as a DialecticalActivity”. The New CentennialReview 

23/3(2023):141-170.
Danto, Arthur C. “Beauty from Ashes”. Regarding Beauty: a view of the late 

twentieth century, eds. Neil Benezra y Olga M. Viso. Washington, D.C.: 
Hirshhorn Museum,1999. 183-197.

De Block, Greet y Vicenzotti, Vera. “The effects of affect. A plea for distance 
between the human and non-human”.Journal of Landscape Architec-
ture 2 (2018): 60-69.

Depetris Chauvin, Irene y Taccett, Natalia. Afectos, historia y cultura visual: 
una aproximación indisciplinada. Buenos Aires: Prometeo, 2019.

Di Stefano, Elisabetta. Che cos’. l’esteticaquotidiana.Roma: Carocci editore. 
Bussole Filosofia, 2017.

Eco, Umberto. Historia de la Belleza, tras. María Pons. Barcelona: Lumen, 
2009.

Gibson, James J.  “The Theory of Affordances”.  The Ecological Approach to 
Visual Perception. Boulder, Colorado: Taylor & Francis, 1979.

Giombini, Lisa y Kvokačka, Adrián (eds.). Everydayness.  Contemporary Aes-
thetic Approaches. University of Prešov, Faculty of Arts, Prešov, 2021.

Hayes, Kelly y Kaba, Mariame. Let this radicalize you: organizing and the 
revolution of reciprocal care. Haymarket Books, 2023.

Hickey, Dave. The invisible Dragon: Four Essays on Beauty, Los Angeles: Art 
Issues Press, 1993.



66MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 66

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Hamington, Maurice. “Care aesthetics and improvisation: can performace 
care?”: Performing Care. New Perspectives on Socially Engaged  
Performance, eds. Amanda Stuart Fisher y James Thompson, 
Manchester: Manchester UniversityPress, 2020. 21-35.

Gregg, Melissa, y Seigworth Gregory J. (eds.).The Affect Theory Reader. Dur-
ham, NC, Duke University Press. 2010.

Kant, I. Crítica del Juicio, Madrid, Alianza, 1981 [1790].
Liao, Shen-yi & Huebner, Bryce. “Oppressive Things”. Philosophy and Phe-

nomenological Research, 103 (2021): 92-113.
Meyer, Elizabeth K. “Sustaining Beauty: The Performance of Appearan-

ce: A Manifesto in Three Parts”, Journal of Landscape Architecture 3/1 
(2008): 6–23.

Meyer, Elizabeth K. “Beyond ‘Sustaining Beauty’: Musingson a Manifesto”: 
Values in Landscape Architecture and Environmental Design: Finding 
Center in Theory and Practice, ed. M. Elen Deming, Baton Rouge: Loui-
siana State University Press, 2015. 30–53.

Nehamas, Alexander. Only a Promise of Happiness. The Place of Beauty in a 
World of Art, Princeton and Oxford: Princeton University Press, 2007.

Parente, Diego Cómo hacer cosas sin palabras. La Cebra. 2024.
Puolakka, Kalle.  “Aesthetics and the Ethics of Care: Some Critical Remarks”. 

ESPES – The Slovak Journal of Aesthetics, 12/1 (2023):  130-136.
Rancière, Jacques. El reparto de lo sensible. Trad. de Cristóbal Durán, Helga 

Peralta, Camilo Rosell y Francisco de Undurraga. Santiago de Chile: 
Instituto de Estudios Internacionales-Lom, 2009.

Saito, Yuriko. Aesthetics of Care. Practice in Everyday Life. London: Bloomsbury, 2022. 
Saito, Yuriko. “Everyday aesthetics and world-making”. Contrastes. Revista 

Internacional de Filosofía, XXV/3 (2020): 35-54.
Saito, Yuriko. Aesthetics of the familiar: everyday life and world-making. 

Oxford: Oxford University Press, 2017.
Scarry, Elaine. On Beauty and Being Just, Princeton NY: Princeton University 

Press, 1999.
Thompson, James. Care aesthetics: for artful care and careful art. London; New 

York: Routledge.2022.
Thompson, James. “Towards an Aesthetics of Care”: Performing Care. New 

Perspectives on Socially Engaged Performance, eds. Amanda Stuart 



67MATILDE CARRASCO BARRANCO
BELLEZA SOSTENIBLE: PENSAR EL DISEÑO 
DEL PAISAJE DESDE LA ESTÉTICA DEL CUIDADO 67

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 45-67 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.04

Fisher y James Thompson, Manchester: Manchester University Press, 
2020. 36-48.

van Hellemondt, Imke y Notteboom, Bruno. “Editorial” of Sustaining Beauty 
and Beyond. Journal of Landscape Architecture 2 (2018): 4-7.


