
162

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

Alicia Macías-Recio 1 
Universidad Internacional de La Rioja, España
Recibido 3 octubre 2025 • Aceptado 30 noviembre 2025

1. alicia.macias@unir.net

Resumen 

Este artículo propone una revisión crítica 

de la evolución del concepto de lo sublime 

en la estética ambiental, trazando su 

trayectoria desde las interpretaciones 

modernas hasta la contemporaneidad. Se 

analizan las aportaciones de Burke, Kant, 

Schopenhauer y Nietzsche, para pasar 

luego a enfoques más recientes, desde 

el preservacionismo estadounidense de 

Leopold hasta, finalmente, Hepburn y 

Berleant como referentes de la estética 

ambiental contemporánea. La investi-

gación plantea así una genealogía de lo 

sublime, identificando sus transforma-

ciones conceptuales y sugiriendo nuevas 

vías de exploración mediante la idea de lo 

sublime común, en diálogo con lo sublime 

ecológico berleantiano y centrada en la 

participación y experiencia compartida 

del entorno.

Palabras clave: Teoría de lo sublime; 

Ecología; Estética ambiental; Sublime 

ecológico; Sublime común.

Abstract

This article offers a critical review 

of the evolution of the concept of the 

sublime in environmental aesthetics, 

tracing its development from Modernity 

to contemporary interpretations. It 

examines the contributions of Burke, 

Kant, Schopenhauer, and Nietzsche, 

before moving to more recent approaches, 

from Leopold’s US preservationism to 

Hepburn and Berleant as key figures in 

contemporary environmental aesthetics. 

The study thus proposes a genealogy of 

the sublime, identifying its conceptual 

transformations and suggesting new 

avenues for exploration through the idea 

of the common sublime, in dialogue with 

Berleant’s ecological sublime and centred 

on participatory and shared experiences 

of the environment.

Key words: Theory of the Sublime; 

Ecology; Environmental Aesthetics; 

Ecological Sublime; Common Sublime.

De lo sublime excepcional 
a lo sublime común. 
Una revisión crítica de la 
estética ambiental.

From the Exceptional Sublime to the 

Common Sublime: A Critical Review of 

Environmental Aesthetics.

MONOGRÁFICO_
CONFLUENCIAS 

ESTÉTICAS ENTRE 
COTIDIANIDAD Y 

NATURALEZA



163

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

1 · Introducción

Muchas son las disciplinas del conocimiento encargadas de estudiar las ca-
racterísticas, efectos y posibles maneras de mitigar la emergencia planetaria 
que venimos experimentando desde hace tiempo. En este contexto, la estética 
tiene hoy un rol relevante que asumir. Sin embargo, sus orígenes resultan 
inciertos, pues no siempre ha trabajado en estrecha relación con la ecología 
para dar respuesta a los retos sociobiológicos del planeta. En el presente 
artículo nos ocuparemos de analizar cómo se relaciona con lo ecológico uno 
de los conceptos de mayor peso dentro de la estética filosófica: la idea de lo 
sublime. Para ello, será necesario recorrer su evolución desde las primeras 
formulaciones hasta enunciaciones más contemporáneas. Comprendiendo 
estas mutaciones repararemos en su relación con lo natural y ecosistémico, 
situando así el estado actual del término en el marco de la corriente de la es-
tética ambiental. Como observa Saito (2010), esta disciplina “puede ampliarse 
aún más —a los objetos físicos individuales, las actividades y las relaciones 
humanas” (375)2, y el objeto de este artículo consistirá en repensar el poten-
cial transformador de la noción de lo sublime más allá del mero vínculo con la 
naturaleza. Conviene precisar que, sin embargo, el análisis que proponemos 
se circunscribe al pensamiento occidental. Resultaría igualmente interesante 
indagar cómo otras tradiciones han explorado lo sublime y su relación con 
la naturaleza, como la filosofía africana de la interconexión o la tradición 
estética oriental, entre otras. Estos estudios, no obstante, exceden los límites 
de este trabajo y merecerían un artículo propio.

Partimos por tanto de las siguientes preguntas de investigación: ¿qué 
relevancia puede tener revisar la evolución histórica del concepto de lo sublime 
para articular sus posibles resignificaciones contemporáneas? ¿En qué medida 
este recorrido histórico nos permite repensar hoy una noción de lo sublime 
ecológicamente comprometida, capaz de vincular la experiencia estética 
con la conciencia ambiental? De este modo, a continuación, trataremos de 
dilucidar cómo se han abordado estas relaciones desde que se instaurase 
la rama estética de la filosofía en el siglo XVIII con Baumgarten, a través 
del pensamiento de Burkey Kant, principalmente. Asimismo, se analizará 

2 Todas las traducciones del inglés en este artículo son de elaboración propia.



164

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

el decaimiento de la disciplina ligada a la naturaleza con Hegel en el siglo 
XIX, abordando sin embargo las contribuciones reactivas de Schopenhauer 
y Nietzsche sobre el carácter holístico de lo sublime y la posterior aparición 
de la estética positiva de la naturaleza en la Norteamérica de finales del XIX, 
que culmina ya en el siglo XX con la figura de Leopold estudiando sus im-
plicaciones éticas. Seguidamente, revisaremos los aportes fundamentales de 
Hepburn y Berleant, responsables de la consolidación de la estética ambiental 
como disciplina filosófica en la segunda mitad del siglo XX y de trazar el 
camino para que generaciones posteriores de investigadores articulen una 
concepción contemporánea de lo sublime en diálogo con lo ecológico. 

En definitiva, este artículo busca reencauzar el estudio de lo sublime desde 
una concepción holística y ligada con lo puramente cotidiano y experiencial, re-
conociendo que la crisis ecológica actual pone en cuestión tanto nuestra relación 
material con el entorno como también nuestras formas sensibles de experimen-
tarlo. En un mundo en el que la experiencia de la naturaleza se encuentra cada 
vez más fragmentada, se hace necesario repensar las posibilidades de una estética 
que recupere lo cotidiano como espacio de vínculo con lo viviente. Así, se trata de 
reconocer el potencial de las experiencias estéticas de la naturaleza para estimular 
y orientar la preservación y cuidado de los ecosistemas, animándonos a establecer 
vínculos más respetuosos con los espacios que habitamos. Ello supone entender 
la naturaleza como esa delgada capa de vida que nos sostiene y que se despliega 
en los escasos kilómetros habitables de la Tierra, la zona crítica, en términos 
latournianos: “estamos sobre el barniz, sobre el minúsculo barniz que cubre la 
tierra” (Latour 202354). El objetivo último es, por tanto, reformular lo sublime 
y situarlo en alianza con lo ecológico como una dimensión profundamente co-
tidiana, bajo la noción que proponemos llamarlo sublime común. 

2 · Los cimientos de lo sublime 
en la naturaleza

Baumgarten introduce la estética como disciplina filosófica en 1735, defi-
niéndola como la “ciencia de lo sensible” en Reflexiones filosóficas acerca de 
la poesía (1964) y consolidándola como rama independiente de la filosofía 
en 1750 con su obra Estética (1999). Paralelamente a esta eclosión, surge el 
interés estético por la naturaleza en un sentido desinteresado, destinado 



165

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

a cultivar el deleite desde la distancia. La reflexión filosófica considera, 
así, la experiencia estética como un proceso de enriquecimiento interior, 
concepción que sentará las bases para formular las ideas de lo pintoresco3 y 
lo sublime, así como para sostener su evolución dualista durante los siglos 
XVIII y XIX.

2 · 1 · Lo sublime del sentimiento a la razón: Burke y Kant

Burke dio forma a la categoría estética de lo sublime en De lo sublime y lo bello 
(1885), publicado en 1757, donde explicaba la sublimidad como aquella sen-
sación de sobrecogimiento ante la experiencia de momentos de asombro o 
temor donde la contemplación se vuelve un suceso terrible, aunque sin llegar 
a suponer una amenaza, por lo que la ausencia de peligro real permite liberar 
una tensión nerviosa que hace del estremecimiento algo deleitable: “digo 
deleite, porque como he señalado a menudo, es muy evidente que difiere tanto 
en su causa como en su propia naturaleza del placer real y positivo” (128). A 
Burke debe reconocérsele, además, su interés en limitar el rol de la razón en 
favor de los procesos fisiológicos implicados en la apreciación de lo sublime 
—al contrario de lo que hará Kant—. De hecho, Burke observa que “un ejer-
cicio prolongado de las facultades mentales produce un notable cansancio 
en todo el cuerpo; y, por otro, que un gran esfuerzo o dolor corporal debilita 
y a veces incluso destruye las facultades mentales” (129), señalando así la 
interdependencia entre las operaciones del entendimiento y las condiciones 
corporales que las sostienen. De este modo, lo sublime aparece en él menos 
como un ejercicio de la razón trascendental que como una reacción somática 
en la que el pensamiento queda inicialmente paralizado por el horror y sólo 
después puede recomponerse ante la magnitud de la experiencia. El terror 

3 El británico Addison conceptualiza lo pintoresco como categoría estética en 1712 con 

su ensayo On the pleasures of the imaginationy lo identifica con aquellos paisajes y parajes 

naturales capaz de ser contenidos en un vistazo, es decir, imágenes que estimulan nues-

tra imaginación y nos hacen contemplar la naturaleza como si de una obra pictórica se 

tratase. Addison, Joseph. “Pleasures of the Imagination”, The Spectator; complete in one 

volumen. With notes, and a general index, Londres: Jones and Co., 1830. España: Biblioteca 

de la Lectura en la Ilustración, s.f. https://www.bibliotecalectura18.net/d/on-the-ple-

asures-of-the-imagination



166

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

constituye, por tanto, el vehículo central de lo sublime burkeano: una afec-
ción que desborda la razón y desplaza cualquier trascendencia del espíritu, 
pues nos domina y relega a nuestra propia contingencia. En otras palabras, 
lo sublime no es una vía hacia lo espiritual, sino una experiencia que nos 
recuerda con dureza nuestra condición corporal y sensible. 

Mientras que el tratamiento burkeano de lo sublime adquiere un ca-
rácter empírico, Kant, por su parte, teoriza el concepto desde el nivel de la 
abstracción y adopta una postura marcadamente idealista en el segundo libro 
de su Crítica del Juicio4 (1991). Según su teoría, lo sublime se da cuando aquello 
que es inconmensurablemente grande o poderoso excede las capacidades de 
la imaginación; es precisamente en ese desbordamiento donde la razón se 
afirma al pensarlo, por un lado, y lo moral destaca al confrontarlo, por otro. 
Es así que Kant distingue entre lo sublime matemático, ligado a la imposi-
bilidad de experimentar el infinito sensiblemente y sin embargo concebirlo, 
y lo sublime dinámico, asociado al enfrentamiento con las fuerzas de la 
naturaleza que nos exceden, negando su domino sobre nosotros —siempre 
que nos mantengamos intactos desde la distancia— y, por ende, afirmando 
la superioridad moral del sujeto, indoblegable. En este último caso, “es la 
victoria momentánea de lo ideal sobre lo natural”, como afirma García Mo-
rente (186). Entonces, el sentimiento de lo sublime puede ser tanto aterrador 
como conmovedor, pero ya no presenta un carácter somático o fisiológico, 
sino que se funda en la tensión entre facultades:

De aquí que no pueda unirse con encanto; y siendo el espíritu, no 
sólo atraído por el objeto, sino sucesivamente también siempre 
rechazado por él, la satisfacción en lo sublime merece llamarse, 
no tanto placer positivo como, mejor, admiración o respeto, es 
decir, placer negativo. (Kant 237)

Lo sublime en Kant se produce así en el choque entre la imaginación y la 
razón. Esta tensión genera un conflicto que, lejos de ser doloroso, desemboca 
en placer negativo que nace de la conciencia de la propia superioridad racional 

4 Del que usaremos una traducción de la primera edición: Kritik der Urteilskraft, Berlín, 

1790.



167

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

frente a los límites de la sensibilidad. Se demuestra así la supremacía de la 
razón, en tanto que ninguna otra facultad puede rivalizar con ella. Deleuze 
(2008) reconoce esta idea en Kant con gran lucidez:

A primera vista atribuimos al objeto natural, es decir a la 
naturaleza sensible, esa inmensidad que reduce nuestra 
imaginación a la impotencia. Pero en verdad nada, fuera de la 
razón, nos fuerza a reunir en un todo la inmensidad del mundo 
sensible. Así se percata la imaginación de que es la razón la que, 
al impulsarla al límite de su poder, la fuerza a confesar que toda 
su potencia no es nada en comparación con una Idea. (91)

De este modo, lo sublime plantea una oportunidad para la mente, pues 
la anima a trascender sus límites ordinarios y reconocer su control sobre las 
peores amenazas del mundo natural (cf. Des Pres 141), al tiempo que la eleva 
a una “grandísima admiración y respeto” por lo que es capaz de concebir por 
sí misma (García Morente 187).Así, “ha de llamarse sublime, no el objeto, 
sino la disposición del espíritu” (Kant 241). No obstante, Brady (2013) señala 
que conviene analizar con precaución la postura kantiana, ya que al situar 
lo sublime en la mente y no en los objetos, no parece que Kant pretenda 
perpetuar del todo el dominio del ser humano sobre la naturaleza —aunque 
indiscutiblemente ese sea el resultado—. Más bien, redefine lo sublime: deja 
de ser un adjetivo aplicable a fenómenos externos para convertirse en un 
sustantivo que designa una experiencia interna. Según Brady (cf. 80), lo su-
blime puede entenderse desde una analogía con el respeto, ya que éste revela 
que la valoración no recae sobre la cosa en sí, sino que se genera en el sujeto 
que desarrolla respeto hacia ésta. De igual modo, lo sublime es aquello que 
se produce en quien sublima, no en aquello que es sublimado. Si bien Brady 
sostiene que lo sublime en Kant nos conduce a la humildad al reconocer la 
fuerza de la naturaleza, nuestra interpretación es más bien contraria. Como 
vemos, a diferencia de Burke, Kant abre el poder de la razón hacia una tras-
cendencia fundamental que reclama la autonomía y libertad del individuo. En 
este sentido, lo sublime no se entiende como una mera afectación nerviosa o 



168

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

fisiológica, pero sí como la grandeza de la propia mente en su capacidad de 
sobreponerse a los límites de la experiencia sensible:

Pues así como en la inconmensurabilidad de la naturaleza, y 
en la incapacidad de nuestra facultad para tomar una medida 
proporcionada a la apreciación estética de las magnitudes de 
su esfera, hemos encontrado nuestra propia limitación, y, sin 
embargo, también, al mismo tiempo, en nuestra facultad de la 
razón, otra medida no sensible que tiene bajo sí aquella afinidad 
misma como unidad, y frente a la cual todo en la naturaleza es 
pequeño, y, por tanto, en nuestro espíritu, una superioridad 
sobre la naturaleza misma en su inconmensurabilidad, del 
mismo modo la irresistibilidad de su fuerza, que ciertamente 
nos da a conocer nuestra impotencia física […]. (Kant 248)

En definitiva, la diferencia esencial entre lo sublime kantiano y 
burkeano radica en la relación que cada uno establece con nuestros límites 
(cf. Ryan 279). Mientras que lo sublime kantiano funciona como un espejo 
que nos muestra nuestra capacidad de ir más allá, llevándonos a reconocer 
la inmensidad de la razón frente a lo inabarcable, lo sublime burkeano actúa 
como un desafío directo: nos coloca ante fuerzas que nos sobrepasan y nos 
enfrentan a nuestra propia vulnerabilidad. Reconocemos en ambos autores lo 
sublime como acontecimiento excepcional, una irrupción extraordinaria de 
lo desmesurado y lo terrible que suspende la experiencia común. Ambas con-
cepciones, al privilegiar lo extraordinario, opacan el carácter conmovedor 
de la experiencia misma como suceso cotidiano, esa dimensión sensible que 
nos ancla al mundo y a lo viviente y sobre la que incidiremos más adelante 
en este texto. 

2 · 2 ·  La ruptura del dualismo en lo sublime: 
Schopenhauer y Nietzsche

Tras la formulación kantiana del juicio estético, el interés estético por la 
apreciación de la naturaleza se vio desplazado por un creciente énfasis en la 



169

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

experiencia del arte, por lo que la estética de la naturaleza perdió centralidad 
dentro del discurso filosófico. Tanto es así que más tarde Hegel (cf. 9) llegaría 
a sostener que la estética no debía ocuparse de la naturaleza, sino que había 
de centrarse en el estudio de la obra artística. Para el autor, en tanto que el 
arte es una expresión del espíritu, es decir, la idea manifestada, posee una 
función política y moral en la sociedad, cualidad de la que la belleza natural 
carece al consistir en la mera contemplación de fenómenos casuales5. Tafalla 
(cf. 155-156) explica que, sin el amparo de la teoría, las maneras en que el ser 
humano se relaciona con su entorno quedaron relegadas al espacio privado 
de la imaginación, subordinada a la razón. En consecuencia, la estética de la 
naturaleza se vuelve superflua, y lo natural pierde así su potencial sublime. A 
pesar de este desplazamiento estético, hubo excepciones en el pensamiento 
del siglo XIX que sentaron las bases para desarrollos posteriores. Autores 
como Nietzsche y Schopenhauer aportaron reflexiones significativas que 
contribuyeron a la continuidad y transformación de la idea de lo sublime 
asociada a lo natural. 

Schopenhauer, por su parte, consideraba los paisajes intervenidos por 
el ser humano como signos propios de “esclavitud” (453), siendo bello lo 
natural sólo cuando se mantiene fiel a sí mismo y se enfrenta a lo efímero e 
intrascendente de la vida. Schopenhauer introduce el concepto de lo subli-
me como aquello capaz de disolver el ser, de modo que “la voluntad con su 
necesidad perpetua desaparece de la conciencia dejando esta como un puro 
cognoscente” (421). Con este “pesimismo lúcido” (Tafalla 24), nos advierte 
el filósofo de la potencia sensible de la naturaleza, pues la considera capaz 
de despertar en nosotros un sentimiento tal, que nos hace olvidar nuestra 
propia condición de insignificancia, por lo que la lucha para combatir el 
sufrimiento se interrumpe, quedando suspendida la voluntad. La interpre-
tación que hace Des Pres (cf. 143) de esta visión nos puede servir de ayuda 

5 A pesar de que el estudio de la belleza no es uno de los objetivos principales de este ar-

tículo, merece la pena señalar que el concepto de lo bello lo fundamenta Hegel en la idea 

de libertad y espiritualidad que le son propias al ser humano y, como éstas no se mani-

fiestan en los objetos sino en la consciencia, no podrán aquellos ostentar la cualidad de 

belleza a menos que estén conectados a un individuo que los aprecie. Esta recuperación 

del dualismo cartesiano supuso que, a finales del siglo XVIII y principios del XIX, la 

epistemología se proclamara como disciplina filosófica central, quedando la estética 

reducida al estudio del arte y la apreciación de sus obras.



170

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

para aclarar el concepto de lo sublime: por un lado, la experimentación de 
lo terrible descompone por completo la individualidad y, por otro, el sujeto 
acaba por reconocerse a sí mismo en ese terror. Es decir, si bien lo sublime 
revela nuestra propia fragilidad, también nos deshace en una nada terrible 
que nos incluye en un todo más extenso: “en el fondo somos uno con el 
mundo en mayor medida de lo que solemos pensar” (Schopenhauer 539). En 
este momento apreciativo es cuando perceptor y objeto estético se funden 
en intuición, facilitando así la comprensión de la esencia imperecedera del 
mundo natural y brutal que nos contiene. Entonces, en este caso el sujeto no 
se eleva por encima de la naturaleza —como en Kant—, sino que se hunde 
en ella, descubriendo en la experiencia misma un anclaje sensible que anti-
cipa una dimensión más común y terrenal de lo sublime. Por tanto, aunque 
Schopenhauer siga concibiendo lo sublime como un suceso excepcional, le 
reconoce el poder de abrir una vía de reconciliación con lo vivencial y coti-
diano.

Nietzsche, por otro lado, vincula lo sublime directamente con la 
actividad artística. Considera que el arte permite al ser humano afrontar 
la finitud de la vida y transformar lo espantoso en una experiencia capaz 
de ser disfrutada y comprendida. Define lo sublime como el “sometimiento 
artístico de lo espantoso” (Nietzsche 81), subrayando cómo el arte convierte 
lo caótico o aterrador en un fenómeno estético afirmativo. Para ello, articula 
la experiencia estética mediante la interacción de dos principios: lo apolíneo, 
que encarna la forma, la medida y la belleza, y lo dionisíaco, vinculado al 
caos, la pasión y la vida. Según su pensamiento, la naturaleza se manifiesta 
como fuente de estos conceptos, revelando un dinamismo que supera la 
individualidad y permite una participación colectiva en el mundo. Es decir, 
la naturaleza da muestra de lo que más preocupa al autor: la ruptura de la 
individualidad y la resignación a la intrascendencia, cuestiones que el arte 
captura a través de lo sublime.

Desde el inicio del ensayo El nacimiento de la tragedia (2004), publi-
cado en 1872, Nietzsche propone una nueva manera de relacionarse con lo 
natural: no como espacio a dominar, sino como agente vital al que respetar 
en tanto que potenciador de la existencia. Considera la naturaleza una red 
de vida capaz de perpetuarse en ese eterno retorno que, a nosotros, sin em-
bargo, nos resigna al anonimato. Así, partiendo de la experiencia estética de 



171

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

lo natural se puede dar sentido al sufrimiento y pesimismo que nos recluye 
en la individualidad: “nosotros, que estamos completamente presos en esa 
apariencia y que consistimos en ella, nos vemos obligados a sentirla [a la 
naturaleza] como lo verdaderamente no existente, es decir, como un conti-
nuo devenir en el tiempo” (Nietzsche 59, énfasis mío). En otras palabras, la 
intuición estética que despierta en nosotros la experiencia de la naturaleza es 
lo que nos obliga a revisar sus reglas elementales y nos hace percatarnos de 
“la verdad insoportable de ser sólo una vida, única, irrepetible y sin razón de 
ser” (Garcés 153). Así, la apreciación de lo natural supone un desafío: afirmar 
la vida como fenómeno dinámico e imperecedero, a pesar de que nosotros 
desaparezcamos —o nos transformemos—en este devenir: “[La naturaleza:] 
‘¡Sed como yo! ¡Sed, bajo el cambio incesante de las apariencias, la madre 
primordial que eternamente crea, que eternamente compele a existir, que 
eternamente se apacigua con este cambio de las apariencias!’” (Nietzsche 
145). Lo sublime así entendido se revela entonces en la aceptación de lo que 
simplemente es —en la intensidad trágica de existir, incluso en lo más co-
mún—, pasando de ser un suceso excepcional para volverse expresión misma 
de lo brutalmente cotidiano: el rumor ensordecedor de la vida que se afirma 
a través del arte y la naturaleza.

Es de esta manera como Nietzsche y Schopenhauer escapan del dua-
lismo metafísico y los principios hegelianos. Aun así, lo cierto es que sus 
ideas no tuvieron un impacto real en su tiempo. Sociedades y gobiernos se 
sintieron con potestad de intervenir y modificar los espacios naturales a su 
antojo. Según Carlson (2010), el mundo occidentalizado, de la mano de la 
ciencia y las representaciones pintorescas del arte que prevalecieron, supo 
ligar a la perfección la apreciación de la naturaleza con la objetualización de 
la misma. 

2 · 3 · Lo sublime en la estética positiva de la naturaleza: Leopold

Al tiempo que el auge del capital justificaba el abuso y destrucción de la na-
turaleza, mientras la filosofía daba muestra de un preocupante silencio, los 
científicos naturalistas comenzaban a llamar la atención sobre los efectos de 
la industrialización en los diversos ecosistemas. Figuras como la de Emerson, 
Muir y Thoureau destacan como exponentes de la corriente que comienza 



172

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

a surgir en Estados Unidos a finales del siglo XIX: la estética positiva de la 
naturaleza. Estos estudios dieron lugar a una creciente conciencia ecológica 
en la opinión pública estadounidense, consumándose en el Movimiento Con-
servacionista Americano, con el que se implementaron medidas políticas 
de protección de los espacios naturales y se creó la figura legal del Parque 
Nacional (cf. Pérez Cebada 59). Sin embargo, no se debe olvidar el impacto 
que tuvieron estas ideas en las comunidades indígenas de Norteamérica, a 
quienes se acusaba de llevar a cabo prácticas consideradas contaminantes 
—como la recolección, la caza o la pesca— que, según esta mirada, alteraban 
la supuesta virginidad de los espacios naturales. Este marcado interés en 
conservar la naturaleza sic pronto empezó a tener sus efectos en el resto 
del mundo, sentando precedentes para los movimientos ecologistas que 
se siguieron en el siglo XX y dando forma a políticas públicas de preserva-
ción que hoy continúan moldeando la apreciación estética de la naturaleza 
asociada al ambientalismo contemporáneo (Carlson 2010). Con todo, no 
fue hasta la primera mitad del siglo XX que los principios ecologistas de la 
estética positiva de la naturaleza adquirieron su mayor fuerza de la mano 
del preservacionista Aldo Leopold, quien, a través de la dimensión estética, 
reflexiona sobre las relaciones que establece el ser humano con su entorno, 
proponiendo un marco ético para guiar estas interacciones.

Leopold considera que el reconocimiento de la belleza natural es la 
conditio sine qua non para desarrollar la responsabilidad hacia su cuidado y 
protección. Argumenta que el ser humano tiene la obligación moral de ex-
perimentar lo bello de la naturaleza, ya que la experiencia sensible positiva 
del entorno puede guiar su entendimiento, fomentando el compromiso y la 
atención hacia sus necesidades. En su obra póstuma, A Sand County Almanac 
(1970), aclara su opinión sobre cómo la experiencia estética de la naturale-
za no se reduce al goce contemplativo, arguyendo que la apreciación puede 
conducir a prácticas transformadoras capaces de reorientar los valores éticos 
del individuo, cultivando la conciencia ecológica y el sentido de responsabi-
lidad. No obstante, conviene señalar que esta visión, si bien no promueve el 
individualismo, tiende a resaltar la individualidad de la experiencia estética, 
lo que puede contribuir al elitismo en el acceso a la naturaleza y entorpecer el 
alcance de un concepto de lo sublime que sea verdaderamente común, difi-
cultando su expansión hacia prácticas colectivas. Eso sí, se debe destacar que 



173

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

Leopold desconfía delo sublime romántico por restringir la atención estética 
a fenómenos naturales en algún sentido impresionantes o excepcionales, 
excluyendo aquellos espacios “sin atractivo escénico” (cf. Saito 1998 103). 
En este sentido, su énfasis en la apreciación de la naturaleza tal como se 
despliega en la vida diaria aproxima su idea de lo sublime a lo radicalmente 
cotidiano, anticipando la noción que trataremos de consolidar en las páginas 
que siguen. En suma, Leopold anima a reconocer y valorar el medio en sí: 
sus conexiones, dependencias y redes recíprocas de vida, aunque concebidas 
desde la perspectiva de un sujeto autónomo. Será ya en la segunda mitad del 
siglo XX cuando esta lectura de los vínculos se amplíe y reformule como un 
nuevo sublime ecológico de la mano de Berleant.

3 · Lo sublime en la estética 
ambiental contemporánea

3 · 1 · El rechazo de lo sublime en la naturaleza

La estética filosófica de principios del siglo XX estuvo dominada por el 
estudio apreciativo de las obras de arte, manteniéndose completamente 
indiferente ante las potencialidades y características de la experiencia 
sensible en la naturaleza. No obstante, si bien Kant concluyó el capítulo 
filosófico-ambiental dos siglos antes, Hepburn lo volvería a abrir en 1966, 
coincidiendo con la toma de conciencia ecológica y las primeras advertencias 
científicas sobre los peligros de seguir explotando los recursos naturales. 
Esto se debió, principalmente, a la publicación en 1962 del libro Primavera 
Silenciosa (2016) a manos de la bióloga y conservacionista estadounidense 
Rachel Carson, en el que avisaba de los efectos nocivos del uso de pesticidas 
por la industria agroalimentaria y su impacto en la vida de diversos ecosis-
temas, humanos y no humanos. Poco después, en 1972, se publicó The Limits 
to Growth (Meadows y otros), un informe científico elaborado por un grupo 
de investigadores del Massachusetts Institute of Technology (MIT) para el 
Club de Roma, cuya repercusión dura hasta nuestros días y que, desde hace 
más de cincuenta años, viene advirtiendo sobre la probabilidad de exceder los 
límites planetarios a lo largo del siglo XXI: los recursos de la Tierra no son 
eternos, y los estamos agotando.



174

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

Como consecuencia, la opinión pública viró completamente su 
atención, distando de abogar por la mera conservación de los ecosistemas 
a demandar políticas que combatieran la contaminación y paliaran sus efec-
tos dañinos en el medioambiente —entendido como los espacios sin o con 
apenas intervención humana— y en entornos urbanos como las ciudades. 
En este contexto de ideas fértiles y rompedoras, que coincide también con 
el auge del posmodernismo, surge la corriente de la estética ambiental tal y 
como la conocemos hoy. Sin embargo, si bien el estudio de las formulaciones 
románticas de lo sublime continúa desarrollándose en la teoría literaria e in-
terpretativa, resulta singular cómo, ante un escenario de emergente conciencia 
ecológica, lo sublime desaparece por completo del interés estético ambiental, 
sobre todo si tenemos en cuenta el legado de pensadores como Nietzsche o 
Schopenhauer, sumado a los aportes de los naturalistas y, en especial, Leopold. 
A este respecto, Shapshay (2013) encuentra dos posibles razones para la 
negación: el objetocentrismo del concepto de lo sublime, por un lado, y que 
actualmente sea un sentimiento que ya no nos interpele, por otro; aunque 
acaba por rechazar ambas. Por nuestra parte, vemos más prudente reconocer 
la difícil tarea que enfrenta la estética ambiental: desvincular la apreciación 
estética del objeto artístico y, al mismo tiempo, consolidar una disciplina 
que supere la mera descripción de encuentros con el entorno para analizar 
también su impacto a nivel ecológico y global. La complejidad de esta tarea 
concentraría gran parte del interés de los investigadores, a lo que se añade 
que abordar lo sublime podría resucitar la tradicional asociación de la esté-
tica con lo artístico, cuestión que se pretende evitar.

Hepburn, por su parte, plantea un ejemplo paradigmático de esta 
negación, al ser, junto con Berleant, uno de los principales fundadores de 
la disciplina. En 1966, su texto Contemporary Aesthetics and the Neglect of 
Natural Beauty (1984) inauguraba un campo hasta entonces pendiente en 
el pensamiento filosófico desde Hegel. En su ensayo, Hepburn reflexiona 
sobre la estética ambiental señalando que la experiencia estética no sólo es 
de lo natural, sino que cuando experimentamos lo de afuera tiene lugar un 
fenómeno de lo más particular, pues también nos experienciamos a nosotros 
mismos de manera inusual: “estamos en la naturaleza y somos parte de la 
naturaleza […] No utilizo la naturaleza, manipulando o calculando cómo ma-
nipularla. Soy tanto actor como espectador, un ingrediente del paisaje” (13). 
Entonces, el desinterés, propio de la estética del siglo XVIII y transformado 



175

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

en observación autónoma por los naturalistas a finales del XIX, pierde todo 
su sentido para Hepburn, pues la experiencia estética de la naturaleza implica 
reconocerse inevitablemente involucrado en sus procesos y fenómenos. El 
dualismo metafísico se desarma: vincularse con lo natural y apreciarlo es-
téticamente equivale a reconciliarse con ello, volverse “uno” con el objeto 
estético (Hepburn 21), en un sentido que recuerda a Schopenhauer.

Más tarde, en 1980, Hepburn publica su ensayo Wonder (1984), don-
de reflexiona extensamente sobre el acto de “maravillarse” mientras evita 
equipararlo con lo sublime. Señala que el maravillamiento surge de fenóme-
nos como la perplejidad, el extrañamiento perceptual, la improbabilidad y 
la absoluta contingencia (cf. Hepburn 137-140). Aunque esto pueda parecer 
cercano al sublime schopenhaueriano, al igual que su concepción de la ex-
periencia estética, Hepburn subraya que el resultado de maravillarse no es 
otro que reconocer una otredad radical (cf. 144): el milagro reside en que el 
mundo exista por sí mismo, “que lo que existe, de hecho, exista” (140). Así, 
el maravillamiento se aproxima más al sublime matemático de Kant, que 
privilegia la razón frente a lo inconcebible, que a lo sublime tal y como lo 
entendió Schopenhauer, ligado a la disolución de la individualidad y el olvido 
de la propia intrascendencia, relacionado también con la postura afirmativa 
y vitalista de Nietzsche. Al mismo tiempo, Hepburn muestra que este reco-
nocimiento de la otredad no contradice su concepción de la naturaleza: nos 
invita a percibirnos como parte del entorno mientras mantenemos nuestra 
individualidad. No obstante, sostiene que el maravillamiento no requiere 
ser una experiencia estética ni asumir el papel de lo sublime: “no todo ma-
ravillamiento constituye una experiencia estética […]. Ni toda experiencia 
estética adopta el tono o actitud de maravilla” (Hepburn 147). Evita la idea 
de lo sublime intencionadamente, explicando así el asombro como fenómeno 
sensible con dimensión intelectual que desafía la razón por su novedad y 
contingencia, revelando finalmente nuestro lugar en el mundo: integrados 
en él, pero conservando nuestra individualidad.

3 · 2 · Aproximaciones al sublime 
contemporáneo en la naturaleza

Si bien estudiaremos con detenimiento lo sublime tal y como lo entendió 
Berleant, que realiza sus aportes más significativos al mismo tiempo que 



176

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

Hepburn restablece el interés filosófico en la estética ambiental, es preciso 
señalar que, salvando su propuesta, el estudio de lo sublime continúa 
marginado dentro de la estética ambiental. Tanto es así que pocos son los 
autores que le han dedicado algunas páginas y, cuando lo han hecho, se han 
inspirado en la herencia moderna más normativa. Por un lado, Carroll destinó 
un ensayo en 1993 al acto de “ser con-movido por la naturaleza” (1995) 
como contrapartida al surgimiento de la corriente científico-cognitivista 
de Carlson, donde evita deliberadamente el término, al igual que ya hizo 
Hepburn. Con todo, se debe argüir que el planteamiento de Carroll guarda 
afinidad con lo sublime fisiológico planteado por Burke, ampliándolo del objeto 
al entorno de apreciación y resolviendo así el problema del objetocentrismo 
(cf. Shapshay 188). Otro caso relevante es el de Brady, con su libro The Sublime 
in Modern Philosophy (2013) donde explora extensivamente las relaciones 
entre el concepto de lo sublime y la ética ambiental. Para ello, adopta una 
lectura singular de la teoría de Kant, que describe como no-antropocéntrica, 
alegando que lo sublime kantiano, más que buscar el dominio de la razón 
sobre lo natural, afirma al mundo como fenómeno inconmensurable que nos 
desborda: “hay algo que podemos llamar una experiencia contemporánea 
de lo sublime, en la que nos enfrentamos no a una construcción social, sino 
a una experiencia material de un mundo natural que resiste la apropiación 
humana” (Brady 195). Ahora bien, esta reinterpretación de lo sublime 
kantiano genera importantes inconsistencias teóricas, que asimismo han 
reconocido otros autores6. En primer lugar, fuerza una lectura de Kant que 
difícilmente puede sostenerse sin desvirtuar la propia lógica del juicio estético 
en la Crítica del Juicio. En segundo lugar, al insistir en un supuesto carácter 
no-antropocéntrico delo sublime kantiano, Brady termina por neutralizar 
la tensión fundamental entre razón y naturaleza, transformándola en una 
suerte de afirmación pasiva de lo incontenible. De este modo, más que una 
reestructuración delo sublime dinámico, si bien la propuesta intenta disolver 
las fronteras del dualismo, lo hace manteniendo intacta la estructura original 
del pensamiento de Kant e incorporando cierto matiz nietzscheano, lo que 
limita la posibilidad de articular una experiencia estética consistente de 
alcance ético en el marco de la estética ambiental.

6 Véase (Mahoney 465). 



177

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

En definitiva, aunque existen contadas excepciones que repiensan 
lo sublime contemporáneo en clave estético ambiental, lo cierto es que se 
nutren de las fuentes más rígidas de la Modernidad. Entonces, más que abrir 
nuevas posibilidades, parecen reflexionar sobre las mismas categorías he-
redadas, forzando interpretaciones poco convincentes. El resultado es que, 
exceptuando a Berleant, no se cuenta con aportes innovadores que le den 
continuidad al término de lo sublime dentro de la estética ambiental, lo que 
explica por qué sigue estando marginado en la disciplina.

3 · 3 · La ruptura con lo anterior: Berleant

Berleant terminó de dinamitar el dualismo metafísico que había guiado el 
estudio de la experiencia estética de la naturaleza hasta entonces, sosteniendo 
que el espacio natural no puede ser considerado una esfera independiente de 
los asuntos de la especie humana, pues, al igual que la economía o la política, 
es un artefacto cultural en sí mismo: “el propio origen de nuestra concepción 
de la naturaleza es una cuestión histórica, con amplias variaciones de una 
cultura a otra” (1995 234). Berleant explora la idea del campo estético y el 
compromiso sensible desde la fenomenología, arguyendo que la estética 
tradicional se equivoca, pues lo natural no es algo que nos rodee y que 
debamos contemplar o interactuar con ello, sino que nos asimila:

Al percibir el entorno desde dentro, por así decirlo, no 
mirándolo sino mirando desde él, la naturaleza se convierte en 
algo muy distinto; se transforma en un reino en el que vivimos 
como participantes, no como observadores. Las consecuencias 
no son desestetizantes, como pretendía el siglo XVIII, sino 
intensa e ineludiblemente estéticas. (1995 236)

Es así como Berleant invita al compromiso con lo natural a través de 
la experiencia sensible, por medio de una estética abierta y holística capaz 
de generar nuevas vivencias hasta entonces inexploradas. La experiencia 
estética se convierte, por tanto, en un fenómeno continuo, más allá de los 
encuentros estáticos y momentáneos. Esta experiencia, y lo que conlleva, 



178

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

debe ser estudiada en profundidad si queremos comprender el potencial 
ecológico y transformador de lo sublime en la contemporaneidad. Para ello, 
en primer lugar, deberemos atender a la nueva idea de naturaleza que articula 
Berleant, pues será en este marco que lo sublime ecológico cobre sentido.

3 · 3 · 1 · Una nueva idea de lo natural

Como se ha visto, el escenario de la estética ambiental de la segunda mitad del 
siglo XX fue particularmente fértil, pues erigió los cimientos de una disciplina 
que cobra cada día más importancia en el ámbito filosófico. En medio de tal 
efervescencia, Berleant introduce su propuesta más innovadora: la estética 
del compromiso, con la que no sólo presenta un nuevo modelo de relación 
sensible con el mundo, sino que reconstruye el mundo en sí para entenderlo 
desde lo sensible. Así, nos anima a reconocer nuestros propios límites, recor-
dándonos que aquello que no podemos pensar, sencillamente, es impensable. 
Esto, contrariamente a lo que argumentaba Kant, nos descubre un contorno 
cerrado para nuestra cognición, desvelando además que el pensamiento 
no constituye la única vía posible para relacionarnos en el mundo que nos 
contiene. En palabras de Berleant (1992):

La naturaleza excede a la mente humana, no solo por los límites 
de nuestro conocimiento presente, no solo por el carácter 
esencialmente antropomórfico de ese conocimiento —de 
modo que nunca podemos ir más allá del carácter y de los 
límites de nuestro proceso cognitivo—, sino también por el 
reconocimiento de que la relación cognitiva con las cosas no es 
la relación exclusiva, ni siquiera la más elevada, que podemos 
alcanzar. (169)

El aporte más significativo de Berleant reside en su visión de lo natural 
como el mundo mismo: cultural o no. Pareciera que nos hemos empeñado 
en hacer del planeta que habitamos un espacio escindido, como si nuestra 
especie hubiera surgido de manera milagrosa y ajena a todo lo demás. Sin 
embargo, no es así. Sobre este punto llama la atención el filósofo, subrayando 
además que, siempre que nos relacionamos con un afuera —en su sentido 



179

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

dualista—, hay reciprocidad en los intercambios: el mundo no se limita a 
ser observado, se experimenta y, como tal, nos afecta. Esta concepción de la 
experiencia recupera su sentido fisiológico burkeano al tiempo que retoma 
la apuesta deweyeana, según la cual no es la vivencia subjetiva la que se 
experimenta, como formando parte de una ontología del individuo, sino la 
naturaleza en sí misma. Es decir, la experiencia estética para Dewey no es un 
estado mental unilateral, sino un confluir de factores que nos ligan a lo físico: 
“Las cosas que interactúan de determinadas maneras son la experiencia; son 
lo que se experimenta. […] Así pues, la experiencia se adentra en la naturaleza; 
tiene profundidad. También tiene amplitud y una elasticidad indefinida. Se 
extiende” (4a-1). En este sentido, la naturaleza deja de concebirse como un 
escenario que observar desde la distancia o un objeto de interacción destinado 
al escrutinio para entenderse como nuestro propio contexto, determinante 
no sólo para los ecosistemas y sus especies, para lo humano y lo no humano, 
sino para discernir la estructura del mundo en su totalidad. Lo natural debe, 
por consiguiente, ser valorado estéticamente no como un agente extraño, 
sino como parte constitutiva del mismo cuerpo ecológico que nos entreteje 
y da vida. 

Esta perspectiva lleva a Berleant a caracterizar el entorno como un 
“continuo” (1992 9), pasando de su acepción de meros alrededores a una 
conceptualización de carácter fenomenológico: “El entorno se convierte en 
la matriz de todas esas fuerzas. Como parte integral del campo ambiental, 
tanto damos forma como somos formados por la multitud de fuerzas que 
producen las cualidades experienciales del universo que habitamos” (2005 
106). Tiene lugar una integración completa de lugar e individuo que disuelve 
los dualismos tradicionales y abre paso a un entendimiento ampliado de la 
experiencia estética como proceso compartido entre agentes de un mismo 
caldo de cultivo: la vida. Esta toma de conciencia sobre el lugar que ocupamos 
es lo que Berleant denomina el nuevo sublime, una noción que se aproxima al 
sentimiento de maravillamiento de Hepburn, pero que esquiva por completo 
el reconocimiento de la otredad para centrarse en la reflexión sobre la propia 
vulnerabilidad y dependencia.

3 · 3 · 2 · Lo sublime ecológico

Entendido lo natural de esta forma, Berleant se aleja de la excepcionalidad de 
lo sublime y lo explica como “modelo de experiencia de la naturaleza” (1992 



180

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

169). Es decir, si el mundo nos contiene en la misma medida que existimos, 
y existimos porque hay un mundo que posibilita nuestra experiencia de él, 
el percatarse de esta dependencia es lo que constituye lo sublime ecológico: 
reconocerse tejido en una red interminable de vida. Esta nueva concepción 
se vincula con dos teorías fundamentales y las transforma: lo sublime ma-
temático, por un lado, y el vitalismo nietzscheano, por otro. En cuanto al 
primero, Berleant desplaza el énfasis kantiano en la desmesura cuantitativa 
hacia una comprensión de lo ilimitado fundada en la copertenencia en lugar 
de la distancia: “es a través de ese mismo sentido de magnitud que Kant 
identificó, que somos capaces de captar las proporciones verdaderas de la 
relación naturaleza-humanidad” (1992 169). Lo matemáticamente sublime 
no es un desbordamiento, sino una constatación de que todo lo viviente 
forma parte de un continuo en el que, aunque no podamos abarcarlo, nos 
encontramos implicados. Entonces, la transformación del exceso en per-
tenencia resignifica la experiencia de la magnitud: lo infinito ya no está 
fuera de nosotros, nos incluye y nos atraviesa, al estilo de Schopenhauer. En 
segundo lugar, el vitalismo nietzscheano compagina un dinamismo cons-
titutivo con una afirmación de la vida, caótica y creadora. Berleant retoma 
este impulso vital y lo reinscribe en clave ecológica: celebra la fuerza de lo 
viviente al tiempo que comprende la radical interdependencia que nos enlaza 
a otras formas de existencia. Como sugiere Saito (cf. 2021 51), si las respues-
tas estéticas cotidianas se consideran triviales por carecer de un discurso 
crítico que las sustente, cabe preguntarse si esta carencia es inherente a la 
propia experiencia o, por el contrario, una falta que urge corregir. En esta 
línea, Berleant consigue reconstruir la noción de lo sublime enmendando 
tal vacío y devolviéndole importancia a lo cotidiano. Así, lo sublime deja de 
ser un sentimiento excepcional o una exaltación casi heroica para devenir 
disposición atenta y sostenida hacia la trama de relaciones que posibilita la 
vida y que, sin lugar a duda, nos constituye, dando cuenta así de nuestra más 
cruda cotidianidad.

En suma, lo sublime ecológico proyecta un nuevo modelo de sensibilidad 
estética: deja de ser estremecedor para convertirse en significativo, en tanto 
nos enseña cómo el mundo nos asimila. Aunque la propuesta de Berleant no 
haya tenido una trascendencia destacada en el ámbito de la estética ambiental, 
sí ha inspirado a diversos autores a reformular el papel de lo sublime en la 



181

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

contemporaneidad antropocénica, aun cuando —permítasenos— ninguno ha 
alcanzado la lucidez del filósofo7. Ahora bien, lo que resulta más interesante 
de la propuesta berleantiana es que abre un horizonte para pensar lo sublime 
como disposición radicalmente cotidiana frente al mundo natural. En este 
sentido, su aporte se puede leer como invitación a repensar la experiencia 
estética desde la participación activa y ecológica, alejándola de la pasividad 
contemplativa y acercándola a formas de relación más integradoras y 
responsables con el entorno. Lo sublime deja así de ser un privilegio del 
sujeto moderno para convertirse en una práctica estética compartida, capaz 
de orientar una sensibilidad acorde con los desafíos ambientales de nuestra 
época.

4 · Conclusión: lo sublime común

Si partimos de la noción berleantiana de lo sublime entendida como una 
actitud abierta hacia el mundo, con toda su elasticidad y alcance, resulta 
necesario señalar también sus limitaciones. En primer lugar, esta revisión 
de lo sublime conserva un carácter descriptivo que difícilmente contribuye a 
comprenderlo como un estado cotidiano de relación y copertenencia. Ahora 
bien, Berleant consigue, sin embargo, suscitar la identificación de aquellos 
momentos en los que en efecto nos concebimos en tal disposición: en plena 
alianza con la temporalidad y el espacio que nos acogen y que, en un deter-
minado punto de la historia, hemos escindido de nuestra experiencia. A este 
respecto, Mahoney (cf. 480) advierte que no basta con identificar lo sublime 
en instantes puntuales; es preciso cultivar esta experiencia de modo que se 
reproduzca en diversos encuentros hasta adquirir el carácter de cotidiani-
dad que le es inherente. Saito (cf. 2010 379) hace una observación similar y 

7 Mahoney presenta un análisis particularmente sugerente de la propuesta de Berleant, 

véase (Mahoney 2016). Mientras, Caracciolo, de manera más indirecta, se inspira en ello 

para proponer un ecosublime fisiológico integrado en nuestro repertorio emocional. 

Véase (Caracciolo 2021). Por su parte, Maggiore, aunque no se remite explícitamente 

a Berleant, fundamenta de manera similar los principios de su sublime ecológico, esta 

vez, en la convergencia entre el pensamiento schopenhaueriano y la ecología profunda 

de Arne Naess, véase Maggiore, Valeria. “Environmental Aesthetics and ‘being moved 

by nature’. Reflections for rethinking the theory of the sublime”, Studi di Estetica, año LI 

IV/3 (2023). https://doi.org/10.7413/1825864651.



182

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

sostiene que se hace necesario desarrollar una alfabetización estética si real-
mente aspiramos a reconocer las implicaciones y ramificaciones de nuestras 
respuestas sensibles. Siendo esto así, consideramos que esta perspectiva re-
quiere articular métodos y guías versátiles que vinculen lo sublime con la ética 
ambiental y que promuevan una forma de alfabetización ecológica orientada 
a educar en el desarrollo de esta actitud de sublimidad capaz de restituirnos 
en la naturaleza. Se generan de este modo oportunidades de investigación que 
pueden servir como punto de partida para futuras exploraciones académicas.

En segundo lugar, si aceptamos esta posibilidad de articular lo 
sublime desde un enfoque prescriptivo que nos ayude a cultivarlo, se debe 
reconocer que, aunque posea un carácter fundamentalmente estético que 
vincula de manera inmediata el sentimiento con el cuerpo y su fisionomía 
—entrelazándolo con el entorno hasta fundirse con él—, también por esa 
misma razón despliega una dimensión fisiológica. Esto implica que el estudio 
de lo sublime no debe limitarse a su aspecto perceptivo, sino atender de igual 
modo a sus efectos materiales, facilitando así una visión integral que justifique 
la renovación del concepto al reconocer su inscripción en el cuerpo. En este 
sentido, resulta pertinente apoyar el nuevo sublime en la estética fisiológica 
de Burke, al tiempo que se incorporan estudios neurológicos que muestren 
cómo la experiencia de lo natural despierta en nosotros ese sentimiento 
de comunión con el mundo. Algunos trabajos recientes han comenzado a 
explorar esta vía, como el de Ishizu y Zeki (2014), que examina las conexiones 
cerebrales asociadas a la percepción sensible de lo sublime en la naturaleza. 
Añadido a esto, Caracciolo (303) señala que, cuando lo sublime aparece 
ligado a emociones como el duelo, la angustia y la culpa, estos sentimientos 
lo complican y enriquecen, devolviéndolo a su sentido de humildad y, quizá, 
de resignación nihilista. Además, si aunamos esta segunda objeción con la 
anterior, resulta esclarecedor recordar la advertencia de Neidich (2005): el 
cerebro se modela según los estímulos que recibe, de modo que el crecimiento 
neuronal se potencia en las áreas activadas con mayor frecuencia, mientras que 
en aquellas inactivas tiene lugar la muerte celular. Esta observación nos alerta 
sobre los riesgos de no llegar a comprender el mundo en su sentido holístico y, 
en consecuencia, no fomentar un contacto sostenido con lo natural, pues ello 
nos expone a una progresiva desensibilización que nos convierte en sujetos 
automatizados, incapaces de experimentar(nos).



183

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

En tercer y último lugar, la concepción de lo sublime que aquí se de-
fiende comporta consecuencias que superan el ámbito estético, desplegán-
dose hacia las dimensiones ecológica, social y política. Entender lo sublime 
en su potencial de radical cotidianidad exige romper definitivamente con la 
ficción moderna que separa la naturaleza de la humanidad. Este quiebre no 
se agota en la elaboración de programas educativos, la resignificación de los 
espacios públicos o la reorientación de las políticas ambientales —aunque 
todas estas tareas son necesarias—, sino que implica, como señala Latour (cf. 
2017 36), romper con la idea de la naturaleza como concepto: la naturaleza, 
stricto sensu, no existe; lo que existe es un entramado de vida, una delgada 
capa de apenas dos kilómetros de espesor que recubre la superficie terrestre y 
la separa de su atmósfera. Esa zona crítica es la condición material de nuestra 
existencia, y en ella somos todos: humanos y no humanos. En este marco, la 
oposición entre naturaleza y cultura se disuelve, y ambas se revelan como 
modulaciones de un mismo continuo ontológico. Somos la corteza terrestre 
tanto como somos los entornos, las técnicas, artefactos y los afectos que nos 
atraviesan; somos, simultáneamente, materia y simbolización, metabolismo 
y pensamiento. En este reconocimiento lo sublime adquiere su plena fuerza 
política: deja de ser un momento excepcional de revelación para convertirse 
en una disposición cotidiana de estar-en-el-mundo, que nos obliga a reco-
nocernos implicados en el tejido mismo de lo real. 

En última instancia, inspirándonos en “la politización del arte” de 
Garcés (68-71), lo sublime, entendido desde esta perspectiva, ya no es un 
sentimiento individual, sea excepcional o corriente, sino que deviene sublime 
común —un común que es sublime—: una experiencia compartida que nos 
involucra a todos en tanto componentes de la zona crítica. La politización 
del arte en este caso anima a adoptar una postura crítica en la que no nos 
limitemos a tratar asuntos políticos y sociales, sino que de manera impe-
rativa aboguemos por el desarrollo de prácticas honestas que faciliten una 
implicación real al tiempo que permitan también una afectación en ambos 
sentidos. Trasladar esta visión a lo sublime común nos lleva a repensar la 
experiencia estética como un proceso compartido en el que no sólo nosotros 
experimentamos, sino que somos experimentados. Lo sublime, así, más 
que pertenecer al dominio de la subjetividad privada, se desplaza hacia una 
reciprocidad constitutiva: una vibración común entre cuerpos, agentes y 



184

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

entornos que nos recuerda que la vida no es propiedad de nadie, es un tejido 
que nos precede y nos excede. Se resquebraja la separación de lo humano y lo 
no humano, la distancia contemplativa de un sujeto frente a un objeto, pues 
lo sublime común se funda en la constatación de que somos indisociables 
de aquello que nos sostiene. Proponemos que lo sublime, lejos de ser una 
categoría meramente estética, se recompone como un modo de existencia 
compartida que nos implica en la cohabitación, el cuidado y la corresponsa-
bilidad. En tanto práctica sensible y política, lo sublime común nos recuerda 
que el mundo no se posee, se comparte.

5 · Referencias

Baumgarten, Alexander G. Reflexiones filosóficas acerca de la poesía, trad. José 

Antonio Míguez. 1735. Buenos Aires: Aguilar, 1964. 

Baumgarten, Alexander G.“Estética”. 1750. Estética breve, ed. Ricardo Ibarlu-

cía. Buenos Aires, Excursus, 1999. 30-40.

Berleant, Arnold. The Aesthetics of Environment. Filadelfia: Temple University 

Press, 1992.

Berleant, Arnold. “The aesthetics of art and nature”. Landscape, natural 

beauty and the arts, ed. Salim Kemal e Ivan Gaskell. Cambridge: Cam-

bridge University Press, 1995. 228-243.

Berleant, Arnold. Aesthetics and Environment. Variations on a Theme. Gran 

Bretaña: Ashgate, 2005.

Brady, Emily. The Sublime in Modern Philosophy. Aesthetics, Ethics and Nature. 

Nueva York: Cambridge University Press, 2013. 

Burke, Edmund. On the Sublime and Beautiful.1757. Nueva York: John B. Alden, 

1885. Edición digitalizada.

Caracciolo, Marco. “Being Moved by Nature in the Anthropocene: On the Li-

mits of the Ecological Sublime”, Emotion Review13/4 (2021): 299-305. 

https://doi.org/10.1177/17540739211040079

Carlson, Allen. “Nature, aesthetic appreciation of”. Routledge Encyclopedia of 

Philosophy, ed. Edward Craig.Reino Unido: Routledge, 2010. 

https://www.doi.org/10.4324/9780415249126-M032-1



185

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

Carroll, Nöell. “On being moved by nature: between religion and natural his-
tory”. Landscape, natural beauty and the arts, ed. Salim Kemal e Ivan 
Gaskell. Cambridge: Cambridge University Press, 1995. 244-266.

Carson, Rachel. Primavera silenciosa, trad. Joan Domènec Ros. Barcelona: 
Crítica, 2016.

Deleuze, Gilles. La filosofía crítica de Kant, trad. Marco Aurelio Galmarini. 
Madrid: Cátedra - Colección Teorema, 2008. 

Des Pres, Terrence. “Terror and the Sublime”, Human Rights Quarterly 5/2 
(1983): 135-146. https://doi.org/10.2307/762250

Dewey, John. Experience and Nature. Londres: George Allen & Unwin, LTD, 
1929.

Garcés, Marina. Un mundo común. Barcelona: Edicions Bellaterra, 2013. 
García Morente, Manuel. La filosofía de Kant (Una introducción a la filosofía). 

Madrid: Espasa-Calpe S.A., 1975. 
Hegel, G. W. F. Lecciones sobre la estética, trad. Alfredo Brotóns Muñoz. 1835. 

Edición digital: Titivillus, 2016. 
Hepburn, Ronald W.“Wonder” and Other Essays: Eight Studies in Aesthetics and 

Neighbouring Fields. Edimburgo: The University Press, 1984. 
Ishizu, Tomohiro, y Zeki, Semir. “A neurobiological enquiry into the origins 

of our experience of the sublime and beautiful”, Frontiers in Human 
Neuroscience 8 (2014): 1–10. 
https://doi.org/10.3389/fnhum.2014.00891

Kant, Immanuel.Prolegómenos a toda Metafísica del porvenir. Observaciones 
sobre el sentimiento de lo Bello y lo Sublime. Crítica del Juicio, ed. Fran-
cisco Larroyo.Ak. 1790. México: Editorial Porrúa, 1991. 

Latour, Bruno. Facing Gaia. Eight Lectures on the New Climatic Regime, trad. 
Catherine Porter. Cambridge: Polity Press, 2017.

Latour, Bruno. Habitar la Tierra. Conversaciones con Nicolas Truong, trad. 
Emilio Manzano. Barcelona: Arcadia, 2023.

Leopold, Aldo. A Sand County Almanac. 1949. Nueva York: Oxford University 
Press, 1970.

Mahoney, Brendan. “Engaging the Sublime without Distance: Environmen-
tal Ethics and Aesthetic Experience”,Environmental Ethics38/4 (2016): 
463-481. https://doi.org/10.5840/enviroethics201638438



186

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 162-186 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.09

ALICIA MACÍAS RECIO
DE LO SUBLIME EXCEPCIONAL A LO SUBLIME COMÚN:
UNA REVISIÓN CRÍTICA DE LA ESTÉTICA AMBIENTAL

Meadows, Donella. H. y otros.The Limits to Growth. Nueva York: Potomac As-
sociates Books, 1972. 

Neidich, Warren. (2005). “El control de la conciencia global”. Estudios visua-
les: la epistemología de la visualidad en la era de la globalización, coord. 
José Luis Brea. Madrid: Ediciones Akal, 2005. 223-242.

Nietzsche, Friedrich. (2004). El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesi-
mismo, trad. Andrés Sánchez Pascual. 1872. Madrid: Alianza Editorial, 
2004. 

Pérez Cebada, Juan Diego. “Entre la explotación y la conservación de los recur-
sos naturales: el movimiento conservacionista americano en la segun-
da mitad del siglo XIX”, HAOL: Historia Actual Online 1 (2003): 57-65. 
https://doi.org/10.36132/hao.v0i1.10

Ryan, Vanessa L.“The Physiological Sublime: Burke’s Critique of Reason”,-
Journal of the History of Ideas62/2 (2001): 265-279. 
https://doi.org/10.2307/3654358

Saito, Yuriko. “Everyday aesthetics and world-making”, Contrastes. Revista 
Internacional de Filosofía XXV/3 (2021): 35-54.
https://doi.org/10.24310/Contrastescontrastes.v25i3.11567

Saito, Yuriko. “Future Directions for Environmental Aesthetics”, Environ-
mental Values 19/3 (2010): 373-391. 
https://doi.org/10.3197/096327110X519880

Saito, Yuriko. “The Aesthetics of Unscenic Nature”,The Journal of Aesthetics 
and Art Criticism56/2 (1998): 101-111. https://doi.org/10.2307/432249

Schopenhauer, Arthur. El mundo como voluntad de representación II, trad. Pi-
lar López de Santa María. 1844. Madrid: Trotta, 2003. 

Shapshay, Sandra. “Contemporary Environmental Aesthetics and the Neglect 
of the Sublime”, British Journal of Aesthetics 53/2 (2013): 181-198. 
http://doi.org//10.1093/aesthj/ays067


