
115115

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

Gloria Luque Moya1 
Universidad de Málaga, España
Recibido 12 septiembre 2025 • Aceptado 24 noviembre 2025

1. glorialm@uma.es

Resumen 

Este artículo pone en diálogo el confucia-

nismo clásico y la estética medioambien-

tal de Arnold Berleant como alternativas 

para repensar la relación entre humani-

dad y naturaleza. Frente a las limitaciones 

del paradigma de la sostenibilidad y su 

sesgo antropocéntrico, el humanismo 

confuciano concibe a los seres humanos 

como parte de un cosmos en constante 

creación y propone una interacción ar-

mónica con el entorno sustentada en la 

emoción estética. A modo de conclusión, 

se plantea que esta perspectiva ofrece 

nuevas vías para cultivar una conciencia 

ecológica sensible y participativa, así 

como para generar discursos orientados 

hacia la armonía.

Palabras clave: Armonía; Estética 

medioambiental; Berleant; Confucianis-

mo; Vida cotidiana.

Abstract

This article brings classical Confu-

cianism into dialogue with Arnold 

Berleant’s environmental aesthetics as 

alternative frameworks for rethinking 

the relationship between humanity and 

nature. In contrast to the limitations of 

the sustainability paradigm and its an-

thropocentric bias, Confucian humanism 

conceives human beings as integral parts 

of a cosmos in continuous creation and 

promotes a harmonious interaction with 

the environment grounded in aesthetic 

emotion. In conclusion, the paper sug-

gests that this perspective offers new 

ways to cultivate a sensitive and par-

ticipatory ecological awareness, as well 

as to foster discourses oriented toward 

harmony rather than domination of the 

natural world.

Key words: Harmony; Environmental 

Aesthetics; Berleant; Confucianismo; 

Everyday Life.

Explorando otras vías para 
habitar la Tierra. 
El confucianismo y la 
emoción estética. Exploring New Ways of Dwelling on Earth: 

Confucianism and Aesthetic Emotion.

MONOGRÁFICO_
CONFLUENCIAS 

ESTÉTICAS ENTRE 
COTIDIANIDAD Y 

NATURALEZA



116GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 116

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

1 · Introducción

Vivimos en una época caracterizada por una profunda crisis medioambiental 
que afecta a todas las regiones del planeta. Los cambios son tan acelerados 
que, desde inicios del siglo XXI, comenzó a popularizarse el término “Antro-
poceno” para designar una nueva era geológica, definida por el impacto sig-
nificativo de la actividad humana sobre los ecosistemas. Aunque el concepto 
fue rechazado en 2024 por la Unión Internacional de Ciencias Geológicas y 
la Comisión Internacional de Estratigrafía, ha tenido una notable influencia 
en diversas disciplinas dedicadas al estudio de los problemas ambientales.

Sin embargo, cabe preguntarse, como plantea Marta Tafalla (2019 
177), si esta noción no constituye, en el fondo, un gesto de narcisismo que 
refuerza el proyecto moderno de dominio sobre la naturaleza. Al nombrar 
una era geológica con nuestro propio nombre, ¿no estamos invisibilizando 
la biodiversidad del planeta y consolidando una visión antropocéntrica del 
mundo? En este sentido, Bruno Latour ha señalado que el Antropoceno no 
debe entenderse únicamente como un fenómeno técnico o científico, sino 
también como un fenómeno cultural y social de gran alcance. En Down to 
Earth (2018), el filósofo sostiene que esta nueva era pone de manifiesto la 
crisis de la modernidad y resalta cómo nuestras prácticas, instituciones y 
concepciones del mundo, en particular la relación entre humanidad y natu-
raleza, nos han conducido a una situación de colapso ambiental.

En respuesta a estos problemas acuciantes, la ecología y la sostenibi-
lidad han emergido como ciencias y narrativas clave para reflexionar sobre el 
comportamiento humano, tanto en relación con otros seres humanos como 
con el entorno (Brenner 2018). En términos ecológicos, la sostenibilidad 
hace referencia a la capacidad de los sistemas biológicos para mantenerse 
diversos y productivos a lo largo del tiempo (Chen 2018). Según el Informe 
Brundtland de la Comisión Mundial sobre el Medio Ambiente y el Desarrollo 
de las Naciones Unidas (Nuestro Futuro Común), el desarrollo sostenible se 
entiende como “el desarrollo que satisface las necesidades del presente sin 
comprometer la capacidad de las generaciones futuras para satisfacer sus 
propias necesidades” (1987 29).

Si bien este concepto, inicialmente forjado por el pensamiento ecoló-
gico, ha evolucionado hacia un marco comprensivo y multidimensional, que 



117GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 117

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

hoy se aplica de manera amplia en campos como la economía, la sociología y 
los estudios de desarrollo, considerándose una estrategia resolutiva. Como 
señala Naredo, “hoy, como en el pasado, las personas siguen creyendo en 
la panacea universal del desarrollo como solución no solo a los problemas 
económicos, sino también a los conflictos sociales y ambientales” (2006 
132). No obstante, a pesar de la extensa bibliografía académica sobre el tema 
y las diversas estrategias adoptadas por las instituciones, la contribución 
del desarrollo sostenible a la resolución de problemas ambientales ha sido 
limitada. De hecho, el propio concepto de sociedades sostenibles sigue siendo 
excesivamente antropocéntrico, al situar a los seres humanos en una posi-
ción privilegiada.

En este contexto, la estética ambiental relacional propuesta por Ar-
nold Berleant puede ofrecer valiosas contribuciones para superar el enfoque 
antropocéntrico, especialmente si se pone en diálogo con el humanismo 
confuciano. Siguiendo la propuesta de Berleant, este artículo tiene como 
objetivo explorar las aportaciones del confucianismo clásico para desarrollar 
alternativas hacia el futuro de la estética ambiental. En particular, se enfoca 
en la visión antropocósmica, que promueve formas de vida que favorezcan 
una relación sana y equilibrada con la naturaleza.

Para ello, en primer lugar, se presenta el humanismo confuciano 
junto con la noción de armonía, concebida como una alternativa al para-
digma de la sostenibilidad, que aún mantiene a los seres humanos en una 
posición de dominio sobre el planeta. El confucianismo clásico, en cambio, 
plantea una visión eminentemente estética, donde la humanidad se entiende 
como parte de un cosmos en continuo proceso de creación. Esta perspectiva 
puede ofrecer valiosas aportaciones al ponerse en diálogo con la estética 
medioambiental de Arnold Berleant. En segundo lugar, se examina la onto-
logía estética formulada en esta tradición a partir del análisis de Li Zehou, 
quien interpreta la gran tríada de cielo, tierra y humanidad en clave estética, 
tomando la emoción como punto de partida. A modo de conclusión, se subra-
ya que esta propuesta promueve una conciencia ecológica capaz de superar 
los dualismos modernos y de abrir la posibilidad de una existencia armónica 
con la naturaleza.



118GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 118

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

2 · El humanismo confuciano: 
los seres humanos y el continuo 

proceso de creación

El confucianismo ha sido tradicionalmente clasificado como una filosofía 
antropocéntrica, centrada exclusivamente en los intereses humanos. Como 
señala Peimin Ni, existe la suposición común de que la principal preocupación 
del confucianismo es la moralidad (Ni 2021 170), entendida principalmente 
como la búsqueda de la perfección humana (ren 仁). No obstante, esta visión 
resulta limitada, especialmente cuando se examinan sus formulaciones más 
tempranas. Según Confucio, la perfección humana solo puede alcanzarse a 
través de una relación armónica con el entorno. Así leemos en el Justo Medio, 
“Con la consecución del Medio y de la armonía, el Cielo y la Tierra estarán 
equilibrados y todos los seres se perfeccionarán” (2002 401).

El confucianismo no concibe una dicotomía entre los seres humanos 
y el entorno, sino que propone un modelo de correlación, en el cual los seres 
humanos son considerados una parte integral de la naturaleza en su conjunto. 
Como ha señalado Tu Weiming, lo que encontramos en el confucianismo no 
es una perspectiva antropocéntrica, sino una cosmovisión antropocósmica: 
“El humanismo confuciano se diferencia fundamentalmente del antropo-
centrismo, ya que afirma la unidad entre el ser humano y el cielo, en lugar 
de la imposición de la voluntad humana sobre la naturaleza” (Tu 1989 75). 
Es decir, el ser humano y su entorno constituyen un microcosmos inserto en 
el macrocosmos del universo.

En este contexto, esta sección analizará las principales características 
del humanismo confuciano en relación con la estética medioambiental del 
filósofo Arnold Berleant. Para ello, es necesario tener en cuenta que la base 
de la filosofía confuciana no se caracteriza por un pensamiento sistemático 
o rígido, sino por un enfoque abierto, emergente y contextual, en el que la 
creatividad desempeña un papel central (véase Ames & Hall 2001; Ni 2021; 
Niu & Sternberg 2006; Wen 2009). Es decir, esta propuesta no recurre a una 
dicotomía entre los seres humanos y la naturaleza, sino que adopta un mo-
delo correlativo que considera a los seres humanos como partes integrales de 
la naturaleza en su totalidad. Esta perspectiva refleja una cosmovisión en la 
que los seres humanos no están separados del mundo ni ocupan una posición 



119GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 119

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

superior respecto a él, sino que pertenecen a él y participan activamente en él 
(Rošker 2023 3). Así leemos en los comentarios del Yi Jing, “los sabios podían 
observar los movimientos de todas las cosas bajo el Cielo y contemplaron 
cómo se unían y fluían juntas, y de acuerdo con ello establecieron leyes y 
ritos.” (2019 526)

Este enfoque puede ponerse en relación con la noción de experiencia 
estética que Arnold Berleant desarrolla en su obra The Aesthetics of Environ-
ment (1992). En dicha obra, el autor propone una estética ambiental relacional 
que enfatiza la interacción activa entre el sujeto y el medioambiente. En este 
sentido, la experiencia estética no debe ser entendida como algo distante o 
teórico, sino que implica una participación activa e inmersiva. Para exponer 
este concepto, Berleant introduce el término engagement, que alude a la forma 
en que el ser humano se involucra con el entorno. (2004 84) Este concepto es 
fundamental, ya que rechaza la idea de que la experiencia estética sea un acto 
de distanciamiento o separación. Por el contrario, se trata de una interacción 
en la que el ser humano está completamente integrado. De este modo, experi-
mentar la naturaleza no supone una separación, sino una relación dinámica 
en la que el sujeto se integra e involucra activamente con el entorno.

Dicha perspectiva resulta especialmente relevante porque, como 
ha mostrado el antropólogo Philippe Descola, la representación moderna 
occidental de la naturaleza, como una esfera separada y objetivable frente 
a la cultura o la sociedad, es una excepción más que una regla (2012 64). 
En numerosas culturas no se concibe que humanos y no-humanos se 
desarrollen en mundos incomunicables y regidos por principios distintos; 
no existe una oposición estructural del tipo naturaleza versus civilización. En 
otras palabras, el medioambiente no se piensa como un dominio autónomo ni 
como un nicho ecológico independiente, sino como parte de una continuidad 
relacional en la que humanos y no-humanos participan de un mismo tejido 
de existencia.

Al poner el humanismo confuciano en diálogo con la estética ambiental 
de Berleant, descubrimos esta orientación relacional eminentemente 
estética, centrada en una interacción abierta, dinámica y continuada. Tal 
como señala Dascha Düring, la filosofía confuciana subraya "la importancia 
de considerar al cosmos y al papel de la humanidad en él como realidades 
cuyo significado e interrelaciones no pueden determinarse ni fijarse de 



120GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 120

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

manera definitiva, sino que deben permanecer abiertas a la interpretación 
y reinterpretación" (Düring 2021 143). De esta manera, el confucianismo 
adopta una concepción del mundo, en la que no existen ni un origen ni un 
destino predeterminado, sino un proceso dinámico y autogenerador en el 
que el universo se despliega continuamente.

El mundo se concibe como un acto creativo constante que busca 
recuperar la armonía, un proceso del cual los seres humanos somos una 
parte integral.2 En este modelo, la armonía se entiende como un fenómeno 
generativo, creativo e incluso estético. Así, los elementos heterogéneos y 
diversos del cosmos, incluidos los mundos humanos y lo que comúnmente 
se conoce como "las diez mil cosas" (wanwu), se organizan en relaciones 
resonantes y significativas. Estas no se limitan al acuerdo, sino que también 
abarcan la tensión y la resistencia, conformando una coherencia dinámica 
(Ames 2014).

Como explica Chenyang Li, esto implica la renovación constante de 
interacciones y relaciones, en las que los seres humanos no son meros ob-
servadores, sino participantes activos. (Li 2014 35) En este sentido, Arnold 
Berleant, en su estética medioambiental, rechaza la idea de que los seres 
humanos sean simplemente observadores o consumidores pasivos de la 
naturaleza. Para él, se trata de un compromiso activo (engagement) con el 
entorno, en el que los individuos se involucran directamente con el proceso 
y las circunstancias que los rodean (Berleant 1992 12). Este compromiso con 
el cambio y las interacciones se refleja en las Analectas, donde leemos: “El 
Maestro dijo: ‘Si la naturalidad supera la civilización, se da la zafiedad. Si la 
civilización supera la naturalidad, se da la fatuidad. Sólo cuando civilización 
y naturalidad se hallan en equilibrio, [se da] la hidalguía’. (1997 58)

2  En la filosofía china, no se encuentra una noción equivalente a la “naturaleza” tal 

como se concibe en las tradiciones filosóficas occidentales. En su lugar, como explica 

Harbsmeier (2010), las cosas y seres que componen el mundo son referidas como wanwu 

(萬物), "las mil cosas/seres", y el término más amplio que engloba el universo de estos 

seres es tiandi (天地), "Cielo y Tierra". Así, el concepto de naturaleza, en su sentido con-

temporáneo, está relacionado con el paisaje (shanshui 山水, paisaje, naturaleza) o, más 

recientemente, con fengjing (風景), escenografía natural, naturaleza. Estos términos re-

flejan una visión del mundo más integrada y dinámica, donde los elementos naturales 

no se separan de la humanidad, sino que forman parte de un todo interconectado.



121GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 121

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

De este modo, el humanismo confuciano busca alcanzar un equilibrio 
con la naturaleza a través de lo que podría considerarse una interpretación 
estética de la vida. Pero, ¿qué entendemos por "estética" en este contexto? 
En lugar de reducirla a conceptos heredados de la modernidad como belleza, 
obra de arte o desinterés, la "estética" aquí hace referencia a cómo los seres 
humanos comprenden y aprecian su entorno, buscando desarrollar una re-
lación armónica con él. En este sentido, como apuntan Hall y Ames (1998), 
se alude a un conocimiento activo y participativo, que se desarrolla a lo largo 
de la vida de los seres humanos, quienes también son procesos en constante 
construcción.

Así, el concepto de estética remite a la capacidad humana de crear 
y fortalecer relaciones significativas con el entorno, dotando de sentido a 
nuestra propia existencia. Este proceso, en lugar de ser fijo e inmutable, se 
caracteriza por un continuo devenir. A diferencia de la concepción clásica 
griega de armonía, asociada con la perfección estática, la armonía confucia-
na implica una interacción constante. Según Li (2014 29), para Confucio, la 
armonía no es un estado final de equilibrio, sino un despliegue dinámico. En 
este sentido, se lee en las Analectas: “Aquél que repasando lo sabido, aprende 
de ello algo nuevo puede ser maestro” (1997 39).

En su análisis, Li resalta cinco características clave de la armonía. 
La primera es la heterogeneidad, que reconoce la diversidad natural de las 
partes dentro de cualquier sistema. La segunda, la tensión, surge de las dife-
rencias y no necesariamente lleva al conflicto, sino que puede ser gestionada 
constructivamente mediante la cooperación. La tercera es la coordinación, 
que permite transformar la tensión en relaciones armónicas. La cuarta 
característica es la transformación, entendida como un proceso dinámico 
en el que la armonía no es estática, sino que está en constante evolución. 
Finalmente, la renovación, que subraya la necesidad de un proceso continuo 
de adaptación y regeneración para mantener la armonía. Así, la armonía se 
sostiene no a través de un orden fijo, sino mediante un flujo constante de 
interacciones transformadoras. (Li 2014 65)

Esta visión de la armonía sirve como base para una filosofía ambiental 
que contempla diversas perspectivas. Un enfoque destacado es el antropo-
cósmico desarrollado por Tu Weiming, basado en el concepto de qi (氣), o 
energía vital, que describe el universo como un proceso vital espontáneo. En 



122GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 122

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

este marco, la vida humana es parte integral de este flujo continuo y rítmico, 
completamente integrada en el curso del cosmos (Tu 1989 70).

Una segunda interpretación es la del antropocentrismo débil, pro-
puesta por Philip J. Ivanhoe (1998). Según este enfoque, el pensamiento 
confuciano otorga valor no solo a los seres humanos, sino también a los 
animales, las plantas e incluso la materia inorgánica, en tanto que todos 
forman parte del dào. Si bien esta perspectiva subraya la centralidad del ser 
humano en la tradición confuciana, la cual se explica por las propuestas filo-
sóficas de autores como Xunzi (313-238 a-n.e.), también reconoce un grado 
de veneración hacia la naturaleza, lo que abre la puerta a una interpretación 
confuciana que es ambientalmente consciente (Ivanhoe 1998 61).

Una tercera aproximación, articulada por Chenyang Li y basada en el 
trabajo de Chung-ying Cheng, es el humanismo inclusivo o onto-cosmología. 
Esta interpretación resalta los poderes coordinados de la humanidad, 
definiendo al ser humano como un agente capaz de la auto-transformación 
y la transformación del mundo. Como señala Cheng, se trata de una visión 
del ser humano como un proceso creativo de "autorrealización de la realidad, 
en la realidad, para la realidad y desde la realidad" (Cheng 1998 213). En este 
enfoque, la actividad humana no solo transforma al individuo, sino también 
al cosmos, el cual se entiende como un proceso en constante cambio.

Sin entrar en el debate sobre cuál de estas perspectivas es más co-
herente con el espíritu general de la filosofía confuciana, ni cuál ofrece una 
base más sólida para una filosofía ambiental, lo que estas interpretaciones 
evidencian es una idea clave: el confucianismo permite el desarrollo de 
modelos filosóficos alternativos basados en la interrelación dinámica entre 
humanidad y naturaleza.

En esta línea, las páginas siguientes proponen un enfoque que re-
considera las contribuciones de la escuela confuciana al ponerla en diálogo 
con los desarrollos recientes de la estética medioambiental en China. In-
vestigadores como Fanren Zeng han señalado cómo la ecoestética3 refleja 
el espíritu y la tradición cultural del pueblo chino y sus escuelas filosóficas, 
caracterizado por una vida en armonía con la naturaleza (Zeng 2019 361). 
De manera similar, Cheng Xiangzhan ha destacado cómo el pensamiento 

3 En las últimas décadas en China la estética medioambiental ha tenido un desarrollo 

propio que se ha conocido como ecoestética.



123GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 123

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

confuciano plantea un proyecto que busca "una integración y reconciliación 
del antropocentrismo y el ecocentrismo" (Cheng 2022 136).

Este enfoque no solo se mantiene dentro de los parámetros filosóficos 
de la tradición confuciana, sino que ofrece una perspectiva renovada ante los 
desafíos ecológicos contemporáneos. Así, la propuesta confuciana destaca 
por su capacidad de articular una relación activa y armónica entre los seres 
humanos y el medio ambiente, cimentada en una conexión profunda, 
emocional y estética con la naturaleza. Este marco filosófico se presenta 
como una herramienta valiosa para reflexionar sobre las interacciones 
entre el individuo, la sociedad y el ecosistema en un momento crítico para la 
sostenibilidad global.

En la sección siguiente, se explorará el análisis de la emoción pro-
puesto por Li Zehou en relación con la ontología confuciana, con el fin de 
valorar tanto sus aportes como sus limitaciones. Además, se profundizará en 
cómo la dimensión emocional de la experiencia estética puede constituir una 
vía significativa para el cultivo de una conciencia ecológica más profunda.

3 · La Emoción Estética como un 
Camino hacia la Conciencia Ecológica

Para abordar la emoción estética dentro de la tradición confuciana, esta 
sección comenzará con el análisis de la propuesta de Li Zehou, quien 
reinterpreta este concepto a partir del confucianismo clásico. Según Li, la 
emoción es tanto el punto de partida como la característica definitoria del 
pensamiento de Confucio y Mencio. Como explica Xiao Jianhua (2023 124), “la 
aparición de esta emoción se basa en una tradición social, ética y cultural; no 
se limita al goce sensorial, sino que disuelve la razón en la emoción y fusiona 
la emoción con la razón”. En este sentido, la emoción no es solo una respuesta 
subjetiva, sino una forma activa de interacción en la vida cotidiana, un modo 
particular de relación que es inherente a los seres humanos.

Así, según Li, la emoción estética se manifiesta en la experiencia dia-
ria, en el continuo quehacer de nuestra vida cotidiana. Su propuesta estética 
se distancia de las concepciones occidentales, que suelen asociar esta noción 
con el placer individual o el deleite sensorial. En lugar de eso, Li subraya la 



124GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 124

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

emoción como un modelo de interacción social e histórica, una experiencia 
compartida por los miembros de una comunidad.

Por ello, según el autor, la emoción en esta escuela filosófica funciona 
como un medio para el desarrollo humano y la socialización. Para ilustrarlo, 
Li recurre al rol de la música y el ritual en el confucianismo como estrategias 
para promover la armonía emocional dentro de la comunidad. Destaca que 
estas dos prácticas ejemplifican cómo el cultivo de la emoción, dentro del 
contexto de las relaciones interpersonales, es fundamental. Según el filósofo, 
el confucianismo racionalizó y reinterpretó las prácticas chamánicas tradi-
cionales, reformulando algunos de sus elementos emocionales y simbólicos 
(Li 2018 106). Así, la música jugó un papel crucial en la organización de las 
emociones humanas y las relaciones sociales, fomentando un sentido de 
armonía colectiva y acción coordinada (Li 1999 71).

La música y el ritual, argumenta Li, provocan emociones humanas 
naturales como medio para posibilitar la socialización (Li 2009, 26). A través 
de las emociones evocadas en estas prácticas, los individuos llegan a reco-
nocer que el valor y la importancia del ser se encuentran en la vida práctica y 
en las interacciones cotidianas con los demás. En otras palabras, la emoción 
se convierte en el vehículo a través del cual los seres humanos se integran en 
el mundo social. Esta idea se refleja claramente en el capítulo Yue Ji del Libro 
de los Ritos, un texto confuciano fundamental tradicionalmente atribuido a 
Confucio, que ofrece una visión clave sobre el papel de la emoción y el ritual 
en el pensamiento confuciano:

La música es (así) la producción de las modulaciones de la voz, y 
su fuente se encuentra en las afecciones de la mente, tal como es 
influenciada por las cosas (externas). Cuando la mente se mueve 
hacia la tristeza, el sonido es agudo y se desvanece; cuando 
se mueve hacia el placer, el sonido es lento y suave; cuando 
se mueve hacia la alegría, el sonido es exclamativo y pronto 
desaparece; cuando se mueve hacia la ira, el sonido es áspero y 
feroz; cuando se mueve hacia la reverencia, el sonido es directo, 
con una indicación de humildad; cuando se mueve hacia el amor, 
el sonido es armonioso y suave. Estas seis peculiaridades del 
sonido no son naturales; indican las impresiones producidas 



125GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 125

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

por las cosas (externas). Por esta razón, los antiguos reyes 
eran vigilantes respecto a las cosas por las cuales la mente 
era afectada. Y así (instituyeron) ceremonias para encaminar 
correctamente los objetivos de los hombres; música para dar 
armonía a sus voces; leyes para unificar su conducta; y castigos 
para proteger contra sus tendencias hacia el mal. El fin al que 
conducen las ceremonias, la música, los castigos y las leyes es 
uno solo; son los instrumentos mediante los cuales las mentes 
del pueblo se asimilan y el buen orden en el gobierno llega a 
manifestarse. (Legge 1885 19:2)

En este contexto, las emociones evocadas a través de la música y el 
ritual permiten a los individuos tomar conciencia de su posición y significado 
dentro de la red de interacciones humanas cotidianas, es decir, como parti-
cipantes activos en una experiencia vivida y compartida. Esta conciencia está 
profundamente vinculada al concepto del “camino” o “camino del cielo”, 
el cual Li interpreta como la “aplicación cotidiana de la ética” (Li 1999). 
Para los confucianos, así, la emoción resulta fundamental para realizar tanto 
el camino de la humanidad como el camino del cielo (o de la naturaleza). 
Por ello, conceptos como ren (仁, humanidad) y la naturaleza humana, que 
suelen abordarse de manera racional y objetiva dentro del confucianismo, 
no se consideran abstractos o trascendentes, desligados de la experiencia 
cotidiana. Al contrario, están profundamente enraizados en la emoción y se 
encarnan a través de la actividad emocional humana (Jung 2017 102-103).

Confucio mismo ilustra ren a través de la emoción de la piedad filial, 
especialmente en la relación entre padres e hijos. Li Zehou sostiene que 
los lazos familiares proporcionan la base social concreta del humanismo 
confuciano. La piedad filial (xiao, 孝) y el deber fraternal (di, 弟) son, en su 
opinión, expresiones directas y no mediadas de esta base emocional (Jung 
2017). Destaca que la posibilidad y la necesidad de tales relaciones están 
ancladas en la emoción humana. Por ejemplo, al discutir el requisito ritual 
de un período de luto de tres años por los padres, Confucio señala en las 
Analectas (1997 123): “Un hijo no abandona el regazo de sus padres hasta tres 
años después de su nacimiento. Por ello el luto dura tres años por doquier 
bajo el cielo.” Según Li, “Confucio no apela aquí a los dioses, sino a los seres 



126GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 126

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

humanos; no a regulaciones externas, sino a emociones internas” (Li 2009 
41). Es precisamente esta vida emocional interna la que constituye la base 
del humanismo confuciano y su proyecto moral.

Li Zehou pone un énfasis particular en la idea de que la emoción 
trasciende los límites de la mera experiencia biológica al combinarse con 
la razón. Según él, esta combinación permite que la cualidad instintiva de 
la emoción se humanice. Así, la estructura psicológica de la naturaleza no 
solo se hereda, sino que se moldea cultural y éticamente, adquiriendo una 
forma distintivamente humana. Para Li, lo que realmente distingue a los 
seres humanos de los animales no es únicamente la razón, sino la cualidad 
estéticamente única de la emoción, tal como se cultiva a través de las prácti-
cas humanas, especialmente mediante el ritual. En sus palabras: “Los sabios 
iniciaron la proporción ritual como un medio para educar a las personas, 
porque si las personas tienen proporción ritual, entonces son conscientes 
de que son diferentes de los meros animales.” (Li 2009 43)

No obstante, cabe preguntarse: ¿son realmente exclusivas de los 
seres humanos la emoción estética y la expresión creativa? Si bien Li Zehou 
subraya con énfasis la humanización de la emoción a través del ritual y la 
estética como rasgos definitorios de los seres humanos, esta postura merece 
un examen más detenido. Consideremos, por ejemplo, el comportamiento de 
los pájaros pergoleros en Australia y Nueva Guinea. Estas aves son conocidas 
por construir elaboradas estructuras con ramitas (similares a pérgolas de 
jardín, de ahí su nombre) que adornan con una gran variedad de objetos 
coloridos: flores, bayas, hojas, conchas, alas de mariposa, fragmentos de 
plástico, élitros de escarabajo, piedras vistosas, plumas, cristales, huesos, 
hongos y semillas. De forma notable, cada individuo organiza estos elemen-
tos de manera única, creando composiciones visuales que parecen reflejar 
preferencias estéticas y sensibilidades particulares.

Este ejemplo nos permite introducir un problema fundamental en la 
filosofía de Li Zehou que diversos autores desde la ecoestética han puesto de 
relieve: su persistente enfoque antropocéntrico. Al examinar los fundamentos 
de su estética, en particular su propuesta de una “ontología antropológica” 
o “filosofía práctica de la subjetividad”, se evidencia un marco conceptual 
profundamente centrado en la experiencia humana. Como ha señalado el 
especialista en la ecoestética Cheng Xiangzhan, Li afirma de manera explícita 



127GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 127

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

que “la proposición filosófica fundamental de la ontología antropológica es 
el destino de los seres humanos” (2022 141). Incluso llega a sostener que “sin 
la humanidad no existiría algo como la belleza” (Li 2009 55).

En este sentido, la filosofía de Li Zehou parece quedarse corta al man-
tener un marco modernista que sitúa al ser humano en el centro del discurso, 
relegando al mundo natural a un telón de fondo, pasivo y disponible para 
ser interpretado, embellecido y explotado por los agentes humanos. Desde 
esta perspectiva, la naturaleza es humanizada y convertida en un objeto de 
intervención, algo que debe ser dominado, moldeado y, en última instancia, 
subordinado a los fines humanos. Esta visión perpetúa la dicotomía tradi-
cional entre sujeto y objeto, una división que ha configurado, y posiblemente 
distorsionado, nuestras formas de relacionarnos con el entorno natural. 
Como leemos:

Debido a que la humanidad, como sujeto de la práctica que posee 
un estándar inherente de propósito, es capaz de participar en la 
producción conforme a la ley objetiva de la naturaleza, puede, 
por tanto, remodelar el mundo objetivo según la ley de las cosas 
naturales para satisfacer sus necesidades subjetivas. (Li 2006 55)

Según Cheng (2022 142), esta formulación representa una afirmación 
categórica de cómo la humanidad no solo ha utilizado, sino también con-
quistado la naturaleza. El pasaje citado ilustra con claridad esta posición, al 
poner de manifiesto la centralidad del ser humano como sujeto activo que 
transforma el mundo objetivo para satisfacer sus propias necesidades. Al 
mismo tiempo, dicha formulación constituye una de las expresiones más 
representativas de la llamada “filosofía del pueblo” de Li Zehou, así como de 
la estética práctica que desarrolló. En este contexto, la estética de Li revela 
una orientación marcadamente antropocéntrica. No resulta sorprendente, 
por tanto, que esta dimensión haya convertido su teoría estética en un blanco 
central de las críticas formuladas desde el campo de la ecoestética china.

Sin embargo, es importante señalar que las críticas formuladas desde 
la ecoestética al antropocentrismo presente en la obra de Li Zehou no deben 
extrapolarse de manera acrítica al humanismo confuciano en su conjunto. 
Aunque la interpretación que Li hace de la estética confuciana está mediada 



128GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 128

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

por una perspectiva filosófica moderna, el pensamiento confuciano clásico, 
especialmente en sus formulaciones ontológicas y estéticas, ofrece una 
concepción más relacional e integrada de la interacción entre humanidad 
y naturaleza.

En primer lugar, el pensamiento confuciano enfatiza el respeto por 
las condiciones naturales de las cosas tal como son, en lugar de interpre-
tarlas exclusivamente desde categorías centradas en el ser humano. Esta 
perspectiva contrasta de manera significativa con la idea de que la “fuente 
de la belleza” reside en la “humanización de la naturaleza”. Como ha seña-
lado Roger T. Ames, la emoción humana, en el confucianismo, se encuentra 
inmersa en un orden ontológico emergente y responde activamente a él. Su 
lectura subraya que la vida emocional remite directamente a una aspiración 
hacia la armonía y el equilibrio, en sintonía con el proyecto holístico del 
confucianismo, orientado a coordinar las acciones humanas con su entor-
no. En este contexto, la experiencia humana se concibe como un modelo de 
interacción creativo que tiene repercusiones inmediatas y profundas en el 
mundo que nos rodea (Ames 2021 156):

Si no surgen sentimientos de gozo, furor, tristeza o alegría, se 
dice que se está en el Medio. Si surgen pero están equilibrados, 
se dice que hay armonía. El Medio es la raíz principal de todo lo 
que hay bajo el Cielo; la armonía es el gran objetivo del mundo. 
Con la consecución del Medio y de la armonía, el Cielo y la 
Tierra estarán equilibrados y todos los seres se perfeccionarán. 
(Confucio 2002 401)

Este pasaje ilustra de manera precisa la concepción confuciana de 
la armonía como un equilibrio dinámico y fundamental en el cosmos. Este 
equilibrio no solo se refiere a un estado abstracto, sino que se manifiesta en la 
regulación de nuestras emociones y en la interacción constante con el mundo 
natural. Así, el pensamiento confuciano sostiene que la experiencia emocio-
nal es un proceso vivo, intrínsecamente vinculado a los ritmos ontológicos, 
y no una mera reacción subjetiva desconectada del entorno.

Este enfoque se refleja en la comprensión del término chino para 
“emoción” (情, qing), que incorpora el radical “corazón” (忄), simbolizando 



129GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 129

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

su raíz afectiva, junto con el componente fonético qing (青), que evoca el color 
verde/azul asociado a la vida, la juventud y el crecimiento. Como destaca 
Chad Hansen (2003 492), para Confucio qing implica una participación activa 
y continua en los ciclos ontológicos, así como en los asuntos cotidianos y 
prácticos de la vida.

De forma similar, Brian Bruya (2004) y Yuedi Liu (2014) destacan que 
el confucianismo plantea una ontología que concibe al ser humano como 
un proceso en continua transformación, donde la experiencia emocional 
constituye el punto de partida para orientar la búsqueda de armonía entre el 
individuo y la comunidad. Desde esta perspectiva, la emoción no se entiende 
como un fenómeno aislado o exclusivamente personal, sino como algo que 
emerge de la interconexión fundamental entre el Cielo, la Tierra y la huma-
nidad. En este contexto, el ideal de ren (仁, humanidad) implica el cultivo 
del ser de tal manera que favorezca una relación armoniosa, no solo con los 
demás seres humanos, sino con el cosmos en su totalidad.

En segundo lugar, el conocimiento ecológico presente en el confu-
cianismo desempeña un papel significativo y puede ofrecer inspiración y 
orientación para la transformación de nuestra conciencia ecológica. En este 
contexto, se vuelve crucial activar y profundizar dicha conciencia a través de 
la experiencia emocional. Una vía especialmente fructífera para comprender 
este proceso es reinterpretar el papel de la música en el pensamiento con-
fuciano. Según Chenyang Li (2014 41), Confucio concebía la música como 
una práctica que opera en múltiples niveles. En el nivel más básico, surge 
con la aparición del sonido, cuando el orden y la forma se manifiestan en un 
patrón fluido y rítmico. En un segundo nivel, la música se realiza a través de 
la interpretación instrumental, donde melodía y danza se integran en una 
expresión unificada. Finalmente, la música no se reduce a un fenómeno físico 
o auditivo: tiene su origen en el corazón humano y emerge de la interacción 
entre los individuos y su entorno. En última instancia, su fuente más profunda 
es la experiencia vivida.

Esta lectura resulta especialmente significativa, ya que muestra cómo 
la emoción facilita, en primer lugar, una apertura multisensorial a los ritmos 
de la naturaleza; en segundo lugar, la incorporación de esos ritmos en la 
práctica cotidiana; y, en tercer lugar, la comprensión de tales prácticas no 
como estructuras fijas y racionales, sino como interacciones dinámicas que 



130GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 130

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

emergen de la apertura al mundo, participando activamente en la creación 
continua del cosmos.

Desde esta perspectiva, Chenyang Li subraya que la música no 
constituye solo una actividad humana, sino un evento con un profundo 
significado ontológico. (Li 2014 50) La música expresa directamente el ideal 
de la armonía, y la emoción cumple un papel fundamental dentro del proyecto 
filosófico confuciano. A diferencia de lecturas posteriores, más racionalistas, 
el confucianismo clásico sitúa los sentimientos humanos en un marco 
ontológico originario. La emoción brota de una naturaleza compartida y se 
moldea mediante el proceso del cultivo. Así, música, emoción y desarrollo 
moral aparecen como dimensiones interrelacionadas de una vida humana 
profundamente enraizada en la naturaleza.

En tercer lugar, la belleza no puede entenderse como un mero resul-
tado de la actividad humana. Por el contrario, la emoción estética habilita un 
modo distinto de apreciación, que profundiza nuestro sentido de pertenencia 
al mundo en lugar de acentuar nuestra separación respecto de él. No se trata 
aquí de promover una “belleza ecológica” basada en una perspectiva aislada 
o puramente subjetiva, sino de fomentar, desde una ontología relacional, un 
compromiso multisensorial con el mundo, siendo la emoción la puerta de en-
trada. El mundo es bello, y los seres humanos no somos simples observadores 
externos, sino participantes integrales dentro de él. Este enfoque puede, por 
tanto, alentar formas más armónicas de habitar la Tierra.

Desde esta perspectiva, la emoción estética no se entiende únicamente 
como una respuesta subjetiva, sino como un modo de afinación que revela 
nuestra integración en un mundo más-que-humano. En lugar de situar al en-
torno como un objeto distante que debe ser admirado desde la exterioridad, 
este tipo de enfoque invita a una relación activa y participativa con el mundo. 
Cuestiona tanto la postura contemplativa del observador distanciado como la 
actitud extractiva del conquistador, proponiendo en su lugar una presencia 
comprometida y encarnada, donde percepción, afecto y responsabilidad ética 
se entrelazan profundamente.

Por lo tanto, el confucianismo clásico no se preocupa meramente por 
principios morales abstractos o virtudes individuales aisladas. Se ocupa de 
las condiciones bajo las cuales los seres humanos se convierten en partici-
pantes en un orden ontológico integrado y armónico. Al destacar la emoción 



131GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 131

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

como punto de partida para este compromiso, nos invita a nuevos modos de 
relación que disuelven las rígidas fronteras entre el yo, los demás y el mundo. 
Este fundamento emocional puede servir como base para repensar nuestras 
orientaciones éticas, alejándonos de la separación y el control, y orientán-
donos hacia la mutualidad, el cuidado y la coexistencia. De esta manera, la 
emoción estética se convierte no solo en una forma de sentir el mundo, sino 
en una manera de estar en él de una forma diferente.

4 · Conclusión

Este trabajo ha examinado formas alternativas de habitar la Tierra a partir de 
una relectura estética del confucianismo. Este enfoque parte de una ontología 
relacional que sitúa la emoción no solo como una experiencia interna y subje-
tiva, sino como una modalidad vital de sintonización con el mundo y con los 
demás. En este marco, se han subrayado diversos aspectos del pensamiento 
confuciano que resultan particularmente relevantes para reimaginar nuestra 
relación con el medio ambiente.

En primer lugar, se ha puesto de relieve que el confucianismo clásico 
no sostiene una visión antropocéntrica en la relación entre humanidad y 
naturaleza. Por el contrario, concibe a los seres humanos como parte integral 
de un cosmos dinámico y en perpetua transformación. La vida humana se 
inscribe así en un proceso continuo que trata de restaurar la armonía, un 
proceso eminentemente creativo y estético modelado por la diversidad, la 
tensión y el cambio.

En segundo lugar, se ha analizado el papel central de la emoción es-
tética en la filosofía confuciana, con especial énfasis en el pensamiento de 
Li Zehou. En su propuesta teórica, la emoción opera como un principio de 
resonancia que vincula a los individuos tanto con la vida social como con los 
ritmos más amplios del universo. Las prácticas culturales, como el ritual y la 
música, no se reducen, por tanto, a expresiones simbólicas, sino que cons-
tituyen procesos corporizados de cultivo emocional, a través de los cuales la 
experiencia humana se armoniza con el orden cósmico.

No obstante, el marco conceptual de Li presenta ciertas limitaciones. 
Su orientación moderna y antropocéntrica tiende a reafirmar una visión 
centrada en el ser humano, donde la naturaleza aparece fundamentalmente 



132GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 132

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

como objeto de interpretación, conquista o apropiación. En contraste, el 
confucianismo clásico ofrece una perspectiva más integradora y no dualista, 
que concibe a los seres humanos como partícipes de un proceso compartido 
de transformación, en lugar de agentes privilegiados que actúan sobre un 
mundo pasivo. Desde esta visión, la emoción estética no separa al ser humano 
del entorno natural, sino que profundiza la conciencia de interdependencia 
y co-creación.

Finalmente, esta propuesta aboga por una revalorización radical de 
nuestra manera de habitar el mundo a través de una estética ambiental que 
parte de la emoción: un horizonte que busca superar los dualismos arraigados 
entre razón y sentimiento, sujeto y objeto, yo y mundo. En lugar de concebir 
a los seres humanos como observadores externos de una naturaleza ajena, 
se plantea una conciencia ecológica entendida como una forma sensible, 
participativa y éticamente orientada de existencia compartida. Así, no somos 
meros espectadores del devenir cósmico, sino co-creadores inmersos en su 
continuo despliegue, configurando y siendo configurados por los procesos 
relacionales que sostienen la vida en todas sus manifestaciones.

5 · Referencias bibliográficas

Ames, Roger. “Foreword”. The Confucian Philosophy of Harmony, ed. Chenyang 
Li.  New York: Routledge. 2014.

Ames, Roger. A Conceptual Lexicon for Classical Confucian Philosophy. Albany: 
State University of New York Press, 2021.

Berleant, Arnold. “The Aesthetics of Art and Nature”. The Aesthetics of Natural 
Environments, ed. Allen Carlson y Arnold Berleant. Ontario: Broadview 
Press, 2004, pp. 76-88.

Berleant, Arnold. The Aesthetics of Environment. Philadelphia: Temple Uni-
versity Press, 1992.

Brenner Joseph E. “The Philosophy of Ecology and Sustainability: New Logi-
cal and Informational Dimensions”, Philosophies 3/2 (2018). 
https://doi.org/10.3390/philosophies3020016.

Bruya, Brian. Aesthetic Spontaneity: A Theory of Action Based on Affective Res-
ponsiveness, Tesis doctoral. University of Hawaii, 2004.



133GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 133

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

Chad. Hansen. “Qing,” Routledge Curzon Encyclopedia of Confucianism, ed. 
Xinzhong Yao, vol. II. London: Routledge, 2003.

Cheng, Chun-yi. “The Trinity of Cosmology, Ecology, and Ethics in the Con-
fucian Personhood.” Confucianism and Ecology, eds. Mary Evelyn 
Tucker y John H. Berthrong. New Haven: Harvard University Press, 
1998, pp. 213-215.

Chen, Xiaoxia. “Harmonizing ecological sustainability and higher education 
development: Wisdom from Chinese ancient education philosophy”, 
Educational Philosophy and Theory 51/11 (2018): 1080-1090. 
DOI: 10.1080/00131857.2018.1501677

Cheng, Xiangzhan. “Eco-humanism and the Construction of Eco-aesthetics in 
China”.  Utopia and Modernity in China. Contradictions in Transition, eds. 
David Margolies and Qing Cao. London: Pluto Press, 2022, pp. 132-150.

Cheng Xiangzhan. “Ecosophy and Ecoaesthetics: A Chinese Perspective”. 
Handbook of Ecocriticism and Cultural Ecology, ed. Hubert Zapf. Berlin: 
De Gruyter, 2016, pp, 481-493.

Cheng Xiangzhan. “Some Critical Reflections on Berleantian Critique of 
Kantian Aesthetics from the Perspective of Eco-aesthetics”, Espes 6/2 
(2017): 30–39.

Cheng, Xiangzhan. “Aesthetic Engagement, Ecosophy C, and Ecological 
Appreciation”, Contemporary Aesthetics 11 (2013).

Comisión Mundial sobre el Medio Ambiente y el Desarrollo. Nuestro futuro 
común. Madrid: Alianza Editorial, 1987.

Confucio. Los cuatro libros. Barcelona: Paidós, 2002.
Confucio. Lun Yu. Reflexiones y enseñanzas. Barcelona: Kairós, 1997.
Descolla, Philippe. Más allá de naturaleza y cultura. Buenos Aires: Amorrortu 

Editores, 2012.
Düring, Dascha. “Harmony as Hermeneutic Openness.” Harmony in Chinese 

Thought, eds. Chenyang Li, Sai Hang Kwok, y Dascha Düring. Lanham: 
Rowman & Littlefield Publishing Group, 2021, pp.  141-60.

Ivanhoe, Philip J. “Early Confucianism and Environmental Ethics.” Confu-
cianism and Ecology: the Interrelation of Heaven, Earth and Humans, eds. 
Mary Evelyn Tucker y John H. Bertrong. Cambridge: Harvard University 
Center for the Study of Wolrd Religions Publications, 1998, pp. 59-76.



134GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 134

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

Harbsmeier, Christopher. “Towards a Conceptual History of Some Concepts 
of Nature in Classical Chinese: ziran 自 然 and ziran zhi li 自 然 之 理.” 
Concepts of Nature. A Chinese-European Cross-Cultural Perspective, eds. 
Hans Ulrich Vogel y Günter Dux. Leiden: Brill, 2010.

Hall, David L. & Ames, Roger T. Focusing the familiar: A translation and phi-
losophical interpretation of the Zhong-yong. Honolulu: University of 
Hawaii Press, 2001.

Jung, Byung-Seok. “Li Zehou’s Theory of Emotion as Substance and Confu-
cianism”, Journal of Confucian Philosophy and Culture 27 (2017): 87-111.

Latour, Bruno. Down to Earth. Politics in the New Climatic Regime. Paris, 
Polity, 2018.

Legge, James. The Sacred Books of China, vol. 4. Oxford: Clarendon Press, 1885.
Li, Chenyang. The Confucian Philosophy of Harmony. New York: Routledge, 

2014.
Li, Zehou. “A Few Questions Concerning the History of Chinese Aesthetics 

(Excerpts)”, Contemporary Chinese Thought 31/2 (1999): 66-76.
Li, Zehou. Four Essays on Aesthetics: Toward a Global View. Lanham: Lexington 

Books, 2006.
Li, Zehou. The Chinese Aestthetic Tradition. Honolulu: Hawai’i University 

Press, 2009.
Li Zehou. The Origins of Chinese Thought. Leiden: Brill, 2018.
Li, Zehou. Three Books on Aesthetics. Hefei: Anhui wenyi chubanshe, 1999.
Liu, Yuedi. “Rethinking Emotions in Confucian Political Philosophy.” Journal 

of East-West Thought 1/4 (2014): 43-57.
Naredo, José Manuel. Raíces económicas del deterioro ecológico y social. Más 

allá de los dogmas. Madrid: Siglo XXI, 2006.
Ni, Peimin.. “Life as Aesthetic Creativity and Appreciation”.  Human Beings 

or Human Becomings? A Conversation with Confucianism on the Concept 
of Person, eds. Peter D. Hershock, y Roger T. Ames. Albany: State Uni-
versity of New York Press, 2021, pp. 169-186.

Niu, Weihua. Confucian Ideology and Creativity. The Journal of Creative Be-
havior, 46/4 (2013): 274–284.

Niu, Weihua & Sternberg, Robert J. “The philosophical roots of Western and 
Eastern conceptions of creativity”, Journal of Theoretical and Philoso-
phical Psychology 26/1-2 (2006): 18-38.



135GLORIA LUQUE MOYA
EXPLORANDO OTRAS VÍAS PARA HABITAR LA TIERRA: 
EL CONFUCIONISMO Y LA EMOCIÓN ESTÉTICA 135

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 115-135 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.07

Rošker, Jana. “Models of Humanism in Ancient China: An Explanation Cen-
tered on Early Confucian Ethics”. Religions 14/ 83 (2023).

Tafalla, Marta. Ecoanimal. Una estética plurisensorial, ecologista y animalista. 
Madrid: Plaza y Valdés, 2019.

Tu, Weiming. “The Continuity of Being: Chinese Visions of Nature.” Nature 
in Asian Traditions of Thought: Essays in Environmental Philosophy, eds. 
J. Baird Callicott y Roger T. Ames. Albany: SUNY, 1989, pp. 35-50.

Walker, Corey D. B. “Humanism and the Moder Age”.  The Oxford Handbook 
of Humanism, ed. Anthony B. Pinn. Oxford: Oxford University Press, 
2021, pp.  206-221.

Xiao, Jianhua. “The confucian roots of Li zehou’s aesthetic thought of emotion 
itself”, Chinese Literature and Thought Today 54/1 (2023): 119-128.

Wen, Haiming. Confucian pragmatism as the art of contextualizing personal 
experience and world. Lanham: The Rowman & Littlefield Publishers, 
Inc., 2009.


