Thémata. Revista de Filosofia.

Construyendo la estética e

Maria del Carmen Molina Barea'
Universidad de Cérdoba, Espafia

136

MONOGRAFICO

COTIDIANIDAD Y

ambiental japonesa.

Building up Japanese Environmental
Aesthetics.

Recibido 13 julio 2025 « Aceptado 30 octubre 2025

Resumen

Este articulo aborda los paralelismos
de la estética ambiental y la estética
japonesa en torno al concepto “aesthetic
engagement”. El objetivo es explorar
afinidades tedricas, pero también puntos
de disensién. En este sentido, el articulo
propone que la estética japonesa mantie-
ne importantes analogias con la estética
ambiental, si bien matiza y enriquece
nociones basicas de esta materia. La na-
turalezay la arquitectura serviran como
casos de estudio para argumentar esta
hipétesis. En dltima instancia, el articulo
busca dar respuesta ala preguntade sies
posible una estética ambiental japonesa.
Palabras clave: Estética ambiental; Esté-
tica japonesa; Arnold Berleant; Watsuji
Tetsuro; Ecologia.

1. mcmolinabarea@gmail.com

Abstract

The present paper addresses parallels
between environmental aesthetics
and Japanese aesthetics surrounding
the concept “aesthetic engagement”.
The objective is to explore theoretical
similarities but also areas of potential
dissent. In this sense, this paper suggests
thatJapaneseaesthetics draws substantial
analogies with environmental aesthetics,
although shifting and expanding its
basic notions. Nature and architecture
serve as cases of study so as to test this
hypothesis. Ultimately, the paper aims
to provide solutions to the question of
whether it is possible to speak of Japanese
environmental aesthetics.

Key words: Environmental Aesthetics;
Japanese Aesthetics; Arnold Berleant;
Watsuji Tetsurd; Ecology.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l3 ?

1- Introduccion

Este trabajo aborda la estética ambiental desde un enfoque transversal, que
recuerda metodolégicamente a la estética comparada, en tanto que se centra,
particularmente, en un estudio paralelo de la estética japonesa. La estética
ambiental constituye una disciplina de reciente aparicién en el contexto de
la Estética contemporanea, aupada por autores como Allen Carlson y Arnold
Berleant. En la obra de este Gltimo se encuentran dos aspectos basicos de la
materia: por un lado, la apreciacion estética, convertida en nocién pivotante
de la experiencia sensible, y por otro, la ubicuidad expansiva de esta actitud
que reconoce valores estéticos en ambitos antes ajenos a la atencion estética,
como las relaciones sociales y situaciones del dia a dia. Consecuencia de esta
vision amplificada, lo estético se articula en base a una presencia ambiental,
intrinseca al entorno existencial. Esta innovadora acepcidn tiene puntos de
confluencia con la estética cotidiana, sobre todo teorizada por Yuriko Saito,
que atafien al reconocimiento estético de ambitos y circunstancias diarias.
Muchos ejemplos de Berleant son, de hecho, similares a los que emplea Saito
para hablar de la estética cotidianamente experimentada, como conducir un
coche, jugar un deporte de equipo, acciones rutinarias que requieren labor
manual, o incluso el valor estético de una comida (Berleant 2017 11).

En la base de ambas estéticas esta la voluntad de alejarse de las ideas
heredadas de la Estética dieciochesca, como es la orientacion desinteresada
hacia los objetos de arte y naturaleza. En cambio, una estética inmersa en el
entorno es principalmente interesada y aprecia también objetos y eventos de
indole social y funcional. El articulo coteja la teoria ambiental con la estética
japonesa, en la que se descubre una propuesta paralela. Sin ir mas lejos, la
omnipresencia de valores estéticos en las situaciones cotidianas de la vida es
un rasgo propio de la sensibilidad nipona, que contribuye a disolver el sujeto
en el entorno en el cual se inserta. Estas y otras semejanzas se hallan en el
repertorio estético del Budismo Zen, y conceptualmente se formalizan en la
obra de Watsuji Tetsurd, que permite trazar una teoria del ambiente acorde
alaapreciacion estética no occidental. De su terminologia se deduce ademas
una praxis ético-estética, parecida a los principios morales que Berleant
rastrea en la construccién urbana del ambiente. Para profundizar en estos
vinculos se analizara la arquitectura de emergencia de Shigeru Ban.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA

Finalmente, el articulo aspira a matizar desde la estética japonesa el
elemento humano que centraliza la teoria ambiental. Por sus significativos
parentescos, la acufiacion de una estética ambiental japonesa se antoja una
empresa factible. Al desarrollar este argumento se pretende dar respuesta
a la inquietud de Berleant acerca de una posible estética transcultural. El
autor se plantea reemplazar la visién universalizante de la Estética por una
lectura pluralista que investigue la resolucién del mismo fendmeno estético
en diferentes culturas. Al respecto, el propio Berleant (2010 88) seiialaba la
estética comparada como un instrumento apropiado para introducir otras
tradiciones histéricas y culturales en el estudio de la Estética, tradiciones
que estén exentas de anclajes asimilados en el pensamiento occidental, y asi
poder expandir la comprension del hecho estético.

2 - “Aesthetic engagement”:
afinidades japonesas

La estética ambiental formulada por Berleant procura una reivindicacién de
la componente sensorial de la Estética, latente desde su nacimiento como
disciplina filoséfica en el siglo XVIII, asi como en la propia raiz etimolégica
del término. Esta restitucién de lo sensible legitima, en la teoria de Berleant,
laexpansién —practicamente ubicua (“pervasiveness”)— de valores estéticos
en una amplia gama de ambientes, los cuales no tienen por qué pertenecer al
ambito del arte o la naturaleza. Habiendo rescatado la definicion de Estética
como la ciencia del conocimiento perceptivo, toda circunstancia, en tanto que
captada perceptivamente, podria considerarse desde la perspectiva estética;
cualquier entorno contextual seria, pues, de orden estético (Berleant 2010
119). Asi, la Estética, en el rol de teoria de la sensibilidad, no se circunscribe
alos objetos estéticos habituales, sino que se extiende también a situaciones
y relaciones. En todos estos casos se puede activar una actitud apreciativa 'y
un compromiso estético, o “aesthetic engagement”, una suerte de vinculacién
inmersiva que acondiciona la experiencia estética. Como explica Berleant: “I
have proposed [...] the concept of aesthetic engagement to reflect the embedded -
ness of the appreciator in every environmental context” (2014 6).

Deriva de esta propuesta una nueva acepcion de lo estético, gracias ala
atencion perceptiva de quien se compromete con la apreciacién del entorno.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l39

De ahi que para delinear esta definicion, Berleant recurra a las expresiones
“aesthetics of perceptual engagement” y “aesthetics of appreciative engage-
ment”. El referido engagement implica cuatro elementos: no solo la persona
que aprecia las cualidades estéticas (“appreciator”), sino ademas el objeto de
esa apreciacion (que no siempre ha de ser literalmente un objeto), asi como
el sujeto o evento que ocasiona la experiencia apreciativa (el artista, un pro-
ceso de la naturaleza...) y, finalmente, el factor que activa dicha experiencia
o situacion (performer o elemento que la ejecuta y hace viable). El resultado
de esta interpenetracion concierta un todo que cabe designar “experiencia
estética” o “campo estético” (Berleant 2017 11), en cuyo interior los distintos
componentes no estan separados, al contrario, discurren en un continuo
intercambio. La apreciacién estética vista como involucramiento (engage-
ment) supone la interconexion de agentes dependientes, y se plantea como
intervencién participativa en una situaciéon que puede incluir una obra de
arte, un paisaje, una actuacién, un edificio, pero también una accién, una
situacién, una actividad colectiva, etc.

En este acontecimiento estético no hay cabida para dualismos, como la
clasica separacion de sujeto y objeto, el yo y el otro, la conciencia y el mundo
exterior... Estas polaridades se disuelven en la participacion del individuo en
el ambiente, lo cual resalta el caracter integrador de la apreciacion estética.
Berleant se pronunciacon claridad al respecto: “When we do not regard ourselves
as standing outside of experience, objectifying and conceptualizing its objects, then
we come to recognize the initially undivided character of all experience” (2010
119). Un aspecto innovador en este marco tedrico es que el sujeto pierde su
estatus privilegiado y se erige en una entidad corporal perceptiva, convertida
en un nodo de relaciones organicas, sociales, culturales, etc., que configuran
el entorno (Berleant 2005). La idea de Berleant es que no debe verse el entorno
como un territorio ajeno al yo, sino como el medio en el que habita, en el que
toma parte y del cual cobra su identidad. En palabras de Yuriko Saito (2022
173):

Berleant characterizes aesthetic experience as a dynamic process
that emerges from a collaboration between the object and the subject
facilitated by reciprocal responsiveness. It is never a one-way street;

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4i O

that is, it is neither object- nor subject-driven. Instead, the process is
like a dialogue between them.

Ennumerosas ocasiones ha insistido Berleant en que la contraposicion
de binarismos no tiene lugar en este panorama, ya que no existe diferencia
entre ser humano y mundo externo, el adentro y el afuera, la subjetividad y
la alteridad. Esta conviccidn, que apuntala la clave de béveda de su teoria,
encaja especialmente bien con las bases de la estética japonesa, coincidencia
que el autor no ha explorado aun y en la que merece la pena indagar. De
hecho, el propio fildsofo se ha referido a la urgencia de superar los dualismos
tipicos de la herencia occidental: “[...] the traditional dualistic assumption of
Western philosophy that considered appreciation a subjective response to an
external object became increasingly inappropriate and challenged” (2014 6). E1
pensamiento dicotdmico no tiene recorrido en la ldgica contradictoria del
Budismo Zen, que sostiene en buena medida el corpus sociocultural nip6n.
El vasto arsenal estético del Zen —desde los koan hasta el haiku— estalla el
aristotélico principio de no-contradiccién, y permite proclamar que no hay
distincién entre sujeto y objeto, ya que uno es el otro y viceversa. En efecto,
desde la 6ptica zen “no hay distancia entre la consciencia y la inconsciencia;
no hay dicotomia entre el yo y el mundo externo” (Bahk 11).

He aqui que nace una categoria de ego propia de la identidad japonesa,
que Augustin Berque ha descrito como “relatif et extensible” (1982 54). El yo
disuelve sus limites, confundiéndolos con el objeto percibido. Los versos zen
de Yoka Daishi ilustran esta reciprocidad: “Miro la flor, la flor me mira. La
montafia me mira, yo miro la montafia” (86). En los cimientos filoséficos de
la Escuela de Kioto se localizan también rastros de la simbiosis sujeto-objeto,
habida cuenta, por otra parte, de que su iniciador, Nishida Kitard, fue un
ferviente practicante de Budismo Zen. Solia afirmar que el yo y las cosas se
vinculan en una relacién identitaria, e invitaba a interactuar con las cosas
siendo las cosas mismas (Kitard 32). El Zen despliega un terreno similar al
entorno de la teoria de Berleant, donde los elementos se interrelacionan en
un continuo fluir. De forma semejante a la relacién apreciativa, en el Zen se
produce un trasvase integrador por el cual el sujeto se diluye en el objeto,
y este se torna sujeto perceptivo ante un individuo, ahora transformado en
objeto, al que dirige su atencién.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA

Asimismo, el Zen ha favorecido un nutrido campo de manifestaciones
y practicas estéticas que han contribuido a formar la sensibilidad japonesa,
como la ceremonia del té, la pintura sumi-e, el arreglo floral y la jardineria.
En general, es un rasgo reconocible de la cultura japonesa la estetizaciéon
completa de la vida, incluso en sus actitudes cotidianas, lo cual se aprecia en
gestos, en la forma de hablar, de caminar, en conductas éticas y detalles de
educacion civica?, en la indumentaria o en la combinacion de los alimentos
como si compusieran un cuadro a base de numerosos y apetecibles platillos.
Se podrian agregar otras situaciones e infinidad de ambientes de la cultura
japonesa susceptibles de ser abordados desde la sensibilidad estética. En
este sentido, la teoria de Berleant se baraja como una herramienta propicia.
Resulta innegable que el caso japonés destaca por la notable omnipresencia
(pervasiveness) de implicaciones estéticas en contextos domésticos, labora-
les, sociales, etc.3 Donald Keene (294) habla incluso de estetizacion elevada
casi a religioén, una tendencia que entrevé en la corte japonesa del siglo X y
que se expandira a todos los niveles de la sociedad. Yuriko Saito ha reconocido
esta “hipersensibilidad” estética como signo predominante de la identidad
nipona y nombra el Libro de la almohada de Sei Shonagon como testimonio
exacerbado de atencidn al detalle estéticamente experimentado. Semejante
predisposicion, connatural a la cultura japonesa, podria equipararse a la
apreciacién ambiental, pues, como apunta Saito (2014 150), desarrollar la
sensibilidad permite hallar valores estéticos en diversos objetos y entornos.

Volviendo a Berleant, y a pesar de la descripcion no dualista que habia
facilitado inicialmente, la revalorizacién sensible de la Estética trae consigo
que el desempeiio de la experiencia recaiga mayormente en la participacion
del sujeto (appreciator), que contribuye al objeto a partir de sus capacidades
(perceptual engagement), activando las cualidades estéticas de la situacién
(Berleant 2015 6). No obstante, como se indicd, la teoria ambiental concibe
al sujeto como cuerpo perceptivo que interacttia en un flujo continuo con el

2 Véase Saito, Yuriko. “Body Aesthetics and the Cultivation of Moral Virtues”. Body Aes-
thetics, ed. Sherri Irvin. Oxford: Oxford University Press, 2016. 225-242.

3 Garcia Chambers ha estudiado ejemplos concretos extraidos de la sociedad japonesa
analizandolos a la luz de la estética ambiental de Arnold Berleant. Véase “The Aesthe-
tics of Social Situations: Encounters and Sensibilities of the Everyday Life in Japan”,
Contemporary Aesthetics 18 (2020).

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4 Z

entorno. La conciencia del yo se entiende corporalmente y segin la manera
en que le afectan las influencias del entorno, por lo que este debe entenderse
también como conjunto dinamico que conecta a quien percibe y alo percibido
en un intercambio participativo. Berleant explica que esta actividad genera
el propio ambiente, que se perfila, en su opinién, como un entorno humano.
Asi las cosas, el cuerpo en su relacion con el medio conforma el terreno de la
experiencia humana. AGn mas, es justamente esta relacién lo que constituye
el ser humano, como intuye Berleant: “We are thus like our environment. In
fact, we are our environment” (1986 6). De lo expuesto se obtiene que el autor
apuesta sobre todo por el valor estético centrado en el ser humano (“hu-
man-centered aesthetics”), un aspecto recurrente en su teoria.

Ahorabien, cabe preguntarse por qué ese ambiente que somos se define
como “humano”, con una etiqueta que parece asociada al appreciator, y por
qué siendo como somos el compendio de diversos elementos, este se tiene
que resumir con la designacién humana. Por qué no suprimirla, de manera
que podamos ser, en definitiva, humanos no humanamente. La multiplicidad
ambiental que es el ser humano resulta unificada por el vocablo que intenta
definirla. Mediante esta observacidn se quiere prevenir contra cierto riesgo
dereterritorializacién del campo estético bajo el signo humano, que la teoria
de Berleant soslaya. Dicho en breve, la determinacién humana planea sobre
el cuerpo perceptivo y el medio sociocultural resultante, asi connotandolos
como cuerpo humano y entorno del humano. Por lo tanto, aunque la nocién
de humano se relativiza en la relacién, al final reorganiza la experiencia por
completo. Seria, pues, conveniente “deshumanizar” —no solo “desubjeti-
var” — la conciencia perceptiva y evitar la centralizacion del entorno alre-
dedor del ser humano. Ello consistiria en mantener libre de categorizacion
ontolédgica la difusién que integra el engagement, aquella en la que el cuerpo
difumina sus propiedades al convertirse en lo percibido. Esto se estima
necesario, ya que en la estética ambiental se abandona la consideracién de
sujeto, pero no la de humano. Todo lo interrelacionado es subsumido en esta
clasificacion, y asi tales fuerzas en interaccién, que son el rasgo ontolégico
del ser humano, se visualizan solo humanamente.

Esto quiere decir que la variedad de elementos que participan en la
experiencia sensible se asume en la medida en que ayuda a formalizar, como
expresaria Berleant, el mundo que hace humano al ser humano. Esta idea

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4;3

de ambiente admitiria otras posibilidades si su pluralidad inherente no se
moldeara en virtud de un solo paradigma: el paradigma humano. En pocas
palabras, la simbiosis gestada en el entorno se convoca Gnicamente desde el
sentido humano. Lo interesante, sin embargo, es que esta nocién de humano
se basa, efectivamente, en aquel entrecruzamiento relacional, el cual ofrece
una caracterizaciéon no-humana de lo humano. Nétese la faceta bidireccional
de este fenémeno: por un lado, lo humano se define atravesado por multiples
realidades no-humanas, pero por otro lado, sirve al proposito de aunar ese
dispositivo multiple bajo una codificacién univoca. Tomando prestada la
conocida sentencia de Gilles Deleuze y Félix Guattari, “lo que con una mano
descodifica, con la otra axiomatiza” (253), es decir, lo que con una mano
desterritorializa con la otra lo vuelve a territorializar, como en un gesto de
“doble pinza” (“double-bind”). Lo confirma el hecho de que el resultado del
engagement sea conceptualizado como un entorno experiencial humano. Con
lo cual, no por manejar una definicién relativa, plural e integradora se debe
desatender su inclinacién centralizadora.

Alintroducir este matiz en el andlisis de la estética ambiental se busca
ofrecer un argumento que lo respalde, el cual vendrd, de nuevo, desde la
sensibilidad nipona. En la estética japonesa se pone mayor énfasis en ser el
entorno que en la eventualidad de que este sea humano; si bien, claro est3,
esta pauta servira para decantar una imagen comprehensiva de ser humano,
cuyas referencias definitorias no se piensan necesariamente como humanas.
La clave en el contexto japonés reside mas bien en el caracter ontolégico de
la relacion (soy la flor que miro y que me mira, la montafia que contemplo y
que me contempla, el bambq, la luna...). Fusionados todos los componentes
de la experiencia sensorial, no existe razén alguna que la organice desde un
acercamiento humano, aunque dicha fusion sea, en efecto, labase del ser hu-
mano. Por asi decirlo, la relaciéon me hace humano —pues soy la relacion, el
environment que nace del aesthetic engagement—, pero no por ello esta tiene
que adivinarse solamente como un proceso humano. Desde la sensibilidad
japonesa se expondria asi:

Tal parece que no es tanto una cuestion de llegar a ser un ser
humano, sino de reconocer que el ser humano y el no-ser
humano conviven en movimiento constante y esto es el proceso

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4; 4

y momento de sonzai. [...] De cierta manera es una cuestion de
llegar a ser siendo. (Olivares 71)

Esta explicacion procede de Watsuji Tetsuro, autor de Antropologia del
paisaje: climas, culturas y religiones (1935). Para acuiiar el vocablo “sonzai”,
Watsuji se inspir6 en el significado original chino de los dos ideogramas que
componen la palabra, unificando, por un lado, la “subsistencia subjetiva”
de “lo que continta siendo” y “se sostiene a si mismo”, y por otro, “lo que
es capaz de irse de si mismo”, “lo que se mueve de un lugar a otro”. El tér-
mino trasluce el vaivén relacional que acoge y anula lo propio y lo ajeno, el
yo y el otro, pues ambos no son sino en su respectiva negacién integrados
en el intercambio que los vincula e identifica. Ello alumbra un entorno, un
lugar —en el 1éxico de Watsuji— que bien podria representar un sinénimo
expandido de la teoria de Berleant:

“De esta manera, solo lo que es capaz de ir y venir de si mismo
es capaz de quedarse en un lugar”. Este lugar, caracteristica
distintiva en Watsuji, no necesariamente es fisico, sino que
serefiere a aquellos espacios que estan circunscritos por la
comunidad, el hogar y el ambiente. Si bien sonzai ningen es
traducido como “existencia humana’} consideramos que es mas
que esoy [...] [se] refiere a la subsistencia de lo humano a través
del individuo y de la comunidad. (Ibid. 73)

Esta miradajaponesa al locus ambiental persiste en la multiplicidad, al
mismo tiempo haciendo que esta aglutine lo humano, y no a la inversa. Quiza
el riesgo percibido en la teoria de Berleant resida en la participacién, que
induciria a pensar que el ser humano surge al tomar parte en la relacién, como
si el ser humano naciera relacionalmente (aqui la categoria humana preva-
lece sobre la relacion que seria su modo ontolégico), cuando en realidad, lo
humano no es mas que esa relacidn, el ir y venir, el proceso de llegar a ser
siendo, a saber, el humano no es otra cosa que sonzai, ese lugar intermedio.
No se pase por alto que el propio Berleant, tras certificar que somos como
nuestro ambiente, rectificé especificando que somos nuestro ambiente. Solo

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4i 5

llevando esta idea a su maximo cumplimiento se entiende, en definitiva, la
existencia humana como un suceso ambiental. Por tanto, no se trata de una
relacién meramente participativa, sino de equivalencia. Una aproximacion
japonesa a este territorio demuestra una profunda sintonia con la estética
ambiental, e incluso afina sus criterios, de suerte que dicha teoria se veria
enriquecida con la nocién de sonzai.

3 - Entre el ambiente y el ecosistema

La estética ambiental declara su interés por la apreciacion perceptiva de la
naturaleza, no solamente de los objetos de arte (Berleant 2017 11). Ello esta
motivado por la recuperacién sensorial de la Estética; aunque habria que
puntualizar que Baumgarten, responsable de la epifania y nomenclatura de
esta disciplina, no incorporaba la atencién a la naturaleza en los objetivos de
la ciencia del conocimiento sensible, destinada exclusivamente a las Artes
Liberales. De acuerdo con Berleant, la reciente expansion de tematicas de
investigacion estética prevé la inclusion de lo natural, puesto que, de hecho,
fue el primer horizonte que se le plante6 a la estética ambiental: pasear por
el bosque, conducir por un sendero rural o contemplar un paisaje agreste
merecen un ejercicio de atencidn estética. Aun asi, Berleant ha levantado
una frontera entre la estética ambiental y la estética ecoldgica o ecoestética,
una rama paralela desarrollada por tedricos orientales, con cuya propuesta
Berleant no coincide del todo.* A pesar de ello, por su nocién de apreciaciéon
perceptiva y por la indistincién de sujeto y objeto, la obra de este autor ha
dejado una fuerte impronta entre los estetas chinos. En cambio, el contacto
no parece tan fluido hasta ahora con especialistas japoneses, lo que anima
también la realizacién de este articulo.

La disension de Berleant respecto de la estética ecoldgica se da por
una distincién tedrica: en su estética ambiental lo ecolégico no se refiere
solo a lo bioldgico natural, sino que alude mas bien al mundo sociocultural.
Berleant valora que dicho entorno es asimismo “ecolégico”: se trata de un
“ecosistema humano” que por su organicidad e interdependencia requie-

4 Véase Xiangzhan, Cheng. “Arnold Berleant’s Environmental Aesthetics and Chinese
Ecological Aesthetics”, Contemporary Aesthetics 9 [Online] (2021).

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4

re una actitud sostenible de convivencia y compromiso ético-estético. Lo
ecologico se refiere, entonces, a la relacidn apreciativa del entorno. Con
esta “ecologia cultural”, Berleant reafirma el aesthetic engagement como el
modelo ecolégico de la experiencia perceptiva:

This reciprocity can be summarized by saying that the ecological
concept of an all-inclusive, interdependent environmental system
has an experimental analogue in aesthetic engagement. [...] We can
think of aesthetic engagement, in fact, as an aesthetic ecology. [...]
Aesthetic engagement is thus the perceptual experience of a cultural
ecological process. (2010 120)

De este posicionamiento surge una visién de la ecologia marcada por el
expansionismo (pervasiveness), aunque la naturaleza bioldgica, siendo parte
integrante de la experiencia sensible, queda reducida bajo la etiqueta que la
convierte en un ingrediente del entorno humano. En la teoria de Berleant, la
persona continda ostentando el centro perceptivo, de manera individual o
colectiva.’ En esta coyuntura, la naturaleza resulta una pieza mas del puzle
ambiental perceptivamente experimentado que hace que el ser humano sea
humano. Asi, la naturaleza esta inserta en una experiencia cuya percepcion
se categoriza como humana. Valga decir que la naturaleza es humanamente
percibida, o sea, que es tenida en cuenta solo porque cumple un papel en el
mundo humano y se capta estéticamente a través de este filtro. Sin embargo,
como se apuntd, la estética ambiental inici6é su andadura centrandose en la
naturaleza, aunque al final tomod la acepcién de ambiente humano: “Initially,
environmental aesthetics belonged to ‘natural aesthetics’ in a narrow sense, but
later turned towards ‘aesthetics of the human environment’” (Yuedi 16). Por
su parte, Berleant argumenta que ambos ambientes, humano y natural, no
estan separados, sino que son coextensivos (2005 vii), pero esto no evita que
la relacion se sintetice como humana.

5 “The human is the center of attention, both perceptually and psychologically, as a physical,
biological being and a cultural construction, and as a behavioral entity in our actions and
responses” (Berleant 2017 12).

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA

Asipues, lanaturaleza deberia desprenderse también de la definiciéon
humana, al igual que la idea de lo ecolégico, cuya multiplicidad ambiental se
mide solo desde el entorno humano. Aunque suene contradictorio, /por qué
no percibir estéticamente el ecosistema sociocultural conforme a referencias
no-humanas? En el bagaje estético de Jap6n, por ejemplo, el engagement
apreciativo favorece una relacion difusa con el objeto natural, respecto del
cual no existe distincion, pero ademas, y en esto se diferencia de la estética
ambiental, esta relacién no comporta una idea humana del ser humano. La
ambientalidad humana que cristaliza a partir de este compromiso estético
no se acoge a una identidad humanizada. En el escenario nipdn, lo humano
radica en un permanente devenir-naturaleza. Esto no resulta extrafio, dado
que la ecologia cultural japonesa no tiene una raiz distinta de la naturaleza.
Lo evidencia Nishitani Keiji, discipulo de Nishida Kitaro, cuando sostiene:
“El arte es parte del mundo de la cultura humana y, como tal, se diferencia
de la naturaleza simple, pero aun asi, la vida en el arte tiene su fuente en la
vida de la naturaleza” (Bouso 1212). Una vez mas, en el aspecto coextensivo,
la estética japonesa coincide con la estética ambiental, pero por otra parte,
se cuida de actualizar la relacion apreciativa como norma del ser humano.

La mezcla de sujeto y objeto en la naturaleza es sefia indudable de la
sensibilidad japonesa. Este enlace con el mundo natural manifiesta hondas
dimensiones que entroncan con el sintoismo nativo, y desembocan en “una
familiaridad e intimidad con los fenémenos naturales” (Gonzalez 49) hasta
el extremo de que “el entorno natural no se concebia como un espacio dis-
tinto y controlable, sino como parte de un todo” (Carbonell 196). Sobre el
nexo japonés con la naturaleza, Augustin Berque destaca que “I’homme ne
distinguait pas ce domaine du sien” (49). Se trata de un maridaje identitario
experimentado en la vida misma. Cuando el poeta Basho declama “lo que
es el bambu apréndelo del bambd”, caeriamos en un error, opina Berque, si
creyésemos que esta total identificacion con el objeto deriva simplemente de
una reflexion cognitiva. Se remonta a los origenes de la civilizacién nipona
y se define filos6ficamente como “la saveur qui nait de I’harmonie entre le
subjectif (shukan) et ’objectif (kyakkan), entre I’émotion (aware) et les choses
(mono)” (Berque 51). En la arquitectura tradicional japonesa, por mencionar
un caso, destacan soluciones estructurales que vehiculan la unién del sujeto
con la naturaleza. La disposicién de la vivienda propicia que, “descorridas

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4;

las paredes y quedando solo los pilares de madera, la habitacién se integre
en el jardin, y este en la habitacién” (Rodriguez-Izquierdo 309), o como lo
expresa Bruno Munari, “las ventanas continuas, correderas, se pueden abrir
para contemplar un arbusto, la rama de un arbol, lo suficiente para que la
naturaleza entre en la casa” (121).

Un ejemplo significativo es el yukimi, una ventana tipo guillotina
que se coloca en una puerta corredera shoji de papel y madera. Son ventanas
para contemplar la nieve a nivel del suelo, estando tumbado en el tatami. La
ensayista Ryoko Sekiguchi considera este habito, tipico de la arquitectura de
Kioto, “el colmo de una estética en 6smosis con la naturaleza” (38), y autores
como Tanaka lo estiman “fundamental para la conservacion de la naturale-
za” (364). Detalles asi desvelan la compenetracion vital de los japoneses con
lanaturaleza. Hay asimismo un incuestionable componente corporal en estas
interacciones con la naturaleza en entornos construidos. En la apreciaciéon
perceptiva de la teoria ambiental, el cuerpo ejerce un papel esencial en su
integracion con el entorno, por lo que deviene un organismo que Berleant
denomina ecoldgico. Para Liu Yuedi (21), esto es lo mismo que decir que el
ser humano es una existencia natural en continuidad con otros seres de la
naturaleza, idea que considera muy cercana a las sabidurias orientales. No
por casualidad, la visiéon de Watsuji Tetsuro resulta coincidente:

La subjetividad del cuerpo tiene su fundamento en la estructura
espacio-temporal de la vida humana. Por eso no es un cuerpo
aislado el que llega a convertirse en una subjetividad corporal. E1
cuerpo como sujeto posee una estructura dinamica que consiste
en independizarse uniéndose, y en unirse independizandose.
Cuando diversas relaciones de solidaridad se desarrollan en

esta estructura dindmica, se hacen concretamente historico-
paisajisticas. (35)

De nuevo, el paralelismo japonés de la estética ambiental se encuentra
en la obra de Watsuji. En concreto, la diferencia que hacia Berleant entre lo
natural y sociocultural seria replicada por el concepto de “fiido”, que Berque
ha traducido como “milieu”. Segiin Watsuji, el milieu se entiende como el
medio humano, frente al “shizen kankyd”, que se define como el ambiente

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 4i 9

natural. El fido implica la existencia de un sujeto que esta en relaciéon con
el medio que le es propio (Berque 2015 2). En esto no debe verse un signo de
dualismo sujeto-objeto. Berleant (2017 11) prescinde del articulo “el” y habla
solo de “ambiente”, pues lo contrario reforzaria la objetualizacién separada
del perceptor, siendo esto un método de las ciencias naturales, no humanas.
Siguiendo con los paralelismos, Watsuji —en la explicacién de Berque—
aplica idéntica solucién cuando evaltia la naturaleza en el entorno japonés:

Dans son rapport a la nature et a ’espace, —rapport qu’on appellera
milieu—, la société révéle certains de ses traits fondamentaux. [...] Je
ne considérerai donc pas cet environnement comme objet (ce point
de vue serait celui des sciences de la nature); mais comme participant
du milieu japonais, c’est-a-dire, dans une certaine mesure, comme
participant de ce sujet collectif qu’est la société japonaise. (1987 21)

En esta relacion participativa que forma el ecosisterma humano, el fiido
se perfila como el habitat del ningen, vocablo que sugiere el nexo del sujeto y
suambiente sociocultural. Watsuji distingue las palabras “ningen” y “hito”,
pues la primera tiene que ver con el ser humano en sociedad, mientras la
segunda denota el humano individual. Ningen remarca la inseparabilidad de
lo individual y lo social, de cuerpo y alma, de persona y mundo; designa, en
resumen, el mundo humano. No obstante, la clave esta en la definicién que
da Watsuji: “Este mundo humano no es simplemente la naturaleza que nos
rodea, sino, ante todo, la sociedad humana. Tampoco se trata simplemente
de los seres humanos, habitantes de este mundo” (251). En esta teorizacion
se reconoce el valor ecoldgico del ecosisterna humano, pero al mismo tiempo,
se hace notar que el ser humano carece de primacia sobre su multiplicidad
relacional. Asi salva el escollo de doble pinza. Lo humano en la propuesta de
Watsuji aparece siendo la relacion; 1o humano es la salida hacia lo otro, un
espacio intermedio que llama “aidagara”. Con este término, Watsuji subraya
el “in-between” de personas, ambiente y otros seres. Relacionado con la no
dualidad del Budismo Zen, se trata de un “entre” que elimina al self y al
otro (Olivares 76). Un entre que se refiere finalmente a una forma de vida en
comun, un entorno estético-social asimilado al sistema ético “rinrigaku”,
que se apoya en la autenticidad de sus vinculos.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 50

Watsuji invita a pensar en el ser humano yla humanidad

al mismo tiempo, representada en cada persona que habita

su determinado contexto. El ser humano ningen es alavez
individuo y relaciones entre seres y ambiente. Asimismo, en
japonés, lo que separa a una palabra de la otra es el kanji .
Dicho kanji precisamente nos invita a pensar en el espacio que
hay entre cada ser humano, pues su significado por si mismo

es “espacio” o “intervalo”. [...] es como si se tratara de un ser
humano que esta constantemente haciéndose [...]. A través de la
vivencia del rinri es que el ningen llega a ser ningen. [...] En otras
palabras, gracias a rinri somos ningen, somos humanos. [...] Para
Watsuji, esta es la verdadera base del noegoismo paralabondad
ola compasion, ese ir y venir dialégico entre las personas, las
culturas y los ambientes. Pareceria ser que la comprension del
rinrigaku como ética esta en reconocer el aidagara como un entre
que uney separa. (Olivares 67-9)

En este punto, el rinrigaku puede asociarse a la teoria de Berleant en
los rasgos de ambientalidad y cotidianidad. Sobre el primero, Watsuji incide
en launion de los aspectos climatico-naturales y culturales. Esta convencido
de que la cultura esta unida a su topografia y particularidad meteorolégica,
y que esta reciprocidad forma parte de la vida cotidiana. Esto ultimo incluye
valores que se construyen en relaciones comunes, por ejemplo, la acciéon de
abrigar a los nifios y ancianos en invierno, o socializar al calor del fuego del
hogar. “Por ese motivo, no podemos hablar de un individuo aislado, sino,
de nuevo, de una relacién o aidagara entre individuos” (Crespin 710). Esta
ética ambiental se fundamenta en la interrelacién inmanente con el entor-
no. “Existir en aidagara es existir en la vida cotidiana, en el paisaje, en la
naturaleza viviente” (Kuwano 103). De este planteamiento se concluye una
ético-estética ambiental cuya estructura hibrida ha descifrado Yuriko Saito:
“I have mentioned that Berleant’s aesthetic engagement is ethically-grounded.
At the same time, Watsuji’s ethics based upon the notion of inbetween-ness is
aesthetically-informed” (2022 178).

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l5 l

4 - Arquitectura ambiental y
“world-making”

La estética ambiental no se limita al aspecto natural, sino que expande su
atencioén apreciativa hacia la arquitectura y el disefio urbano, a sabiendas de
que una amplia mayoria de experiencias perceptivas acontecen en la ciudad
contemporanea (Berleant 2014 6). Dicho ambiente constituye un modelo de
ecosistema de relaciones entre elementos fisicos y sociales. En el ecosistema
urbano, la arquitectura, en particular, no puede desligarse de estos vinculos,
pues influyen directamente en el planeo de los edificios, en su funcionalidad,
en el criterio espacial, en su localizacion dependiendo de las caracteristicas
sociales (Berleant 2010 126). Dado este caracter inclusivo, la arquitectura es
para Berleant un ejemplo de compromiso estético ecoldgico y los aspectos
constructivos deben contribuir a la calidad de vida de los habitantes. El au-
tor especifica que el conjunto urbano es principalmente un producto de la
agencia humana, lo cual le sirve otra vez para centralizar las condiciones
de experiencia en el ser humano. En concreto, Berleant se cuestiona como
hacer una ciudad mas humana, cémo humanizar la ciudad. De su pregunta
parece deducirse que la Ginica pauta para implementar una ciudad ecolégica
es la calidad vital entendida solo desde el paradigma humano, por diverso
que este se presente. En efecto, lo humano se define por las relaciones en el
espacio urbano con entes no-humanos que habitan este entorno, pero ello
no asegura que estos sean asi adecuadamente representados y reconocidos.

El motivo de base, como se ha apuntado, estriba en que la competencia
sensorial la encarna un cuerpo perceptivo que no se separa de su condiciéon
humana. La capacidad estética se asume, pues, como un rasgo humano, de
ahi que el entorno urbano, en tanto que entorno humano, sea considerado el
ambito idéneo para el desarrollo de la atencién estética (Berleant 1986). De
nuevo, afirma Berleant la coexistencia, en este caso, de los ambitos humano
y arquitectdnico, pero lo cierto es que el arte constructivo no se pondera mas
que por ofrecer oportunidades de experiencia estética humana. Berleant dice
que la arquitectura no solamente da forma al espacio, sino que construye un
entorno humano. Siendo asi, el modelo participativo se aplica asimismo ala
arquitectura, en edificios que incorporan recursos ergondmicos e inclusivos,
en vez de edificios que intimidan al usuario y resultan opresivos. Segin esto,

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l5 Z

el modelo participativo tiene el poder de transformar el mundo para que este
devenga una confortable vivienda humana (Berleant 2005).

El disefio del ambiente se convierte entonces en un arte situacionadoy
una “estética social”. La teoria de Berleant establece que un edificio no es un
objeto aislado, ya que puede afectar a todo el ecosistema de alrededor. Esto
se da la mano con la actividad ética que todo artista, por el hecho de serlo
-apostilla Berleant-, desempeiia en colectividad. Un arquitecto afronta un
ejercicio de responsabilidad hacia los otros, dado que sus decisiones de algin
modo interferirdn con realidades circundantes. Desde la estética cotidiana,
Saito también se ha dedicado a pensar la responsabilidad que implica el “po-
der de la estética”, o sea, su poder para condicionar la vida, influir en los
habitos de consumo, dirigir la apreciacion sensorial, tener efecto en el medio
ambiente, etc. Para la autora, artistas y disefiadores tienen en sus manos este
poder y no deben ignorar la correspondiente responsabilidad en la tarea de
hacer de este mundo un lugar mejor. Una tarea de “world-making” que nos
reclama a todos, y que, por otra parte, se podria implantar en paralelo a los
objetivos de la estética ambiental:

This world-making project cannot but include macro-level
considerations such as environmental consequences, human rights
violation, and problematic political causes, and micro-level concerns
such as human interactions and caring for non-human objects.
(Saito 2017 226)

De esta forma, la arquitectura se concibe como un arte ambiental y
una herramienta para mejorar el mundo. Pero mejorar el mundo no quiere de-
cir simplemente humanizar el mundo. La misién de world-making, aun siendo
una estética social, no tendria por qué estar humanamente centrada. Podria
entenderse como un compendio no-humano de personas, naturaleza, clima
y localidad antropoldgico-cultural. El ser humano del world-making seria, en
suma, el ningen de una relacién de sonzai dentro del sistema ético rinrigaku.
Probablemente no haya mejor ejemplo que el del arquitecto japonés Shigeru
Ban. Premio Pritzker en 2014, y desde los afios noventa consultor del Alto
Comisionado de Naciones Unidas para los Refugiados, su obra se caracteriza
por arquitecturas de emergencia para damnificados por desastres naturales.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l53

Cuando se produjeron los catastréficos terremotos y tsunamis de Japon de
2011y de Sri Lanka de 2004, disefié proyectos de viviendas reutilizables y cli-
maticamente sostenibles en cuya construccion involucraba a la comunidad.
En ambos casos era importante habilitar espacios de transicion, cubiertos
pero abiertos al exterior, que operasen como lugar de encuentro, centro para
actividades comunitarias o incluso taller para reparar las redes de pesca.

Shigeru Ban es famoso por utilizar como material constructivo tubos
de carton desechables, que adapta a las caracteristicas sociales y climaticas
de cada emplazamiento. Asi, tras el tifon que golpe6 Filipinas en 2013, realojo
a los afectados en viviendas construidas con un armazén de tubos de papel,
un cerramiento de coco trenzado y una cubierta hecha con hojas de palmera.
El sistema permitia edificar en un lugar cercano a los antiguos hogares de los
vecinos, sin necesidad de trasladarlos a las casas que ofrecia el gobierno en
las afueras. La arquitectura de Ban es ciertamente una muestra de estética
ambiental ecoldgica, por las relaciones que enlaza entre personas, paisaje y
entorno; por sumodelo participativo —una idea repetida por el arquitecto es
que si un edificio no es querido por la gente, no sobrevivir4, esté construido
con materiales fuertes o débiles (Vélez 114)—; sin olvidar su estética social,
que el japonés acepta como un reto ético. De hecho, se le atribuye abrir la
senda a la primera generacién de arquitectos de su pais que “en vez de en-
tender la arquitectura como conjunto de formas sélidas, la interpreta como
un entorno habitable generado por las relaciones o acciones que desarrollan
las personas” (Vives 222).

Es mas, podria decirse que este programa de world-making que cultiva
Shigeru Ban amplia la propia teoria ambiental. Berleant promulgaba que la
arquitectura, como engagement estético, promovia un enriquecimiento de la
vida humana mas alla de la mera supervivencia, en un nivel existencial por
completo satisfactorio (2010 129). En el caso del japonés, la arquitectura sin
duda funciona como el engagement estético para una vida satisfactoria, pero
esta no se define tan solo como humana, y ademas, satisface plenamente
en la supervivencia. Mientras que Berleant solicitaba una arquitectura no
para sobrevivir sino para vivir, esto es, para hacer una vida humana plena,
la arquitectura de Ban impulsa esa vida digna donde las causas ambientales
la habian relegado al minimo. Por ende, en la arquitectura de la emergencia,
vivir sobreviviendo no es ninguna contradiccién. Como puede comprobarse,

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 54

esta arquitectura se ubica expresamente en un in-between, y alimenta asi la
estética del aidagara: a la vez temporal y duradera, individual y colectiva,
urbana y natural, la arquitectura de Ban es una interseccién relacional, el
engagement mismo.

En estas circunstancias, la arquitectura del japonés guarda respeto al
ecosistema humano, pero no se limita a la ecologia humanamente entendida,
es decir, un entorno social donde la naturaleza se pliega a la lectura cultural
que se hace de ella. La ética rinrigaku prescribe lo humano como el espacio
intermedio en el que los participantes devienen otredad. Esta humanidad,
basada en la equivalencia identitaria, eleva a su maximo exponente la idea
de Berleant de que somos nuestro ambiente, puesto que el resultado yano es
un ecosistema humano, en tanto que de igual modo podria ser un ecosistema
natural. En los proyectos de Ban, no es el ser humano el que incorpora la
meteorologia y geologia locales como una relacién determinante en la cual
participa, sino que es esa misma relacion. Y por supuesto, el rol activo no lo
detenta el appreciator, sino el in-between humano-naturaleza, en concreto,
naturaleza destructiva, con un desmesurado poder de agencia. Por su origen
japonés, Shigeru Ban estd particularmente sensibilizado con los desastres
naturales, sucesos que han desencadenado en la idiosincrasia nipona una
aproximacion a la belleza natural “en la cual el hombre no esta por encima
de lanaturaleza, sino que forma parte de ella” (Almazan 322). Como observa
Masatoshi Takebe (348), uno de los maestros paisajistas mas reconocidos
de Japén, desde antiguo los japoneses temian el poder de la naturaleza, pero
también le mostraban agradecimiento por los bienes que les proporcionaba.

En el Pais del Sol Naciente, a lalogica fragilidad de las
construcciones de madera se aiiade la omnipresencia de una
naturaleza que, si bien a menudo muestra su cara mas amable

y hermosa, en no pocas ocasiones enfurece con explosivas e
incontrolables manifestaciones de fuerza que arrasan con todo
lo que encuentran en su camino. Desde tiempos inmemoriales,
los japoneses han aprendido a convivir con fenémenos como los
terremotos, tifones e incendios. En consecuencia, en el antiguo
Japoén, la aceptacion de la corta vida de los edificios emanaba de
la asuncion de acontecimientos impredecibles o incontrolables.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 55

Todavia hoy, en pleno siglo XXIy con la ingente cantidad de
recursos técnicos de que se dispone, sigue existiendo una
sensacion semejante en la sociedad nipona. (Vives 235)

Dicha sensacién seguramente pervive en la arquitectura de emergen-
cia de Shigeru Ban, junto con el sentido perecedero de las construcciones. El
yo japonés se identifica con el curso de los fenémenos naturales, las esta-
ciones, el ciclo vida-muerte y la fragilidad esencial de todo lo existente. El
término budista que indica este principio de fugacidad y transitoriedad es
“mujo”. Esta vision de la existencia como un perpetuo fluir conduce a los
japoneses a un “abandono sumiso a la Naturaleza” y a una total “identifi-
cacion con ella, con la hermosura cambiante de todo el universo” (Lanzaco
117). La honda creencia japonesa de que todas las cosas son impermanentes
se aprecia en el sentimiento de la belleza natural materializada en lo fragily
caduco, como en la contemplacién de la flor de cerezo en primavera (hanami)
o las hojas de arce en otoiio (momijigari).

This is not about praising passivity, but, rather, about becoming
reconciled to the inevitable and “enjoying the transience of nature”.
Delight in ordinary phenomena —everyday objects and nature
surrounding us— comes from a strong conviction that everything
accompanying human beings is fragile, especially their own life.
Impermanence and mortality make people grow particularly
attached to what expresses this sense of transience (mujokan), for
instance, cherry blossoms, which already in early medieval poetry
reflected the allure of the ephemeral. (Loska 1)

Mientras mujoé nace del linaje budista, “mono no aware” es el término
sintoista que refiere la identificacién del yo con la concepcidn estética de la
impermanencia, pudiéndose interpretar “como el profundo sentimiento de
empatia con la belleza perecedera de las cosas” (Lanzaco 113). Asimismo, se
podriavincular a la palabra “nagori”, también de regusto estético, traducible
como “la nostalgia por la estacion que termina”. Una de sus acepciones sirve
precisamente para describir la huella vital que dejan los desastres naturales.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA

“Nagori designa también las consecuencias, los dafios o las secuelas de un
acontecimiento, como el nagori de un terremoto o de una enfermedad”
(Sekiguchi 29). Finalmente, el Budismo Zen aporta el concepto “wabi-sabi”,
que alude a la apreciacion de la belleza en lo modesto, ristico e imperfecto,
como el flujo transitorio que busca su verdad en el mundo natural (Juniper 51).
Todos estos vocablos tienen en comtn el rasgo de lo efimero. En La estética
efimera, Buci-Glucksman distingue lo efimero negativo, es decir, la finitud
que atormenta al sujeto occidental, de lo efimero positivo, propio de Oriente,
que celebra la vida en comunion directa con el cosmos finito (Vélez 104). La
autora reconoce que esa conducta estética de los japoneses envuelve un modo
de existencia, es decir, una ética, cuyo fundamento es una “vida-pasaje y
paisaje” donde devenir-otro se produce en un espacio entre-cultura (Buci-
Glucksman 18).

Sobre esto dltimo, las semejanzas con la teoria ambiental de Berleant
son notorias, salvando las particularidades que colorean la estética japonesa.
Llegados a este punto, se puede decir que la arquitectura de Shigeru Ban,
deudora aun de esta herencia estética, funciona como ecosistema humano-
natural, que por tanto protagoniza en igualdad de condiciones la naturaleza
no humanizada. Esto consigue una resolucién completa de las posibilidades
ecoldgicas que Berleant habia segregado. No basta con hacer que el edificio
participe de las caracteristicas del lugar, ni en elegir los materiales segiin la
participacion del usuario. Si en las obras de Ban se usan materiales locales y
sostenibles, no es solo por su participacién en la comunidad y en su clima,
sino porque se le reconoce a la naturaleza la misma entidad que a los seres
humanos. Es una naturaleza equiparable al cuerpo subjetivado, igualmente
perceptiva y activa, que moldea —ademas de forma radical— su entorno. Es
una naturaleza con caracter propio, que se relaciona, aprecia y procede. Por
eso, los materiales se seleccionan sopesando cémo los recibira la naturaleza.
El concepto wabi-sabi ayuda a entender esta forma de eleccion, en la medida
en que se deben priorizar los materiales organicos nacidos de la naturaleza
(Juniper 123). Shigeru Ban ha perfeccionado el uso del papel y la madera,
materiales fundamentales de larga historia en la arquitectura tradicional
japonesa. Los tubos de cart6on, que se fabrican como embalaje, son accesibles
y se pueden reciclar cuando quedan en desuso. Ban los reutiliz6 por primera
vez en 1986, en una exposicion de Alvar Aalto en el MoMA de Nueva York.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l5 ?

Como manifestd el arquitecto: “Nadie hablaba de medio ambiente en ese
tiempo, pero yo tenia el firme deseo de respetar el valor de los materiales y
de reducir los residuos” (Vélez 112). El mismo criterio lo adeciia a proyectos
de viviendas en Japon. “En cada uno de ellos, exploraba nuevas formas de
crear una arquitectura con la minima huella ecolégica, tanto durante su
construccién como en el momento de su posterior demolicion o desmontaje”
(Vives 183). Asi pues, su compromiso de world-making admite la estética
ambiental en tanto que estética ecoldgica.

5 - Conclusion

A Arnold Berleant se le debe haber fortalecido la apreciacion estética como
un entramado sensible diversificado en una amplia variedad de contextos y
situaciones. No solo el arte sino también la naturaleza, el entorno urbano, la
comunidad, las relaciones personales, etc., son ahora objeto de una actitud
estética ampliada. Aqui reside su mérito de haber transformado la Estética
en una materia de ambientes y entornos, aunque todos ellos se definen como
“humanos”. Asi dice claramente el autor: “an aesthetic dimension pervades
the human world” (Berleant 2015 4). Segln se ha expuesto en estas paginas,
la apreciaci6n estética en dicho escenario se dilata para volver a contraerse,
ya que todo lo que se puede percibir y por tanto valorar de forma estética,
acaba ocupando su puesto en un mundo interpretado desde un tinico punto
de vista, el humano. En este articulo se ha esbozado este doble recorrido de
la estética ambiental y se han estudiado varias alternativas que esquivan la
centralidad humana en la apreciacién estética. Las citadas alternativas se
han extraido de la estética japonesa, rastreando procedimientos que revelan
su independencia del marchamo humano, un concepto que la sensibilidad
nipona aborda desde posiciones no solo humanas.

Sobre todo se ha constatado que la estética japonesa introduce valores
que espejean los de la estética ambiental, con la cual mantiene importantes
concomitancias. Sucedia con los términos sonzai y fiido, tomados de Watsuji
Tetsurd, que emparentan con los de ambiente y ecosistema de Berleant. Al
mismo tiempo, en aquellos se descubre que lo humano no prevalece sobre la
multiplicidad que lo constituye. El aspecto del in-between, o aidagara, incide
en un engagement que lleva aparejada la idea de humano como un continuo

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA

devenir-otro, un humano que es la relacién con realidades no-humanas,
sin que ello se categorice ulteriormente como una cualidad del ser humano.
Este espacio intermedio, lugar ambiental del ser japonés, decanta en una
ética estética, rinrigaku, que resuena en la ética de la teoria ambiental y en el
world-making de la estética cotidiana. Todo esto se ha analizado aplicado a
lanaturaleza, defendiendo su equivalencia con el mundo humano, mientras
que la estética ambiental la dejaba en manos de la estética ecoldgica o bien
la incluia en la definicién de entorno humano. La total identificacion de los
japoneses con el mundo natural ha permitido hablar de un ser humano que
no solo asume la naturaleza como parte de su entorno, sino que comparte
con ella su propia identidad; una naturaleza que exalta la impermanencia
y la fugacidad. Esta reflexi6n se ha trasladado finalmente a la arquitectura
urbana, que para Berleant es el gran ejemplo de ambiente estético humano.
El caso de Shigeru Ban ha servido para explorar las distintas implicaciones
del entorno construido y proponer, en suma, un ecosistema no solo humano
sino humano-natural.

La interpretacion de la estética ambiental que se ha acometido a partir
de Berleant invita a desubstancializar al humano y desestabilizar ain mas
su criterio ontolégico. Se admite que el ser humano es la relacion ambiental,
pero por otra parte se denuncia que, quiza para apaciguar la intranquilidad
que suscita la ambigiiedad de esta definicion —en la cual solo el sujeto nipén
se sentiria cbmodo—, se vuelve a codificar, reuniendo esa diversidad bajo la
definicién de ser humano. En definitiva, todo humano es la relacién con su
entorno, pero esta no consiste en un fenémeno humano. En lo precedente se
han tratado estrategias que desde la estética japonesa ayudan a vislumbrar
el potencial real de la identificacién con el entorno. Pero en especial se han
dado las claves de la afinidad de la estética ambiental y la estética japonesa,
se ha sugerido que la segunda podria ser una buena manera de enriquecer
la primera, y se han identificado sus aspectos coincidentes, tales como la
ubicuidad estética y la fusidn de sujeto y objeto. Este trabajo ha mostrado
que es posible, y necesario, sentar las bases de una estética ambiental para
la cosmovisidn oriental, siendo viable una vertiente de la estética ambiental
mas alla de las demarcaciones tradicionales de la sensibilidad occidental.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l59

6 - Referencias

Almazéan Tomas, David. “El agua en el jardin japonés”. El jardin japonés. Qué
es y no es entre la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Me-
nene Gras Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 321-333.

Bahk, Juan W. Surrealismo y Budismo Zen. Convergencias y divergencias. Estudio
de literatura comparada y antologia de poesia Zen de China, Corea y Ja-
pon. Madrid: Verbum, 1997.

Berleant, Arnold. “Cultivating an urban aesthetic”, Diogenes 34(136) (1986):
1-18. https://doi.org/10.1177/039219218603413601

Berleant, Arnold. Aesthetics and Environment: Variations on a Theme. Alders-
hot: Ashgate Publishing Limited, 2005.

Berleant, Arnold. Sensibility and Sense. The Aesthetic Transformation of the Hu-
man World. Exeter: Imprint Academic, 2010.

Berleant, Arnold. “Transformations in Art and Aesthetics”. Aesthetics
of Everyday Life: East and West, eds. Liu Yuedi y Curtis L. Carter.
Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2014. 2-13.

Berleant, Arnold. “Aesthetic Sensibility”, Ambiances [Online] (2015).
https://doi.org/10.4000/ambiances.526

Berleant, Arnold. “Objects into Persons: The Way to Social Aesthetics”, ES-
PES. The Slovak Journal of Aesthetics 6(2) (2017): 9-18.
https://doi.org/10.5281/zenodo.6377952

Berque, Augustin. Vivre I’espace au Japon. Paris: PUF, 1982.

Berque, Augustin. “Le miroir de la nature”. Le Japon et son double, coord. Au-
gustin Berque. Paris: Masson, 1987. 21-30.

Berque, Augustin. “Cosmophanie, paysage et haiku”, Projets de paysage 12
[Online] (2015). https://doi.org/10.4000/paysage.10442

Bouso, Raquel, James W. Heisig, Thomas P. Kasulis, y John C. Maraldo (eds.).
La filosofia japonesa en sus textos. Barcelona: Herder, 2020.

Buci-Glucksman, Christine. Estética de lo efimero. Madrid: Arena, 2006.

Carbonell Cortés, Ovidi. “Paraisos occidentales, espacios universales: sim-
bologia y representacién del jardin japonés”. El jardin japonés. Qué es y
no es entre la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Menene
Gras Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015.193-207.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 60

Crespin Perales, Montserrat. “La dimension espacial del sujeto en la filosofia de
Watsuji Tetsuro”. Actas del Primer Congrés Catala de Filosofia, coords. An-
dreu Grau i Arau e Ignasi Roviré i Alemany. Barcelona: Institut d’Estudis
Catalans, Societat Catalana de Filosofia, 2011. 704-713.

Daishi, Yoka. El canto del inmediato satori (shodoka). Barcelona: Kairds, 2001.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. Anti-Edipo. Capitalismo y esquizofrenia. Bar-
celona: Paidds, 1985.

Gonzalez Valles, Jesus. Historia de la filosofia japonesa. Madrid: Tecnos, 2014.

Juniper, Andrew. Wabi sabi: the Japanese art of impermanence. Boston: Tuttle
Publishing, 2003.

Keene, Donald. “Japanese aesthetics”, Philosophy East and West 19(3) (1969):
293-306.

Kuwano, Moe. “La influencia de Watsuji Tetsurd en el pensamiento de Yuasa
Yasuo”, European Journal of Japanese Philosophy 6 (2020): 95-114.

Lanzaco Salafranca, Federico. “Valores estéticos: instrucciones de uso”. El
jardin japonés. Qué es y no es entre la espacialidad y la temporalidad del
paisaje, coord. Menene Gras Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 111-136.

Loska, Krzysztof. “Impermanence as an aesthetic category in Japanese art”,
Studia Filmoznawcze 33 (2012): 1-13.

Munari, Bruno. Artista y disefiador. Barcelona: GG, 2019.

Nishida, Kitar6. Pensar desde la nada. Ensayos de filosofia oriental. Salamanca:
Sigueme, 2006.

Olivares Muiioz-Ledo, Ana. “Caminos entre la diferencia: pensar la educa-
cién desde el rinrigaku de Watsuji Tetsuro”, Interpretatio 7(2) (2022):
59-82. D0I:10.19130/irh.2022.7.2.00X27S0034

Rodriguez-Izquierdo Gavala, Fernando. “El jardin japonés visto desde el
haiku”. El jardin japonés. Qué es y no es entre la espacialidad y la tem-
poralidad del paisaje, coord. Menene Gras Balaguer. Madrid: Tecnos,
2015.307-319.

Saito, Yuriko. “Everyday Aesthetics in the Japanese Tradition. Aesthetics
of Everyday Life: East and West, eds. Liu Yuedi y Curtis L. Carter.
Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2014. 145-164.

Saito, Yuriko. Aesthetics of the Familiar. Everyday Life and World-Making.
Oxford: Oxford University Press, 2017.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



MARIA DEL CARMEN MOLINA BAREA

CONSTRUYENDO LA ESTETICA AMBIENTAL JAPONESA l 6 l

Saito, Yuriko. “Aesthetics and Ethics of Relationality: Philosophies of Arnold
Berleant and Watsuji Tetsurd Compared”, Popular Inquiry 1 (2022):
170-184.

Sekiguchi, Ryoko. Nagori. La nostalgia por la estacion que termina. Caceres:
Periférica, 2023.

Takebe, Masatoshi. “Rocas y flores”. El jardin japonés. Qué es y no es entre
la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Menene Gras
Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 348-359.

Tanaka, Hiroya. “El arbol y la piedra”. El jardin japonés. Qué es y no es entre
la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Menene Gras
Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 362-368.

Vélez Bertomeu, Fabio. “Arquitectura de emergencia Repensando la
‘firmitas’ desde Shigeru Ban”. Arquitectura efimera. Reflexiones sobre
la mutabilidad del espacio construido, coord. Mauricio Trapaga Delfin.
Meéxico: Universidad Nacional Auténoma de México, 2023.102-117.

Vives, Javier. Arquitectura moderna de Japon. Gijon: Satori, 2019.

Watsuji, Tetsurd. Antropologia del paisaje. Climas, culturas y religiones. Sala-
manca: Sigueme, 2006.

Yuedi, Liu. “‘Living Aesthetics’ from the Perspective of the Intercultural
Turn”. Aesthetics of Everyday Life: East and West, eds. Liu Yuedi y Curtis
L. Carter. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2014. 14-25.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 136-161 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08



