
136

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

María del Carmen Molina Barea1 
Universidad de Córdoba, España
Recibido 13 julio 2025 • Aceptado 30 octubre 2025

1. mcmolinabarea@gmail.com

Resumen 

Este artículo aborda los paralelismos 

de la estética ambiental y la estética 

japonesa en torno al concepto “aesthetic 

engagement”. El objetivo es explorar 

afinidades teóricas, pero también puntos 

de disensión. En este sentido, el artículo 

propone que la estética japonesa mantie-

ne importantes analogías con la estética 

ambiental, si bien matiza y enriquece 

nociones básicas de esta materia. La na-

turaleza y la arquitectura servirán como 

casos de estudio para argumentar esta 

hipótesis. En última instancia, el artículo 

busca dar respuesta a la pregunta de si es 

posible una estética ambiental japonesa.

Palabras clave: Estética ambiental; Esté-

tica japonesa; Arnold Berleant; Watsuji 

Tetsurō; Ecología.

Abstract

The present paper addresses parallels 

between environmental aesthetics 

and Japanese aesthetics surrounding 

the concept “aesthetic engagement”. 

The objective is to explore theoretical 

similarities but also areas of potential 

dissent. In this sense, this paper suggests 

that Japanese aesthetics draws substantial 

analogies with environmental aesthetics, 

although shifting and expanding its 

basic notions. Nature and architecture 

serve as cases of study so as to test this 

hypothesis. Ultimately, the paper aims 

to provide solutions to the question of 

whether it is possible to speak of Japanese 

environmental aesthetics.

Key words: Environmental Aesthetics; 

Japanese Aesthetics; Arnold Berleant; 

Watsuji Tetsurō; Ecology.

Construyendo la estética 
ambiental japonesa.

Building up Japanese Environmental 

Aesthetics.

MONOGRÁFICO_
CONFLUENCIAS 

ESTÉTICAS ENTRE 
COTIDIANIDAD Y 

NATURALEZA



137

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

1 · Introducción

Este trabajo aborda la estética ambiental desde un enfoque transversal, que 
recuerda metodológicamente a la estética comparada, en tanto que se centra, 
particularmente, en un estudio paralelo de la estética japonesa. La estética 
ambiental constituye una disciplina de reciente aparición en el contexto de 
la Estética contemporánea, aupada por autores como Allen Carlson y Arnold 
Berleant. En la obra de este último se encuentran dos aspectos básicos de la 
materia: por un lado, la apreciación estética, convertida en noción pivotante 
de la experiencia sensible, y por otro, la ubicuidad expansiva de esta actitud 
que reconoce valores estéticos en ámbitos antes ajenos a la atención estética, 
como las relaciones sociales y situaciones del día a día. Consecuencia de esta 
visión amplificada, lo estético se articula en base a una presencia ambiental, 
intrínseca al entorno existencial. Esta innovadora acepción tiene puntos de 
confluencia con la estética cotidiana, sobre todo teorizada por Yuriko Saito, 
que atañen al reconocimiento estético de ámbitos y circunstancias diarias. 
Muchos ejemplos de Berleant son, de hecho, similares a los que emplea Saito 
para hablar de la estética cotidianamente experimentada, como conducir un 
coche, jugar un deporte de equipo, acciones rutinarias que requieren labor 
manual, o incluso el valor estético de una comida (Berleant 2017 11). 

En la base de ambas estéticas está la voluntad de alejarse de las ideas 
heredadas de la Estética dieciochesca, como es la orientación desinteresada 
hacia los objetos de arte y naturaleza. En cambio, una estética inmersa en el 
entorno es principalmente interesada y aprecia también objetos y eventos de 
índole social y funcional. El artículo coteja la teoría ambiental con la estética 
japonesa, en la que se descubre una propuesta paralela. Sin ir más lejos, la 
omnipresencia de valores estéticos en las situaciones cotidianas de la vida es 
un rasgo propio de la sensibilidad nipona, que contribuye a disolver el sujeto 
en el entorno en el cual se inserta. Estas y otras semejanzas se hallan en el 
repertorio estético del Budismo Zen, y conceptualmente se formalizan en la 
obra de Watsuji Tetsurō, que permite trazar una teoría del ambiente acorde 
a la apreciación estética no occidental. De su terminología se deduce además 
una praxis ético-estética, parecida a los principios morales que Berleant 
rastrea en la construcción urbana del ambiente. Para profundizar en estos 
vínculos se analizará la arquitectura de emergencia de Shigeru Ban. 



138

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Finalmente, el artículo aspira a matizar desde la estética japonesa el 
elemento humano que centraliza la teoría ambiental. Por sus significativos 
parentescos, la acuñación de una estética ambiental japonesa se antoja una 
empresa factible. Al desarrollar este argumento se pretende dar respuesta 
a la inquietud de Berleant acerca de una posible estética transcultural. El 
autor se plantea reemplazar la visión universalizante de la Estética por una 
lectura pluralista que investigue la resolución del mismo fenómeno estético 
en diferentes culturas. Al respecto, el propio Berleant (2010 88) señalaba la 
estética comparada como un instrumento apropiado para introducir otras 
tradiciones históricas y culturales en el estudio de la Estética, tradiciones 
que estén exentas de anclajes asimilados en el pensamiento occidental, y así 
poder expandir la comprensión del hecho estético.

2 · “Aesthetic engagement”: 
afinidades japonesas

La estética ambiental formulada por Berleant procura una reivindicación de 
la componente sensorial de la Estética, latente desde su nacimiento como 
disciplina filosófica en el siglo XVIII, así como en la propia raíz etimológica 
del término. Esta restitución de lo sensible legitima, en la teoría de Berleant, 
la expansión —prácticamente ubicua (“pervasiveness”)— de valores estéticos 
en una amplia gama de ambientes, los cuales no tienen por qué pertenecer al 
ámbito del arte o la naturaleza. Habiendo rescatado la definición de Estética 
como la ciencia del conocimiento perceptivo, toda circunstancia, en tanto que 
captada perceptivamente, podría considerarse desde la perspectiva estética; 
cualquier entorno contextual sería, pues, de orden estético (Berleant 2010 
119). Así, la Estética, en el rol de teoría de la sensibilidad, no se circunscribe 
a los objetos estéticos habituales, sino que se extiende también a situaciones 
y relaciones. En todos estos casos se puede activar una actitud apreciativa y 
un compromiso estético, o “aesthetic engagement”, una suerte de vinculación 
inmersiva que acondiciona la experiencia estética. Como explica Berleant: “I 
have proposed […] the concept of aesthetic engagement to reflect the embedded-
ness of the appreciator in every environmental context” (2014 6).

Deriva de esta propuesta una nueva acepción de lo estético, gracias a la 
atención perceptiva de quien se compromete con la apreciación del entorno. 



139

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

De ahí que para delinear esta definición, Berleant recurra a las expresiones 
“aesthetics of perceptual engagement” y “aesthetics of appreciative engage-
ment”. El referido engagement implica cuatro elementos: no solo la persona 
que aprecia las cualidades estéticas (“appreciator”), sino además el objeto de 
esa apreciación (que no siempre ha de ser literalmente un objeto), así como 
el sujeto o evento que ocasiona la experiencia apreciativa (el artista, un pro-
ceso de la naturaleza…) y, finalmente, el factor que activa dicha experiencia 
o situación (performer o elemento que la ejecuta y hace viable). El resultado 
de esta interpenetración concierta un todo que cabe designar “experiencia 
estética” o “campo estético” (Berleant 2017 11), en cuyo interior los distintos 
componentes no están separados, al contrario, discurren en un continuo 
intercambio. La apreciación estética vista como involucramiento (engage-
ment) supone la interconexión de agentes dependientes, y se plantea como 
intervención participativa en una situación que puede incluir una obra de 
arte, un paisaje, una actuación, un edificio, pero también una acción, una 
situación, una actividad colectiva, etc.

En este acontecimiento estético no hay cabida para dualismos, como la 
clásica separación de sujeto y objeto, el yo y el otro, la conciencia y el mundo 
exterior… Estas polaridades se disuelven en la participación del individuo en 
el ambiente, lo cual resalta el carácter integrador de la apreciación estética. 
Berleant se pronuncia con claridad al respecto: “When we do not regard ourselves 
as standing outside of experience, objectifying and conceptualizing its objects, then 
we come to recognize the initially undivided character of all experience” (2010 
119). Un aspecto innovador en este marco teórico es que el sujeto pierde su 
estatus privilegiado y se erige en una entidad corporal perceptiva, convertida 
en un nodo de relaciones orgánicas, sociales, culturales, etc., que configuran 
el entorno (Berleant 2005). La idea de Berleant es que no debe verse el entorno 
como un territorio ajeno al yo, sino como el medio en el que habita, en el que 
toma parte y del cual cobra su identidad. En palabras de Yuriko Saito (2022 
173):

Berleant characterizes aesthetic experience as a dynamic process 
that emerges from a collaboration between the object and the subject 
facilitated by reciprocal responsiveness. It is never a one-way street; 



140

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

that is, it is neither object- nor subject-driven. Instead, the process is 
like a dialogue between them. 

En numerosas ocasiones ha insistido Berleant en que la contraposición 
de binarismos no tiene lugar en este panorama, ya que no existe diferencia 
entre ser humano y mundo externo, el adentro y el afuera, la subjetividad y 
la alteridad. Esta convicción, que apuntala la clave de bóveda de su teoría, 
encaja especialmente bien con las bases de la estética japonesa, coincidencia 
que el autor no ha explorado aún y en la que merece la pena indagar. De 
hecho, el propio filósofo se ha referido a la urgencia de superar los dualismos 
típicos de la herencia occidental: “[…] the traditional dualistic assumption of 
Western philosophy that considered appreciation a subjective response to an 
external object became increasingly inappropriate and challenged” (2014 6). El 
pensamiento dicotómico no tiene recorrido en la lógica contradictoria del 
Budismo Zen, que sostiene en buena medida el corpus sociocultural nipón. 
El vasto arsenal estético del Zen —desde los koan hasta el haiku— estalla el 
aristotélico principio de no-contradicción, y permite proclamar que no hay 
distinción entre sujeto y objeto, ya que uno es el otro y viceversa. En efecto, 
desde la óptica zen “no hay distancia entre la consciencia y la inconsciencia; 
no hay dicotomía entre el yo y el mundo externo” (Bahk 11). 

He aquí que nace una categoría de ego propia de la identidad japonesa, 
que Augustin Berque ha descrito como “relatif et extensible” (1982 54). El yo 
disuelve sus límites, confundiéndolos con el objeto percibido. Los versos zen 
de Yoka Daishi ilustran esta reciprocidad: “Miro la flor, la flor me mira. La 
montaña me mira, yo miro la montaña” (86). En los cimientos filosóficos de 
la Escuela de Kioto se localizan también rastros de la simbiosis sujeto-objeto, 
habida cuenta, por otra parte, de que su iniciador, Nishida Kitarō, fue un 
ferviente practicante de Budismo Zen. Solía afirmar que el yo y las cosas se 
vinculan en una relación identitaria, e invitaba a interactuar con las cosas 
siendo las cosas mismas (Kitarō 32). El Zen despliega un terreno similar al 
entorno de la teoría de Berleant, donde los elementos se interrelacionan en 
un continuo fluir. De forma semejante a la relación apreciativa, en el Zen se 
produce un trasvase integrador por el cual el sujeto se diluye en el objeto, 
y este se torna sujeto perceptivo ante un individuo, ahora transformado en 
objeto, al que dirige su atención. 



141

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Asimismo, el Zen ha favorecido un nutrido campo de manifestaciones 
y prácticas estéticas que han contribuido a formar la sensibilidad japonesa, 
como la ceremonia del té, la pintura sumi-e, el arreglo floral y la jardinería. 
En general, es un rasgo reconocible de la cultura japonesa la estetización 
completa de la vida, incluso en sus actitudes cotidianas, lo cual se aprecia en 
gestos, en la forma de hablar, de caminar, en conductas éticas y detalles de 
educación cívica2, en la indumentaria o en la combinación de los alimentos 
como si compusieran un cuadro a base de numerosos y apetecibles platillos. 
Se podrían agregar otras situaciones e infinidad de ambientes de la cultura 
japonesa susceptibles de ser abordados desde la sensibilidad estética. En 
este sentido, la teoría de Berleant se baraja como una herramienta propicia. 
Resulta innegable que el caso japonés destaca por la notable omnipresencia 
(pervasiveness) de implicaciones estéticas en contextos domésticos, labora-
les, sociales, etc.3 Donald Keene (294) habla incluso de estetización elevada 
casi a religión, una tendencia que entrevé en la corte japonesa del siglo X y 
que se expandirá a todos los niveles de la sociedad. Yuriko Saito ha reconocido 
esta “hipersensibilidad” estética como signo predominante de la identidad 
nipona y nombra el Libro de la almohada de Sei Shōnagon como testimonio 
exacerbado de atención al detalle estéticamente experimentado. Semejante 
predisposición, connatural a la cultura japonesa, podría equipararse a la 
apreciación ambiental, pues, como apunta Saito (2014 150), desarrollar la 
sensibilidad permite hallar valores estéticos en diversos objetos y entornos. 

 Volviendo a Berleant, y a pesar de la descripción no dualista que había 
facilitado inicialmente, la revalorización sensible de la Estética trae consigo 
que el desempeño de la experiencia recaiga mayormente en la participación 
del sujeto (appreciator), que contribuye al objeto a partir de sus capacidades 
(perceptual engagement), activando las cualidades estéticas de la situación 
(Berleant 2015 6). No obstante, como se indicó, la teoría ambiental concibe 
al sujeto como cuerpo perceptivo que interactúa en un flujo continuo con el 

2 Véase Saito, Yuriko. “Body Aesthetics and the Cultivation of Moral Virtues”. Body Aes-

thetics, ed. Sherri Irvin. Oxford: Oxford University Press, 2016. 225-242.

3 Garcia Chambers ha estudiado ejemplos concretos extraídos de la sociedad japonesa 

analizándolos a la luz de la estética ambiental de Arnold Berleant. Véase “The Aesthe-

tics of Social Situations: Encounters and Sensibilities of the Everyday Life in Japan”, 

Contemporary Aesthetics 18 (2020). 



142

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

entorno. La conciencia del yo se entiende corporalmente y según la manera 
en que le afectan las influencias del entorno, por lo que este debe entenderse 
también como conjunto dinámico que conecta a quien percibe y a lo percibido 
en un intercambio participativo. Berleant explica que esta actividad genera 
el propio ambiente, que se perfila, en su opinión, como un entorno humano. 
Así las cosas, el cuerpo en su relación con el medio conforma el terreno de la 
experiencia humana. Aún más, es justamente esta relación lo que constituye 
el ser humano, como intuye Berleant: “We are thus like our environment. In 
fact, we are our environment” (1986 6). De lo expuesto se obtiene que el autor 
apuesta sobre todo por el valor estético centrado en el ser humano (“hu-
man-centered aesthetics”), un aspecto recurrente en su teoría. 

Ahora bien, cabe preguntarse por qué ese ambiente que somos se define 
como “humano”, con una etiqueta que parece asociada al appreciator, y por 
qué siendo como somos el compendio de diversos elementos, este se tiene 
que resumir con la designación humana. Por qué no suprimirla, de manera 
que podamos ser, en definitiva, humanos no humanamente. La multiplicidad 
ambiental que es el ser humano resulta unificada por el vocablo que intenta 
definirla. Mediante esta observación se quiere prevenir contra cierto riesgo 
de reterritorialización del campo estético bajo el signo humano, que la teoría 
de Berleant soslaya. Dicho en breve, la determinación humana planea sobre 
el cuerpo perceptivo y el medio sociocultural resultante, así connotándolos 
como cuerpo humano y entorno del humano. Por lo tanto, aunque la noción 
de humano se relativiza en la relación, al final reorganiza la experiencia por 
completo. Sería, pues, conveniente “deshumanizar” —no solo “desubjeti-
var”— la conciencia perceptiva y evitar la centralización del entorno alre-
dedor del ser humano. Ello consistiría en mantener libre de categorización 
ontológica la difusión que integra el engagement, aquella en la que el cuerpo 
difumina sus propiedades al convertirse en lo percibido. Esto se estima 
necesario, ya que en la estética ambiental se abandona la consideración de 
sujeto, pero no la de humano. Todo lo interrelacionado es subsumido en esta 
clasificación, y así tales fuerzas en interacción, que son el rasgo ontológico 
del ser humano, se visualizan solo humanamente. 

Esto quiere decir que la variedad de elementos que participan en la 
experiencia sensible se asume en la medida en que ayuda a formalizar, como 
expresaría Berleant, el mundo que hace humano al ser humano. Esta idea 



143

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

de ambiente admitiría otras posibilidades si su pluralidad inherente no se 
moldeara en virtud de un solo paradigma: el paradigma humano. En pocas 
palabras, la simbiosis gestada en el entorno se convoca únicamente desde el 
sentido humano. Lo interesante, sin embargo, es que esta noción de humano 
se basa, efectivamente, en aquel entrecruzamiento relacional, el cual ofrece 
una caracterización no-humana de lo humano. Nótese la faceta bidireccional 
de este fenómeno: por un lado, lo humano se define atravesado por múltiples 
realidades no-humanas, pero por otro lado, sirve al propósito de aunar ese 
dispositivo múltiple bajo una codificación unívoca. Tomando prestada la 
conocida sentencia de Gilles Deleuze y Félix Guattari, “lo que con una mano 
descodifica, con la otra axiomatiza” (253), es decir, lo que con una mano 
desterritorializa con la otra lo vuelve a territorializar, como en un gesto de 
“doble pinza” (“double-bind”). Lo confirma el hecho de que el resultado del 
engagement sea conceptualizado como un entorno experiencial humano. Con 
lo cual, no por manejar una definición relativa, plural e integradora se debe 
desatender su inclinación centralizadora. 

Al introducir este matiz en el análisis de la estética ambiental se busca 
ofrecer un argumento que lo respalde, el cual vendrá, de nuevo, desde la 
sensibilidad nipona. En la estética japonesa se pone mayor énfasis en ser el 
entorno que en la eventualidad de que este sea humano; si bien, claro está, 
esta pauta servirá para decantar una imagen comprehensiva de ser humano, 
cuyas referencias definitorias no se piensan necesariamente como humanas. 
La clave en el contexto japonés reside más bien en el carácter ontológico de 
la relación (soy la flor que miro y que me mira, la montaña que contemplo y 
que me contempla, el bambú, la luna…). Fusionados todos los componentes 
de la experiencia sensorial, no existe razón alguna que la organice desde un 
acercamiento humano, aunque dicha fusión sea, en efecto, la base del ser hu-
mano. Por así decirlo, la relación me hace humano —pues soy la relación, el 
environment que nace del aesthetic engagement—, pero no por ello esta tiene 
que adivinarse solamente como un proceso humano. Desde la sensibilidad 
japonesa se expondría así:

Tal parece que no es tanto una cuestión de llegar a ser un ser 
humano, sino de reconocer que el ser humano y el no-ser 
humano conviven en movimiento constante y esto es el proceso 



144

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

y momento de sonzai. […] De cierta manera es una cuestión de 
llegar a ser siendo. (Olivares 71)

Esta explicación procede de Watsuji Tetsurō, autor de Antropología del 
paisaje: climas, culturas y religiones (1935). Para acuñar el vocablo “sonzai”, 
Watsuji se inspiró en el significado original chino de los dos ideogramas que 
componen la palabra, unificando, por un lado, la “subsistencia subjetiva” 
de “lo que continúa siendo” y “se sostiene a sí mismo”, y por otro, “lo que 
es capaz de irse de sí mismo”, “lo que se mueve de un lugar a otro”. El tér-
mino trasluce el vaivén relacional que acoge y anula lo propio y lo ajeno, el 
yo y el otro, pues ambos no son sino en su respectiva negación integrados 
en el intercambio que los vincula e identifica. Ello alumbra un entorno, un 
lugar —en el léxico de Watsuji— que bien podría representar un sinónimo 
expandido de la teoría de Berleant:

“De esta manera, solo lo que es capaz de ir y venir de sí mismo 
es capaz de quedarse en un lugar”. Este lugar, característica 
distintiva en Watsuji, no necesariamente es físico, sino que 
se refiere a aquellos espacios que están circunscritos por la 
comunidad, el hogar y el ambiente. Si bien sonzai ningen es 
traducido como “existencia humana”, consideramos que es más 
que eso y […] [se] refiere a la subsistencia de lo humano a través 
del individuo y de la comunidad. (Ibid. 73)

Esta mirada japonesa al locus ambiental persiste en la multiplicidad, al 
mismo tiempo haciendo que esta aglutine lo humano, y no a la inversa. Quizá 
el riesgo percibido en la teoría de Berleant resida en la participación, que 
induciría a pensar que el ser humano surge al tomar parte en la relación, como 
si el ser humano naciera relacionalmente (aquí la categoría humana preva-
lece sobre la relación que sería su modo ontológico), cuando en realidad, lo 
humano no es más que esa relación, el ir y venir, el proceso de llegar a ser 
siendo, a saber, el humano no es otra cosa que sonzai, ese lugar intermedio. 
No se pase por alto que el propio Berleant, tras certificar que somos como 
nuestro ambiente, rectificó especificando que somos nuestro ambiente. Solo 



145

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

llevando esta idea a su máximo cumplimiento se entiende, en definitiva, la 
existencia humana como un suceso ambiental. Por tanto, no se trata de una 
relación meramente participativa, sino de equivalencia. Una aproximación 
japonesa a este territorio demuestra una profunda sintonía con la estética 
ambiental, e incluso afina sus criterios, de suerte que dicha teoría se vería 
enriquecida con la noción de sonzai. 

3 · Entre el ambiente y el ecosistema

La estética ambiental declara su interés por la apreciación perceptiva de la 
naturaleza, no solamente de los objetos de arte (Berleant 2017 11). Ello está 
motivado por la recuperación sensorial de la Estética; aunque habría que 
puntualizar que Baumgarten, responsable de la epifanía y nomenclatura de 
esta disciplina, no incorporaba la atención a la naturaleza en los objetivos de 
la ciencia del conocimiento sensible, destinada exclusivamente a las Artes 
Liberales. De acuerdo con Berleant, la reciente expansión de temáticas de 
investigación estética prevé la inclusión de lo natural, puesto que, de hecho, 
fue el primer horizonte que se le planteó a la estética ambiental: pasear por 
el bosque, conducir por un sendero rural o contemplar un paisaje agreste 
merecen un ejercicio de atención estética. Aún así, Berleant ha levantado 
una frontera entre la estética ambiental y la estética ecológica o ecoestética, 
una rama paralela desarrollada por teóricos orientales, con cuya propuesta 
Berleant no coincide del todo.4 A pesar de ello, por su noción de apreciación 
perceptiva y por la indistinción de sujeto y objeto, la obra de este autor ha 
dejado una fuerte impronta entre los estetas chinos. En cambio, el contacto 
no parece tan fluido hasta ahora con especialistas japoneses, lo que anima 
también la realización de este artículo. 

La disensión de Berleant respecto de la estética ecológica se da por 
una distinción teórica: en su estética ambiental lo ecológico no se refiere 
solo a lo biológico natural, sino que alude más bien al mundo sociocultural. 
Berleant valora que dicho entorno es asimismo “ecológico”: se trata de un 
“ecosistema humano” que por su organicidad e interdependencia requie-

4 Véase Xiangzhan, Cheng. “Arnold Berleant’s Environmental Aesthetics and Chinese 

Ecological Aesthetics”, Contemporary Aesthetics 9 [Online] (2021). 



146

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

re una actitud sostenible de convivencia y compromiso ético-estético. Lo 
ecológico se refiere, entonces, a la relación apreciativa del entorno. Con 
esta “ecología cultural”, Berleant reafirma el aesthetic engagement como el 
modelo ecológico de la experiencia perceptiva:

This reciprocity can be summarized by saying that the ecological 
concept of an all-inclusive, interdependent environmental system 
has an experimental analogue in aesthetic engagement. […] We can 
think of aesthetic engagement, in fact, as an aesthetic ecology. […] 
Aesthetic engagement is thus the perceptual experience of a cultural 
ecological process. (2010 120)

De este posicionamiento surge una visión de la ecología marcada por el 
expansionismo (pervasiveness), aunque la naturaleza biológica, siendo parte 
integrante de la experiencia sensible, queda reducida bajo la etiqueta que la 
convierte en un ingrediente del entorno humano. En la teoría de Berleant, la 
persona continúa ostentando el centro perceptivo, de manera individual o 
colectiva.5 En esta coyuntura, la naturaleza resulta una pieza más del puzle 
ambiental perceptivamente experimentado que hace que el ser humano sea 
humano. Así, la naturaleza está inserta en una experiencia cuya percepción 
se categoriza como humana. Valga decir que la naturaleza es humanamente 
percibida, o sea, que es tenida en cuenta solo porque cumple un papel en el 
mundo humano y se capta estéticamente a través de este filtro. Sin embargo, 
como se apuntó, la estética ambiental inició su andadura centrándose en la 
naturaleza, aunque al final tomó la acepción de ambiente humano: “Initially, 
environmental aesthetics belonged to ‘natural aesthetics’ in a narrow sense, but 
later turned towards ‘aesthetics of the human environment’” (Yuedi 16). Por 
su parte, Berleant argumenta que ambos ambientes, humano y natural, no 
están separados, sino que son coextensivos (2005 vii), pero esto no evita que 
la relación se sintetice como humana. 

5 “The human is the center of attention, both perceptually and psychologically, as a physical, 

biological being and a cultural construction, and as a behavioral entity in our actions and 

responses” (Berleant 2017 12).



147

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Así pues, la naturaleza debería desprenderse también de la definición 
humana, al igual que la idea de lo ecológico, cuya multiplicidad ambiental se 
mide solo desde el entorno humano. Aunque suene contradictorio, ¿por qué 
no percibir estéticamente el ecosistema sociocultural conforme a referencias 
no-humanas? En el bagaje estético de Japón, por ejemplo, el engagement 
apreciativo favorece una relación difusa con el objeto natural, respecto del 
cual no existe distinción, pero además, y en esto se diferencia de la estética 
ambiental, esta relación no comporta una idea humana del ser humano. La 
ambientalidad humana que cristaliza a partir de este compromiso estético 
no se acoge a una identidad humanizada. En el escenario nipón, lo humano 
radica en un permanente devenir-naturaleza. Esto no resulta extraño, dado 
que la ecología cultural japonesa no tiene una raíz distinta de la naturaleza. 
Lo evidencia Nishitani Keiji, discípulo de Nishida Kitarō, cuando sostiene: 
“El arte es parte del mundo de la cultura humana y, como tal, se diferencia 
de la naturaleza simple, pero aun así, la vida en el arte tiene su fuente en la 
vida de la naturaleza” (Bouso 1212). Una vez más, en el aspecto coextensivo, 
la estética japonesa coincide con la estética ambiental, pero por otra parte, 
se cuida de actualizar la relación apreciativa como norma del ser humano.

La mezcla de sujeto y objeto en la naturaleza es seña indudable de la 
sensibilidad japonesa. Este enlace con el mundo natural manifiesta hondas 
dimensiones que entroncan con el sintoísmo nativo, y desembocan en “una 
familiaridad e intimidad con los fenómenos naturales” (González 49) hasta 
el extremo de que “el entorno natural no se concebía como un espacio dis-
tinto y controlable, sino como parte de un todo” (Carbonell 196). Sobre el 
nexo japonés con la naturaleza, Augustin Berque destaca que “l’homme ne 
distinguait pas ce domaine du sien” (49). Se trata de un maridaje identitario 
experimentado en la vida misma. Cuando el poeta Bashō declama “lo que 
es el bambú apréndelo del bambú”, caeríamos en un error, opina Berque, si 
creyésemos que esta total identificación con el objeto deriva simplemente de 
una reflexión cognitiva. Se remonta a los orígenes de la civilización nipona 
y se define filosóficamente como “la saveur qui naît de l’harmonie entre le 
subjectif (shukan) et l’objectif (kyakkan), entre l’émotion (aware) et les choses 
(mono)” (Berque 51). En la arquitectura tradicional japonesa, por mencionar 
un caso, destacan soluciones estructurales que vehiculan la unión del sujeto 
con la naturaleza. La disposición de la vivienda propicia que, “descorridas 



148

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

las paredes y quedando solo los pilares de madera, la habitación se integre 
en el jardín, y este en la habitación” (Rodríguez-Izquierdo 309), o como lo 
expresa Bruno Munari, “las ventanas continuas, correderas, se pueden abrir 
para contemplar un arbusto, la rama de un árbol, lo suficiente para que la 
naturaleza entre en la casa” (121). 

Un ejemplo significativo es el yukimi, una ventana tipo guillotina 
que se coloca en una puerta corredera shōji de papel y madera. Son ventanas 
para contemplar la nieve a nivel del suelo, estando tumbado en el tatami. La 
ensayista Ryoko Sekiguchi considera este hábito, típico de la arquitectura de 
Kioto, “el colmo de una estética en ósmosis con la naturaleza” (38), y autores 
como Tanaka lo estiman “fundamental para la conservación de la naturale-
za” (364). Detalles así desvelan la compenetración vital de los japoneses con 
la naturaleza. Hay asimismo un incuestionable componente corporal en estas 
interacciones con la naturaleza en entornos construidos. En la apreciación 
perceptiva de la teoría ambiental, el cuerpo ejerce un papel esencial en su 
integración con el entorno, por lo que deviene un organismo que Berleant 
denomina ecológico. Para Liu Yuedi (21), esto es lo mismo que decir que el 
ser humano es una existencia natural en continuidad con otros seres de la 
naturaleza, idea que considera muy cercana a las sabidurías orientales. No 
por casualidad, la visión de Watsuji Tetsurō resulta coincidente:

La subjetividad del cuerpo tiene su fundamento en la estructura 
espacio-temporal de la vida humana. Por eso no es un cuerpo 
aislado el que llega a convertirse en una subjetividad corporal. El 
cuerpo como sujeto posee una estructura dinámica que consiste 
en independizarse uniéndose, y en unirse independizándose. 
Cuando diversas relaciones de solidaridad se desarrollan en 
esta estructura dinámica, se hacen concretamente histórico-
paisajísticas. (35)

De nuevo, el paralelismo japonés de la estética ambiental se encuentra 
en la obra de Watsuji. En concreto, la diferencia que hacía Berleant entre lo 
natural y sociocultural sería replicada por el concepto de “fūdo”, que Berque 
ha traducido como “milieu”. Según Watsuji, el milieu se entiende como el 
medio humano, frente al “shizen kankyō”, que se define como el ambiente 



149

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

natural. El fūdo implica la existencia de un sujeto que está en relación con 
el medio que le es propio (Berque 2015 2). En esto no debe verse un signo de 
dualismo sujeto-objeto. Berleant (2017 11) prescinde del artículo “el” y habla 
solo de “ambiente”, pues lo contrario reforzaría la objetualización separada 
del perceptor, siendo esto un método de las ciencias naturales, no humanas. 
Siguiendo con los paralelismos, Watsuji —en la explicación de Berque— 
aplica idéntica solución cuando evalúa la naturaleza en el entorno japonés:

Dans son rapport à la nature et à l’espace, —rapport qu’on appellera 
milieu—, la société révèle certains de ses traits fondamentaux. […] Je  
ne considérerai donc pas cet environnement comme  objet (ce point 
de vue serait celui des sciences de la nature); mais comme participant 
du milieu japonais, c’est-à-dire, dans une certaine mesure, comme 
participant de ce sujet collectif qu’est la société japonaise. (1987 21)

En esta relación participativa que forma el ecosistema humano, el fūdo 
se perfila como el hábitat del ningen, vocablo que sugiere el nexo del sujeto y 
su ambiente sociocultural. Watsuji distingue las palabras “ningen” y “hito”, 
pues la primera tiene que ver con el ser humano en sociedad, mientras la 
segunda denota el humano individual. Ningen remarca la inseparabilidad de 
lo individual y lo social, de cuerpo y alma, de persona y mundo; designa, en 
resumen, el mundo humano. No obstante, la clave está en la definición que 
da Watsuji: “Este mundo humano no es simplemente la naturaleza que nos 
rodea, sino, ante todo, la sociedad humana. Tampoco se trata simplemente 
de los seres humanos, habitantes de este mundo” (251). En esta teorización 
se reconoce el valor ecológico del ecosistema humano, pero al mismo tiempo, 
se hace notar que el ser humano carece de primacía sobre su multiplicidad 
relacional. Así salva el escollo de doble pinza. Lo humano en la propuesta de 
Watsuji aparece siendo la relación; lo humano es la salida hacia lo otro, un 
espacio intermedio que llama “aidagara”. Con este término, Watsuji subraya 
el “in-between” de personas, ambiente y otros seres. Relacionado con la no 
dualidad del Budismo Zen, se trata de un “entre” que elimina al self y al 
otro (Olivares 76). Un entre que se refiere finalmente a una forma de vida en 
común, un entorno estético-social asimilado al sistema ético “rinrigaku”, 
que se apoya en la autenticidad de sus vínculos. 



150

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Watsuji invita a pensar en el ser humano y la humanidad 
al mismo tiempo, representada en cada persona que habita 
su determinado contexto. El ser humano ningen es a la vez 
individuo y relaciones entre seres y ambiente. Asimismo, en 
japonés, lo que separa a una palabra de la otra es el kanji 間. 
Dicho kanji precisamente nos invita a pensar en el espacio que 
hay entre cada ser humano, pues su significado por sí mismo 
es “espacio” o “intervalo”. […] es como si se tratara de un ser 
humano que está constantemente haciéndose […]. A través de la 
vivencia del rinri es que el ningen llega a ser ningen. […] En otras 
palabras, gracias a rinri somos ningen, somos humanos. […] Para 
Watsuji, esta es la verdadera base del noegoísmo para la bondad 
o la compasión, ese ir y venir dialógico entre las personas, las 
culturas y los ambientes. Parecería ser que la comprensión del 
rinrigaku como ética está en reconocer el aidagara como un entre 
que une y separa. (Olivares 67-9)

En este punto, el rinrigaku puede asociarse a la teoría de Berleant en 
los rasgos de ambientalidad y cotidianidad. Sobre el primero, Watsuji incide 
en la unión de los aspectos climático-naturales y culturales. Está convencido 
de que la cultura está unida a su topografía y particularidad meteorológica, 
y que esta reciprocidad forma parte de la vida cotidiana. Esto último incluye 
valores que se construyen en relaciones comunes, por ejemplo, la acción de 
abrigar a los niños y ancianos en invierno, o socializar al calor del fuego del 
hogar. “Por ese motivo, no podemos hablar de un individuo aislado, sino, 
de nuevo, de una relación o aidagara entre individuos” (Crespín 710). Esta 
ética ambiental se fundamenta en la interrelación inmanente con el entor-
no. “Existir en aidagara es existir en la vida cotidiana, en el paisaje, en la 
naturaleza viviente” (Kuwano 103). De este planteamiento se concluye una 
ético-estética ambiental cuya estructura híbrida ha descifrado Yuriko Saito: 
“I have mentioned that Berleant’s aesthetic engagement is ethically-grounded. 
At the same time, Watsuji’s ethics based upon the notion of inbetween-ness is 
aesthetically-informed” (2022 178). 



151

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

4 · Arquitectura ambiental y 
“world-making”

La estética ambiental no se limita al aspecto natural, sino que expande su 
atención apreciativa hacia la arquitectura y el diseño urbano, a sabiendas de 
que una amplia mayoría de experiencias perceptivas acontecen en la ciudad 
contemporánea (Berleant 2014 6). Dicho ambiente constituye un modelo de 
ecosistema de relaciones entre elementos físicos y sociales. En el ecosistema 
urbano, la arquitectura, en particular, no puede desligarse de estos vínculos, 
pues influyen directamente en el planeo de los edificios, en su funcionalidad, 
en el criterio espacial, en su localización dependiendo de las características 
sociales (Berleant 2010 126). Dado este carácter inclusivo, la arquitectura es 
para Berleant un ejemplo de compromiso estético ecológico y los aspectos 
constructivos deben contribuir a la calidad de vida de los habitantes. El au-
tor especifica que el conjunto urbano es principalmente un producto de la 
agencia humana, lo cual le sirve otra vez para centralizar las condiciones 
de experiencia en el ser humano. En concreto, Berleant se cuestiona cómo 
hacer una ciudad más humana, cómo humanizar la ciudad. De su pregunta 
parece deducirse que la única pauta para implementar una ciudad ecológica 
es la calidad vital entendida solo desde el paradigma humano, por diverso 
que este se presente. En efecto, lo humano se define por las relaciones en el 
espacio urbano con entes no-humanos que habitan este entorno, pero ello 
no asegura que estos sean así adecuadamente representados y reconocidos.

El motivo de base, como se ha apuntado, estriba en que la competencia 
sensorial la encarna un cuerpo perceptivo que no se separa de su condición 
humana. La capacidad estética se asume, pues, como un rasgo humano, de 
ahí que el entorno urbano, en tanto que entorno humano, sea considerado el 
ámbito idóneo para el desarrollo de la atención estética (Berleant 1986). De 
nuevo, afirma Berleant la coexistencia, en este caso, de los ámbitos humano 
y arquitectónico, pero lo cierto es que el arte constructivo no se pondera más 
que por ofrecer oportunidades de experiencia estética humana. Berleant dice 
que la arquitectura no solamente da forma al espacio, sino que construye un 
entorno humano. Siendo así, el modelo participativo se aplica asimismo a la 
arquitectura, en edificios que incorporan recursos ergonómicos e inclusivos, 
en vez de edificios que intimidan al usuario y resultan opresivos. Según esto, 



152

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

el modelo participativo tiene el poder de transformar el mundo para que este 
devenga una confortable vivienda humana (Berleant 2005). 

El diseño del ambiente se convierte entonces en un arte situacionado y 
una “estética social”. La teoría de Berleant establece que un edificio no es un 
objeto aislado, ya que puede afectar a todo el ecosistema de alrededor. Esto 
se da la mano con la actividad ética que todo artista, por el hecho de serlo 
-apostilla Berleant-, desempeña en colectividad. Un arquitecto afronta un 
ejercicio de responsabilidad hacia los otros, dado que sus decisiones de algún 
modo interferirán con realidades circundantes. Desde la estética cotidiana, 
Saito también se ha dedicado a pensar la responsabilidad que implica el “po-
der de la estética”, o sea, su poder para condicionar la vida, influir en los 
hábitos de consumo, dirigir la apreciación sensorial, tener efecto en el medio 
ambiente, etc. Para la autora, artistas y diseñadores tienen en sus manos este 
poder y no deben ignorar la correspondiente responsabilidad en la tarea de 
hacer de este mundo un lugar mejor. Una tarea de “world-making” que nos 
reclama a todos, y que, por otra parte, se podría implantar en paralelo a los 
objetivos de la estética ambiental:

This world-making project cannot but include macro-level 
considerations such as environmental consequences, human rights 
violation, and problematic political causes, and micro-level concerns 
such as human interactions and caring for non-human objects. 
(Saito 2017 226)

De esta forma, la arquitectura se concibe como un arte ambiental y 
una herramienta para mejorar el mundo. Pero mejorar el mundo no quiere de-
cir simplemente humanizar el mundo. La misión de world-making, aun siendo 
una estética social, no tendría por qué estar humanamente centrada. Podría 
entenderse como un compendio no-humano de personas, naturaleza, clima 
y localidad antropológico-cultural. El ser humano del world-making sería, en 
suma, el ningen de una relación de sonzai dentro del sistema ético rinrigaku. 
Probablemente no haya mejor ejemplo que el del arquitecto japonés Shigeru 
Ban. Premio Pritzker en 2014, y desde los años noventa consultor del Alto 
Comisionado de Naciones Unidas para los Refugiados, su obra se caracteriza 
por arquitecturas de emergencia para damnificados por desastres naturales. 



153

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Cuando se produjeron los catastróficos terremotos y tsunamis de Japón de 
2011 y de Sri Lanka de 2004, diseñó proyectos de viviendas reutilizables y cli-
máticamente sostenibles en cuya construcción involucraba a la comunidad. 
En ambos casos era importante habilitar espacios de transición, cubiertos 
pero abiertos al exterior, que operasen como lugar de encuentro, centro para 
actividades comunitarias o incluso taller para reparar las redes de pesca.

Shigeru Ban es famoso por utilizar como material constructivo tubos 
de cartón desechables, que adapta a las características sociales y climáticas 
de cada emplazamiento. Así, tras el tifón que golpeó Filipinas en 2013, realojó 
a los afectados en viviendas construidas con un armazón de tubos de papel, 
un cerramiento de coco trenzado y una cubierta hecha con hojas de palmera. 
El sistema permitía edificar en un lugar cercano a los antiguos hogares de los 
vecinos, sin necesidad de trasladarlos a las casas que ofrecía el gobierno en 
las afueras. La arquitectura de Ban es ciertamente una muestra de estética 
ambiental ecológica, por las relaciones que enlaza entre personas, paisaje y 
entorno; por su modelo participativo —una idea repetida por el arquitecto es 
que si un edificio no es querido por la gente, no sobrevivirá, esté construido 
con materiales fuertes o débiles (Vélez 114)—; sin olvidar su estética social, 
que el japonés acepta como un reto ético. De hecho, se le atribuye abrir la 
senda a la primera generación de arquitectos de su país que “en vez de en-
tender la arquitectura como conjunto de formas sólidas, la interpreta como 
un entorno habitable generado por las relaciones o acciones que desarrollan 
las personas” (Vives 222). 

Es más, podría decirse que este programa de world-making que cultiva 
Shigeru Ban amplía la propia teoría ambiental. Berleant promulgaba que la 
arquitectura, como engagement estético, promovía un enriquecimiento de la 
vida humana más allá de la mera supervivencia, en un nivel existencial por 
completo satisfactorio (2010 129). En el caso del japonés, la arquitectura sin 
duda funciona como el engagement estético para una vida satisfactoria, pero 
esta no se define tan solo como humana, y además, satisface plenamente 
en la supervivencia. Mientras que Berleant solicitaba una arquitectura no 
para sobrevivir sino para vivir, esto es, para hacer una vida humana plena, 
la arquitectura de Ban impulsa esa vida digna donde las causas ambientales 
la habían relegado al mínimo. Por ende, en la arquitectura de la emergencia, 
vivir sobreviviendo no es ninguna contradicción. Como puede comprobarse, 



154

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

esta arquitectura se ubica expresamente en un in-between, y alimenta así la 
estética del aidagara: a la vez temporal y duradera, individual y colectiva, 
urbana y natural, la arquitectura de Ban es una intersección relacional, el 
engagement mismo. 

En estas circunstancias, la arquitectura del japonés guarda respeto al 
ecosistema humano, pero no se limita a la ecología humanamente entendida, 
es decir, un entorno social donde la naturaleza se pliega a la lectura cultural 
que se hace de ella. La ética rinrigaku prescribe lo humano como el espacio 
intermedio en el que los participantes devienen otredad. Esta humanidad, 
basada en la equivalencia identitaria, eleva a su máximo exponente la idea 
de Berleant de que somos nuestro ambiente, puesto que el resultado ya no es 
un ecosistema humano, en tanto que de igual modo podría ser un ecosistema 
natural. En los proyectos de Ban, no es el ser humano el que incorpora la 
meteorología y geología locales como una relación determinante en la cual 
participa, sino que es esa misma relación. Y por supuesto, el rol activo no lo 
detenta el appreciator, sino el in-between humano-naturaleza, en concreto, 
naturaleza destructiva, con un desmesurado poder de agencia. Por su origen 
japonés, Shigeru Ban está particularmente sensibilizado con los desastres 
naturales, sucesos que han desencadenado en la idiosincrasia nipona una 
aproximación a la belleza natural “en la cual el hombre no está por encima 
de la naturaleza, sino que forma parte de ella” (Almazán 322). Como observa 
Masatoshi Takebe (348), uno de los maestros paisajistas más reconocidos 
de Japón, desde antiguo los japoneses temían el poder de la naturaleza, pero 
también le mostraban agradecimiento por los bienes que les proporcionaba. 

En el País del Sol Naciente, a la lógica fragilidad de las 
construcciones de madera se añade la omnipresencia de una 
naturaleza que, si bien a menudo muestra su cara más amable 
y hermosa, en no pocas ocasiones enfurece con explosivas e 
incontrolables manifestaciones de fuerza que arrasan con todo 
lo que encuentran en su camino. Desde tiempos inmemoriales, 
los japoneses han aprendido a convivir con fenómenos como los 
terremotos, tifones e incendios. En consecuencia, en el antiguo 
Japón, la aceptación de la corta vida de los edificios emanaba de 
la asunción de acontecimientos impredecibles o incontrolables. 



155

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Todavía hoy, en pleno siglo XXI y con la ingente cantidad de 
recursos técnicos de que se dispone, sigue existiendo una 
sensación semejante en la sociedad nipona. (Vives 235)

Dicha sensación seguramente pervive en la arquitectura de emergen-
cia de Shigeru Ban, junto con el sentido perecedero de las construcciones. El 
yo japonés se identifica con el curso de los fenómenos naturales, las esta-
ciones, el ciclo vida-muerte y la fragilidad esencial de todo lo existente. El 
término budista que indica este principio de fugacidad y transitoriedad es 
“mujō”. Esta visión de la existencia como un perpetuo fluir conduce a los 
japoneses a un “abandono sumiso a la Naturaleza” y a una total “identifi-
cación con ella, con la hermosura cambiante de todo el universo” (Lanzaco 
117). La honda creencia japonesa de que todas las cosas son impermanentes 
se aprecia en el sentimiento de la belleza natural materializada en lo frágil y 
caduco, como en la contemplación de la flor de cerezo en primavera (hanami) 
o las hojas de arce en otoño (momijigari). 

This is not about praising passivity, but, rather, about becoming 
reconciled to the inevitable and “enjoying the transience of nature”. 
Delight in ordinary phenomena —everyday objects and nature 
surrounding us— comes from a strong conviction that everything 
accompanying human beings is fragile, especially their own life. 
Impermanence and mortality make people grow particularly 
attached to what expresses this sense of transience (mujōkan), for 
instance, cherry blossoms, which already in early medieval poetry 
reflected the allure of the ephemeral. (Loska 1)

Mientras mujō nace del linaje budista, “mono no aware” es el término 
sintoísta que refiere la identificación del yo con la concepción estética de la 
impermanencia, pudiéndose interpretar “como el profundo sentimiento de 
empatía con la belleza perecedera de las cosas” (Lanzaco 113). Asimismo, se 
podría vincular a la palabra “nagori”, también de regusto estético, traducible 
como “la nostalgia por la estación que termina”. Una de sus acepciones sirve 
precisamente para describir la huella vital que dejan los desastres naturales. 



156

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

“Nagori designa también las consecuencias, los daños o las secuelas de un 
acontecimiento, como el nagori de un terremoto o de una enfermedad” 
(Sekiguchi 29). Finalmente, el Budismo Zen aporta el concepto “wabi-sabi”, 
que alude a la apreciación de la belleza en lo modesto, rústico e imperfecto, 
como el flujo transitorio que busca su verdad en el mundo natural (Juniper 51). 
Todos estos vocablos tienen en común el rasgo de lo efímero. En La estética 
efímera, Buci-Glucksman distingue lo efímero negativo, es decir, la finitud 
que atormenta al sujeto occidental, de lo efímero positivo, propio de Oriente, 
que celebra la vida en comunión directa con el cosmos finito (Vélez 104). La 
autora reconoce que esa conducta estética de los japoneses envuelve un modo 
de existencia, es decir, una ética, cuyo fundamento es una “vida-pasaje y 
paisaje” donde devenir-otro se produce en un espacio entre-cultura (Buci-
Glucksman 18).

Sobre esto último, las semejanzas con la teoría ambiental de Berleant 
son notorias, salvando las particularidades que colorean la estética japonesa. 
Llegados a este punto, se puede decir que la arquitectura de Shigeru Ban, 
deudora aún de esta herencia estética, funciona como ecosistema humano-
natural, que por tanto protagoniza en igualdad de condiciones la naturaleza 
no humanizada. Esto consigue una resolución completa de las posibilidades 
ecológicas que Berleant había segregado. No basta con hacer que el edificio 
participe de las características del lugar, ni en elegir los materiales según la 
participación del usuario. Si en las obras de Ban se usan materiales locales y 
sostenibles, no es solo por su participación en la comunidad y en su clima, 
sino porque se le reconoce a la naturaleza la misma entidad que a los seres 
humanos. Es una naturaleza equiparable al cuerpo subjetivado, igualmente 
perceptiva y activa, que moldea —además de forma radical— su entorno. Es 
una naturaleza con carácter propio, que se relaciona, aprecia y procede. Por 
eso, los materiales se seleccionan sopesando cómo los recibirá la naturaleza. 
El concepto wabi-sabi ayuda a entender esta forma de elección, en la medida 
en que se deben priorizar los materiales orgánicos nacidos de la naturaleza 
(Juniper 123). Shigeru Ban ha perfeccionado el uso del papel y la madera, 
materiales fundamentales de larga historia en la arquitectura tradicional 
japonesa. Los tubos de cartón, que se fabrican como embalaje, son accesibles 
y se pueden reciclar cuando quedan en desuso. Ban los reutilizó por primera 
vez en 1986, en una exposición de Alvar Aalto en el MoMA de Nueva York. 



157

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Como manifestó el arquitecto: “Nadie hablaba de medio ambiente en ese 
tiempo, pero yo tenía el firme deseo de respetar el valor de los materiales y 
de reducir los residuos” (Vélez 112). El mismo criterio lo adecúa a proyectos 
de viviendas en Japón. “En cada uno de ellos, exploraba nuevas formas de 
crear una arquitectura con la mínima huella ecológica, tanto durante su 
construcción como en el momento de su posterior demolición o desmontaje” 
(Vives 183). Así pues, su compromiso de world-making admite la estética 
ambiental en tanto que estética ecológica.

5 · Conclusión

A Arnold Berleant se le debe haber fortalecido la apreciación estética como 
un entramado sensible diversificado en una amplia variedad de contextos y 
situaciones. No solo el arte sino también la naturaleza, el entorno urbano, la 
comunidad, las relaciones personales, etc., son ahora objeto de una actitud 
estética ampliada. Aquí reside su mérito de haber transformado la Estética 
en una materia de ambientes y entornos, aunque todos ellos se definen como 
“humanos”. Así dice claramente el autor: “an aesthetic dimension pervades 
the human world” (Berleant 2015 4). Según se ha expuesto en estas páginas, 
la apreciación estética en dicho escenario se dilata para volver a contraerse, 
ya que todo lo que se puede percibir y por tanto valorar de forma estética, 
acaba ocupando su puesto en un mundo interpretado desde un único punto 
de vista, el humano. En este artículo se ha esbozado este doble recorrido de 
la estética ambiental y se han estudiado varias alternativas que esquivan la 
centralidad humana en la apreciación estética. Las citadas alternativas se 
han extraído de la estética japonesa, rastreando procedimientos que revelan 
su independencia del marchamo humano, un concepto que la sensibilidad 
nipona aborda desde posiciones no solo humanas.

Sobre todo se ha constatado que la estética japonesa introduce valores 
que espejean los de la estética ambiental, con la cual mantiene importantes 
concomitancias. Sucedía con los términos sonzai y fūdo, tomados de Watsuji 
Tetsurō, que emparentan con los de ambiente y ecosistema de Berleant. Al 
mismo tiempo, en aquellos se descubre que lo humano no prevalece sobre la 
multiplicidad que lo constituye. El aspecto del in-between, o aidagara, incide 
en un engagement que lleva aparejada la idea de humano como un continuo 



158

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

devenir-otro, un humano que es la relación con realidades no-humanas, 
sin que ello se categorice ulteriormente como una cualidad del ser humano. 
Este espacio intermedio, lugar ambiental del ser japonés, decanta en una 
ética estética, rinrigaku, que resuena en la ética de la teoría ambiental y en el 
world-making de la estética cotidiana. Todo esto se ha analizado aplicado a 
la naturaleza, defendiendo su equivalencia con el mundo humano, mientras 
que la estética ambiental la dejaba en manos de la estética ecológica o bien 
la incluía en la definición de entorno humano. La total identificación de los 
japoneses con el mundo natural ha permitido hablar de un ser humano que 
no solo asume la naturaleza como parte de su entorno, sino que comparte 
con ella su propia identidad; una naturaleza que exalta la impermanencia 
y la fugacidad. Esta reflexión se ha trasladado finalmente a la arquitectura 
urbana, que para Berleant es el gran ejemplo de ambiente estético humano. 
El caso de Shigeru Ban ha servido para explorar las distintas implicaciones 
del entorno construido y proponer, en suma, un ecosistema no solo humano 
sino humano-natural. 

La interpretación de la estética ambiental que se ha acometido a partir 
de Berleant invita a desubstancializar al humano y desestabilizar aún más 
su criterio ontológico. Se admite que el ser humano es la relación ambiental, 
pero por otra parte se denuncia que, quizá para apaciguar la intranquilidad 
que suscita la ambigüedad de esta definición —en la cual solo el sujeto nipón 
se sentiría cómodo—, se vuelve a codificar, reuniendo esa diversidad bajo la 
definición de ser humano. En definitiva, todo humano es la relación con su 
entorno, pero esta no consiste en un fenómeno humano. En lo precedente se 
han tratado estrategias que desde la estética japonesa ayudan a vislumbrar 
el potencial real de la identificación con el entorno. Pero en especial se han 
dado las claves de la afinidad de la estética ambiental y la estética japonesa, 
se ha sugerido que la segunda podría ser una buena manera de enriquecer 
la primera, y se han identificado sus aspectos coincidentes, tales como la 
ubicuidad estética y la fusión de sujeto y objeto. Este trabajo ha mostrado 
que es posible, y necesario, sentar las bases de una estética ambiental para 
la cosmovisión oriental, siendo viable una vertiente de la estética ambiental 
más allá de las demarcaciones tradicionales de la sensibilidad occidental.



159

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

6 · Referencias

Almazán Tomás, David. “El agua en el jardín japonés”. El jardín japonés. Qué 
es y no es entre la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Me-
nene Gras Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 321-333.

Bahk, Juan W. Surrealismo y Budismo Zen. Convergencias y divergencias. Estudio 
de literatura comparada y antología de poesía Zen de China, Corea y Ja-
pón. Madrid: Verbum, 1997.

Berleant, Arnold. “Cultivating an urban aesthetic”, Diogenes 34(136) (1986): 
1-18. https://doi.org/10.1177/039219218603413601 

Berleant, Arnold. Aesthetics and Environment: Variations on a Theme. Alders-
hot: Ashgate Publishing Limited, 2005.

Berleant, Arnold. Sensibility and Sense. The Aesthetic Transformation of the Hu-
man World. Exeter: Imprint Academic, 2010.

Berleant, Arnold. “Transformations in Art and Aesthetics”. Aesthetics 
of Everyday Life: East and West, eds. Liu Yuedi y Curtis L. Carter. 
Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2014. 2-13.

Berleant, Arnold. “Aesthetic Sensibility”, Ambiances [Online] (2015).
https://doi.org/10.4000/ambiances.526

Berleant, Arnold. “Objects into Persons: The Way to Social Aesthetics”, ES-
PES. The Slovak Journal of Aesthetics 6(2) (2017): 9-18. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.6377952

Berque, Augustin. Vivre l’espace au Japon. París: PUF, 1982.
Berque, Augustin. “Le miroir de la nature”. Le Japon et son double, coord. Au-

gustin Berque. París: Masson, 1987. 21-30.
Berque, Augustin. “Cosmophanie, paysage et haïku”, Projets de paysage 12 

[Online] (2015). https://doi.org/10.4000/paysage.10442
Bouso, Raquel, James W. Heisig, Thomas P. Kasulis, y John C. Maraldo (eds.). 

La filosofía japonesa en sus textos. Barcelona: Herder, 2020.
Buci-Glucksman, Christine. Estética de lo efímero. Madrid: Arena, 2006.
Carbonell Cortés, Ovidi. “Paraísos occidentales, espacios universales: sim-

bología y representación del jardín japonés”. El jardín japonés. Qué es y 
no es entre la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Menene 
Gras Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 193-207.



160

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Crespín Perales, Montserrat. “La dimensión espacial del sujeto en la filosofía de 
Watsuji Tetsuro”. Actas del Primer Congrés Català de Filosofia, coords. An-
dreu Grau i Arau e Ignasi Roviró i Alemany. Barcelona: Institut d’Estudis 
Catalans, Societat Catalana de Filosofia, 2011. 704-713.

Daishi, Yoka. El canto del inmediato satori (shodoka). Barcelona: Kairós, 2001.
Deleuze, Gilles y Félix Guattari. Anti-Edipo. Capitalismo y esquizofrenia. Bar-

celona: Paidós, 1985.
González Valles, Jesús. Historia de la filosofía japonesa. Madrid: Tecnos, 2014. 
Juniper, Andrew. Wabi sabi: the Japanese art of impermanence. Boston: Tuttle 

Publishing, 2003.
Keene, Donald. “Japanese aesthetics”, Philosophy East and West 19(3) (1969): 

293-306.
Kuwano, Moe. “La influencia de Watsuji Tetsurō en el pensamiento de Yuasa 

Yasuo”, European Journal of Japanese Philosophy 6 (2020): 95-114.
Lanzaco Salafranca, Federico. “Valores estéticos: instrucciones de uso”. El 

jardín japonés. Qué es y no es entre la espacialidad y la temporalidad del 
paisaje, coord. Menene Gras Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 111-136.

Loska, Krzysztof. “Impermanence as an aesthetic category in Japanese art”, 
Studia Filmoznawcze 33 (2012): 1-13.

Munari, Bruno. Artista y diseñador. Barcelona: GG, 2019.
Nishida, Kitarō. Pensar desde la nada. Ensayos de filosofía oriental. Salamanca: 

Sígueme, 2006.
Olivares Muñoz-Ledo, Ana. “Caminos entre la diferencia: pensar la educa-

ción desde el rinrigaku de Watsuji Tetsurō”, Interpretatio 7(2) (2022): 
59-82. DOI:10.19130/irh.2022.7.2.00X27S0034

Rodríguez-Izquierdo Gavala, Fernando. “El jardín japonés visto desde el 
haiku”. El jardín japonés. Qué es y no es entre la espacialidad y la tem-
poralidad del paisaje, coord. Menene Gras Balaguer. Madrid: Tecnos, 
2015. 307-319.

Saito, Yuriko. “Everyday Aesthetics in the Japanese Tradition. Aesthetics 
of Everyday Life: East and West, eds. Liu Yuedi y Curtis L. Carter. 
Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2014. 145-164.

Saito, Yuriko. Aesthetics of the Familiar. Everyday Life and World-Making. 
Oxford: Oxford University Press, 2017.



161

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 136-161 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.08

MARÍA DEL CARMEN MOLINA BAREA
CONSTRUYENDO LA ESTÉTICA AMBIENTAL JAPONESA

Saito, Yuriko. “Aesthetics and Ethics of Relationality: Philosophies of Arnold 
Berleant and Watsuji Tetsurō Compared”, Popular Inquiry 1 (2022): 
170-184.

Sekiguchi, Ryoko. Nagori. La nostalgia por la estación que termina. Cáceres: 
Periférica, 2023.

Takebe, Masatoshi. “Rocas y flores”. El jardín japonés. Qué es y no es entre 
la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Menene Gras 
Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 348-359.

Tanaka, Hiroya. “El árbol y la piedra”. El jardín japonés. Qué es y no es entre 
la espacialidad y la temporalidad del paisaje, coord. Menene Gras 
Balaguer. Madrid: Tecnos, 2015. 362-368.

Vélez Bertomeu, Fabio. “Arquitectura de emergencia Repensando la 
‘firmitas’ desde Shigeru Ban”. Arquitectura efímera. Reflexiones sobre 
la mutabilidad del espacio construido, coord. Mauricio Trápaga Delfín. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México, 2023. 102-117.

Vives, Javier. Arquitectura moderna de Japón. Gijón: Satori, 2019.
Watsuji, Tetsurō. Antropología del paisaje. Climas, culturas y religiones. Sala-

manca: Sígueme, 2006.
Yuedi, Liu. “‘Living Aesthetics’ from the Perspective of the Intercultural 

Turn”. Aesthetics of Everyday Life: East and West, eds. Liu Yuedi y Curtis 
L. Carter. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2014. 14-25.


