
327

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN

Jeniffer Aceituno Jiménez1

Universidad de Granada, España
Recibido 21 abril 2025 • Aceptado 18 octubre 2025

1. jaceitunoj@correo.ugr.es; jaceitunoj@gmail.com

Resumen

Este artículo examina la influencia 

histórica y actual de las mujeres en el 

pensamiento de liberación en América 

Latina, con foco en la filosofía. A través 

del análisis de pensadoras latinoame-

ricanas como Graciela Hierro, María 

Lugones, Rita Segato, entre otras, se 

resalta cómo sus perspectivas únicas 

han enriquecido y transformado estas 

corrientes. La investigación revela que el 

pensamiento de liberación, inicialmente 

masculino, se ha ampliado con aporta-

ciones femeninas sobre género, inter-

seccionalidad y afectividad, ofreciendo 

un marco más amplio para la liberación 

en contextos de opresión. Estos hallaz-

gos contribuyen a la descolonización del 

saber y a la visibilización de las mujeres 

como sujetos activos en la historia.

Abstract

This article examines the historical and 

current influence of women on liberation 

thought in Latin America, with a focus 

on philosophy. Through the analysis of 

Latin American thinkers such as Graciela 

Hierro, María Lugones, and Rita Segato, 

among others, it highlights how their 

unique perspectives have enriched 

and transformed these currents. The 

research reveals that liberation thought, 

initially masculine, has been expanded 

with female contributions on gender, 

intersectionalityand affectivity, offering 

a broader framework for liberation in 

contexts of oppression. These findings 

contribute to the decolonization of 

knowledge and the visibility of women 

as active subjects in history.

El Sujeto “Mujer” en 
la Transformación del 
Pensamiento de Liberación. 
Un acercamiento desde la 
Filosofía de la Liberación.

The Subject “Woman” in the Transformation 

of Liberation Thought. An approach from the 

Philosophy of Liberation.



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 328

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

1 • Introducción

El pensamiento filosófico del siglo XX estuvo globalmente marcado por 
corrientes europeas como la escuela alemana, la francesa (con el estructura-
lismo y postestructuralismo de figuras como Lévi-Strauss, Barthes, Derrida 
y Foucault), la teoría crítica de la Escuela de Frankfurt (con Habermas), la 
fenomenología (de Husserl, Heidegger y Levinas), el marxismo, y la filosofía 
analítica, enfocada en la lógica y el análisis del lenguaje (destaca, especial-
mente, Ludwig Wittgenstein). Todas ellas fueron influyentes en la academia 
y los movimientos sociales y políticos de la época. 

En este mismo siglo surge la filosofía de la liberación como la primera 
teoría genuinamente latinoamericana, impulsada por la necesidad de abor-
dar las problemáticas de opresión, desigualdad e injusticia social específicas 
de la región, caracterizándose por su enfoque crítico y su compromiso con 
la transformación social a través de la reflexión teórica y la acción práctica. 

De muchas de las ideas europeas se nutren las filosofías de la libera-
ción, que, sin embargo, las reconstruyen y, en algunos casos, las desestiman 
por completo debido a su origen eurocéntrico, que no toma en cuenta las 
realidades de los pueblos colonizados. Este debate, que puede conside-
rarse el punto de partida para la filosofía de la liberación, fue abordado en 
su momento por Augusto Salazar Bondy en ¿Existe una filosofía de nuestra 
América? (1968) y Leopoldo Zea en La filosofía americana como filosofía sin 
más (1969). El debate entre Salazar Bondy y Zea destaca la tensión entre la 
dependencia cultural y la búsqueda de una autenticidad filosófica. Mientras 
Salazar Bondy aboga por una emancipación intelectual para desarrollar una 
auténtica filosofía latinoamericana, Zea sostiene que dicha autenticidad ya se 
manifiesta en la medida en que la filosofía latinoamericana refleja y responde 
a su contexto histórico y social. Este debate ha sido fundamental para el 

Palabras clave: Filosofía de la liberación; 

Género; Feminismo; Interseccionalidad; 

Afectos.

Key words: Philosophy of Liberation; 

Gender; Feminism; Intersectionality; 

Affects.



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 329

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

desarrollo de la filosofía en la región y sigue siendo relevante en la reflexión 
sobre la identidad y la autonomía cultural de América Latina.

Posteriormente, es Enrique Dussel, en el desarrollo de su teoría de 
filosofía de la liberación (1977), quien toma y reformula muchos conceptos, 
destacando especialmente la metafísica de la alteridad de Emmanuel Levinas 
(1977) , para abordar de manera concreta las realidades de opresión y lucha en 
América Latina. Si bien Dussel se inspira en la ética de la alteridad de Levinas, 
también se distancia de algunos de sus planteamientos, reinterpretándolos 
para adecuarlos al contexto latinoamericano de dependencia y opresión. Al 
adaptar las ideas de Levinas sobre el rostro del Otro, la ética como filosofía 
primera1, la alteridad2, la responsabilidad infinita3 y la crítica a la totalidad4, 
Dussel combina la reflexión ética con la acción política y social, construyendo 
un marco filosófico que propone una praxis de liberación integral. Esta inte-
gración de la ética y la política en la filosofía de la liberación ofrece una base 
sólida para abordar y transformar las estructuras de injusticia que perpetúan 
la opresión en el contexto latinoamericano.

1 Levinas sostiene que el rostro del Otro revela una responsabilidad ética infinita que 

demanda respeto y una respuesta ética. Dussel reformula este concepto en el contex-

to de la opresión en América Latina, viendo el rostro del Otro como una llamada a la 

praxis liberadora y a la acción contra la injusticia que afecta a los oprimidos. Pasa de la 

fenomenología a lo que él llama la epifanía, el otro se releva como algo más allá de mi 

mundo, no solo aparece como fenómeno. 

2 La alteridad en Levinas se refiere a la irreductible diferencia del Otro, una trascen-

dencia que desafía el sistema ontológico. Dussel utiliza este concepto para enfatizar 

a los oprimidos como exteriores al sistema hegemónico, convirtiendo su alteridad en 

una posición política y económica que fundamenta una crítica radical del sistema y una 

práctica de liberación.

3 Levinas sostiene que la responsabilidad hacia el Otro es infinita y unilateral. Dussel 

amplía esta idea hacia una ética de solidaridad con los oprimidos, convirtiéndola en 

una obligación social y política para transformar las condiciones de vida de los margi-

nados. Posteriormente es Marcela Lagarde quien toma el concepto y lo reconvierte en 

Sororidad para el caso del feminismo. Para mayor detalle revisar su ensayo “Pacto entre 

mujeres. Sororidad”.

4 Levinas critica la totalidad como una estructura que anula la alteridad del Otro, re-

duciéndolo a un objeto del sistema. Dussel aplica esta crítica al capitalismo y colonia-

lismo, viendo la totalidad como el sistema que oprime a los pueblos del Tercer Mundo, 

y propone una liberación que rompa con esta lógica opresiva y promueva la alteridad y 

la justicia.



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 330

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

El enfoque teórico de la filosofía de la liberación representa un desafío 
profundo a las corrientes hegemónicas, al cuestionar las estructuras de poder 
y las formas de conocimiento dominantes que han perpetuado la opresión y 
la injusticia en América Latina y en el mundo. Tradicionalmente, la filosofía 
occidental ha estado marcada por la marginación de las voces y experiencias 
de los pueblos colonizados y oprimidos. Estas nuevas escuelas desafían esta 
tendencia, al tomar en serio el pensamiento crítico anticapitalista producido 
desde la periferia no europea (Grosfoguel 2006) y al poner en primer plano 
las experiencias y luchas de los pobres, los marginados y los oprimidos como 
punto de partida para la reflexión.

Es decir, se comienza a gestar una transformación en la manera en 
que se produce el conocimiento. Este cambio no se limita a la generación de 
nuevas ideas dentro de la tradición del pensamiento occidental. Más bien, 
implica la emergencia de un “saber alternativo” que se origina y se articula 
desde experiencias y perspectivas situadas en espacios y a través de cuerpos 
diferentes a los hegemónicos. Esta reconfiguración de la “geografía de la ra-
zón” (Maldonado-Torres 2004) abre la posibilidad de comprender el mundo 
desde lógicas y epistemologías diversas.

Estas nuevas posibilidades nos llevan a considerar el papel histórico y 
contemporáneo de las mujeres en las corrientes de liberación latinoamerica-
nas. Ignorar esta parte importante de la historia sería perpetuar una omisión 
injusta y limitar al 50% nuestro entendimiento del pensamiento y la acción 
liberadora en la región.

A pesar de que la filosofía de la liberación ha sido tema de análisis 
y debate, el rol de las mujeres en esta corriente ha sido sistemáticamente 
menospreciado y marginado. Es fundamental reconocer, valorar y visibilizar 
la contribución de las mujeres en la creación de nuevas categorías de análisis 
y en la construcción de un pensamiento más inclusivo y transformador. Aun-
que no todas pueden ser consideradas sin matices dentro de la filosofía de la 
liberación, su pensamiento ha enriquecido enormemente la formulación del 
pensamiento de la región y, por ende, merecen ser destacadas.

Dado el alcance de esta investigación, resulta imposible profundizar 
en cada una de las contribuciones. Por ello, se ha optado por destacar algu-
nas de ellas, como Graciela Hierro, Rosario Castellano, María Lugones, Ochy 
Curiel, lorena Cabnal, Rita Segato, entre otras, ofreciendo una visión que, 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 331

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

aunque no es exhaustiva, va más allá de una simple mirada superficial de 
sus pensamientos y aportes.

A nivel metodológico esta investigación se centró en una revisión 
bibliográfica exhaustiva de fuentes relevantes en filosofía de la liberación, 
con un enfoque particular en textos de autoras desde finales del siglo XX 
hasta la actualidad, así como de autores que contribuyeron al desarrollo del 
sujeto mujer en Latinoamérica. Los textos seleccionados abordaron directa o 
indirectamente la filosofía de la liberación y contribuyeron al desarrollo del 
sujeto mujer en el contexto latinoamericano, siendo posteriormente some-
tidos a un análisis de contenido para extraer sus contribuciones específicas 
sobre la mujer en estos campos.

2 · Evolución de los Movimientos 
Feministas en América Latina 

durante el Siglo XX

En América Latina, el siglo XX fue clave para los movimientos feministas, 
comenzando con huelgas de mujeres y demandas de acceso a la educación y 
al voto. La Primera Ola del Feminismo Latinoamericano, que abarca desde 
el siglo XIX hasta mediados del siglo XX, buscó derechos de voto, civiles 
y laborales, además de abordar preocupaciones inherentemente femeninas 
para la época, como la salud y la mortalidad infantil (Carosio 2019). De esta 
manera, se da inicio a la reformulación de la maternidad como un trabajo 
colectivo que debe ser visibilizado públicamente. 

Un camino que se inicia con Sor Juana Inés de la Cruz, pasando por 
Gertrudis Gómez de Avellaneda, Clorinda Matto, Rosario Castellanos, entre 
muchas otras, plantea la defensa del derecho a la educación, a la ciencia y a 
la literatura, y comienza a visibilizar la marginación sufrida tanto en carne 
propia por estas mujeres, como en el colectivo mismo (Guardia 2014).

Posteriormente, desde los años setenta, se observó un aumento 
significativo de mujeres en todos los niveles educativos, especialmente en 
la educación secundaria y superior. En muchas ocasiones, el porcentaje de 
participación de mujeres llegó a igualar o superar al de los hombres. Las 
mujeres ingresaron masivamente a las aulas con la convicción de que la edu-
cación formal les ayudaría a superar discriminaciones y exclusiones, y las 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 332

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

prepararía para asumir roles fuera del hogar, obteniendo así independencia 
y libertad personal (Trejo, Llaven y Pérez 2015). Aunque el logro del derecho 
al voto parecía satisfacer las demandas de igualdad, pronto se hizo evidente 
que la igualdad legal ocultaba desigualdades y opresiones manifiestas en la 
división del trabajo en la familia, los derechos sexuales, la discriminación 
laboral y la pobreza femenina.

En la segunda ola, las feministas comienzan a organizarse y toman la 
decisión política de constituirse de forma autónoma, separada de los hom-
bres, estableciendo así los primeros movimientos concretos por la liberación 
de la mujer (Carosio 2019) Se empieza a pensar en la redefinición de lo político 
desde la perspectiva femenina, revisando la esencia desde la cual estaba cons-
truida la política y el mundo en general.

Desde finales de los años 80 e inicios de los 90, crece la institucio-
nalización de los estudios de las mujeres (Ibid) y la teología y la filosofía 
no quedan exentas de esta tendencia. Muy por el contrario, se erigen como 
pilares fundamentales en la construcción de nuevas teorías que abordan a la 
mujer como sujeto de estudio. Este periodo marca un punto de inflexión en el 
que las instituciones académicas comienzan a reconocer la importancia de in-
cluir la perspectiva de género en sus currículos y programas de investigación.

Esta institucionalización también fomenta la creación de centros de 
investigación y programas académicos dedicados a la cuestión de género, 
proporcionando un espacio donde las académicas pueden desarrollar y com-
partir sus investigaciones. Estos espacios son primordiales para el desarrollo 
de las filosofías y teologías de la liberación desde lo femenino, ya que es allí 
donde se comienza a teorizar sobre lo que se vivía en el territorio popular.

Ahora bien, para poder comprender plenamente los enlaces que se 
explorarán en las siguientes etapas entre el pensamiento de liberación y el 
pensamiento feminista latinoamericano, es fundamental primero aclarar las 
diferencias que existen entre ambos enfoques. Aunque comparten un com-
promiso común con la justicia social y la transformación de las estructuras 
de opresión, cada uno de estos pensamientos emerge de contextos históricos, 
culturales y epistemológicos distintos, lo que influye en sus prioridades, 
metodologías y objetivos.

El pensamiento de liberación, particularmente en su desarrollo en 
América Latina, ha estado tradicionalmente centrado en la lucha contra las 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 333

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

estructuras económicas y políticas, y tiende a priorizar la emancipación de 
los pueblos oprimidos en su totalidad. Aborda las desigualdades desde una 
perspectiva principalmente social y económica, aunque también incorpora 
dimensiones éticas y espirituales.

Por otro lado, el pensamiento feminista latinoamericano, aunque 
comparte con el pensamiento de liberación la lucha contra la opresión, 
pone un énfasis particular en las desigualdades de género y en cómo estas 
interactúan con otras formas de opresión, como la raza, la clase y la etnia. 
El feminismo latinoamericano no solo cuestiona las estructuras patriarcales 
que subyacen a muchas de las injusticias en la región, sino que también busca 
visibilizar y revalorizar las experiencias y saberes de las mujeres, muchas 
veces marginalizadas incluso dentro de los movimientos de liberación más 
amplios.

Al aclarar estas diferencias, se puede entender mejor cómo ambos 
enfoques pueden enriquecerse mutuamente. El pensamiento de liberación 
puede beneficiarse del análisis más detallado y matizado del feminismo 
sobre las opresiones de género, mientras que el feminismo latinoamericano 
puede encontrar en la categoría de liberación un marco más amplio y radical 
para abordar no solo las desigualdades de género, sino también las intersec-
ciones con otras formas de opresión social y económica. Esta comprensión 
mutua es esencial para construir un enfoque integral que no solo reconozca 
las diversas formas de injusticia, sino que también proponga soluciones que 
aborden estas problemáticas de manera holística y transformadora.

3 · Género y Política: 
Una nueva etapa para el sujeto Mujer 

en la Filosofía de la Liberación.

La filosofía de la liberación también experimentó una transformación en su 
segunda etapa, integrando la perspectiva de género y reconociendo a las mu-
jeres como sujetos de reflexión filosófica. Esta evolución estuvo influenciada 
tanto por el movimiento feminista global como por las propias demandas 
de las mujeres latinoamericanas, quienes exigían su lugar en la producción 
filosófica y en la lucha por la justicia.



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 334

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

Enrique Dussel aparece como uno de los primeros filósofos que in-
corporó parte de la perspectiva de género en la filosofía de la liberación. 
Conocido, como mencionábamos anteriormente, por su trabajo en la ética y 
la filosofía de la liberación, comenzó a reconocer la importancia de incluir las 
experiencias de las mujeres y de abordar las estructuras patriarcales como 
parte de la crítica filosófica a la opresión.

En su obra “Liberación de la Mujer y Erótica Latinoamericana” 
(1980), Dussel ofrece una reflexión profunda sobre la opresión de la mujer 
en la sociedad latinoamericana y propone una revalorización de su rol y 
dignidad a través de una nueva comprensión del erotismo y la metafísica de 
la femineidad.

Tomándose de los conceptos desarrollados en su “Filosofía de la 
liberación” (1977), Dussel utiliza el concepto de “totalidad opresora”para 
describir cómo la estructura social patriarcal ha mantenido a la mujer en una 
posición de subordinación. La parte dominante de la sociedad, en este caso 
los hombres, funcionan como una totalidad opresora que anula la alteridad 
del otro, en este caso, las mujeres.

Por otra parte, para el caso de la filosofía realizada por mujeres la-
tinoamericanas, el feminismo tuvo un impacto significativo. Durante este 
tiempo, se tradujeron libros de filósofas europeas y norteamericanas, pero 
no fue hasta la década de los 90 cuando comenzó a consolidarse una “Filo-
sofía feminista latinoamericana” en la academia de la región.

Sin desmedro de ello, muchas mujeres ya denunciaban la situación 
de la mujer y reivindicaban la lucha contra las dictaduras de los años 60-70. 
Es relevante en este punto resaltar la profunda correlación entre filosofía y 
política; en el caso de la cuestión de la mujer, esta relación se hace aún más 
relevante, ya que “... la historia de las ideas filosóficas feministas es parte 
de la historia de la lucha política feminista por la emancipación de la mujer 
y viceversa” (Fornet-Betancourt 2009 25).

En Latinoamérica, con la excepción de Argentina, los estudios de 
género emergieron inicialmente fuera de los muros universitarios. Su ori-
gen estuvo intrínsecamente ligado a movimientos sociales y a la militancia 
política. Si bien esta conexión directa con las experiencias vividas aportó 
una riqueza y autenticidad significativas a las primeras investigaciones, 
también representó un desafío para su reconocimiento e integración dentro 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 335

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

de la academia formal. Fue principalmente hacia finales del siglo XX cuando 
se logró, de manera paulatina, la incorporación de los estudios de género al 
ámbito universitario latinoamericano (Vallescar 2005).

Es importante volver a destacar que las filósofas latinoamericanas 
no se integraron formalmente a la corriente de la filosofía de la liberación 
y desarrollaron su propia corriente de filosofía feminista, pero muchas de 
ellas se inspiraron en sus categorías. Sin embargo, buscaron desarrollar un 
pensamiento autónomo que abordara específicamente las problemáticas 
de género. Esto se debe a que, a pesar de que la filosofía de la liberación 
consideraba la liberación en general, en esa época tendían a desmarcarse 
de cuestiones específicas como la subordinación y opresión de las mujeres 
(Vuola 2000). No llegaban a reconocer plenamente que la liberación humana 
incluye la liberación de la mujer como uno de los principales sujetos doble-
mente oprimidos.

¿Por qué, entonces, incluirlas en el marco de la filosofía de la liberación? 
Aunque no se pueden identificar formalmente con la corriente de la filosofía 
de la liberación, las pensadoras que analizaremos a lo largo de la investigación 
luchan por la liberación de la mujer latinoamericana. Así, aunque el sujeto 
filosófico cambia, la búsqueda última de justicia y emancipación es similar. 
Desde este punto de vista, es trascendental no dejar de lado este pensamiento, 
ya que ofrece un panorama completo del pensamiento filosófico latinoame-
ricano. Incorporar las voces de las filósofas feministas permite reconocer la 
diversidad de luchas y enfoques que coexisten en la región, lo que enriquece 
el debate y fortalece la búsqueda de una liberación integral.

Una de las pioneras en estos estudios es Graciela Hierro, quien publicó 
“Ética y feminismo” (1985), donde plantea el problema ético de la incor-
poración de las mujeres en sistemas patriarcales. El problema moral que la 
autora visualiza es la condición femenina de opresión debido a la cantidad 
de sufrimiento que produce, y debido a ello sostiene durante toda la creación 
de su ética que “la convicción profunda de que lograr la felicidad del mayor 
número de seres constituye el deber moral humano” (9).

Hierro toma en consideración el principio de Simone de Beauvoir del 
“ser para otro” (1949) en los roles tradicionales de la mujer: reproductora, 
trabajadora doméstica y de cuidado infantil, y objeto erótico. Si bien es cierto 
que la autora no habla específicamente de la mujer latinoamericana ni in-



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 336

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

tenta plantear una teoría situada, se evidencian ciertos dolores específicos 
de las mujeres en la región.

La autora se posiciona sobre las bases teóricas de autores principal-
mente clásicos o europeos, como Aristóteles, Kant, Freud, Marcuse, entre 
otros, intentando descifrar y tomar de cada uno lo que mejor puede contri-
buir a esta nueva ética que plantea. Desde ese punto de vista, no se puede 
afirmar que sea una autora que contribuya específicamente al pensamiento 
latinoamericano, pero sí es una de las primeras en la academia en plantearse 
la cuestión de la mujer en general.

Hierro plantea incluso cuestiones respecto a la “mano de obra gratuita 
para el trabajo hogareño” (17) que están hoy en día en boga en la región, 
destacando la necesidad de otorgar un salario por trabajos de cuidado, tanto 
de los hijos como de familiares enfermos, una labor que hasta el día de hoy 
es realizada mayoritariamente por mujeres.

Al igual que la Filosofía de la Liberación, parte de la cuestión histórica 
y muestra cómo la forma de vida de la mujer en esa época obedecía a los re-
querimientos culturales forjados históricamente, especialmente el hecho de 
ser vista como un instrumento de placer masculino. Visualiza el patriarcado 
como algo superable: “…el patriarcado no es inevitable puesto que es una 
forma histórica, y como tal, superable” (38).

Como solución, propone su ética del interés, que plantea que el desa-
rrollo integral del individuo está condicionado a la realización de actividades 
que tienen valor y contribuyen a la felicidad no solo individual, sino también 
colectiva. Este principio de interés se apoya en la democracia, tan carente en 
esa época, entendida como igualdad, racionalidad y libertad para todos los 
seres humanos. Sin embargo, esta solo garantizaría la distribución equita-
tiva de la felicidad si se añade el principio de subsidiariedad de “el mayor 
beneficio para los menos privilegiados” (103). Ahora bien, este principio 
subsidiario solo funcionaría para las mujeres cuando realmente puedan 
ejercer su racionalidad, libertad e igualdad.

Poco antes, la pensadora Rosario Castellanos, generó aportes signi-
ficativos en lo que sería el pensamiento filosófico feminista. Aunque no fue 
filósofa, a través de sus escritos literarios y ensayos desarrolló ampliamente 
la experiencia de vida de la mujer marginal, incluyendo a la mujer indígena 
mexicana. En ese sentido, fue la primera en incorporar no solo a la mujer 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 337

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

ilustrada con acceso a la educación, sino también a las marginadas de la 
época, subrayando cómo la liberación debe ser para todas por igual.

En el capítulo “La mujer y su imagen” de su obra “Mujer que sabe 
latín” (1973), Castellanos desarrolla la importancia de la toma de conciencia 
para la liberación femenina. Esta toma de conciencia implica cuestionarse 
qué significa ser mujer y cómo esta ha sido obligada a desarrollar una perso-
nalidad asociada al mito masculino de la feminidad. Esta forma de ser, estaría 
tan inconscientemente aceptada por la misma mujer que resulta muy difícil 
salir de ese espacio con facilidad.

Desde este punto de vista, Castellanos se relaciona con la filosofía 
de la liberación al considerar la imagen de la mujer como una construcción 
histórica, en este caso específicamente una construcción desarrollada por 
hombres. Sin embargo, este concepto no lo toma directamente de la filosofía 
de la liberación, sino más bien del diálogo con autores europeos como Simone 
de Beauvoir y Jean-Paul Sartre. De Beauvoir, en particular, influyó en su 
comprensión de la mujer como “el otro” (1949)una categoría construida 
en oposición a lo masculino y subordinada a este. Jean-Paul Sartre, con su 
existencialismo, aportó la idea de que las identidades no son fijas, sino que 
se construyen a través de las acciones y elecciones individuales dentro de un 
contexto social específico (1954).

Para la autora, ser hombre o mujer no son principios inmutables, sino 
formas relativas que se deben analizar junto con los procesos sociales, polí-
ticos, económicos y culturales correspondientes (Fornet-Betancourt 2009). 
En el caso femenino, lo importante sería tomar conciencia de que esa imagen 
no es la realidad de quien es cada una, sino más bien un mecanismo de con-
trol patriarcal que restringe sus posibles desarrollos. Castellanos propone 
que la liberación femenina debe pasar por un proceso de reescritura de la 
propia historia y la propia imagen desde la libertad, desafiando las narrativas 
patriarcales que han definido a las mujeres. Este proceso de reescritura es 
esencialmente un acto de recuperación de la agencia y la autonomía, per-
mitiendo a las mujeres definirse a sí mismas en sus propios términos. Al 
enfatizar la importancia de la toma de conciencia, Castellanos se alinea con 
las categorías de la filosofía de la liberación en su enfoque en la liberación a 
través de la reflexión crítica y la transformación de las estructuras de poder. 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 338

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

A mediados de los años 90, estas ideas relacionadas con la imagen 
femenina fueron también desarrolladas por Gloria Comesaña Santelices, 
quien con sus análisis concluye que la derrota de la mujer se da por lo profun-
damente interiorizada que tiene la imagen de ser para otro, en desmedro de 
su ser para sí (1995). La liberación, por ende, tendría que ver con la inversión 
radical de ese pensamiento, lo que implicaría para la autora no solo la libe-
ración femenina, sino de todos los seres humanos, a través de la eliminación 
de la categoría de poder y, por consiguiente, de dominación. 

En Chile, una de las pioneras en el pensamiento filosófico feminista 
fue Julieta Kirkwood, quien desarrolló su pensamiento en la época de dic-
tadura militar, caracterizada por la violación de los derechos humanos que 
afectó particularmente a las mujeres a través de la represión política, la 
censura y la sexualización de la violencia, lo que le permitió mantener una 
especial capacidad para vincular la lucha feminista con contextos políticos 
y sociales más amplios.

Kirkwood articuló una crítica al patriarcado no solo como una estruc-
tura de dominación de género, sino también como un componente intrínseco 
del autoritarismo político y la opresión. Uno de sus aportes más significativos 
fue su capacidad para conectar el feminismo con las luchas democráticas y 
anti-autoritarias. Propuso que el feminismo no debería limitarse a ser una 
crítica del machismo en la esfera privada, sino que debía cuestionar todas 
las estructuras de poder, incluyendo el Estado y sus instituciones. Esto am-
plió considerablemente el alcance del feminismo, integrando cuestiones de 
democracia, derechos humanos y justicia social. En uno de sus texto más 
destacados, “Ser política en Chile” (1986) la autora afirma:

Historizar, entonces, las demandas políticas feministas es 
mostrar la existencia de esa otra legalidad, de ese contrapoder 
o —por qué no— de esa fuerza que constituye el propio 
intento de las mujeres para conseguir su propia liberación. Es 
mostrar —no importa cuán lejos o cuán cerca se haya estado de 
conseguirlo— su presencia, su visibilidad. (63)

Según Kirkwood, historizar estas demandas es exponer y reconocer 
la existencia de un contrapoder, o incluso una fuerza autónoma que encarna 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 339

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

los esfuerzos de las mujeres para alcanzar su propia liberación, subrayando 
además la persistencia de su agencia a través del tiempo.

Este enfoque historiográfico sería esencial para reconocer la trans-
formación del “sujeto mujer” en la sociedad. Más allá de ser meras recep-
toras pasivas de políticas, bien o mal formuladas, que les son impuestas, las 
mujeres, como grupo social, están en un proceso continuo de definición y 
redefinición de su identidad y agencia. Este proceso de transformación es 
fundamental para que las mujeres sean reconocidas, no solo por los demás, 
sino también por sí mismas, como sujetos plenos de derecho y no simple-
mente como objetos de políticas paternalistas o de intervenciones externas.

Cada una de estas autoras contribuye de manera única a los cues-
tionamientos de los sistemas de dominación y opresión. No se limitan a 
una reflexión teórica, sino que también buscan desafiar y transformar los 
cánones establecidos mediante un pensamiento teórico-práctico.

4 · Interseccionalidad y Comunidad: 
Una segunda etapa para el sujeto 

Mujer en la Filosofía de la Liberación

Como desarrollo temporal, situamos esta tercera etapa entre los años 90 y la 
primera década de los 2000. Durante este período, el pensamiento filosófico 
feminista en América Latina se destacó por una intensa reflexión sobre las 
estructuras sociales, políticas y culturales. Este periodo vio un enriquecido 
diálogo entre el feminismo y otros movimientos sociales, con una crítica 
constante a las formas coloniales y patriarcales de poder. Las filósofas de 
la región ya no solo adoptaron críticas provenientes del feminismo global, 
sino que también desarrollaron teorías adaptadas a las realidades específicas 
de América Latina, lo que permitió un enfoque más representativo de las 
sociedades diversas y multifacéticas de la región.

En esta etapa de la Filosofía de la Liberación y el sujeto “mujer”, se 
abordarán tres vertientes del pensamiento filosófico feministas que surgieron 
en la época, siempre en el contexto de la búsqueda de liberación de la mujer 
latinoamericana. 

En primer lugar, se abordará la cuestión de la colonialidad y la inter-
seccionalidad, centrando el análisis en la autora María Lugones. A continua-



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 340

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

ción, se examinarán los aportes de Ochy Curiel en relación con la colonialidad. 
Por último, se explorará el surgimiento del feminismo comunitario a través 
de las autoras Julieta Paredes y Lorena Cabnal.

Kimberlé Crenshaw presentó el concepto de interseccionalidad en 
“Desmarginalizar la intersección de raza y sexo. Una crítica feminista negra 
a la doctrina antidiscriminación, la teoría feminista y la política antirracista” 
(1989) y ha tenido un impacto profundo y extensivo en diversas discipli-
nas. Crenshaw argumentó que categorías como raza y género no operan de 
manera aislada, sino que se intersectan y afectan de manera distintiva las 
experiencias de vida de las personas. En su análisis, destacó que los efectos 
del racismo sobre las mujeres negras son diferentes de los que experimentan 
los hombres negros, y que el sexismo que enfrentan las mujeres negras no 
se manifiesta de la misma manera que el que enfrentan las mujeres blancas.

El feminismo latinoamericano adopta y amplía el concepto de inter-
seccionalidad para abordar de manera más completa y efectiva las múltiples 
dimensiones de opresión que afectan a las mujeres en la región. Esta pers-
pectiva resulta crucial debido a la diversidad y complejidad de las sociedades 
latinoamericanas, donde las desigualdades no se manifiestan únicamente a 
través del género, sino que están intrínsecamente ligadas a factores raciales, 
étnicos, económicos, culturales, religiosos y, cada vez más, migratorios. La 
interseccionalidad permite una comprensión más matizada y holística de las 
múltiples formas de opresión que las mujeres enfrentan, reconociendo que 
estas desigualdades se entrecruzan y se refuerzan mutuamente en contextos 
específicos.

María Lugones es una de las primeras autoras en Latinoamérica en 
desarrollar el concepto de interseccionalidad en su ensayo Colonialidad 
y Género (2008).En este trabajo, explora cómo la interseccionalidad entre 
raza, clase, género y sexualidad afecta a las mujeres de color, que enfrentan 
formas complejas de opresión debido a la colonialidad del poder y del género. 
Lugones argumenta que las mujeres de color han sido históricamente mar-
ginadas y sometidas a violencias sistemáticas que a menudo son ignoradas 
o minimizadas por el feminismo hegemónico. Este feminismo dominante 
frecuentemente no toma en cuenta las múltiples dimensiones de la opresión 
que experimentan estas mujeres, lo que perpetúa la invisibilización de sus 
luchas y necesidades específicas.



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 341

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

Uno de los conceptos centrales introducidos por Lugones es el 
“Sistema Moderno/Colonial de Género”. Este concepto describe cómo las 
interacciones entre raza, género, clase y sexualidad se organizan dentro de 
un marco de poder global que ha sido configurado por procesos coloniales. 
Lugones argumenta que la colonialidad del género es una forma específica 
de opresión que surge de la intersección de la colonización y los sistemas de 
género. Ella sostiene que el sistema de género moderno no puede existir sin 
la colonialidad del poder5, ya que la clasificación de la población en razas es 
una condición necesaria para su funcionamiento. Esta clasificación racial, 
según Lugones, no solo afecta la organización social y las jerarquías, sino que 
también contribuye a la construcción de identidades de género que perpetúan 
las desigualdades.

Este sistema no solo refuerza la división entre hombres y mujeres, 
sino que también intersecta con otras categorías de opresión, creando una 
estructura compleja que afecta de manera desproporcionada a las mujeres 
no blancas. María Lugones señala que, en muchas sociedades indígenas y 
no occidentales, las concepciones de género eran más fluidas y no necesa-
riamente binarias antes de la colonización. La imposición de un sistema de 
género binario y jerárquico, introducido durante el proceso colonial, deses-
tabilizó y subordinó las estructuras sociales y culturales preexistentes. Estas 
intersecciones por ende, no solo añaden capas de desigualdad, sino que crean 
formas complejas y específicas de discriminación y opresión. 

Como segundo punto, la interseccionalidad proporciona herramientas 
para analizar cómo diferentes estructuras de poder se solapan y configuran 
las experiencias individuales y colectivas de opresión. Este enfoque permite 
identificar y desafiar las raíces más profundas de la opresión que a menudo 
son invisibles en los análisis que consideran únicamente una dimensión, 
como la económica. Al hacerlo, la filosofía de la liberación puede dirigir mejor 

5 Concepto acuñado por Aníbal Quijano quien define la colonialidad del poder como un 

concepto que describe la perpetuación de las estructuras de poder y formas de domi-

nación que surgieron durante la colonización y que persisten en la sociedad contempo-

ránea (2014). Según el autor, este modelo implica una clasificación racial/étnica de la 

población mundial que legitima y naturaliza la superioridad de los europeos sobre otros 

grupos. Como dato anecdótico, Aníbal Quijano antes de morir reconoció el gran aporte 

de María Lugones a su teoría, y como sin la incorporación de la categoría de género, toda 

su teoría respecto del poder era deficiente. 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 342

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

sus estrategias hacia las estructuras subyacentes de poder que perpetúan la 
opresión.

Otra de las autoras que ha generado grandes aportes durante esta 
etapa es Ochy Curiel. Sus análisis se centran en desentrañar y desafiar las 
estructuras coloniales de poder que aún persisten en las prácticas y teorías 
feministas. Curiel critica la narrativa dominante que sitúa los orígenes del 
feminismo dentro del marco de la Ilustración europea, argumentando que 
esta perspectiva eurocéntrica invisibiliza las luchas históricas contra el 
patriarcado llevadas a cabo por mujeres en otras partes del mundo, mucho 
antes de estos eventos europeos. 

En su texto “Descolonizando el feminismo: Una perspectiva desde 
América Latina y el Caribe” (2009) indica que las feministas del primer 
mundo han situado a 

las feministas no europeas en el ‘afuera’ y no ‘a través’ de las 
estructuras sociales, vistas siempre como víctimas y no como 
agentes de su propia historia con experiencias importantes de 
resistencias, luchas y teorizaciones. (3)

Al cuestionar la narrativa tradicionalmente aceptada de la historia 
feminista, la autora no solo pone en duda su legitimidad, sino que también 
propone una reconsideración de cómo y quiénes narran estas historias. Este 
enfoque es crucial porque destaca la importancia de reconocer múltiples 
historias y genealogías feministas, especialmente aquellas que han sido 
marginadas o ignoradas por el canon occidental.

La propuesta de descolonización de Curiel es tanto epistemológica 
como política. No se limita a una crítica del eurocentrismo en la teoría, sino 
que aboga por una práctica feminista que integre y centre las experiencias y 
teorizaciones de mujeres de América Latina y el Caribe. Para ello, reconoce 
enfoques como “la hibridación, la polisemia, el pensamiento otro subalterno 
y fronterizo” (4). Este enfoque descolonizador va más allá de simplemente 
ajustar las teorías existentes para incluir otras voces; busca transformar 
radicalmente las bases mismas de cómo se conceptualiza y se practica el 
feminismo. 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 343

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

Curiel también incorpora la autogestión en el feminismo, propo-
niendo que esta permitiría la producción de teoría propia y un pensamiento 
verdaderamente descolonizador desde los márgenes, entendidos como es-
pacios posibles de construcción política. La autora destaca la importancia de 
la producción del conocimiento y su relación con el concepto de colonialidad 
del saber.

Este concepto crítica cómo, la academia como el movimiento femi-
nista a menudo consideran las nuevas producciones de saber feminista como 
meros activismos, catalogándolas “como sistematizaciones de prácticas fe-
ministas no aptas para el consumo académico y teórico” (7). Este fenómeno 
evidencia la profunda separación entre teoría y práctica en el pensamiento 
feminista latinoamericano: mientras la práctica es altamente valorada, la 
teoría se desvalora, “reduciéndola a meros testimonios no aptos para la pro-
ducción académica” (2007 100), a favor de teorías provenientes de Europa 
o Norteamérica.

La propuesta de Ochy Curiel para el feminismo latinoamericano con-
siste en liberar la dependencia intelectual hacia los paradigmas eurocén-
tricos que tradicionalmente han dominado la producción de conocimiento. 
Su enfoque busca empoderar el feminismo en América Latina mediante un 
proceso de “descentramiento” que implica desplazar el sujeto femenino de 
los márgenes hacia un lugar central en la producción de teoría y práctica 
feministas.

Más aún, Curiel aboga por una producción de conocimiento que emane 
directamente de las experiencias cotidianas de las mujeres latinoamericanas 
y caribeñas. Este conocimiento, arraigado en el lenguaje cotidiano y en las 
realidades vividas por las mujeres, ofrece una alternativa poderosa y autén-
tica a los enfoques académicos que tienden a abstraer y descontextualizar 
las luchas femeninas. Al hacerlo, este enfoque no solo desafía la jerarquía 
de saberes sino que también democratiza la producción de conocimiento, 
haciéndola más accesible y relevante para las comunidades que el feminismo 
busca servir.

Esta propuesta es relevante puesto tiene el potencial de transformar 
radicalmente la manera en que se entiende y se practica el feminismo en 
América Latina y el Caribe. Liberar al feminismo de las restricciones impues-
tas por la academia puede facilitar un diálogo más inclusivo y equitativo que 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 344

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

reconozca y celebre la diversidad y la riqueza de las experiencias femeninas 
en la región. Así, el feminismo puede convertirse en una verdadera herra-
mienta de emancipación que refleje las múltiples realidades de las mujeres, 
más allá de las imposiciones de un canon teórico restrictivo y excluyente.

Por último, durante esta época emerge el feminismo comunitario, 
como una corriente distintiva dentro del amplio espectro del feminismo 
global. Este enfoque, enraizado en las experiencias y cosmovisiones de las 
mujeres indígenas de América Latina, propone una radical reconfiguración 
de las prácticas feministas y de las teorías que las sustentan.

Julieta Paredes, en su obra “Hilando Fino desde el Feminismo Comuni-
tario” (2008) articula una crítica a los feminismos que, desde su perspectiva, 
han sido moldeados por paradigmas occidentales y no han logrado incorpo-
rar o comprender las realidades de las mujeres en contextos comunitarios e 
indígenas. Paredes argumenta que el feminismo no puede ser universal en 
sus estrategias ni en sus teorías sin considerar las diferencias culturales, so-
ciales y políticas que influyen en las vidas de las mujeres fuera de los centros 
hegemónicos del poder.

Por su parte, Lorena Cabnal, en su texto “Feminismos diversos: el fe-
minismo comunitario” (2010), amplía esta crítica al subrayar la necesidad 
de un feminismo que se origine y desarrolle desde las experiencias de las 
mujeres indígenas y afrodescendientes. Cabnal, destaca la conexión entre el 
cuerpo y la tierra, una relación que es central para entender la cosmovisión 
de muchas comunidades indígenas, que debe ser un pilar en la construcción 
de un feminismo verdaderamente emancipador.

A pesar de ello, es de las primeras en explicitar el concepto de “pa-
triarcado originario ancestral”6 como un sistema de dominación estructural 
milenario contra las mujeres indígenas y afrodescendientes. El patriarcado 
originario ha influido en la configuración de roles y estructuras sociales a 
lo largo de la historia, especialmente en contextos de guerras entre pueblos 

6  Posteriormente esta categoría deviene en la categoría de “Entronque Patriarcal” 

proceso mediante el cual se dieron articulaciones, alianzas y complicidades entre los 

hombres de distintas culturas, clases sociales, etnias y razas. Entre los invasores de 

la colonización y los varones de los pueblos originarios, generando e incrementando 

la opresión hacia la mujer hasta el día de hoy. Uno de los textos donde se desarrolla la 

teoría es “El tejido de la rebeldía. ¿Qué es el feminismo comunitario?” (2014).



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 345

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

originarios. Estas guerras, a menudo glorificadas en antiguos glifos y re-
latos, evidencian una clara división de roles de género, donde los hombres 
asumían el papel de guerreros y las mujeres quedaban relegadas a roles no 
especificados, lo que sugiere una ausencia de su participación activa en los 
enfrentamientos y decisiones.

Además, se aborda cómo estos conflictos reflejan un “poder sobre”, 
que evidencia una raíz patriarcal y ancestral, destacando que estas dinámi-
cas no se limitan solo a la colonización, aunque esta última profundizó las 
estructuras de opresión. La colonización es vista como un evento histórico 
que exacerbó la vida de opresión de los pueblos indígenas y, en particular, de 
las mujeres, perpetuando sus desventajas a través de la penetración colonial.

Una característica distintiva del feminismo comunitario es su enfoque 
en la comunidad más que en el individuo. A diferencia de muchas corrientes 
feministas en el mundo occidental, que frecuentemente centran su lucha en 
la autonomía y los derechos individuales, el feminismo comunitario enfatiza 
la interdependencia y las responsabilidades compartidas dentro de las co-
munidades. Este enfoque no solo refleja una visión del mundo indígena, sino 
que también propone un modelo alternativo de organización social y política.

Tanto Paredes como Cabnal destacan la importancia de reconectar 
y proteger los espacios vitales de las mujeres indígenas, tanto físicos como 
metafóricos. Las autoras argumentan que la opresión histórica ha alienado 
a las mujeres de sus cuerpos y tierras, que son considerados sus primeros 
territorios. Este despojo es visto no solo como una violación de su autonomía 
personal, sino también como una manifestación de las estructuras patriar-
cales y coloniales que han perpetuado la dominación sobre estos territorios 
esenciales.

Cabnal utiliza el concepto de “territorio cuerpo-tierra” para enfati-
zar la conexión intrínseca entre el cuerpo de la mujer y la tierra que habita, 
proponiendo que la defensa de uno no puede disociarse de la defensa del otro. 
La autora promueve una visión en la que recuperar el control sobre estos 
territorios implica un acto de resistencia y empoderamiento que desafía 
tanto la opresión patriarcal como la explotación colonial. Este enfoque re-
salta cómo las luchas feministas y las luchas indígenas por la tierra están 
interconectadas, sugiriendo que la liberación de las mujeres indígenas está 
intrínsecamente ligada a la liberación y defensa de sus tierras ancestrales.



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 346

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

Con todo esto, se profundiza la crítica al colonialismo que se veía desde 
los inicios de las corrientes de la liberación latinoamericanas, ofreciendo una 
dimensión más profunda y matizada. Mientras las críticas iniciales se centra-
ban predominantemente en el despojo territorial y la subyugación económica 
de los pueblos originarios, el feminismo comunitario extiende esta crítica a 
la imposición de estructuras de género por parte de los colonizadores, que no 
solo desplazaron físicamente a estos pueblos de sus tierras, sino que también 
desmantelaron y reconfiguraron sus dinámicas de género precoloniales.

5 · Últimos desarrollos: 
Sujeto Mujer en la actualidad

En esta etapa, nos centraremos en una de las autoras más relevantes del 
pensamiento latinoamericano reciente y una de las figuras más destacadas 
del pensamiento decolonial: Rita Segato. 

Esta pensadora ofrece una perspectiva profunda y critica de la violencia 
contra la mujer en la región, esto se ejemplificará por medio del análisis de 
algunos de sus capítulos y conceptos. 

En el tercer capítulo del libro “La guerra contra las mujeres” (2016), 
“Patriarcado: del borde al centro. Disciplinamiento, territorialidad y crueldad en 
la fase apocalíptica capital” Segato explora cómo el patriarcado, lejos de ser un 
fenómeno periférico, se encuentra en el núcleo mismo de las estructuras de 
poder y dominación en las sociedades contemporáneas. La autora argumenta 
que el patriarcado ha sido una constante histórica, pero sus manifestaciones 
y mecanismos se han adaptado y evolucionado con el tiempo, manteniendo 
su centralidad en la organización social y política. Se trata, por ende, de una 
estructura activa y dinámica que se reinventa para conservar su relevancia 
y control. Esta estructura no solo oprime a las mujeres, sino que también 
define y refuerza las jerarquías entre los hombres, consolidando un orden 
social basado en la dominación y la subordinación.

El capítulo profundiza en cómo el patriarcado está intrínsecamente 
ligado a otras formas de opresión, como el racismo y el capitalismo, actuando 
como una “red de poder” que entrelaza la explotación económica, la dis-
criminación racial y la violencia de género, creando un sistema de opresión 
múltiple e interrelacionada. Esta perspectiva interseccional es crucial para 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 347

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

comprender la complejidad y la profundidad del patriarcado en las socieda-
des actuales.

Por otro lado, también introduce el concepto de “patriarcado de baja 
intensidad” para describir cómo el patriarcado se manifiesta de manera sutil 
y cotidiana en la vida de las personas, incluso en contextos donde aparen-
temente se han logrado avances hacia la igualdad de género. Este tipo de 
patriarcado es insidioso porque se naturaliza y se internaliza, haciendo que 
sus efectos sean menos visibles pero no menos perjudiciales.

En sus planteamiento más directamente relacionados con los temas 
de violencia, en el capítulo “Femigenocidio como crimen en el fuero interna-
cional de los Derechos Humano” la autora argumenta que el femicidio, o femi-
genocidio como ella lo denomina, debe ser tratado como un crimen de lesa 
humanidad, similar al genocidio, debido a la sistematicidad y la impunidad 
con la que se perpetra.

Define el término “femigenocidio”, como la combinación de las pala-
bras “femicidio” (el asesinato de mujeres por razones de género) y “genoci-
dio” (el exterminio sistemático de un grupo particular). Ella sostiene que los 
asesinatos de mujeres en muchos contextos no son incidentes aislados, sino 
parte de un patrón sistemático de violencia de género que busca mantener la 
subordinación y el control sobre las mujeres. Segato critica la insuficiencia 
de los marcos legales nacionales e internacionales actuales para abordar la 
gravedad y la sistematicidad de estos crímenes, argumentando que la cate-
gorización del femigenocidio como crimen de lesa humanidad permitiría una 
respuesta más adecuada y coherente a nivel global, incluyendo mecanismos 
de justicia y reparación para las víctimas.

Toda la profundidad en la creación del término “femigenocidio” ya se 
había comenzado a esbozar en uno de los libros anteriores de Rita Segato “Las 
estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género entre antropología, 
el psicoanálisis y los derechos humanos” (2003). En esta obra, Segato sostiene 
que la violencia cumple una función simbólica en la reproducción de las 
jerarquías sociales, especialmente en las relaciones de género, raza y clase. 

Esto implica que los actos violentos no solo infligen daño físico, sino 
que también envían mensajes poderosos sobre el poder y la subordinación, 
reafirmando las posiciones jerárquicas y disuadiendo a los individuos de de-
safiar el statu quo. Este concepto de “eficacia simbólica” es fundamental para 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 348

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

comprender cómo la violencia actúa como un mecanismo para perpetuar y 
reforzar las estructuras de poder existentes.

Posteriormente, una de las últimas formulaciones de la autora, se 
encuentra en su libro “Contra-pedagogías de la crueldad” (2018), donde de-
sarrolla el concepto de “pedagogías de la crueldad”. Este concepto se refiere 
a todas aquellas prácticas que enseñan a las personas a deshumanizar y tratar 
lo vivo como objetos inanimados. Estas prácticas trascienden el simple acto 
de matar, promoviendo una forma de muerte desritualizada y sin respeto, 
que reduce la existencia del ser a meros residuos (Ibid). Ejemplos extremos 
de estas pedagogías son la trata y la explotación sexual, donde los cuerpos 
de las mujeres son tratados como mercancías para satisfacer demandas 
económicas.

Otro ejemplo que la autora menciona como presente en la mayoría 
de los países de la región, son las empresas extractivistas que se instalan en 
zonas rurales de América Latina para producir bienes para el mercado global. 
Estas empresas suelen ir acompañadas o precedidas por burdeles, donde las 
mujeres son explotadas sexualmente. Esto ilustra cómo la deshumanización 
y la objetivación de los seres humanos están intrínsecamente ligadas a las 
prácticas económicas explotadoras, adaptándose perfectamente a las nece-
sidades del consumo en la actual fase del capitalismo, donde todo debe ser 
mensurable, vendible y eventualmente desechable.

La crítica de Segato se convierte en una clara contrapropuesta a las 
políticas y economías actuales, abordando las bases estructurales sobre las 
que se desarrollan las dinámicas comerciales contemporáneas, las cuales 
están profundamente integradas en la vida cotidiana y, sin embargo, perma-
necen invisibles para la mayoría. Ella sostiene que estas estructuras no solo 
aumentan la opresión hacia las mujeres, quienes son desproporcionadamente 
afectadas por la trata y la explotación sexual, sino que también tienen efectos 
devastadores para toda la estructura social.

Segato subraya que este paisaje de crueldad habitual es esencial para 
el funcionamiento del sistema económico actual, ya que permite que las 
prácticas depredadoras del capitalismo avancen sin resistencia significativa. 
La deshumanización de las personas y la cosificación de la vida son, en este 
sentido, intrínsecas al modelo económico que prioriza la acumulación de 
capital por encima del bienestar humano. 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 349

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

Así como la Filosofía de la Liberación abarcaba una crítica mayori-
tariamente política, en Segato se observa un énfasis más económico y un 
llamado, que otras autoras también realizan, a reinstalar la empatía y la 
humanización como valores centrales, desafiando directamente los efectos 
corrosivos del capitalismo actual.

6 · Conclusiones

Cada teoría es, en efecto, hija de su tiempo. Esto sugiere que las teorías de 
liberación no son construcciones estáticas, sino dinámicas y profundamente 
enraizadas en las condiciones históricas, sociales y culturales de la época 
en que surgen. En cada una de las etapas históricas, los temas y enfoques 
de estas corrientes han mutado y evolucionado, reflejando los desafíos y 
necesidades específicos de cada momento. Esta capacidad de adaptación 
ha sido fundamental no solo para mantener la vigencia de las corrientes de 
liberación en América Latina, sino también para facilitar su expansión hacia 
otros continentes.

Esto no sería posible sin las contribuciones fundamentales de las mu-
jeres al pensamiento de liberación, no solo siendo participantes activas en la 
construcción de estas corrientes de pensamiento, sino también desempeñado 
un papel crucial como creadoras y líderes en su evolución y expansión.

Al poner en primer plano sus voces y sus obras, no solo se reivindica 
su importancia histórica, sino que también subraya la vigencia y relevancia 
de sus ideas en el contexto actual. Estas mujeres; Graciela Hierro, Gloria 
Comesaña, Rosario Castellanos, Lorena Cabnal, Ochy Curiel, María Lugo-
nes, Julieta Kirkwood, Julieta Paredes y Rita Segato, junto con muchas otras 
que, por cuestiones de espacio, no pudieron ser mencionadas, han aportado 
perspectivas únicas y han demostrado un compromiso inquebrantable con la 
liberación, entregando contribuciones especificas significativas e influyentes.

Primero la introducción de la perspectiva del género y con ello, el 
reconocimiento a las mujeres como sujetos de reflexión filosófica, influen-
ciadas por el movimiento feminista global y las demandas propias de las 
mujeres latinoamericanas por tener un lugar en la producción filosófica y la 
lucha por la justicia; su pensamiento no solo denunció la opresión patriarcal 
y buscó la revalorización del rol y la dignidad femenina, sino que también es-



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 350

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

tableció una profunda correlación entre la filosofía y la política, entendiendo 
que la historia de las ideas filosóficas feministas es intrínsecamente parte 
de la historia de la lucha política feminista por la emancipación de la mujer.

En segundo lugar, la interseccionalidad que se destaca como uno de 
los mayores aportes de las teorías feministas a la liberación. Este enfoque es 
crucial por dos razones. Primero, permite abordar de manera más completa 
y efectiva las múltiples dimensiones de la opresión, reconociendo cómo el 
género, la raza, la clase, y otras identidades se entrelazan para configurar 
experiencias complejas de marginalización. Segundo, proporciona herra-
mientas prácticas para analizar y desafiar las estructuras de poder que se 
solapan, configurando no solo experiencias individuales, sino también 
colectivas de opresión. Al integrarse con la categoría de “liberación”, este 
enfoque se enriquece aún más, ya que la liberación, entendida como una 
ruptura radical con las estructuras de opresión, ofrece un marco en el que la 
interseccionalidad no solo analiza las múltiples formas de dominación, sino 
que también impulsa una transformación real y concreta. 

La filosofía de la liberación añade un componente accionario que 
transforma la teoría en praxis, permitiendo que la interseccionalidad no solo 
identifique y denuncie las opresiones, sino que también guíe acciones efec-
tivas para desmantelar las estructuras patriarcales y de poder en la sociedad 
latinoamericana. De esta manera, se logra desafiar de manera más profunda 
estas estructuras, promoviendo un cambio integral y transformador que está 
en sintonía con la plena realización del ser en su potencialidad.

Adicionalmente, es fundamental resaltar el vínculo profundo entre 
la afectividad y las corrientes de liberación que las mujeres analizadas han 
aportado. A diferencia de las corrientes de pensamiento dominadas por una 
lógica puramente racional, estas teorías han integrado de manera signi-
ficativa los afectos, reconociendo su papel esencial en la construcción de 
conocimiento y en la lucha por la justicia. Este enfoque ha permitido no solo 
una revalorización de las experiencias vividas, sino también la creación de un 
marco más holístico y completo para comprender la liberación en contextos 
de opresión y resistencia.

En este sentido, es vital reconocer que el conocimiento y la libera-
ción no se forjan únicamente en los espacios académicos, sino que se nutren 
también de la vida cotidiana, de las luchas diarias, y de las resistencias que 



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 351

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

emergen desde la experiencia vivida. Los afectos y sentimientos, lejos de ser 
un aspecto secundario, se revelan como fuerzas movilizadoras que impulsan 
el cambio social y que permiten a los oprimidos articular sus demandas de 
manera más auténtica y poderosa. Este reconocimiento desafía las dicotomías 
tradicionales entre razón y afectos, y subraya la importancia de considerar 
ambas dimensiones como igualmente valiosas en la construcción de un dis-
curso liberador que sea verdaderamente inclusivo y transformador.

No obstante, es crucial subrayar que considerar la afectividad en 
estas corrientes no significa restarles profundidad o rigor científico; al con-
trario, el reconocimiento de ella abre nuevas vías para la investigación y el 
conocimiento. Es imperativo realizar más estudios sobre la filosofía de los 
afectos, explorando su origen y su impacto en la construcción del saber. Al 
integrar la afectividad con la debida validación científica, se puede alcanzar 
una comprensión más completa y auténtica de los procesos de liberación del 
ser humano, enriqueciendo tanto la teoría como la práctica.

7 · Referencias

Beauvoir, Simone de. Le deuxieme sexe. París: Ed. Gallimard, 1949.
Cabnal, Lorena. Feminismo diversos: el feminismo comunitario. Madrid: 

ACSUR, 2010.
Carosio, Ambrosio. “Sin disociar la investigación de la lucha: feminismos 

militantes en la academia latinoamericana y caribeña”. Revista SC29 
(2019), 139-162.

Castellanos, Rosario. Mujer que sabe latín. Ciudad de México: Secretaría de 
Educación Pública, 1973.

Comesaña, Gloria. Filosofía, feminismo y cambio social. Maracaibo: Ediluz, 
1995.

Crenshaw, Kimberlé. “Desmarginalizar la intersección de raza y sexo. Una 
crítica feminista negra a la doctrina antidiscriminación, la teoría fe-
minista y la política antirracista”. Foro legal de la Universidad de Chi-
cago, Artículo 8 (1989)

Curiel, Ochy. “Crítica poscolonial desde las prácticas políticas desde el femi-
nismo antirracista”. Nómadas26 (2007):92-101.



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 352

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

Curiel, Ochy. “Descolonizando el feminismo: Una perspectiva desde América 
Latina y el Caribe” Primer coloquio Latinoamericano sobre praxis y pen-
samiento feminista. Buenos Aires: Grupo Latinoamericano de estudios, 
formación y acción feminista (GLEFAS):2009

Dussel, Enrique. Filosofía de la liberación. Ciudad de México: Edicol, 1977.
Dussel, Enrique. Liberación de la mujer y la erótica latinoamericana. Bogotá, 

Colombia: Editorial Nueva América, 1980.
Ergas, Yasmine. El sujeto mujer. El feminismo de los años sesenta-ochenta. 

Historias de las mujeres en occidente 5 (1993): 539-566.
Fornet- Betancourt, Raúl. Mujer y filosofía en el pensamiento iberoamericano. 

Momentos de una relación difícil. Barcelona: Anthropos, 2009.
Grosfoguel, Ramón. Actualidad del pensamiento de Cesaire: redefinición del 

sistema-mundo y producción de utopia desde la diferencia colonial. 
Discurso sobre el colonialismo. Aimé Cesaire, Madrid: Ediciones Akal, 
2006. 147-172.

Guardia, S. (2014). “Pensamiento filosófico feminista en América Latina 
Transgrediendo el monólogo masculino”. Guía Comares de Filosofía 
Latinoamericana.Raúl Fornet-Betancourt - Carlos Beorlegui, Grana-
da: Editorial Comares, 2014. 293-310.

Hierro, Graciela. Ética y Feminismo. Ciudad de México: UNAM, 1985.
Kirkwood, Julieta. Ser política en Chile. Las feministas y los partidos. Santiago 

de Chile: FLACSO, 1986.
Levinas, Emmanuel. Totalidad e Infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Sala-

manca: Sígueme, 1977.
Lugones, María. “Colonialidad y Género”. Tabula Rasa 9 (julio-diciembre de 

2008): 73-101.
Maldonado-Torres, Nelson.”The topology of being and the geopolitics of 

knowledge: Modernity, empire, coloniality”. City, 8 (1), 2004. 29-56.
Paredes, Julieta. Hilando fino desde el feminismo comunitario. La Paz, Bolivia: 

Mujeres creando comunidad. CEDEC, 2008.
Paredes, Julieta y Guzmán, Adriana. El tejido de la rebeldía ¿ Qué es el feminis-

mo comunitario? La Paz, Bolivia: Mujeres creando comunidad, 2014.
Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. 

E, Lander, La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, 2014. 246



JENNIFER ACEITUNO JIMÉNEZ
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACIÓN DEL PENSAMIENTO DE LIBERACIÓN. 
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 353

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 327-353• ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.16

Salazar Bondy, Augusto. ¿Existe una filosofía de nuestra América? Lima, Perú: 
Siglo XXI Editores, 1968.

Sartre, Jean Paul. El ser y la nada. Buenos Aires: Iberoamericana, 1954.
Segato, Rita. Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género 

entre antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Bernal, Ar-
gentina: Universidad Nacional de Quilmes, 2003.

Segato, Rita. Contra-pedagogías de la crueldad. Buenos Aires, Argentina: Pro-
meteo Libros, 2018.

Trejo, María, Llaven, Gabriel, & Pérez, Hugo. (Oct-Dic de 2015). “El enfoque 
de género en la educación”. Atenas. Revista Científico Pedagógica, 4, 32 
(Oct-Dic de 2015): 48-61.

Vallescar, Diana. “El impacto del género en la filosofía latinoamericana” 
Utopia y praxis Latinoamericana. Revista internacional de filosofía ibe-
roamericana y teoría social, 10,31 (diciembre de 2005): 79-92.

Vuola, Elina. Teología Feminista. Teología de la Liberación: La praxis como mé-
todo de la Teología latinoamericana de la liberación y Teología feminista. 
Madrid, España: Iepala editores, 2000.

Zea, Leopoldo. La filosofía Americana como Filosofía sin más. Ciudad de Méxi-
co: Siglo XXI Editores, 1969.


