Thémata. Revista de Filosofia. 3 27

ESTUDIOS_
ARTICULOS DE
INVESTIGACION

El Sujeto “Mujer” en

la Transformacion del
Pensamiento de Liberacion.
Un acercamiento desde la
Filosofia de la Liberacion.

The Subject “Woman” in the Transformation
of Liberation Thought. An approach from the

Jeniffer Aceituno Jiménez'
Universidad de Granada, Espafa

Philosophy of Liberation.

Recibido 21 abril 2025 « Aceptado 18 octubre 2025

Resumen

Este articulo examina la influencia
histérica y actual de las mujeres en el
pensamiento de liberacién en América
Latina, con foco en la filosofia. A través
del analisis de pensadoras latinoame-
ricanas como Graciela Hierro, Maria
Lugones, Rita Segato, entre otras, se
resalta co6mo sus perspectivas Unicas
han enriquecido y transformado estas
corrientes. La investigacion revela que el
pensamiento de liberacién, inicialmente
masculino, se ha ampliado con aporta-
ciones femeninas sobre género, inter-
seccionalidad y afectividad, ofreciendo
un marco mas amplio para la liberacion
en contextos de opresion. Estos hallaz-
gos contribuyen ala descolonizacién del
saber y a la visibilizacién de las mujeres
como sujetos activos en la historia.

Abstract

This article examines the historical and
current influence of women on liberation
thought in Latin America, with a focus
on philosophy. Through the analysis of
Latin American thinkers such as Graciela
Hierro, Maria Lugones, and Rita Segato,
among others, it highlights how their
unique perspectives have enriched
and transformed these currents. The
researchreveals that liberation thought,
initially masculine, has been expanded
with female contributions on gender,
intersectionalityand affectivity, offering
a broader framework for liberation in
contexts of oppression. These findings
contribute to the decolonization of
knowledge and the visibility of women
as active subjects in history.

1. jaceitunoj@correo.ugr.es; jaceitunoj@gmail.com

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. !
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

Palabras clave: Filosofiadelaliberacion; Keywords: Philosophy of Liberation;
Género; Feminismo; Interseccionalidad; Gender; Feminism; Intersectionality;
Afectos. Affects.

1 - Introduccion

El pensamiento filoséfico del siglo XX estuvo globalmente marcado por
corrientes europeas como la escuela alemana, la francesa (con el estructura-
lismo y postestructuralismo de figuras como Lévi-Strauss, Barthes, Derrida
y Foucault), la teoria critica de la Escuela de Frankfurt (con Habermas), la
fenomenologia (de Husserl, Heidegger y Levinas), el marxismo, y la filosofia
analitica, enfocada en la légica y el analisis del lenguaje (destaca, especial-
mente, Ludwig Wittgenstein). Todas ellas fueron influyentes en la academia
y los movimientos sociales y politicos de la época.

En este mismo siglo surge la filosofia de la liberacién como la primera
teoria genuinamente latinoamericana, impulsada por la necesidad de abor-
dar las problematicas de opresidn, desigualdad e injusticia social especificas
de la regién, caracterizandose por su enfoque critico y su compromiso con
la transformacion social a través de la reflexion tedrica y la accién practica.

De muchas de las ideas europeas se nutren las filosofias de la libera-
cién, que, sin embargo, las reconstruyen y, en algunos casos, las desestiman
por completo debido a su origen eurocéntrico, que no toma en cuenta las
realidades de los pueblos colonizados. Este debate, que puede conside-
rarse el punto de partida para la filosofia de la liberacién, fue abordado en
su momento por Augusto Salazar Bondy en ¢Existe una filosofia de nuestra
América? (1968) y Leopoldo Zea en La filosofia americana como filosofia sin
mds (1969). El debate entre Salazar Bondy y Zea destaca la tensidn entre la
dependencia cultural y la bisqueda de una autenticidad filoséfica. Mientras
Salazar Bondy aboga por una emancipacion intelectual para desarrollar una
auténtica filosofia latinoamericana, Zea sostiene que dicha autenticidad ya se
manifiesta en la medida en que la filosofia latinoamericana refleja y responde
a su contexto histdrico y social. Este debate ha sido fundamental para el

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. Z
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

desarrollo de la filosofia en la regién y sigue siendo relevante en la reflexiéon
sobre la identidad y la autonomia cultural de América Latina.

Posteriormente, es Enrique Dussel, en el desarrollo de su teoria de
filosofia de la liberacion (1977), quien toma y reformula muchos conceptos,
destacando especialmente la metafisica de la alteridad de Emmanuel Levinas
(1977) , para abordar de manera concreta las realidades de opresién y lucha en
América Latina. Sibien Dussel se inspira en la ética de la alteridad de Levinas,
también se distancia de algunos de sus planteamientos, reinterpretandolos
para adecuarlos al contexto latinoamericano de dependencia y opresion. Al
adaptar las ideas de Levinas sobre el rostro del Otro, la ética como filosofia
primera’, la alteridad?, la responsabilidad infinita3 y la critica a la totalidad,
Dussel combina la reflexion ética con la accién politicay social, construyendo
un marco filosé6fico que propone una praxis de liberacién integral. Esta inte-
gracion de la ética y la politica en la filosofia de la liberacién ofrece una base
sdlida para abordar y transformar las estructuras de injusticia que perpetian
la opresion en el contexto latinoamericano.

1 Levinas sostiene que el rostro del Otro revela una responsabilidad ética infinita que
demanda respeto y una respuesta ética. Dussel reformula este concepto en el contex-
to de la opresién en América Latina, viendo el rostro del Otro como una llamada a la
praxis liberadora y a la accién contra la injusticia que afecta a los oprimidos. Pasa de la
fenomenologia a lo que él 1lama la epifania, el otro se releva como algo mas alla de mi
mundo, no solo aparece como fenémeno.

2 La alteridad en Levinas se refiere a la irreductible diferencia del Otro, una trascen-
dencia que desafia el sistema ontolégico. Dussel utiliza este concepto para enfatizar
a los oprimidos como exteriores al sistema hegemonico, convirtiendo su alteridad en
una posicién politica y econémica que fundamenta una critica radical del sistemay una
practica de liberacion.

3 Levinas sostiene que la responsabilidad hacia el Otro es infinita y unilateral. Dussel
amplia esta idea hacia una ética de solidaridad con los oprimidos, convirtiéndola en
una obligacién social y politica para transformar las condiciones de vida de los margi-
nados. Posteriormente es Marcela Lagarde quien toma el concepto y lo reconvierte en
Sororidad para el caso del feminismo. Para mayor detalle revisar su ensayo “Pacto entre
mujeres. Sororidad”.

4 Levinas critica la totalidad como una estructura que anula la alteridad del Otro, re-
duciéndolo a un objeto del sistema. Dussel aplica esta critica al capitalismo y colonia-
lismo, viendo la totalidad como el sistema que oprime a los pueblos del Tercer Mundo,
y propone una liberacién que rompa con esta légica opresiva y promueva la alteridad y
lajusticia.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO

EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. O
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

El enfoque tedrico de la filosofia de la liberacion representa un desafio
profundo a las corrientes hegemonicas, al cuestionar las estructuras de poder
y las formas de conocimiento dominantes que han perpetuado la opresion y
la injusticia en América Latina y en el mundo. Tradicionalmente, la filosofia
occidental ha estado marcada por la marginacién de las voces y experiencias
de los pueblos colonizados y oprimidos. Estas nuevas escuelas desafian esta
tendencia, al tomar en serio el pensamiento critico anticapitalista producido
desde la periferia no europea (Grosfoguel 2006) y al poner en primer plano
las experiencias y luchas de los pobres, los marginados y los oprimidos como
punto de partida para la reflexion.

Es decir, se comienza a gestar una transformacién en la manera en
que se produce el conocimiento. Este cambio no se limita a la generacion de
nuevas ideas dentro de la tradicion del pensamiento occidental. Mas bien,
implica la emergencia de un “saber alternativo” que se originay se articula
desde experiencias y perspectivas situadas en espacios y a través de cuerpos
diferentes a los hegemonicos. Esta reconfiguracion de la “geografia de lara-
z6n” (Maldonado-Torres 2004) abre la posibilidad de comprender el mundo
desde 14gicas y epistemologias diversas.

Estas nuevas posibilidades nos llevan a considerar el papel histdrico y
contemporaneo de las mujeres en las corrientes de liberacion latinoamerica-
nas. Ignorar esta parte importante de la historia seria perpetuar una omision
injusta y limitar al 50% nuestro entendimiento del pensamiento y la acciéon
liberadora en la region.

A pesar de que la filosofia de la liberacidon ha sido tema de analisis
y debate, el rol de las mujeres en esta corriente ha sido sistematicamente
menospreciado y marginado. Es fundamental reconocer, valorar y visibilizar
la contribucidn de las mujeres en la creacion de nuevas categorias de analisis
y en la construccién de un pensamiento mas inclusivo y transformador. Aun-
que no todas pueden ser consideradas sin matices dentro de la filosofia de la
liberacién, su pensamiento ha enriquecido enormemente la formulacién del
pensamiento de la region y, por ende, merecen ser destacadas.

Dado el alcance de esta investigacion, resulta imposible profundizar
en cada una de las contribuciones. Por ello, se ha optado por destacar algu-
nas de ellas, como Graciela Hierro, Rosario Castellano, Maria Lugones, Ochy
Curiel, lorena Cabnal, Rita Segato, entre otras, ofreciendo una vision que,

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE

ACEITUNO

EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

aunque no es exhaustiva, va mas alla de una simple mirada superficial de
sus pensamientos y aportes.

A nivel metodolégico esta investigacién se centrd en una revision
bibliografica exhaustiva de fuentes relevantes en filosofia de la liberacion,
con un enfoque particular en textos de autoras desde finales del siglo XX
hasta la actualidad, asi como de autores que contribuyeron al desarrollo del
sujeto mujer en Latinoamérica. Los textos seleccionados abordaron directa o
indirectamente la filosofia de la liberacién y contribuyeron al desarrollo del
sujeto mujer en el contexto latinoamericano, siendo posteriormente some-
tidos a un analisis de contenido para extraer sus contribuciones especificas
sobre la mujer en estos campos.

2 - Evolucion de los Movimientos
Feministas en América Latina
durante el Siglo XX

En América Latina, el siglo XX fue clave para los movimientos feministas,
comenzando con huelgas de mujeres y demandas de acceso a la educacién y
al voto. La Primera Ola del Feminismo Latinoamericano, que abarca desde
el siglo XIX hasta mediados del siglo XX, busc6 derechos de voto, civiles
y laborales, ademas de abordar preocupaciones inherentemente femeninas
para la época, como la salud y la mortalidad infantil (Carosio 2019). De esta
manera, se da inicio a la reformulacién de la maternidad como un trabajo
colectivo que debe ser visibilizado publicamente.

Un camino que se inicia con Sor Juana Inés de la Cruz, pasando por
Gertrudis Gomez de Avellaneda, Clorinda Matto, Rosario Castellanos, entre
muchas otras, plantea la defensa del derecho a la educacidn, ala cienciay a
la literatura, y comienza a visibilizar la marginacién sufrida tanto en carne
propia por estas mujeres, como en el colectivo mismo (Guardia 2014).

Posteriormente, desde los afios setenta, se observé un aumento
significativo de mujeres en todos los niveles educativos, especialmente en
la educacion secundaria y superior. En muchas ocasiones, el porcentaje de
participacién de mujeres llegé a igualar o superar al de los hombres. Las
mujeres ingresaron masivamente a las aulas con la conviccion de que la edu-
cacion formal les ayudaria a superar discriminaciones y exclusiones, y las

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16

331



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. z
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

prepararia para asumir roles fuera del hogar, obteniendo asi independencia
y libertad personal (Trejo, Llaven y Pérez 2015). Aunque el logro del derecho
al voto parecia satisfacer las demandas de igualdad, pronto se hizo evidente
que la igualdad legal ocultaba desigualdades y opresiones manifiestas en la
division del trabajo en la familia, los derechos sexuales, la discriminacién
laboral y 1a pobreza femenina.

En la segunda ola, las feministas comienzan a organizarse y toman la
decision politica de constituirse de forma auténoma, separada de los hom-
bres, estableciendo asi los primeros movimientos concretos por la liberacién
de lamujer (Carosio 2019) Se empieza a pensar en la redefinicion de lo politico
desde la perspectiva femenina, revisando la esencia desde la cual estaba cons-
truida la politica y el mundo en general.

Desde finales de los ailos 80 e inicios de los 90, crece la institucio-
nalizacién de los estudios de las mujeres (Ibid) y la teologia y la filosofia
no quedan exentas de esta tendencia. Muy por el contrario, se erigen como
pilares fundamentales en la construccion de nuevas teorias que abordan a la
mujer como sujeto de estudio. Este periodo marca un punto de inflexién en el
que las instituciones académicas comienzan a reconocer la importancia de in-
cluir la perspectiva de género en sus curriculos y programas de investigacion.

Esta institucionalizacion también fomenta la creacién de centros de
investigacion y programas académicos dedicados a la cuestién de género,
proporcionando un espacio donde las académicas pueden desarrollar y com-
partir sus investigaciones. Estos espacios son primordiales para el desarrollo
de las filosofias y teologias de la liberacion desde lo femenino, ya que es alli
donde se comienza a teorizar sobre lo que se vivia en el territorio popular.

Ahora bien, para poder comprender plenamente los enlaces que se
exploraran en las siguientes etapas entre el pensamiento de liberacién y el
pensamiento feminista latinoamericano, es fundamental primero aclarar las
diferencias que existen entre ambos enfoques. Aunque comparten un com-
promiso comun con la justicia social y la transformacién de las estructuras
de opresion, cada uno de estos pensamientos emerge de contextos histoéricos,
culturales y epistemoldgicos distintos, lo que influye en sus prioridades,
metodologias y objetivos.

El pensamiento de liberacion, particularmente en su desarrollo en
América Latina, ha estado tradicionalmente centrado en la lucha contra las

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

estructuras econémicas y politicas, y tiende a priorizar la emancipacién de
los pueblos oprimidos en su totalidad. Aborda las desigualdades desde una
perspectiva principalmente social y econémica, aunque también incorpora
dimensiones éticas y espirituales.

Por otro lado, el pensamiento feminista latinoamericano, aunque
comparte con el pensamiento de liberacién la lucha contra la opresion,
pone un énfasis particular en las desigualdades de género y en cémo estas
interactian con otras formas de opresién, como la raza, la clase y la etnia.
El feminismo latinoamericano no solo cuestiona las estructuras patriarcales
que subyacen a muchas de las injusticias en la regidn, sino que también busca
visibilizar y revalorizar las experiencias y saberes de las mujeres, muchas
veces marginalizadas incluso dentro de los movimientos de liberacién mas
amplios.

Al aclarar estas diferencias, se puede entender mejor como ambos
enfoques pueden enriquecerse mutuamente. El pensamiento de liberacion
puede beneficiarse del analisis mas detallado y matizado del feminismo
sobre las opresiones de género, mientras que el feminismo latinoamericano
puede encontrar en la categoria de liberacién un marco mas amplio y radical
para abordar no solo las desigualdades de género, sino también las intersec-
ciones con otras formas de opresion social y econémica. Esta comprension
mutua es esencial para construir un enfoque integral que no solo reconozca
las diversas formas de injusticia, sino que también proponga soluciones que
aborden estas problematicas de manera holistica y transformadora.

3 - Género y Politica:
Una nueva etapa para el sujeto Mujer
en la Filosofia de la Liberacion.

La filosofia de la liberacion también experiment6 una transformacion en su
segunda etapa, integrando la perspectiva de género y reconociendo a las mu-
jeres como sujetos de reflexion filoséfica. Esta evolucién estuvo influenciada
tanto por el movimiento feminista global como por las propias demandas
de las mujeres latinoamericanas, quienes exigian su lugar en la produccién
filoséfica y en la lucha por la justicia.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiIA DE LA LIBERACION

Enrique Dussel aparece como uno de los primeros filésofos que in-
corpord parte de la perspectiva de género en la filosofia de la liberacion.
Conocido, como mencionabamos anteriormente, por su trabajo en la éticay
la filosofia de la liberacidn, comenzé a reconocer la importancia de incluir las
experiencias de las mujeres y de abordar las estructuras patriarcales como
parte de la critica filoséfica a la opresion.

En su obra “Liberacion de la Mujer y Erdtica Latinoamericana”
(1980), Dussel ofrece una reflexién profunda sobre la opresion de la mujer
en la sociedad latinoamericana y propone una revalorizacion de su rol y
dignidad a través de una nueva comprension del erotismo y la metafisica de
la femineidad.

Tomandose de los conceptos desarrollados en su “Filosofia de la
liberacién” (1977), Dussel utiliza el concepto de “totalidad opresora”para
describir como la estructura social patriarcal ha mantenido ala mujer en una
posicion de subordinacion. La parte dominante de la sociedad, en este caso
los hombres, funcionan como una totalidad opresora que anula la alteridad
del otro, en este caso, las mujeres.

Por otra parte, para el caso de la filosofia realizada por mujeres la-
tinoamericanas, el feminismo tuvo un impacto significativo. Durante este
tiempo, se tradujeron libros de fildsofas europeas y norteamericanas, pero
no fue hasta la década de los 90 cuando comenzo a consolidarse una “Filo-
sofia feminista latinoamericana” en la academia de la region.

Sin desmedro de ello, muchas mujeres ya denunciaban la situaciéon
de la mujer y reivindicaban la lucha contra las dictaduras de los afios 60-70.
Es relevante en este punto resaltar la profunda correlacion entre filosofia y
politica; en el caso de la cuestion de la mujer, esta relacién se hace aiin mas
relevante, ya que “... 1a historia de las ideas filos6ficas feministas es parte
de la historia de la lucha politica feminista por la emancipacion de la mujer
y viceversa” (Fornet-Betancourt 2009 25).

En Latinoamérica, con la excepciéon de Argentina, los estudios de
género emergieron inicialmente fuera de los muros universitarios. Su ori-
gen estuvo intrinsecamente ligado a movimientos sociales y a la militancia
politica. Si bien esta conexion directa con las experiencias vividas aporté
una riqueza y autenticidad significativas a las primeras investigaciones,
también representd un desafio para su reconocimiento e integracién dentro

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

de la academia formal. Fue principalmente hacia finales del siglo XX cuando
se logrd, de manera paulatina, la incorporacion de los estudios de género al
ambito universitario latinoamericano (Vallescar 2005).

Es importante volver a destacar que las filésofas latinoamericanas
no se integraron formalmente a la corriente de la filosofia de la liberacién
y desarrollaron su propia corriente de filosofia feminista, pero muchas de
ellas se inspiraron en sus categorias. Sin embargo, buscaron desarrollar un
pensamiento auténomo que abordara especificamente las problematicas
de género. Esto se debe a que, a pesar de que la filosofia de la liberacién
consideraba la liberacién en general, en esa época tendian a desmarcarse
de cuestiones especificas como la subordinacién y opresién de las mujeres
(Vuola 2000). No llegaban a reconocer plenamente que la liberacién humana
incluye la liberacion de la mujer como uno de los principales sujetos doble-
mente oprimidos.

¢Por qué, entonces, incluirlas en el marco de la filosofia de la liberacién?
Aunqgue no se pueden identificar formalmente con la corriente de la filosofia
delaliberacion, las pensadoras que analizaremos a lo largo de la investigacién
luchan por la liberacién de la mujer latinoamericana. Asi, aunque el sujeto
filoséfico cambia, la bisqueda Gltima de justicia y emancipacion es similar.
Desde este punto de vista, es trascendental no dejar de lado este pensamiento,
ya que ofrece un panorama completo del pensamiento filosé6fico latinoame-
ricano. Incorporar las voces de las filésofas feministas permite reconocer la
diversidad de luchas y enfoques que coexisten en la region, lo que enriquece
el debate y fortalece la biisqueda de una liberacién integral.

Una de las pioneras en estos estudios es Graciela Hierro, quien publicé
“Etica y feminismo” (1985), donde plantea el problema ético de la incor-
poracion de las mujeres en sistemas patriarcales. El problema moral que la
autora visualiza es la condiciéon femenina de opresion debido a la cantidad
de sufrimiento que produce, y debido a ello sostiene durante toda la creaciéon
de su ética que “la conviccién profunda de que lograr la felicidad del mayor
namero de seres constituye el deber moral humano” (9).

Hierro toma en consideracion el principio de Simone de Beauvoir del
“ser para otro” (1949) en los roles tradicionales de la mujer: reproductora,
trabajadora domésticay de cuidado infantil, y objeto erdtico. Sibien es cierto
que la autora no habla especificamente de la mujer latinoamericana ni in-

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

tenta plantear una teoria situada, se evidencian ciertos dolores especificos
de las mujeres en la region.

La autora se posiciona sobre las bases tedricas de autores principal-
mente clasicos o europeos, como Aristételes, Kant, Freud, Marcuse, entre
otros, intentando descifrar y tomar de cada uno lo que mejor puede contri-
buir a esta nueva ética que plantea. Desde ese punto de vista, no se puede
afirmar que sea una autora que contribuya especificamente al pensamiento
latinoamericano, pero si es una de las primeras en la academia en plantearse
la cuestion de la mujer en general.

Hierro plantea incluso cuestiones respecto a la “mano de obra gratuita
para el trabajo hogarefio” (17) que estan hoy en dia en boga en la regidn,
destacando la necesidad de otorgar un salario por trabajos de cuidado, tanto
de los hijos como de familiares enfermos, una labor que hasta el dia de hoy
es realizada mayoritariamente por mujeres.

Aligual que la Filosofia de la Liberacion, parte de la cuestién histérica
y muestra como la forma de vida de la mujer en esa época obedecia a los re-
querimientos culturales forjados histéricamente, especialmente el hecho de
ser vista como un instrumento de placer masculino. Visualiza el patriarcado
como algo superable: “...el patriarcado no es inevitable puesto que es una
forma histérica, y como tal, superable” (38).

Como solucidn, propone su ética del interés, que plantea que el desa-
rrollo integral del individuo est4 condicionado a la realizacién de actividades
que tienen valor y contribuyen a la felicidad no solo individual, sino también
colectiva. Este principio de interés se apoya en la democracia, tan carente en
esa época, entendida como igualdad, racionalidad y libertad para todos los
seres humanos. Sin embargo, esta solo garantizaria la distribucién equita-
tiva de la felicidad si se afiade el principio de subsidiariedad de “el mayor
beneficio para los menos privilegiados” (103). Ahora bien, este principio
subsidiario solo funcionaria para las mujeres cuando realmente puedan
ejercer su racionalidad, libertad e igualdad.

Poco antes, la pensadora Rosario Castellanos, generd aportes signi-
ficativos en lo que seria el pensamiento filos6fico feminista. Aunque no fue
fildsofa, a través de sus escritos literarios y ensayos desarrollé ampliamente
la experiencia de vida de la mujer marginal, incluyendo a la mujer indigena
mexicana. En ese sentido, fue la primera en incorporar no solo a la mujer

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

ilustrada con acceso a la educacién, sino también a las marginadas de la
época, subrayando cdmo la liberacién debe ser para todas por igual.

En el capitulo “La mujer y su imagen” de su obra “Mujer que sabe
latin” (1973), Castellanos desarrolla la importancia de 1a toma de conciencia
para la liberacidon femenina. Esta toma de conciencia implica cuestionarse
qué significa ser mujer y cémo esta ha sido obligada a desarrollar una perso-
nalidad asociada al mito masculino de la feminidad. Esta forma de ser, estaria
tan inconscientemente aceptada por la misma mujer que resulta muy dificil
salir de ese espacio con facilidad.

Desde este punto de vista, Castellanos se relaciona con la filosofia
de la liberacidn al considerar la imagen de la mujer como una construcciéon
histérica, en este caso especificamente una construcciéon desarrollada por
hombres. Sin embargo, este concepto no lo toma directamente de la filosofia
de laliberacién, sino mas bien del didlogo con autores europeos como Simone
de Beauvoir y Jean-Paul Sartre. De Beauvoir, en particular, influy6 en su
comprension de la mujer como “el otro” (1949)una categoria construida
en oposicién a lo masculino y subordinada a este. Jean-Paul Sartre, con su
existencialismo, aport6 la idea de que las identidades no son fijas, sino que
se construyen a través de las acciones y elecciones individuales dentro de un
contexto social especifico (1954).

Parala autora, ser hombre o mujer no son principios inmutables, sino
formas relativas que se deben analizar junto con los procesos sociales, poli-
ticos, econdmicos y culturales correspondientes (Fornet-Betancourt 2009).
En el caso femenino, lo importante seria tomar conciencia de que esa imagen
no es la realidad de quien es cada una, sino mas bien un mecanismo de con-
trol patriarcal que restringe sus posibles desarrollos. Castellanos propone
que la liberaciéon femenina debe pasar por un proceso de reescritura de la
propia historiay la propia imagen desde la libertad, desafiando las narrativas
patriarcales que han definido a las mujeres. Este proceso de reescritura es
esencialmente un acto de recuperacion de la agencia y la autonomia, per-
mitiendo a las mujeres definirse a si mismas en sus propios términos. Al
enfatizar la importancia de la toma de conciencia, Castellanos se alinea con
las categorias de la filosofia de la liberacién en su enfoque en la liberacién a
través de la reflexidn critica y la transformacidn de las estructuras de poder.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO

EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. 8
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

A mediados de los afios 90, estas ideas relacionadas con la imagen
femenina fueron también desarrolladas por Gloria Comesafia Santelices,
quien con sus analisis concluye que la derrota de la mujer se da por lo profun-
damente interiorizada que tiene la imagen de ser para otro, en desmedro de
su ser para si (1995). La liberacién, por ende, tendria que ver con la inversiéon
radical de ese pensamiento, lo que implicaria para la autora no solo la libe-
racién femenina, sino de todos los seres humanos, a través de la eliminacién
de la categoria de poder y, por consiguiente, de dominacién.

En Chile, una de las pioneras en el pensamiento filoséfico feminista
fue Julieta Kirkwood, quien desarrollé su pensamiento en la época de dic-
tadura militar, caracterizada por la violaciéon de los derechos humanos que
afecté particularmente a las mujeres a través de la represion politica, la
censura y la sexualizacion de la violencia, lo que le permitié mantener una
especial capacidad para vincular la lucha feminista con contextos politicos
y sociales mas amplios.

Kirkwood articulé una critica al patriarcado no solo como una estruc-
tura de dominacién de género, sino también como un componente intrinseco
del autoritarismo politico y la opresion. Uno de sus aportes mas significativos
fue su capacidad para conectar el feminismo con las luchas democraticas y
anti-autoritarias. Propuso que el feminismo no deberia limitarse a ser una
critica del machismo en la esfera privada, sino que debia cuestionar todas
las estructuras de poder, incluyendo el Estado y sus instituciones. Esto am-
plié considerablemente el alcance del feminismo, integrando cuestiones de
democracia, derechos humanos y justicia social. En uno de sus texto mas
destacados, “Ser politica en Chile” (1986) la autora afirma:

Historizar, entonces, las demandas politicas feministas es
mostrar la existencia de esa otralegalidad, de ese contrapoder
0 —por qué no— de esa fuerza que constituye el propio

intento de las mujeres para conseguir su propia liberacion. Es
mostrar —no importa cuan lejos o cuan cerca se haya estado de
conseguirlo— su presencia, su visibilidad. (63)

Segin Kirkwood, historizar estas demandas es exponer y reconocer
la existencia de un contrapoder, o incluso una fuerza auténoma que encarna

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

los esfuerzos de las mujeres para alcanzar su propia liberacién, subrayando
ademas la persistencia de su agencia a través del tiempo.

Este enfoque historiografico seria esencial para reconocer la trans-
formacién del “sujeto mujer” en la sociedad. Mas alla de ser meras recep-
toras pasivas de politicas, bien o mal formuladas, que les son impuestas, las
mujeres, como grupo social, estan en un proceso continuo de definicién y
redefinicion de su identidad y agencia. Este proceso de transformacion es
fundamental para que las mujeres sean reconocidas, no solo por los demas,
sino también por si mismas, como sujetos plenos de derecho y no simple-
mente como objetos de politicas paternalistas o de intervenciones externas.

Cada una de estas autoras contribuye de manera Unica a los cues-
tionamientos de los sistemas de dominacién y opresién. No se limitan a
una reflexion tedrica, sino que también buscan desafiar y transformar los
canones establecidos mediante un pensamiento teérico-practico.

4 - Interseccionalidad y Comunidad:
Una segunda etapa para el sujeto
Mujer en la Filosofia de la Liberacion

Como desarrollo temporal, situamos esta tercera etapa entre los aflos 90 y la
primera década de los 2000. Durante este periodo, el pensamiento filoséfico
feminista en América Latina se destacé por una intensa reflexién sobre las
estructuras sociales, politicas y culturales. Este periodo vio un enriquecido
diadlogo entre el feminismo y otros movimientos sociales, con una critica
constante a las formas coloniales y patriarcales de poder. Las filésofas de
la regi6én ya no solo adoptaron criticas provenientes del feminismo global,
sino que también desarrollaron teorias adaptadas a las realidades especificas
de América Latina, lo que permitié un enfoque mas representativo de las
sociedades diversas y multifacéticas de la region.

En esta etapa de la Filosofia de la Liberacién y el sujeto “mujer”, se
abordaran tres vertientes del pensamiento filoséfico feministas que surgieron
en la época, siempre en el contexto de la busqueda de liberacion de la mujer
latinoamericana.

En primer lugar, se abordara la cuestion de la colonialidad y la inter-
seccionalidad, centrando el analisis en la autora Maria Lugones. A continua-

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. O
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

cion, se examinaran los aportes de Ochy Curiel en relacién con la colonialidad.
Por tltimo, se explorara el surgimiento del feminismo comunitario a través
de las autoras Julieta Paredes y Lorena Cabnal.

Kimberlé Crenshaw present6 el concepto de interseccionalidad en
“Desmarginalizar la interseccién de raza y sexo. Una critica feminista negra
aladoctrina antidiscriminacion, la teoria feminista y la politica antirracista”
(1989) y ha tenido un impacto profundo y extensivo en diversas discipli-
nas. Crenshaw argumento que categorias como raza y género no operan de
manera aislada, sino que se intersectan y afectan de manera distintiva las
experiencias de vida de las personas. En su analisis, destac6 que los efectos
del racismo sobre las mujeres negras son diferentes de los que experimentan
los hombres negros, y que el sexismo que enfrentan las mujeres negras no
se manifiesta de la misma manera que el que enfrentan las mujeres blancas.

El feminismo latinoamericano adopta y amplia el concepto de inter-
seccionalidad para abordar de manera mas completa y efectiva las multiples
dimensiones de opresion que afectan a las mujeres en la region. Esta pers-
pectiva resulta crucial debido a la diversidad y complejidad de las sociedades
latinoamericanas, donde las desigualdades no se manifiestan Gnicamente a
través del género, sino que estan intrinsecamente ligadas a factores raciales,
étnicos, econdmicos, culturales, religiosos y, cada vez mas, migratorios. La
interseccionalidad permite una comprensién mas matizaday holistica de las
multiples formas de opresidon que las mujeres enfrentan, reconociendo que
estas desigualdades se entrecruzan y se refuerzan mutuamente en contextos
especificos.

Maria Lugones es una de las primeras autoras en Latinoamérica en
desarrollar el concepto de interseccionalidad en su ensayo Colonialidad
y Género (2008).En este trabajo, explora como la interseccionalidad entre
raza, clase, género y sexualidad afecta a las mujeres de color, que enfrentan
formas complejas de opresion debido a la colonialidad del poder y del género.
Lugones argumenta que las mujeres de color han sido histéricamente mar-
ginadas y sometidas a violencias sistematicas que a menudo son ignoradas
o minimizadas por el feminismo hegemoénico. Este feminismo dominante
frecuentemente no toma en cuenta las multiples dimensiones de la opresién
que experimentan estas mujeres, lo que perpetia la invisibilizaciéon de sus
luchas y necesidades especificas.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. l
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

Uno de los conceptos centrales introducidos por Lugones es el
“Sistema Moderno/Colonial de Género”. Este concepto describe c6mo las
interacciones entre raza, género, clase y sexualidad se organizan dentro de
un marco de poder global que ha sido configurado por procesos coloniales.
Lugones argumenta que la colonialidad del género es una forma especifica
de opresién que surge de la interseccion de la colonizacion y los sistemas de
género. Ella sostiene que el sistema de género moderno no puede existir sin
la colonialidad del poders, ya que la clasificacion de la poblacién en razas es
una condicidn necesaria para su funcionamiento. Esta clasificacion racial,
segun Lugones, no solo afecta la organizacion social y las jerarquias, sino que
también contribuye a la construccion de identidades de género que perpettian
las desigualdades.

Este sistema no solo refuerza la divisiéon entre hombres y mujeres,
sino que también intersecta con otras categorias de opresion, creando una
estructura compleja que afecta de manera desproporcionada a las mujeres
no blancas. Maria Lugones sefiala que, en muchas sociedades indigenas y
no occidentales, las concepciones de género eran mas fluidas y no necesa-
riamente binarias antes de la colonizacién. La imposicién de un sistema de
género binario y jerarquico, introducido durante el proceso colonial, deses-
tabilizé y subordind las estructuras sociales y culturales preexistentes. Estas
intersecciones por ende, no solo afiaden capas de desigualdad, sino que crean
formas complejas y especificas de discriminacion y opresion.

Como segundo punto, la interseccionalidad proporciona herramientas
para analizar como diferentes estructuras de poder se solapan y configuran
las experiencias individuales y colectivas de opresion. Este enfoque permite
identificar y desafiar las raices mas profundas de la opresién que a menudo
son invisibles en los analisis que consideran Unicamente una dimension,
como la econémica. Al hacerlo, la filosofia de la liberacién puede dirigir mejor

5 Concepto acufiado por Anibal Quijano quien define la colonialidad del poder como un
concepto que describe la perpetuacion de las estructuras de poder y formas de domi-
nacién que surgieron durante la colonizacién y que persisten en la sociedad contempo-
ranea (2014). Segun el autor, este modelo implica una clasificacién racial/étnica de la
poblacién mundial que legitima y naturaliza la superioridad de los europeos sobre otros
grupos. Como dato anecdético, Anibal Quijano antes de morir reconocié el gran aporte
de Maria Lugones a su teoria, y como sin la incorporacién de la categoria de género, toda
su teoria respecto del poder era deficiente.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. 34 z

sus estrategias hacia las estructuras subyacentes de poder que perpetian la
opresion.

Otra de las autoras que ha generado grandes aportes durante esta
etapa es Ochy Curiel. Sus analisis se centran en desentrafiar y desafiar las
estructuras coloniales de poder que adn persisten en las practicas y teorias
feministas. Curiel critica la narrativa dominante que sitda los origenes del
feminismo dentro del marco de la Ilustracién europea, argumentando que
esta perspectiva eurocéntrica invisibiliza las luchas histéricas contra el
patriarcado llevadas a cabo por mujeres en otras partes del mundo, mucho
antes de estos eventos europeos.

En su texto “Descolonizando el feminismo: Una perspectiva desde
América Latina y el Caribe” (2009) indica que las feministas del primer
mundo han situado a

las feministas no europeas en el ‘afuera’ y no ‘a través’ de las
estructuras sociales, vistas siempre como victimas y no como
agentes de su propia historia con experiencias importantes de
resistencias, luchas y teorizaciones. (3)

Al cuestionar la narrativa tradicionalmente aceptada de la historia
feminista, la autora no solo pone en duda su legitimidad, sino que también
propone una reconsideracién de como y quiénes narran estas historias. Este
enfoque es crucial porque destaca la importancia de reconocer multiples
historias y genealogias feministas, especialmente aquellas que han sido
marginadas o ignoradas por el canon occidental.

La propuesta de descolonizacién de Curiel es tanto epistemolégica
como politica. No se limita a una critica del eurocentrismo en la teoria, sino
que aboga por una practica feminista que integre y centre las experiencias y
teorizaciones de mujeres de América Latina y el Caribe. Para ello, reconoce
enfoques como “la hibridacién, la polisemia, el pensamiento otro subalterno
y fronterizo” (4). Este enfoque descolonizador va mas alla de simplemente
ajustar las teorias existentes para incluir otras voces; busca transformar
radicalmente las bases mismas de como se conceptualiza y se practica el
feminismo.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiIA DE LA LIBERACION

Curiel también incorpora la autogestion en el feminismo, propo-
niendo que esta permitiria la produccién de teoria propia y un pensamiento
verdaderamente descolonizador desde los margenes, entendidos como es-
pacios posibles de construccién politica. La autora destaca la importancia de
la produccién del conocimiento y su relacién con el concepto de colonialidad
del saber.

Este concepto critica cdmo, la academia como el movimiento femi-
nista a menudo consideran las nuevas producciones de saber feminista como
meros activismos, catalogandolas “como sistematizaciones de practicas fe-
ministas no aptas para el consumo académico y teérico” (7). Este fenémeno
evidencia la profunda separacién entre teoria y practica en el pensamiento
feminista latinoamericano: mientras la practica es altamente valorada, la
teoria se desvalora, “reduciéndola a meros testimonios no aptos parala pro-
duccién académica” (2007 100), a favor de teorias provenientes de Europa
o Norteamérica.

La propuesta de Ochy Curiel para el feminismo latinoamericano con-
siste en liberar la dependencia intelectual hacia los paradigmas eurocén-
tricos que tradicionalmente han dominado la produccién de conocimiento.
Su enfoque busca empoderar el feminismo en América Latina mediante un
proceso de “descentramiento” que implica desplazar el sujeto femenino de
los margenes hacia un lugar central en la produccién de teoria y practica
feministas.

Mas auin, Curiel aboga por una produccién de conocimiento que emane
directamente de las experiencias cotidianas de las mujeres latinoamericanas
y caribefias. Este conocimiento, arraigado en el lenguaje cotidiano y en las
realidades vividas por las mujeres, ofrece una alternativa poderosay autén-
tica a los enfoques académicos que tienden a abstraer y descontextualizar
las luchas femeninas. Al hacerlo, este enfoque no solo desafia la jerarquia
de saberes sino que también democratiza la produccién de conocimiento,
haciéndola mas accesible y relevante para las comunidades que el feminismo
busca servir.

Esta propuesta es relevante puesto tiene el potencial de transformar
radicalmente la manera en que se entiende y se practica el feminismo en
América Latinay el Caribe. Liberar al feminismo de las restricciones impues-
tas por la academia puede facilitar un dialogo mas inclusivo y equitativo que

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiIA DE LA LIBERACION

reconozcay celebre la diversidad y la riqueza de las experiencias femeninas
en la region. Asi, el feminismo puede convertirse en una verdadera herra-
mienta de emancipacion que refleje las multiples realidades de las mujeres,
mas alla de las imposiciones de un canon tedrico restrictivo y excluyente.

Por ultimo, durante esta época emerge el feminismo comunitario,
como una corriente distintiva dentro del amplio espectro del feminismo
global. Este enfoque, enraizado en las experiencias y cosmovisiones de las
mujeres indigenas de América Latina, propone una radical reconfiguracion
de las practicas feministas y de las teorias que las sustentan.

Julieta Paredes, en su obra “Hilando Fino desde el Feminismo Comuni-
tario” (2008) articula una critica a los feminismos que, desde su perspectiva,
han sido moldeados por paradigmas occidentales y no han logrado incorpo-
rar o comprender las realidades de las mujeres en contextos comunitarios e
indigenas. Paredes argumenta que el feminismo no puede ser universal en
sus estrategias ni en sus teorias sin considerar las diferencias culturales, so-
ciales y politicas que influyen en las vidas de las mujeres fuera de los centros
hegemoénicos del poder.

Por su parte, Lorena Cabnal, en su texto “Feminismos diversos: el fe-
minismo comunitario” (2010), amplia esta critica al subrayar la necesidad
de un feminismo que se origine y desarrolle desde las experiencias de las
mujeres indigenas y afrodescendientes. Cabnal, destaca la conexidn entre el
cuerpoy la tierra, una relacién que es central para entender la cosmovision
de muchas comunidades indigenas, que debe ser un pilar en la construcciéon
de un feminismo verdaderamente emancipador.

A pesar de ello, es de las primeras en explicitar el concepto de “pa-
triarcado originario ancestral”¢ como un sistema de dominacién estructural
milenario contra las mujeres indigenas y afrodescendientes. El patriarcado
originario ha influido en la configuracion de roles y estructuras sociales a
lo largo de la historia, especialmente en contextos de guerras entre pueblos

6 Posteriormente esta categoria deviene en la categoria de “Entronque Patriarcal”
proceso mediante el cual se dieron articulaciones, alianzas y complicidades entre los
hombres de distintas culturas, clases sociales, etnias y razas. Entre los invasores de
la colonizacién y los varones de los pueblos originarios, generando e incrementando
la opresion hacia la mujer hasta el dia de hoy. Uno de los textos donde se desarrolla la
teoria es “El tejido de la rebeldia. /Qué es el feminismo comunitario?” (2014).

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiIA DE LA LIBERACION

originarios. Estas guerras, a menudo glorificadas en antiguos glifos y re-
latos, evidencian una clara divisién de roles de género, donde los hombres
asumian el papel de guerreros y las mujeres quedaban relegadas a roles no
especificados, lo que sugiere una ausencia de su participacién activa en los
enfrentamientos y decisiones.

Ademas, se aborda cdmo estos conflictos reflejan un “poder sobre”,
que evidencia una raiz patriarcal y ancestral, destacando que estas dinami-
cas no se limitan solo a la colonizacién, aunque esta Gltima profundizo las
estructuras de opresion. La colonizacién es vista como un evento histérico
que exacerbd la vida de opresion de los pueblos indigenas y, en particular, de
las mujeres, perpetuando sus desventajas a través de la penetracion colonial.

Una caracteristica distintiva del feminismo comunitario es su enfoque
en la comunidad mas que en el individuo. A diferencia de muchas corrientes
feministas en el mundo occidental, que frecuentemente centran su lucha en
la autonomiay los derechos individuales, el feminismo comunitario enfatiza
la interdependencia y las responsabilidades compartidas dentro de las co-
munidades. Este enfoque no solo refleja una visién del mundo indigena, sino
que también propone un modelo alternativo de organizacién social y politica.

Tanto Paredes como Cabnal destacan la importancia de reconectar
y proteger los espacios vitales de las mujeres indigenas, tanto fisicos como
metafdricos. Las autoras argumentan que la opresion histérica ha alienado
a las mujeres de sus cuerpos y tierras, que son considerados sus primeros
territorios. Este despojo es visto no solo como una violacion de su autonomia
personal, sino también como una manifestacion de las estructuras patriar-
cales y coloniales que han perpetuado la dominacién sobre estos territorios
esenciales.

Cabnal utiliza el concepto de “territorio cuerpo-tierra” para enfati-
zar la conexion intrinseca entre el cuerpo de la mujer y la tierra que habita,
proponiendo que la defensa de uno no puede disociarse de la defensa del otro.
La autora promueve una vision en la que recuperar el control sobre estos
territorios implica un acto de resistencia y empoderamiento que desafia
tanto la opresién patriarcal como la explotacion colonial. Este enfoque re-
salta como las luchas feministas y las luchas indigenas por la tierra estan
interconectadas, sugiriendo que la liberacion de las mujeres indigenas esta
intrinsecamente ligada a la liberacién y defensa de sus tierras ancestrales.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiIA DE LA LIBERACION

Con todo esto, se profundiza la critica al colonialismo que se veia desde
los inicios de las corrientes de la liberacién latinoamericanas, ofreciendo una
dimensién mas profunda y matizada. Mientras las criticas iniciales se centra-
ban predominantemente en el despojo territorial y la subyugaciéon econdémica
de los pueblos originarios, el feminismo comunitario extiende esta critica a
la imposicién de estructuras de género por parte de los colonizadores, que no
solo desplazaron fisicamente a estos pueblos de sus tierras, sino que también
desmantelaron y reconfiguraron sus dinamicas de género precoloniales.

5 - Ultimos desarrollos:
Sujeto Mujer en la actualidad

En esta etapa, nos centraremos en una de las autoras mas relevantes del
pensamiento latinoamericano reciente y una de las figuras mas destacadas
del pensamiento decolonial: Rita Segato.

Esta pensadora ofrece una perspectiva profunda y critica de la violencia
contra la mujer en la region, esto se ejemplificarad por medio del andlisis de
algunos de sus capitulos y conceptos.

En el tercer capitulo del libro “La guerra contra las mujeres” (2016),
“Patriarcado: del borde al centro. Disciplinamiento, territorialidad y crueldad en
la fase apocaliptica capital” Segato explora como el patriarcado, lejos de ser un
fenémeno periférico, se encuentra en el niicleo mismo de las estructuras de
poder y dominacién en las sociedades contemporaneas. La autora argumenta
que el patriarcado ha sido una constante histérica, pero sus manifestaciones
y mecanismos se han adaptado y evolucionado con el tiempo, manteniendo
su centralidad en la organizacién social y politica. Se trata, por ende, de una
estructura activa y dindmica que se reinventa para conservar su relevancia
y control. Esta estructura no solo oprime a las mujeres, sino que también
define y refuerza las jerarquias entre los hombres, consolidando un orden
social basado en la dominacién y la subordinacién.

El capitulo profundiza en cémo el patriarcado esta intrinsecamente
ligado a otras formas de opresion, como el racismo y el capitalismo, actuando
como una “red de poder” que entrelaza la explotaciéon econémica, la dis-
criminacidn racial y la violencia de género, creando un sistema de opresion
multiple e interrelacionada. Esta perspectiva interseccional es crucial para

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

comprender la complejidad y la profundidad del patriarcado en las socieda-
des actuales.

Por otro lado, también introduce el concepto de “patriarcado de baja
intensidad” para describir como el patriarcado se manifiesta de manera sutil
y cotidiana en la vida de las personas, incluso en contextos donde aparen-
temente se han logrado avances hacia la igualdad de género. Este tipo de
patriarcado es insidioso porque se naturaliza y se internaliza, haciendo que
sus efectos sean menos visibles pero no menos perjudiciales.

En sus planteamiento mas directamente relacionados con los temas
de violencia, en el capitulo “Femigenocidio como crimen en el fuero interna-
cional de los Derechos Humano” la autora argumenta que el femicidio, o femi-
genocidio como ella lo denomina, debe ser tratado como un crimen de lesa
humanidad, similar al genocidio, debido a la sistematicidad y la impunidad
con la que se perpetra.

Define el término “femigenocidio”, como la combinacién de las pala-
bras “femicidio” (el asesinato de mujeres por razones de género) y “genoci-
dio” (el exterminio sistematico de un grupo particular). Ella sostiene que los
asesinatos de mujeres en muchos contextos no son incidentes aislados, sino
parte de un patrén sistematico de violencia de género que busca mantener la
subordinacion y el control sobre las mujeres. Segato critica la insuficiencia
de los marcos legales nacionales e internacionales actuales para abordar la
gravedad y la sistematicidad de estos crimenes, argumentando que la cate-
gorizacion del femigenocidio como crimen de lesa humanidad permitiria una
respuesta mas adecuada y coherente a nivel global, incluyendo mecanismos
de justicia y reparacion para las victimas.

Toda la profundidad en la creacion del término “femigenocidio” ya se
habia comenzado a esbozar en uno de los libros anteriores de Rita Segato “Las
estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género entre antropologia,
el psicoandlisis y los derechos humanos” (2003). En esta obra, Segato sostiene
que la violencia cumple una funcién simbdlica en la reproduccién de las
jerarquias sociales, especialmente en las relaciones de género, razay clase.

Esto implica que los actos violentos no solo infligen dafio fisico, sino
que también envian mensajes poderosos sobre el poder y la subordinacion,
reafirmando las posiciones jerarquicas y disuadiendo a los individuos de de-
safiar el statu quo. Este concepto de “eficacia simboélica” es fundamental para

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiIA DE LA LIBERACION

comprender como la violencia actila como un mecanismo para perpetuar y
reforzar las estructuras de poder existentes.

Posteriormente, una de las tltimas formulaciones de la autora, se
encuentra en su libro “Contra-pedagogias de la crueldad” (2018), donde de-
sarrolla el concepto de “pedagogias de la crueldad”. Este concepto se refiere
atodas aquellas practicas que ensefian a las personas a deshumanizar y tratar
lo vivo como objetos inanimados. Estas practicas trascienden el simple acto
de matar, promoviendo una forma de muerte desritualizada y sin respeto,
que reduce la existencia del ser a meros residuos (Ibid). Ejemplos extremos
de estas pedagogias son la trata y la explotacion sexual, donde los cuerpos
de las mujeres son tratados como mercancias para satisfacer demandas
econdmicas.

Otro ejemplo que la autora menciona como presente en la mayoria
de los paises de la region, son las empresas extractivistas que se instalan en
zonas rurales de América Latina para producir bienes para el mercado global.
Estas empresas suelen ir acompafiadas o precedidas por burdeles, donde las
mujeres son explotadas sexualmente. Esto ilustra como la deshumanizacién
y la objetivacién de los seres humanos estan intrinsecamente ligadas a las
practicas econémicas explotadoras, adaptandose perfectamente a las nece-
sidades del consumo en la actual fase del capitalismo, donde todo debe ser
mensurable, vendible y eventualmente desechable.

La critica de Segato se convierte en una clara contrapropuesta a las
politicas y economias actuales, abordando las bases estructurales sobre las
que se desarrollan las dindmicas comerciales contemporaneas, las cuales
estan profundamente integradas en la vida cotidianay, sin embargo, perma-
necen invisibles para la mayoria. Ella sostiene que estas estructuras no solo
aumentan la opresién hacia las mujeres, quienes son desproporcionadamente
afectadas por la trata y la explotacién sexual, sino que también tienen efectos
devastadores para toda la estructura social.

Segato subraya que este paisaje de crueldad habitual es esencial para
el funcionamiento del sistema econémico actual, ya que permite que las
practicas depredadoras del capitalismo avancen sin resistencia significativa.
La deshumanizacién de las personas y la cosificacion de la vida son, en este
sentido, intrinsecas al modelo econdmico que prioriza la acumulacién de
capital por encima del bienestar humano.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO E
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiIA DE LA LIBERACION

Asi como la Filosofia de la Liberacion abarcaba una critica mayori-
tariamente politica, en Segato se observa un énfasis mas econémico y un
llamado, que otras autoras también realizan, a reinstalar la empatia y la
humanizacién como valores centrales, desafiando directamente los efectos
corrosivos del capitalismo actual.

6 - Conclusiones

Cada teoria es, en efecto, hija de su tiempo. Esto sugiere que las teorias de
liberacidn no son construcciones estaticas, sino dinamicas y profundamente
enraizadas en las condiciones histdricas, sociales y culturales de la época
en que surgen. En cada una de las etapas histoéricas, los temas y enfoques
de estas corrientes han mutado y evolucionado, reflejando los desafios y
necesidades especificos de cada momento. Esta capacidad de adaptaciéon
ha sido fundamental no solo para mantener la vigencia de las corrientes de
liberacién en América Latina, sino también para facilitar su expansién hacia
otros continentes.

Esto no seria posible sin las contribuciones fundamentales de las mu-
jeres al pensamiento de liberacién, no solo siendo participantes activas en la
construccion de estas corrientes de pensamiento, sino también desempefiado
un papel crucial como creadoras y lideres en su evolucién y expansion.

Al poner en primer plano sus voces y sus obras, no solo se reivindica
su importancia histérica, sino que también subraya la vigencia y relevancia
de sus ideas en el contexto actual. Estas mujeres; Graciela Hierro, Gloria
Comesarla, Rosario Castellanos, Lorena Cabnal, Ochy Curiel, Maria Lugo-
nes, Julieta Kirkwood, Julieta Paredes y Rita Segato, junto con muchas otras
que, por cuestiones de espacio, no pudieron ser mencionadas, han aportado
perspectivas tinicas y han demostrado un compromiso inquebrantable con la
liberacién, entregando contribuciones especificas significativas e influyentes.

Primero la introduccion de la perspectiva del género y con ello, el
reconocimiento a las mujeres como sujetos de reflexion filosoéfica, influen-
ciadas por el movimiento feminista global y las demandas propias de las
mujeres latinoamericanas por tener un lugar en la produccién filoséfica y la
lucha por lajusticia; su pensamiento no solo denunci6 la opresion patriarcal
ybuscé la revalorizacién del rol y la dignidad femenina, sino que también es-

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. O
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

tableci6 una profunda correlacién entre la filosofia y 1a politica, entendiendo
que la historia de las ideas filoséficas feministas es intrinsecamente parte
de la historia de la lucha politica feminista por la emancipacion de la mujer.

En segundo lugar, la interseccionalidad que se destaca como uno de
los mayores aportes de las teorias feministas a la liberacion. Este enfoque es
crucial por dos razones. Primero, permite abordar de manera mas completa
y efectiva las multiples dimensiones de la opresion, reconociendo como el
género, la raza, la clase, y otras identidades se entrelazan para configurar
experiencias complejas de marginalizacion. Segundo, proporciona herra-
mientas practicas para analizar y desafiar las estructuras de poder que se
solapan, configurando no solo experiencias individuales, sino también
colectivas de opresién. Al integrarse con la categoria de “liberacién”, este
enfoque se enriquece alin mas, ya que la liberacion, entendida como una
ruptura radical con las estructuras de opresion, ofrece un marco en el que la
interseccionalidad no solo analiza las multiples formas de dominacién, sino
que también impulsa una transformacién real y concreta.

La filosofia de la liberacion afiade un componente accionario que
transforma la teoria en praxis, permitiendo que la interseccionalidad no solo
identifique y denuncie las opresiones, sino que también guie acciones efec-
tivas para desmantelar las estructuras patriarcales y de poder en la sociedad
latinoamericana. De esta manera, se logra desafiar de manera mas profunda
estas estructuras, promoviendo un cambio integral y transformador que esta
en sintonia con la plena realizacién del ser en su potencialidad.

Adicionalmente, es fundamental resaltar el vinculo profundo entre
la afectividad y las corrientes de liberacién que las mujeres analizadas han
aportado. A diferencia de las corrientes de pensamiento dominadas por una
légica puramente racional, estas teorias han integrado de manera signi-
ficativa los afectos, reconociendo su papel esencial en la construccién de
conocimiento y en la lucha por la justicia. Este enfoque ha permitido no solo
una revalorizacion de las experiencias vividas, sino también la creacién de un
marco mas holistico y completo para comprender la liberacién en contextos
de opresion y resistencia.

En este sentido, es vital reconocer que el conocimiento y la libera-
cién no se forjan tinicamente en los espacios académicos, sino que se nutren
también de la vida cotidiana, de las luchas diarias, y de las resistencias que

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE

ACEITUNO

EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

emergen desde la experiencia vivida. Los afectos y sentimientos, lejos de ser
un aspecto secundario, se revelan como fuerzas movilizadoras que impulsan
el cambio social y que permiten a los oprimidos articular sus demandas de
manera mas auténticay poderosa. Este reconocimiento desafia las dicotomias
tradicionales entre razdn y afectos, y subraya la importancia de considerar
ambas dimensiones como igualmente valiosas en la construccion de un dis-
curso liberador que sea verdaderamente inclusivo y transformador.

No obstante, es crucial subrayar que considerar la afectividad en
estas corrientes no significa restarles profundidad o rigor cientifico; al con-
trario, el reconocimiento de ella abre nuevas vias para la investigacion y el
conocimiento. Es imperativo realizar mas estudios sobre la filosofia de los
afectos, explorando su origen y su impacto en la construccion del saber. Al
integrar la afectividad con la debida validacién cientifica, se puede alcanzar
una comprension mas completa y auténtica de los procesos de liberacién del
ser humano, enriqueciendo tanto la teoria como la practica.

7 - Referencias

Beauvoir, Simone de. Le deuxieme sexe. Paris: Ed. Gallimard, 1949.

Cabnal, Lorena. Feminismo diversos: el feminismo comunitario. Madrid:
ACSUR, 2010.

Carosio, Ambrosio. “Sin disociar la investigacion de la lucha: feminismos
militantes en la academia latinoamericana y caribefia”. Revista SC29
(2019), 139-162.

Castellanos, Rosario. Mujer que sabe latin. Ciudad de México: Secretaria de
Educacién Publica, 1973.

Comesafia, Gloria. Filosofia, feminismo y cambio social. Maracaibo: Ediluz,
1995.

Crenshaw, Kimberlé. “Desmarginalizar la interseccién de raza y sexo. Una
critica feminista negra a la doctrina antidiscriminacién, la teoria fe-
minista y la politica antirracista”. Foro legal de la Universidad de Chi-
cago, Articulo 8 (1989)

Curiel, Ochy. “Critica poscolonial desde las practicas politicas desde el femi-
nismo antirracista”. Nomadas26 (2007):92-101.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16

351



JE ACEITUNO

EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION. !
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

Curiel, Ochy. “Descolonizando el feminismo: Una perspectiva desde América
Latinay el Caribe” Primer coloquio Latinoamericano sobre praxis y pen-
samiento feminista. Buenos Aires: Grupo Latinoamericano de estudios,
formacion y accion feminista (GLEFAS):2009

Dussel, Enrique. Filosofia de la liberacién. Ciudad de México: Edicol, 1977.

Dussel, Enrique. Liberacion de la mujer y la erdtica latinoamericana. Bogota,
Colombia: Editorial Nueva América, 1980.

Ergas, Yasmine. El sujeto mujer. El feminismo de los afios sesenta-ochenta.
Historias de las mujeres en occidente 5 (1993): 539-566.

Fornet- Betancourt, Radl. Mujer y filosofia en el pensamiento iberoamericano.
Momentos de una relacion dificil. Barcelona: Anthropos, 2009.

Grosfoguel, Ramon. Actualidad del pensamiento de Cesaire: redefinicién del
sistema-mundo y produccion de utopia desde la diferencia colonial.
Discurso sobre el colonialismo. Aimé Cesaire, Madrid: Ediciones Akal,
2006. 147-172.

Guardia, S. (2014). “Pensamiento filoséfico feminista en América Latina
Transgrediendo el monélogo masculino”. Guia Comares de Filosofia
Latinoamericana.Ratl Fornet-Betancourt - Carlos Beorlegui, Grana-
da: Editorial Comares, 2014. 293-310.

Hierro, Graciela. Etica y Feminismo. Ciudad de México: UNAM, 1985.

Kirkwood, Julieta. Ser politica en Chile. Las feministas y los partidos. Santiago
de Chile: FLACSO, 1986.

Levinas, Emmanuel. Totalidad e Infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Sala-
manca: Sigueme, 1977.

Lugones, Maria. “Colonialidad y Género”. Tabula Rasa 9 (julio-diciembre de
2008): 73-101.

Maldonado-Torres, Nelson.”The topology of being and the geopolitics of
knowledge: Modernity, empire, coloniality”. City, 8 (1), 2004. 29-56.

Paredes, Julieta. Hilando fino desde el feminismo comunitario. La Paz, Bolivia:
Mujeres creando comunidad. CEDEC, 2008.

Paredes, Julieta y Guzman, Adriana. El tejido de la rebeldia ¢ Qué es el feminis-
mo comunitario? La Paz, Bolivia: Mujeres creando comunidad, 2014.

Quijano, Anibal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”.
E, Lander, La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, 2014. 246

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



JE ACEITUNO
EL SUJETO "MUJER" EN LA TRANSFORMACION DEL PENSAMIENTO DE LIBERACION.
UN ACERCAMIENTO DESDE LA FILOSOFiA DE LA LIBERACION

Salazar Bondy, Augusto. ¢Existe una filosofia de nuestra América? Lima, Per:
Siglo XXI Editores, 1968.

Sartre, Jean Paul. El ser y la nada. Buenos Aires: Iberoamericana, 1954.

Segato, Rita. Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género
entre antropologia, el psicoandlisis y los derechos humanos. Bernal, Ar-
gentina: Universidad Nacional de Quilmes, 2003.

Segato, Rita. Contra-pedagogias de la crueldad. Buenos Aires, Argentina: Pro-
meteo Libros, 2018.

Trejo, Maria, Llaven, Gabriel, & Pérez, Hugo. (Oct-Dic de 2015). “El enfoque
de género en la educacién”. Atenas. Revista Cientifico Pedagdgica, 4, 32
(Oct-Dic de 2015): 48-61.

Vallescar, Diana. “El impacto del género en la filosofia latinoamericana”
Utopia y praxis Latinoamericana. Revista internacional de filosofia ibe-
roamericana y teoria social, 10,31 (diciembre de 2005): 79-92.

Vuola, Elina. Teologia Feminista. Teologia de la Liberacién: La praxis como mé-
todo de la Teologia latinoamericana de la liberacion y Teologia feminista.
Madrid, Espafia: Iepala editores, 2000.

Zea, Leopoldo. La filosofia Americana como Filosofia sin mds. Ciudad de Méxi-
co: Siglo XXI Editores, 1969.

Thémata. Revista de Filosofia » n° 72 « julio-diciembre (2025)
Pp. 327-353+ ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.172.16



