
305

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

Nolo Ruiz1

Universidad de Sevilla, España
Recibido 27 marzo 2025 • Aceptado 24 junio 2025

1. mruizf@us.es

Resumen 

Junto con las de vida o circunstancia, la de 

profundidad aparece en la obra de Ortega 

y Gasset como una de las nociones más 

relevantes de su filosofía. La aborda 

específica y pormenorizadamente en 

Meditaciones del Quijote (1914), y a la que 

apela significativamente en más de una 

veintena de sus trabajos. Asimismo, 

se trata de un concepto que influye en 

algunas de sus ideas filosóficas más 

importantes y de mayor influencia. El 

presente artículo analiza las concepciones 

orteguianas acerca del ser y sentido de lo 

profundo, sus caracteres y su relevancia.

Palabras clave: Ortega y Gasset; Profun-

didad; Lo profundo; Filosofía española.

La noción de profundidad 
en Ortega y Gasset.

The notion of profoundity 

in Ortega y Gasset

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN

Abstract

Alongside those of life and circumstanti-

ality, the notion of profoundity emerges 

as one of the most significant in Ortega 

y Gasset’s philosophy. He examines it in 

a specific and detailed manner in Med-

itaciones del Quijote (1914) and refers to it 

in more than twenty of his works. More-

over, it is a concept that informs some 

of his most important and influential 

philosophical ideas. This article seeks to 

analyse Ortega’s conceptions regarding 

the nature and meaning of the profound, 

its characteristics, and its importance.

Keywords: Ortega y Gasset; Profundity; 

Profound; Spanish Philosophy.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 306

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

1 • Introducción

Lo profundo aparece en la obra de Ortega y Gasset como una noción filo-
sóficamente importante que, sorprendentemente, ha sido preterida por la 
investigación y estudios orteguianos pese a que de ella beben muchas de 
sus ideas y propuestas filosóficas de mayor calado o en las cuales se ha-
lla subyacente. El filósofo matritense aborda el estudio de la profundidad 
principalmente en Meditaciones del Quijote (1914); especialmente en la 
‘Meditación preliminar’: “Sobresale el despliegue hecho en la Meditación 
Preliminar [sic] para establecer las bases ontológicas que estructuran y 
sustentan la Meditación Primera [sic], a saber, la dicotomía superficie/ 
profundidad” (Chen 11). Además de en este libro fundamental, Ortega hace 
referencia a lo profundo de manera significativa en más de una veintena 
de sus trabajos. En todo caso, solo el hecho de que sea la de lo profundo 
una de las cuestiones centrales de su celebrada e influyente opera prima, 
del inicio de su obra e historia filosófica, resulta ya destacable y su estudio, 
en su obra, relevante. Se trata pues de una noción de alcance en su filosofía 
dado que para Ortega lo profundo alude a los cimientos de la realidad más 
allá del mundo material que determina a esta al completo, apela a lo más 
propiamente humano y se halla estrechamente relacionado con la natura-
leza y límites del conocimiento. Por tanto, el concepto de lo profundo tiene 
en el pensamiento orteguiano implicaciones ontológicas, epistemológicas 
y antropológicas; aunque también encontramos reflexiones al respecto de 
lo profundo de índole estética, teológica y metafilosófica. El abordaje de la 
dimensión ontológica de lo profundo en Ortega puede ser enmarcada en su 
etapa perspectivista, dado que es especialmente tratada en su citado primer 
libro. Las dimensiones epistemológicas y antropológicas son examinadas 
en mayor medida en su posterior período raciovitalista. A pesar de lo cual es 
justo apostillar que el tema de lo profundo es trasversal a lo largo de toda su 
obra filosófica. El objetivo de este artículo consiste en analizar y exponer las 
ideas fundamentales de Ortega y Gasset al respecto del ser y significado, de 
los caracteres y de la importancia de la noción de profundidad en la obra de 
uno de los pensadores fundamentales del siglo pasado.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 307

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

2 · Ontología orteguiana 
de la profundidad

En Meditaciones del Quijote Ortega comienza el análisis de lo profundo dis-
tinguiendo dos estratos diferentes de la realidad, pues “del mismo modo 
que hay un ver que es un mirar, hay un leer que es un intelligere o leer lo 
de dentro, un leer pensativo” (Ortega I 340)2. Así, en El hombre y la gente 
sostiene que junto con la mirada poco honda que tiene lo mínimo para ser 
considerada mirada existe también otra “que viene de lo más profundo” (VII 
139), y afirma que “el decir es un estrato más profundo que el habla” (VII 248). 
Esto es, que igual que la mirada es profunda y el simple ver, superficial, es 
profundo el decir frente al mero hablar. Recurre Ortega en su analítica a la 
idea husserliana de escorzo y de la profundidad inherente al objeto escorzado 
implícita en (tras) ella3. Así, señala que “hay cosas que presentan de sí mis-
mas lo estrictamente necesario para que nos percatemos de que ellas están 
detrás ocultas” (I 332), de modo tal que “la superficie, sin dejar de serlo, se 
dilata en un sentido profundo. Esto es lo que llamamos escorzo. El escorzo 
es el órgano de la profundidad visual” (I 337). De estas dos partes de la rea-
lidad, la superficial es aprehendida a través de los sentidos, “el mundo de 
las puras impresiones” (I 335); y la profunda es la dimensión de la idealidad: 
“Las impresiones forman un tapiz superficial donde parecen desembocar 
caminos ideales que conducen hacia otra realidad más honda” (I 340). Esta 
otra parte de la realidad es descrita por Ortega como “trasmundo constituido 
por estructuras de impresiones” (I 335) y que, frente al sensible y material, 
denominado por Ortega como “mundo patente”4, tiene naturaleza de latente. 
Empero, aun siendo partes distintas de la realidad diferenciadas en su ser, 
patencia y latencia –realidad e idealidad, según Ortega– son igualmente 

2 Dado que todos los textos de Ortega y Gasset citados en este artículo se encuentran en 

la misma edición de las Obras Completas, en adelante, las obras orteguianas serán re-

ferenciadas en este paper especificando únicamente el número de volumen y página(s) 

para evitar reiteraciones excesivas que dificultarían la legibilidad del texto.

3 “El objeto no es dado realmente, no es dado plena y totalmente como el que él mismo 

es. Aparece solo ‘por el lado anterior’, solo ‘escorzado y difuminado en perspectiva’ ” 

(Husserl 1976 638)

4 Cfr. I 335.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 308

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

reales5. “La única diferencia está en que la ‘realidad’ —la fiera, la pantera— 
cae sobre nosotros de una manera violenta, penetrándonos por las brechas 
de los sentidos, mientras la idealidad solo se entrega a nuestro esfuerzo” 
(I 349). Considera así que el sujeto es pasivo frente al mundo patente de las 
impresiones sensibles ya que es “una parte de la realidad que se nos ofrece 
sin más esfuerzo que abrir ojos y oídos” (I 335), mientras que la realidad ideal 
necesita de la participación de un sujeto activo. Pues las realidades profundas 
“son más pudorosas; no caen sobre nosotros como sobre presas” (I 336), 
sino que “para hacerse patentes nos ponen una condición: que queramos su 
existencia y nos esforcemos hacia ellas” (I 336). O lo que es lo mismo: “Viven, 
pues, en cierto modo, apoyadas en nuestra voluntad” (I 336). Porque frente 
al hambre o el frío, realidades ideales tales como la justicia o la religión no 
son invasivas como el mundo sensible, sino que nada más que existen para 
quien posee la voluntad de alcanzarlas (de pensarlas). Pues la voluntad, que 
según escribe en El tema de nuestro tiempo surge desde el centro del individuo, 
es definida por el filósofo madrileño como “un ímpetu que asciende de las 
profundidades orgánicas” (III 165). Emparentando así voluntad y profundi-
dad. Asevera Ortega: “El sonido no es lejano, lo hago yo lejano. […] Toda esta 
profundidad de lontananza existe en virtud de mi colaboración, nace de una 
estructura de relaciones que mi mente interpone entre unas sensaciones y 
otras” (I 335). Por eso, asegura: “Quien quiera enseñarnos una verdad que no 
nos la diga: simplemente que aluda a ella con un breve gesto, gesto que inicie 
en el aire una ideal trayectoria, deslizándonos por la cual lleguemos nosotros 
mismos hasta los pies de la nueva verdad”. Esta realidad que precisa de la 
acción del sujeto —“necesitamos, es cierto, para que este mundo superior 
exista ante nosotros, abrir algo más que los ojos, ejercitar actos de mayor 
esfuerzo” (I 335), alega—, se halla jerárquicamente por encima del estrato 
superficial. Por ello se pregunta retóricamente: “¿Qué es meditar comparado 
al ver?” (I 349). Así, de manera análoga a la pareja equina y al auriga del 
Fedro6, asevera que “la impresión es filiada, sometida a civilidad, pensada -y 

5 “Ortega no niega que hay una ‘parte de la realidad’ que se ofrece a los sentidos a través 

de las impresiones. Pero no acepta que eso sea todo lo que se da de la realidad, porque 

reconoce que hay un ‘trasmundo’, una profundidad de las cosas que no es dada a los 

sentidos y que tampoco es impuesta por el sujeto” (Sánchez 2016 151).

6 Cfr. Platón Fedro 246a–254e.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 309

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

de este modo entra a cooperar en el edificio de nuestra personalidad” (I 349), 
siendo fruto de esta civilización la dimensión de profundidad, que, a su vez, 
determina (ordena, limita) el flujo incesante de sensaciones.

De ahí su importancia. Y de ahí su llamada de alerta ante la pasividad 
sensualista, ante el “peligro de que esa invasión de lo externo nos desaloje 
de nosotros mismos” (I 349). Sentenciando: “El predominio de los sentidos 
arguye de ordinario falta de potencias interiores” (I 349)7. Así, existen según 
Ortega dos tipos de personas. Primero, quienes se dejan arrastrar por los 
sentidos y las impresiones del mundo superficial, es decir, los sensuales, 
para quienes “el mundo es una reverberante superficie” (I 349); y, segundo, 
quienes se ponen a la tarea de ahondar en los estratos ideales, los medita-
dores, quienes “por el contrario, viven en la dimensión de profundidad” (I 
349). Para Ortega la meditación es creadora de y camino hacia la profundidad. 
Requiere, como se ha dicho, de un esfuerzo. No de uno cualquiera, sino de 
uno doloroso e integral que lleva desde la seguridad del suelo material a 
realidades ideales sin puntos de apoyo8. Y de la misma forma que “para el 
sensual el órgano es la retina, el paladar, las pulpas de los dedos, etc., el 

7 De hecho, según Ortega, se ha producido una transvaloración al respecto de qué sea 

lo real pasando de la concepción esencialista griega a la materialista del mundo actual: 

“Para nosotros real es lo sensible, lo que ojos y oídos nos van volcando dentro: hemos 

sido educados por una edad rencorosa que había laminado el universo y hecho de él una 

superficie, una pura apariencia. Cuando buscamos la realidad, buscamos las aparien-

cias. Mas el griego entendía por realidad todo lo contrario; real es lo esencial, lo pro-

fundo y latente; no la apariencia, sino las fuentes vivas de toda la apariencia. Plotino no 

pudo nunca determinarse a que le hicieran un retrato, porque era esto, según él, legar al 

mundo la sombra de una sombra” (I 373).

8 “La meditación es el movimiento en que abandonamos las superficies, como costas 

de tierra firme, y nos sentimos lanzados a un elemento más tenue, donde no hay pun-

tos materiales de apoyo. Avanzamos atenidos a nosotros mismos, manteniéndonos en 

suspensión merced al propio esfuerzo dentro de un orbe etéreo habitado por formas 

ingrávidas. Una viva sospecha nos acompaña de que, a la menor vacilación por nuestra 

parte, todo aquello se vendría abajo y nosotros con ello. Cuando meditamos, tiene que 

sostenerse el ánimo a toda tensión; es un esfuerzo doloroso e integral. En la meditación, 

nos vamos abriendo un camino entre masas de pensamientos, separamos unos de otros 

los conceptos, hacemos penetrar nuestra mirada por el imperceptible intersticio que 

queda entre los más próximos, y una vez puestos cada uno en su lugar, dejamos tendidos 

resortes ideales que les impidan confundirse de nuevo” (I 340).



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 310

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

meditador posee el órgano del concepto. El concepto es el órgano normal 
de la profundidad” (I 349). Es decir, el medio general con el que acceder y 
navegar por lo profundo. Así, sostiene: “Si la impresión de una cosa nos da 
su materia, su carne, el concepto contiene todo aquello que esa cosa es en 
relación con las demás, todo ese superior tesoro con que queda enriquecido 
un objeto cuando entra a formar parte de una estructura. Lo que hay entre 
las cosas es el contenido del concepto. Ahora bien, entre las cosas hay, por lo 
pronto, sus límites” (I 351). Para Ortega, el concepto es limitante, contiene 
las impresiones, separa las cosas, lo que supone, implícitamente, por tanto, 
también su principio de individuación, y gracias a lo cual las cosas puedan 
interaccionar sin diluirse9. 

Hegel escribe que donde está el límite de una cosa no está esta 
cosa. Según esto, los límites son como nuevas cosas virtuales 
que se interpolan e interyectan entre las materiales, naturalezas 
esquemáticas cuya misión consiste en marcar los confines de los 
seres, aproximarlos para que convivan y, a la vez, distanciarlos 
para que no se confundan y aniquilen. Esto es el concepto: no 
más, pero tampoco menos. Merced a él, las cosas se respetan 
mutuamente y pueden venir a unión sin invadirse las unas a las 
otras. (I 352)

Llegado a este punto se pregunta el pensador madrileño: “¿En qué 
consiste ésta [la profundidad], tomada in genere?” (I 350). Y responde: “En 
forma de alusión queda ya indicado cuando oponía el mundo patente de las 
puras impresiones a los mundos latentes constituidos por estructuras de 
impresiones” (I 350). Lo que suscita, dice Ortega, una segunda cuestión: si 
de algo que se está viendo tenemos además su concepto, ¿qué aporta dicho 

9 En este sentido, el concepto, que “presenta dónde termina un objeto y empieza otro” 

(Sánchez 153) según la interpretación orteguiana, viene “dado en la relación que la cosa 

tiene con las demás cosas del entorno y conmigo mismo” (Sánchez 152). Es decir, con la 

realidad radical: “En este viejo libro mío [Meditaciones del Quijote] se sugiere que yo no 

soy más que un ingrediente de esa realidad radical ‘mi vida’, cuyo otro ingrediente es la 

circunstancia” (VI, 34), aclara Ortega a pie de página en Historia como sistema.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 311

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

concepto con respecto a la visión? Y contesta que el concepto puede prime-
ramente ser interpretado como “una repetición o reproducción de la cosa 
misma, vaciada en una materia espectral” (I 352). Sin embargo, a pesar de 
que “comparado con la cosa misma, el concepto no es más que un espectro o 
menos aún” (I 352), este no tiene como objetivo la suplantación de la mate-
rialidad. Su finalidad “no estriba, pues, en desalojar la intuición, la impresión 
real” (I 353). El concepto no puede ofrecer lo que la impresión da, pero no 
debido que el concepto conlleve carencia o insuficiencia alguna, sino a que no 
es esta su función. Recíprocamente, la impresión no puede ofrecer en ningún 
caso lo que el concepto otorga, como son las formas o el sentido moral de 
las cosas. Es el esquematismo consustancial al concepto el que lo dota de esa 
apariencia espectral, el cual no es más que los límites de las cosas, el lugar 
donde la materia queda inscrita, confinada. “Y estos límites, según se ha in-
dicado, no significan más que la relación en que un objeto se halla respecto de 
los demás” (I 353), asegura el filósofo matritense. Por eso, concluye: “Sin el 
concepto, no sabríamos bien dónde empieza ni dónde acaba una cosa […]. Al 
atar el concepto unas con otras, las fija y nos las entrega prisioneras” (I 353). 
Ergo si, etimológicamente hablando, la palabra percepción significa según 
Ortega agarrar, el concepto, que no es una cosa, “sino un órgano o aparato 
para la posesión de las cosas” (I 353) será en último término “el verdadero 
instrumento u órgano de la percepción y apresamiento de las cosas” (I 353).

¿A qué se refiere Ortega con las estructuras de las impresiones sen-
sibles que conforman el profundo mundo de la idealidad? La estructura, 
afirma, aparece en una segunda fase, tras la aprehensión de las impresiones 
sensibles por los sentidos perceptivos; una fase de ordenación, pero en sen-
tido relacional y, por ende, en interconexión.

Una estructura es una cosa de segundo grado, quiero decir, 
un conjunto de cosas o simples elementos materiales, más un 
orden en que esos elementos se hallan dispuestos. Es evidente 
que la realidad de ese orden tiene un valor, una significación 
distintos de la realidad que poseen sus elementos. Este fresno es 
verde y está a mi derecha: el ser verde y el estar a mi derecha son 
cualidades que él posee, pero su posesión no significa lo mismo 
con respecto a la una y a la otra. Cuando el sol caiga por detrás 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 312

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

de estos cerros, yo tomaré una de estas confusas sendas […]. 
Entonces este fresno seguirá siendo verde, pero habrá quedado 
desposeído de la otra cualidad, no estará ya a mi derecha. 
Los colores son cualidades materiales; derecha e izquierda, 
cualidades relativas que solo poseen las cosas en relación unas 
con otras. Pues bien, las cosas trabadas en una relación forman 
una estructura. (I 350)

La latente profundidad y el patente mundo de los sentidos son para 
Ortega igualmente diáfanos: “El mundo profundo es tan claro como el su-
perficial, solo que exige más de nosotros” (I 335). Ambos claros y ambos 
potencialmente exteriores. Así, se cuestiona: “¿Es que los mundos insen-
sibles —las tierras profundas— no son también exteriores al sujeto? Sin 
duda alguna: son exteriores y aún en grado eminente” (I 349). Y pese a su 
claridad y exterioridad, en tanto que latentes, el mundo de las estructuras 
–lo profundo– permanece oculto. Porque para Ortega lo latente es lo que 
está pero no puede ser captado por los sentidos, aunque alguna vez lo haya 
estado o alguna vez lo vaya a estar. En El hombre y la gente, obra en la que 
señala la existencia de tres planos en la estructura del mundo, a saber, “en 
primer término la cosa que nos ocupa, en segundo el horizonte a la vista, 
dentro del cual aparece, y en tercer término el más allá latente10 ahora” (VII 
120), sostiene que “el mundo vital se compone de unas pocas cosas en el 
momento presentes e innumerables cosas en el momento latentes, ocultas, 
que no están a la vista” (VII 119). Y apostilla: “Llamo latente solo a lo que 
en cada instante no veo pero sé que o lo he visto antes o lo podría, en prin-
cipio, ver después”11 (VII 119). Para ilustrar esta idea Ortega usa el ejemplo 
del color desteñido, en el que, incluso en su descoloramiento, se intuye el 

10 “Esto al fin y al cabo es lo que Ortega quiso expresar casi cuarenta años después con 

la primera y segunda leyes estructurales del mundo, aquellas que dicen que son pocas 

las cosas presentes pero innumerables las cosas latentes, precisamente porque –las le-

yes estructurales se engarzan dinámica y funcionalmente– siempre que tenemos algo 

presente lo tenemos sobre un fondo de muchas cosas latentes” (González 2011 133-134).

11 Resulta asimismo de interés que estas palabras correspondan a un texto de 1949, en 

plena madurez intelectual (y vital) y bien establecidas ya sus ideas filosóficas funda-

mentales.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 313

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

color que fue, la verdad del color del que el gastado actual no es más que su 
superficialidad escorzada y en cuya profundidad se mantiene latente el color 
originario (y la decadencia actual):

No hay en esto mayor cantidad de misticismo que cuando 
decimos estar viendo un color desteñido. ¿Qué color vemos 
cuando vemos un color desteñido? El azul que tenemos delante 
lo vemos como habiendo sido otro azul más intenso, y este mirar 
el color actual con el pasado, a través del que fue, es una visión 
activa que no existe para un espejo; es una idea. La decadencia 
o desvaído de un color es una cualidad nueva y virtual que le 
sobreviene, dotándole de una especie de profundidad temporal. 
Sin necesidad del discurso, en una visión única y momentánea, 
descubrimos el color y su historia, su hora de esplendor y su 
presente ruina. (I 336)

Para Ortega, lo latente determina al ser patente del que es latencia, 
lo que supone establecer en la profundidad los cimientos fundamentales de 
cuanto es y se manifiesta. Sin embargo, se halla en un estrato diferente a la 
superficialidad exterior en la que el ser humano materialmente vive, que-
dando por ello, cuanto en las profundidades mora, fuera del alcance de los 
sentidos, bajo nuestros pies, sosteniéndonos. Así, dice en El arte en presente 
y en pretérito que “cuanto más profundo y elemental sea un ingrediente de 
nuestra convicción, menos nos preocupamos de él, y, en rigor, ni siquiera 
lo percibimos” (III 425). A pesar de que es esta profundidad sobre la que se 
desarrolla la vida, la que determina la realidad superficial, “la base de todos 
nuestros actos e ideas” (III 425). Por ello, lo profundo solo puede mantenerse 
oculto en los estratos subterráneos del ser o verse obligado a hacerse super-
ficial si tiene intención de manifestarse. Según Ortega, para ser conocido, lo 
profundo ha de pasar de latente a patente: “La profundidad está condenada de 
una manera fatal a convertirse en superficie si quiere manifestarse” (I 330). 
O lo que es igual, que “la profundidad padece el sino irrevocable de mani-
festarse en caracteres superficiales” (I 333-334). No basta pues con que sea 
nouménica, la profundidad tiene que poder desvelarse. Asegura Ortega que 
algunos “se niegan a reconocer la profundidad de algo porque exigen de lo 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 314

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

profundo que se manifieste como lo superficial” (I 332), sin aceptar que las 
claridades pueden ser de varias clases y sin advertir “que es a lo profundo 
esencial el ocultarse detrás de la superficie y presentarse solo a través de ella, 
latiendo bajo ella” (I 332). Por eso, según Ortega, cuando se pretende que las 
profundidades se manifiesten de igual forma que lo superficial el mundo se 
empequeñece y se despedaza. Asimismo, a través del (evidente) simbolismo 
geométrico, vincula la profundidad a la tridimensionalidad espacial, equi-
parando profundidad e interioridad, y recalcando con ello la idea de que lo 
profundo nunca puede manifestarse como lo superficial; no sin desaparecer. 
De modo además que, concluye, no puede haber profundidad sin superficie 
ni superficie sin profundidad.

Los objetos materiales, por ejemplo, que vemos y tocamos, 
tienen una tercera dimensión que constituye su profundidad, 
su interioridad. Sin embargo, esta tercera dimensión ni la 
vemos ni la tocamos. Encontramos, es cierto, en sus superficies 
alusiones a algo que yace dentro de ellas; pero este dentro no 
puede nunca salir afuera y hacerse patente en la misma forma 
que los haces del objeto. Vano será que comencemos a seccionar 
en capas superficiales la tercera dimensión: por finos que los 
cortes sean, siempre las capas tendrán algún grosor, es decir, 
alguna profundidad, algún dentro invisible e intangible. Y si 
llegamos a obtener capas tan delicadas que la vista penetre a su 
través, entonces no veremos ni lo profundo ni la superficie, mas 
una perfecta transparencia, o, lo que es lo mismo, nada. Pues de 
igual suerte que lo profundo necesita una superficie tras de que 
esconderse, necesita la superficie o sobrehaz, para serlo, de algo 
sobre que se extienda y que ella tape. (I 332-333)

Pese a lo cual, señala, la manifestación superficial de las profundida-
des ha de ser de modo tal que, de alguna manera, aún en la superficie, siga 
manteniendo los caracteres hondos. Por ello, “si lo profundo y latente ha de 
existir para nosotros, habrá de presentársenos, y al presentársenos ha de ser 
en tal forma que no pierda su calidad de profundidad y latencia” (I 333-334), 
concluye Ortega y Gasset. 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 315

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

3 · Implicaciones epistemológicas 
de lo profundo

¿Y cuál es la forma de hacer superficiales las cosas que son profundas? ¿Acaso 
mediante la ciencia? Podría parecerlo si tenemos en cuenta lo que defiende 
Ortega cuando escribe que “existe, efectivamente, una diferencia esencial 
entre la cultura germánica y la latina; aquella es la cultura de las realidades 
profundas, y esta la cultura de las superficies” (I 341) en tanto que, sostiene, 
“la cultura mediterránea no logra oponer a la ciencia germánica —filosofía, 
mecánica, biología— productos propios” (I 345), asociando la profundidad 
al conocimiento racional. Sin embargo, la ciencia, expone el matritense, no 
puede acceder a las profundidades. El científico es un conocimiento de las 
superficies. Por esto, la actividad racional y teórica no debería oponerse a 
la vida o interpretarse como opuesta a la vida, según expone en La idea de 
principio en Leibniz y la evolución de la teoría deductiva:

 No vale contraponer la ‘vida’ a la teoría, como si teorizar 
no fuera un modo de vivir […]. La teoría es también vida; 
pero es solo una porciúncula de nuestra vida. Lo que somos 
mientras y en tanto teorizamos representa una tenue película 
en comparación con los fondos abisales de nuestra vida 
integral. […] No hay, pues, que pavonearse de resultar que es 
uno intelectual. Ser intelectual es muy poco ser […]. Tras la 
escena lúcida, con candilejas, a que el intelectual asiste dentro 
de sí cuando piensa, está el abismo de cuanto en nuestra vida 
y persona es invisible pero actúa de profundis sobre aquel 
superficial escenario donde, actores de nosotros mismos 
recitamos nuestra aria de intelectuales. (VIII 260)

Según Ortega la filosofía es la encargada de hacer patente lo latente 
en la medida en que pueda patentarse sin perder su latencia; mientras que 
la ciencia puede guiar desde las superficies hasta las puertas mismas de las 
profundidades, abrirlas incluso, pero no acceder a lo profundo. Por ende, 
la ciencia es limitada en tanto que incapaz de aspirar a abordar la totalidad 
epistemológica, a conocerlo todo. Por esto, frente a la ciencia, solo la filosofía 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 316

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

es auténtico conocimiento. De la que dice, además, que no es solo acaso una 
actividad profunda, sino la más humana de todas12, mostrando otra de las 
pinceladas que dejó en su obra acerca de la consideración del ser humano 
como homo philosophicus:

[El hombre de la calle] por conocimiento entiende conocimiento 
plenario de la cosa, integral saber lo que es; tal vez, lo único 
en que el filósofo coincide con el hombre de la calle. Ahora 
bien; las ciencias ni son ni quieren ser eso. No se proponen, sin 
más, averiguar lo que las cosas son, fueren estas como fueren 
y cualesquiera sean las condiciones en que se presentan, sino, 
al contrario, parten solo hacia lo probable, inquieren de las 
cosas no más que lo que es de antemano seguramente asequible, 
pero a la vez prácticamente aprovechable. Por tanto, lo que sí 
es una idea abstrusa y reclama complicadas lucubraciones es 
considerar eso que las ciencias efectivamente practican como 
auténtico conocimiento, puesto que referido a ellas el sentido de 
este vocablo queda gravemente amputado y entablillado y es en 
rigor mero híbrido de conocimiento y práctica. Ciertamente que 
las ciencias no consiguen tampoco todo lo que se proponen, y 
su logro es solo parcial. Pero en la filosofía el logro es total o no 
es. De modo que las ciencias son ocupaciones logradas; pero no 
son propiamente conocimiento, mientras que la filosofía es una 
ocupación siempre malograda, pero consistente en un esfuerzo 
de auténtico conocer. Lo que la Filosofía tiene de constitutivo 
fracaso es lo que hace de ella la actividad más profunda de que 
el hombre es capaz —yo diría, sin comprometerme a inflación 
como Heidegger—, la más humana. (VIII 283)

Una idea en la que Ortega alega seguir el pensamiento de Husserl, al 
que cita en Prólogo a ‘Historia de la filosofía’, de Karl Vorländer:

El más grande filósofo actual, Edmundo Husserl, escribía 
hace pocos años: “La verdadera filosofía reconoce como una 

12 Cfr. VII 317.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 317

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

imperfección lo que a menudo más se alaba en ella y se imita: 
la profundidad. Profundidad es un síntoma del caos que 
precisamente la verdadera ciencia pretende transformar en un 
cosmos, sometiéndolo a una ordenación sencilla y de perfecta 
claridad. La verdadera ciencia, por lo menos en cuanto alcanza 
su positiva doctrina, no conoce profundidad alguna. Cualquier 
trozo de ciencia ya lograda es un conjunto de pasos intelectuales 
de los que cada uno es inmediatamente evidente y, por lo tanto, 
no es profunda”13. (VI 295)14

Resulta entonces pertinente preguntar: si la ciencia es una actividad 
meramente superficial y no puede llegar a lo profundo, entonces, la filosofía, 
en tanto que profunda, ¿puede ascender a lo superficial? Y si, como la ciencia 
a lo profundo, no puede, ¿cómo decir de ella que debe llevar a cabo el proce-
so de superficialización (patentización) de lo profundo? Asegura Ortega en 
un artículo de 1953 titulado El especialista y el filósofo –donde, tres décadas 
después, reiterará la consideración husserliana de la profundidad como 
principal defecto de la filosofía– que la filosofía no es meramente un viaje a 
lo profundo, al menos no una solo de ida, sino que se trata de “un viaje de ida 
y vuelta, y es, por tanto, también traer lo profundo a la superficie y hacerlo 
claro, patente, perogrullada. Filosofar es, a la vez, profundizar y patentizar, 
es frenético afán de volver del revés la realidad haciendo que lo profundo se 
convierta en superficial (IX 632). 

Desde el punto de vista orteguiano, el opuesto de la ciencia en este 
sentido específico no sería la filosofía sino la mística. Por ello, escribe en ¿Qué 
es filosofía? que contrariamente al misticismo, que también aspira a hundirse 

13 Ortega hace referencia a La filosofía, ciencia rigurosa, obra de Husserl publicada en 1911. 

El fragmento citado continúa así: “La profundidad es cosa de la sabiduría; la claridad y 

distinción conceptuales, de la teoría rigurosa. Acuñar de nuevo, en configuraciones ra-

cionales unívocas, lo que la profundidad adivina es el proceso esencial de la reconstitu-

ción de las ciencias rigurosas. Las ciencias exactas tuvieron también sus largos períodos 

de profundidad; y del mismo modo que ellas se abrieron paso en los combates del Rena-

cimiento hasta emerger del nivel de la profundidad al de la claridad científica, me atrevo 

a esperar que lo mismo hará la filosofía en los combates del presente” (Husserl 2009 83).

14 Ortega repetirá esta misma idea más de tres décadas después en el artículo titulado 

El especialista y el filósofo. 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 318

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

en la profundidad, a la filosofía “no le interesa sumergirse en lo profundo, 
como a la mística, sino, al revés, emerger de lo profundo a la superficie. 
Contra lo que suele suponerse, es la filosofía un gigantesco afán de super-
ficialidad” (VII 342). De modo que el propósito radical de la filosofía, que, 
según Ortega, detesta el misterio y quiere vocación de transparencia, es la 
alétheia, la verdad —entendida como desocultamiento de lo velado15—. Esto 
es: manifestar. Esto es, hablar (logos). Por ello, concluye: “Si el misticismo 
es callar, filosofar es decir, descubrir en la gran desnudez y transparencia de 
la palabra el ser de las cosas […]. Frente al misticismo, la filosofía quisiera 
ser el secreto a voces” (VII 342) capaz de traer a la dimensión superficial la 
profundidad que la ciencia no puede aprehender.

4 · Rasgos (antropofilosóficos) de lo 
profundo en la obra orteguiana

Justamente es la apelación a la verdad, la tendencia o aspiración a ella y la 
verdad misma, uno de los caracteres de lo profundo en la obra orteguiana. 
Pero resulta necesario preguntarse previamente: ¿es posible indagar en 
unos rasgos generales para todo cuanto sea (denominado como) profundo? 
Si aceptamos la afirmación de Ortega de que “todas las cosas profundas son 
de análoga condición” (I 232) habría que responder afirmativamente a la 
posibilidad de indagar en características de lo profundo qua profundo. En 
¿Qué es filosofía? Ortega relaciona lo profundo con la verdad y a esta con la 
objetividad: “No se puede entender sino lo que posee alguna dimensión de 
verdad. Un error absoluto no nos lo parecería porque ni siquiera lo enten-
deríamos. El supuesto profundo de la historia es, pues, todo lo contrario 
de un radical relativismo” (VII 285). E igualmente sostiene en Espíritu de la 
letra: “El novelista, si se quiere, tiene que copiar la realidad; pero en ésta 
hay estratos superficiales y estratos hondos […]. Es buen novelista quien 

15	 Según Julián Marías, a Ortega pertenece la autoría de la interpretación de ἀλήθεια 
(verdad) como desvelamiento. En Meditaciones del Quijote, de 1914, escribe: “Por esto su 

nombre griego, alétheia —significó originariamente lo mismo que después la palabra 

apocalipsis—, es decir, descubrimiento, revelación, propiamente desvelación, quitar 

de un velo o cubierto” (I 335-336). Cfr. González, E. “Sobre el primer uso filosófico de 

‘alétheia’ como descubrimiento o iluminación”. Logos, 2024.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 319

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

posee perspicacia bastante para sorprender estos estratos profundos y gracia 
suficiente para copiarlos” (III 548), razón por la cual “quien no sepa de la 
vida más que lo vulgar, lo tópico, fracasará irremisiblemente. Una monja 
de novela tiene, claro está, que ser monja; pero de una monjedad inaudita 
hasta entonces y mucho más verídica” (III 548), concluye, vinculando lo 
superficial con la vulgaridad y tópico y la profundidad, con la verdad. Y con 
lo inefable, lo que no ha sido ni puede ser dicho. Así, identifica superficia-
lidad con la cotidianeidad de la apariencia sensible y la profundidad con lo 
que permanece escondido: “Cada palabra suele poseer una multiplicidad de 
sentidos que residen en ella estratificados, es decir, unos más superficiales 
y cotidianos, otros más recónditos y profundos” (IX 636). Ortega afirma que 
la actualidad “obliga a buscar zonas más profundas y, por lo mismo, menos 
concretas, más difusas en las cuales apoyarnos para hacer frente al porvenir” 
(VIII 448), caracterizando lo superficial con lo nítido y lo profundo, con lo 
difuso. De la misma forma, aduce en Por qué se vuelve a la filosofía que “toda 
explicación que para entender los cambios visibles que aparecen en la super-
ficie histórica no descienda hasta hallar los cambios latentes, misteriosos, 
que se producen en las entrañas del alma humana, es a su vez superficial” 
(IV 90), es decir, es insuficiente, despoja “al hecho histórico su dimensión 
de profundidad y convierte al proceso de la historia en un plano de solo dos 
dimensiones”“ (IV 90), relacionando con ello nuevamente a lo profundo con 
lo inconcebible, lo velado: lo que permanece en silencio para la percepción. 
Pues, según dice en El intelectual y el otro, “lo profundo, por excelencia, es el 
silencio” (V 514): lo inefable, lo inaudito. 

Estando emparentada la profundidad con lo insólito, lo misterioso, 
lo silencioso y lo difuso, así como con la verdad más íntima, ergo, con lo que 
más duele, resulta congruente que Ortega caracterice la profundidad con el 
miedo, como hace en Para la historia del amor, donde vincula lo profundo 
con el temor y la superficialidad con la ironía, pues para aprehender lo real 
en toda su amplitud son necesarios dos tentáculos: la ironía y el espanto. 
Por ello, “quien no se espanta –el thaumázein [asombro] de Platón16– no 
profundiza; quien no ironiza se deja arrastrar a lo profundo, naufraga, perece 

16  “Mάλα γὰρ φιλοσόφου τοῦτο τὸ πάθος, τὸ θαυμάζειν· οὐ γὰρ ἄλλη ἀρχὴ 
φιλοσοφίας ἢ αὕτη” [“Porque ésta es la pasión del filósofo: asombrarse; pues no hay 

otro principio de filosofía que este”], (Platón, Teeteto 155d).



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 320

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

ahogado” (III 440). Es decir, lo profundo es lo asombroso de la que la filosofía 
nace.

Caracterizar lo profundo con lo difuso lleva a interpretarlo como pura 
potencialidad, fuente fértil de posibilidades: “En la dimensión de profundidad 
[…] todo es posible” (III 286), mantiene en Las Atlántidas. Lo que por otro 
lado alude a la pluralidad como característica de la noción de profundidad. 
Así lo explica en Cuaderno de Bitácora cuando califica a Francia como nación 
profunda y define: “Llamo profundidad de un cuerpo nacional a la mu-
chedumbre de actitudes humanas diferentes que normalmente contenga” 
(II 597). Ortega asegura que en los pueblos superficiales no hay más que 
un modo de ser, como es el caso de los pueblos salvajes en los que, según 
el matritense, no existe diferenciación en los individuos, en los cuales se 
aprecia una gran uniformidad. En cambio, en los pueblos profundos, más 
allá de lo que se ve a primera vista, cada aspecto específico oculta muchos 
otros, diferentes de aquel. Y pone como ejemplo de ello a Francia, del que dice 
que al recorrer sus territorios comprende que aunque se trata de una nación 
católica es, a la vez, revolucionaria, racionalista e incluso de algún modo, 
también anticatólica. Por ello, dice: “Como ambas proposiciones [el catoli-
cismo y el anticatolicismo francés] son verdaderas y a la vez incompatibles, 
no puedo reunirlas en una, sino que necesito superponerlas” (II 597). De 
manera que lo profundo se define como lo plural, pero especialmente desde 
su condición de contradictorio. Y no una contradicción que suponga alguna 
forma de solución dialéctica more hegeliana, sino una cuyos antagonistas 
no pueden ser fusionados en una síntesis. Por tanto “como representan dos 
actitudes de humanidad extremas y antagónicas, noto que entre ellas se dan 
una multitud de formas intermediarias” (II 597). 

Por otro lado, en El arte en presente y en pretérito señala la apelación de 
lo profundo al pasado y, por ende, a la historia, la tradición, las raíces: “Esto 
es el pasado: un naufragio, una sumersión en lo profundo. […] El presente 
es un haz sin espesor apenas. Lo hondo es el pasado hecho con presentes 
innumerables, unos sobre otros, comprimidos” (III 424).

En clave estética, resulta asimismo interesante la contraposición que 
realiza en Ensayo de crítica entre las categorías de lo sublime y lo profundo, 
siendo identificada, como se ha entendido desde la Modernidad filosófica, 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 321

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

aquella con lo elevado o lo grande, frente a lo cual la profundidad apela a lo 
pequeño, a lo concreto:

En Azorín no hay nada solemne, majestuoso, altisonante. Su 
arte se insinúa hasta aquel estrato profundo de nuestro ánimo 
donde habitan estas menudas emociones tornasoladas. No 
le interesan las grandes líneas que, mirada la trayectoria del 
hombre en sintética visión, se desarrollan serenas, simples y 
magníficas, como el perfil de una serranía. Es todo lo contrario 
de un ‘filósofo de la historia’. Por una genial inversión de la 
perspectiva, lo minúsculo, lo atómico, ocupa el primer rango en 
su panorama, y lo grande, lo monumental, queda reducido a un 
breve ornamento. (II 159)

Apelando así, frente a lo general, a lo más individual, al yo que junto 
a la circunstancia conforman la realidad radical que es la vida de cada cual. 
Porque en Ortega es lo profundo lo más propiamente humano. Asegura 
en Ensimismamiento y alteración que “las respuestas que se han dado a la 
pregunta ¿qué es la técnica? son de una pavorosa superficialidad” (V 336), 
algo que no le causa sorpresa porque “esa superficialidad es compartida por 
casi todas las cuestiones que se refieren verdaderamente a lo humano en el 
hombre” (V 336). Por ello, postula, “no será posible poner alguna claridad en 
ellas si no nos resolvemos a tomarlas en el estrato profundo donde surge todo 
lo propiamente humano” (V 336). De manera que, para responder a cues-
tiones como la que interroga sobre qué sea la técnica, asevera el pensador 
madrileño, “tenemos que resolvernos a sumergirnos en ciertas ineludibles 
honduras” (V 336). Pues lo profundo está más allá de aquello que se da por 
supuesto, como él mismo confirma: “Mientras sigamos, al hablar de asuntos 
que nos afectan, dando por supuesto que sabemos bien lo que es lo humano, 
solo lograremos dejarnos siempre la verdadera cuestión a nuestra espalda” 
(V 336). Lo mismo en Espíritu de la letra: “La vida es más profunda que mis 
ideas preconcebidas y me invita a ensanchar estas, a seguir la pista subte-
rránea de los instintos humanos” (III 572). Por ello, en la interpretación 
orteguiana tiene enorme peso la sentimentalidad. Así, en Estudios sobre el 
amor habla de “escotillones y rendijas por donde deslizarse a lo profundo de 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 322

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

la persona” (V 603). Sentenciando: “Uno de estos escotillones es el amor” 
(V 603). Y en Ensayo de Estética a manera de prólogo asegura, respecto de 
las metáforas, que “su valor sentimental le presta el carácter de profundi-
dad, de intimidad” (VI 261)17. Esta concepción de cierto aire agustiniano al 
respecto de la interioridad le lleva a afirmar en Ideas y creencias que es en 
las profundidades humanas donde se hallan las creencias: “El hombre, en 
el fondo, es crédulo o, lo que es igual, el estrato más profundo de nuestra 
vida, el que sostiene y porta todos los demás, está formado por creencias” 
(V 392). Y apostilla entre paréntesis: “(Dejemos intacta la cuestión de si bajo 
ese estrato más profundo no hay aún algo más, un fondo metafísico al que ni 
siquiera llegan nuestras creencias) [sic]” (V 392). Si las tan humanas razón 
y voluntad o, más allá, el concepto o, más allá aún, la metáfora, frente a 
la pasiva percepción sensorial del mundo material, y no exclusiva del ser 
humano, todavía más allá incluso de estas, la sentimentalidad y las creencias 
habitan en ese estrato de la realidad radical denominado profundo, allende 
todavía más de las cuales el propio Ortega intuye inmensidades sumergidas 
en un negro abismo τὸ ἄπειρον.

5 · Conclusiones

El estudio de la noción de lo profundo en Ortega revela, por un lado, que 
en la obra del pensador matritense, esta no aparece meramente adjetiva-
mente, sino como un concepto específicamente pensado y filosóficamente 
estructurado del que realiza un análisis acerca de su naturaleza y ἀρχή, 
exponiendo asimismo sus caracteres fundamentales. Si bien lo primero lo 
realiza de forma explícita y condensada en su opera prima, la exposición de 
sus características se va deslizando también a lo largo de toda su obra. Y por 
otro lado, se concluye que la de profundidad es una noción que tiene en Ortega 

17 Aclara a pie de página: “La palabra ‘metáfora’ —transferencia, transposición— indi-

ca etimológicamente la posición de una cosa en el lugar de otra: quasi in alieno loco collo-

cantur, dice Cicerón (De oratore, III, 38). Sin embargo, la transferencia es en la metáfora 

siempre mutua: el ciprés en la llama y la llama en el ciprés —lo cual sugiere que el lugar 

donde se pone cada una de las cosas no es el de la otra, sino un lugar sentimental, que es 

el mismo para ambas. La metáfora, pues, consiste en la transposición de una cosa desde 

su lugar real a su lugar sentimental” (VI 261).



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 323

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

tres niveles filosóficos fundamentales, a saber, metafísico, epistemológico 
y antropológico, en los cuales además se pueden apreciar las conexiones y 
proyección con muchas de las consideraciones e ideas más importantes de su 
filosofía. Así, a nivel metafísico, la noción de lo profundo se caracteriza por su 
esencia dualista al presentar una división del mundo dividida en dos estratos 
distintos de realidad: el superficial, mundo sensible dado, y el profundo, el 
que se ha de hacer (a través de la meditación —la acción— y el concepto —el 
órgano—). Esta concepción es análoga a la de realidad radical, la vida de cada 
cual, formada por la circunstancia, que viene igualmente dada como la super-
ficial vida misma, y por el yo que cada cual es, y que debe hacer esa vida que le 
ha sido otorgada. A nivel epistemológico, lo profundidad orteguiana remite 
a cuanto trasciende la significatividad del logos objetivo del mundo material 
captable por los sentidos. Razón por la cual la ciencia, incapaz de trascender la 
mensurabilidad del estrato sensible, es reconocida como superficial e incapaz 
de profundidad. Teniendo esto en cuenta y dado que lo profundo, según Orte-
ga, necesita superficializarse para ser de alguna forma cognoscible, el pensador 
madrileño esgrime que es la filosofía la actividad epistemológica capaz de 
sumergirse en lo profundo para traerlas a la superficie. Esta concepción se 
halla estrechamente conectada con su idea de la necesidad de incorporar 
nuevas formas de razón capaces de abarcar los estratos de realidad de los que 
la ciencia, insuficiente, no es capaz de dar cuenta18. La profundidad aparece 
en este sentido con la intervención de la mente humana y su voluntad sobre 
el material sensorial recibido a través de los sentidos. Y a nivel antropológico, 
lo profundo no apunta a una supuesta o teórica naturaleza humana (cuestión 
que Ortega niega en su obra), pero sí remite a una cualidad, que es la más 
propia del ser humano, relacionada con su interioridad, y que abarca desde 
la razón hasta las creencias (y más). Que, en último término, determina 
toda la exterioridad humana y, por tanto, la realidad radical que es la vida de 
cada cual. En este sentido, cuando Ortega distingue dos tipos de personas, 
a saber, el meditante, profundo, y el sensual, superficial, está anticipando 
su concepto de hombre-masa, expuesto en La rebelión de las masas, y que es 
definido como ese ser humano “previamente vaciado de su propia historia, 
sin entrañas de pasado” (IV 121), ese tal que “carece de un ‘dentro’, de una 
intimidad suya, inexorable e inalienable, de un yo que no se pueda revocar” 

18 Cfr. Ortega y Gasset, José. Historia como sistema.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 324

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

(IV 121), señalando además en esta definición algunos de los caracteres de lo 
profundo desde el punto de vista orteguiano como son la llamada al pasado, 
la apelación a la interioridad o su carácter misterioso. En definitiva, tanto la 
presencia e importancia en su obra, cuantitativamente y, sobre todo, cuali-
tativamente, como fundamento explícito e implícito de muchas de sus ideas 
filosóficas principales, muestran la relevancia de la noción de profundidad 
en Ortega y Gasset.

6 · Referencias

6 · 1 · Bibliografía

Husserl, Edmund. Investigaciones Lógicas. Madrid: Revista de Occidente, 1976.
Husserl, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009.
Ortega y Gasset, José.  “Meditaciones del Quijote”. Obras completas, vol. I, 

Madrid: Revista de Occidente, 1966. 309-400.
Ortega y Gasset, José. “Ensayo de crítica”. Obras completas, vol. II, Madrid: 

Revista de Occidente, 1963. 155-313.
Ortega y Gasset, José. “Cuaderno de Bitácora”. Obras completas, vol. II, Ma-

drid: Revista de Occidente, 1963. 597-606.
Ortega y Gasset, José. “El tema de nuestro tiempo”. Obras completas, vol. III, 

Madrid: Revista de Occidente, 1966. 141-203.
Ortega y Gasset, José. “Las Atlántidas”. Obras completas, vol. III, Madrid: Re-

vista de Occidente, 1966. 283-338.
Ortega y Gasset, José. “El arte en presente y en pretérito”. Obras completas, 

vol. III, Madrid: Revista de Occidente, 1966. 420-430.
Ortega y Gasset, José. “Para la historia del amor”. Obras completas, vol. III, 

Madrid: Revista de Occidente, 1966. 439-445.
Ortega y Gasset, José. “Espíritu de la letra”. Obras completas, vol. III, Madrid: 

Revista de Occidente, 1966. 511-599.
Ortega y Gasset, José. “¿Por qué se vuelve a la filosofía?” Obras completas, vol. 

IV, Madrid: Revista de Occidente, 1966. 89-109.
Ortega y Gasset, José.  “La rebelión de las masas”  Obras completas, vol. IV, 

Madrid: Revista de Occidente, 1966. 111-310.



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 325

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

Ortega y Gasset, José. “Ensimismamiento y alteración”. Obras completas, vol. 
V, Madrid: Revista de Occidente, 1964. 289-375.

Ortega y Gasset, José. “Ideas y creencias”. Obras completas, vol. V, Madrid: 
Revista de Occidente, 1964. 377-489.

Ortega y Gasset, José.  “El intelectual y el otro”. Obras completas, vol. V, 
Madrid: Revista de Occidente, 1964. 508-516.

Ortega y Gasset, José.  “Estudios sobre el amor”. Obras completas, vol. V, 
Madrid: Revista de Occidente, 1964. 549-626.

Ortega y Gasset, José.  “Historia como sistema”. Obras completas, vol. VI, 
Madrid: Revista de Occidente, 1964. 11-50.

Ortega y Gasset, José. “Ensayo de Estética a manera de prólogo”. Obras com-
pletas, vol. VI, Madrid: Revista de Occidente, 1964. 247-264.

Ortega y Gasset, José. “Prólogo a Historia de la filosofía, de Karl Vorländer”. Obras 
completas, vol. VI, Madrid: Revista de Occidente, 1964. 292-300.

Ortega y Gasset, José. “El hombre y la gente”. Obras completas, vol. VII, Ma-
drid: Revista de Occidente, 1964. 69-272.

Ortega y Gasset, José. “¿Qué es filosofía?” Obras completas, vol. VII, Madrid: 
Revista de Occidente, 1964. 273-438.

Ortega y Gasset, José. “La idea de principio en Leibniz y la evolución de la 
teoría deductiva”. Obras completas ,vol. VIII, 1965. 59-356.

Ortega y Gasset, José. “Al Primer Congreso de la Unión de Naciones Latinas”. 
Obras completas, vol. VIII, Madrid: Revista de Occidente, 1965. 447-
449.

Ortega y Gasset, José. “El especialista y el filósofo”. Obras completas, vol. IX, 
Madrid: Revista de Occidente, 1965. 615-748.

6 · 2 · Literatura secundaria

Chen Sham, Jorge. “Profundidad y dualismo: El doble protocolo de lectu-
ra en Meditaciones del Quijote”. Revista de Filología y Lingüística de la 
Universidad de Costa Rica, vol. 18, no. 1, 2015, pp. 7–18. https://doi.
org/10.15517/rfl.v18i1.20016.

González Fernández, Enrique. “Sobre el primer uso filosófico de “alétheia” 
como descubrimiento o iluminación”. Logos. Anales del Seminario de 



MANUEL RUIZ FERNÁNDEZ
LA NOCIÓN DE PROFUNDIDAD EN ORTEGA Y GASSET 326

Thémata. Revista de Filosofía • nº 72 • julio-diciembre (2025) 

pp. 305-326 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i72.15

Metafísica, vol. 57, no. 1, 2024, pp. 187-200. https://doi.org/10.5209/
asem.92588.

González Fisac, Jesús. “Forma (estructura) y fenomenología en Ortega: Un 
análisis del ‘campo visual’ en el entorno de las Meditaciones”. Revista 
de filosofía, vol. 36, no. 1, 2011, pp. 117–137.

Sánchez Muñoz, Rubén. “Sentido y realidad virtual en la fenomenología de 
Ortega y Gasset”. Imagen y sentido: reflexiones fenomenológicas y her-
menéuticas, eds. R. Gibu y Á. Xolocotzi. Ciudad de México: Nautilium, 
2016.


