Thémata. Revista de Filosofia. 5 4

ESTUDIOS

ARTICULOS DE
INVESTIGACION

La genealogia dialdgica de
la razon. Una interpretacion
contempordnea del
pensamiento de Martin
Buber.

The dialogic genealogy of reason. A
contemporary reading of Martin Buber’s

Luis Maria Sancho Pérez'
Universitat de Valencia, Espafia

thought.

Recibido 12 noviembre 2024 « Aceptado 8 abril 2025

Resumen

El fildsofo y tedlogo judio aleman Mar-
tin Buber es mayormente conocido por su
descubrimiento de la categoria esencial
de la relacién, que en su mundo concep-
tual fundamenta la realidad. El presente
articulo pretende poner de manifiesto
una propiedad del pensamiento de Buber
que suele pasar desapercibida: su carac-
ter genealdgico. Esta propiedad cobra
relevancia desde el actual debate filo-
séfico sobre la cuestién de la genealogia
de la razdn, y revela una potencialidad
desconocida del pensamiento buberia-
no. A través de una lectura sistematica
de determinados pasajes de “Yoy T4”, se
desvela que la genealogia de la relacién
buberiana es también una genealogia
de larazén -esto es, una descripcién del

1. luisanp3@alumni.uv.es

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)

Abstract

The Jewish-German philosopher and
theologian Martin Buber is mainly
known for his discovery of the essen-
tial category of relation, which, in his
conceptual world, founds the whole of
reality. This article has the goal of high-
lighting an attribute of Buber’s thought,
which is normally ignored: its genea-
logical character. This attribute gains
relevance considering today’s philo-
sophical debate about the question of
the genealogy of reason, and it reveals
an unknown potentiality in Buberian
thought. Through a detailed reading of “I
and Thou”, it becomes clear that Buber’s
genealogy of relation s, too, a genealogy
of reason -meaning, a description of the
emergence of reason through the guide

PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

surgimiento de la razén a través del hilo  idea of dialogue-, and an understanding
conductor del didlogo- yunadescripcién  of human reason as essentially corporal
delarazén humanacomo esencialmente and dialogical.

corporal y dialdgica. Keywords: Martin Buber; Philosophy of
Palabras clave: Martin Buber; Filosofia  dialogue; Reason; Genealogy; Relation.
de didlogo; Razén; Genealogia; relacién.

1 - Introduccion

A lo largo de toda su obra, el pensador judio Martin Buber pone un énfasis
extraordinario en la idea de que el ser humano debe actuar, para ser plena-
mente humano, para entrar en relaciéon, mit dem ganzen Wesen, con todo el
ser. Esa totalidad del ser que debe ser puesta en juego se manifiesta en la
decision, —expresion de la libertad humana en medio del intercambio mis-
terioso entre palabra divina y respuesta humana— y en la entrada en relacién
con la naturaleza, con el hombre y con las realidades espirituales; al mismo
tiempo, y crucialmente, esa totalidad del ser es condicion fundamental para
el filésofo que desea estudiar al hombre, hacer antropologia filoséfica: no
puede quedarse con un aspecto de lo humano, sino que debe tomarlo por
completo (Buber 2018 229ss).

Todo este énfasis de Buber en la totalidad del ser, sin embargo, en
pocas ocasiones se pone en contacto con la facultad intelectiva, reflexiva,
con la inteligencia. Con otras palabras: Buber pone gran peso alo largo de su
obra en la categoria del hombre completo, total, pero no tanto en relacionar
esta totalidad con la razén.

En este articulo trato de ofrecer una interpretacién del pensamiento
de Buber que lo comprenda como una genealogia de la razén, equiparable a
las ofrecidas por Jiirgen Habermas o Friedrich Nietzsche y tratadas amplia-
mente por el profesor Jesis Conill (2019; 2021). En su Gltima obra, Nietzsche
frente a Habermas. Genealogias de la razon, Conill toma ocasion de la dltima
gran obra de Jiirgen Habermas (2019), “También una historia de la filosofia”,
para analizar el tratamiento genealdgico que el fildsofo de Diisseldorf realiza
del pensamiento filoséfico, y reivindicar la figura de Nietzsche. Segiin Conill,

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

Habermas ha tratado de reconstruir la idea de razén, llegando a una idea
de raz6n comunicativa, situada, intersubjetiva, pero ha pasado por alto una
aportacién de gran relevancia, como es la nietzscheana, en la comprension
de esa razén comunicativa.

La finalidad de este articulo es mostrar que, en la configuracion de
este concepto de razon, la propuesta dialégica de Martin Buber debe ser
también tomada en consideracion. En efecto, el pensador judio propone en
diversos puntos de su obra una genealogia de la razén, no sélo rastreando
su origen en el individuo (ontogénesis) y en la especie (filogénesis), sino
también elaborando, como realiza Habermas, un recorrido histérico a través
de las diversas antropologias filos6ficas, y una critica de éstas desde el punto
de vista del principio dialégico. Este segundo aspecto més analitico puede
encontrarse especialmente en su obra Das Problem des Menschen (Buber 2018
221-312), pero no sera resefiado aqui, por razones de espacio.

El articulo procede de la siguiente manera. En primer lugar, expongo
como punto de partida las afirmaciones que el propio Buber realiza acerca de
la facultad intelectiva en relacién con el cuerpo. En un segundo paso, ofrezco
la exposicién que realiza el autor sobre el surgimiento de la relacién como
categoria en la especie humana (filogénesis) y en el individuo humano (on-
togénesis). En tercer lugar, aclaro diversos posibles malentendidos y explico
el sentido concreto en el que, a mi juicio, puede hablarse de “genealogia de
larazén” en Martin Buber.

2 - Punto de partida.

La palabra ya no es acogida, no construye ni ordenaya lo
humano. Al espiritu se le niega la participacion en las almas, y
seretrae, se desliga de 1a unidad de la vida, huye a su torredn,
el torreén del cerebro. Hasta entonces, el hombre pensaba con
todo el cuerpo, incluso con las yemas de los dedos. A partir de
entonces, piensa sélo con el cerebro.” (Buber 2018 305).2

2 Todas las citas de Martin Buber ofrecidas aqui son traduccién propia del original
aleman.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

Quizas sea esta expresion de Buber el punto de conexién mas obvio
con la interpretacion que pretendo proponer aqui de su pensamiento como
una genealogia de la razén.

En este sentido, se debe decir claramente que, aunque Buber si busca
ofrecer una genealogia de larelacion, esta genealogia no es identificada como
una genealogia de la raz6n en sentido estricto.

Y, sin embargo, dos extremos resultan totalmente claros: por un lado,
para Buber la accién “con todo el ser” implica una unidad de todas las fa-
cultades humanas, también de la razén (Ibid. 530), en torno a la realidad
metafisica y metapsiquica del encuentro. El ser humano ha perdido una de-
terminada capacidad de ejercitar la raz6n, en tanto que antes pensaba “con
todo el cuerpo”, y ahora sélo con el cerebro; por otro lado, Buber si ofrece en
distintos puntos de su obra una explicacion tanto filogenética como ontoge-
nética del principio dialégico. Teniendo en cuenta estos dos factores, pare-
ce evidente que la genealogia del principio dialégico de Buber es, al mismo
tiempo, una genealogia de la razoén.

Pero seamos mas concretos. De lo que Buber si habla en diferentes
ocasiones es del surgimiento, a partir de la relacién, del Yo, de la conciencia
reflexiva y de la conceptualizaciéon del mundo. Esto es lo que, en su propia
terminologia, denomina Eswelt, “el mundo del Ello” (Buber 2019a 39ss). Bu-
ber sostiene que el Yo-Ello es una degeneracién de la situacion original del
hombre, que era la de la relacion. Esta objetivacion, este Yo-Ello, es equipa-
rable al ejercicio de la razén en un sentido reflexivo, consciente, de creaciéon
y reflexion sobre los conceptos. Segtin Buber, el origen de este ejercicio re-
flexivo de la razén se haya en el dialogo.

Como bien sefiala Conill (2021), toda genealogia debe seguir un hilo
conductor. El hilo conductor que guia a Buber es el didlogo. A partir de esta
categoria esencial (como lo es para Nietzsche la de cuerpo) todo lo demas
cobra sentido, unidad, explicacién. Y, como el hilo conductor se identifica
en cierto sentido con lo conducido, la categoria de didlogo ofrece necesaria-
mente un concepto de ser humano. Para Buber resulta claro que todo en el
ser humano es dialogo (por tanto, también la razén), y a partir de este hilo
conductor reconstruye la génesis del didlogo y, con ello, la génesis de la razén
humana. Pero no podemos olvidar que “razén humana” aqui, significa “ser
humano”: cuando Buber dice que el hombre no piensa con el cerebro, sino

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

con todo el cuerpo, lo que esta realizando es una ampliacién del concepto de
razén para englobar el ser completo del hombre, de manera similar a como
lo hace también Nietzsche (Conill 2019 29-42).

Martin Buber nunca entendi6 su planteamiento como una genealogia
de larazdn, y por tanto mucho de lo que se expresa aqui es una interpretacion
personal del autor, una aplicacién de sus categorias para continuar pensando
a partir de los caminos que él abrié. Se trata, a mi juicio, de una de sus apli-
caciones mas fructiferas.

3 - Genealogia de la relacion.

“En el principio es la relacién: como categoria del ser, como
disposicion, forma comprensiva, modelo del alma; el apriori de
larelacidn; el TG innato” (Buber 2019a 54).

En el principio esta la relacion. Esta es la afirmacion, parafrasis critica del
bello inicio del Evangelio de Juan3, en la que Buber condensa el tratamiento
genealdgico del principio dialégico, y de aqui se debe partir para interpretar
su pensamiento como una genealogia de la razén. En una frase fundamental
de Antwort, la respuesta de Buber a sus criticos en el tomo de la Library of Li-
ving Philosophers, el autor deja claro que, en el pasaje de Ich und Du en el que
se trata del origen de la relacién en el hombre primitivo, y que comienza con
la expresion im Anfang (en el principio), esta expresion esta empleada “en
un sentido muy concretamente filogenético” (Buber 2018 484).

3 En sus escritos biblicos, Buber afirma no compartir la visién cristiana segin la cual
la palabra es (como escribe san Juan), sino que opina, en clave hebrea, que la palabra
acaece. Esa puede ser la razén por la que reescribe aqui la frase, sustituyendo “palabra”
por “relacién”. Considero mas fundamentado considerar esta frase una parafrasis de
Juan que afirmar que lo parafraseado por Buber es el bere’shit (en el principio) con el que
comienza la Biblia, ya que ahi se emplea especificamente el verbo bara’, crear, y el su-
jeto Eliahim, mientras que en esta frase no se esta remitiendo directamente a un sujeto
creador, sino a una esencia metafisica de larealidad. Por otra parte, la referencia a ideas
cristianas en Ich und Du es habitual, y especialmente la reflexién acerca del Evangelio
de san Juan, lo cual lleva a pensar que de lo que aqui se trata es de una parafrasis critica
de dicho Evangelio. Buber 2019b 84-85; Buber 2019a 77; 88.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

Larelacion, sostiene Buber, es algo innato, inherente al hombre, una
disposicion hacia el mundo, una forma que nos sefiala como comprende-
mos la realidad, y un modelo del alma. Pero, ademas, es un apriori, un algo
constitutivo de toda realidad. A partir de esta conviccién, Buber describe el
origen del didlogo en la especie humana y en el ser humano como individuo.
Comencemos por el primero (Buber 2019a 49-51).

Para comprender la presencia total de la relacién en la vida de la espe-
cie humana, Buber parte de la vida de los pueblos primitivos, que nos halle-
gado hastala actualidad en aquellos pueblos tribales actualmente existentes
(como los zulies, o los habitantes de Tierra de Fuego) que han mantenido en
sus idiomas algo de lo que los ha caracterizado desde el principio. Estos pue-
blos emplean todavia hoy unas peculiares perifrasis verbales (Satzwdérter),
que son expresion de una totalidad de relaciéon. En esas perifrasis verbales
que hoy podemos encontrar en los lenguajes de esos pueblos, lo que nosotros
expresamos con adverbios como “cerca”, o “lejos”, se expresa con situa-
ciones de relacion. Buber pone como ejemplo una palabra de siete silabas
de la lengua de los indigenas de Tierra de Fuego, que en nuestros idiomas
expresa una situacion en la que dos personas se miran, ambas sabiendo que
alguien debe realizar una determinada accién, pero esperando a que la otra
acttie primero (Ibid. 49).

Para Buber —vy este es el niicleo de su genealogia—, las relaciones, los
conceptos, y las concepciones de personas y de cosas provienen de concep-
ciones de procesos de relacion (Beziehungsvorgdnge: la experiencia de algo
que esta frente a mi) y de estados de relacion (Beziehungszustdnde: la vida
con algo que esta frente a mi, sin ser yo).

Larelacién que estaba en el principio nos habla de una unidad original
del hombre con la naturaleza. En esta unidad original el hombre esta reliefhaft,
con relieve, introducido, mezclado, indistinto con la propia naturaleza.

Buber trae aqui a colacién el concepto de Mana, propio de los pueblos
primitivos, que ve relacionado con la Dynamis, Charis de los papiros magi-
cos griegos y de las epistolas de san Pablo. El Mana es, en nuestro lenguaje
(extrario al de los primitivos) una fuerza suprasensorial y sobrenatural. Pero
Buber recuerda que para los primitivos no tiene sentido decir que algo era
sobrenatural, pues hablar con los muertos o los dioses, y recibir su fuerza,
su accién (su Mana) era lo mas natural. El propio hecho de entender lo no

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

sensible como evidente le deberia parecer absurdo al hombre primitivo, pues
para él 1o no sensible y lo sensible no se distinguian en absoluto (Ibid.).

Los fendmenos de la naturaleza, y también los difuntos, eran experi-
mentados por el hombre como algo totalmente natural, y dejaban en él una
imagen que recorria y agitaba todo el cuerpo (Leib durchstrémendes Erre-
gungsbild). La luna se acercaba al hombre corporalmente, y él conservaba
de la accién de ella una excitacién, una experiencia, pero no la experiencia
objetivada sobre la que se reflexiona, sino el contacto momentaneo con el
Ta. La accién de la luna, los astros, o los muertos, no eran para él algo expe-
rimentable (erfahrbar), sino Gnicamente padecido (erlitten): “La causalidad
de su imagen del mundo no es un continuum, sino un relampagueo siempre
nuevo, una salida y un efecto actuante de la fuerza#, un movimiento volcanico
sin contexto” (Ibid. 50).

Al hombre primitivo le marca la vida lo que toca su cuerpo y produce
una imagen que le excita, un Erregungsbild. Y el Mana es precisamente lo ac-
tuante (Wirkende), la fuerza que hace que esas apariciones le afecten a él. E1
Mana esta por todas partes, y aparece individualmente en cada experiencia.
La imagen del mundo del hombre primitivo es magica, pero la magia no es
lo que constituye su mundo, sino que es una derivacién, una apropiacién
(por parte, por ejemplo, de un chaman que guarda la fuerza del Mana en una
piedra magica) de esa fuerza principal de relacién.

Tras describir de esta forma la situacién originaria del hombre pri-
mitivo, Buber se centra en el misterioso paso de esa situacién originaria a la
situacién del hombre que conocemos hoy en dia, paso que podemos identi-
ficar con el momento del origen de la razén.

En este proceso, lo que Buber deja claro es que lo que realiza el paso
de una situacién a otra no es la conciencia del yo, sino el cuerpo. La concien-
cia del yo no esta presente en ninguno de los instintos primitivos, como el
instinto de conservacion, el de conocimiento y el de creacidn, sino que es el
cuerpo quien posee esos impulsos. Es importante reparar en lo que afirma

4 La expresion alemana Sichhinwirken der Kraft resulta de muy dificil traduccién al cas-
tellano. Sich hinwirken significa aproximadamente “implicarse en una accién, de forma
extendida en el tiempo, para provocar un efecto en otro ser” (entrada en el diccionario
aleman: hinwirken P Rechtschreibung, Bedeutung, Definition, Herkunft » Duden
consultado el 4/04/2025).

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03


https://www.duden.de/rechtschreibung/hinwirken

LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

Buber en relacién con esto: “ni siquiera en la funcién primitiva de cono-
cimiento se halla ni rastro de un cognosco ergo sum, aunque sea en forma
ingenua, ni de un sujeto experimentador, aunque sea en una concepcion in-
fantil” (Ibid. 51).

Nuevamente, volvemos a encontrarnos aqui con una referencia a
la razén humana. No hay sujeto cognoscente en el estado primigenio del ser
humano, no hay un “Yo” en sentido reflexivo. Todo sucede en una interac-
cion del cuerpo con la naturaleza, en una realidad de procesos y estados de
relacion, de la cual la humanidad primitiva nos ha legado el concepto, para
nosotros enigmatico, de Mana, una fuerza natural, un poder actuante de los
elementos externos en mi cuerpo.

Entonces, segun el planteamiento de Buber, icémo surge el “Yo” ?:

El Yo hace aparicion de forma elemental a partir de la separacion
de las vivencias pristinas, de las palabras primitivas Yo-
actuando-sobre-Tu, y Ti-actuando-sobre-Yo, después de la
substantivacion, de 1a hipéstasis del participio (Id.).

La tltima expresion de esta frase puede resultar extrafia. Con “hipds-
tasis del participio” (Hypostasierung des Partizips), Buber se esta refiriendo
a la objetivacion de lo que acttia sobre el cuerpo.5 Esta hipdstasis de la que
habla aqui nuestro autor no debe ser identificada con el concepto teolégico
cristiano relativo a la Trinidad, sino con el significado mas cotidiano, que
esta mas relacionado con la concrecién material de algo en principio inasi-
ble.°El Participio I wirkend (actuando, actuante), queda objetivado como algo
cerrado, convirtiéndose en sustantivo, en objeto.

De todo lo que ha experimentado en esos procesos de relacion (Bezie-
hungsvorgdnge) y en esas situaciones de relacidn (Beziehungszustdnde), el

5 Aunque en castellano, el participio es la forma no personal del verbo que designa una
accién acabada o una cualidad del sustantivo, con este término (Partizip I), se desig-
na en aleman la forma no personal que en castellano se denomina gerundio (https://
www.duden.de/rechtschreibung/Partizip). Entrada del diccionario aleman consultada
el 23/1/23.

6 REAL ACADEMIA ESPANOLA: Diccionario de la lengua espafiola, 23.2 ed., [versién 23.6
en linea). https://dle.rae.es/hip%C3%B3stasis [Consultado 23/1/23].

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03


https://www.duden.de/rechtschreibung/Partizip
https://www.duden.de/rechtschreibung/Partizip
https://dle.rae.es/hipóstasis

LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

hombre se queda con lo mas necesario para la supervivencia y para el cono-
cimiento, y ese Mana que ha causado la impresion, la Erregungsbild, eso que
es actuante, la fuerza, se independiza, toma cuerpo propio, se objetiviza.
El TG cambiante (la luna, el muerto, etc.) se hace irrelevante, en tanto que
deja de importar quién ha causado la imagen, para pasar a importar lo que
ha recibido con ella, pues es lo que al cuerpo le es 1til para la supervivencia.
Y, como un tercero, aparece el Yo, el compaiiero que no cambia, lo que no es
ni mi cuerpo ni aquello que le ha estimulado, lo que ha entrado en relacién
con el T4 sin ser el Ta.

Cuando una idea de aquello con lo que se ha relacionado surge, per-
manece esta idea, olvidandose la relacién. E1 T se convierte en Ello, y el Yo
se hace fuerte. E1 Yo, por tanto, surge tras un proceso de substantivacién, de
destruccion de las vivencias pristinas (Urerlebnisse).

Asi se presenta en la historia espiritual del hombre primitivo la dife-
rencia entre Yo-TU y Yo-Ello. En el estado de relacién primitivo que Buber
contempla como la situacion primigenia del hombre, el hombre percibe su
Yo, pero sin ser consciente de él. En el acontecimiento que fundamenta el
surgimiento del Ello, que Buber define como un desprendimiento (Abgeho-
benheit) del cuerpo respecto de su entorno, el Yo no esta todavia presente,
pero este acontecimiento hara posible su aparicién posterior.

En el momento primitivo en que vive en relacién actuante con la na-
turaleza, el cuerpo se vivencia como portador de las sensaciones, distinto de
lo que las provoca, pero esta distincién se mantiene en la pura coexisten-
cia (reines Nebeneinander) del cuerpo con esas sensaciones, es decir, sin que
haya una conciencia reflexiva de esta distincion, sin que pueda aparecer el
Yo. Cuando el Yo de la relacién se hace consciente de si y comienza a obje-
tivar, utilizar, se topa con el hecho de este desprendimiento (Abgehobenheit)
del cuerpo de su entorno, y despierta la conciencia del yo. Entonces puede
darse el acto consciente, el primer pronunciamiento del Yo-Ello. El hombre
puede decir, por primera vez: yo soy este cuerpo, yo soy portador de estas
sensaciones, y el entorno es mi objeto. Es decir: no es que el Yo desprenda el
cuerpo de su entorno, sino que el cuerpo se desprende de su entorno en un
movimiento inconsciente, en un distanciamiento irreflexivo, y después se
hace consciente, en el Yo, de si mismo.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

El hombre, pues, pronuncia la palabra fundamental Yo-Tu antes de
conocerse a si mismo como yo, y pronuncia la palabra Yo-Ello posterior-
mente a tal descubrimiento. La palabra fundamental Yo-T1 no se ha formado
uniendo “yo” y “t”, sino que es previa al Yo (vorichhaft). Por el contrario, la
palabra fundamental Yo-Ello si se ha formado uniendo “yo” y “ello”, porque
es posterior al surgimiento del Yo.

El hecho que Buber ha querido dejar claro con esta exposicion filoge-
nética es que la realidad espiritual de las palabras fundamentales procede de
una realidad natural. La palabra fundamental Yo-T procede de la ligazén
natural (naturhafte Verbundenheit), 1a palabra fundamental Yo-Ello procede
de la desunién natural (naturhafte Abgehobenheit, el desprendimiento del
cuerpo de su entorno). Esto se advierte en retazos de la vida de los pueblos
primitivos, pero resulta mas evidente si nos centramos en la génesis del dia-
logo en el ser humano, es decir, si nos fijamos en el nifio humano y su desa-
rrollo: es preciso abordar también la ontogénesis del didlogo (Ibid. 52-56).

Paraello, Buber comienza tratando de la vida prenatal del nifio, la cual
es pura ligazdn natural, pura actuacién reciproca corporal entre dos seres,
pura indivisién entre la madre y el bebé. El horizonte vital del ser que es lle-
vado esta inscrito de forma tinica en el ser de quien lo lleva. Pero al mismo
tiempo no lo esta. No esta inicamente en el seno de su madre, pues la unién
es tan radical, tan césmica (welthaft’), que da sentido al dicho judio segin
el cual el hombre conoce el universo antes de nacer, y lo olvida en el parto.

Esta unién permanece en el nifio como un deseo oculto, misterioso.
No como una especie de nostalgia por volver atras, sino como un deseo de
encontrar una verdadera relacion:

No es como si su nostalgia se dirigiera hacia una vuelta hacia
atras, como suponen aquellos que ven en el espiritu un parasito
de la naturaleza, en tanto que lo confunden con su intelecto: el

7 La palabra no se encuentra recogida en el diccionario aleman oficial, probablemen-
te por ser un arcaismo. En el diccionario de los hermanos Grimm se le da la acepcién,
entre otras, de “césmico”. Cf. ,welthaft®, en: Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm
und Wilhelm Grimm, Erstbearbeitung (1854—-1960), digitalisierte Version im Digitalen
Worterbuch der deutschen Sprache,<https://www.dwds.de/wb/dwb/welthaft> , con-
sultado el 23/1/23.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03


https://www.dwds.de/wb/dwb/welthaft

LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

espiritu es mas bien [...] el florecimiento de la naturaleza. Yla
nostalgia del nifio se dirige haciala unién césmica del ser que ha
partido hacia el espiritu con su verdadero T (Ibid. 53).

El nifio no nacido no sélo descansa en el seno de su madre, sino que,
como todo ser en formacion, descansa en el mundo pristino, previo a toda
forma, a toda separacion. Es el mundo de la ligazdén natural, en el que Buber
también habia situado al hombre tribal primitivo. Desde esta vida primi-
genia, el nifio se desprende y va hacia la vida personal, pero no de un solo
golpe, sino progresivamente. El nifio cambia poco a poco la ligazén natural
con el mundo por una ligazén espiritual, esto es, por una relacién. Ha salido
del caos (el seno de la madre) a la Creacion, pero esta atin no tiene realidad
para él, no es mundo. La Creacidn se le revela en el encuentro, y el nifio va
adquiriendo realidad, a través del poder reciproco del estar-frente-a (Ge-
geniiber). Igual que al hombre primitivo, todo se le presenta al nifio como un
relampago, en un encuentro en el que recibe impresiones de un solo ser, en
el que queda la imagen de lo vivido:

La condicion de originaria del impulso de relacién se muestra
ya en el estadio mas primario, mas nebuloso. Antes de que nada
concreto pueda ser percibido, las miradas irracionales [del
niiio] se lanzan hacia el espacio en penumbra, en busca de un
Indeterminado; y en momentos en los que claramente no siente
necesidad de alimentacion, las pequeifias manos se lanzan al
aire vacio, a todas luces buscando sin ningin objetivo, hacia un
Indeterminado (Ibid. 54).

Y en cierto momento, la mirada del nifio se posara en una mesa de
la cocina, o sus pequefias manos abrazaran un osito de peluche, y en el en-
cuentro con estas realidades, con su actuacién viviente sobre él, la relacién
con ellas, y no su objetivacion, dejaran en él una impresion. Esta actuacién
viva y reciproca del nifio, pongamos, con el osito de peluche, segin Buber,
sélo es viva y actuante en la “fantasia”. Sin embargo, este término es, para
él, algo muy distinto de lo que comprendemos habitualmente. La fantasia

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

no es otra cosa que el impulso hacia la relacién, el impulso de hacer de todo
un T4. El bebé balbuceara, pero algtn dia dirigira sus balbuceos hacia otro
ser, tratando de entrar en relacién con él. Es indiferente ahora que el ser en
cuestion entre o no en relacién con él. Lo relevante es, para Buber, que, en el
nifio, lo primero que sucede es la bisqueda de entrada en relacidn con lo que
tiene enfrente, y después su objetivacion.

Estarelacion del nifio es una muda pre-figura del auténtico decir-T1.
Y, nuevamente aqui, de la misma manera que en el individuo de las tribus ori-
ginarias, aclara Buber que la objetivacion, el llegar-a-ser-cosa (Dingwerden)
es un producto ulterior, que surge de la separacién de las vivencias origina-
rias, de los comparieros que estuvieron unidos. El llegar-a-ser-cosa sucede
para el hombre wie das Ichwerden: de la misma forma que el llegar-a-ser-yo.
Elllegar-a-ser-cosade los seres con los que el nifio todavia bebé va entrando
en relacion es una degeneracién de las vivencias originarias, y de la misma
forma su llegar a ser consciente de si mismo. Dingwerden (llegar a ser cosa)
e Ichwerden (llegar a ser yo) son dos acontecimientos paralelos. En otras
palabras: el surgimiento del Ello es contemporaneo al surgimiento del Yo.

Aqui es donde aporta Buber las categorias del apriori de la relacidn, y
del T4 innato. La relacién es un apriori, es decir, una realidad pristina, pri-
migenia, que penetra todo lo existente. La expresion se encuentra en muy
pocos lugares de la obra del autor, y es aqui cuando aparece por primera vez,
al hablar de la génesis del didlogo. En cuanto a la categoria del Tt innato, se
refiere al impulso interior al hombre de entrar en relacién, de convertirlo
todo en un Ta. Las relaciones concretas son realizaciones del Ta innato; el
hecho de que el Tt sea percibido como tal, acogido en su exclusividad e in-
terpelado, se debe al apriori de la relacion (Ibid. 54.).

En el nifio, tanto en el impulso de contacto tactil o visual como en el
impulso de fabricacién se manifiesta el T4 innato desde muy temprano. En
el impulso de contacto, en tanto que busca cada vez mas la reciprocidad;
en el impulso de fabricacidn, en tanto que el nifio tendera a “personalizar”
los objetos que cree y con los que juegue, a entrar con ellos en una peculiar
conversacion.

El desarrollo del nifio depende en gran medida del desarrollo en él de
ese anhelo hacia el T4, de la plenitud de ese anhelo o de su decepcién. Y s6lo
puede comprenderse este impulso hacia la relacion, segiin Buber, si se tiene

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

en cuenta su origen césmico-metacésmico, que reside en una salida desde
el mundo pristino y pre-figurado de la unidad. De esa unidad (que en el nifio
se manifiesta en el seno de su madre pero que, como se ha mencionado, es
realmente mayor) ha salido el individuo, pero s6lo kérperlich, ain no leiblich.
Con esto, Buber distingue entre un cuerpo como Kérper, mera materialidad,
y Leib, cuerpo humano, carne. La diferencia entre ambos radica en que el
segundo es un desarrollo del primero, a través de las relaciones en las que
va entrando, desarrollo en el que se desarrolla también el ser entero. En este
sentido cabe recordar ahora las experiencias de relacién del hombre primiti-
vo con el mundo natural, que provocaban en él, como he mencionado antes,
un Leib durchstromendes Erregungsbild, una imagen de estimulo que recorre
todo el cuerpo. Estas experiencias de relacion pristinas, naturales, incluso
salvajes, son las que el bebé va teniendo con el mundo, con las realidades que
le salen al encuentro, hasta que, en cierto momento, surge el Yo:

El hombre llega a ser Yo al contacto con el Ta. Lo que me sale al
encuentro viene y desaparece, los acontecimientos de relacién
se condensan y dispersan, y entretanto se hace cada vez mas
clarala conciencia del compaiiero que no cambia, la conciencia
del Yo (...); s6lo a partir del recuerdo de la relacion, mediante los
suefios, la figuracion o el pensamiento, segin el tipo de hombre,
aporta este hombre el niicleo que se manifesté poderosamente en
el T4, y aunaba todas sus cualidades: la sustancia (Ibid. 55-56).

Esta célebre tesis de Buber (el hombre llega a ser Yo al contacto con el
T1) ha sido contemplada desde muchos puntos de vista. Desde un punto de
vista genealdgico como el que pretendo proponer aqui, significa que la razén
humana surge del encuentro, del didlogo, y es a su vez didlogo. La conciencia
del Yo, el pensamiento, la objetivacién y la reflexién, todo ello surge en el
nifio humano a partir de la separacion de si mismo de la relacién pristina con
los seres. El hombre llega a ser Yo en contacto con el Ta. La razdn no es sino
contacto con ese T que me viene al encuentro, y consecuencia del mismo.

A continuacién, trataré de concretar con mayor precisiéon por qué
hablo de una genealogia de la razén en el pensamiento de Buber, y en qué
sentido.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

4 - Pensar con las yemas de los dedos.

En el libro Das Problem des Menschen (El problema del hombre), Buber se
refiere también a la etapa de desarrollo del nifio en la que este ya tiene len-
guaje, pero aln no tiene autoconciencia, ni ha recibido la carga conceptual
propia del adulto:

Y de pronto el nifio empieza a contar cosas. Cuenta algo, luego
calla, de pronto vuelve a hablar. {Como narra el nifio aquello que
narra? No puede calificarse mas que asi: miticamente. El nifio
narra exactamente de la misma forma que el hombre primitivo
narra sus mitos, que son unidad indisoluble de sueiio y vigilia,
de experienciay ‘fantasia’ (¢no es acaso la fantasia en su origen
un tipo de experiencia?) (Buber 2018 300).

En esta cita se reiinen ambas genealogias del didlogo, la filogenética
y la ontogenética. El nifio y el hombre primitivo viven en una relacion pris-
tina con la realidad, en virtud del apriori de la relacion, y del Ta innato que
llevan en si.

Un punto que puede resultar oscuro de toda esta explicacién de Buber,
al menos terminoldgicamente, es el siguiente. En diferentes ocasiones, Buber
habla de “surgimiento del yo”, para referirse al surgimiento de la autocon-
ciencia, es decir, al surgimiento de la conciencia del yo, no propiamente del
Yo. Pero, entonces, ¢no hay también un “yo” en el momento originario? Y,
ademas, ¢no supone el doble principio distancia-relacion, que Buber habia
situado en el origen del hombre, como connatural a él, ya una cierta objeti-
vacién? Ambas preguntas se resuelven conjuntamente.

Este punto ya resulté conflictivo en vida del autor, y diferentes autores
le plantearon sus criticas. En sus escritos aclaratorios (Antwort y Philosophi-
cal Interrogations®), Buber respondid sobre esta cuestion a Nathan Rotens-

8 Estos escritos estan hoy recogidos en el tomo 12 de la Martin Buber Werkausgabe, que
es la obra empleada y referenciada aqui. Ahitambién pueden encontrarse las preguntas
dirigidas a Buber por parte de Lévinas en el libro Philosophical Interrogations.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

treich y a Emmanuel Lévinas. Ambos (y de manera similar lo entendi6 San-
chez Meca (1984 173-175) vieron una cierta contradiccion en el tratamiento
buberiano del origen de la autoconciencia en Ich und Du, tal y como lo he
expuesto aqui, y las tesis de Urdistanz und Beziehung (Distancia y relacion;
Buber 2019a 197-208), segin las cuales el hombre distancia por naturaleza
lo existente, lo convierte en mundo, para de esta forma entrar en relacién
con €l (Rotenstreich 1967 109-112).

Al primero de los criticos, Buber (2018 472-475) respondi6 que el
distanciamiento fundamental o Urdistanzierung es una cualidad peculiar del
hombre, es presupuesto para la relacién. El hombre es el ser vivo para el cual
los demas seres no son parte de él, sino que existen por ellos mismos. En el
acto de entrar en relacién, primero el hombre contempla el ser ajeno como
ajeno, no como reflejo de simismo. Y esto es propio del ser humano (lo que lo
hace hombre): ver lo otro como otro, y entonces poder situarlo como suTq, y
también como su Ello. Pero este distanciamiento, este acto de Urdistanzierung
no es un fruto de un proceso reflexivo de un sujeto cognoscente, sino de todo
el ser. Recordemos lo expuesto anteriormente: es el cuerpo (Leib, o sea, cuer-
po en relacién) el que se sabe separado de la naturaleza y al mismo tiempo
inmerso en una purarelacién con ella. El distanciamiento fundamental es un
Urakt, un acto pristino, primigenio. Es correcto, continda Buber, decir que
surge un Yo distinto de cada palabra fundamental, pero no es correcto decir
que el Yo sea un si-mismo (Selbst) derivado del centro interior existencial
que anida en la reflexion. El Yo que surge de la distancia fundamental (el acto
de la Urdistanzierung) es consciente de si, pero no se convierte a si mismo en
objeto. En este contexto afirma Buber (Ibid. 473): “La sutil distincién entre
la primera autoconciencia, la que es como un relampago, y la segunda, la
«elaborada», es de una importancia capital.”

Existen, por tanto, segtin Buber, dos tipos de autoconciencia (Selbst-
bewusstsein). En el primer estadio de lo humano, el Yo es como una esfera
alrededor del centro, pero no se convierte en el centro. El hombre es cons-
ciente de si, pero como un relampago, en una autoconciencia que no se hace a
si misma un objeto. La reflexién, que hace surgir la segunda autoconciencia,
arrojaluz sobre esa esfera, pero no es el fenémeno pristino del hombre, no se
encuentra en el origen, en el primer momento humano, que esta regido por
el doble principio distancia-relacidn, por el distanciamiento no reflexivo por

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

parte del cuerpo de la naturaleza a su alrededor. Con otras palabras, el hom-
bre ya comprende el mundo como mundo previamente a su reflexion sobre
el propio mundo, y ya se conoce a si mismo, pero no como lo hara después,
de forma reflexiva, volviendo sobre si.

En Philosophical Interrogations, Buber responde a Lévinas sobre lo
mismo (Buber 2018 539-543). Este, segtin Buber, confunde la distancia fun-
damental y la relacién propiamente dicha. El “entre” pertenece a la esfera
del Yo-T1, el distanciamiento fundamental o Urdistanz es el presupuesto
antropoldgico para el origen de la dualidad de las dos palabras fundamen-
tales, tanto Yo-T1 como Yo-Ello. Es indudable, sostiene Buber, que hay una
continuidad entre el Yo que se separa de otro en la Urdistanz, y el Yo que se
dirige a él en la relacidn, y que esta continuidad es llamada generalmente
autoconciencia. Pero eso de ninguna manera significa que ese Yo esté ais-
lado, sea independiente de cualquier T o Ello. Esto segundo (el Yo aisla-
do) es identificable como esa segunda autoconciencia de la que Buber habla
en su respuesta a Rotenstreich. El reconocimiento del otro como T no es
consciente, no pertenece a un acto de consciencia, sino que es previo, pura
realizacién del doble principio fundamental distancia-relacion (Buber 2018
539-541).

La identificacién por parte de Buber de dicho doble principio distan-
cia-relacion es un desarrollo posterior de lo que el propio autor habia ex-
puesto ya en Ich und Du, exposiciéon que he empleado para la explicacién de
la genealogia de la relacion en el epigrafe anterior. Con estas aclaraciones
queda algo mas claro el planteamiento de nuestro autor. En el momento pri-
migenio, el de la vida natural del hombre primitivo, o el de la vida del nifio
en sus primeros arfios, se da plenamente también el distanciamiento de los
otros seres, su comprension como otro-que-yo y la entrada en relacién con
ellos, incluso también su inclusién en un mundo de objetos, pero todo esto
no es todavia expresion de la reflexiéon consciente tal y como la encontra-
mos en el segundo estadio. La vida del hombre con el mundo en este primer
momento se desarrolla en un didlogo esencial: incluso cuando utiliza algo
como instrumento lo hace de forma dialégica, entrando en relacién con ello
(grabandole una marca, por ejemplo (Buber 2019a 202-203). En su vida, no
hay un Dingwerden, un hacerse-cosa del mundo: todo lo otro-que-€él no es

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

meramente un objeto, un conjunto de caracteristicas colocada bajo el signo
de la sustancia, sino que es precisamente un otro, un Gegentiiber.

Esto nos lleva directamente a la pregunta crucial: jen qué sentido
podemos interpretar la genealogia de la relacién como una genealogia de la
raz6én? A mi juicio, esta interpretacién es valida en dos sentidos.

En primer lugar, en el sentido en el que también Nietzsche halla el
origen de la conceptualizacion y la conciencia en su creacién por parte del
cuerpo. Buber halla, de la misma forma, el origen de los conceptos, la re-
flexidn, etc., en el acto de separacion del cuerpo respecto de su entorno, y en
la separacién del Yo respecto del propio cuerpo, a través de la cual lo recibido
en los contactos inmediatos se mantiene como contenido en la consciencia,
envirtud del instinto de supervivencia, y poco a poco surge la conciencia del
“compaiiero que no cambia”, el Yo (en el segundo sentido mencionado). A
través de este proceso surge la reflexién, la segunda autoconciencia, la ob-
jetivacion, la filosofia. El mundo que ya se percibia como un otro se percibe
ahora como una cosa, como algo controlable. El mito se convierte en teoria,
la experiencia del encuentro en concepto.

En segundo lugar, la genealogia de la relaciéon buberiana puede en-
tenderse también como una genealogia de la razon, en tanto que el propio
concepto de razén también se amplia. Partiendo del analisis de Buber, se
puede afirmar claramente que la razén es dialogo, y el didlogo es razdén. En
el estadio primitivo del ser humano, no es que se acttie de forma irracional,
sino que se expresa una razoén mas completa, unificada, dialégica. En este
estadio, se perciben cosas que no son comprensibles a través de los concep-
tos. Este es el sentido que hay que dar a las numerosas explicaciones que
Buber realiza sobre lo complicado que es transmitir el principio dialégico en
un lenguaje conceptual. Al principio de Antwort, Buber (2018 468) denomina
el proceso de su filosofia como un “logificar lo supralégico” (das Uberlogis-
che zu logisieren). Ademas, en Ich und Du la relacién es descrita como una
“verdad suprarracional, que engloba lo racional” (Buber 2019a 62), o como
“la verdad que, siendo suprarrazonable, no va contra la razdn, sino que la
engloba” (Ibid. 66).

Se esta hablando, por tanto, de una razén dialdgica que, cuando el
hombre vive en el didlogo (como vive en su origen, o como vive cuando entra
en relacion, en el mundo del T4), es plenamente humana. De esta forma, el

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

concepto de razén queda ampliado. La razén no es la pura reflexién abs-
tracta, monoldgica, sino la vida en el didlogo con la realidad. Esta vida en la
relacion es suprarracional, pues supera lo reflexivo y lo conceptual, pero al
mismo tiempo lo engloba, pues es plenitud de la potencialidad humana, es
una accién y pasion realizada por el hombre completo.

¢No se entiende ahora plenamente ya la frase de Buber con la que
inicié el articulo? El hombre antes pensaba con todo el cuerpo, e incluso
con las yemas de los dedos. Pero ahora el espiritu se ha visto acorralado, y
s6lo se piensa con el cerebro. La razén humana, el pensar humano, es un
fenémeno de relacién, un fenémeno de todo el ser que entra en relacion,
del ser que actia totalmente, mit dem ganzen Wesen. Todos los procesos in-
telectuales tienen su origen en la pura relacién del ser con el mundo, tal y
como se encontraba en el acontecimiento primitivo de relacién (im primitiven
Beziehungsereignis), y al mismo tiempo son evolucién desde él e impulso de
vuelta hacia él.

Larelacién, ha afirmado Buber, es un apriori. Esto significa que pene-
tra en toda realidad, se encuentra en el fondo de todo. Cuando Buber afirma
que antes el hombre pensaba con todo el cuerpo, esta afirmando que, en la
vida dialdégica de la que venimos metacosmicamentey a la que nos dirigimos
como hacia un nuevo estadio por alcanzar, y en la que entramos cuando res-
pondemos con todo el ser a nuestro T4, la razén capta la realidad de forma
dialégica, de forma plenamente humana. El concepto de razén queda am-
pliado al contacto con la situacién dialégica pristina del hombre. Viviendo
en el didlogo, pensamos con todo el cuerpo, porque todo nuestro cuerpo es
didlogo, respuesta hacia el T4, encuentro.

En este punto, es preciso insistir en una idea esencial: en el pensa-
miento biblico, conocer no es otra cosa que estar y permanecer en un con-
tacto corporal, fisico, intimo, con otra realidad. No es extrafio que este co-
nocimiento (con cuyo término en hebreo se designan en algunos lugares de
la Biblia las relaciones sexuales (Buber 2018 323; 327; 447) provoque en el
hombre primitivo la imagen que excita y recorre todo el cuerpo (Leib dur-
chstrémendes Errequngsbild). Y este conocimiento, que la filosofia en tantos
casos, segiin Buber, ha relegado por irracional, resulta ser el verdadero co-
nocimiento humano, lo verdaderamente razonable. Este conocimiento es la
vida del hombre en el mundo del T1, y es el conocimiento en el que el hombre

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ

LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION ‘ ? z

CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

llega a comprender la verdad, verdad que es fidelidad, expresion fiel en la vida
de lo recibido en el encuentro. Buber se desliga, por tanto, de la concepcion
de la verdad como contenido:

No puedes meter la verdad dentro de ti; [...] no puedes ni siquiera
asirla, porque no es un objeto. Y, pese a todo, existe un tomar-
parte en el ser de la verdad inaccesible, para aquel que la haga
vida. Existe una relacion real de la persona humana completa
hacia laverdad inapropiada e inapropiable, y se realiza en
primer lugar en la verificacion en la vida (Buber 2019a 159).

5 - A modo de conclusion.

Para Buber, en el origen del ser humano esta la relacién, el didlogo, el en-
cuentro. La situacion originaria del ser humano es una situacion de relacion,
y un proceso de relacion. Los pueblos primitivos, los humanos que vivieron
en una época que se pierde en la noche de los tiempos, vivian inmersos en
unarelacion con la naturaleza, en la que no distinguian entre visible e invisi-
ble, de la que recibian contacto corporal directo y momenténeo, una imagen
que recorria el cuerpo. En un momento dado de la evolucién humana, esta
situacion se descompone, el hombre empieza a ser consciente de si mismo
y de su cuerpo. Entonces surge el Yo y la razén como fuerza reflexiva, auto-
consciente, objetivadora. En cuanto al origen de la razén en cada individuo
humano, es observable en cada nifio, al que vemos, en los primeros afios de
su vida, alargar su mano y fijar su mirada en las cosas, tomando cada una
como una realidad Gnica, como un T1, hasta que de pronto, en un momento
dado, adquiere conciencia de ellas y de si mismo. En ese momento aparece la
razoén, el (como lo formula Buber, en una sutil variacion del cogito cartesiano)
cognosco ergo sum, el sujeto experimentador consciente de si mismo.

En el principio esta la relacién, y en contacto con el Tt llego yo a ser
yo. El primer Yo, el viviente en el mundo de la relacién, llega al segundo Yo
tras la identificacién de lo recibido en la relacién (esa Leib durchstrémendes
Erregungsbild, imagen de estimulo que recorre todo el cuerpo) como algo
poseido por mi, separado del Ta que la causé. Dingwerden significa Ichwerden.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

La distancia fundamental se estanca (Friedman 2002 96-97), y se convierte
en objetivacion para el uso, el otro-frente-a-mi (Gegentiber) se convierte en
cosa (Ding). Ahi surge la segunda autoconciencia, y el estado del hombre tal
y como lo conocemos, el mundo del Yo-Ello. El hombre puede volver desde
este estado a su origen o, mejor dicho, a vivir la unién (Verbundenheit) de una
forma césmica-metacésmica similar a la vivida en el origen, pero misterio-
samente distinta, pues lo primigenio es irrecuperable. Puede avanzar hacia
esa union sivive en larelacion, si desarrolla su existencia cada vez mas como
una vida en el mundo del T4.

Por eso puede afirmar Buber que el encuentro es la vida verdadera
(wirkliches Leben), o la entrada en la realidad (Eintritt in die Wirklichkeit). Por-
que nos devuelve al momento originario en el que nuestro ser-hombre se
desarrollaba en su plenitud, como pura relacion. Porque en nuestro origen
estalarelacion, porque nuestra razén no es una potencia superior, sino todo
nuestro ser que pugna por entrar en dialogo con el T1, que sélo asi com-
prendey conoce larealidad. Porque, en palabras de Holderlin (2013 134-135),
“somos una conversacién”.

Somos una conversacion. El didlogo es un apriori de la realidad, y el
impulso de relacién es una cualidad innata del hombre. Para Buber, no se
puede prescindir para conocer al hombre de la relacién, pues lo esencial hu-
mano es, precisamente, el didlogo, que atraviesa toda la realidad y por tanto
también al hombre, y de lo cual todo lo demas es consecuencia.

A través de esta genealogia, Buber amplia el concepto de razdn, lle-
vandolo mucho mas alla del cognosco ergo sum, aportando una nocién dialé-
gica de razén, en el que todo lo humano se comprende como salida hacia un
T, en el que el hombre piensa con todo el cuerpo, y conoce verdaderamente,
porque todo el cuerpo es didlogo, porque toda realidad es dialogo.

[] [] ’
6 - Bibliografia
Buber, Martin, Losch, Andreas y Mendes-Flohr, Paul, eds. Martin Buber Wer-

kausgabe - Band 4: Schriften iiber das dialogische Prinzip. Glitersloh:
Giitersloher Verlagshaus, 2019.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



LUIS MARIA SANCHO PEREZ
LA GENEALOGIA DIALOGICA DE LA RAZON. UNA INTERPRETACION
CONTEMPORANEA DEL PENSAMIENTO DE MARTIN BUBER.

Buber, Martin, Noor, Ashrafy Schreck, Kerstin, eds. Martin Buber Werkausga-
be — Band 12: Schriften zu Philosophie und Religion. Giitersloh: Giiters-
loher Verlagshaus, 2018.

Buber, Martin y Wiese, Christian, ed. Martin Buber Werkausgabe — Band 13:
Schriften zur biblischen Religion. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus,
2019.

Conill Sancho, Jesus. Intimidad corporal y persona humana: de Nietzsche a Or-
tega y Zubiri. Madrid: Tecnos, 2019.

Conill Sancho, Jesus. Nietzsche frente a Habermas. Genealogias de la razon. Ma-
drid: Tecnos 2021

Friedman, Maurice. Martin Buber: The Life of Dialogue. London-New York:
Taylor & Francis Group, 2002.

Habermas, Jiirgen. Auch eine Geschichte der Philosophie. Berlin: Suhrkampf,
2019.

Holderlin, Friedrich. Cdnticos (Gesdnge), trad. Jesis Munarriz. Ed. Anacleto
Ferrer. Madrid: Ediciones Hiperion SL, 2013.

Rotenstreich, Nathan. “The Right and the Limitations of Buber’s Dialogical
Thought”. The Philosophy of Martin Buber (Library of Living Philoso-
phers, Vol 12), eds. Friedman, Maurice y Schilpp, Paul Arthur. La Salle
Illinois: Open Court, 1967. 97-132.

Sanchez Meca, Diego. Martin Buber. Fundamento existencial de la comunica-
cion. Barcelona: Herder, 1984.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
PP- 54-74 + ISSN: 0212-8365 « e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.03



