Thémata. Revista de Filosofia.

167

ESTUDIOS_
ARTICULOS DE
INVESTIGACION

Hacia el concepto de caos
en Nietzsche, Deleuze y
Meillassoux.

Towards the Concept of Chaos in Nietzsche,

Alberto Villalobos Manjarrez’

Deleuze and Meillassoux

Universidad Nacional Rosario Castellanos (UNRC), México

José Agustin Ezcurdia Corona?

Universidad Auténoma Nacional de México (UNAM), México
Recibido 2 octubre 2024 « Aceptado 14 junio 2025

Resumen

En este articulo presentamos un breve
estudio sobre el concepto de caos en las
filosofias de Friedrich Nietzsche, Gilles
Deleuzey Quentin Meillassoux, en el que
identificamos rupturas y continuidades.
En consecuencia, desarrollamos los si-
guientes puntos: que el concepto de caos
tiene unaprimacia sobre lanocién de vo-
luntad de poder en la filosofia de Nietzs-
che; que el caos subyace a la inmanencia
en el pensamiento de Deleuze; y que el
hiper-caos de Meillassoux, aunque es
incondicionado, posee limites internos
que lo vuelven cuasi omnipotente. En la
conclusion, definimos la situacién de los
seres humanos frente a estos tres abis-
mos

Palabras claves: Naturaleza; Antropo-
morfismo; Plano de inmanencia; Con-
tingencia; Indeterminacién.

1. beto1035@hotmail.com
2. jezcurdia@hotmail.com

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)

Abstract

Inthis article we present a brief study on
the concept of chaos in the philosophies
of Friedrich Nietzsche, Gilles Deleuze
and Quentin Meillassoux, in which we
identify ruptures and continuities. Con-
sequently, we develop the following
points: that the concept of chaos has a
primacy over the notion of will to pow-
er in Nietzsche’s philosophy; that cha-
os underlies immanence in Deleuze’s
thought; and that Meillassoux’s hy-
per-chaos, although unconditioned,
possesses internal limits that render it
quasi-omnipotent. In the conclusion, we
define the situation of human beings in
the face of these three abysses.
Keywords: Nature; Anthropomorphism;
Plane of immanence; Contingency;
Indetermination.

Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

La constance phénoménale
dumonde est 1’ceil d’un cyclone sans
commencement ni fin — « cyclone »
que je nomme Surchaos : le chaos
éternel, niché au cceur de ’irraison
manifeste de tout étant.

Quentin Meillassoux, « L’immanence
d’outre-monde », 42

1- Introduccion

Laimagen del caos ocupa unlugar originario en las cosmogonias fundacionales
de la cultura occidental. En la Teogonia (VIII a.n.e.) de Hesiodo, el ydoc figura
como un abismo que se abre y del cual surgen Erebo —dios que personifica
la oscuridad— y la negra Noche, los cuales, tras un encuentro amoroso,
engendran al Eter y al Dia (Hesiodo 115-130 76). En este poema, el caos es
un estado indeterminado del mundo anterior a todos los seres. Por su parte,
en el Génesis judeocristiano se dice que, antes de que Dios creara el mundo, en
la tierra, desordenada y vacia, reinaba el tehom: un caos primitivo o abismo
primigenio (Cardin 15-17). Desde su aparicién, la filosofia se encargd de
ordenar racional y conceptualmente la naturaleza a fin de explicar el lugar
delos seres humanos en ella. Sin embargo, en el siglo XIX,* transitando desde

1 Antes de la filosofia de Nietzsche, en las Investigaciones filosdficas sobre la esencia de
la libertad humana y los objetos con ella relacionados (1809), F. W. J. Schelling —después
de sefialar que la inmanencia de la naturaleza spinozista se fractura en el paso entre
la sustancia, los atributos y los modos— sostiene que Dios, diferenciado de los seres,
posee dos origenes: por un lado, él se causa a si mismo; por otro, el caos lo ha produ-
cido. Este otro origen es un ansia eterna (ewige Sehnsucht) entendida como un caos sin
orden ni forma, pero el cual es, sin embargo, la condicién de la norma: “[...] lo carente
de regla subyace siempre en el fundamento, como si pudiera volver a brotar de nuevo,
y en ningun lugar parece que el orden y la forma sean lo originario, sino como si se hu-
biera ordenado algo inicialmente sin regla. He aqui la inasible base de la realidad de las
cosas, el resto que nunca se puede reducir, aquello que ni con el mayor esfuerzo se deja

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

el mito hacia el concepto, Friedrich Nietzsche hace irrumpir al caos en medio
de la filosofia trascendental, la vida del Espiritu, la racionalidad de lo real y
la dialéctica de la historia humana. Con Nietzsche, las metafisicas antiguas
y modernas son objetos de una critica que desarticula su mundo verdadero,
en favor de un concepto de naturaleza entendido como caos, el cual abrid
nuevos caminos para pensar la inmanencia (Villalobos Manjarrez 100-117).

Las criticas de Nietzsche dirigidas al mundo suprasensible de Platdn,
ala causalidad de Aristdteles, al cogito de René Descartes, al juicio sintético
a priori de Immanuel Kant y a la voluntad de Arthur Schopenhauer, entre
otras, hacen de su filosofia un territorio que comunica a la tradicién antigua
con el pensamiento moderno, pero también con nuestra actualidad. El uso del
nihilismo para pensar el fin de la metafisica por parte de Martin Heidegger, o
la genealogia de la relacion entre cuerpo e historia teorizada por Michel Fou-
cault, fueron planteamientos filoséficos ineludibles de corte nietzscheano
que se erigieron durante el siglo XX (Heidegger 679-682; Foucault 24-32).E
incluso mas cercanas a nuestro presente se encuentran las filosofias de Gilles
Deleuze y de Quentin Meillassoux, las cuales, cada una a su modo, se apro-
pian del pensamiento de Nietzsche para componerlo con nuevos conceptos
y expandir sus limites. Muestra de ello es la articulacién entre la voluntad
de poder y la diferencia en el caso de Deleuze; y la interpretacion realista y
especulativa del eterno retorno por parte de Meillassoux (Deleuze 1998 73-
77; Meillassoux 2009 60-71).

Sin embargo, lo que en este texto evidenciamos brevemente es la
importancia del problema del caos en la filosofia moderna y contemporanea,
a través de los aparatos conceptuales de Nietzsche, Deleuze y Meillassoux,
en los cuales existen influencias, interferencias y distancias significativas a
proposito de la teorizacion de este abismo. Respecto a Nietzsche, explicamos
que el concepto de naturaleza comprendido como caos subsume al de

disolver en el entendimiento, sino que permanece eternamente en el fundamento. De
esta ausencia de entendimiento es de la que nacié propiamente el entendimiento. Sin
esta oscuridad preliminar no hay realidad alguna para la criatura; las tinieblas son su
necesario patrimonio” (Schelling 167-169). Lo carente de regla es uno de los principios
que constituyen lo existente; el otro, que corresponde a la forma, el orden, la ley y el
entendimiento, es Dios mismo (Schelling 163-171). Sin embargo, es hasta la filosofia de
Nietzsche que el caos adquiere mayor primacia y se identifica plenamente con una in-
manencia que, carente de fundamento, estd desprovista del origen metafisico de Dios.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l O
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

voluntad de poder, aunque cronolégicamente el segundo pueda tener una
supuesta preeminencia sobre el primero. En cuanto a Deleuze, afirmamos que
el caos subyace a la inmanencia, si con ésta nos referimos a la vida compuesta
de virtualidades o al plano que la filosofia instaura con sus creaciones
conceptuales para protegernos de la desintegracion. Y sobre Meillassoux,
mostramos que el caos alcanza un estatuto inédito y cuasi omnipotente,
puesto que a pesar de que es capaz de transformar o destruir el devenir,
las leyes naturales o cualquier entidad actual o posible, no esta exento de
determinadas autolimitaciones que su propia existencia impone. A su vez,
identificamos las continuidades y rupturas entre estos conceptos de caos a
los que, de manera inquietante, el pensamiento filoséfico se dirige como si
se tratase de un absoluto oscuro y enigmatico (Meillassoux 2014 813-814).
En la conclusidn, exploramos sintéticamente las posibilidades practicas de
los seres humanos ante la naturaleza de tales abismos.

En la transformacién de la compresion del caos que avanza desde
Nietzsche hasta Deleuze y Meillassoux, observamos que se trata de un con-
cepto ontoldgico dltimo, puesto que se presenta, en los tres casos, como una
realidad insuperable, a la que nada trasciende, que subyace a la voluntad de
poder —Nietzsche—, al plano de inmanencia —Deleuze— y a las leyes natu-
rales —Meillassoux—. De modo que, en el ambito de la ontologia continental
contemporanea, el concepto de caos es capaz de ingresar a una rivalidad, en
curso, que existe entre otros modelos filos6ficos del mundo o de lo real, como
la ontologia orientada a objetos (Harman 71-84), la teoria de los ensamblajes
(De Landa 137-164) y la ontologia de los campos de sentido (Gabriel 135-156).

2 - Voluntad de poder:
mascara del caos

En el conocido fragmento 109 de La Ciencia jovial (1882), Nietzsche afirma
que el caracter total y eterno del mundo es el caos (Chaos) (Nietzsche 2014
425-427). Esto significa que la naturaleza consiste en una sola inmanencia
que se sustrae a tres determinaciones principales: los origenes metafisicos,
los finalismos necesarios y las leyes naturales, entendidas como estructuras
de la naturaleza dispuestas por una racionalidad, un sujeto o un resto o huella
del mismo. Recuérdese que las leyes naturales, para Nietzsche, son inter-

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

pretaciones humanas colocadas sobre sucesiones de casos aparentemente
iguales (Nietzsche 2005 47-48). Sibien en la naturaleza existen repeticiones
de casos perfectamente calculables, desde la perspectiva nietzscheana, esto
no implica que haya leyes que presiden las permutaciones, sino que, al con-
trario, puede interpretarse que “[...] faltan absolutamente las leyes, y todo
poder sacar en cada instante su ultima consecuencia” (Nietzsche 2005 48).
Asi, cada repeticion de caso es una novedad que, en dltima instancia, no es
sostenida por nada exterior a la naturaleza.

A este respecto, Nietzsche lanza una serie de advertencias sobre los
antropomorfismos que revisten a la naturaleza con ropajes demasiado hu-
manos. Los antropomorfismos consisten en interpretaciones o rasgos huma-
nos que son colocados como propiedades de la naturaleza en si misma. Por
consiguiente, para Nietzsche (2014), es un equivoco pensar que la naturaleza
es bella, buena, perfecta, sabia o cruel en si misma, o que es una maquina
que actiia de acuerdo a finalidades preestablecidas (425-427). Entre tales an-
tropomorfismos resalta uno que ocupa un lugar central en esta discusién: la
idea de que la totalidad de la naturaleza es un organismo o una entidad viva:

Guardémonos de pensar que el mundo es un ser viviente. ;Hacia
dénde deberia expandirse? ¢De qué deberia alimentarse? ;Cémo
podria crecer y multiplicarse? Nosotros tenemos alguna nocién
de la naturaleza de lo organico: (deberiamos modificar nuestra
interpretacion acerca de lo indeciblemente derivado, tardio,
raro, azaroso —que solo percibimos sobre la corteza terrestre—,
por algo esencial, universal, eterno, como hacen aquellos que
llaman organismo al universo? Eso me provoca nauseas. [...] E1
orden astral en el que vivimos constituye una excepcion; este
orden, y la relativa duracion que depende de ella han hecho
posible la excepcion de las excepciones: la formacion de lo
organico. [...] Tampoco existe aqui un instinto de conservacién
ni, en general, algin instinto, jcomo tampoco conoce ninguna
ley! Guardémonos de decir que hay leyes en la naturaleza. [...]
Guardémonos de decir que la muerte se opone alavida. Lo
viviente sé6lo es una especie de lo muerto, y una especie muy
rara. (Nietzsche 2014 425-426)

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l z
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

Prohibir que el mundo, en su totalidad, es algo vivo significa opo-
nerse a un concepto como el de voluntad de poder, donde la materia, la vida
y el pensamiento se fusionan en virtud de las capacidades creativas de sus
relaciones de fuerzas. Con la voluntad de poder ocurre una cualificacién o
subjetivacion de la materia, puesto que se la define a partir de una propiedad
subjetiva, esto es, una voluntad viva que se quiere a si misma como su pro-
pia afirmacién. Y aunque la formulacién del concepto de voluntad de poder
(Nietzsche 2006 679-680) es posterior a la conceptualizacién del mundo
como caos y a la prohibicién de los antropomorfismos —ubicados en La
ciencia jovial—, estos tultimos se imponen porque la argumentacién que los
sostiene prevalece sobre la idea de la subjetivacion de la materia.

Aseverar que el mundo esta vivo significa, como mismo Nietzsche
seflala en 1882, transferir una regién excepcional de lo existente, esto es,
lo viviente, hacia totalidad del mundo. Se realiza una transposicién de una
propiedad singular de cierta cantidad de materia, la vida, hacia toda la na-
turaleza. Esto hace de la voluntad de poder —donde lo simple, lo complejo,
la armonia y las oposiciones mas salvajes coexisten (Nietzsche 2006 679-
680)— la mascara de una realidad mas abisal, irreductible a lo vivo, a lo
muerto y a cualquier antropomorfismo, que Nietzsche denomina caos: el
mundo entendido como una potencia sin destino, sustraida de la finalidad
altima, laley y el origen metafisico, donde la experiencia humana constituye
un fragmento de su fatalidad.

La via que sigue Nietzsche para conceptualizar el caos consiste en la
identificacion de los antropomorfismos que dan a la naturaleza un rostro
humano. Por consecuencia, conceptos como el sujeto, la causalidad, laiden-
tidad y la verdad —comprendida como la correspondencia entre el discurso
y la esencia de las cosas— son desarticulados debido a su caracter antropo-
morfico. Por ejemplo, la causalidad ya no sera definida como una estructura
del mundo o del sujeto, sino que se tratara tan solo de una interpretacion de
las sucesiones de casos que se repiten: la “[...] sucesion de pensamientos, de
sentimientos, de ideas en la conciencia no nos da a entender que esta serie
sea una serie causal, aunque asi lo parezca, y en grado altisimo” (Nietzs-
che 2006 359). Al prescindir de tales conceptos, Nietzsche vislumbra una
naturaleza cada vez mas extrafia y menos humana. No obstante, el desafio

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

que arroja su filosofia aplica también para cualquiera: shasta qué punto es
posible pensar una naturaleza que no sea, en algiin grado, antropomorfica?

3 - Protegerse del abismo

Como es sabido, la filosofia de Nietzsche estructura el desarrollo de la
ontologia de Deleuze (Hardt 77-122). Pruebas de ello son el estudio Nietzsche
y la filosofia (1962) y la continuidad que existe entre la voluntad de poder y el
concepto deleuzeano de vida no organica: la actividad creadora y anénima
de la materia que se prolonga y sobrevive al organismo, la cual puede
manifestarse, incluso, en la literatura, el arte y el concepto (Zourabichvili
107-113). Sin embargo, en el marco de este articulo, la afinidad entre Nietzsche
y Deleuze se traza mediante el problema del caos. Si para Nietzsche el caos
consiste en una sola inmanencia a la que no presiden la ley ni la finalidad
preestablecida, para Deleuze, en Diferencia y repeticion (1968), se trata el
abismo sin fondo de la naturaleza. La particularidad de este caos (chaos) es
que consiste en un abismo constituido por diferencias. Deleuze presenta esta
cuestion bajo la imagen del eterno retorno nietzscheano:

El eterno retorno se elabora en un fondo, en un sin fondo donde
la Naturaleza original reside en su caos, por encima de los
reinos y de las leyes que constituyen sé6lo la segunda naturaleza.
[...] El eterno retorno no es ni cualitativo ni extensivo; es
intensivo. Es decir: se da en la diferencia. En eso radicala
conexion fundamental del eterno retorno y de la voluntad

de poder. El uno sdélo se puede dar en el otro. La voluntad de
poder es el mundo centelleante de las metamorfosis, de las
intensidades comunicantes, de las diferencias de diferencias, de
los soplos, insinuaciones y expiraciones: mundo de intensivas
intencionalidades, mundo de simulacros o de «misterios».
(Deleuze 2002 362-363)

Asi, en la filosofia de Deleuze, la naturaleza original o primera es de-
finida como caos mediante la articulacién de los conceptos nietzscheanos
de eterno retorno y de voluntad de poder. La repeticion de las diferencias de
diferencias es el caos o la primera naturaleza que constituye a la segunda: la

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

de las leyes y las entidades organizadas; la de las identidades y las unidades
transitorias. Esta naturaleza primera, caética y diferencial no sdlo precede
a los cuerpos vivos y sus capacidades creativas, sino que los constituye. Sin
embargo, Deleuze y Guattari advierten sobre los peligros de este sin fondo
o naturaleza original, a la que no podemos abalanzarnos con temeridad ni
mirar directay fijamente, ya que acabaria con nuestra unidad y consistencia.
Por eso escriben:

Solo pedimos un poco de orden para protegernos del caos. No
hay cosa que resulte mas dolorosa, mas angustiante, que un
pensamiento que se escapa de si mismo, que las ideas que huyen,
que desaparecen apenas esbozadas, roidas ya por el olvido o
precipitadas en otras ideas que tampoco dominamos. [...] S6lo
pedimos que nuestras ideas se concatenen de acuerdo con un
minimo de reglas constantes, y jamas la asociacion de ideas

ha tenido otro sentido, facilitarnos estas reglas protectoras,
similitud, contigiiidad, causalidad, que nos permiten poner un
poco de orden en las ideas, pasar de una a otra de acuerdo con un
orden del espacio y del tiempo, que impida a nuestra «fantasia»
(el delirio, la locura) recorrer el universo en un instante para
engendrar de él caballos alados y dragones de fuego. (Deleuzey
Guattari 1997 202)

Aqui, el caos remite a la posibilidad de desintegracion de las ideas
frente a la que el pensamiento instaura reglas para protegerse. Sin embargo,
el caos, desde una vista mas amplia, es entendido como una infinitud —donde
el pensamiento corre el riesgo de disolverse—cuya realidad es tanto ideal
como material:

El caos no es un estado inerte o estacionario, no es una

mezcla azarosa. El caos caotiza, y deshace en lo infinito toda
consistencia. El problema de la filosofia consiste en adquirir
una consistencia sin perder lo infinito en el que el pensamiento
se sumerge (el caos en este sentido posee una existencia tanto
mental como fisica). (Deleuze y Guattari 1997 46)

El que pueda haber reglas que rigen el pensamiento esta condicio-
nado, a su vez, por la estabilidad de la organizacién de la materia a la que

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

Deleuze y Guattari (1997) llaman un anticaos objetivo (202). En el contacto
entre materia y subjetividad, las sensaciones testimonian las propiedades
de los estados de cosas con los que entran en relacién. Y es a partir de tal
vinculo que es posible protegerse del abismo mediante las invenciones que
son producidas en tres érdenes distintos: la filosofia, la ciencia y el arte, las
cuales “[...] trazan planos sobre el caos” (Deleuze y Guattari 1997 203).

Deleuze y Guattari explican que los artistas realizan cortes en el orden
natural para que brote el caos, del cual elaboran una composicién especifica
o un bloque de sensaciones que se expresa en la literatura, la pintura o la
mausica. Porque el arte es [...] una composicion del caos que da la visién o
sensacion, [...] un caosmos, como dice Joyce, un caos compuesto [...]. El arte
lucha con el caos, pero para hacerlo sensible [...] (Deleuze y Guattari 1997
205-206). A su vez, los cientificos —particularmente los fisicos y los mate-
maticos— postulan funciones, constantes, limites y centros de equilibrio en
la variabilidad del caos. Ademas, estos establecen relaciones entre variables
desde las que pueden determinarse estados futuros a partir del presente o
hacerlos tan solo probables. La ciencia toma un trozo del caos y lo envuelve
en un sistema de coordenadas, “[...] del que extrae una funcién aleatoria y
unas variables caoideas” (Deleuze y Guattari 1997 207).

Por su parte, la filosofia también “[...] lucha con el caos como abismo
indiferenciado u océano de la disimilitud” (Deleuze y Guattari 1997 208). Si
el arte crea bloques de sensaciones y la ciencia elabora funciones, la filoso-
fia crea conceptos: ensamblajes o totalidades fragmentarias, los cuales son
sintesis de componentes que son separables. Cuando los filésofos fabrican
conceptos, al mismo tiempo instauran lo que Deleuze y Guattari denominan
como plano de inmanencia, el cual no es un concepto como tal, sino laimagen
que se da a si mismo el pensamiento. El plano de inmanencia es el “[...] medio
indivisible en el que los conceptos se reparten sin romper su integridad, su
continuidad: ocupan sin contar [...] o se distribuyen sin dividir” (Deleuze y
Guattari 1997 40).

Eneste articulo sostenemos que, en la filosofia de Deleuze y Guattari, el
caos subyace alainmanencia considerada desde sus dos sentidos principales:
como el plano indivisible que ocupan los conceptos filoséficos y como la vida
entendida como pura virtualidad. Entonces, si el caos es la infinitud capaz
de descomponer al pensamiento si éste no utiliza la proteccién adecuada, el

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

“[...1 plano de inmanencia es como una seccion del caos” (Deleuze y Guattari
1997 46). Dicho de otro modo, el plano se instala sobre el caos que le precede.
En el plano se encuentra la pretension de hacer habitable el caos mediante
determinadas organizaciones conceptuales. Aqui, se muestra que la creaciéon
filoséfica responde a la necesidad de resguardarse, mediante el concepto
y la instauracidon del plano, del delirio y de la desintegracién de las ideas,
posibles efectos del contacto con la infinitud. Sin embargo, la proteccion que
otorga el concepto no solo se ubica en el terreno del pensamiento, sino que
las creaciones conceptuales también funcionan para orientar, de una manera
practicay transformadora, a los seres humanos en el mundo. Si los conceptos
se distribuyen sobre el plano, entonces es el plano mismo el que, aun siendo
un “[...] absoluto ilimitado [...]” (Deleuze y Guattari 1997 40), descansa sobre
el caos o abismo de la infinitud.

Aunque la inmanencia sea entendida como una vida compuesta de
virtualidades que se actualizan tanto en sujetos como en objetos (Deleuze
2008 330), el caos le subyace porque consiste en el sin fondo de la diferen-
ciacién —como Deleuze sefiala en Diferencia y repeticién—, el cual condiciona
la existencia tanto de las capacidades virtuales de las entidades, como de sus
identidades y unificaciones transitorias conseguidas en sus actualizaciones.
E incluso si la vida se define como “[...] una multiplicidad de planos hete-
rogéneos de existencia, inventariables segin el tipo de evaluacién que los
gobierna o anima [...]” (Zourabichvili 109), las intensidades o diferencias en
si mismas, agrupadas en el caos u océano de la disimilitud, siguen siendo las
condiciones de la heterogeneidad de tal multiplicidad.

4 - Asomarse al hiper-caos

Distanciandose del caos definido por Deleuze, pero acercandose al postulado
por Nietzsche, Meillassoux defiende que lo real es un hiper-caos (hyper-
Chaos), en el que la materia, la vida y el pensamiento son 6rdenes hete-
rogéneos, coordinados e irreductibles entre si. Tal heterogeneidad prohibe
postular un mundo donde la vida o determinados componentes subjetivos —
como los sujetos larvarios— estan esparcidos en todas las cosas, como en el
“[...Imono-pluralismo deleuzeano, un monismo=pluralismo que finalmente

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

viene a ser pluralismo=monismo” (Meillassoux 2022 67).2 La razon es que
este monismo pluralista hace de toda la naturaleza una realidad uniforme
constituida por contemplaciones o imagenes-movimiento, donde no hay
verdaderas diferencias de naturaleza —sélo existen diferencias intensivas
o de grado— ni una heterogeneidad real. Al contrario, Meillassoux (2022)
busca “[...]1 acceder a la pura heterogeneidad que rompe toda diferencia de grado
o intensidad, en favor de las diferencias de naturaleza —las tinicas auténticas
diferencias, aquellas que no reducen subrepticiamente la identidad (de na-
turaleza) a la alteridad (de grado) (67).

Mientras que Deleuze (2002) defiende que lo real es ontoldgicamente
uno, pero diverso en sus modalidades (72), Meillassoux (2018) sostiene
que lo que hay, a saber, el hiper-caos, es una potencia capaz de hacer
emerger, sin razon ni causa, entidades o leyes que pueden ser de naturalezas
completamente distintas (42). Esto dltimo rompe con la univocidad
deleuzeana en la que el ser es el mismo para todo lo que hay, aunque sus
modalidades no sean las mismas. De modo que, para reemplazar el modelo
deleuzeano de lainmanencia donde priman las diferencias de grado repartidas
homogéneamente sobre lo que existe, Meillassoux postula el concepto de
poli-dualismo, el cual se refiere a que, si bien existen tales diferencias de
grado, lo que define a lo real son las

[...] diferencias puras de naturaleza, sin ninguna continuidad
con aquello que diferencian, entre los diferentes regimenes
delo real [...] cuya posible co-ordinacion no nos permite
pensar su reconciliacién [...]. No un mono-pluralismo, sino un
poli-dualismo. Necesitamos rupturas que hagan imposible el
reduccionismo de un régimen de entes a otro (la vida reducida
alamateria, la mente alavida, etc.) y que permitan que las

2 Meillassoux define a la ontologia de Deleuze como una metafisica subjetivista, esto
es, una posicion filoséfica caracterizada por dos aspectos principales: la afirmacién de
que el ser y el pensamiento son indisociables; y la hipostasis de una instancia subje-
tiva que se extiende por toda la naturaleza (Meillassoux 2015 67). Un ejemplo de esta
operacién, en la que un elemento subjetivo minimo se distribuye por la inmanencia, se
encuentra en los sujetos larvarios: los yoes preindividuales que realizan las contraccio-
nesy contemplaciones que, agrupadas en sintesis pasivas, conforman los habitos de los
cuales estan compuestos los sujetos y los objetos (Deleuze 2002 131-132).

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ

JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA

HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,
DELEUZE Y MEILLASSOUX

entidades de nuestro mundo escapen magnificamente a todo
intento de reducir los existentes de nuestro mundo a una iinica
naturaleza [...]. Lo heterogéneo vuelto contra lo intensivo, la
diferencia de naturaleza vuelta contra la diferencia de grado;

el poli-dualismo eternamente posible del Hipercaos contra el
mono-pluralismo pseudo-necesario del Caosmos (Meillassoux
2022 67).

Entonces, el poli-dualismo o la particiéon de lo real en érdenes com-
pletamente irreductibles, como la materia, la vida, la mente y la sociedad,
que mantienen entre si verdaderas diferencias de naturaleza, se sostiene
sobre una verdad que Meillassoux reconoce como necesaria: el poder ser otro
sin razén de cualquier entidad, proceso, causalidad o ley. Y es esta verdad la
que precisamente revelaria que lo real es un hiper-caos:

Una Todo-Potencia igual a la del Dios cartesiano que puede todo,
incluso lo inconcebible. Pero una Todo-Potencia no normada,
ciega, sustraida de las otras perfecciones divinas y convertida
en auténoma. Una potencia sin bondad ni sabiduria, inepta para
garantizar al pensamiento la veracidad de sus ideas distintas.
Es algo asi como un Tiempo, pero un Tiempo impensable por la
fisica —puesto que es capaz de destruir sin causa ni razén toda
ley fisica— tanto como impensable por la metafisica —puesto
que es capaz de destruir todo ente determinado, sea un dios, sea
Dios. No es un tiempo heracliteano, porque no es la ley eterna
del devenir, sino el eterno devenir posible, y sin ley, de toda ley.
Es un Tiempo capaz de destruir hasta el propio devenir, incluso
haciendo advenir, y quizas para siempre, lo Fijo, lo Estatico, y lo
Muerto. (Meillassoux 2015 107)

La verdad necesaria de la contingencia absoluta de toda entidad —o
el poder ser otro sin razén de toda cosa—, que posibilita el reconocimien-
to de lo real como hiper-caos, se sustenta, a su vez, sobre el denominado
principio de factualidad: el hecho de que la contingencia absoluta no es ella
misma contingente, sino, al contrario, necesaria (Meillassoux 2015 128-131).
La demostracién que ofrece Meillassoux para afirmar este principio puede
sintetizarse de la siguiente manera. La argumentacién parte del problema del

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

correlacionismo: la tesis sobre que el sujeto y el objeto no pueden pensarse
separadamente. En la modernidad, el correlacionismo se presenta bajo las
modalidades de la filosofia trascendental, la fenomenologia y el posmoder-
nismo. Sobre tales formas de correlacionismo, Meillassoux (2018) expresa:
“[...] todas estas corrientes comparten, segin creo, una resoluciéon mas o
menos explicita: no hay objetos, ni eventos, ni leyes, ni seres que no estén
siempre correlacionados con un punto de vista, con un acceso subjetivo”
(23). Entonces, no habria modo de acceder a una realidad en si misma o com-
pletamente independiente del punto de vista, de la cultura, de la historia o
del lenguaje. Sin embargo, a través de la correlacion puede mostrarse que si
hay algo que puede pensarse por fuera de ella, esto es, su propia contingencia.

¢La correlacidn es necesaria o contingente? Si formulamos esta pre-
gunta, no habra manera de negar que la correlacién es contingente, puesto
que es imposible afirmar su necesidad. La propia correlacion prohibe romper
consigo misma para conocer, por fuera de si, su supuesta necesidad. Esto nos
obliga a afirmar su contingencia como una propiedad exterior a ella misma.
Y si quisiéramos negar esta propiedad, por fuerza tendriamos que admitirla
de antemano, ya que la “[...] contingencia absoluta no es s6lo para nosotros,
sino que es en si misma, de modo que pensar la posibilidad de la contingencia
de la contingencia no es mas que postular una contingencia superior, presu-
poniendo asilo que se pretende negar” (Nunes 25). De modo que si podemos
concebir efectivamente la contingencia de la correlaciéon

[...] entonces es una nociéon que podemos pensar como un
absoluto: la ausencia absoluta de razén para cualquier entidad,
ya seaun evento, una cosa o unaley — o, en otras palabras, la
capacidad efectiva de cada entidad determinada para aparecer y
desaparecer sin ninguna razén en relacion a su ser o su no-ser.
Lasinrazon se convierte en el atributo de un tiempo absoluto
capaz de destruir o crear cualquier entidad determinada sin
ninguna razoén para su creacion o destruccion. (Meillassoux
2018 42)

Este tiempo absoluto no es otro que el hiper-caos, el cual no solo
es capaz de anular cualquier entidad o ley, sino que puede hacer surgir, de
modo ex nihilo, realidades que no preexisten de ningin modo. De ahi que
Meillassoux afirme la heterogeneidad real y las diferencias de naturaleza

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X + DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l O
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

entre los regimenes de la materia, la vida y el pensamiento, irreductibles
entre si, aparecidos sin razon, pero coordinados tal y como las ciencias han
podido constatar.

Aunque inédito, el hiper-caos resulta ser cuasi omnipotente debido
a las autolimitaciones que su propia existencia exige. Tales limites se
encuentran intrinsecamente relacionados. El hiper-caos no puede producir
entes necesarios. La razon consiste en que las entidades necesarias no pueden
dejar de ser jamas lo que son; ellas no pueden devenir otras sin razon. Y si
Dios, en su existencia eterna, es la entidad necesaria por excelencia, aquello
que no puede dejar de ser lo que es, entonces es necesario que no exista. Los
otros entes que no pueden existir en el hiper-caos son los contradictorios. E1
motivo es que éstos también son necesarios. Un ente contradictorio no podria
ser contingente porque tendria dentro de si, incorporadas y ya realizadas,
sus posibilidades. Poseeria ya, en si mismo, tanto su existencia como su
inexistencia. Meillassoux (2015) expresa que [...], si este ente existiera, seria
imposible que dejara lisa y llanamente de existir: impavido, incorporaria
mas bien a su ser el hecho de no existir. Este Ente seria entonces —como
ser realmente contradictorio — perfectamente eterno” (114). Asi, los limites
de la potencia del hiper-caos corresponden a la imposibilidad de los entes
necesarios y a que no puede haber entidades contradictorias.

Como puede notarse, el hiper-caos y las diferencias de naturaleza que
es capaz de producir —las cuales dan lugar a 6rdenes como el pensamiento
queno es una extension delavida, del mismo modo que esta tltima, entendida
aqui como el ensamble entre afecciones, sensaciones y percepciones
cualitativas, no puede reducirse a la organizacion de la materia inerte— son
incompatibles con la univocidad de una sola inmanencia, de un solo ser-
naturaleza para todo lo existente, en el cual se encuentra diseminado algin
elemento vital y subjetivo, como en la ontologia de Deleuze. La realidad del
caos deleuzeano es ya un mixto fisico y mental (Deleuze y Guattari 1997
£46). Sin embargo, tras haber explicado por qué el caos de La ciencia jovial se
impone ante el concepto de voluntad de poder, pueden reconocerse ciertas
aproximaciones con el hiper-caos.

En primer lugar, tanto el caos nietzscheano como el hiper-caos
son los nombres utilizados para designar a una naturaleza que carece de
trascendencia. Ambos son como “[...] una nube portadora de las mas feroces

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

tormentas, de los mas extrafos intervalos soleados, en el momento de una
calma inquietante” (Meillassoux 2015 107). Esto quiere decir que ambos
son potencias capaces de las mas salvajes tempestades y de los equilibrios o
las armonias mas extrafias. Ninguno de los dos tiene un origen metafisico,
ninguna finalidad tltima, asi como tampoco poseen ningin propésito de
modo originario. Mas bien, en ambos casos, es del caos sin significado que
han emergido el propésito y el significado. Los dos conceptos de caos se
constituyen a partir de un cuestionamiento dirigido hacia las leyes naturales.
Con Nietzsche, tales leyes solo corresponden a las interpretaciones humanas
dirigidas sobre las sucesiones y repeticiones de casos en apariencia iguales,
los cuales son perfectamente calculables. Estas repeticiones no estan
fundadas ni son sostenidas por nada exterior a la naturaleza. Con Meillassoux,
la contingencia de las leyes naturales y la posibilidad de su desaparicion, sin
razén ni causa, es demostrada a partir de la vinculacién del concepto de lo
posible con el no-Todo cantoriano (Meillassoux 2015 133-178). No obstante,
lo anterior no anula determinadas diferencias o distancias entre ambas
conceptualizaciones. Mientras que el caos nietzscheano puede asociarse con
la eternidad del devenir y el vitalismo subyacente al concepto del mundo como
voluntad de poder, el hiper-caos es capaz de anular la supuesta perennidad de
las permutaciones del mundo. Asi también, el hiper-caos posee limitaciones
o especificaciones que permanecen impensadas en el caos nietzscheano: la
imposibilidad de los entes necesarios y contradictorios. Y mientras que el
caos nietzscheano se vislumbra a partir de la critica y la desarticulacién de
los antropomorfismos, el hiper-caos es conocido mediante de complejas
demostraciones logico-filosdficas.

5 - Conclusion. Los seres humanos
ante los tres abismos

Para finalizar este articulo, abordamos brevemente la cuestién de las po-
sibilidades practicas de los seres humanos frente a estas tres concepciones
del caos. Como es sabido, la exigencia de la filosofia de Nietzsche, desde el
principio hasta el final de su obra, es la afirmacién del mundo —ya sea en la
forma del devenir, del caos o de la voluntad de poder— tal y como acontece.
Amar el destino y labrar una vida sin resentimiento. Querer y celebrar la vida

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l !
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

aun con todos sus horrores o, si se va hasta el extremo, a causa de estos. Tal
es la enseflanza que, segin Nietzsche, puede extraerse de la tragedia griega
mas excelsa, como la de Esquilo (Nietzsche 2007 91-98). La dificultad con
esta posicion es que conduce a entender como indeterminadas u opacas las
capacidades practicas, transformadoras y emancipadoras de los seres hu-
manos en la naturaleza. O el deseo de emancipar a los seres humanos de los
poderes que los subsumen y los destruyen es signo de resentimiento hacia
lo que ocurre; o tal directiva emancipadora puede comprenderse como la
manifestacion de fuerzas activas que, en su fatalidad, se afirman aun sobre
situaciones donde reinan la muerte y la reactividad. Cé6mo conjuntar la afir-
macién de la fatalidad con el imperativo de la transformacién del mundo?
Menos terrible es quiza la opcion de Deleuze y Guattari frente al caos,
quienes solo piden un poco de orden para protegerse del abismo. Tanto en
la creacion de conceptos, funciones y bloques de sensaciones, como en la
experimentacién politica, los filsofos advierten sobre los peligros de preci-
pitarse en el caos para intentar captar su infinitud, pero sin perder la propia
consistencia: “Cuanta prudencia se necesita, el arte de las dosis, y el peligro,
la sobredosis. No se puede andar a martillazos, sino con una lima muy fina”
(Deleuze y Guattari 2004 164). Tal prudencia no es una indicacién menor en
este aparato conceptual, sino que posee el estatuto de una “[...] regla inma-
nente ala experimentacién” [...] (Deleuze y Guattari 2004 156). La prudencia
en la experimentacion filoséfica, politica o artistica evita lo falso, lo ilusorio
e incluso lo alucinatorio. Ademas, la prudencia es completamente necesaria
cuando se trata de hacer que el cuerpo se desestratifique —que vacie sus
6rganos—, a saber, que eluda o resista aquello que lo destruye o lo organiza
en la direccion de su esclavitud. Por tanto, la practica de la desestratificacion
requiere una prudencia extrema: “[...] toda desestratificacion demasiado
brutal corre el riesgo de ser suicida o cancerosa, es decir, unas veces se abre
al caos, al vacioy ala destruccion, vuelve a cerrar sobre nosotros los estratos
[...] y pierden sus grados de diversidad [...]” (Deleuze y Guattari 2004 513).
De modo que el desafio de los seres humanos ante el caos implica que
sus creaciones y experimentaciones sean capaces de asirlo y de escapar a las
amenazas de la desintegracion de las ideas y de la autodestruccién en la prac-
tica: se “[...] inventan autodestrucciones que no se confunden con la pulsiéon
de muerte” (Deleuze y Guattari 2004 164). No obstante, tal caracterizaciéon

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA

HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,
DELEUZE Y MEILLASSOUX

hace del caos una realidad sobre la cual es dificil distinguir si se trata mas
de una amenaza constante o de la fuente misma de la creacion filosoéfica,
artistica y cientifica, respecto de la cual cabe albergar ciertas esperanzas.

En términos éticos y politicos, el problema principal entre los seres
humanos y el hiper-caos —para el que casi todo es posible, a excepcion
del surgimiento de entes necesarios y contradictorios—corresponde a la
posibilidad de la emergencia de un mundo en el que haya justicia universal,
incluso para los fallecidos. Tal justicia anularia la miseria —los tormentos
biolégicos—, la inquietud —las penas generadas a partir de relaciones
interpersonales relativamente libres— y el sufrimiento —el malestar
producido por situaciones sociales como la explotaciény la existencia de clases
dominantes— de los seres humanos (Meillassoux 2009 68). El surgimiento
de este mundo, profiere Meillassoux (2006), es un acontecimiento “[...]
realmente posible, eternamente contingente, para siempre ingobernable, y
completamente improbabilizable [improbabilisable]” (55). Tal acontecimiento
provendria de las virtualidades del hiper-caos, cuya existencia no se deja
contener en una totalidad probabilistica de posibles. Sin embargo, existe
una paradoja respecto al surgimiento de esta justicia: esperar que el hiper-
caos “[...] produzca este acontecimiento consiste entonces en esperar una
posibilidad que tal vez nunca llegue a producirse, pero de la que es imposible
decir que nunca se producira” (Meillassoux 2006 55).

En esta paradoja encontramos un problema, esto es, un futuro
indeterminado e ingobernable que reduce drasticamente los alcances de los
objetivos y las practicas racionales de los seres humanos, las cuales pueden
estar destinadas, precisamente, a su emancipacion. Sus planes y calculos
racionales son disueltos por la indeterminacién de un acontecimiento
improbabilizable que quiza nunca llegue a ocurrir, pero cuya posibilidad
eterna no puede cancelarse. Asi, lo que estas reflexiones finales indican es
que, en cada caso, el pensamiento filos6fico se enfrenta a ciertas regiones de
indeterminacion que lo desafian: el caracter activo o reactivo de las practicas
emancipadoras; el caos visto como amenaza o como fuente creativa;
y el posible advenimiento de una justicia que, si llegara a producirse, no
provendria de las acciones humanas.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ
JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA l
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,

DELEUZE Y MEILLASSOUX

6 - Bibliografia

Cardin, Matt. Hizo de las tinieblas su escondite, trad. José Angel de Dios. Ali-
cante: Dilatando mentes, 2021.

De Landa, Manuel. Assemblage Theory. Londres: Edinburgh Press, 2016

Deleuze, Gilles. Diferencia y repeticion, trad. Maria Silvia Delpy y Hugo Becca-
cece. Buenos Aires: Amorrortu, 2002.

Deleuze, Gilles. Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995). Va-
lencia: Pre-textos, 2008.

Deleuze, Gilles. Nietzsche y la filosofia, trad. Carmen Artal. Barcelona: Ana-
grama, 1998.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, trad.
José Vazquez Pérez y Umbelina Larraceleta. Valencia: Pre-textos, 2004.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. ;Qué es la filosofia?, trad. Thomas Kauf. Bar-
celona: Anagrama, 1997.

Foucault, Michel. Nietzsche, la genealogia, la historia, trad. José Vazquez Pé-
rez. Valencia: Pre-textos, 1997.

Gabriel, Markus. Fields of Sense. A New Realist Ontology. Londres: Edinburgh
Press, 2015.

Harman, Graham. Hacia el realismo especulativo. Ensayos y conferencias, trad.
Claudio Iglesias. Buenos Aires: Caja Negra, 2015.

Hardt, Michael. Deleuze. Un aprendizaje filosofico, trad. Alcira Bixio. Buenos
Aires: Paidods, 2005.

Heidegger, Martin. Nietzsche, trad. Juan Luis Vermal. Barcelona: Ariel, 2013.

Hesiodo. La teogonia. Obras y fragmentos, trad. Aurelio Pérez Jiménez y Alfon-
so Martinez Diez. Madrid: Gredos, 1978.

Meillassoux, Quentin. Después de la finitud. Ensayo sobre la necesidad de la con-
tingencia, trad. Margarita Martinez. Buenos Aires: Caja negra, 2015.

Meillassoux, Quentin. “Iteracion, reiteracion, repeticion: un analisis especu-
lativo del signo sin sentido”, trad. Misael Ceballos Quintero y Gerardo
Flores Pena. Aitias. Revista de Estudios Filosdficos 2, 4 (2022): 39-107.

Meillassoux, Quentin. Hiper-caos, trad. Jorge Fernandez Gonzalo. Salaman-
ca: Holobionte, 2018.

Meillassoux, Quentin, “L’immanence d’outre-monde”. Ethica 16, 2 (2009):

39-71.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ

JOSE AGUSTIN EZCURDIA CORONA

HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE,
DELEUZE Y MEILLASSOUX

Meillassoux, Quentin, “The Coup de Dés, or the Materialist Divinization of
the Hypothesis”. Collapse. Philosophical Research and Development,
vol. VIII (2014): 813-846.

Nietzsche, Friedrich. El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, trad.
Andrés Sanchez Pascual. Madrid: Alianza, 2007.

Nietzsche, Friedrich. La ciencia jovial (La gaya scienza), trad. German Cano
Cuenca. Friedrich Nietzsche I. Barcelona: Gredos/RBA, 2014.

Nietzsche, Friedrich. La voluntad de poder, trad. Anibal Froufe. Madrid: Edaf,
2006.

Nietzsche, Friedrich. Mds alld del bien y del mal. Preludio de una filosofia del
futuro, trad. Andrés Sanchez Pascual. Madrid: Alianza, 2005.

Nunes, Rodrigo. “Anhypothetical”. The Meillassoux Dictionary, ed. Peter Gra-
tton y Paul. ] Ennis. Edimburgo: Edinburgh University Press, 2015.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. Investigaciones filosdficas sobre la esencia
de la libertad humana y los objetos con ella relacionados, trad. Helena
Cortés y Arturo Leyte. Barcelona: Anthropos, 1989.

Villalobos Manjarrez, Alberto. La critica del mundo verdadero en la filosofia de
Nietzsche. Cuernavaca: CRIM-UNAM, 2023.

Zouravichbili, Francois. El vocabulario de Deleuze, trad. Victor Goldstein.
Buenos Aires: Atuel, 2007.

Thémata. Revista de Filosofia - n° 71 - enero-junio (2025)
Pp. 167-185 « ISSN: 0212-8365 + e-ISSN: 2253-900X « DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08



