
167

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Alberto Villalobos Manjarrez1

Universidad Nacional Rosario Castellanos (UNRC), México
José Agustín Ezcurdia Corona2

Universidad Autónoma Nacional de México (UNAM), México
Recibido 2 octubre 2024 • Aceptado 14 junio 2025

1. beto1035@hotmail.com

2. jezcurdia@hotmail.com

Resumen
En este artículo presentamos un breve 
estudio sobre el concepto de caos en las 
filosofías de Friedrich Nietzsche, Gilles 
Deleuze y Quentin Meillassoux, en el que 
identificamos rupturas y continuidades. 
En consecuencia, desarrollamos los si-
guientes puntos: que el concepto de caos 
tiene una primacía sobre la noción de vo-
luntad de poder en la filosofía de Nietzs-
che; que el caos subyace a la inmanencia 
en el pensamiento de Deleuze; y que el 
hiper-caos de Meillassoux, aunque es 
incondicionado, posee límites internos 
que lo vuelven cuasi omnipotente. En la 
conclusión, definimos la situación de los 
seres humanos frente a estos tres abis-
mos 

Palabras claves: Naturaleza; Antropo-
morfismo; Plano de inmanencia; Con-
tingencia; Indeterminación.  

Abstract
In this article we present a brief study on 
the concept of chaos in the philosophies 
of Friedrich Nietzsche, Gilles Deleuze 
and Quentin Meillassoux, in which we 
identify ruptures and continuities. Con-
sequently, we develop the following 
points: that the concept of chaos has a 
primacy over the notion of will to pow-
er in Nietzsche’s philosophy; that cha-
os underlies immanence in Deleuze’s 
thought; and that Meillassoux’s hy-
per-chaos, although unconditioned, 
possesses internal limits that render it 
quasi-omnipotent. In the conclusion, we 
define the situation of human beings in 
the face of these three abysses.

Keywords: Nature; Anthropomorphism; 
Plane of immanence; Contingency; 
Indetermination.

Hacia el concepto de caos 
en Nietzsche, Deleuze y 
Meillassoux.

Towards the Concept of Chaos in Nietzsche, 

Deleuze and Meillassoux

ESTUDIOS_
ARTÍCULOS DE 

INVESTIGACIÓN



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

168

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

1 · Introducción

La imagen del caos ocupa un lugar originario en las cosmogonías fundacionales 
de la cultura occidental. En la Teogonía (VIII a.n.e.) de Hesíodo, el χάος figura 
como un abismo que se abre y del cual surgen Érebo —dios que personifica 
la oscuridad— y la negra Noche, los cuales, tras un encuentro amoroso, 
engendran al Éter y al Día (Hesíodo 115-130 76). En este poema, el caos es 
un estado indeterminado del mundo anterior a todos los seres. Por su parte, 
en el Génesis judeocristiano se dice que, antes de que Dios creara el mundo, en 
la tierra, desordenada y vacía, reinaba el tehom: un caos primitivo o abismo 
primigenio (Cardin 15-17). Desde su aparición, la filosofía se encargó de 
ordenar racional y conceptualmente la naturaleza a fin de explicar el lugar 
de los seres humanos en ella. Sin embargo, en el siglo XIX,1 transitando desde 

1 Antes de la filosofía de Nietzsche, en las Investigaciones filosóficas sobre la esencia de 

la libertad humana y los objetos con ella relacionados (1809), F. W. J. Schelling —después 

de señalar que la inmanencia de la naturaleza spinozista se fractura en el paso entre 

la sustancia, los atributos y los modos— sostiene que Dios, diferenciado de los seres, 

posee dos orígenes: por un lado, él se causa a sí mismo; por otro, el caos lo ha produ-

cido. Este otro origen es un ansia eterna (ewige Sehnsucht) entendida como un caos sin 

orden ni forma, pero el cual es, sin embargo, la condición de la norma: “[…] lo carente 

de regla subyace siempre en el fundamento, como si pudiera volver a brotar de nuevo, 

y en ningún lugar parece que el orden y la forma sean lo originario, sino como si se hu-

biera ordenado algo inicialmente sin regla. He aquí la inasible base de la realidad de las 

cosas, el resto que nunca se puede reducir, aquello que ni con el mayor esfuerzo se deja 

La constance phénoménale 
du monde est l’œil d’un cyclone sans 
commencement ni fin – « cyclone » 
que je nomme Surchaos  : le chaos 
éternel, niché au cœur de l’irraison 
manifeste de tout étant.

Quentin Meillassoux, « L’immanence 
d’outre-monde », 42



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

169

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

el mito hacia el concepto, Friedrich Nietzsche hace irrumpir al caos en medio 
de la filosofía trascendental, la vida del Espíritu, la racionalidad de lo real y 
la dialéctica de la historia humana. Con Nietzsche, las metafísicas antiguas 
y modernas son objetos de una crítica que desarticula su mundo verdadero, 
en favor de un concepto de naturaleza entendido como caos, el cual abrió 
nuevos caminos para pensar la inmanencia (Villalobos Manjarrez 100-117). 

Las críticas de Nietzsche dirigidas al mundo suprasensible de Platón, 
a la causalidad de Aristóteles, al cogito de René Descartes, al juicio sintético 
a priori de Immanuel Kant y a la voluntad de Arthur Schopenhauer, entre 
otras, hacen de su filosofía un territorio que comunica a la tradición antigua 
con el pensamiento moderno, pero también con nuestra actualidad. El uso del 
nihilismo para pensar el fin de la metafísica por parte de Martin Heidegger, o 
la genealogía de la relación entre cuerpo e historia teorizada por Michel Fou-
cault, fueron planteamientos filosóficos ineludibles de corte nietzscheano 
que se erigieron durante el siglo XX (Heidegger 679-682; Foucault 24-32). E 
incluso más cercanas a nuestro presente se encuentran las filosofías de Gilles 
Deleuze y de Quentin Meillassoux, las cuales, cada una a su modo, se apro-
pian del pensamiento de Nietzsche para componerlo con nuevos conceptos 
y expandir sus límites. Muestra de ello es la articulación entre la voluntad 
de poder y la diferencia en el caso de Deleuze; y la interpretación realista y 
especulativa del eterno retorno por parte de Meillassoux (Deleuze 1998 73-
77; Meillassoux 2009 60-71). 

Sin embargo, lo que en este texto evidenciamos brevemente es la 
importancia del problema del caos en la filosofía moderna y contemporánea, 
a través de los aparatos conceptuales de Nietzsche, Deleuze y Meillassoux, 
en los cuales existen influencias, interferencias y distancias significativas a 
propósito de la teorización de este abismo. Respecto a Nietzsche, explicamos 
que el concepto de naturaleza comprendido como caos subsume al de 

disolver en el entendimiento, sino que permanece eternamente en el fundamento. De 

esta ausencia de entendimiento es de la que nació propiamente el entendimiento. Sin 

esta oscuridad preliminar no hay realidad alguna para la criatura; las tinieblas son su 

necesario patrimonio” (Schelling 167-169). Lo carente de regla es uno de los principios 

que constituyen lo existente; el otro, que corresponde a la forma, el orden, la ley y el 

entendimiento, es Dios mismo (Schelling 163-171). Sin embargo, es hasta la filosofía de 

Nietzsche que el caos adquiere mayor primacía y se identifica plenamente con una in-

manencia que, carente de fundamento, está desprovista del origen metafísico de Dios.



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

170

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

voluntad de poder, aunque cronológicamente el segundo pueda tener una 
supuesta preeminencia sobre el primero. En cuanto a Deleuze, afirmamos que 
el caos subyace a la inmanencia, si con ésta nos referimos a la vida compuesta 
de virtualidades o al plano que la filosofía instaura con sus creaciones 
conceptuales para protegernos de la desintegración. Y sobre Meillassoux, 
mostramos que el caos alcanza un estatuto inédito y cuasi omnipotente, 
puesto que a pesar de que es capaz de transformar o destruir el devenir, 
las leyes naturales o cualquier entidad actual o posible, no está exento de 
determinadas autolimitaciones que su propia existencia impone. A su vez, 
identificamos las continuidades y rupturas entre estos conceptos de caos a 
los que, de manera inquietante, el pensamiento filosófico se dirige como si 
se tratase de un absoluto oscuro y enigmático (Meillassoux 2014 813-814). 
En la conclusión, exploramos sintéticamente las posibilidades prácticas de 
los seres humanos ante la naturaleza de tales abismos.

	 En la transformación de la compresión del caos que avanza desde 
Nietzsche hasta Deleuze y Meillassoux, observamos que se trata de un con-
cepto ontológico último, puesto que se presenta, en los tres casos, como una 
realidad insuperable, a la que nada trasciende, que subyace a la voluntad de 
poder —Nietzsche—, al plano de inmanencia —Deleuze— y a las leyes natu-
rales —Meillassoux—. De modo que, en el ámbito de la ontología continental 
contemporánea, el concepto de caos es capaz de ingresar a una rivalidad, en 
curso, que existe entre otros modelos filosóficos del mundo o de lo real, como 
la ontología orientada a objetos (Harman 71-84), la teoría de los ensamblajes 
(De Landa 137-164) y la ontología de los campos de sentido (Gabriel 135-156).   

2 · Voluntad de poder: 
máscara del caos

En el conocido fragmento 109 de La Ciencia jovial (1882), Nietzsche afirma 
que el carácter total y eterno del mundo es el caos (Chaos) (Nietzsche 2014 
425-427). Esto significa que la naturaleza consiste en una sola inmanencia 
que se sustrae a tres determinaciones principales: los orígenes metafísicos, 
los finalismos necesarios y las leyes naturales, entendidas como estructuras 
de la naturaleza dispuestas por una racionalidad, un sujeto o un resto o huella 
del mismo. Recuérdese que las leyes naturales, para Nietzsche, son inter-



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

171

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

pretaciones humanas colocadas sobre sucesiones de casos aparentemente 
iguales (Nietzsche 2005 47-48). Si bien en la naturaleza existen repeticiones 
de casos perfectamente calculables, desde la perspectiva nietzscheana, esto 
no implica que haya leyes que presiden las permutaciones, sino que, al con-
trario, puede interpretarse que “[…] faltan absolutamente las leyes, y todo 
poder sacar en cada instante su última consecuencia” (Nietzsche 2005 48). 
Así, cada repetición de caso es una novedad que, en última instancia, no es 
sostenida por nada exterior a la naturaleza.	

A este respecto, Nietzsche lanza una serie de advertencias sobre los 
antropomorfismos que revisten a la naturaleza con ropajes demasiado hu-
manos. Los antropomorfismos consisten en interpretaciones o rasgos huma-
nos que son colocados como propiedades de la naturaleza en sí misma. Por 
consiguiente, para Nietzsche (2014), es un equívoco pensar que la naturaleza 
es bella, buena, perfecta, sabia o cruel en sí misma, o que es una máquina 
que actúa de acuerdo a finalidades preestablecidas (425-427). Entre tales an-
tropomorfismos resalta uno que ocupa un lugar central en esta discusión: la 
idea de que la totalidad de la naturaleza es un organismo o una entidad viva:

Guardémonos de pensar que el mundo es un ser viviente. ¿Hacia 
dónde debería expandirse? ¿De qué debería alimentarse? ¿Cómo 
podría crecer y multiplicarse? Nosotros tenemos alguna noción 
de la naturaleza de lo orgánico: ¿deberíamos modificar nuestra 
interpretación acerca de lo indeciblemente derivado, tardío, 
raro, azaroso —que solo percibimos sobre la corteza terrestre—, 
por algo esencial, universal, eterno, como hacen aquellos que 
llaman organismo al universo? Eso me provoca náuseas. […] El 
orden astral en el que vivimos constituye una excepción; este 
orden, y la relativa duración que depende de ella han hecho 
posible la excepción de las excepciones: la formación de lo 
orgánico. […] Tampoco existe aquí un instinto de conservación 
ni, en general, algún instinto, ¡como tampoco conoce ninguna 
ley! Guardémonos de decir que hay leyes en la naturaleza. […] 
Guardémonos de decir que la muerte se opone a la vida. Lo 
viviente sólo es una especie de lo muerto, y una especie muy 
rara. (Nietzsche 2014 425-426)



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

172

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Prohibir que el mundo, en su totalidad, es algo vivo significa opo-
nerse a un concepto como el de voluntad de poder, donde la materia, la vida 
y el pensamiento se fusionan en virtud de las capacidades creativas de sus 
relaciones de fuerzas. Con la voluntad de poder ocurre una cualificación o 
subjetivación de la materia, puesto que se la define a partir de una propiedad 
subjetiva, esto es, una voluntad viva que se quiere a sí misma como su pro-
pia afirmación. Y aunque la formulación del concepto de voluntad de poder 
(Nietzsche 2006 679-680) es posterior a la conceptualización del mundo 
como caos y a la prohibición de los antropomorfismos —ubicados en La 
ciencia jovial—, estos últimos se imponen porque la argumentación que los 
sostiene prevalece sobre la idea de la subjetivación de la materia.

Aseverar que el mundo está vivo significa, como mismo Nietzsche 
señala en 1882, transferir una región excepcional de lo existente, esto es, 
lo viviente, hacia totalidad del mundo. Se realiza una transposición de una 
propiedad singular de cierta cantidad de materia, la vida, hacia toda la na-
turaleza. Esto hace de la voluntad de poder —donde lo simple, lo complejo, 
la armonía y las oposiciones más salvajes coexisten (Nietzsche 2006 679-
680)— la máscara de una realidad más abisal, irreductible a lo vivo, a lo 
muerto y a cualquier antropomorfismo, que Nietzsche denomina caos: el 
mundo entendido como una potencia sin destino, sustraída de la finalidad 
última, la ley y el origen metafísico, donde la experiencia humana constituye 
un fragmento de su fatalidad.

La vía que sigue Nietzsche para conceptualizar el caos consiste en la 
identificación de los antropomorfismos que dan a la naturaleza un rostro 
humano. Por consecuencia, conceptos como el sujeto, la causalidad, la iden-
tidad y la verdad —comprendida como la correspondencia entre el discurso 
y la esencia de las cosas— son desarticulados debido a su carácter antropo-
mórfico. Por ejemplo, la causalidad ya no será definida como una estructura 
del mundo o del sujeto, sino que se tratará tan solo de una interpretación de 
las sucesiones de casos que se repiten: la “[…] sucesión de pensamientos, de 
sentimientos, de ideas en la conciencia no nos da a entender que esta serie 
sea una serie causal, aunque así lo parezca, y en grado altísimo” (Nietzs-
che 2006 359). Al prescindir de tales conceptos, Nietzsche vislumbra una 
naturaleza cada vez más extraña y menos humana. No obstante, el desafío 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

173

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

que arroja su filosofía aplica también para cualquiera: ¿hasta qué punto es 
posible pensar una naturaleza que no sea, en algún grado, antropomórfica?

3 · Protegerse del abismo

Como es sabido, la filosofía de Nietzsche estructura el desarrollo de la 
ontología de Deleuze (Hardt 77-122). Pruebas de ello son el estudio Nietzsche 
y la filosofía (1962) y la continuidad que existe entre la voluntad de poder y el 
concepto deleuzeano de vida no orgánica: la actividad creadora y anónima 
de la materia que se prolonga y sobrevive al organismo, la cual puede 
manifestarse, incluso, en la literatura, el arte y el concepto (Zourabichvili 
107-113). Sin embargo, en el marco de este artículo, la afinidad entre Nietzsche 
y Deleuze se traza mediante el problema del caos. Si para Nietzsche el caos 
consiste en una sola inmanencia a la que no presiden la ley ni la finalidad 
preestablecida, para Deleuze, en Diferencia y repetición (1968), se trata el 
abismo sin fondo de la naturaleza. La particularidad de este caos (chaos) es 
que consiste en un abismo constituido por diferencias. Deleuze presenta esta 
cuestión bajo la imagen del eterno retorno nietzscheano:

El eterno retorno se elabora en un fondo, en un sin fondo donde 
la Naturaleza original reside en su caos, por encima de los 
reinos y de las leyes que constituyen sólo la segunda naturaleza. 
[…] El eterno retorno no es ni cualitativo ni extensivo; es 
intensivo. Es decir: se da en la diferencia. En eso radica la 
conexión fundamental del eterno retorno y de la voluntad 
de poder. El uno sólo se puede dar en el otro. La voluntad de 
poder es el mundo centelleante de las metamorfosis, de las 
intensidades comunicantes, de las diferencias de diferencias, de 
los soplos, insinuaciones y expiraciones: mundo de intensivas 
intencionalidades, mundo de simulacros o de «misterios». 
(Deleuze 2002 362-363)

Así, en la filosofía de Deleuze, la naturaleza original o primera es de-
finida como caos mediante la articulación de los conceptos nietzscheanos 
de eterno retorno y de voluntad de poder. La repetición de las diferencias de 
diferencias es el caos o la primera naturaleza que constituye a la segunda: la 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

174

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

de las leyes y las entidades organizadas; la de las identidades y las unidades 
transitorias. Esta naturaleza primera, caótica y diferencial no sólo precede 
a los cuerpos vivos y sus capacidades creativas, sino que los constituye. Sin 
embargo, Deleuze y Guattari advierten sobre los peligros de este sin fondo 
o naturaleza original, a la que no podemos abalanzarnos con temeridad ni 
mirar directa y fijamente, ya que acabaría con nuestra unidad y consistencia. 
Por eso escriben:

Sólo pedimos un poco de orden para protegernos del caos. No 
hay cosa que resulte más dolorosa, más angustiante, que un 
pensamiento que se escapa de sí mismo, que las ideas que huyen, 
que desaparecen apenas esbozadas, roídas ya por el olvido o 
precipitadas en otras ideas que tampoco dominamos. […] Sólo 
pedimos que nuestras ideas se concatenen de acuerdo con un 
mínimo de reglas constantes, y jamás la asociación de ideas 
ha tenido otro sentido, facilitarnos estas reglas protectoras, 
similitud, contigüidad, causalidad, que nos permiten poner un 
poco de orden en las ideas, pasar de una a otra de acuerdo con un 
orden del espacio y del tiempo, que impida a nuestra «fantasía» 
(el delirio, la locura) recorrer el universo en un instante para 
engendrar de él caballos alados y dragones de fuego. (Deleuze y 
Guattari 1997 202)

Aquí, el caos remite a la posibilidad de desintegración de las ideas 
frente a la que el pensamiento instaura reglas para protegerse. Sin embargo, 
el caos, desde una vista más amplia, es entendido como una infinitud —donde 
el pensamiento corre el riesgo de disolverse—cuya realidad es tanto ideal 
como material: 

El caos no es un estado inerte o estacionario, no es una 
mezcla azarosa. El caos caotiza, y deshace en lo infinito toda 
consistencia. El problema 	de la filosofía consiste en adquirir 
una consistencia sin perder lo infinito en el que el pensamiento 
se sumerge (el caos en este sentido posee una existencia tanto 
mental como física). (Deleuze y Guattari 1997 46)

El que pueda haber reglas que rigen el pensamiento está condicio-
nado, a su vez, por la estabilidad de la organización de la materia a la que 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

175

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Deleuze y Guattari (1997) llaman un anticaos objetivo (202). En el contacto 
entre materia y subjetividad, las sensaciones testimonian las propiedades 
de los estados de cosas con los que entran en relación. Y es a partir de tal 
vínculo que es posible protegerse del abismo mediante las invenciones que 
son producidas en tres órdenes distintos: la filosofía, la ciencia y el arte, las 
cuales “[…] trazan planos sobre el caos” (Deleuze y Guattari 1997 203).

Deleuze y Guattari explican que los artistas realizan cortes en el orden 
natural para que brote el caos, del cual elaboran una composición específica 
o un bloque de sensaciones que se expresa en la literatura, la pintura o la 
música. Porque el arte es […] una composición del caos que da la visión o 
sensación, […] un caosmos, como dice Joyce, un caos compuesto […]. El arte 
lucha con el caos, pero para hacerlo sensible […] (Deleuze y Guattari 1997 
205-206). A su vez, los científicos —particularmente los físicos y los mate-
máticos— postulan funciones, constantes, límites y centros de equilibrio en 
la variabilidad del caos. Además, estos establecen relaciones entre variables 
desde las que pueden determinarse estados futuros a partir del presente o 
hacerlos tan solo probables. La ciencia toma un trozo del caos y lo envuelve 
en un sistema de coordenadas, “[…] del que extrae una función aleatoria y 
unas variables caoideas” (Deleuze y Guattari 1997 207).

Por su parte, la filosofía también “[…] lucha con el caos como abismo 
indiferenciado u océano de la disimilitud” (Deleuze y Guattari 1997 208). Si 
el arte crea bloques de sensaciones y la ciencia elabora funciones, la filoso-
fía crea conceptos: ensamblajes o totalidades fragmentarias, los cuales son 
síntesis de componentes que son separables. Cuando los filósofos fabrican 
conceptos, al mismo tiempo instauran lo que Deleuze y Guattari denominan 
como plano de inmanencia, el cual no es un concepto como tal, sino la imagen 
que se da a sí mismo el pensamiento. El plano de inmanencia es el “[…] medio 
indivisible en el que los conceptos se reparten sin romper su integridad, su 
continuidad: ocupan sin contar […] o se distribuyen sin dividir” (Deleuze y 
Guattari 1997 40).

En este artículo sostenemos que, en la filosofía de Deleuze y Guattari, el 
caos subyace a la inmanencia considerada desde sus dos sentidos principales: 
como el plano indivisible que ocupan los conceptos filosóficos y como la vida 
entendida como pura virtualidad. Entonces, si el caos es la infinitud capaz 
de descomponer al pensamiento si éste no utiliza la protección adecuada, el 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

176

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

“[…] plano de inmanencia es como una sección del caos” (Deleuze y Guattari 
1997 46). Dicho de otro modo, el plano se instala sobre el caos que le precede. 
En el plano se encuentra la pretensión de hacer habitable el caos mediante 
determinadas organizaciones conceptuales. Aquí, se muestra que la creación 
filosófica responde a la necesidad de resguardarse, mediante el concepto 
y la instauración del plano, del delirio y de la desintegración de las ideas, 
posibles efectos del contacto con la infinitud. Sin embargo, la protección que 
otorga el concepto no solo se ubica en el terreno del pensamiento, sino que 
las creaciones conceptuales también funcionan para orientar, de una manera 
práctica y transformadora, a los seres humanos en el mundo. Si los conceptos 
se distribuyen sobre el plano, entonces es el plano mismo el que, aun siendo 
un “[…] absoluto ilimitado […]” (Deleuze y Guattari 1997 40), descansa sobre 
el caos o abismo de la infinitud.

Aunque la inmanencia sea entendida como una vida compuesta de 
virtualidades que se actualizan tanto en sujetos como en objetos (Deleuze 
2008 330), el caos le subyace porque consiste en el sin fondo de la diferen-
ciación —como Deleuze señala en Diferencia y repetición—, el cual condiciona 
la existencia tanto de las capacidades virtuales de las entidades, como de sus 
identidades y unificaciones transitorias conseguidas en sus actualizaciones. 
E incluso si la vida se define como “[…] una multiplicidad de planos hete-
rogéneos de existencia, inventariables según el tipo de evaluación que los 
gobierna o anima […]” (Zourabichvili 109), las intensidades o diferencias en 
sí mismas, agrupadas en el caos u océano de la disimilitud, siguen siendo las 
condiciones de la heterogeneidad de tal multiplicidad.

4 · Asomarse al hiper-caos 

Distanciándose del caos definido por Deleuze, pero acercándose al postulado 
por Nietzsche, Meillassoux defiende que lo real es un hiper-caos (hyper-
Chaos), en el que la materia, la vida y el pensamiento son órdenes hete-
rogéneos, coordinados e irreductibles entre sí. Tal heterogeneidad prohíbe 
postular un mundo donde la vida o determinados componentes subjetivos —
como los sujetos larvarios— están esparcidos en todas las cosas, como en el 
“[…]mono-pluralismo deleuzeano, un monismo=pluralismo que finalmente 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

177

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

viene a ser pluralismo=monismo” (Meillassoux 2022 67).2 La razón es que 
este monismo pluralista hace de toda la naturaleza una realidad uniforme 
constituida por contemplaciones o imágenes-movimiento, donde no hay 
verdaderas diferencias de naturaleza —sólo existen diferencias intensivas 
o de grado— ni una heterogeneidad real. Al contrario, Meillassoux (2022) 
busca “[…] acceder a la pura heterogeneidad que rompe toda diferencia de grado 
o intensidad, en favor de las diferencias de naturaleza —las únicas auténticas 
diferencias, aquellas que no reducen subrepticiamente la identidad (de na-
turaleza) a la alteridad (de grado) (67).

Mientras que Deleuze (2002) defiende que lo real es ontológicamente 
uno, pero diverso en sus modalidades (72), Meillassoux (2018) sostiene 
que lo que hay, a saber, el hiper-caos, es una potencia capaz de hacer 
emerger, sin razón ni causa, entidades o leyes que pueden ser de naturalezas 
completamente distintas (42). Esto último rompe con la univocidad 
deleuzeana en la que el ser es el mismo para todo lo que hay, aunque sus 
modalidades no sean las mismas. De modo que, para reemplazar el modelo 
deleuzeano de la inmanencia donde priman las diferencias de grado repartidas 
homogéneamente sobre lo que existe, Meillassoux postula el concepto de 
poli-dualismo, el cual se refiere a que, si bien existen tales diferencias de 
grado, lo que define a lo real son las 

[…] diferencias puras de naturaleza, sin ninguna continuidad 
con aquello que diferencian, entre los diferentes regímenes 
de lo real […] cuya posible co-ordinación no nos permite 
pensar su reconciliación […]. No un mono-pluralismo, sino un 
poli-dualismo. Necesitamos rupturas que hagan imposible el 
reduccionismo de un régimen de entes a otro (la vida reducida 
a la materia, la mente a la vida, etc.) y que permitan que las 

2 Meillassoux define a la ontología de Deleuze como una metafísica subjetivista, esto 

es, una posición filosófica caracterizada por dos aspectos principales: la afirmación de 

que el ser y el pensamiento son indisociables; y la hipostasis de una instancia subje-

tiva que se extiende por toda la naturaleza (Meillassoux 2015 67). Un ejemplo de esta 

operación, en la que un elemento subjetivo mínimo se distribuye por la inmanencia, se 

encuentra en los sujetos larvarios: los yoes preindividuales que realizan las contraccio-

nes y contemplaciones que, agrupadas en síntesis pasivas, conforman los hábitos de los 

cuales están compuestos los sujetos y los objetos (Deleuze 2002 131-132).



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

178

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

entidades de nuestro mundo escapen magníficamente a todo 
intento de reducir los existentes de nuestro mundo a una única 
naturaleza […]. Lo heterogéneo vuelto contra lo intensivo, la 
diferencia de naturaleza vuelta contra la diferencia de grado; 
el poli-dualismo eternamente posible del Hipercaos contra el 
mono-pluralismo pseudo-necesario del Caosmos (Meillassoux 
2022 67).

Entonces, el poli-dualismo o la partición de lo real en órdenes com-
pletamente irreductibles, como la materia, la vida, la mente y la sociedad, 
que mantienen entre sí verdaderas diferencias de naturaleza, se sostiene 
sobre una verdad que Meillassoux reconoce como necesaria: el poder ser otro 
sin razón de cualquier entidad, proceso, causalidad o ley. Y es esta verdad la 
que precisamente revelaría que lo real es un hiper-caos:

Una Todo-Potencia igual a la del Dios cartesiano que puede todo, 
incluso lo inconcebible. Pero una Todo-Potencia no normada, 
ciega, sustraída de las otras perfecciones divinas y convertida 
en autónoma. Una potencia sin bondad ni sabiduría, inepta para 
garantizar al pensamiento la veracidad de sus ideas distintas. 
Es algo así como un Tiempo, pero un Tiempo impensable por la 
física —puesto que es capaz de destruir sin causa ni razón toda 
ley física— tanto como impensable por la metafísica —puesto 
que es capaz de destruir todo ente determinado, sea un dios, sea 
Dios. No es un tiempo heracliteano, porque no es la ley eterna 
del devenir, sino el eterno devenir posible, y sin ley, de toda ley. 
Es un Tiempo capaz de destruir hasta el propio devenir, incluso 
haciendo advenir, y quizás para siempre, lo Fijo, lo Estático, y lo 
Muerto. (Meillassoux 2015 107)

La verdad necesaria de la contingencia absoluta de toda entidad —o 
el poder ser otro sin razón de toda cosa—, que posibilita el reconocimien-
to de lo real como hiper-caos, se sustenta, a su vez, sobre el denominado 
principio de factualidad: el hecho de que la contingencia absoluta no es ella 
misma contingente, sino, al contrario, necesaria (Meillassoux 2015 128-131). 
La demostración que ofrece Meillassoux para afirmar este principio puede 
sintetizarse de la siguiente manera. La argumentación parte del problema del 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

179

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

correlacionismo: la tesis sobre que el sujeto y el objeto no pueden pensarse 
separadamente. En la modernidad, el correlacionismo se presenta bajo las 
modalidades de la filosofía trascendental, la fenomenología y el posmoder-
nismo. Sobre tales formas de correlacionismo, Meillassoux (2018) expresa: 
“[…] todas estas corrientes comparten, según creo, una resolución más o 
menos explícita: no hay objetos, ni eventos, ni leyes, ni seres que no estén 
siempre correlacionados con un punto de vista, con un acceso subjetivo” 
(23). Entonces, no habría modo de acceder a una realidad en sí misma o com-
pletamente independiente del punto de vista, de la cultura, de la historia o 
del lenguaje. Sin embargo, a través de la correlación puede mostrarse que sí 
hay algo que puede pensarse por fuera de ella, esto es, su propia contingencia.

¿La correlación es necesaria o contingente? Si formulamos esta pre-
gunta, no habrá manera de negar que la correlación es contingente, puesto 
que es imposible afirmar su necesidad. La propia correlación prohíbe romper 
consigo misma para conocer, por fuera de sí, su supuesta necesidad. Esto nos 
obliga a afirmar su contingencia como una propiedad exterior a ella misma. 
Y si quisiéramos negar esta propiedad, por fuerza tendríamos que admitirla 
de antemano, ya que la “[…] contingencia absoluta no es sólo para nosotros, 
sino que es en sí misma, de modo que pensar la posibilidad de la contingencia 
de la contingencia no es más que postular una contingencia superior, presu-
poniendo así lo que se pretende negar” (Nunes 25). De modo que si podemos 
concebir efectivamente la contingencia de la correlación

[…] entonces es una noción que podemos pensar como un 
absoluto: la ausencia absoluta de razón para cualquier entidad, 
ya sea un evento, 	 una cosa o una ley — o, en otras palabras, la 
capacidad efectiva de cada entidad determinada para aparecer y 
desaparecer sin ninguna razón en relación a su ser o su no-ser. 
La sinrazón se convierte en el atributo de un tiempo absoluto 
capaz de destruir o crear cualquier entidad determinada sin 
ninguna razón para su creación o destrucción. (Meillassoux 
2018 42)

Este tiempo absoluto no es otro que el hiper-caos, el cual no solo 
es capaz de anular cualquier entidad o ley, sino que puede hacer surgir, de 
modo ex nihilo, realidades que no preexisten de ningún modo. De ahí que 
Meillassoux afirme la heterogeneidad real y las diferencias de naturaleza 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

180

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

entre los regímenes de la materia, la vida y el pensamiento, irreductibles 
entre sí, aparecidos sin razón, pero coordinados tal y como las ciencias han 
podido constatar.

Aunque inédito, el hiper-caos resulta ser cuasi omnipotente debido 
a las autolimitaciones que su propia existencia exige. Tales límites se 
encuentran intrínsecamente relacionados. El hiper-caos no puede producir 
entes necesarios. La razón consiste en que las entidades necesarias no pueden 
dejar de ser jamás lo que son; ellas no pueden devenir otras sin razón. Y si 
Dios, en su existencia eterna, es la entidad necesaria por excelencia, aquello 
que no puede dejar de ser lo que es, entonces es necesario que no exista. Los 
otros entes que no pueden existir en el hiper-caos son los contradictorios. El 
motivo es que éstos también son necesarios. Un ente contradictorio no podría 
ser contingente porque tendría dentro de sí, incorporadas y ya realizadas, 
sus posibilidades. Poseería ya, en sí mismo, tanto su existencia como su 
inexistencia. Meillassoux (2015) expresa que […], si este ente existiera, sería 
imposible que dejara lisa y llanamente de existir: impávido, incorporaría 
más bien a su ser el hecho de no existir. Este Ente sería entonces —como 
ser realmente contradictorio — perfectamente eterno” (114). Así, los límites 
de la potencia del hiper-caos corresponden a la imposibilidad de los entes 
necesarios y a que no puede haber entidades contradictorias.

Como puede notarse, el hiper-caos y las diferencias de naturaleza que 
es capaz de producir —las cuales dan lugar a órdenes como el pensamiento 
que no es una extensión de la vida, del mismo modo que esta última, entendida 
aquí como el ensamble entre afecciones, sensaciones y percepciones 
cualitativas, no puede reducirse a la organización de la materia inerte— son 
incompatibles con la univocidad de una sola inmanencia, de un solo ser-
naturaleza para todo lo existente, en el cual se encuentra diseminado algún 
elemento vital y subjetivo, como en la ontología de Deleuze. La realidad del 
caos deleuzeano es ya un mixto físico y mental (Deleuze y Guattari 1997 
46). Sin embargo, tras haber explicado por qué el caos de La ciencia jovial se 
impone ante el concepto de voluntad de poder, pueden reconocerse ciertas 
aproximaciones con el hiper-caos.

En primer lugar, tanto el caos nietzscheano como el hiper-caos 
son los nombres utilizados para designar a una naturaleza que carece de 
trascendencia. Ambos son como “[…] una nube portadora de las más feroces 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

181

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

tormentas, de los más extraños intervalos soleados, en el momento de una 
calma inquietante” (Meillassoux 2015 107). Esto quiere decir que ambos 
son potencias capaces de las más salvajes tempestades y de los equilibrios o 
las armonías más extrañas. Ninguno de los dos tiene un origen metafísico, 
ninguna finalidad última, así como tampoco poseen ningún propósito de 
modo originario. Más bien, en ambos casos, es del caos sin significado que 
han emergido el propósito y el significado. Los dos conceptos de caos se 
constituyen a partir de un cuestionamiento dirigido hacia las leyes naturales. 
Con Nietzsche, tales leyes solo corresponden a las interpretaciones humanas 
dirigidas sobre las sucesiones y repeticiones de casos en apariencia iguales, 
los cuales son perfectamente calculables. Estas repeticiones no están 
fundadas ni son sostenidas por nada exterior a la naturaleza. Con Meillassoux, 
la contingencia de las leyes naturales y la posibilidad de su desaparición, sin 
razón ni causa, es demostrada a partir de la vinculación del concepto de lo 
posible con el no-Todo cantoriano (Meillassoux 2015 133-178). No obstante, 
lo anterior no anula determinadas diferencias o distancias entre ambas 
conceptualizaciones. Mientras que el caos nietzscheano puede asociarse con 
la eternidad del devenir y el vitalismo subyacente al concepto del mundo como 
voluntad de poder, el hiper-caos es capaz de anular la supuesta perennidad de 
las permutaciones del mundo. Así también, el hiper-caos posee limitaciones 
o especificaciones que permanecen impensadas en el caos nietzscheano: la 
imposibilidad de los entes necesarios y contradictorios. Y mientras que el 
caos nietzscheano se vislumbra a partir de la crítica y la desarticulación de 
los antropomorfismos, el hiper-caos es conocido mediante de complejas 
demostraciones lógico-filosóficas.

5 · Conclusión. Los seres humanos 
ante los tres abismos

Para finalizar este artículo, abordamos brevemente la cuestión de las po-
sibilidades prácticas de los seres humanos frente a estas tres concepciones 
del caos. Como es sabido, la exigencia de la filosofía de Nietzsche, desde el 
principio hasta el final de su obra, es la afirmación del mundo —ya sea en la 
forma del devenir, del caos o de la voluntad de poder— tal y como acontece. 
Amar el destino y labrar una vida sin resentimiento. Querer y celebrar la vida 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

182

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

aun con todos sus horrores o, si se va hasta el extremo, a causa de estos. Tal 
es la enseñanza que, según Nietzsche, puede extraerse de la tragedia griega 
más excelsa, como la de Esquilo (Nietzsche 2007 91-98). La dificultad con 
esta posición es que conduce a entender como indeterminadas u opacas las 
capacidades prácticas, transformadoras y emancipadoras de los seres hu-
manos en la naturaleza. O el deseo de emancipar a los seres humanos de los 
poderes que los subsumen y los destruyen es signo de resentimiento hacia 
lo que ocurre; o tal directiva emancipadora puede comprenderse como la 
manifestación de fuerzas activas que, en su fatalidad, se afirman aun sobre 
situaciones donde reinan la muerte y la reactividad. ¿Cómo conjuntar la afir-
mación de la fatalidad con el imperativo de la transformación del mundo?

Menos terrible es quizá la opción de Deleuze y Guattari frente al caos, 
quienes solo piden un poco de orden para protegerse del abismo. Tanto en 
la creación de conceptos, funciones y bloques de sensaciones, como en la 
experimentación política, los filósofos advierten sobre los peligros de preci-
pitarse en el caos para intentar captar su infinitud, pero sin perder la propia 
consistencia: “Cuánta prudencia se necesita, el arte de las dosis, y el peligro, 
la sobredosis. No se puede andar a martillazos, sino con una lima muy fina” 
(Deleuze y Guattari 2004 164). Tal prudencia no es una indicación menor en 
este aparato conceptual, sino que posee el estatuto de una “[…] regla inma-
nente a la experimentación” […] (Deleuze y Guattari 2004 156). La prudencia 
en la experimentación filosófica, política o artística evita lo falso, lo ilusorio 
e incluso lo alucinatorio. Además, la prudencia es completamente necesaria 
cuando se trata de hacer que el cuerpo se desestratifique —que vacíe sus 
órganos—, a saber, que eluda o resista aquello que lo destruye o lo organiza 
en la dirección de su esclavitud. Por tanto, la práctica de la desestratificación 
requiere una prudencia extrema: “[…] toda desestratificación demasiado 
brutal corre el riesgo de ser suicida o cancerosa, es decir, unas veces se abre 
al caos, al vacío y a la destrucción, vuelve a cerrar sobre nosotros los estratos 
[…] y pierden sus grados de diversidad […]” (Deleuze y Guattari 2004 513).

De modo que el desafío de los seres humanos ante el caos implica que 
sus creaciones y experimentaciones sean capaces de asirlo y de escapar a las 
amenazas de la desintegración de las ideas y de la autodestrucción en la prác-
tica: se “[…] inventan autodestrucciones que no se confunden con la pulsión 
de muerte” (Deleuze y Guattari 2004 164). No obstante, tal caracterización 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

183

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

hace del caos una realidad sobre la cual es difícil distinguir si se trata más 
de una amenaza constante o de la fuente misma de la creación filosófica, 
artística y científica, respecto de la cual cabe albergar ciertas esperanzas.

En términos éticos y políticos, el problema principal entre los seres 
humanos y el hiper-caos —para el que casi todo es posible, a excepción 
del surgimiento de entes necesarios y contradictorios—corresponde a la 
posibilidad de la emergencia de un mundo en el que haya justicia universal, 
incluso para los fallecidos. Tal justicia anularía la miseria —los tormentos 
biológicos—, la inquietud —las penas generadas a partir de relaciones 
interpersonales relativamente libres— y el sufrimiento —el malestar 
producido por situaciones sociales como la explotación y la existencia de clases 
dominantes— de los seres humanos (Meillassoux 2009 68). El surgimiento 
de este mundo, profiere Meillassoux (2006), es un acontecimiento “[…] 
realmente posible, eternamente contingente, para siempre ingobernable, y 
completamente improbabilizable [improbabilisable]” (55). Tal acontecimiento 
provendría de las virtualidades del hiper-caos, cuya existencia no se deja 
contener en una totalidad probabilística de posibles. Sin embargo, existe 
una paradoja respecto al surgimiento de esta justicia: esperar que el hiper-
caos “[…] produzca este acontecimiento consiste entonces en esperar una 
posibilidad que tal vez nunca llegue a producirse, pero de la que es imposible 
decir que nunca se producirá” (Meillassoux 2006 55). 

En esta paradoja encontramos un problema, esto es, un futuro 
indeterminado e ingobernable que reduce drásticamente los alcances de los 
objetivos y las prácticas racionales de los seres humanos, las cuales pueden 
estar destinadas, precisamente, a su emancipación. Sus planes y cálculos 
racionales son disueltos por la indeterminación de un acontecimiento 
improbabilizable que quizá nunca llegue a ocurrir, pero cuya posibilidad 
eterna no puede cancelarse. Así, lo que estas reflexiones finales indican es 
que, en cada caso, el pensamiento filosófico se enfrenta a ciertas regiones de 
indeterminación que lo desafían: el carácter activo o reactivo de las prácticas 
emancipadoras; el caos visto como amenaza o como fuente creativa; 
y el posible advenimiento de una justicia que, si llegara a producirse, no 
provendría de las acciones humanas.



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

184

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

6 · Bibliografía

Cardin, Matt. Hizo de las tinieblas su escondite, trad. José Ángel de Dios. Ali-
cante: Dilatando mentes, 2021.

De Landa, Manuel. Assemblage Theory. Londres: Edinburgh Press, 2016
Deleuze, Gilles. Diferencia y repetición, trad. María Silvia Delpy y Hugo Becca-

cece. Buenos Aires: Amorrortu, 2002.
Deleuze, Gilles. Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995). Va-

lencia: Pre-textos, 2008.
Deleuze, Gilles. Nietzsche y la filosofía, trad. Carmen Artal. Barcelona: Ana-

grama, 1998. 
Deleuze, Gilles y Félix Guattari. Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia, trad. 

José Vázquez Pérez y Umbelina Larraceleta. Valencia: Pre-textos, 2004. 
Deleuze, Gilles y Félix Guattari. ¿Qué es la filosofía?, trad. Thomas Kauf. Bar-

celona: Anagrama, 1997.
Foucault, Michel. Nietzsche, la genealogía, la historia, trad. José Vázquez Pé-

rez. Valencia: Pre-textos, 1997.
Gabriel, Markus. Fields of Sense. A New Realist Ontology. Londres: Edinburgh 

Press, 2015.
Harman, Graham. Hacia el realismo especulativo. Ensayos y conferencias, trad. 

Claudio Iglesias. Buenos Aires: Caja Negra, 2015.  
Hardt, Michael. Deleuze. Un aprendizaje filosófico, trad. Alcira Bixio. Buenos 

Aires: Paidós, 2005.
Heidegger, Martin. Nietzsche, trad. Juan Luis Vermal. Barcelona: Ariel, 2013.
Hesíodo. La teogonía. Obras y fragmentos, trad. Aurelio Pérez Jiménez y Alfon-

so Martínez Díez. Madrid: Gredos, 1978.
Meillassoux, Quentin. Después de la finitud. Ensayo sobre la necesidad de la con-

tingencia, trad. Margarita Martínez. Buenos Aires: Caja negra, 2015.
Meillassoux, Quentin. “Iteración, reiteración, repetición: un análisis especu-

lativo del signo sin sentido”, trad. Misael Ceballos Quintero y Gerardo 
Flores Peña. Aitías. Revista de Estudios Filosóficos 2, 4 (2022): 39-107.

Meillassoux, Quentin. Hiper-caos, trad. Jorge Fernández Gonzalo. Salaman-
ca: Holobionte, 2018.

Meillassoux, Quentin, “L’immanence d’outre-monde”. Ethica 16, 2 (2009): 
39-71. 



ALBERTO VILLALOBOS MANJARREZ 
JOSÉ AGUSTÍN EZCURDIA CORONA
HACIA EL CONCEPTO DE CAOS EN NIETZSCHE, 
DELEUZE Y MEILLASSOUX

185

Thémata. Revista de Filosofía • nº 71 • enero-junio (2025) 

pp. 167-185 • ISSN: 0212-8365 • e-ISSN: 2253-900X • DOI: 10.12795/themata.2025.i71.08

Meillassoux, Quentin, “The Coup de Dés, or the Materialist Divinization of 
the Hypothesis”. Collapse. Philosophical Research and Development, 
vol. VIII (2014): 813-846.   

Nietzsche, Friedrich. El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, trad. 
Andrés Sánchez Pascual. Madrid: Alianza, 2007. 

Nietzsche, Friedrich. La ciencia jovial (La gaya scienza), trad. Germán Cano 
Cuenca. Friedrich Nietzsche I. Barcelona: Gredos/RBA, 2014.  

Nietzsche, Friedrich. La voluntad de poder, trad. Aníbal Froufe. Madrid: Edaf, 
2006. 

Nietzsche, Friedrich. Más allá del bien y del mal. Preludio de una filosofía del 
futuro, trad. Andrés Sánchez Pascual. Madrid: Alianza, 2005. 

Nunes, Rodrigo. “Anhypothetical”. The Meillassoux Dictionary, ed. Peter Gra-
tton y Paul. J Ennis. Edimburgo: Edinburgh University Press, 2015.  

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. Investigaciones filosóficas sobre la esencia 
de la libertad humana y los objetos con ella relacionados, trad. Helena 
Cortés y Arturo Leyte. Barcelona: Anthropos, 1989.

Villalobos Manjarrez, Alberto. La crítica del mundo verdadero en la filosofía de 
Nietzsche. Cuernavaca: CRIM-UNAM, 2023.

Zouravichbili, François. El vocabulario de Deleuze, trad. Víctor Goldstein. 
Buenos Aires: Atuel, 2007.


