
Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 52

Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche 
Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe 
und Frankenstein

Mothers, Monsters, Manipulation: Female Creation and the 
Uncanny in Little Joe and Frankenstein 

Julia Magdalena Piechocki-Serra 
Universidad de Salamanca
julia.piechocki@usal.es 
https://orcid.org/0000-0003-0069-5650

Recibido:  20/07/2025
Aceptado: 24/10/2025
DOI: https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05

Zusammenfassung:
Jessica Hausners Little Joe (2019) verbindet auf 
subtile Weise Fragen biotechnologischer Machbarkeit 
mit einer feministischen Reflexion über Mutterschaft, 
Kontrolle und affektive Steuerung. Im Vergleich mit Mary 
Shelleys Frankenstein (1818) entfaltet der Artikel eine 
interdisziplinäre Analyse zweier Erzählungen künstlicher 
Schöpfung, in denen das Verhältnis zwischen Schöpfer:in 
und Geschöpf ethisch, emotional und politisch behandelt 
wird. Dabei rückt insbesondere das psychoanalytische 
Konzept des Unheimlichen (Freud) in den Fokus, 
ebenso wie das Capgras-Syndrom als filmisches Motiv 
emotionaler Entfremdung. Der Text zeigt, wie beide 
Werke strukturelle Ängste von Kontrollverlust, affektiver 
Manipulierbarkeit und weiblicher Selbstbestimmung 
reflektieren – auf je eigene Weise, aber mit ähnlicher 
existenzieller Wucht. Hausners Film wird so nicht nur 
als zeitgenössische Variation des Frankenstein-Mythos 
lesbar, sondern auch als Beitrag zu einer feministischen 
Ethik der Verantwortung im Zeitalter emotionaler 
Technologien.

Schlüsselwörter:  Little Joe,  Jessica Hausner,  Frankenstein, 
das Unheimliche, Entfremdung, Mutterschaft

Abstract: 
Jessica Hausner’s Little Joe (2019) subtly intertwines 
questions of biotechnological feasibility with a feminist 
reflection on motherhood, control, and affective regulation. 
In comparison with Mary Shelley’s Frankenstein (1818), 
this article develops an interdisciplinary analysis of two 
narratives of artificial creation, in which the relationship 
between creator and creature is explored on ethical, 
emotional, and political levels. Particular attention is 
given to the psychoanalytic concept of the uncanny 
(Freud), as well as to Capgras syndrome as a cinematic 
motif of emotional alienation. The text demonstrates 
how both works reflect structural anxieties surrounding 
loss of control, affective manipulability, and female self-
determination – each in its own way, yet with a similar 
existential intensity. Hausner’s film thus emerges not 
only as a contemporary variation of the Frankenstein 
myth but also as a contribution to a feminist ethics of 
responsibility in the age of emotional technologies.

Keywords: Little Joe, Jessica Hausner, Frankenstein, the 
Uncanny, alienation, motherhood

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
mailto:julia.piechocki@usal.es
https://orcid.org/0000-0003-0069-5650
http://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2023.XX


Magazin 34 Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0553

W
verstörende Weise inszeniert. Zwischen stilisierter 
Ästhetik, kühler Emotionalität und philosophischer 
Tiefenschärfe behandelt der Film nicht nur die Grenzen 
zwischen Natürlichkeit und Künstlichkeit, sondern 
auch zwischen dem Selbst und dem Anderen, Mensch 
und Maschine, Mutter und Schöpfung. Little Joe ist 
ein Werk, das sich ebenso sehr der Wissenschaft wie 
der Ethik, der Psychoanalyse wie der feministischen 
Theorie öffnen lässt. Der hybride Film fungiert als 
ästhetisches Labor für gegenwärtige Diskurse rund um 
Identität, Kontrolle und affektive Beziehungen.

Jessica Hausner, eine der bedeutendsten Stimmen 
des zeitgenössischen österreichischen Kinos, inszeniert 
in Little Joe nicht nur ein Szenario der biologischen 
Manipulation, sondern konfrontiert das Publikum 
mit einer Reihe ambivalenter Fragen: Kann Fürsorge 
toxisch sein? Ist ein Kind, das uns nur noch zu gefallen 
scheint, noch unser Kind? Wo verläuft die Grenze 
zwischen einem echten und einem programmierten 
Gefühl - und wer bestimmt, was ‚echt‘ ist? Diese Fragen 
entfalten sich auf narrativer, visueller, psychologischer 
und politischer Ebene und führen zur von Hausner 
selbst beabsichtigten Reaktion des Publikums: »[E]in 
Fragezeichen. […] [M]an ist sich nicht ganz sicher, was 
man von dem Ganzen halten soll. […] [U]nd manche 
[…] sagen: ‚Ich glaube, der Film will genau das sagen, 
dass es keine eindeutige Wahrheit gibt‘« (Hausner 2021: 
136-137). 

Der Film erzählt die Geschichte von Alice 
Woodard, einer engagierten Pflanzenbiotechnologin, 
die gemeinsam mit ihrem Team eine neue, genetisch 
manipulierte Blume namens ‚Little Joe‘ entwickelt hat. 
Die Pflanze wurde so konzipiert, dass sie über ihren 
Duft die Menschen glücklich machen soll, d. h. als 
eine Art emotionales Heilmittel, das auf hormoneller 

Ebene wirkt. Doch bald mehren sich Hinweise, dass 
Menschen, die mit der Blume in Kontakt kommen, 
sich verändern: sie wirken angepasst, emotionslos, 
fremd und teilweise apathisch. Dennoch behaupten 
sie, ganz sie selbst zu sein und scheinen immer eine 
passende Ausrede zu haben. Der Film bewegt sich 
in einer Atmosphäre ständiger Verunsicherung: Ist 
die Pflanze tatsächlich gefährlich oder leidet Alice an 
einer paranoiden Störung? Ist es Sorge um ihren Sohn, 
oder die Angst, als Mutter die Kontrolle zu verlieren?

Diese narrative Ausgangslage ermöglicht es, Little 
Joe aus verschiedenen theoretischen Blickwinkeln zu 
analysieren. Ein zentraler Bezugspunkt ist Sigmund 
Freuds Konzept des Unheimlichen, das als etwas 
beschrieben wurde, das einst heimisch war, aber 
durch Verdrängung fremd und beunruhigend 
geworden ist (Freud 1919). Hausners Film lässt 
sich als filmische Allegorie dieser psychischen 
Verschiebung lesen: Die vertrautesten Beziehungen 
–Mutter und Kind, Kolleg:innen, Freund:innen– 
erscheinen plötzlich als ‚Masken‘, hinter denen sich 
etwas anderes, möglicherweise Bedrohliches verbirgt. 
Die Angst vor der Entfremdung des Nächsten, die 
Wiederkehr des Verdrängten, der Zweifel an der 
eigenen Wahrnehmung - all dies sind klassische 
Motive des Unheimlichen, die Little Joe in ein 
klinisch-steriles Setting überträgt. Damit ist auch 
das medizinisch-psychiatrische Capgras-Syndrom1 

eng verknüpft, bei dem Betroffene überzeugt sind, 
nahestehende Personen seien gekidnappt und durch 
identische Doppelgänger ersetzt worden (Hausner 
2019a). Diese Wahnvorstellung erhält in Little Joe 
eine metaphorische Funktion: Die Figuren wirken 
verändert, doch beweisbar ist nichts. Die Frage nach 
der Authentizität des anderen wird zur Bedrohung des 
eigenen Realitätsgefühls. Dabei handelt es sich um ein 
Thema, das nicht nur psychologisch, sondern auch 
politisch lesbar ist.

An die psychoanalytische und psychologische 
Ebene anknüpfend ist der Film auch aus feministischer 
Perspektive zu betrachten. Alice verkörpert im Sinne 
des Konflikts moderner Weiblichkeit die Figur der 
berufstätigen, alleinerziehenden Mutter, die versucht, 
ihre berufliche Verantwortung mit familiären 
Aufgaben zu vereinen. Darüber hinaus lässt sich die 
weibliche Hauptfigur auch als Allegorie für die Position 
(1) Das Capgras-Syndrom stellt eine delusional bedingte Fehlidentifikation dar, bei der Betroffene 
die Überzeugung entwickeln, vertraute Personen seien durch äußerlich identische Doppelgänger 
ersetzt worden. Die Störung wird vornehmlich im Kontext schizophrener Psychosen, neurodege-
nerativer Erkrankungen (insbesondere Demenzen) sowie nach frontotemporalen Hirnläsionen 
beobachtet. Neurowissenschaftlich wird sie als Ausdruck einer Dissoziation zwischen kognitiver 
Gesichtserkennung und affektiver Bewertung interpretiert (Ellis & Lewis 2001: 149). Namensge-
ber des Capgras-Syndroms ist der französische Psychiater Jean Marie Joseph Capgras (1873-1950); 
die Original-Kasuistik von Capgras und Reboul-Lachaux wurde 1994 durch eine Übersetzung ins 
Englische einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich gemacht (Brüggemann 2010: 102,103).	

as geschieht, wenn das 
Vertraute fremd wird? 
Wenn ein Kind plötzlich 
nicht mehr ‚es selbst‘ 
ist, wenn Mutterliebe in 
Misstrauen umschlägt, 
wenn Gefühle durch 
Duftstoffe manipuliert 
werden – dann betreten 
wir das Terrain des 
Unheimlichen, das 
Jessica Hausner in ihrem 
Film Little Joe (2019) 
auf eigensinnige und 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 54

umzusetzen. Diese frühe Auseinandersetzung mit der 
Verbindung von Text und Bild legt den Grundstein für 
ein künstlerisches Selbstverständnis, das stark von der 
Idee der kreativen Welterschaffung geprägt ist. Hausner 
selbst formuliert dieses Empfinden in folgender Weise:

Ich habe mich gefühlt wie Prometheus: Ich erschaffe eine 
Welt. Dieses Gefühl war stärker, wenn ich etwas gefilmt 
habe, als wenn ich nur geschrieben habe. Das Schreiben 
hat mich immer ein bisschen geärgert, weil ich oft den 
Eindruck hatte, dass etwas fehlt, beziehungsweise dass 
Worte nicht das ausdrücken können, was ich wollte. 
Beim Filmen habe ich solche Gefühle nicht, denn 
da vermittelt sich der Inhalt unausgesprochen. Da 
erschaffe ich eine Wirklichkeit, die eine eigene Dynamik 
bekommt. (Hausner 2021: 15)

Diese Äußerung verdeutlicht die zentrale Rolle 
des Visuellen in Hausners Schaffen. Während 
das Schreiben für sie stets mit einem Gefühl der 
Unzulänglichkeit behaftet war, eröffnet ihr das 
Medium Film die Möglichkeit, komplexe Inhalte 
auf einer intuitiveren, emotionaleren Ebene zu 
vermitteln. Die 1972 in Wien geborene Regisseurin 
und Drehbuchautorin erkennt schon mit 20 Jahren 
bei der Bewerbung an der Kunstakademie, dass 
sie einerseits selbstbewusst sein muss, um ihrer 
Leidenschaft treu zu bleiben. Sie selbst nimmt dazu 
wie folgt Stellung: »Dieses Selbstbewusstsein muss 
dich ja dann noch mal zehn Jahre weitertragen, 
damit du nicht nach dem ersten Film aufgibst. Es gibt 
ja genug Leute, die sagen: ‚Was für ein Scheiß, den 
du da machst.‘ Man muss dieses Selbstbewusstsein 
so lange mit sich herumtragen, bis irgendwer 
sagt: ‚Na ja, so schlecht ist es nicht.‘« (2021: 17). 
Andererseits reflektiert Hausner schon in ihrer 
Kindheit über das Fehlen von Frauen in Büchern, 
das negativ konnotierte Thema der Emanzipation 
und Selbstbestimmung der Frau und ihre Teilnahme 
an der Gesellschaft und am Berufsleben in ihrer 
Künstler:innen-Familie. Mit der Zeit stellt sie sich 
auch die Frage, wie sie es schaffen sollte, warum es 
ausgerechnet ihr gelingen sollte, wenn es gar keine 
Regisseurinnen gibt (ibíd.). Ihre Position als Frau in 
dieser männerdominierten Branche, im Österreich 
der 90er Jahre, beschreibt sie als Mischung zwischen 
Unterstützung und Missachtung. Zum einen erinnert 
sie sich an die Vorbereitung eines Films, den sie für die 
Aufnahmeprüfung an der Filmakademie benötigte: 

der Schöpferin lesen. Sie hat ein künstliches Wesen 
geschaffen –sei es Pflanze oder Kind– und trägt nun 
die Verantwortung für dessen Wirkung auf die Welt. 
In dieser Konstellation lässt sich ein intertextueller 
Vergleich zu Mary Shelleys Frankenstein (1968) –
entstanden 1818– herstellen, das als literarische 
Urgeschichte künstlicher Schöpfung, Schuld und 
Verantwortung angesehen werden kann. Wie Victor 
Frankenstein erschafft auch Alice ein Wesen, das 
außer Kontrolle gerät. Doch im Gegensatz zu Shelleys 
Wissenschaftler ist sie nicht nur Schöpferin, sondern 
auch Mutter, wodurch ihre Rolle doppelt aufgeladen ist, 
sowohl emotional als auch rational, sowohl biologisch 
als auch technologisch. 

Dieser Beitrag verfolgt das Ziel, Little Joe als 
vielschichtiges Filmkunstwerk zu analysieren, das in 
der Tradition und zugleich in der Kritik männlich 
geprägter Schöpfungs- und Kontrollnarrative steht. 
Die zentralen Punkte befassen sich mit den Fragen, wie 
Jessica Hausner das Unheimliche als atmosphärische 
und strukturelle Kategorie inszeniert, inwiefern 
das Capgras-Syndrom als narrative Metapher für 
Identitätsverlust und Wahrnehmungsparanoia 
fungiert, welche Rolle Mutterschaft im Spannungsfeld 
von Kontrolle, Schuld und affektiver Bindung spielt, 
ob sich Alice als feministische Verkörperung des 
Prometheus-Mythos lesen lässt und schließlich Jessica 
Hausners Positionierung als Filmemacherin.

1. Jessica Hausner und das österreichische Kino: Zwischen 
Distanz und Zugehörigkeit

Jessica Hausner gehört mittlerweile zu einer 
Generation österreichischer Filmschaffender, die seit 
den späten 1990er Jahren das internationale Arthouse-
Kino maßgeblich geprägt hat. Dass sie mit ihren Filmen 
u. a. in Cannes internationale Bekanntheit erlangt 
hat, verdankt sie nicht nur ihrer präzisen Arbeit als 
Regisseurin und Drehbuchautorin, sondern v. a. ihrem 
›hartnäckigen Durchhaltevermögen‹ während ihrer 
Anfänge an der Filmakademie Wien, wie in weiterer 
Folge ersichtlich sein wird. 

 1.1. Hausners filmische Anfänge 
Bereits in ihrer Jugend entwickelte Jessica Hausner 

ein ausgeprägtes Interesse für das Medium Film. 
Insbesondere ihre eigene Videokamera übte eine starke 
Anziehungskraft auf sie aus, die es ihr ermöglichte, 
die von ihr verfassten Kurzgeschichten visuell 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0555

1.2.  Hausners internationaler Durchbruch 
Wie bereits erwähnt, zählt Hausner inzwischen 

neben Ulrich Seidl, Barbara Albert und Michael 
Haneke zu den wichtigsten österreichischen 
Regisseur:innen der Gegenwart. Letzterer spielte eine 
entscheidende Rolle –im positiven als auch negativen 
Sinn– in ihrer Karriere. Einerseits stellten seine Filme 
während Hausners Studium eine prägende ästhetische 
und intellektuelle Bezugsgröße dar. Nach dem Tod von 
Axel Corti, der ihr eine zentrale Bezugsperson an der 
Akademie war, ließ sie sich beurlauben und entschied 
sich, Wien zu verlassen und nach Berlin zu gehen 
(Hausner 2017). In diesem Kontext suchte sie von 
sich aus den Kontakt zu Haneke, der es ihr daraufhin 
ermöglichte, als kleine Assistentin bei Funny Games 
mitzuarbeiten. Dass sie über diese Möglichkeit sehr 
glücklich war, betont Hausner mit folgenden Worten: 
»Zu dem Zeitpunkt hatte er die ersten drei Filme 
gemacht und die waren für mich das Originellste, was 
ich in Österreich je gesehen hatte. Für mich waren 
Michael Haneke und Ulrich Seidl immer die beiden 
einzigen österreichischen Regisseure, die wirkliche 
Kunstwerke geschaffen haben.« (2016: 509) 

Damals hatte ich dann schon eine kleine Videokamera 
und war Mitglied im Video-Amateurclub, wo lauter ältere 
Herren ihre Enkel- und Hochzeitsvideos geschnitten haben. 
Ich war die einzige Frau und die Einzige unter 50. Dort 
habe ich meinen Bewerbungsfilm geschnitten. Diese älteren 
Herren haben mir dann auch die Daumen gedrückt für die 
Aufnahmeprüfung und waren danach sehr stolz auf mich. 
(Hausner 2021: 18)

Dieses Statement steht exemplarisch für die 
widersprüchlichen Erfahrungen junger Künstler:innen 
im österreichischen Kontext der 1990er Jahre: einerseits 
marginalisiert und als Ausnahmeerscheinung 
wahrgenommen, andererseits mit gelegentlicher, 
individueller Anerkennung konfrontiert. Trotz ihrer 
erfolgreichen Aufnahme an der Filmakademie sieht 
sich Hausner weiterhin mit geschlechtsspezifischen 
Zuschreibungen konfrontiert. Dass sie schließlich 
im Bereich Regie und Schnitt aufgenommen wurde, 
ohne sich explizit für Schnitt beworben zu haben, 
interpretiert sie als Ausdruck stereotypisierender 
Annahmen über weibliche Kompetenzen:  »Ich hatte 
das Gefühl, dass die sich gedacht haben: ‚Naja, die 
Kleine soll Cutterin werden.‘« (Hausner 2021: 19). 
Diese Erfahrung fügt sich ein in ein breiteres Bild 
der strukturellen Diskriminierung und sexuellen 
Machtverhältnisse, wie sie insbesondere am Filmset 
deutlich zutage traten. Hausner verweist explizit auf 
Formen des Machtmissbrauchs, die rückblickend auch 
im Licht der #MeToo-Bewegung neu bewertet werden 
können:

Noch schlimmer war es, als ich vor und während der 
Filmakademie auf Filmsets gearbeitet habe. Natürlich 
war alles, was wir jetzt im Rahmen von #MeToo hören, 
damals gang und gäbe. Dass irgendwelche männlichen 
Regisseure grundlos Untergebene angebrüllt haben. Ich 
habe mich in irgendeine Ecke gedrückt und gedacht: 
Was tue ich hier? (Hausner 2021: 18)

Trotz dieser belastenden und demotivierenden 
Erfahrungen hält Hausner an ihrem künstlerischen 
Pfad fest. Ihre Hartnäckigkeit und ihr konzeptioneller 
Anspruch ermöglichen es ihr, sich in einer 
männerdominierten Branche zu behaupten und ein 
eigenständiges filmisches Œuvre zu entwickeln. Dass 
dies kein einfacher Weg war und ist, wird im weiteren 
Verlauf des Beitrags dargestellt. 

[ ]
Andererseits weist sie, auch wenn sie zusätzlich 

im Rahmen eines von Haneke geleiteten Seminars an 
der Filmakademie teilnahm, die vielfach wiederholte 
Behauptung zurück, sie sei eine direkte ‚Schülerin 
Hanekes‘ gewesen (ibíd.). Diese Zuschreibung erwies 
sich für Hausners öffentliche Wahrnehmung eher 
belastend denn als förderlich. Der Filmkritiker Thilo 
Wydra beispielsweise sprach in Bezug auf Lovely Rita 
von einem ‚Paten‘ Haneke, und dass »[…] ihr geistiger 
Ziehvater Michael Haneke […] weiter schützend 
die Hand darüber[hält]« (nach Gärtner 2020: 22). 
Solche Lesearten reflektieren weniger eine tatsächliche 

Identitätsverschiebungen und 
Persönlichkeitsveränderungen 

sind bei all jenen Figuren zu 
beobachten, die dem Pollen der 

Pflanze ausgesetzt sind. 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 56

stilistische Abhängigkeit als vielmehr ein kritisches 
Schema, das insbesondere jungen, weiblichen 
Filmschaffenden unterstellt wird: ihre Innovationen 
nicht aus eigener künstlerischer Autonomie zu 
entwickeln, sondern im Schatten eines etablierten 
männlichen ‚Altmeisters‘ zu agieren. Hausners 
Kollegin Barbara Albert hat dieses Phänomen 
pointiert kritisiert, indem sie darauf hinwies, dass v. a. 
junge Regisseurinnen häufig mit älteren, männlichen 
Autoritäten verglichen werden, um deren originäres 
und autonomes Potenzial zu relativieren (Albert 
2006). Hausners spätes Werk hat sich längst von diesen 
Zuschreibungen emanzipiert, wie man u. a. in Folge 
bezüglich Little Joe erkennen kann. 

 1.3. Hausner als Schöpferin von Little Joe
Little Joe stellt innerhalb Hausners Werk einen 

Wendepunkt dar, da es ihr erster englischsprachiger 
Film ist. Die internationale Koproduktion siedelt 
sich im Bereich des Science-Fiction-Dramas an 
und erlaubt eine gewisse Abstraktion, während die 
Themen Mutterschaft, Kontrolle und emotionale 
Manipulation direkt an frühere Filme anschließen. 
Hausners Handschrift bleibt dabei unverkennbar: eine 
sterile Bildwelt, symmetrische Settings, emotionslose 
Figurenführung – all dies erzeugt eine Atmosphäre der 
Künstlichkeit, die das Thema des Films auf formaler 
Ebene spiegelt. Interessant ist zudem die Frage 
nach Hausners Autorschaft. In einem Film, der von 
künstlicher Schöpfung handelt, erscheint die Figur der 
Regisseurin selbst als eine Art Schöpferin. Hausner 
ist nicht nur Drehbuchautorin und Regisseurin, 
sondern gestaltet auch das visuelle Konzept ihrer 
Filme entscheidend mit. Diese konsequente Kontrolle 
über Form und Inhalt verweist auf eine Art der 
künstlerischen Selbstermächtigung, die insbesondere 
im Hinblick auf das Geschlechterverhältnis im 
Filmbetrieb nicht unpolitisch ist. Hausner ist eine 
Frau, die Welten entwirft, Figuren formt, Erzählungen 
steuert, mit anderen Worten eine Regisseurin, die in 
einem männerdominierten Feld nicht nur besteht, 
sondern auch Maßstäbe setzt.

	 Gleichzeitig reflektieren ihre Filme –
insbesondere Little Joe– die Ambivalenz dieser 
Position. Z. B. ist die Figur der Protagonistin Alice 
ebenfalls eine Schöpferin, eine Wissenschaftlerin, die 
eine Pflanze erschafft, die Gefühle manipulieren kann. 
Doch diese Schöpfung entgleitet ihr, denn sie verliert 
die Kontrolle, sowohl als Forscherin als auch als Mutter. 

Die Analogie zur Regisseurin drängt sich auf: Auch 
sie konstruiert eine künstliche Welt, deren Wirkung 
sie nicht vollständig kontrollieren kann. In diesem 
Sinne stellt Little Joe auch eine Art Metareflexion über 
das Filmemachen selbst dar: Was passiert, wenn das 
künstlich Geschaffene ein Eigenleben entwickelt? 
Was bedeutet es, als Frau Schöpferin zu sein – in 
einer Gesellschaft, die Weiblichkeit mit Natürlichkeit, 
Emotionalität und Fürsorglichkeit gleichsetzt? 
Jessica Hausner antwortet auf diese Fragen nicht mit 
programmatischem Feminismus, sondern mit einem 
kühlen Blick, der Konventionen ausstellt, entlarvt und 
neu zusammensetzt. Wie diese Umsetzung vonstatten 
geht, wird in den folgenden Kapiteln dargelegt.

2. Little Joe: Handlung und filmische Gestaltung

Hausners Little Joe ist ein Film, der durch seine 
eigentümliche Mischung aus klinischer Ästhetik, 
narrativer Zweideutigkeit und psychologischer 
Verunsicherung eine verstörende Atmosphäre 
schafft. Im Zentrum der Geschichte steht die 
Pflanzenbiotechnologin Alice Woodard, die in einem 
futuristisch anmutenden Labor an der Entwicklung 
einer genetisch modifizierten Pflanze arbeitet. Die 
Eigenschaften dieser Pflanze, Little Joe genannt, werden 
schon in den ersten Minuten des Films erläutert: 

[Alice und andere Wissenschaftler:innen befinden sich 
direkt vor den Pflanzen im Gewächshaus]

Alice: ‚Der Züchtungsverlauf der Pflanze, die sie 
hier sehen, war bisher sehr erfolgreich, trotz der 
komplizierten, genetischen Manipulation. Die 
Zielsetzung bestand darin, eine Pflanze zu entwickeln, 
deren Duft ihren Besitzer glücklich macht. […] In den 
letzten Jahren hat sich die Pflanzenzüchtung immer 
mehr darauf reduziert, Pflanzen robust, haltbar und 
daher energiesparend zu machen. Der Besitzer kann im 
besten Fall also wochenlang verreisen und seine Blume 
überlebt. Allerdings bewirkt diese Art der Manipulation 
den Verlust jeglichen Duftes. Die Blumen riechen nach 
nichts mehr. Unser Ziel war es aber, genau das Gegenteil 
zu entwickeln. Unsere Vision war es, eine Pflanze zu 
kreieren, die regelmäßig gewässert werden muss, vor 
Hitze und Kälte zu schützen ist, die gerne berührt und 
angesprochen wird.‘ 

Jemand: ‚Das klingt nach Arbeit!‘

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0557

Alice: ‚Absolut! Und dafür verströmt die Blüte eben 
einen Duft, der glücklich macht. Als Belohnung für all 
die Mühe.‘

[Gelächter] Karl: ‚Außerdem enthält der Duft einen 
Vorboten des menschlichen Hormons Oxytocin, und 
der Körper nutzt dieses Molekül, um damit das Oxytocin 
auszuschütten.‘

 Jemand: ‚Oxytocin?‘ 

Chris: ‚Es wird auch gelegentlich das ‚Mutterhormon‘ 
genannt, verantwortlich für die initiale Bindung 
zwischen einer Mutter und ihrem Baby.‘ 

Alice: ‚Sie lieben die Pflanze wie ihr eigenes Kind.‘ 

[Gelächter] Karl: ‚Und damit treten wir in eine ganz neue 
Ära ein. Die erste stimmungsaufhellende, antidepressive 
Glückspflanze – bereit für den Markt. Sie erkennen 
bestimmt den Benefit für die Menschheit durch diese 
blumige Innovation.‘

Jemand: ‚Ja, aber wird die Pflanze auch fertig sein bis zur 
Flowerfair? Viel Zeit bleibt Ihnen da nicht.‘ 

Alice: ‚Ein erwünschter Nebeneffekt dieser Pflanze ist die 
Überproduktion des Wachstumshormons Cytokinin, so 
– ja, sie wird rechtzeitig erwachsen sein.‘ 

Chris: ‚Was diese Pflanze wirklich braucht, ist Liebe.‘ 
(Hausner 2019b: 00:03:03- 00:04:51)

Die anfängliche Euphorie schwindet langsam und 
einige der Forscher –v. a. Karl– beginnen, Zweifel und 
Misstrauen der Pflanze gegenüber zu zeigen. In einer 
Besprechung diesbezüglich äußert Alice mehr Details 
zur Begebenheit von Little Joe:

Alice: ‚Wir designten Little Joe unfruchtbar. Der Pollen 
produziert also keine Samen. Falls ein Pollen auf die 
weibliche Narbe fällt, geht er ein, wodurch keine weiteren 
Nachkommen mehr entstehen können. Wir haben das 
so gelöst, um die Duftproduktion zu maximieren.‘ 

Karl: ‚Aber wieso hat die Pflanze denn überhaupt so 
viele Pollen ausgeschüttet?‘ 

Ric: ‚Als würde sie uns beweisen, dass sie einen Willen 
hat?‘ 

Alice: ‚Vielleicht eine Reaktion der männlichen Pflanze 
auf ihre Sterilität?‘ (Hausner 2019b: 00:14:25-00:14:47)

Während auf das Detail der kastrierten Pflanze 
noch näher eingegangen wird, fällt in dieser kurzen 
Szene auf, dass ein gewisser Kontrollverlust Alices 
über ihre eigene ‚Kreatur‘ spürbar wird, indem sie 
auf Rics Frage keine eindeutige Antwort geben kann. 
Beim Fortschreiten der Handlung beginnt Alice, an 
der Unversehrtheit ihres Werkes zu zweifeln und das 
Forschungsprojekt wird zum Schauplatz existenzieller 
Fragen über Autonomie, Identität und emotionale 
Authentizität.

Der Handlungsverlauf entwickelt sich langsam, 
durch die schwebende Kameraführung wird der 
Eindruck erweckt, dass der Film konsequent jede 
Eindeutigkeit vermeidet. Das narrative Grundgerüst 
erinnert an klassische Paranoia-Thriller oder Science-
Fiction-Filme mit Körpertausch-Motiven, wie bspw. 
an Jack Finneys Roman Invasion of the Body Snatchers 
und dessen Verfilmung und Remake, den Hausner als 
Grundidee für Little Joe heranzog (Hausner 2021: 129). 
Hausners reduzierte Bildsprache und psychologische 
Zurückhaltung bricht jedoch mit dem ‚klassischen‘ 
Horrorszenario und bietet stattdessen ein Szenario 
latenter Bedrohung, wobei nichts eindeutig falsch, 
aber alles verstörend anders ist.

Alice ist alleinerziehende Mutter eines Teenagers 
namens Joe. Sie bringt eines Tages eine der Little 
Joe-Pflanzen heimlich mit nach Hause, schenkt 
sie ihrem Sohn und verstößt dabei gegen die 
Laborsicherheitsregeln. Kurz darauf beginnt Joe sich 
zu verändern: Er wirkt kontrolliert, freundlich, aber 
auch distanziert. Als weitere Personen, darunter 
Alices Kolleg:innen, ähnliche Veränderungen zeigen, 
beginnt sie zu vermuten, dass Little Joe nicht nur 
auf das Hormonsystem wirkt, sondern auch auf die 
Persönlichkeit. Doch es bleibt unklar, ob Alice einer 
realen Gefahr auf der Spur ist oder ob sie selbst die 
Grenze zur Paranoia überschreitet. Ihre Kollegin 
Bella –eine depressive Wissenschaftlerin, deren Hund 
nach dem Kontakt mit der Pflanze verändert scheint– 
fungiert dabei als eine Art Spiegelbild, eine weitere 
weibliche Figur zwischen Fürsorge und Misstrauen, 
zwischen Erkenntnis und Wahn. 

Von wachsenden Zweifeln geplagt, gesteht 
Alice ihrem Kollegen Karl, bei der genetischen 
Programmierung von Little Joe möglicherweise 
‚unsaubere‘ Methoden angewandt zu haben. 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 58

Sie konfrontiert ihn mit den auffälligen 
Verhaltensänderungen im Umfeld, doch ihre 
Warnungen stoßen angesichts der bevorstehenden 
Markteinführung auf taube Ohren. Zudem wird Bella, 
die früh Bedenken äußert, nach einem mysteriösen 
Sturz im Treppenhaus aus dem wissenschaftlichen 
Betrieb gedrängt. Alarmiert durch diese Vorfälle 
und die emotionale Verfremdung ihres Sohnes fasst 
Alice den Entschluss, die Pflanzen durch klimatische 
Veränderungen im Gewächshaus zu zerstören. Ihr 
Versuch wird jedoch von ihrem Kollegen Chris 
vereitelt, der sie, nachdem sie sich seinen Argumenten 
entzieht, gewaltsam niederstreckt und ihr die 
Schutzmaske abnimmt – woraufhin sie den Pollen der 
Pflanze ausgesetzt ist.

die Hausner visuell äußerst stilisiert in Szene setzt: Die 
Labors leuchten in surrealen Farben, die Kamera bleibt 
distanziert, oft frontal oder seitlich abschweifend, 
in langen, statischen Einstellungen, die eine fast 
theatralische Wirkung erzeugen. Bewegungen sind 
kalkuliert, Gespräche unterkühlt, Emotionen gibt es 
nur andeutungsweise. Diese Ästhetik der Künstlichkeit 
dient nicht nur der stilistischen Abgrenzung, sondern 
verstärkt auch das zentrale Thema des Films: die 
Frage, was ‚echt‘ ist. Zudem verzichtet der Film 
bewusst auf Effekte, auf übersteigerte Dramatik oder 
visuelle Hinweise, die eine übernatürliche Erklärung 
begünstigen würden. Stattdessen spielt er mit 
psychologischen Interpretationsangeboten: Ist Alice (in 
vielerlei Hinsicht) überfordert? Projiziert sie ihre Ängste 
in ihr Umfeld? Oder hat sie tatsächlich eine gefährliche 
Form von Bewusstseinsveränderung erschaffen? Die 
Zuschauer:innen werden in dieselbe Unsicherheit 
versetzt wie die Protagonistin. Die Perspektive bleibt 
subjektiv, doch ohne identifikatorische Überhöhung. 
Alices Blick ist analytisch – wie der der Kamera.

Diese visuelle Zurückhaltung und der subtile 
Umgang mit Emotionen prägen insbesondere auch 
das Verhältnis zwischen Alice und ihrem Sohn 
Joe. Die filmische Inszenierung setzt dabei stark 
auf Distanz, sowohl inhaltlich als auch räumlich 
und kompositorisch. Räume wie das Labor oder 
das Wohnhaus (nachts) erscheinen durch die 
reduzierte Ausstattung und klare Linien steril und 
emotionslos, was durch das künstliche Licht der 
Lampen unterstrichen wird. Intime Nähe wird durch 
die strenge Bildgestaltung unterlaufen, bspw. werden 
Alice und Joe häufig räumlich getrennt ins Bild 
gesetzt oder durch Objekte voneinander isoliert. Ein 
exemplarisches Beispiel dafür ist die Szene, in der Alice 
ihren Sohn beobachtet, während dieser mit der Pflanze 
Little Joe in seinem Zimmer spricht. Die Kamera bleibt 
unbewegt in einer frontalen Totalen, Mutter und Sohn 
sind an entgegengesetzten Seiten des Bildausschnitts 
positioniert und werden durch die Pflanze getrennt. Es 
gibt keinen Schnitt, keine Bewegung, keine dramatische 
Musik, und dennoch entfaltet die Szene durch die 
Blickrichtung und Körperhaltung der Figuren eine 
beunruhigende Spannung. Joe bleibt ausdruckslos, 
während Alices Blick angespannt aber auch gefasst 
wirkt. Die räumliche und emotionale Distanz zwischen 
beiden wird dabei auf formaler Ebene verdichtet. 

Diese Form der Bildgestaltung verweigert eine 
eindeutige emotionale Einordnung und zwingt das 

[ ]Jessica Hausners Film [...] entfaltet 
zugleich eine vielschichtige 
Reflexion über Geschlecht, 

Mutterschaft und die symbolischen 
Ordnungen, in denen Weiblichkeit 

verhandelt wird

Bald darauf verkündet Karl stolz die Nominierung 
von Little Joe für einen europäischen Innovationspreis, 
der geplanten Verbreitung in öffentlichen 
Einrichtungen sind keine Grenzen mehr gesetzt. 
Auch Alice zeigt sich verwandelt: Von allen Zweifeln 
befreit, verzeiht sie Chris den Übergriff, erwidert seine 
Zuneigung und überträgt die Obsorge für ihren Sohn 
an den Vater, um sich ganz ihrer Arbeit und Little Joe 
zu widmen. Der letzte Schaudermoment des Films 
zeigt den Zuschauer:innen Alice, die sich der Pflanze 
in unnatürlich grellem, rot-rosafarbenem Licht nähert 
und »Gute Nacht, Little Joe« sagt, worauf das Licht 
ausgeht und eine Stimme aus dem Off flüstert: »Gute 
Nacht, Mama« (Hausner 2019: 01:36:32-01:36:44).

 2.1.Die Inszenierung
Der Film ist geprägt von narrativer Unsicherheit, 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0559

betrachtet: das Unheimliche im Sinne Freuds 
sowie die psychoanalytische Tiefenstruktur der 
Therapiesitzungen, an denen Alice regelmäßig 
teilnimmt. 

 3.1. Das Unheimliche in Little Joe
Meines Erachtens lässt sich Little Joe mit besonderer 

Prägnanz durch Freuds Begriff des ‚Unheimlichen‘ 
analysieren. In seinem gleichnamigen Aufsatz von 
1919 definiert er u. a. den Begriff als eine Form von 
Angst, die sich nicht aus dem gänzlich Fremden speist, 
sondern aus einer Verstörung des Bekannten. Dazu 
schreibt er: »Das Unheimliche ist […] in diesem Falle 
das ehemals Heimische, Altvertraute. Die Vorsilbe u n 
an diesem Worte ist aber die Marke der Verdrängung.« 
(Freud 1919: 5). Das Verdrängte, das plötzlich fremd 
scheint, obwohl es einst vertraut war, konstituiert 
das unheimliche Gefühl. Genau diese Konstellation 
trifft auch auf Little Joe zu, denn einerseits wirkt 
die Beziehung zwischen Alice und ihrem Sohn Joe 
zunächst vertraut, beinahe idealisiert. Doch im 
Verlauf der Handlung vollzieht sich eine subtile 
Entfremdung, die Alice zunehmend verunsichert. 
Joe bleibt äußerlich derselbe, spricht und handelt wie 
zuvor – und doch scheint er nicht mehr ganz er selbst 
zu sein. Der Verdacht, dass etwas nicht stimmt, erzeugt 
jene unheimliche Ambivalenz, von der Freud spricht. 
Andererseits bezieht sich das Unheimliche auch auf die 
Pflanze selbst, denn sie ist biologisch lebendig, doch 
ihre Fähigkeit, Emotionen künstlich zu stimulieren, 
verschiebt die Grenze zwischen Natürlichkeit und 
Manipulation. So verkörpert die Pflanze das Sinnbild 
einer bedrohlich gewordenen Schöpfung, die sich 
gegen ihre Schöpferin kehrt – ganz im Verständnis der 
unheimlichen Wiederkehr des Verdrängten.

Identitätsverschiebungen und Persönlichkeits-
veränderungen sind bei all jenen Figuren zu 
beobachten, die dem Pollen der Pflanze ausgesetzt sind. 
Die Veränderungen erinnern an das sog. Capgras-
Syndrom, das Hausner als Grundidee schon bei 
Invasion of the Body Snatchers faszinierte. Zu besagtem 
Syndrom bezieht sie bzgl. Little Joe wie folgt Stellung: 

Es gibt eine psychische Krankheit, das Capgras-Syndrom, 
bei der Leute glauben, dass ihr Vater, ihre Mutter, ihr 
Kind oder ihr Ehepartner entführt worden ist. Und die 
Person, die stattdessen dasitzt, ein Hochstapler ist, der 
nur behauptet, diese Person zu sein. […] Ich glaube, dass 
eine Psychose die Zuspitzung oder die Übersteigerung 

Publikum, die Figuren aus der Distanz zu betrachten 
– genau wie die Protagonistin selbst, die zunehmend 
entfremdet wirkt. Die Kamera übernimmt dabei ihre 
Perspektive, ohne sich ihr zu nähern. Auffallend ist 
Alices analytischer, rationaler Blick, der das Geschehen 
beobachtet, ohne es aufzulösen. Im Hinblick auf die 
stilisierte Inszenierung stellt sich der/die Betrachter:in 
die Frage, ob die Menschen auf die Pflanze reagieren, 
oder ob sich hier ein bereits vorhandenes emotionales 
Ungleichgewicht zeigt, das durch Little Joe lediglich 
offengelegt wird.

 2.2. Einsatz von Musik und Farbe
Auf musikalischer Ebene wird diese Atmosphäre 

durch die eigens für den Film komponierte 
Filmmusik von Teiji Ito unterstützt, die aus irritierend 
rhythmischen Perkussionselementen besteht. Die 
Musik erzeugt ein permanentes Gefühl der Spannung, 
ohne auf klassische Spannungsbögen zurückzugreifen. 
Sie wirkt dissonant, schrill wie das Pfeifen bei Tinnitus, 
manchmal fast schon rituell, und verstärkt die Wirkung 
einer Realität, die aus den Fugen geraten ist. 

In Bezug auf die Verwendung von Farbe im Film 
sticht das dominante Rot der Pflanze, aber auch das 
Rot der Haare von Alice ins Auge. Zur Farbe Rot 
erklärt Hausner: »Es ist jetzt nicht so, dass ich mir 
das mit dem Rot irgendwann einmal vorgenommen 
hätte. Rot ist halt eine sehr archaische Farbe, eine 
Signalfarbe und sie steht auch für Blut, Liebe und auch 
für das Rotkäppchen. Es gibt sozusagen Assoziationen, 
die mit Rot verankert sind […]« (2016: 505). Diese 
ambivalente Codierung durchzieht den gesamten 
Film: Was schön scheint, kann gefährlich oder tödlich 
sein; was wie Liebe aussieht, ist vielleicht bloß ein 
hormonell induzierter Reflex.

Formal, thematisch und atmosphärisch ist Little 
Joe ein durch und durch kontrollierter Film, und 
gerade in dieser Kontrolle liegt seine Irritation. Die 
völlige Abwesenheit von Chaos oder von expressivem 
Schauspiel lässt eine Leerstelle entstehen, die das 
Unheimliche deutlich hervorhebt. Die Welt von Little 
Joe ist eine Welt, in der alles geordnet scheint, und 
dennoch nichts mehr sicher ist.

3. Psychoanalytische Lesearten von Identitätsverlust in Little 
Joe

In der folgenden Analyse werden zwei 
ineinandergreifende Dimensionen des Films näher 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 60

der Protagonistin. Die Therapie fungiert dabei als 
Spiegel ihrer inneren Zerrissenheit zwischen ihrer 
Rolle als rational kontrollierende Forscherin und als 
emotional involvierte Mutter. Ihre Ängste und ihr 
Misstrauen gegenüber sich selbst und ihrem Umfeld 
verdichten sich zu einer psychischen Krise, in der sie 
zunehmend Bezug zur Realität verliert. 

In den Gesprächen mit der Therapeutin wird deutlich, 
dass Alices Verhältnis zu ihrem Sohn zwiegespalten 
ist, denn sowohl Nähe und Entfremdung als auch 
Zuneigung und Angst existieren nebeneinander. 
Die Psychologin, die Alice stets aufmerksam zuhört, 
scheint ihr nicht wirklich aus der Zwickmühle zu 
helfen. Auffallend ist bei den Therapiesitzungen auch 
das Detail, dass die Therapeutin jedes Mal ein anderes 
Kleidungsstück trägt, das ein Blumenmotiv aufweist. 
Dabei stellt sich die Frage, ob es sich um eine Warnung 
vor Little Joe oder eher um eine Art Doppelgänger 
der Pflanze –verkörpert durch die Therapeutin– 
handelt. Eine andere Möglichkeit wäre auch, dass 
Alices Besorgnis um Little Joes Pollenverbreitung und 
dessen Nebenwirkungen schon von Beginn an ein 
‚Hirngespinst‘ waren, die stets präsent waren, Alice 
diese ‚Tatsache‘ aber nicht wahrhaben wollte. Ähnlich 
begründet die Regisseurin selbst die finale Entwicklung 
der Hauptfigur:

Alice […] erfährt in ihrem Leben eine Besserung ab dem 
Moment, in dem sie angeblich vom Virus befallen ist. 
Ihr unauthentisches Dasein führt dazu, dass sie endlich 
sie selbst sein kann. Es gibt deswegen am Ende diese 
ironische Szene mit der Psychologin, die sagt: ‚Denn es 
wäre falsch, sich selbst zu verleugnen.‘ Da beißt sich die 
Katze in den Schwanz. Darum geht es die ganze Zeit. 
Wer ist dieses Selbst? Wann verleugnet man sein Selbst 
und wann nicht? Und ist es nicht besser, nicht man selbst 
zu sein? (Hausner 2021: 130, 131)

Den Zuschauer:innen wird erst in der 
darauffolgenden Szene klar, warum die Therapeutin 
ausgerechnet diesen Satz ausspricht, denn nach 
der Sitzung trifft Alice auf einen Mitarbeiter der 
Psychologin beim Ausgang, der gerade eine Little Joe-
Pflanze bewundert, die zur Dekoration auch in der 
Praxis aufgestellt wurde. Einerseits wird deutlich, dass 
die Verbreitung der Pflanze freigegeben wurde und 
somit auch das Virus weitläufig im Umlauf ist und 
die Psychologin den Pollen auch schon inhaliert hat 
– oder eben auch nicht, vielleicht hat sich gar nichts 
geändert? Angenommen sie ist auch davon befallen: 

einer Grundsituation ist, die jeder von uns kennt. Diese 
Angst, dass die Person, die man liebt oder zu kennen 
glaubt, einem nur etwas vormacht – das kennt, glaube 
ich, jede*r. (Hausner 2021: 129,130)   

Diese Ängste werden im Film von jenen 
befragten Familienangehörigen geteilt, die genau 
solche Veränderungen bei den ihnen nahestehenden 
Versuchspersonen zu erkennen scheinen. Wieder wird 
mit Ambivalenz gespielt: Die Versuchspersonen, die 
dem Pollen ausgesetzt wurden, dementieren jegliche 
Anzeichen von Veränderungen und scheinen für jedes 
Argument ein passendes Gegenargument zu haben, 
was wiederum die Familienangehörigen stutzig –
jedoch machtlos– macht. 

	 Auch das Doppelgängermotiv bei Freud 
(1919) manifestiert sich subtil bei Hausner, nämlich 
anhand der infizierten Figuren, die nach der Inhalation 
des Pollens durch freundliche, aber emotionslos 
harmonisierte Versionen ihrer selbst ersetzt zu sein 
scheinen. Diese identitätsauflösende Replikation lässt 
das Gefühl entstehen, dass das Ich sich selbst fremd 
wird. Auch hierzu äußert sich Hausner: 

Deswegen ist das Happy End mit einem gewissen 
Humor versehen. […] In meinem Happy End ist es nicht 
so, dass man den Feind besiegt und deswegen glücklich 
ist, sondern der Feind sind wir. Der Feind ist in uns. Wir 
sind uns selbst fremd geworden. Es ist schon geschehen, 
es ist schon zu spät, also leben wir damit. (Hausner 2021: 
130,131)

Der Doppelgänger war, laut Freud, »ursprünglich 
eine Versicherung gegen den Untergang des Ichs« 
(Freud 1919: 11), weshalb der ‚Feind, der in uns ist‘ 
demnach auch der Pollen der Blume ist, der sich 
somit das Überleben sichern möchte. Die enge 
Verbundenheit mit der Kastrationsangst wird im 
nächsten Kapitel behandelt.

 3.2. Begehren, Angst und Manipulation
Die psychoanalytische Tiefenstruktur von Little 

Joe zeigt sich nicht nur in Themen wie Entfremdung 
und Identitätsverlust, sondern auch in der Darstellung 
psychischer Innenräume, insbesondere durch Alices 
Therapiestunden, die mehrmals im Film eingeblendet 
werden. Diese Szenen sind bewusst nüchtern inszeniert: 
Ein spärlicher Raum, kühle Farben, eine distanzierte 
Kamera – all das unterstreicht die emotionale Isolation 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0561

deutlich: Alice hat Little Joe so konzipiert, dass diese 
zwar affektive Reaktionen im Menschen auslösen 
kann, jedoch keine eigene Fortpflanzung möglich ist. 
Durch die sterile Pflanze wird die Reproduktion aktiv 
ausgeschlossen; es handelt sich also um ein biologisches 
Detail, das mehr ist als nur eine technische Fußnote.

In dieser künstlich hergestellten Unfruchtbarkeit 
spiegelt sich ein Motiv, das tief in die psychoanalytische 
Struktur patriarchaler Symbolik eingebettet ist: 
die Angst vor weiblicher Autonomie und vor 
einem weiblichen Begehren, das sich der Kontrolle 
entzieht. Dies geht einher mit Freuds Begriff der 
Kastrationsangst, die er in das Unheimliche mit der 
Augenangst in Bezug auf Hoffmanns Sandmann in 
Verbindung bringt (Freud 1919). Während Freud diese 
Angst vorrangig beim männlichen Subjekt verortet, 
verlagert Little Joe die Angst um Machtverlust auf eine 
andere Ebene: Hier ist es die Wissenschaftlerin selbst, 
die die Kontrolle über das Potenzial zur Fortpflanzung 
unterbindet: gleichsam als vorwegnehmender Akt der 
Selbstdisziplinierung oder auch als Versuch, jede Form 
unkontrollierter Reproduktion, jedes ‚Eigenleben‘ der 
Kreatur zu verhindern. Somit kontrolliert Alice nicht 
nur das Labor, sondern auch die Fortpflanzung und 
stellt damit eine symbolische Ordnung infrage, in der 
weibliche Fruchtbarkeit traditionell als Ressource und 
Reproduktionsleistung verhandelt wurde, was auch 
zentrales Thema in Shulamith Firestones The Dialectic 
of Sex: The Case for Feminist Revolution ist (Firestone 
1970). 

An dieser Stelle lässt sich die theoretische 
Perspektive von Donna Haraway und ihrem 
Cyborg-Konzept einfügen, um die Verlagerung von 
biologischer Reproduktion hin zu affektiver Steuerung 
zu analysieren. In A Cyborg Manifesto (1991 [1985]) 
beschreibt Haraway den Cyborg als posthumane 
Figur, in der Technik und Organisches, Natur und 
Konstruktion untrennbar miteinander verwoben sind: 
»By the late twentieth century, our time, a mythic time, 
we are all chimeras, theorized and fabricated hybrids 
of machine and organism; in short, we are cyborgs. 
The cyborg is our ontology; it gives us our politics« 
(Haraway 1991: 150). Diese hybride Figur zielt nicht 
auf eine Rückkehr zu einem authentischen Ursprung, 
sondern auf die Auflösung klassischer Dualismen, 
wie etwa zwischen Natur und Kultur, Körper und 
Maschine, Mutter und Schöpferin. In diesem Sinne lässt 
sich Alice als Verkörperung des Cyborgs verstehen, 
da sie unterschiedliche Rollen in sich vereint: Sie ist 

Wer spricht dann ‚als‘ Therapeutin? Die Frau, oder das 
neue Ich Little Joes? 

Die Frage danach, wer eigentlich spricht, stellt sich 
ebenso im Zusammenhang mit der bereits genannten 
Schlussszene: wer wünscht Alice eigentlich eine ‚gute 
Nacht‘? Im Film wird des Öfteren betont, dass es wichtig 
sei, mit der Pflanze zu sprechen, doch ob die Pflanze 
sprechen kann, bleibt offen. Dadurch, dass in dem 
Moment, als man die Stimme hört, das Licht abgedreht 
wird, erfährt das Unheimliche seinen Höhepunkt. 
Kann die Pflanze tatsächlich sprechen, oder handelt 
sich dabei um eine innere Stimme, die Alice zu hören 
scheint? Ist Little Joe von nun an Joes Doppelgänger? 
Und: wessen Stimme hört man hier überhaupt? Ist es 
gar eine Art telepathische Kommunikation zwischen 
Mutter und Sohn? Welche Rolle das Muttersein spielt 
und wie komplex die Beziehung zwischen Alice und 
(Little) Joe ist, wird u. a. im Folgekapitel gezeigt.

4. (Cyborg-)Mutterschaft und Machtverhältnisse in Little Joe

Jessica Hausners Film lässt sich nicht nur als eine 
kritische Auseinandersetzung mit biotechnologischer 
Machbarkeit und affektiver Kontrolle betrachten, 
sondern entfaltet zugleich eine vielschichtige Reflexion 
über Geschlecht, Mutterschaft und die symbolischen 
Ordnungen, in denen Weiblichkeit verhandelt 
wird. Alice bewegt sich jenseits der traditionellen 
Geschlechterstereotype: zum einen als rational 
kalkulierende Wissenschaftlerin, zum anderen als 
alleinerziehende Mutter. Die Spannung zwischen 
diesen Rollen bildet das Rückgrat einer Inszenierung, 
die die gesellschaftlichen Erwartungen an weibliche 
Subjekte auf subtile Art unterläuft – und dabei auch 
die Frage nach weiblicher Macht und deren Grenzen 
in einer patriarchal geprägten Struktur aufwirft (Butler 
1990). Die Konzeption von Mutterschaft, die Hausner 
entwirft, ist –wie bereits erwähnt– ambivalent. Alice 
ist nicht nur im biologischen Sinn Mutter, sondern 
ebenso als Schöpferin der Pflanze –als technologische 
Gebärerin– zu verstehen. Ihre Position pendelt 
dabei zwischen Fürsorge und Kontrolle, zwischen 
emotionaler Verbundenheit und instrumenteller 
Distanz. In der Figur der Mutter verschränkt sich bei 
Hausner das Paradigma der Liebe mit dem des Eingriffs, 
schließlich heißt Muttersein im Hinblick darauf nicht 
nur zu nähren, sondern auch zu entscheiden, zu 
regulieren und zu beschneiden (Kristeva 1982). Dies 
wird besonders in der Beschreibung der Pflanze selbst 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 62

Little Joe entwickelt sich weiter, verändert die 
Menschen und entzieht sich der Erfinderin, was 
schon durch Rics oben genannter Frage nach einem 
möglichen Willen der Pflanze vorweggenommen wird. 
Die kastrierende Geste bleibt symbolisch wirkungslos. 
So reproduziert sich zwar nicht die Pflanze, aber das 
affektive Programm, das in sie eingeschrieben wurde. 
Die Angst vor Kontrollverlust kehrt damit an anderer 
Stelle zurück – nicht als biologische, sondern als 
affektive Reproduktion. 

Was die Gegenüberstellung von biologischer 
Unfruchtbarkeit und emotionaler Ansteckung betrifft, 
handelt es sich hierbei um keinen Zufall: Sie bildet 
das Spannungsfeld, in dem Little Joe seine zentrale 
Figur entfaltet. Was geschieht, wenn Frauen nicht nur 
Leben hervorbringen, sondern zudem Technologien, 
die Gefühle steuern? In dieser Hinsicht ist Alice 
keine ‚ideale‘ Mutterfigur. Sie wirkt kontrolliert und 
überfordert zugleich, zielstrebig und verletzlich, klug 
und unsicher. Gerade diese Gegenüberstellungen 
machen sie zu einer Figur, in der sich alte Vorstellungen 
von Weiblichkeit auflösen und neue Bilder entstehen. 
Der Film versucht nicht, eine heldenhafte Erzählung 
weiblicher Stärke aufzuzeigen. Vielmehr macht 
er erfahrbar, wie dünn das Eis ist, auf dem sich 
Selbstbestimmung bewegt. Alice erschafft etwas, das 
sich ihr entzieht, und somit schlägt die Macht über das 
Leben um in Ohnmacht gegenüber den Konsequenzen. 
Diese Umkehr erinnert unweigerlich an den Schöpfer 
Victor Frankenstein, der im folgenden Kapitel zum 
Vergleich mit Little Joe herangezogen wird.    

5. Hausners Little Joe und Shelleys Frankenstein im Vergleich

Der Vergleich zwischen Little Joe und Frankenstein 
eröffnet vielschichtige Perspektiven auf das Thema 
künstlicher Schöpfung und das fragile Verhältnis 
zwischen Schöpfer:in und Geschöpf. Hausner nimmt 
in einem Interview Bezug dazu: 

The idea was to do a female Frankenstein story. A female 
scientist, who loves her work, who creates something 
that then takes on a life of its own. But with a different 
ending, a more ironic, forgiving end, where the monster 
and its creator don’t have to destroy each other. (Hausner 
2019c: s.p.).

Abgesehen davon, dass die Werke in einem Abstand 
von über zwei Jahrhunderten entstanden sind, 

Mutter und Wissenschaftlerin, emotional verbunden 
und zugleich rational kontrollierend. Sie überschreitet 
so die klassischen Vorstellungen weiblicher 
Subjektivität, wie sie in patriarchalen Ordnungen 
verankert sind. Haraway hebt hervor, dass der Cyborg 
diese historischen Gegensätze unterläuft, welche die 
Grundlage für Herrschaftsverhältnisse bilden: »[C]
ertain dualisms have been persistent in Western 
traditions; they have all been systemic to the logics and 
practices of domination of women, people of color, 
nature, workers, animals – in short, domination of all 
constitued as others, whose task is to mirror the self« 
(ibíd. 177). 

Auch in Bezug zur Sterilität von Little Joe lässt sich 
Haraways Theorie heranziehen, denn sie symbolisiert 
die Transformation von Biologie in Information. Im 
technowissenschaftlichen Kontext, den sie beschreibt, 
»cyborg myth, subvert[s] myriad organic wholes« 
(ibíd. 152) – werden traditionelle Vorstellungen des 
‚natürlichen‘ Körpers aufgelöst. Die im Film sichtbare 
Programmierbarkeit von Affekten verweist auf diese 
Entwicklung, denn Gefühle gelten nicht mehr als rein 
menschlich, sondern als technisch steuerbar. Haraway 
beschreibt den Cyborg als eine Figur, die »pleasure in 
the confusion of boundaries and responsibility in their 
construction« (ibíd. 150) findet. Die Pflanze ersetzt 
dabei Fortpflanzung durch Bindung, Biologie durch 
affektive Wirkung, und manifestiert so den Übergang 
von natürlicher Reproduktion hin zu technischer 
Beeinflussung.

Dass Alice letztlich die Kontrolle über ihre 
Schöpfung verliert, spiegelt eine weitere zentrale 
Eigenschaft des Cyborgs wider: Der Cyborg ist keine 
naive Emanzipationsfigur, sondern Ausdruck eines 
komplexen Spannungsfeldes zwischen Macht, Technik 
und Subjektivität. Haraway betont: »The cyborg does 
not dream of community on the model of the organic 
family« (ibíd. 151). Das heißt, der Cyborg lehnt 
sowohl die Idealisierung natürlicher Herkunft als auch 
nostalgische Rückkehr zu traditionellen Ordnungen 
ab. Ebenso löst sich Alices Kontrolle über ihr Wissen 
und ihre Erfindung auf. Die affektive Autonomie 
der Pflanze entzieht sich der Programmierung und 
verdeutlicht, dass auch technologisch geschaffene 
Subjekte ein Eigenleben entwickeln können. Diese 
Autonomie ist weder ‚natürlich‘ noch klar definierbar, 
zudem künstlich erzeugt, weshalb gerade darin 
Potenzial und Risiko der cyborghaften Existenz liegen. 

Die Konsequenzen machen sich sichtbar, denn 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0563

sobald es sich verselbständigt hat. Die tragische 
Erkenntnis, dass eine einmal gesetzte Schöpfung nicht 
einfach rückgängig gemacht werden kann, durchzieht 
beide Erzählungen als zentrales Motiv. In Frankenstein 
erkennt Victor spät, dass sein Monster nicht nur physisch 
existiert, sondern auch mit Gefühlen, Leidensfähigkeit 
und einem eigenen Willen ausgestattet ist. Nach dem 
Mord an seinem Bruder, seiner Braut und weiteren 
Opfern, die das Monster zu verantworten hat, fasst 
Victor den Entschluss, sein Geschöpf zu zerstören, 
doch er ist dazu weder psychisch noch physisch in 
der Lage. Als das Wesen ihn auffordert, ein weibliches 
Gegenstück zu erschaffen, beginnt Victor zwar mit der 
Arbeit, zerstört das zweite Wesen jedoch im letzten 
Augenblick. Dieser Akt der Zerstörung ist einerseits 
ein Akt der Macht, andererseits aber auch ein Akt des 

teilen beide Werke zentrale Motive, wie als Nächstes 
dargelegt wird.

Mary Shelleys Frankenstein gilt als 
Gründungsmythos der modernen Science-Fiction 
und als frühe, radikale Auseinandersetzung mit 
menschlicher Hybris. Victor Frankenstein, getrieben 
von wissenschaftlichem Ehrgeiz, erschafft aus 
Leichenteilen ein neues Wesen. Doch er verstößt es 
unmittelbar nach seiner ‚Geburt‘: 

Seine Gliedmaßen standen im rechten Verhältnis 
zueinander, und darum hatte ich ihr Aussehen für 
schön gehalten. […] Diese Üppigkeit bildete aber 
nur einen desto schrecklicheren Gegensatz zu seinen 
wässerigen Augen, deren Farbe von den umrahmenden 
weißen Augenhöhlen kaum zu trennen war, zu seinem 
runzeligen Gesicht, zu seinen flachen, beinahe schwarzen 
Lippen. […] Ich hatte es mit einer übermäßigen 
Leidenschaftlichkeit ersehnt – und als ich es erreichte, 
verschwand die Schönheit des Traumes. Statt dessen 
erfüllten atemloser Schrecken und Abscheu mein Herz. 
(Shelley 1968: 71,72) 

Das Geschöpf wird zum Sinnbild des Unheimlichen: 
vertraut und fremd zugleich, geboren aus menschlicher 
Hand, aber nicht menschlich eingebunden. Der 
Wechsel vom grotesk-körperlichen Monster bei Shelley 
zur emotional-psychischen Entfremdung bei Hausner 
markiert auch eine Verschiebung des Unheimlichen. 
Wo Shelley das ‚Andere‘ als körperlich deformiert und 
sozial geächtet zeigt, bleibt das Unheimliche in Little Joe 
unsichtbar und nistet sich in Verhaltensmuster, Blicke 
und Dialoge ein. Die Bedrohung ist keine körperliche 
Präsenz, sondern zeigt sich bspw. in der Szene, in der 
Alice beginnt, an der Echtheit der Beziehung zu ihrem 
Sohn zu zweifeln. Seine Antworten wirken korrekt, 
fast schon kalkuliert, wodurch sie nicht mehr von ihm 
zu kommen scheinen. In dieser Hinsicht thematisieren 
beide Werke das Zerbrechen einer Beziehung zwischen 
Schöpfendem und Geschaffenem. In Frankenstein 
verweigert Victor seinem Wesen jede Zuwendung, 
was die Katastrophe beschleunigt. In Little Joe dagegen 
ist es keine offene Ablehnung, sondern das Scheitern 
emotionaler Authentizität, das zum Bruch führt. 

Ein weiterer Vergleichspunkt zwischen den beiden 
Werken ist der Versuch, die eigene Schöpfung zu 
vernichten – und das damit verbundene Scheitern. 
Beide erzählen nicht nur von der Erschaffung neuen 
Lebens, sondern auch von der Unmöglichkeit, dieses 
Leben nachträglich zu kontrollieren oder auszulöschen 

[ ]Beide Werke verdeutlichen 
auf je eigene Weise, dass die 

Erschaffung künstlichen Lebens 
eine Grenze markiert, die nicht 

ohne Konsequenzen überschritten 
werden kann 

endgültigen Kontrollverlusts. 
Auch in Little Joe erkennt Alice zu spät, dass sie 

ihre Kreation nicht mehr beherrscht. Nachdem sie 
feststellt, dass die Pflanze Veränderungen im Verhalten 
von Menschen verursacht, beginnt sie, sich gegen ihr 
eigenes Projekt zu stellen und versucht, wie bereits 
beschrieben, die Pflanze zu vernichten, indem sie die 
Temperatur im Gewächshaus so herunterschalten 
möchte, dass Little Joe keine Überlebenschance hat. Ihr 
Versuch jedoch ist zwecklos, denn sie wird nicht nur 
durch Chris daran gehindert, sondern die Pflanze hat 
längst ‚Wurzeln‘ geschlagen. 

Beide Werke verdeutlichen auf je eigene Weise, 
dass die Erschaffung künstlichen Lebens eine Grenze 
markiert, die nicht ohne Konsequenzen überschritten 
werden kann. Der Versuch, die eigene Schöpfung zu 
zerstören, ist nicht nur ein Ausdruck von Reue oder 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 64

von Ausgrenzung und Schweigen, und verurteilt sich 
damit sowohl moralisch als auch narrativ.

Im Vergleich dazu nimmt der Konflikt zwischen 
Schöpferin und Geschöpf in Little Joe unterschwelligere, 
aber nicht minder verstörende Formen an. Alice stößt 
die Schöpfung nicht wie Victor aktiv ab, erkennt jedoch 
ebenso wenig deren mögliche Eigenwilligkeit an. 
Durch ihr glücksgefühlauslösendes Konstrukt führt sie 
ein radikales Moment ein: Affekt entsteht nicht mehr 
aus menschlichem Bezug, sondern aus biochemischer 
Programmierung. Die Schöpfung fordert keine – sie 
erzwingt sie, indem sie sie zum Produkt genetischer 
Gestaltung macht.

Diese Form emotionaler Manipulation wirft ein 
anderes ethisches Problem auf als bei Shelley. Während 
Frankensteins Kreatur unter dem Mangel an Liebe 
leidet, scheinen die von Little Joe infizierten Menschen 
zu lieben, ohne zu wissen, warum. Hier ist Affekt nicht 
Abwesenheit, sondern Illusion: ein Kontrollsystem, 
das von innen wirkt und die Möglichkeit bewussten 
Einvernehmens unterläuft. Liebe –traditionell als 
freie, subjektive Erfahrung verstanden– verliert ihre 
Authentizität, wenn sie künstlich erzeugt wird. Der 
Konflikt spitzt sich zu, als Alices Sohn Joe Symptome 
einer Veränderung zeigt. Die Pflanze wirkt nicht nur auf 
die Schöpferin, sondern auch auf deren Nachkommen. 
Es entsteht ein emotionales Dreieck zwischen Mutter, 
Sohn und Schöpfung. Alice erlebt eine Krise, doch 
nicht aus Schuld oder Gleichgültigkeit, sondern 
aus der Unfähigkeit, zwischen authentischem und 
manipuliertem Affekt zu unterscheiden, also zwischen 
echter Mutterliebe und induzierter Gefügigkeit.

Diese zwei gegenläufigen Dynamiken –die Kreatur, 
die nach Zuneigung verlangt, und die Pflanze, die sie 
aufzwingt– offenbaren ein gemeinsames ethisches 
Fundament: die Spannung zwischen Handlungsmacht 
und Kontrolle bei der Erschaffung künstlichen Lebens. 
In Frankenstein liegt das ethische Scheitern in der 
emotionalen Vernachlässigung: Victor verweigert die 
Sorge für das, was er erschaffen hat. In Little Joe hingegen 
ist das Scheitern perfider: Alice erzeugt ein Objekt, das 
Zuwendung simuliert, affektive Reaktionen hervorruft 
und die Glaubwürdigkeit zwischenmenschlicher 
Beziehungen untergräbt, wie man es im Verlauf des 
Films bei fast allen Figuren beobachten kann. 

Beide Werke führen uns an einen zentralen Punkt 
der gegenwärtigen Bioethik: Was bedeutet es, sich 
um eine Schöpfung zu kümmern? Genügt es, sie 
ins Leben zu rufen, oder verpflichtet dies zu einer 

Verantwortung, sondern auch ein letztes Aufbäumen 
gegen den Verlust von Autonomie. Doch sowohl 
Victor als auch Alice müssen erkennen, dass sich 
Leben –einmal entfesselt– nicht mehr vollständig 
in die Bahnen des eigenen Willens zurückzwingen 
lässt. Diese Einsicht macht ihre Geschichten nicht nur 
tragisch, sondern auch zutiefst menschlich.

6. Die Beziehung zwischen Schöpfer und Geschöpf als 
moralisches Spannungsfeld in Frankenstein und Little Joe

Der dramatische Kern in Frankenstein und 
Little Joe liegt –wie bereits beschrieben– in der 
ambivalenten und angespannten Beziehung zwischen 
Schöpfer:in und Schöpfung; einer Dynamik, die 
nicht nur bioethische Fragen aufwirft, sondern auch 
emotionale und philosophische Überlegungen zu 
Macht, Fürsorge und Einvernehmen artikuliert. In 
beiden Fällen entsteht der Konflikt nicht allein aus 
dem, was geschaffen wurde, sondern vielmehr aus 
der Unfähigkeit oder Weigerung des Schöpfers/der 
Schöpferin, die Subjektivität und Handlungsfähigkeit 
der eigenen Kreatur anzuerkennen. Diese Weigerung, 
die sich entweder in Form von Abstoßung oder 
affektiver Kontrolle manifestieren kann, ist letztlich 
der Auslöser der jeweiligen Tragödie.

In Frankenstein verkörpert Victor das klassische 
Paradigma des modernen Wissenschaftlers, der von 
Wissensdrang und Machbarkeitsglauben getrieben 
wird. Sein Wunsch, den Tod zu überwinden und 
Leben zu erschaffen, entspringt weniger altruistischer 
Motivation als vielmehr einer Mischung aus Ehrgeiz, 
Narzissmus und dem Streben nach persönlichem 
Ruhm. Das Wesen, das er ins Leben ruft, ist zunächst 
ein unschuldiges, liebebedürftiges Geschöpf, doch 
Victor begegnet ihm mit Entsetzen und Abscheu. 
Seine Ablehnung gründet sich nicht auf das 
Verhalten der Kreatur, sondern auf deren äußere 
Erscheinung (vgl. Zitat oben) – und symbolisch 
auf den beunruhigenden Spiegel seiner eigenen 
Hybris. Gerade dieser Zurückweisungsakt markiert 
den ethischen Bruchpunkt. Das Monster wird 
nicht als solches geboren, sondern wird erst durch 
Verlassenheit, soziale Isolation und die Gewalt der 
Umwelt zu einer tragischen Figur. Victors Vergehen 
besteht nicht in der Lebenserschaffung an sich, 
sondern in der Verweigerung der affektiven und 
sozialen Verantwortung, die diese mit sich bringt. 
Statt Fürsorge zu übernehmen, wird er zum Agenten 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0565

der Schöpfungserzählung in die Gegenwart affektiver 
Regime. Der Schrecken liegt nicht in der Existenz 
eines Monsters, sondern im Verlust der Gewissheit, 
dass das, was wir fühlen, wirklich ‚uns gehört‘. Der von 
Freud beschriebene Effekt des Unheimlichen –also das 
Heimische, das fremd geworden ist– konkretisiert sich 
hier in der Frage, ob Liebe und Vertrauen überhaupt 
noch als authentische Erfahrung möglich sind, 
wenn sie technisch reproduzierbar oder chemisch 
induzierbar werden.

Der Vergleich mit Frankenstein legt dabei offen, 
wie sich narrative Strukturen über zwei Jahrhunderte 
hinweg transformieren und zugleich Motive der 
Schöpfung, Verantwortung und Kontrolle konstant 
bleiben, wenn auch unter veränderten Vorzeichen. 
Während Victor am affektiven Desinteresse gegenüber 
seiner Kreatur scheitert, gerät Alice in eine Krise, weil 
sie zu spät erkennt, dass sich das von ihr Erschaffene 
längst verselbständigt hat. Beide Werke machen 
deutlich, dass das Scheitern nicht in der Schöpfung 
selbst liegt, sondern im Umgang mit ihr: in der 
Weigerung, Verantwortung relational zu denken, in 
der Unfähigkeit, das Andere im Eigenen zu erkennen. 
Ob als Monster oder als Pflanze – das Geschaffene 
fordert Anerkennung, Nähe und Fürsorge. Wird 
dies verweigert oder funktionalisiert, entsteht jenes 
Unbehagen, das sich nicht durch wissenschaftliche 
Erklärung oder technische Kontrolle auflösen lässt.

Jessica Hausner entwirft in Little Joe kein dystopisches 
Zukunftsszenario, sondern eine gegenwärtige Parabel 
über ein affektives Zeitalter, in dem die Sehnsucht 
nach Glück zunehmend zur Frage der Steuerung 
wird. Ihr Film erweitert die Frankenstein-Tradition 
um eine feministische Perspektive, die Mutterschaft, 
Wissenschaft und Autorschaft nicht trennt, sondern 
in ihrer Widersprüchlichkeit sichtbar macht. Gerade 
darin liegt die politische Sprengkraft ihres Werkes. 

kontinuierlichen, auch emotionalen Verantwortung? 
Bis zu welchem Punkt ist es vertretbar, Emotionen zu 
designen? Und was geschieht, wenn diese Gestaltung 
in das Freiheitsgefüge der/des Anderen eingreift?

So wie Shelleys Kreatur zur Gewalt greift, 
nachdem sie aus der Ordnung des Menschlichen 
ausgeschlossen wurde, so reagieren die von Little Joe 
Betroffenen mit stiller Gefügigkeit: Sie sind ruhig, 
angepasst und scheinbar zufrieden, doch zum Preis 
ihrer Selbstbestimmung. Die offene Rebellion des 
Monsters und die stille Entfremdung der Infizierten 
sind zwei Seiten derselben Medaille: der Entfremdung, 
die entsteht, wenn Schöpfung nicht als Subjekt, 
sondern als funktionales Objekt behandelt wird 
– sei es durch Ablehnung oder durch emotionale 
Instrumentalisierung.

Schlussfolgerung

Jessica Hausners Little Joe erweist sich im 
Zusammenhang mit Mary Shelleys Frankenstein nicht 
nur als eine filmische Reflexion über biotechnologische 
Grenzverschiebungen und -überschreitungen, sondern 
als ein vielschichtiger Kommentar zur Rolle weiblicher 
Schöpfung in einer Welt, die affektive Autonomie 
zunehmend technisiert. Jessica Hausner inszeniert mit 
klinischer Präzision eine Geschichte über Kontrolle, 
Mutterschaft und das fragile Verhältnis von Nähe und 
Manipulation: eine Geschichte, die auf beunruhigende 
Weise deutlich macht, wie schmal der Grat zwischen 
Fürsorge und Herrschaft, zwischen Gestaltung und 
Übergriff geworden ist. Dadurch, dass der Film das 
Unheimliche nicht über körperliche Deformation 
oder spektakuläre Gewalt entfaltet, sondern 
über die stille Verfremdung des Alltäglichen und 
Emotionalen, verlagert Hausner das klassische Motiv 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Piechocki-Serra, Julia Magdalena: Mütter, Monster, Manipulation: Weibliche Schöpfung und das Unheimliche in Little Joe und Frankenstein 
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 52-66. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.05 66

Bibliografie

Bouvier, B. (2002). Die DDR – ein Sozialstaat? 
J.H.W. Dietz Nachf.  

Albert, B. (2006). Protokoll Oktoskop-Beitrag 
- Robert Buchschwenter und Lukas Maurer 
im Gespräch mit Barbara Albert und Jessica 
Hausner. In S. Gärtner (Hrsg.), Die Filme 
der Jessica Hausner – Referenzen, Kontexte, 
Muster (S. 518-535). Büchner.

Brüggemann, B. R. (2010). Capgras-Syndrom. 
In Garlipp, P., Haltenhof, H. (Hrsg.), Seltene 
Wahnstörungen. Steinkopff. http://doi.
org/10.1007/978-3-7985-1877-3_12 

Butler, J. (1990). Gender Trouble. Routledge.
Ellis, H. D. & Lewis, M. B. (2001). Capgras 

delusion: a window on face recognition. 
In Trends in Cognitive Sciences, Vol. 5, 4, 
abril 2001. https://doi.org/10.1016/S1364-
6613(00)01620-X 

Firestone, S. (1970). The Dialectic of Sex – 
The Case for Feminist Revolution. William 
Morrow and Company.

Freud, S. (1919). Das Unheimliche. 

[Transkription aus:] Imago. Zeitschrift 
für Anwendung der Psychoanalyse 
auf die Geisteswissenschaften V, 
S. 1-24. https://archive.org/details/
dasunheimlichesigmundfreudpdf/Das%20
Unhe iml iche%20-%20Sigmund%20
Freud%20-%20PDF 

Gärtner, S. (2020). Die Filme der Jessica 
Hausner – Referenzen, Kontexte, Muster. 
Büchner.

Haraway, D. J. (1985). A Cyborg Manifesto: 
Science, Technology, and Socialist-
Feminism in the Late Twentieth Century, S. 
149-182. In Haraway, D. J. (1991), Simians, 
Cyborgs, and Women. The Reinvention of 
Nature. Free Association Books.

Hausner, J. (2016). Skype-Interview mit 
Jessica Hausner [15.11.2016]. In Gärtner, 
S. (Hrsg.), Die Filme der Jessica Hausner – 
Referenzen, Kontexte, Muster (S. 499-510). 
Büchner.

Hausner, J. (2017). Rede an der dffb. Revolver – 

Zeitschrift für Film, 37, S. 50-60.
Hausner, J. (2019a). The Fast-Tracked 

Unreality of Fat Girl, https://www.criterion.
com/current/posts/6727-the-fast-tracked-
unreality-of-fat-girl  

Hausner, J. (2019b). Little Joe – Glück ist ein 
Geschäft [Film]. Coop99.

Hausner, J. (2019c). Mumbai: Jessica Hausner 
on Directing Her ‚Female Frankenstein 
Story‘. The Hollywood Reporter, https://
www.hollywoodreporter.com/news/general-
news/jessica-hausner-directing-her-female-
frankenstein-story-1211777/ 

Hausner, J. (2021). Gespräch mit Jessica 
Hausner, Little Joe (2019). In K. Parth, L. 
Ettel, J. Libnik y N. Pindeus (Hrsg.), Aus der 
Werkstatt – Jessica Hausner (S. 129-142). 
Sonderzahl.

Kristeva, J. (1982). Powers of horror – An Essay 
on Abjection. Columbia University Press.

Shelley, M. (1968). Frankenstein. Wilhelm 
Heyne Verlag. 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
http://doi.org/10.1007/978-3-7985-1877-3_12
http://doi.org/10.1007/978-3-7985-1877-3_12
https://doi.org/10.1016/S1364-6613(00)01620-X
https://doi.org/10.1016/S1364-6613(00)01620-X
https://archive.org/details/dasunheimlichesigmundfreudpdf/Das Unheimliche - Sigmund Freud - PDF
https://archive.org/details/dasunheimlichesigmundfreudpdf/Das Unheimliche - Sigmund Freud - PDF
https://archive.org/details/dasunheimlichesigmundfreudpdf/Das Unheimliche - Sigmund Freud - PDF
https://archive.org/details/dasunheimlichesigmundfreudpdf/Das Unheimliche - Sigmund Freud - PDF
https://www.criterion.com/current/posts/6727-the-fast-tracked-unreality-of-fat-girl
https://www.criterion.com/current/posts/6727-the-fast-tracked-unreality-of-fat-girl
https://www.criterion.com/current/posts/6727-the-fast-tracked-unreality-of-fat-girl
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/jessica-hausner-directing-her-female-frankenstein-story-1211777/
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/jessica-hausner-directing-her-female-frankenstein-story-1211777/
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/jessica-hausner-directing-her-female-frankenstein-story-1211777/
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/jessica-hausner-directing-her-female-frankenstein-story-1211777/

