
Magazin 34Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03 22

Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Widerstand im Spiegel des Mythos: 
Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als 
postmigrantisch-feministische Dekonstruktion 
akademischer Machtstrukturen

Resistance in the Mirror of Myth: Fatma Aydemir’s 
Doktormutter Faust as a Postmigrant-Feminist 

Deconstruction of Academic Power Structures

Arno Gimber
Universidad Complutense de Madrid
agimber@ucm.es 
https://orcid.org/0000-0001-6867-7972

Recibido: 13/07/2025
Aceptado: 29/09/2025
DOI: https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

Zusammenfassung:
Fatma Aydemirs Doktormutter Faust (2024) 
dekonstruiert dominante patriarchale Narrative im 
Kontext des gegenwärtigen akademischen Milieus, 
in dem feministische Emanzipationsbestrebungen 
zunehmend mit autoritären Backlashs konfrontiert 
sind. Im Zentrum des Stücks steht die renommierte 
Genderwissenschaftlerin Margarete Faust, deren 
berufliche Existenz durch eine mediale Kampagne 
infrage gestellt wird. Aydemir entwirft ein vielschichtiges 
Machtgefüge, das durch die Figur des queeren 
Doktoranden Karim sowie durch einen genderfluiden 
Mephisto systematisch destabilisiert wird. Die Körper 
der Figuren fungieren dabei als Schauplätze politischer 
Auseinandersetzungen um Sexualität, Begehren und 
institutionelle Autorität.
Indirekt reflektiert der Text autoritäre Tendenzen 

Abstract: 
Fatma Aydemir’s Doktormutter Faust (2024) 
deconstructs dominant patriarchal narratives within 
the context of today’s academic milieu, where feminist 
efforts toward emancipation increasingly collide with 
authoritarian backlash. At the center of the play is the 
renowned gender studies scholar Margarete Faust, 
whose professional existence is called into question by 
a media-driven smear campaign. Aydemir constructs a 
complex web of power relations that is systematically 
destabilized by the queer doctoral student Karim and a 
gender-fluid Mephisto. The characters’ bodies become 
sites of political confrontation over sexuality, desire, and 
institutional authority.
The text indirectly reflects authoritarian tendencies 
and democratic backsliding in contemporary societies, 
without resorting to overt or simplistic accusation. At 

Ich will ins Herz des metaphysischen Begehrens 
vordringen und das Feuer auf seine bösartigen und 

totalisierenden Schemata eröffnen.
(Avital Ronell)

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
mailto:agimber@ucm.es
https://orcid.org/0000-0001-6867-7972
http://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2023.XX


Magazin 34 Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0323

D
bemerkenswerter ist es, dass seit dem ausgehenden 
18. Jahrhundert vermehrt weibliche Varianten von 
Faust- und Mephistopheles-Figuren auftreten. Diese 
neuen Protagonistinnen brechen mit der tradierten 
Geschlechterlogik und transformieren den Faust-
Mythos zu einem ästhetischen Experimentierfeld 
alternativer Entwürfe von Leben, Wissen und 
Subjektivität. In Zentrum dieser Texte steht die 
Reflexion komplexer Machtkonstellationen im 
Spannungsfeld von Geschlecht, Erkenntnis und 
Emanzipation – stets im Dialog mit mythischen 
Erzählmustern und literarischer Innovation.
(1) Ich bevorzuge den Begriff Mythos, da er im Unterschied zum Ausdruck Stoff verdeutlicht, dass 
es sich nicht lediglich um eine literarische Vorlage handelt, sondern um eine kulturell wirkmächtige 
Erzählung mit paradigmatischer Funktion. Trotz direkter Bezüge auf Goethes literarischen 
Faust verweist der Begriff Mythos auf eine symbolisch aufgeladene, vielschichtig deutbare Figur, 
in der zentrale gesellschaftliche Fragen – etwa nach Erkenntnis, Schuld, Macht und Begehren – 
verdichtet sind. Im Folgenden stehen daher weniger die literarischen Einzelmotive als vielmehr 
die ideologischen und kulturellen Dimensionen des Mythos im Vordergrund. In Anlehnung an 
Roland Barthes lässt sich Mythos als ein sekundäres semiotisches System verstehen, das historisch 
kontingente Bedeutungen naturalisiert und damit gesellschaftliche Machtverhältnisse verschleiert 
oder stabilisiert. Shahd Hammouri (2020) greift diesen Ansatz auf, wenn er schreibt: »[…] myths 
are signs that are embedded within our systems of signification and expressed in communication, 
and their study allows us to demonstrate how given social symbols mould into the fabric of the 
collective consciousness.«

In jüngerer Zeit ist ein wachsendes Interesse 
an feministischen Relektüren des Faust-Mythos 
zu beobachten – erkennbar etwa an Anspielungen 
in Werken von Christa Wolf (Rechtien 1997: 196-
210) bis hin zu Elfriede Jelineks postdramatischer 
Dekonstruktion FaustIn and out (2011). Aber schon 
davor wurde die Figur zunehmend als Symbol 
hegemonialer Männlichkeit kritisch hinterfragt, 
ein Phänomen, das die Vielschichtigkeit und 
Wandlungsfähigkeit des Faust-Mythos eindrucksvoll 
unter Beweis stellt.

Bereits 1841 veröffentlichte Ida Gräfin von 
Hahn-Hahn ihren Roman Gräfin Faustine, in dem 
sie den klassischen Faust-Mythos auf subversive 
Weise neu interpretiert. Im Zentrum steht nicht 
ein Pakt mit dem Teufel, sondern das faustische 
Streben nach persönlicher Selbstvervollkommnung. 
Die Protagonistin eignet sich die Rastlosigkeit und 
Wissbegierde der Faust-Figur bewusst als weibliches 
Modell der Selbstgestaltung an. Auf diese Weise 
unterläuft der Text die tradierten Geschlechterrollen 
und hinterfragt die patriarchale Moralordnung, die 
weibliches Erkenntnisstreben lange Zeit diszipliniert 
und delegitimiert hat. Faustine fordert somit – 
implizit, aber entschieden – das Recht von Frauen auf 
intellektuelle Selbstbestimmung ein (Scholz 2011: 118).

Auch Frank Wedekinds Drama Franziska (1911) 
präsentiert eine weibliche Faust-Gestalt. Die junge 
Titelheldin wird von dem mephistoartigen Veit Kunz 
zu einem Leben in Freiheit, Sinnlichkeit und Kunst 
verführt. Einen formellen Pakt schließt sie jedoch nicht 

er Faust-Mythos1 dient 
seit Jahrhunderten als 
Projektionsfläche für 
kulturelle Wünsche, Ängste 
und Grenzüberschreitungen. 
In der europäischen 
Literaturgeschichte steht er 
für ein männlich codiertes 
Erkenntnisstreben, das sich 
im ikonischen Teufelspakt 
manifestiert und religiöse 
wie gesellschaftliche 
Normen bewusst und 
radikal überschreitet. Umso 

und demokratische Rückschritte in gegenwärtigen 
Gesellschaften, ohne sich in plakativer Anklage zu 
verlieren. Zugleich verweist das Drama auf reale 
Debatten um vermeintlichen Machtmissbrauch durch 
Frauen in akademischen und kulturellen Kontexten und 
legt damit die Ambivalenzen offen, die aktuelle Diskurse 
über Macht, Geschlecht und Verantwortung prägen.
Doktormutter Faust steht exemplarisch für eine Ästhetik 
der Irritation statt moralischer Eindeutigkeit. Der Text lässt 
sich als Schlüsselwerk postmigrantischer, feministischer 
Gegenwartsdramatik lesen, das klassische Mythen nicht 
nur aktualisiert, sondern im Medium der Literatur radikal 
befragt und transformiert.
Schlüsselwörter:  Fatma Aydemir, Doktormutter Faust, 
Faust-Rezeption, Postmigration, Dekonstruktion 
patriarchaler Narrative, Genderdiskurs, Intersektionalität 

the same time, the play alludes to real debates about 
alleged abuses of power by women in academic and 
cultural contexts, thereby exposing the ambivalences 
that shape current discourses on power, gender, and 
responsibility.
Doktormutter Faust exemplifies an aesthetic of friction 
rather than moral certainty. It may be read as a key 
work of postmigrant, feminist contemporary drama—
one that not only updates classical myths but radically 
interrogates and transforms them through the medium 
of literature.

Keywords: Fatma Aydemir, Doktormutter Faust, Faust 
Reception, Postmigration, Deconstruction of Patriarchal 
Narratives, Gender Discourse, Intersectionality

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03 24

verkörpert so die ästhetische wie moralische 
Ambivalenz des Schön-Schrecklichen, dämonisch in 
ihrer Funktion, menschlich in ihrer Erscheinung.

Ein weiteres interessantes Beispiel für eine weibliche 
Mephisto-Figur findet sich in Mireia de No Honrubias 
Roman Como alma que lleva el diablo (2020), wo 
die Protagonistin Jess zunächst den Pakt mit dem 
Teufel als Faust-Figur eingeht, um später selbst in das 
Geschäft mit den Seelen einzusteigen. Im Gegensatz 
zu Elizabeth Hurleys Figur in Bedazzled II, die von 
Anfang an die höchste Position in der Hierarchie der 
Hölle innehat, erlangt Jess ihre Macht erst durch die 
Zustimmung Lucifers. 

Enrique Pérez-Plá (2024: 261-300) zeigt in seiner 
Dissertation überzeugend auf, dass die weiblichen 
Faust- und Mephistopheles-Figuren nicht nur eine 
geschlechtlich invertierte Replik der klassischen 
Modelle, sondern ein epistemologisches und 
ästhetisches Experiment darstellen, das tiefgreifende 
Kritik am Subjektbegriff der Aufklärung übt. Im 
Zentrum dieser Neuverhandlungen stehen radikale 
Formen der Fragmentierung, Ironisierung und 
transgressiven Körperpolitik. Elfriede Jelineks FaustIn 
and out (2011) markiert in diesen Zusammenhang 
einen entscheidenden Einschnitt: Die weibliche 
Faustfigur erscheint hier nicht als Erkenntnissubjekt 
im klassischen Sinne, sondern als Zitatfläche, 
Körpertext und medialer Resonanzraum. Jelinek 
dekonstruiert das Goethesche Modell des autonomen, 
suchenden Subjekts durch ein hypertextuelles Spiel 
mit Rollen, Stimmungen und Stimmen. Die Faustin 
ist keine tragende Identität, sondern eine performative 
Reinszenierung kultureller Weiblichkeitscodes, die 
sich dem Zugriff eines identitätsstiftenden Narrativs 
entzieht.

Jelineks Text lässt sich als subversive Relektüre 
des Faust-Mythos verstehen, die ausgehend von 
einem konkreten gesellschaftlichen Verbrechen und 
strukturellen Unrechtsverhältnissen die ideologische 
Grundierung des klassischen Stoffs offenlegt. 
Außerdem ist FaustIn and out als direkte Reaktion auf 
den sogenannten Fall Fritzl entstanden, als Reaktion 
des Entsetzens über ein reales Verbrechen, bei dem 
ein Vater seine Tochter über Jahrzehnte hinweg in 
einem Keller gefangen hielt, sexuell missbrauchte und 
mehrere Kinder mit ihr zeugte. Dieses extreme Beispiel 
patriarchaler Gewalt bildet die düstere Folie, vor der 
FaustIn and out seinen sprachmächtigen Monolog 
entfaltet. Jelinek verweigert sich bewusst einer linearen 

– vielmehr lebt sie in einer temporären Allianz mit 
dem modernen Teufel. Ihre Grenzüberschreitungen, 
etwa in männlicher Verkleidung, verweisen auf 
eine kritische Auseinandersetzung mit bürgerlichen 
Geschlechternormen. Der Schluss des Dramas bleibt 
ambivalent: Franziskas Rückzug in die Mutterrolle 
ersetzt eine Form weiblicher Idealisierung durch eine 
andere und lässt die emanzipatorische Sprengkraft der 
Figur letztlich offen (Navratil 2013: 290).

Im hier behandelten Zusammenhang ist auch die 
Figur Laura Salman aus Irmtraud Morgners Romanen 
Leben und Abenteuer der Trobadora Beatriz nach 
Zeugnissen ihrer Spielfrau Laura (1974) und Amanda 
– Ein Hexenroman (1983) von Interesse. Die DDR-
Autorin revidiert den Faust-Mythos konsequent aus 
feministischer Perspektive, indem sie die Begrenztheit 
patriarchaler Vorbilder für Frauen in der DDR 
entlarvt. Laura Salman sieht in Faust kein Vorbild 
individueller Selbstverwirklichung mehr, sondern ein 
Symbol technokratischer Kälte. An seine Stelle tritt das 
Bild der Pandora, das für erfüllte Menschlichkeit und 
kollektive Zukunft steht. Morgner versucht in ihrem 
Werk, faustische Handlungsmöglichkeiten für das 
weibliche Geschlecht neu zu denken (Doering o.J.).

Auch die Figur des Mephistopheles erfährt in 
modernen literarischen und filmischen Adaptionen 
eine bemerkenswerte Transformation. Besonders 
deutlich zeigt sich dies in Bedazzled II (2000) von 
Harold Ramis – einem Remake des gleichnamigen 
Films von Stanley Donen (1967) –, in der der Teufel von 
einer Frau (Elizabeth Hurley) verkörpert wird. Für Sara 
Munson Deats (2010: 209) stellt diese Entscheidung 
die innovative Neuerung eines ansonsten stereotypen 
Films dar. Sie liest die Besetzung als Ausdruck 
einer zeitgemäßen Aktualisierung, denn, indem die 
verführerische Gehilfin des Satans selbst zur Fürstin 
der Finsternis avanciert, werde erstmals eine Frau in 
eine relevante Machtposition erhoben.

Trotz dieser vermeintlichen Aufwertung bleibt die 
Darstellung ambivalent. Die weibliche Teufelsfigur ist 
in Bedazzled II stark sexualisiert und eindimensional 
inszeniert; ihre Macht basiert ausschließlich auf 
körperlicher Attraktivität und der Fähigkeit zur 
Verführung. Damit reiht sie sich in die lange Tradition 
der femme fatale ein – eines Archetyps, der längst 
zum kulturellen Klischee geworden ist. In dieser 
komödiantischen Neuinszenierung vereint sie die 
klassischen Merkmale dieses Typus: Sinnlichkeit, 
Boshaftigkeit und überirdische Schönheit. Sie 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0325

an Gretchens Kerker in Goethes Faust, an jenen Ort 
der Einsperrung, an dem die weibliche Figur aus der 
gesellschaftlichen Ordnung herausfällt und sprachlich 
wie existenziell zerfällt. Ihre Erfahrung ist nicht Teil 
der Regel, sondern eine Ausnahme – »von was auch 
immer«. Auch hier wird deutlich: Das Sprechen selbst 
beginnt sich aufzulösen. Wortspiele, Verschiebungen 
und absurde Verknüpfungen zeigen, wie Jelinek auch 
die Sprache als Ort patriarchaler Ordnung angreift 
und destabilisiert.

FaustIn ist auf »Erzählungen« angewiesen, die sie 
nicht selbst bestimmt. Ihre Subjektivität ist gebrochen, 
existiert nur im Spiegel der Geschichten anderer. 
Dennoch sind diese Erzählungen überlebensnotwendig 
– »sonst zergeh ich«. Ihre Lage ist paradox: Sie braucht 
Sprache, doch gerade diese Sprache ist von fremder 
Gewalt durchdrungen. Am Ende resigniert die Figur, 
sie begreift ihre Ausgrenzung nicht nur als Schicksal, 
sondern als Verpflichtung – eine bittere, von der 
Gewalt selbst auferlegte Rolle.

Narration oder psychologischen Figurenzeichnung. 
Stattdessen spricht eine »GeistIn« – ein zynisches, 
allgegenwärtiges Machtbewusstsein – auf die zur 
Puppe erstarrte FaustIn ein. Die Sprache selbst wird 
auch in ihrer Reaktion zum Instrument der Gewalt, 
zur Reflexionsfläche für ein System, in dem weibliche 
Subjektivität zum Verstummen gebracht wird.

Mein Vater ist Gott. Er trifft mich von hinten und 
von vorn und von allen andren guten Seiten auch 
noch. Ich lege mich hin, ich lege ihn aus, er legt mich 
da her. Er will es so. Wenn ich mich nur endlich 
vorurteilsfrei mit ihm beschäftigen würde! Es wäre 
meine Aufgabe, aber noch habe ich Vorurteile, 
immer noch. Andre dürfen sich auch nur mit ihm 
beschäftigen. Doch für die andren ist wenigstens ein 
andrer ihr Gott. Was geschieht oben, in der Wohnung, 
in der Regelwohnung mit dem Regelbesatz, mit dem 
Regalbesatz? Bin nur auf Erzählungen angewiesen. 
Aber die brauche ich, sonst zergeh ich. Sonst werde 
ich gelutscht und dann aus Ungeduld zerbissen. Ich 
bin die Ausnahme, von was auch immer. Ich bin 
unten. Das ist mein Platz. Das ist meine Aufgabe. 
(Jelinek 2011)

In dieser Passage verdichtet sich Jelineks poetische 
Strategie: Gewalt wird nicht nur beschrieben, sondern 
performativ erfahrbar gemacht. Die Figur der FaustIn 
– eine gebrochene Nachfahrin von Goethes Gretchen 
– legt in ihrem Monolog die familiäre, gesellschaftliche 
und religiöse Gewalt in einer eindrucksvollen, 
sprachlich verdichteten Form offen. Das Zitat bringt 
die perverse Umkehrung religiöser Verehrung auf 
den Punkt. Der Vater tritt als omnipotenter Täter auf, 
dessen Zugriff keinen Raum für Schutz oder Autonomie 
lässt. Die Gewalt erscheint aus FaustIns Sicht nicht als 
das Resultat struktureller Machtverhältnisse, sondern 
als eigene Unzulänglichkeit. Diese Perversion des 
Schuldverhältnisses spiegelt eine patriarchale Logik, 
in der Frauen die Verantwortung für ihre eigene 
Unterdrückung übernehmen sollen, wider. 

Die räumliche Trennung zwischen oben und 
unten betont zusätzlich die soziale und symbolische 
Marginalisierung der Figur. Die Wohnung oben, 
die »Regelwohnung mit dem Regelbesatz«, steht für 
eine scheinbar geordnete Normalität, die sich selbst 
nicht infrage stellt. In dieser Welt herrschen Norm 
und Wiederholung, während FaustIn im Unten 
lebt – einem Ort der Isolation, des Ausschlusses, 
der Unsichtbarkeit. Dieses Unten erinnert explizit 

[ ]
Im Übergang zu literarischen Texten des 21. 

Jahrhunderts zeigt sich deutlich, dass weibliche Faust-
Figuren sich einem linearen, teleologisch ausgerichteten 
Erkenntnismodell verweigern. Stattdessen agieren sie 
im Modus der Unterbrechung, des Widerstands und 
der Replik. Der weibliche Faust ist nicht die weibliche 
Version des Gelehrten, sondern eine literarische Figur, 
die das Wissen um seine Grenzen kennt – und daraus 
ästhetisch handelt. Diese Verschiebung der Perspektive 
eröffnet eine doppelte Lesart: zum einen als Kritik an 
hegemonialen Wissensordnungen, zum anderen als 
poetologische Strategie der Subjektverweigerung – 
im Sinne einer postheroischen Dramaturgie, wie sie 
vielen zeitgenössischen Theatertexten eigen ist. In 
Fatma Aydemirs Doktormutter Faust (2024) wird diese 

Die Figur des 
Mephistopheles erfährt 

in modernen Adaptionen 
eine bemerkenswerte 

Transformation. 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03 26

Tendenz auf besondere Weise zugespitzt und politisch 
aktualisiert.

1. Dekonstruktion einer Mythologie: Aydemirs Doktormutter 
Faust als feministische Relektüre

Fatma Aydemirs Doktormutter Faust ist eine 
Aktualisierung des klassischen Faust-Mythos, die 
zentrale Motive Goethes in die Gegenwart überführt. 
Der konkrete kreative Impuls (siehe Punkt 2) ging 
von einer kritischen Auseinandersetzung mit den 
Machtstrukturen im akademischen Betrieb aus – 
einem System, das vorgibt, Leistung und individuelle 
Exzellenz zu belohnen, dabei jedoch die realen 
politischen und sozialen Exklusionsmechanismen 
systematisch ausblendet.

Das Theaterstück wurde am 9. September 2023 
in Essen uraufgeführt2 und seither an zahlreichen 
renommierten Bühnen gezeigt, unter anderem 
am Deutschen Theater in Berlin, im Literaturhaus 
Zürich oder am Münchner Volkstheater. Im Zentrum 
steht die Figur der Dr. Margarete Faust – bereits 
die Namenskombination deutet auf eine bewusste 
Umcodierung des klassischen Stoffes hin. Die bei 
ihren Student:innen geschätzte Professorin für Gender 
Studies wird zur Zielscheibe einer reaktionären 
Kampagne, die sie öffentlich als Verschwörerin 
diffamiert und ihre akademische Laufbahn massiv 
bedroht. Margarete Faust steht unter öffentlichem 
Druck und denkt an Selbstmord.

1.1. Die Dekonstruktion des faustischen Begehrens
Inmitten einer tiefgreifenden Sinnkrise, ausgelöst 

durch die wissenschaftsfeindliche und populistisch 
aufgeladene gesellschaftliche Atmosphäre, begegnet 
Margarete Faust einer diabolischen Gestalt. Anders 
als in Goethes Vorlage erscheint dieser Mephisto 
nicht als männlicher Verführer, sondern als fluides, 
genderloses Wesen – eine Figur jenseits binärer 
Geschlechtskategorien. Wie sein klassisches Vorbild 
unterbreitet auch er keinen Pakt im traditionellen 
Sinn, sondern eröffnet Faust die Möglichkeit, für 
»etwas Heiterkeit« (Aydemir 2024: 42) ihr jetziges, in 
eine Sackgasse geratenes Leben aufzugeben.

In diesem Zusammenhang gewinnt auch ein 
berühmtes Zitat aus Goethes Faust, das Aydemir 
intertextuell markiert, neue Bedeutung: »[…] Hör auf, 
mit deinem Gram zu spielen, der, wie ein Geier dir am 
(2) Die dramaturgischen und ästhetischen Strategien in Doktormutter Faust – darunter die 
postdramatische Brechung der Illusion, intermediale Überlagerungen, chorische Passagen, 
nichtlineare Erzählstrukturen – eröffnen spannende Perspektiven auf das Verhältnis von Fiktion 
und Realität. Aufgrund des begrenzten Rahmens der vorliegenden Analyse können diese 
theatralspezifischen Aspekte des Werkes jedoch nicht berücksichtigt werden.

Leben frisst/Die schlechte Gesellschaft lässt dich fühlen, 
dass du ein Mensch mit Menschen bist« (Aydemir 2024: 
41 und Goethe 1999: 74). In Goethes Werk spricht 
Mephisto diese Worte zu Faust, um ihn aus seiner 
selbstgewählten Isolation und seinem überhöhten 
Weltverdruss zu reißen. Schlechte Gesellschaft – also das 
Leben unter Menschen, mit all seinen Widersprüchen, 
Lastern und Unvollkommenheiten – wird dabei als 
heilsamer Realitätsbezug verstanden, der Faust seiner 
übermenschlichen Hybris entreißen soll. In Aydemirs 
Adaption jedoch wird dieser Satz in einen gänzlich 
anderen Macht- und Erfahrungskontext versetzt. 
Hier geht es nicht um einen isolierten, männlichen 
Intellektuellen, der sich aus Weltschmerz zurückzieht, 
sondern um eine Genderprofessorin, die sich 
inmitten eines Sturms aus öffentlicher Denunziation, 
institutioneller Gewalt und persönlichem Begehren 
wiederfindet. In diesem Rahmen klingt der Satz 
doppeldeutig: Die schlechte Gesellschaft ist nicht mehr 
nur korrigierende Lebenswirklichkeit, sondern auch 
das toxische Umfeld einer neoliberalen Universität 
und einer sensationsgierigen Öffentlichkeit, in der 
moralische Diskurse als Waffe gegen unbequeme 
Subjekte eingesetzt werden.

Das Zitat gewinnt im feministischen Kontext 
eine ironisch gebrochene Funktion und verweist 
auf das Spannungsverhältnis zwischen Individuum 
und sozialer Ordnung, zwischen Einsamkeit und 
öffentlicher Exponierung – jedoch nicht mehr im Sinne 
einer humanistischen Mahnung, sondern als Hinweis 
auf die Ambivalenz der Gesellschaft selbst. Aydemir 
dekonstruiert die humanistische Geste Mephistos und 
legt die dunkle Kehrseite spätmoderner Öffentlichkeit 
offen: Menschlichkeit manifestiert sich in ihr häufig 
nur im Modus der Überwachung, der Disziplinierung 
und der moralischen Zuschreibung.

Bereits der ursprüngliche Faust, 1587 von dem 
Buchdrucker Johann Spies veröffentlicht, war seit 
seiner ersten Überlieferung eng mit dem universitär-
akademischen Milieu verknüpft. Die Figur des 
Gelehrten, der verbotene Wissensbereiche erkundet, 
stellte im Kontext der frühen Neuzeit einen Tabubruch 
dar: Wissen galt als göttlich regulierter Bereich, dessen 
Grenzen nicht überschritten werden durften, ohne 
theologische und damit auch politische Konsequenzen 
zu riskieren. Doch mit dem Fortschreiten der 
Aufklärung wurde diese Vorstellung zunehmend 
relativiert – die Überschreitung epistemischer Grenzen 
verlor ihren Skandalwert. 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0327

Fatma Aydemir knüpft an diesen Traditionsstrang 
an und akzeptiert die alte metaphysische Grenzziehung 
zwischen legitimer und verbotener Erkenntnis 
nicht mehr. Sie verlagert den Diskurs. Im Zentrum 
steht bei ihr nicht die transzendente Dimension des 
Wissens, sondern dessen Einbettung in institutionelle, 
politische und ideologische Strukturen. Forschung 
erscheint in Doktormutter Faust nicht als neutrales, 
universalistisches Streben nach Wahrheit, sondern als 
kontingenter, machtvoll regulierter Prozess – geprägt 
von Zugangsbarrieren, Abhängigkeitsverhältnissen, 
Diskriminierungserfahrungen und symbolischer 
Gewalt. Damit transformiert Aydemir das 
klassische Erkenntnisdrama in eine zeitgenössische 
Institutionskritik.

Die Konstellation der Paktszene aus Goethes 
Studierzimmer II wird bei Aydemir verschoben: Auf 
Mephistos Frage nach ihren Wünschen antwortet 
Margarete Faust lakonisch, sie wünsche sich 
»eigentlich nichts«. Und doch entspinnt sich eine 
vielschichtige Verhandlung über Begehren, Bedürfnis 
und den Preis individueller Erfüllung. Mephisto 
schlägt schließlich einen Pakt vor, der formal an 
Goethe erinnert: »Ich stehe zu deinen Diensten, 
hier, du stehst in meinem Dienst, drüben.« (Aydemir 
2024: 41) Im Zentrum steht erneut eine Wette – wie 
schon bei Goethe kreist sie um die Hingabe an den 
vollkommenen Augenblick. Aber: 

Es ist nicht der Kuss, der erfüllt,
es ist die Vorstellung von ihm,
es ist die Erinnerung an ihn,
es ist das Schon-mal-geküsst-worden-Sein,
es ist die Hoffnung, den Kuss zu wiederholen
in einem anderen Licht, in einer anderen Zeit
mit einem anderen Bedürfnis.
Es ist das Versprechen auf einen Kuss,
ganz unabhängig davon, ob es sich je erfüllen wird
oder nie. (Aydemir 2024: 42-43)

In Goethes Faust ist die Bedingung für den 
Teufelspakt klar umrissen: Faust verpflichtet sich zur 
Verdammnis, sobald er einen Moment der Erfüllung 
erlebt, in dem er sagt: »Werd’ ich zum Augenblicke 
sagen: / Verweile doch! du bist so schön! / Dann 
magst du mich in deine Fessel schlagen, / Dann 
will ich gern zu Grunde gehn!« (Goethe 1999: 76). 
Erst die endgültige Stillstellung des Wunsches, das 
Aufgehen im Jetzt, legitimiert Mephistos Anspruch 
auf Fausts Seele. Aydemirs Doktormutter Faust 

hingegen verschiebt diese Bedingung radikal, weil 
die finale Erfüllung durch ein Begehren, das sich 
nicht in einem Moment stillt, sondern das in seiner 
Unabgeschlossenheit persistiert, ersetzt wird. Wo 
Goethe den Augenblick als Ort der Auflösung aller 
Sehnsucht setzt, imaginiert Aydemir das Begehren 
als etwas prinzipiell Unabschließbares – als 
Projektionsfläche, als Spur, als Erinnerung oder als 
Möglichkeit jenseits ihrer Einlösung. Die Erfüllung 
liegt nicht in der Tat, sondern in ihrer Imagination, 
nicht im Vollzug, sondern in der Verschiebung.

Die Wette ist bei Aydemir nicht an eine ekstatische 
Gegenwart gebunden, sondern entfaltet sich als 
affektive Bewegung, die zwischen Erinnerung und 
Erwartung oszilliert. Indem der klassische Moment 
des Pakts seiner metaphysischen Überhöhung beraubt 
wird, entmythologisiert Aydemir nicht nur das Motiv 
selbst, sondern unterläuft auch die patriarchale 
Logik zielgerichteter Selbstverwirklichung, wie 
sie Goethes Faust strukturiert. Was dort als 
existenzieller Höhepunkt erscheint, wird hier zur 
Reflexion über das fragile Verhältnis von Projektion, 
Affekt und Vergangenheit. Diese Verschiebung ist 
nicht nur inhaltlicher, sondern auch ästhetischer 
Natur: Doktormutter Faust verweigert kathartische 
Auflösung und dramatische Finalität. Stattdessen 
erzeugt Aydemir eine Ästhetik der Reibung, die die 
Zuschauer:innen in einen kritischen Modus versetzt, 
der eindeutige Zuschreibungen unterläuft und 
affektive Widersprüche offenlegt. Der vermeintliche 
Augenblick, der »alles rechtfertigt« wird so nicht 
nur dekonstruiert, sondern durch ein offenes 
Spannungsverhältnis ersetzt.

1.2. Befreiung vom normativen Blick
In der Folge überschreitet Margarete Faust unter 

Mephisto Anleitung ihre eigenen ethischen Prinzipien 
und missbraucht ihre institutionelle Machtstellung. 
Die sich entfaltende Dynamik ist geprägt von 
Ambivalenz, gegenseitiger Instrumentalisierung und 
einem sukzessiven Aufweichen klarer Täter-Opfer-
Zuschreibungen. 

Zahlreiche ikonische Szenen aus der Faustradition 
– darunter Auerbachs Keller und die Hexenküche 
– werden in variierter Form aufgegriffen. In der 
Hexenküche steht nicht wie im klassischen Modell die 
physische Verjüngung Fausts im Vordergrund, sondern 
eine metaphorische Transformation: Faust soll »vom 
Auge befreit« werden – eine kritische Reflexion auf 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03 28

Wahrnehmung, Blick, Macht und Erkenntnis:

Das Auge, das meint bestimmen zu müssen, wer 
schön ist und begehrenswert und schützenswert ist, 
das Auge, das die Jugend anbetet und die Gefügigkeit 
und die billigen Reize, die für die herrschende 
Ordnung keine Bedrohung darstellen, und das Auge, 
das jedes Zeichen von Alter, von Krankheit, von 
Schmerz, von Autonomie züchtigt, um seine Macht 
zu sichern. (Aydemir 2024: 68) 

ojos por los que he visto el mundo, por los que el 
mundo se ha asomado a mí. El exterior me conforma 
a través de los ojos, estoy llena de lo que he visto y de 
lo que he mirado. (Gómez 2024: 190)

Gómez beschreibt die wechselseitige Formierung 
des Selbst durch das Sehen und Gesehenwerden – ein 
Prozess, der in Aydemirs Stück kritisch reflektiert und 
durchbrochen wird. Margarete Fausts symbolische 
Befreiung vom Auge ist als Versuch zu verstehen, 
sich von der normativen, patriarchal und kolonial 
codierten Blickordnung zu lösen. Beide Autorinnen 
entwerfen somit ein Modell von Subjektivität, das nicht 
auf Abgeschlossenheit, sondern auf Verwundbarkeit, 
Sichtbarkeit und Relationalität basiert – mit dem Ziel, 
diese Bedingungen sichtbar zu machen und kritisch 
umzuschreiben.

Und schon tritt Karim auf: ein junger, queerer 
und racialisiert markierter Doktorand, der Fausts 
intellektuelle Brillanz bewundert, sich jedoch ihrer 
Annäherung nur zögerlich öffnet. Die entstehende 
Beziehung ist von einem tiefen Machtgefälle geprägt: 
Karim ist auf Fausts Betreuung angewiesen, etwa im 
Hinblick auf seine Aufenthaltsgenehmigung, während 
Faust – von Mephisto angestachelt – zunehmend 
zwischen Begehren und Übergriffigkeit taumelt. 
Doch eine klassische Gretchenfigur ist Karim nicht. 
Gerade weil er in vielerlei Hinsicht Objekt von 
Projektionen und paternalistischer Fürsorge wird, 
ließe sich eine solche Lesart zunächst vermuten, doch 
Aydemir konterkariert sie bewusst. Karim ist keine 
passive Leidensfigur, sondern eine widerständige, 
eigenständige Stimme.

Eine Gretchenfigur sucht man in Aydemirs Stück 
vergeblich. Die Autorin verweigert sich bewusst einem 
Feminismus, der sich auf die Rettung »armer weißer 
Mädchen« (Aydemir 2024: 15) beschränkt. Schon im 
Vorspiel auf dem Theater distanziert sich die Stimme 
der Autorin von einer solchen Perspektive: »Gretchen 
ist kein Mensch, den ich retten muss, Gretchen ist eine 
Figur, die ich abschaffen muss, damit wir alle frei sind. 
Sie ist bloß das Fantasieprodukt eines privilegierten 
Cis-Manns aus dem 18. Jahrhundert« (Aydemir 2024: 
15).

Statt eine eindimensionale Opferfigur zu 
zeichnen, entwirft Aydemir in Doktormutter Faust 
Figurenkonstellationen, in denen sich strukturelle 
Gewalt, persönliche Verstrickung und politische 
Abhängigkeit auf komplexe Weise überlagern. Ihre 

[ ]Aydemir transformiert das 
klassische Erkenntnisdrama 

in eine zeitgenössische 
Institutionskritik. 

Bei Goethe wird Faust äußerlich wieder 
begehrenswert gemacht, um Gretchen zu verführen. 
Aydemir transformiert diese Szene radikal: Nicht 
körperliche Verjüngung steht im Zentrum, sondern 
eine Ent-Bindung vom normierenden Blick, eine 
zentrale Kategorie feministischer und postkolonialer 
Kritik.3 Jenes Auge, das diszipliniert, selektiert und 
ausschließt, steht für eine epistemische Gewalt, die 
das Subjekt durch Zuschreibungen von Begehren, 
Schutzwürdigkeit oder Wert formt. Die Formulierung, 
Faust solle »vom Auge befreit« werden, verweist 
auf eine Entkopplung von dieser disziplinierenden 
Sichtbarkeit und lässt sich als symbolischer Akt 
der Emanzipation von äußerer Bewertung und 
disziplinierender Körperpolitik lesen.

In diesem Kontext gewinnt das Denken der 
katalanischen Kulturwissenschaftlerin Nuria 
Gómez besondere Relevanz. In ihrer Reflexion über 
feministische Dissoziation unterstreicht sie die zutiefst 
konstitutive Bedeutung des Blicks:

Nada nos abraza como una mirada. La mirada del 
odio, la mirada del amor (…) Pero los ojos, mis ojos, 
los ojos que miro y que me miran en el espejo, los 

(3) Es würde zu weit führen, diese bekannte Perspektive an dieser Stelle ausführlich darzustellen; ich 
möchte lediglich darauf hinweisen, dass der Fokus auf genealogische Untersuchungen und perspek-
tivisches Wissen – zentrale Anliegen feministischer Theorie – bei Foucault (2000: 82) bereits mit 
dem Blick als Konstruktion des Anderen angelegt ist.

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0329

wie Konsens, Höflichkeit oder Integrationsbereitschaft 
erscheinen zunächst neutral, stabilisieren aber 
implizit bestehende Machtverhältnisse – etwa 
entlang rassifizierter, geschlechtlich codierter oder 
klassenbezogener Zugehörigkeiten (Ahmed 2014: 
138). In diesem Sinne markiert die Frage nach dem 
Konsens bei Aydemir keine bloße Verhaltensregel, 
sondern wird zur politischen und affektiven Struktur, 
innerhalb derer Zugehörigkeit und Abweichung 
verhandelt werden.

Vor diesem Hintergrund erscheint Margarete 
Faust nicht mehr als rebellische Erkenntnissucherin, 
sondern als ambivalente Repräsentantin akademischer 
Macht, die zugleich durch eigenes Begehren wie 
durch die postmigrantische Dynamik ihres Umfelds 
herausgefordert wird. Die asymmetrische Beziehung 
zu Karim ist nicht nur institutionell, sondern 
auch kulturell und geschlechtlich codiert – eine 
Konstellation, in der Fragen des Konsenses, der 
Zustimmung und der Grenzüberschreitung neu 
verhandelt werden müssen.

1.3. Vom Hexensabbat zum Kerker – Queere 
Verwerfungen des Faust-Mythos

Zurück zum Text: Nach der exzessiven, von 
queeren und exzentrischen Figuren durchzogenen 
Walpurgisnacht – einer grotesk-visionären Szene, 
in der Aydemir nicht nur Goethes Hexensabbat, 
sondern auch das Vorspiel auf dem Theater durch 
queerfeministische Umcodierungen reinszeniert – 
kulminiert das Drama in einem radikalen Rollen- und 
Bedeutungstausch.

Karim, der im Lauf des Stücks immer wieder als 
Projektionsfläche für Fausts Begehren und als Spielball 
Mephistos fungierte, wird zum Auslöser vom Sturz 
seiner Doktormutter: Er hat sie angezeigt, ob aus 
Angst, Rache, oder dem Drang nach Selbstschutz 
bleibt ambivalent. Damit kehrt sich das klassische 
Täter-Opfer-Verhältnis um: Nicht mehr der männliche 
Faust verführt und verlässt ein Gretchen, sondern ein 
racialisiert und queer codierter Gretchen-Karim bringt 
die mächtige Margarete Faust zu Fall. Die einst gefeierte 
Wissenschaftlerin findet sich wie Goethes Gretchen 
im Kerker wieder. Die Allegorie verdichtet sich: In 
einer patriarchalen Welt, die vorgibt, emanzipiert 
zu sein, wird eine Frau wegen Begehren, Macht und 
Schuldvermutung inhaftiert.

In der letzten Szene tritt Karim in den Kerker. Er 
hat nun die Macht, die einst Faust hatte. Er bietet ihr 

Umarbeitung des klassischen Faust-Stoffes zielt 
nicht auf Erlösung (Faust) oder moralische Reinheit 
(Gretchen), sondern auf eine radikale Dekonstruktion 
von Geschlechterrollen, kolonialen Blickregimen 
und akademischer Autorität. Die Forderung, die 
Gretchen-Figur abzuschaffen, richtet sich nicht nur 
gegen eine literarische Tradition, sondern gegen das 
gesamte System patriarchaler, religiös-moralischer 
Zuschreibungen. Sie ist als symbolischer Akt 
der Befreiung von internalisierten Zwängen und 
normativen Weiblichkeitsanforderungen zu lesen. 
Aydemir macht damit jene Grauzonen sichtbar, in denen 
Macht, Begehren und Gewalt ineinandergreifen, ohne 
dabei in klare Opfer-Täter-Zuweisungen zu verfallen.

Gerade im Vergleich zur klassischen Faust-
Gretchen-Konstellation wird die Tragweite dieser 
Revision deutlich. In Goethes Drama basiert 
die Beziehung auf einem Gefälle intellektueller, 
sozialer und sexueller Macht: Faust verfügt über 
Bildung, Erfahrung und sogar übernatürliche Hilfe 
(Mephistopheles), während Gretchen als naiv, 
religiös gebunden und sozial isoliert erscheint. Ihre 
Abhängigkeit von Faust äußert sich nicht zuletzt 
in ihrer Unfähigkeit, sich aus der Beziehung zu 
befreien, was zu tragischen Konsequenzen führt. 
Die asymmetrische Beziehung steht exemplarisch 
für historisch tradierte Machtverhältnisse zwischen 
den Geschlechtern, wie sie bis heute in Debatten um 
Missbrauch und strukturelle Ungleichheit virulent 
sind.

Im klassischen Faust verkörpert die Religionsfrage 
(Gretchenfrage) den Prüfstein moralischer 
Verankerung: Sie entscheidet darüber, ob Faust trotz 
seiner Grenzüberschreitungen Teil einer (christlich 
geprägten) Gemeinschaft bleibt. In Doktormutter 
Faust wird dieser Bezugspunkt verschoben. An 
die Stelle der Gottesfrage tritt die Frage nach dem 
Konsens: Nicht mehr die metaphysische Bindung an 
ein höheres Prinzip steht im Zentrum, sondern die 
Übereinstimmung mit den herrschenden sozialen und 
institutionellen Normen. Die Hauptfigur, Professorin 
Faust, sieht sich mit einem Konflikt konfrontiert, in dem 
ihr Handeln – insbesondere in ihrer Beziehung zum 
Promoventen Karim – im Lichte der Konsensfähigkeit, 
des sozialen Takts und der Erwartungen akademischer 
Institutionen beurteilt wird.

Wie Sara Ahmed gezeigt hat, fungieren gerade 
solche Affektpolitiken in liberalen Gesellschaften als 
subtile Mechanismen normativer Kontrolle. Begriffe 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03 30

Ungarn gelebt werden. In diesen Ländern werden 
Gender Studies aus den Universitäten verbannt, 
weil ihnen ein vermeintlich ideologischer Charakter 
unterstellt wird; Mediziner:innen, die sichere 
Schwangerschaftsabbrüche ermöglichen, werden 
kriminalisiert oder öffentlich diffamiert.

Diese Repression ist kein Randphänomen, 
sondern Ausdruck eines systematischen Angriffs 
auf Wissen, Körper und Geschlechterverhältnisse. 
Die Einschränkung reproduktiver Rechte und die 
Zensur kritischer Forschung greifen dabei als Teil 
eines umfassenden autoritären Kulturkampfes 
gegen Diversität, Pluralismus und das Recht auf 
Selbstbestimmung von Frauen und queeren Personen 
ineinander. Doktormutter Faust ist in diesen 
gesellschaftlichen Kontext eingebettet – ein Kontext, 
der angesichts aktueller Entwicklungen auch in den 
USA oder der wachsenden Rechtsradikalisierung in 
Europa keineswegs als dystopisch, sondern zunehmend 
als realitätsnah erscheint.

Doch Aydemirs Blick reicht über staatlich-
institutionelle Machtapparate hinaus. Die Autorin 
verhandelt auch die Ambivalenzen innerfeministischer 
Machtverhältnisse, insbesondere im akademischen 
Raum. Sie verweist explizit (Behrendt und Wille 2024) auf 
konkrete Fälle, in denen Frauen in Führungspositionen 
ihre institutionelle Autorität potenziell missbräuchlich 
ausüben. In diesem Zusammenhang gewinnt der Fall 
der Literaturwissenschaftlerin Avital Ronell und ihres 
ehemaligen Doktoranden Nimrod Reitman besondere 
Relevanz. Denn ähnlich wie in Doktormutter Faust 
handelt es sich um eine Konstellation, die die bisherige 
Täter-Opfer-Dichotomie innerhalb der Debatten 
um Machtmissbrauch und sexuelle Übergriffe im 
akademischen Feld infrage stellt.

Nach einer fast einjährigen Untersuchung wurde 
Ronell 2018 von der New York University schuldig 
gesprochen, Reitman sexuell, physisch und verbal 
belästigt zu haben. Infolgedessen wurde sie für ein 
akademisches Jahr suspendiert. Der Fall sorgte für 
besonderes Aufsehen, da Ronell als prominente 
feministische Intellektuelle galt und u. a. von Judith 
Butler öffentlich verteidigt wurde. Ronells Verhalten 
– darunter die Verwendung intimer Kosenamen, 
das erzwungene Teilen eines Bettes sowie weitere 
unerwünschte körperliche Annäherungen – wurde von 
Reitman dokumentiert und als Ausdruck struktureller 
Übergriffigkeit beschrieben, derer er sich aufgrund der 
asymmetrischen Machtverhältnisse und aus Furcht vor 

an, die Anzeige zurückzuziehen. Doch Faust weigert 
sich in einer Geste radikaler Selbstverantwortung und 
in resignierter Einsicht in die Unauflösbarkeit der 
Lage. 

Du sollst gehen! Ich habe mich getäuscht. Es hilft 
nichts, sich der Welt zu entziehen, ich trage sie in 
mir. Es ist kein Entkommen. Und es macht keinen 
Unterschied mehr. Der Kerker da draußen mag 
größer sein, aber er ist doch auch bloß ein Kerker. 
(Aydemir 2024: 156)

Das Zitat kondensiert zentrale Themen des Stücks: 
Selbsttäuschung, Verstrickung, die Unmöglichkeit der 
Flucht vor gesellschaftlichen Strukturen und die innere 
Verfasstheit als Spiegel äußerer Machtverhältnisse. 
In einer Welt, in der Machtstrukturen nicht nur 
äußerlich repressiv, sondern innerlich eingeschrieben 
sind, ist kein Entkommen möglich (jedenfalls nicht 
im klassischen oder faustischen Sinne der Befreiung). 
Aydemir dekonstruiert die Idee eines souveränen 
Subjekts und ersetzt sie durch ein komplexes Bild von 
Subjektivierung unter Bedingungen gesellschaftlicher 
Durchdringung. Dieser scheinbar resignative Ton 
am Ende des Stücks ist dabei weniger Ausdruck 
individueller Ohnmacht als vielmehr Anklage gegen 
die herrschenden Verhältnisse. Indem Aydemir die 
Mechanismen sozialer Kontrolle und Ausgrenzung 
sichtbar macht, fordert sie zu einer kritischen 
Auseinandersetzung mit Macht, Begehren und 
Zugehörigkeit in der Gegenwart auf und eröffnet 
damit Räume für ein politisches Denken jenseits des 
faustischen Erlösungsnarrativs.

2. Institutionen, Identitäten, Intersektionen: Der 
gesellschaftliche Resonanzraum

Bereits im ersten Bild, Nacht, wird im Dialog 
zwischen Margarete Faust und ihrer Assistentin 
Valeria deutlich, dass die Handlung in einem autoritär 
und konservativ regierten Staat verortet ist. Vor 
diesem Hintergrund zeichnet sich ein alarmierender 
Trend ab: die gezielte Einschränkung akademischer 
Freiheiten und medizinischer Selbstbestimmung im 
Namen von Tradition, nationaler Identität oder dem 
Schutz der Familie. Aydemir thematisiert bewusst den 
autoritären Backlash der Gegenwart und verankert 
ihn, ohne dies explizit zu machen, in konkrete 
politische Kontexte wie sie in der Türkei, Polen oder 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0331

Theaters in Berlin, wirft ein Schlaglicht auf die 
strukturellen Spannungen, mit denen feministische 
und diversitätssensible Kulturpolitik in mehrheitlich 
patriarchal und weiß geprägten Institutionen 
konfrontiert ist. Ausgangspunkt war eine öffentlich 
stark rezipierte Kontroverse um Vorwürfe eines 
toxischen Arbeitsumfelds und eines Klimas der 
Angst, das Langhoff verbreitet haben soll. Eine 
Dramaturgin, die sich kritisch geäußert hatte und 
nach eigenen Angaben im Zusammenhang mit ihrer 
Elternzeit diskriminiert wurde, klagte gegen die 
Nichtverlängerung ihres Vertrags. 

Die Auseinandersetzung diente in der öffentlichen 
Debatte als Lackmustest für die tatsächliche 
institutionelle Bereitschaft zu Gleichstellung, 
Machtkritik und inklusiver Teilhabe. Zugleich zeigt sie 
exemplarisch, wie schnell emanzipative Ansätze selbst 
unter Verdacht geraten können – und wie konflikthaft 
der Anspruch auf strukturellen Wandel innerhalb 
etablierter Machtverhältnisse verhandelt wird.

Jenseits der juristischen Dimension offenbart sich 
hier ein strukturelles Muster: Langhoff gehört zu 
den wenigen Frauen of Color in leitenden Positionen 
der deutschen Theaterlandschaft. Ihre Arbeit am 
Gorki steht paradigmatisch für ein Theater, das 
intersektionale Perspektiven, postmigrantische 
Biografien und politische Gegenwartsdiagnosen in den 
Mittelpunkt stellt. Dass gerade eine solche Intendantin 
zur Zielscheibe öffentlicher und institutioneller Kritik 
wird, verweist auf tieferliegende Mechanismen der 
Abwehr gegenüber Führungsfiguren, die etablierte 
Machtstrukturen infrage stellen. Was bei männlichen 
Intendanten als durchsetzungsfähig oder profilstark 
gilt, wird bei Frauen – und insbesondere bei nicht-
weißen Frauen – häufig als autoritär, unnahbar oder 
übergriffig codiert.

Aydemirs Doktormutter Faust lässt sich im Licht 
von Andreas Reckwitz’ Analyse spätmoderner 
Sichtbarkeitsregime schärfer konturieren. In Die 
Gesellschaft der Singularitäten (2018: 51-52) beschreibt 
Reckwitz den Wandel von disziplinären zu kompetitiven 
Anerkennungslogiken: Nicht mehr institutionelle 
Zugehörigkeit, sondern symbolische Einzigartigkeit 
entscheidet über Sichtbarkeit und Ausschluss. 
Margarete Faust verkörpert ein solches spätmodernes 
Subjekt – akademisch exponiert, moralisch aufgeladen 
und zugleich strukturell verletzlich. Ihre Stellung 
als Professorin für Gender Studies basiert auf 
Authentizität, Exzellenz und moralischem Anspruch – 

akademischen Konsequenzen nicht entziehen konnte. 
Während Ronell die Beziehung im Nachhinein als 
performativ überhöht und im Kontext eines queeren 
intellektuellen Milieus verortete, beschrieb Reitman 
sie als missbräuchliche Konstellation institutioneller 
Abhängigkeit.

Der Fall stellt grundlegende Annahmen 
feministischer Theorie zur Disposition: Er zeigt, dass 
institutionelle Macht nicht essentialistisch an das 
Geschlecht gebunden ist, sondern relational verteilt 
und performativ hergestellt wird. Judith Butlers 
zentrale These, dass Gender nicht fest an Subjekte 
gebunden, sondern durch Praktiken hervorgebracht 
wird, bestätigt sich hier auch im Machtkontext: 
Marginalisierte Akteur:innen können selbst zu 
Täter:innen werden, wenn sie über das entsprechende 
symbolische und institutionelle Kapital verfügen.

Doktormutter Faust thematisiert die prekäre Nähe 
von Lehre, Autorität und Affekt im universitären 
Raum. Gerade diese Verschränkung offenbart sich 
als neuralgischer Punkt der akademischen Kultur. 
Der Kulturwissenschaftler Bernd Hüppauf bringt dies 
in seinem Band Eros, Wahrheit und Macht in eine 
prägnante Formel und diagnostiziert eine tiefgreifende 
Krise universitärer Bildungsbeziehungen:

Die emotionale Beziehung zwischen Lehrenden 
und Studierenden ist Teil der strukturellen Krise. 
[...] Grundlegend ist die Frage der Autorität. Der 
Bildungsauftrag der Universität ist in Gefahr zu 
zerfallen. Lassen sich in der Gegenwart Regeln für 
eine Lehre aufstellen, die nicht nur zum Expertentum 
führt, sondern eine Verbindung des Kognitiven 
mit dem Affektiven erlaubt und zur Bildung von 
verantwortungsbewussten Subjekten beiträgt? 
(Hüppauf 2019: 38)

Aydemirs Stück lässt sich in diesem Sinne als 
literarische Reflexion eben dieser Krise verstehen – 
einer Krise, in der die Grenzen zwischen Fürsorge, 
Manipulation, Projektionsfläche und institutioneller 
Macht verschwimmen. Doktormutter Faust macht 
erfahrbar, wie Autorität im universitären Kontext 
nicht nur disziplinär, sondern auch emotional und 
symbolisch ausgeübt wird – und wie diese Konstellation 
gleichermaßen emanzipatorisch wie übergriffig wirken 
kann. Es ist, als hätte dabei der Teufel seine Hand im 
Spiel.

Auch der Fall der türkischstämmigen Shermin 
Langhoff, seit 2013 Intendantin des Maxim Gorki 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03 32

Herrschaftspraxis werden kann – eine Warnung, 
die Crenshaw schon in Mapping the Margins mit 
Nachdruck formuliert hat. Aydemir dramatisiert, was 
Crenshaw analytisch beschreibt: die unauflösbare 
Verschränkung von Anerkennung, Abhängigkeit und 
Ausschluss im akademischen Feld.

In der Summe lässt sich Doktormutter Faust 
also auch als literarische Inszenierung jener 
intersektionalen Verstrickungen lesen, die Crenshaw 
theoretisch analysiert hat. Aydemir gelingt es, 
strukturelle Ungleichheiten nicht nur zu benennen, 
sondern sie dramatisch erfahrbar zu machen, nicht in 
der Abstraktion, sondern in der konkreten Beziehung 
zwischen zwei ungleich positionierten Figuren. 
Damit geht das Stück über eine individuelle Anklage 
hinaus: Es entlarvt eine institutionelle Logik, in der 
Emanzipation zur Maske hegemonialer Macht werden 
kann, wenn sie sich nicht der eigenen blinden Flecken 
stellt.

3. Jenseits der Rollen: Queere Transpositionen und das Ende 
binärer Ordnungen

Wie bereits im klassischen Faust-Stoff 
exemplarischmoralische, metaphysische und 
gesellschaftliche Konflikte am Einzelschicksal (etwa 
Gretchens) verhandelt werden, zeigt Fatma Aydemir 
in ihrer Version anhand der Beziehung zwischen 
Margarete Faust und Karim eine Konstellation auf, 
die Fragen von Klasse, Gender, Race und Begehren 
miteinander verschränkt. Anders als bei Goethe geht 
es jedoch nicht um individuelle Schuld, sondern um 
ein strukturell verankertes Drama. Gerade darin 
liegt das kritische Potenzial ihrer intersektionalen 
Aktualisierung.

Aydemir macht soziale Ungleichheit durch die 
asymmetrische Beziehung zwischen der weißen, 
akademisch etablierten Professorin und ihrem queeren, 
postmigrantischen Doktoranden konkret erfahrbar. 
Diese Konstellation bildet die Reibungsfläche, an der 
sich der historische Faust-Mythos neu konturiert. Wie 
bei Goethe verweist der individuelle Konflikt auf tiefere 
gesellschaftliche Strukturen: Dort kulminiert der 
Zwiespalt zwischen Begehren und Erkenntnisstreben 
in der Zerstörung Gretchens; hier verwandelt sich 
der emanzipatorische Anspruch universitärer Lehre 
in ein Instrument symbolischer Vereinnahmung. 
Die Figur der Doktormutter wird so zur Allegorie 
einer vermeintlich progressiven, aber hierarchisch 

Eigenschaften, die nur anerkannt bleiben, solange sie 
dem System entsprechen.

Die moralische Sichtbarkeit (Reckwitz 2015) 
wird im Stück zur Falle: Margarete Faust gerät nicht 
wegen eines konkreten Fehlverhaltens unter Druck, 
sondern weil sie symbolisch zur Projektionsfläche 
öffentlicher Empörung wird. Anerkennung schlägt 
in Kontrolle um – ein Mechanismus, den Aydemir 
eindrücklich offenlegt. Sichtbarkeit erscheint dabei 
nicht als Ressource, sondern als ambivalentes 
Herrschaftsinstrument. 

Zugleich zeigt das Stück die affektive Verwundbarkeit 
Fausts. Ihr Bedürfnis nach Nähe und Anerkennung 
kollidiert mit institutionellen Rollenerwartungen. In 
Anlehnung an Reckwitz lässt sich so rekonstruieren, 
wie die spätmoderne Aufmerksamkeitsökonomie 
insbesondere im akademischen Feld nicht nur neue 
Machtformen, sondern auch neue Zonen subjektiver 
Verletzlichkeit erzeugt.

Die öffentliche Kritik an Shermin Langhoff 
markiert eine Repräsentationskrise, in der Fragen 
nach Legitimität, Führung und Macht entlang 
intersektionaler Linien verhandelt werden. Dass eine 
politisierte Frau of Color für ihr Führungsverhalten 
attackiert wird, verweist auf die Abwehr eines 
institutionellen Wandels, der feministische 
Kulturprojekte nicht nur thematisch, sondern auch 
personell neu besetzt. Zentral ist hier die Frage: Wer 
darf feministische Autorität verkörpern?

Kimberlé Crenshaws Theorie der Intersektionalität 
(1989) bietet einen analytischen Schlüssel für diese 
Konstellation. Doktormutter Faust entfaltet ein 
komplexes Machtgefüge, in dem sich Geschlecht, 
Herkunft, Klasse und Begehren überlagern. Der 
queere, marokkanischstämmige Doktorand Karim 
ist nicht nur akademisch, sondern auch sozial und 
affektiv von seiner weißen Professorin Margarete 
Faust abhängig. Seine Lage verkörpert exemplarisch 
jene strukturelle Verwundbarkeit, die Crenshaw als 
mehrdimensionale, nicht additive Diskriminierung 
beschreibt: eine Konvergenz rassistischer, homophober 
und klassistischer Ausschlüsse (Crenshaw 1991: 1296).

Aydemir unterzieht auch die Figur feministischer 
Autorität einer kritischen Reflexion: Margarete Faust 
verkörpert eine hegemoniale, weiß-akademische 
Position, die sich als emanzipatorisch inszeniert, dabei 
jedoch unreflektiert herkömmliche Machtstrukturen 
reproduziert. Doktormutter Faust zeigt, wie ein 
Feminismus ohne intersektionales Bewusstsein zur 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0333

Manipulation und des Wissens um die Schwächen des 
Menschen. Aydemirs Neufassung bricht mit dieser 
eindeutigen Zuordnung: Ihr Mephisto ist weder klar 
weiblich noch männlich, sondern bewegt sich entlang 
eines Spektrums geschlechtlicher Identitäten – ein 
bewusst instabiler Pol im dramatischen Gefüge.

Diese Neucodierung hat tiefgreifende 
dramaturgische und politische Implikationen. 
Als genderfluide Figur verkörpert Mephisto 
die Unfassbarkeit normativer Zuschreibungen 
– und bildet damit eine Gegenfigur sowohl zur 
wissenschaftlichen Rationalität Fausts als auch zur 
stereotypisierten Weiblichkeit Gretchens. Mephisto 
wird zur Projektionsfläche ambivalenter Begierden 
und zugleich zur Instanz der Enthüllung: Er legt nicht 

operierenden Institution, in der sich Emanzipation 
zur Rhetorik hegemonialer Dominanz verkehrt und 
zuletzt scheitern muss.

Doch Aydemirs Stück geht über die Analyse 
institutioneller Machtverhältnisse hinaus. Es unterläuft 
die binäre Logik von Geschlecht und Begehren und 
destabilisiert die ikonischen Figurenkonstellationen 
des klassischen Faust-Stoffs. Im Zentrum steht kein 
einfacher Rollentausch – Faust als Frau, Gretchen als 
Mann –, sondern eine grundsätzliche Verunsicherung 
kategorialer Zuschreibungen. Wie Aydemir in einem 
Interview betont, interessiert sie nicht die Umkehrung, 
sondern die Auflösung der Figurenstruktur: »Wichtiger 
war mir, Gretchen aufzulösen – wobei der Prozess 
offenbleibt: Ist Karim ein Gretchen – oder sind nicht 
vielmehr Faust und Gretchen in einer Figur vereint?« 
(Behrendt und Wille 2024).

Gerade in dieser offenen, uneindeutigen 
Überlagerung von Geschlechtsidentität und Begehren 
liegt die subversive Kraft der Neufassung. Aydemir 
entwirft keine alternative Heldengeschichte, sondern 
dekonstruiert das mythische Machtgefüge selbst – in 
einer Sprache, die Ambivalenz nicht auflöst, sondern 
produktiv macht. Diese gezielte Uneindeutigkeit prägt 
das gesamte Stück – von der Figurenliste, in der Faust 
mit dem Pronomen »sie/ihr« geführt wird, über den 
geschlechtsfluiden Mephisto bis hin zur ambivalenten 
Position Margarete Fausts, die zugleich Täterin und 
Opfer ist: akademisch mächtig, doch politisch bedroht 
durch ein antifeministisches Regime. 

Aydemir unterläuft bewusst die Erwartung einer 
eindeutigen Repräsentation queerer Identitäten. 
Figuren wie Karim verkörpern komplexe 
Verschränkungen von Begehren, Hierarchie, Fürsorge 
und Abhängigkeit. In seiner Beziehung zu Faust ist 
er zugleich bewundernder Schüler und sexuelles 
Objekt, zugleich akademisch ambitioniert und 
rechtlich vulnerabel. Die Frage, ob er »ein Gretchen« 
ist, bleibt unbeantwortet – stattdessen werden Faust 
und Gretchen, Begehren und Macht, Täter- und 
Opferrollen ununterscheidbar verwoben.

Die Entscheidung, Mephisto als genderfluide 
Figur zu gestalten, geht weit über eine ästhetische 
Geste oder ein Zeichen zeitgenössischer Diversität 
hinaus. Sie ist integraler Bestandteil der strukturellen 
Verunsicherung, die Aydemirs Stück auf der Ebene 
von Identität, Macht und Begehren inszeniert. In 
der Tradition männlich codierter Teufelsfiguren 
steht Mephisto für das Prinzip der Verführung, der 

[ ]Geschlecht, Begehren und 
Autorität existieren nicht als 
fixe Identitäten, sondern als 
Effekte sozialer Praktiken. 

nur die inneren Widersprüche der Figuren offen, sondern 
entlarvt auch die Machtmechanismen, die sich hinter 
scheinbar progressiven Selbsterzählungen verbergen. In 
dieser Funktion verweist Mephisto auf das performative 
Moment von Geschlecht und destabilisiert gezielt die 
Illusion stabiler Identität.

Genau hier lässt sich ein theoretischer Anschluss an 
Judith Butler (1990) herstellen, die Geschlecht nicht als 
feste Eigenschaft, sondern als sozial produzierte und 
performativ hervorgebrachte Praxis versteht. Mephisto, 
dessen Pronomen im Verlauf des Stücks wechseln, 
verkörpert exemplarisch diese fluide Identität: eine Figur, 
die sich situativ transformiert und damit das illusionäre 
Fundament fester Geschlechtszuschreibungen unterläuft. 
Diese Anlage ist zugleich als ästhetische Strategie zu 
lesen, die die subversive und schwer greifbare Macht 
Mephistos unterstreicht – eine Macht, die sich jeder 
binären Einordnung entzieht, sei es männlich/weiblich, 
gut/böse oder Lehrender/Lernender.

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03 34

gesellschaftlicher Widersprüche.
Der Zugriff auf den Stoff ist dabei keine bloße 

Aktualisierung, sondern eine gezielte mythopoetische 
Intervention: Die ikonische Dreierkonstellation Faust – 
Mephistopheles – Gretchen wird umcodiert. Margarete 
Faust avanciert zur ambivalenten Protagonistin, 
Mephisto zur genderfluiden Spiegelinstanz innerer 
und struktureller Widersprüche, und die Figur 
Karim übernimmt zentrale Elemente der Gretchen-
Rolle, ohne sich auf die Opferposition festlegen zu 
lassen. Als queerer, postmigrantischer Doktorand 
verkörpert Karim eine prekäre Subjektposition, 
in der rassifizierende, geschlechtliche und soziale 
Machtachsen auf komplexe Weise ineinandergreifen. 
Die Beziehung zwischen Faust und Karim steht 
exemplarisch für die Verschränkung von Begehren, 
Fürsorge, Macht und Abhängigkeit im akademischen 
Feld.

Fausts Selbstinszenierung – intellektuell, ironisch, 
scheinbar widerständig – kollidiert mit einer 
Wissenschaftskultur, die trotz Gleichstellungsdiskursen 
von patriarchalen, rassifizierenden und klassistischen 
Strukturen durchzogen ist. Die Gender-Professorin 
erscheint dabei als doppelt codierte Autorität: 
einerseits machtvoll und etabliert, andererseits 
verwundbar gegenüber öffentlicher Denunziation 
und institutioneller Disziplinierung. Sie steht 
exemplarisch für einen hegemonialen Feminismus, 
der Emanzipation verspricht, aber selbst ausgrenzend 
wirken kann.

Doktormutter Faust ist nicht zuletzt eine Reflexion 
über die Bedingungen akademischer Subjektwerdung 
– über die Frage, wie Anerkennung, Sichtbarkeit 
und Zugehörigkeit hergestellt und zugleich reguliert 
werden. Das Stück zeigt, dass Geschlecht, Begehren und 
Autorität nicht als fixe Identitäten existieren, sondern 
als Effekte sozialer Praktiken – fluid, konflikthaft, 
und immer auch prekär. So wird die Universität zur 
Bühne symbolischer Machtverhältnisse, nicht als 
neutraler Ort der Bildung, sondern als institutioneller 
Raum, in dem über das Recht auf Wissen, Lehre, 
Liebe und Selbstverfügung verhandelt wird. Aydemirs 
Drama verknüpft literarische Form, postmigrantisch-
feministische Theorie und institutionelle Erfahrung zu 
einer ästhetisch verdichteten Kritik der Gegenwart. Der 
Faust-Mythos dient dabei als Spiegel gesellschaftlicher 
Verhältnisse, in denen Subjektivität untrennbar mit 
politischen Machtstrukturen verknüpft ist.

In einem Stück, das systematisch mit der Auflösung 
klassischer Rollen arbeitet, übernimmt Mephisto 
eine Scharnierfunktion: Als nicht fixierbare Instanz 
unterläuft er nicht nur das binäre Geschlechtersystem, 
sondern auch die moralische und narrative Struktur 
des Dramas. Seine fluide Erscheinung spiegelt die 
ästhetische wie politische Radikalität des Textes – 
eine Radikalität, die nicht in der Behauptung neuer 
Eindeutigkeiten liegt, sondern in der produktiven 
Verunsicherung normativer Kategorien.

Gleichzeitig steht Mephisto in Aydemirs Stück 
exemplarisch für die Ambivalenz moderner 
Institutionen wie die Universität, in der sich 
progressive Diskurse und autoritäre Strukturen 
überlagern. Als genderfluide Figur fungiert Mephisto 
als Spiegel jener strukturellen Widersprüche, die 
Aydemir im akademischen Raum sichtbar macht: 
Hierarchien, Begehren, Abhängigkeiten, Performanz. 
Mephisto ist dabei keine klar greifbare Figur, sondern 
ein bewegliches Prinzip der Verunsicherung, eine 
Verkörperung jener transgressiven Kraft, die Grenzen 
infrage stellt und bestehende Ordnungen unterläuft.4

Insgesamt wird Mephisto so zum Symbol für die 
Unordnung innerhalb scheinbar geordneter Systeme. 
Die genderfluide Ausgestaltung destabilisiert nicht 
nur tradierte Geschlechterrollen, sondern bringt 
auch die Widersprüche feministischer, akademischer 
und gesellschaftlicher Ordnungen zum Vorschein. 
In Aydemirs Doktormutter Faust ist Mephisto somit 
eine zentrale ästhetische und politische Figur, die 
das Gefüge von Macht, Geschlecht und Wissen in 
Bewegung versetzt und seine Strukturen entlarvt.

4. Schlussfolgerungen 

Fatma Aydemirs Doktormutter Faust stellt eine 
radikale Neuverhandlung des Faust-Mythos dar. 
Anders als in der klassischen Tradition, in der Faust 
als männlicher Universalgelehrter intellektuelle 
Autonomie verkörpert, entwirft Aydemir eine 
weibliche Hauptfigur, die als feministisch positionierte 
Akademikerin zwischen Selbstermächtigung 
und institutioneller Begrenzung agiert. Die 
ehemals universal gedachte Gelehrtenfigur wird 
so zum Schauplatz intersektionaler Konflikte und 

(4) Natürlich erinnert auch dieser Gedanke an das Vorbild: FAUST: Wie nennst du dich? MEPHI-
STOPHELES: Die Frage scheint mir klein / Für einen, der das Wort so sehr verachtet, / Der, weit 
entfernt von allem Schein, / Nur in der Wesen Tiefe trachtet. FAUST: Bei euch, ihr Herrn, kann 
man das Wesen / Gewöhnlich aus dem Namen lesen, / Wo es sich allzu deutlich weis’t, / Wenn man 
euch Fliegengott, Verderber, Lügner heißt. / Nun gut, wer bist du denn? MEPHISTOPHELES: Ein 
Teil von jener Kraft, / Die stets das Böse will und stets das Gute schafft. FAUST: Was ist mit diesem 
Rätselwort gemeint? MEPHISTOPHELES: Ich bin der Geist, der stets verneint! / Und das mit Recht; 
denn alles, was entsteht, / Ist wert, daß es zugrunde geht; / Drum besser wär’s, daß nichts entstünde. 
/ So ist denn alles, was ihr Sünde, / Zerstörung, kurz, das Böse nennt, / Mein eigentliches Element. 
(Goethe 2009: 64-65).

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0335

Bibliografie

Ahmed, S. (2014). The Cultural Politics of 
Emotion (2. Auflage). Edinburgh University 
Press. 

Aydemir, F. (2024). Doktormutter Faust. 
Suhrkamp.

Bauer, M.  (2018). Der literarische Faust-
Mythos: Grundlagen – Geschichte – 
Gegenwart. J.B. Metzler.

Behrendt, E. & Wille, F. (2024). Wo aus 
Verführung Übergriff wird. Die Autorin 
Fatma Aydemir im Gespräch über ihr erstes 
Theaterstück ›Doktormutter Faust‹. Theater 
heute, 1.

Berger, A. (2021). Women’s Writing in 
Contemporary Germany: Social and 
Literary Change. Oxford University Press.

Butler, J. (1990). Gender Trouble. Feminism 
and the Subversion of Identity. Routledge.

Butler, J. (2009). Die Macht der 
Geschlechternormen und die Grenzen des 
Menschlichen. Aus dem Amerikanischen 
von Karin Wördemann und Martin 
Stempfhuber. Suhrkamp. 

Cirlot, V. (2020). Figuras del saber místico. 
Siruela.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the 
Intersection of Race and Sex: A Black 
Feminist Critique of Antidiscrimination 
Doctrine, Feminist Theory and Antiracist 
Politics. University of Chicago Legal 
Forum, 1, 139-167.

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins: 
Intersectionality, Identity Politics, and 
Violence against Women of Color. Stanford 
Law Review, 43 (6), 1241-1299. 

De No Honoribias, M. (2020). Como alma que 
lleva el Diablo. Autopublicado.

Doering, S. (2001). Die Schwestern des Doktor 
Faust. Eine Geschichte der weiblichen 
Faustgestalten. Wallstein.

Doering, S. (o. J.). Weibliche Faustgestalten. 
Forschung aktuell. https://www.presse.uni-
oldenburg.de/f-aktuell/01-doering.html 

Foucault, M. (2000). Nietzsche, die Genealogie, 
die Historie. In M.F., Von der Subversion 
des Wissens. 5. Auflage (69-90.). Fischer.

Gimber, A. & Hernández González, M. I. 
(Hrsg.) (2008). Fausto en Europa. Visiones 
de los demonios y el humor fáustico. 
Editorial Complutense.

Goethe, J.W.v. (1999). Faust. Texte. Deutscher 
Klassiker Verlag.

Gómez, N. (2024). Traumacore: Crónicas de 
una disociación feminista. Editorial Cielo 
Santo.

Grey, E. L. (2019). Margarete – Rückkehr einer 
Frau. AvivA Verlag.

Hahn-Hahn, I. Gräfin v. (2014). Gräfin 
Faustine. Henricus - Edition Deutsche 
Klassik. 

Hammouri, S. (2020). Roland Barthes: Myth. 
Critical Legal Thinking. Law and the 
Political. https://criticallegalthinking.
com/2020/06/12/roland-barthes-myth/ 

Hausbacher, E. (2019). Migration und 
Literatur: Transnationale Schreibweisen 
und ihre postkoloniale Lektüre. Transcript.

Hooks, B. (1981). Ain’t I a Woman? Black 
Women and Feminism. South End Press.

Huerta Calvo, J. (2008). Un Fausto en clave de 
humor: ›La Mefistófela‹ de Benavente. In A. 
Gimber & M.I. Hernández González (Hrsg.), 
Fausto en Europa. Visiones de los demonios 
y el humor fáustico (229-240). Editorial 
Complutense.

Hüppauf, B. (2019). Eros, Wahrheit und Macht. 
Anatomie eines #me-too-Falles in der 
Wissenschaft. Schwabe. 

Jelinek, E. (2011). FaustIn and out. 
Sekundärdrama zu Urfaust. Rowohlt 
Theater Verlag [verfügbar auch unter https://
original.elfriedejelinek.com/ffaustin.html].

Morgner, I. (1974). Leben und Abenteuer der 
Trobadora Beatriz nach Zeugnissen ihrer 
Spielfrau Laura. Luchterhand.

Morgner, I. (1983). Amanda. Ein Hexenroman. 
Luchterhand.

Munson Deats, S. (2010). Doctor Faustus: A 
Critical Guide. Continuum.

Navratil, M. (2013). ›Ich wollte meine Unschuld 
endlich loswerden‹: The Subversion 
of Wilhelmine Gender Norms in Fran 

Wedekind‘s ›Franziska‹. German Life and 
Letters, 66 (3), 277-291. 

Nünning, V. & Nünning, A. (Hrsg.) (2004). 
Erzähltextanalyse und Gender Studies. 
Metzler.

Pérez-Pla Villuendas, E. (2024). La articulación 
del tema de Fausto en la postmodernidad: 
sus caminos en la literatura, el cine y 
el cómic hasta su reelaboración pop en 
The Wicked + The Divine [Dissertation, 
Universidad Complutense de Madrid].

Ramis, H. (2000). Bedazzled II. Regency 
Enterprises. 

Rechtien, R. A. (1997). Emancipation, 
Commitment and Responsibility: A Study 
of Christa Wolfs Writing [Dissertation, 
University of London]. 

Reckwitz, A. (2015). Die Transformation der 
Sichtbarkeitsordnungen. Vom disziplinären 
Blick zu den kompetitiven Singularitäten. 
Soziopolis. Gesellschaft beobachten. 
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-
ssoar-82434-7 . 

Reckwitz, A. (2018). Die Gesellschaft der 
Singularitäten. Zum Strukturwandel der 
Moderne (5. Auflage). Suhrkamp.

Rosso, M. & Sbarra, S. (Hrsg.) (2023). Literatur 
der (Post-)Migration: Komplexitäts- und 
Identitätsfragen der deutschsprachigen 
Literatur im globalisierten Zeitalter. 
Fondazione Università Ca’ Foscari. https://
doi.org/10.30687/978-88-6969-734-0

Schauspiel Essen (2024). Doktormutter Faust. 
Uraufführung. Programmheft. Theater und 
Philharmonie Essen.

Scholz, R. (2011). Die Geschichte der Faust-
Forschung. Weltanschauung, Wissenschaft 
und Goethes Drama, Band 1. Königshausen 
& Neumann.

von Flotow, L. & Kaindl, K. (Hrsg.) (2021). 
The Routledge Handbook of Translation, 
Feminism and Gender. Routledge.

Wedekind, F. (2023). Franziska: Ein modernes 
Mysterium in fünf Akten. Henricus - Edition 
Deutsche Klassik.

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
https://www.presse.uni-oldenburg.de/f-aktuell/01-doering.html
https://www.presse.uni-oldenburg.de/f-aktuell/01-doering.html
https://criticallegalthinking.com/2020/06/12/roland-barthes-myth/
https://criticallegalthinking.com/2020/06/12/roland-barthes-myth/
https://original.elfriedejelinek.com/ffaustin.html
https://original.elfriedejelinek.com/ffaustin.html
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-82434-7
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-82434-7
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-734-0
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-734-0

