Wissenschattliche Artikel/Articulos Cientificos

Widerstand

im  Spiegel

des  Mythos:

Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als
postmigrantisch-feministische Dekonstruktion
akademischer Machtstrukturen

Resistance in the Mirror of Myth: Fatma Aydemir’s
Doktormutter Faust as a Postmigrant-Feminist
Deconstruction of Academic Power Structures

Arno Gimber

Universidad Complutense de Madrid

agimber@ucm.es

https://orcid.org/0000-0001-6867-7972

Ich will ins Herz des metaphysischen Begehrens
vordringen und das Feuer auf seine bosartigen und
totalisierenden Schemata erdffnen.

(Avital Ronell)
Recibido: 13/07/2025
Aceptado: 29/09/2025
DOI: https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03
Zusammenfassung: Abstract:
Fatma  Aydemirs  Doktormutter — Faust  (2024) Fatma Aydemir's  Doktormutter — Faust  (2024)

dekonstruiert dominante patriarchale Narrative im
Kontext des gegenwartigen akademischen Milieus,
in dem feministische Emanzipationsbestrebungen
zunehmend mit autoritdren Backlashs konfrontiert
sind. Im Zentrum des Stiicks steht die renommierte
Genderwissenschaftlerin ~ Margarete  Faust, deren
berufliche Existenz durch eine mediale Kampagne
infrage gestellt wird. Aydemir entwirft ein vielschichtiges
Machtgeflige, das durch die Figur des queeren
Doktoranden Karim sowie durch einen genderfluiden
Mephisto systematisch destabilisiert wird. Die Kérper
der Figuren fungieren dabei als Schauplatze politischer
Auseinandersetzungen um Sexualitdt, Begehren und
institutionelle Autoritat.

Indirekt reflektiert der Text autoritdre Tendenzen

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

deconstructs dominant patriarchal narratives within
the context of today's academic milieu, where feminist
efforts toward emancipation increasingly collide with
authoritarian backlash. At the center of the play is the
renowned gender studies scholar Margarete Faust,
whose professional existence is called into question by
a media-driven smear campaign. Aydemir constructs a
complex web of power relations that is systematically
destabilized by the queer doctoral student Karim and a
gender-fluid Mephisto. The characters’ bodies become
sites of political confrontation over sexuality, desire, and
institutional authority.

The text indirectly reflects authoritarian tendencies
and democratic backsliding in contemporary societies,
without resorting to overt or simplistic accusation. At

Magazin 34 2



https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
mailto:agimber@ucm.es
https://orcid.org/0000-0001-6867-7972
http://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2023.XX

und demokratische Ruckschritte in gegenwartigen
Gesellschaften, ohne sich in plakativer Anklage zu
verlieren. Zugleich verweist das Drama auf reale
Debatten um vermeintlichen Machtmissbrauch durch
Frauen in akademischen und kulturellen Kontexten und
legt damit die Ambivalenzen offen, die aktuelle Diskurse
tiber Macht, Geschlecht und Verantwortung prdgen.
Doktormutter Faust steht exemplarisch fiir eine Asthetik
der Irritation statt moralischer Eindeutigkeit. Der Text ldsst
sich als Schlisselwerk postmigrantischer, feministischer
Gegenwartsdramatik lesen, das klassische Mythen nicht
nur aktualisiert, sondern im Medium der Literatur radikal
befragt und transformiert.

Schlisselwsrter:  Fatma Aydemir, Doktormutter Faust,
Faust-Rezeption, Postmigration, Dekonstruktion
patriarchaler Narrative, Genderdiskurs, Intersektionalitat

the same time, the play alludes to real debates about
alleged abuses of power by women in academic and
cultural contexts, thereby exposing the ambivalences
that shape current discourses on power, gender, and
responsibility.

Doktormutter Faust exemplifies an aesthetic of friction
rather than moral certainty. It may be read as a key
work of postmigrant, feminist contemporary drama—
one that not only updates classical myths but radically
interrogates and transforms them through the medium
of literature.

Keywords: Fatma Aydemir, Doktormutter Faust, Faust
Reception, Postmigration, Deconstruction of Patriarchal
Narratives, Gender Discourse, Intersectionality

23

dient
als

er Faust-Mythos'
Jahrhunderten
Projektionsfldche fiir
kulturelle Wiinsche, Angste
und  Grenziiberschreitungen.
In der europdischen
Literaturgeschichte  steht er
fiir codiertes
Erkenntnisstreben, das sich
ikonischen  Teufelspakt
manifestiert religiose

seit

ein mannlich

im
und
gesellschaftliche

und
Umso

wie

Normen

radikal
bemerkenswerter ist es, dass seit dem ausgehenden
18. Jahrhundert vermehrt weibliche Varianten von
Faust- und Mephistopheles-Figuren auftreten. Diese
neuen Protagonistinnen brechen mit der tradierten
Geschlechterlogik und transformieren den Faust-
Mythos zu einem &sthetischen Experimentierfeld
alternativer
Subjektivitit. In Zentrum dieser Texte steht die
Reflexion komplexer —Machtkonstellationen
Spannungsfeld von Geschlecht, Erkenntnis und
Emanzipation - stets im Dialog mit mythischen

Erzahlmustern und literarischer Innovation.

(1) Ich bevorzuge den Begriff Mythos, da er im Unterschied zum Ausdruck Stoff verdeutlicht, dass
es sich nicht lediglich um eine literarische Vorlage handelt, sondern um eine kulturell wirkmachtige
Erzihlung mit paradigmatischer Funktion. Trotz direkter Beziige auf Goethes literarischen
Faust verweist der Begriff Mythos auf eine symbolisch aufgeladene, vielschichtig deutbare Figur,
in der zentrale gesellschaftliche Fragen — etwa nach Erkenntnis, Schuld, Macht und Begehren -
verdichtet sind. Im Folgenden stehen daher weniger die literarischen Einzelmotive als vielmehr
die ideologischen und kulturellen Dimensionen des Mythos im Vordergrund. In Anlehnung an
Roland Barthes lasst sich Mythos als ein sekundéres semiotisches System verstehen, das historisch
kontingente Bedeutungen naturalisiert und damit gesellschaftliche Machtverhaltnisse verschleiert
oder stabilisiert. Shahd Hammouri (2020) greift diesen Ansatz auf, wenn er schreibt: »[...] myths
are signs that are embedded within our systems of signification and expressed in communication,
and their study allows us to demonstrate how given social symbols mould into the fabric of the
collective consciousness.«

bewusst
uiberschreitet.

Entwiirfe von Leben, Wissen und

im

Magazin 34

In jiingerer Zeit ist ein wachsendes Interesse
an feministischen Relektiiren des Faust-Mythos
zu beobachten - erkennbar etwa an Anspielungen
in Werken von Christa Wolf (Rechtien 1997: 196-
210) bis hin zu Elfriede Jelineks postdramatischer
Dekonstruktion Faustln and out (2011). Aber schon
davor wurde die Figur zunehmend als Symbol
hegemonialer Mainnlichkeit kritisch hinterfragt,
ein Phanomen, das die Vielschichtigkeit und
Wandlungsfahigkeit des Faust-Mythos eindrucksvoll
unter Beweis stellt.

1841 veroffentlichte Ida Grifin von
Hahn-Hahn ihren Roman Grifin Faustine, in dem
sie den klassischen Faust-Mythos auf subversive
Weise neu interpretiert. Im Zentrum steht nicht
ein Pakt mit dem Teufel, sondern das faustische
Streben nach personlicher Selbstvervollkommnung.
Die Protagonistin eignet sich die Rastlosigkeit und
Wissbegierde der Faust-Figur bewusst als weibliches
Modell der Selbstgestaltung an. Auf diese Weise
unterlauft der Text die tradierten Geschlechterrollen
und hinterfragt die patriarchale Moralordnung, die
weibliches Erkenntnisstreben lange Zeit diszipliniert
und delegitimiert hat. Faustine fordert somit -
implizit, aber entschieden - das Recht von Frauen auf
intellektuelle Selbstbestimmung ein (Scholz 2011: 118).

Auch Frank Wedekinds Drama Franziska (1911)
prasentiert eine weibliche Faust-Gestalt. Die junge
Titelheldin wird von dem mephistoartigen Veit Kunz
zu einem Leben in Freiheit, Sinnlichkeit und Kunst
verfiihrt. Einen formellen Pakt schliefit sie jedoch nicht

Bereits

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03



https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

— vielmehr lebt sie in einer tempordren Allianz mit
dem modernen Teufel. Thre Grenziiberschreitungen,
etwa in mannlicher Verkleidung, verweisen auf
eine kritische Auseinandersetzung mit biirgerlichen
Geschlechternormen. Der Schluss des Dramas bleibt
ambivalent: Franziskas Riickzug in die Mutterrolle
ersetzt eine Form weiblicher Idealisierung durch eine
andere und lasst die emanzipatorische Sprengkraft der
Figur letztlich offen (Navratil 2013: 290).

Im hier behandelten Zusammenhang ist auch die
Figur Laura Salman aus Irmtraud Morgners Romanen
Leben und Abenteuer der Trobadora Beatriz nach
Zeugnissen ihrer Spielfrau Laura (1974) und Amanda
- Ein Hexenroman (1983) von Interesse. Die DDR-
Autorin revidiert den Faust-Mythos konsequent aus
feministischer Perspektive, indem sie die Begrenztheit
patriarchaler Vorbilder fir Frauen in der DDR
entlarvt. Laura Salman sieht in Faust kein Vorbild
individueller Selbstverwirklichung mehr, sondern ein
Symbol technokratischer Kalte. An seine Stelle tritt das
Bild der Pandora, das fiir erfiillte Menschlichkeit und
kollektive Zukunft steht. Morgner versucht in ihrem
Werk, faustische Handlungsmoglichkeiten fiir das
weibliche Geschlecht neu zu denken (Doering o.].).

Auch die Figur des Mephistopheles erfihrt in
modernen literarischen und filmischen Adaptionen
eine bemerkenswerte Transformation. Besonders
deutlich zeigt sich dies in Bedazzled II (2000) von
Harold Ramis - einem Remake des gleichnamigen
Films von Stanley Donen (1967) —, in der der Teufel von
einer Frau (Elizabeth Hurley) verkorpert wird. Fiir Sara
Munson Deats (2010: 209) stellt diese Entscheidung
die innovative Neuerung eines ansonsten stereotypen
Films dar. Sie liest die Besetzung als Ausdruck
einer zeitgemdflen Aktualisierung, denn, indem die
verfiihrerische Gehilfin des Satans selbst zur Fiirstin
der Finsternis avanciert, werde erstmals eine Frau in
eine relevante Machtposition erhoben.

Trotz dieser vermeintlichen Aufwertung bleibt die
Darstellung ambivalent. Die weibliche Teufelsfigur ist
in Bedazzled II stark sexualisiert und eindimensional
inszeniert; ihre Macht basiert ausschliefSlich auf
korperlicher Attraktivitit und der Fahigkeit zur
Verfithrung. Damit reiht sie sich in die lange Tradition
der femme fatale ein - eines Archetyps, der langst
zum kulturellen Klischee geworden ist. In dieser
komodiantischen Neuinszenierung vereint sie die
klassischen Merkmale dieses Typus: Sinnlichkeit,
Boshaftigkeit und berirdische Schonheit. Sie

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

verkorpert so die dasthetische wie moralische
Ambivalenz des Schon-Schrecklichen, ddémonisch in
ihrer Funktion, menschlich in ihrer Erscheinung.

Ein weiteres interessantes Beispiel fiir eine weibliche
Mephisto-Figur findet sich in Mireia de No Honrubias
Roman Como alma que lleva el diablo (2020), wo
die Protagonistin Jess zundchst den Pakt mit dem
Teufel als Faust-Figur eingeht, um spiter selbst in das
Geschift mit den Seelen einzusteigen. Im Gegensatz
zu Elizabeth Hurleys Figur in Bedazzled II, die von
Anfang an die hochste Position in der Hierarchie der
Holle innehat, erlangt Jess ihre Macht erst durch die
Zustimmung Lucifers.

Enrique Pérez-Pla (2024: 261-300) zeigt in seiner
Dissertation tiberzeugend auf, dass die weiblichen
Faust- und Mephistopheles-Figuren nicht nur eine
geschlechtlich invertierte Replik der klassischen
Modelle, epistemologisches
asthetisches Experiment darstellen, das tiefgreifende
Kritik am Subjektbegriff der Aufkldrung iibt. Im
Zentrum dieser Neuverhandlungen stehen radikale
Formen der Fragmentierung, Ironisierung und
transgressiven Korperpolitik. Elfriede Jelineks FaustIn
and out (2011) markiert in diesen Zusammenhang
einen entscheidenden Einschnitt: Die weibliche
Faustfigur erscheint hier nicht als Erkenntnissubjekt
im klassischen Sinne, Zitatflache,
Korpertext und medialer Resonanzraum. Jelinek
dekonstruiert das Goethesche Modell des autonomen,
suchenden Subjekts durch ein hypertextuelles Spiel
mit Rollen, Stimmungen und Stimmen. Die Faustin
ist keine tragende Identitét, sondern eine performative
Reinszenierung kultureller Weiblichkeitscodes, die
sich dem Zugriff eines identitatsstiftenden Narrativs
entzieht.

Jelineks Text lasst sich als subversive Relektiire
des Faust-Mythos verstehen, die ausgehend von
einem konkreten gesellschaftlichen Verbrechen und
strukturellen Unrechtsverhiltnissen die ideologische
Stoffs
Auflerdem ist FaustIn and out als direkte Reaktion auf
den sogenannten Fall Fritzl entstanden, als Reaktion
des Entsetzens iiber ein reales Verbrechen, bei dem
ein Vater seine Tochter iiber Jahrzehnte hinweg in
einem Keller gefangen hielt, sexuell missbrauchte und
mehrere Kinder mit ihr zeugte. Dieses extreme Beispiel
patriarchaler Gewalt bildet die diistere Folie, vor der
FaustIn and out seinen sprachmichtigen Monolog
entfaltet. Jelinek verweigert sich bewusst einer linearen

sondern ein und

sondern als

Grundierung des Kklassischen offenlegt.

Magazin 34 2


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

25

Narration oder psychologischen Figurenzeichnung.
Stattdessen spricht eine »Geistln« — ein zynisches,
allgegenwirtiges Machtbewusstsein - auf die zur
Puppe erstarrte FaustIn ein. Die Sprache selbst wird
auch in ihrer Reaktion zum Instrument der Gewalt,
zur Reflexionsflache fiir ein System, in dem weibliche
Subjektivitit zum Verstummen gebracht wird.

Mein Vater ist Gott. Er trifft mich von hinten und
von vorn und von allen andren guten Seiten auch
noch. Ich lege mich hin, ich lege ihn aus, er legt mich
da her. Er will es so. Wenn ich mich nur endlich
vorurteilsfrei mit ihm beschiftigen wiirde! Es wire
meine Aufgabe, aber noch habe ich Vorurteile,
immer noch. Andre diirfen sich auch nur mit ihm
beschiftigen. Doch fiir die andren ist wenigstens ein
andrer ihr Gott. Was geschieht oben, in der Wohnung,
in der Regelwohnung mit dem Regelbesatz, mit dem
Regalbesatz? Bin nur auf Erzahlungen angewiesen.
Aber die brauche ich, sonst zergeh ich. Sonst werde
ich gelutscht und dann aus Ungeduld zerbissen. Ich
bin die Ausnahme, von was auch immer. Ich bin
unten. Das ist mein Platz. Das ist meine Aufgabe.
(Jelinek 2011)

In dieser Passage verdichtet sich Jelineks poetische
Strategie: Gewalt wird nicht nur beschrieben, sondern
performativ erfahrbar gemacht. Die Figur der FaustIn
- eine gebrochene Nachfahrin von Goethes Gretchen
- legt in ihrem Monolog die familidre, gesellschaftliche
und religiose Gewalt in einer eindrucksvollen,
sprachlich verdichteten Form offen. Das Zitat bringt
die perverse Umkehrung religiéser Verehrung auf
den Punkt. Der Vater tritt als omnipotenter Tater auf,
dessen Zugriftkeinen Raum fiir Schutz oder Autonomie
lasst. Die Gewalt erscheint aus FaustIns Sicht nicht als
das Resultat struktureller Machtverhiltnisse, sondern
als eigene Unzuldnglichkeit. Diese Perversion des
Schuldverhiltnisses spiegelt eine patriarchale Logik,
in der Frauen die Verantwortung fiir ihre eigene
Unterdriickung ibernehmen sollen, wider.

Die rdumliche Trennung zwischen oben und
unten betont zusétzlich die soziale und symbolische
Marginalisierung der Figur. Die Wohnung oben,
die »Regelwohnung mit dem Regelbesatz«, steht fiir
eine scheinbar geordnete Normalitdt, die sich selbst
nicht infrage stellt. In dieser Welt herrschen Norm
und Wiederholung, wihrend Faustln im Unten
lebt - einem Ort der Isolation, des Ausschlusses,
der Unsichtbarkeit. Dieses Unten erinnert explizit

Magazin 34

an Gretchens Kerker in Goethes Faust, an jenen Ort
der Einsperrung, an dem die weibliche Figur aus der
gesellschaftlichen Ordnung herausfillt und sprachlich
wie existenziell zerféllt. Thre Erfahrung ist nicht Teil
der Regel, sondern eine Ausnahme - »von was auch
immer«. Auch hier wird deutlich: Das Sprechen selbst
beginnt sich aufzulosen. Wortspiele, Verschiebungen
und absurde Verkniipfungen zeigen, wie Jelinek auch
die Sprache als Ort patriarchaler Ordnung angreift
und destabilisiert.

FaustIn ist auf »Erzdhlungen« angewiesen, die sie
nicht selbst bestimmt. Thre Subjektivitét ist gebrochen,
existiert nur im Spiegel der Geschichten anderer.
Dennochsind diese Erzahlungen iiberlebensnotwendig
- »sonst zergeh ich«. Thre Lage ist paradox: Sie braucht
Sprache, doch gerade diese Sprache ist von fremder
Gewalt durchdrungen. Am Ende resigniert die Figur,
sie begreift ihre Ausgrenzung nicht nur als Schicksal,
sondern als Verpflichtung - eine bittere, von der
Gewalt selbst auferlegte Rolle.

Die Figur des
Mephistopheles erfdhrt
In modernen Adaptionen
eine hemerkenswerte
Transformation.

Im Ubergang zu literarischen Texten des 21.
Jahrhunderts zeigt sich deutlich, dass weibliche Faust-
Figurensicheinemlinearen, teleologischausgerichteten
Erkenntnismodell verweigern. Stattdessen agieren sie
im Modus der Unterbrechung, des Widerstands und
der Replik. Der weibliche Faust ist nicht die weibliche
Version des Gelehrten, sondern eine literarische Figur,
die das Wissen um seine Grenzen kennt — und daraus
asthetisch handelt. Diese Verschiebung der Perspektive
eroffnet eine doppelte Lesart: zum einen als Kritik an
hegemonialen Wissensordnungen, zum anderen als
poetologische Strategie der Subjektverweigerung -
im Sinne einer postheroischen Dramaturgie, wie sie
vielen zeitgendssischen Theatertexten eigen ist. In
Fatma Aydemirs Doktormutter Faust (2024) wird diese

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

Tendenz auf besondere Weise zugespitzt und politisch
aktualisiert.

1. Dekonstruktion einer Mythologie: Aydemirs Doktormutter
Faust als feministische Relektiire

Fatma Aydemirs Doktormutter Faust ist eine
Aktualisierung des klassischen Faust-Mythos, die
zentrale Motive Goethes in die Gegenwart tiberfiihrt.
Der konkrete kreative Impuls (siehe Punkt 2) ging
von einer kritischen Auseinandersetzung mit den
Machtstrukturen im akademischen Betrieb aus -
einem System, das vorgibt, Leistung und individuelle
Exzellenz zu belohnen, dabei jedoch die realen
politischen und sozialen Exklusionsmechanismen
systematisch ausblendet.

Das Theaterstiick wurde am 9. September 2023
in Essen uraufgefiihrt’ und seither an zahlreichen
renommierten Biithnen gezeigt, unter anderem
am Deutschen Theater in Berlin, im Literaturhaus
Ziirich oder am Miinchner Volkstheater. Im Zentrum
steht die Figur der Dr. Margarete Faust — bereits
die Namenskombination deutet auf eine bewusste
Umcodierung des klassischen Stoffes hin. Die bei
ihren Student:innen geschétzte Professorin fiir Gender
Studies wird zur Zielscheibe einer reaktiondren
Kampagne, die sie offentlich als Verschworerin
diffamiert und ihre akademische Laufbahn massiv
bedroht. Margarete Faust steht unter offentlichem
Druck und denkt an Selbstmord.

1.1. Die Dekonstruktion des faustischen Begehrens

Inmitten einer tiefgreifenden Sinnkrise, ausgeldst
durch die wissenschaftsfeindliche und populistisch
aufgeladene gesellschaftliche Atmosphidre, begegnet
Margarete Faust einer diabolischen Gestalt. Anders
als in Goethes Vorlage erscheint dieser Mephisto
nicht als minnlicher Verfiithrer, sondern als fluides,
genderloses Wesen - eine Figur jenseits bindrer
Geschlechtskategorien. Wie sein klassisches Vorbild
unterbreitet auch er keinen Pakt im traditionellen
Sinn, sondern eroffnet Faust die Moglichkeit, fiir
»etwas Heiterkeit« (Aydemir 2024: 42) ihr jetziges, in
eine Sackgasse geratenes Leben aufzugeben.

In diesem Zusammenhang gewinnt auch ein
bertihmtes Zitat aus Goethes Faust, das Aydemir
intertextuell markiert, neue Bedeutung: »[...] Hor auf,
mit deinem Gram zu spielen, der, wie ein Geier dir am

(2) Die dramaturgischen und ésthetischen Strategien in Doktormutter Faust — darunter die
postdramatische Brechung der Illusion, intermediale Uberlagerungen, chorische Passagen,
nichtlineare Erzahlstrukturen — erdffnen spannende Perspektiven auf das Verhiltnis von Fiktion
und Realitit. Aufgrund des begrenzten Rahmens der vorliegenden Analyse kénnen diese
theatralspezifischen Aspekte des Werkes jedoch nicht beriicksichtigt werden.

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

Leben frisst/Die schlechte Gesellschaftlasst dich fithlen,
dass du ein Mensch mit Menschen bist« (Aydemir 2024:
41 und Goethe 1999: 74). In Goethes Werk spricht
Mephisto diese Worte zu Faust, um ihn aus seiner
selbstgewdhlten Isolation und seinem iiberhohten
Weltverdrusszureifien. Schlechte Gesellschaft—alsodas
Leben unter Menschen, mit all seinen Widerspriichen,
Lastern und Unvollkommenheiten - wird dabei als
heilsamer Realitatsbezug verstanden, der Faust seiner
tibermenschlichen Hybris entreiflen soll. In Aydemirs
Adaption jedoch wird dieser Satz in einen génzlich
anderen Macht- und Erfahrungskontext versetzt.
Hier geht es nicht um einen isolierten, mannlichen
Intellektuellen, der sich aus Weltschmerz zuriickzieht,
eine Genderprofessorin, die
inmitten eines Sturms aus offentlicher Denunziation,
institutioneller Gewalt und personlichem Begehren
wiederfindet. In diesem Rahmen klingt der Satz
doppeldeutig: Die schlechte Gesellschaft ist nicht mehr
nur korrigierende Lebenswirklichkeit, sondern auch
das toxische Umfeld einer neoliberalen Universitat
und einer sensationsgierigen Offentlichkeit, in der
moralische Diskurse als Waffe gegen unbequeme
Subjekte eingesetzt werden.

Das Zitat gewinnt im feministischen Kontext
eine ironisch gebrochene Funktion und verweist

sondern um sich

auf das Spannungsverhiltnis zwischen Individuum
und sozialer Ordnung, zwischen Einsamkeit und
offentlicher Exponierung - jedoch nicht mehr im Sinne
einer humanistischen Mahnung, sondern als Hinweis
auf die Ambivalenz der Gesellschaft selbst. Aydemir
dekonstruiert die humanistische Geste Mephistos und
legt die dunkle Kehrseite spitmoderner Offentlichkeit
offen: Menschlichkeit manifestiert sich in ihr hiufig
nur im Modus der Uberwachung, der Disziplinierung
und der moralischen Zuschreibung.

Bereits der urspriingliche Faust, 1587 von dem
Buchdrucker Johann Spies verdffentlicht, war seit
seiner ersten Uberlieferung eng mit dem universitér-
akademischen Milieu verkniipft. Die Figur des
Gelehrten, der verbotene Wissensbereiche erkundet,
stellte im Kontext der frithen Neuzeit einen Tabubruch
dar: Wissen galt als gottlich regulierter Bereich, dessen
Grenzen nicht iiberschritten werden durften, ohne
theologische und damit auch politische Konsequenzen
zu riskieren. Doch mit dem Fortschreiten der
Aufklirung wurde diese Vorstellung zunehmend
relativiert - die Uberschreitung epistemischer Grenzen
verlor ihren Skandalwert.

Magazin 34 26


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

277

Fatma Aydemir kniipft an diesen Traditionsstrang
an und akzeptiert die alte metaphysische Grenzziehung
zwischen legitimer und verbotener Erkenntnis
nicht mehr. Sie verlagert den Diskurs. Im Zentrum
steht bei ihr nicht die transzendente Dimension des
Wissens, sondern dessen Einbettung in institutionelle,
politische und ideologische Strukturen. Forschung
erscheint in Doktormutter Faust nicht als neutrales,
universalistisches Streben nach Wahrheit, sondern als
kontingenter, machtvoll regulierter Prozess — gepragt
von Zugangsbarrieren, Abhéngigkeitsverhiltnissen,
Diskriminierungserfahrungen symbolischer
Gewalt. Damit transformiert = Aydemir das

klassische Erkenntnisdrama in eine zeitgendssische

und

Institutionskritik.

Die Konstellation der Paktszene aus Goethes
Studierzimmer II wird bei Aydemir verschoben: Auf
Mephistos Frage nach ihren Wiinschen antwortet
Margarete Faust lakonisch, sich
»eigentlich nichts«. Und doch entspinnt sich eine
vielschichtige Verhandlung iiber Begehren, Bediirfnis
und den Preis individueller Erfiillung. Mephisto
schlagt schliefSlich einen Pakt vor, der formal an

sie  wiinsche

Goethe erinnert: »Ich stehe zu deinen Diensten,
hier, du stehst in meinem Dienst, driiben.« (Aydemir
2024: 41) Im Zentrum steht erneut eine Wette — wie
schon bei Goethe kreist sie um die Hingabe an den
vollkommenen Augenblick. Aber:

Es ist nicht der Kuss, der erfiillt,

es ist die Vorstellung von ihm,

es ist die Erinnerung an ihn,

es ist das Schon-mal-gekiisst-worden-Sein,

es ist die Hoffnung, den Kuss zu wiederholen

in einem anderen Licht, in einer anderen Zeit

mit einem anderen Bediirfnis.

Es ist das Versprechen auf einen Kuss,

ganz unabhingig davon, ob es sich je erfiillen wird
oder nie. (Aydemir 2024: 42-43)

In Goethes Faust ist die Bedingung fiir den
Teufelspakt klar umrissen: Faust verpflichtet sich zur
Verdammnis, sobald er einen Moment der Erfiillung
erlebt, in dem er sagt: »Werd’ ich zum Augenblicke
sagen: / Verweile doch! du bist so schén! / Dann
magst du mich in deine Fessel schlagen, / Dann
will ich gern zu Grunde gehn!« (Goethe 1999: 76).
Erst die endgiiltige Stillstellung des Wunsches, das
Aufgehen im Jetzt, legitimiert Mephistos Anspruch
auf Fausts Seele. Aydemirs Doktormutter Faust

Magazin 34

hingegen verschiebt diese Bedingung radikal, weil
die finale Erfiillung durch ein Begehren, das sich
nicht in einem Moment stillt, sondern das in seiner
Unabgeschlossenheit persistiert, ersetzt wird. Wo
Goethe den Augenblick als Ort der Auflésung aller
Sehnsucht setzt, imaginiert Aydemir das Begehren
als prinzipiell Unabschliefbares - als
Projektionsflache, als Spur, als Erinnerung oder als
Moglichkeit jenseits ihrer Einlosung. Die Erfiillung
liegt nicht in der Tat, sondern in ihrer Imagination,
nicht im Vollzug, sondern in der Verschiebung.

Die Wette ist bei Aydemir nicht an eine ekstatische
Gegenwart gebunden, sondern entfaltet sich als
affektive Bewegung, die zwischen Erinnerung und
Erwartung oszilliert. Indem der klassische Moment
des Pakts seiner metaphysischen Uberhéhung beraubt
wird, entmythologisiert Aydemir nicht nur das Motiv
selbst, sondern unterlduft auch die patriarchale
Logik zielgerichteter ~Selbstverwirklichung, wie
sie  Goethes Was dort als
existenzieller Hohepunkt erscheint, wird hier zur
Reflexion tiber das fragile Verhiltnis von Projektion,
Affekt und Vergangenheit. Diese Verschiebung ist

etwas

Faust strukturiert.

nicht nur inhaltlicher, sondern auch asthetischer
Natur: Doktormutter Faust verweigert kathartische
Auflésung und dramatische Finalitdt. Stattdessen
erzeugt Aydemir eine Asthetik der Reibung, die die
Zuschauer:innen in einen kritischen Modus versetzt,
der eindeutige Zuschreibungen unterlduft und
affektive Widerspriiche offenlegt. Der vermeintliche
Augenblick, der »alles rechtfertigt« wird so nicht
nur dekonstruiert,
Spannungsverhiltnis ersetzt.

sondern durch ein offenes

1.2. Befreiung vom normativen Blick

In der Folge tiberschreitet Margarete Faust unter
Mephisto Anleitung ihre eigenen ethischen Prinzipien
und missbraucht ihre institutionelle Machtstellung.
Die sich entfaltende Dynamik ist geprigt von
Ambivalenz, gegenseitiger Instrumentalisierung und
einem sukzessiven Aufweichen klarer Téter-Opfer-
Zuschreibungen.

Zahlreiche ikonische Szenen aus der Faustradition
- darunter Auerbachs Keller und die Hexenkiiche
- werden in variierter Form aufgegriffen. In der
Hexenkiiche steht nicht wie im klassischen Modell die
physische Verjiingung Fausts im Vordergrund, sondern
eine metaphorische Transformation: Faust soll »vom
Auge befreit« werden - eine kritische Reflexion auf

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

Wahrnehmung, Blick, Macht und Erkenntnis:

Das Auge, das meint bestimmen zu miissen, wer
schon ist und begehrenswert und schiitzenswert ist,
das Auge, das die Jugend anbetet und die Geftigigkeit
und die billigen Reize, die fiir die herrschende
Ordnung keine Bedrohung darstellen, und das Auge,
das jedes Zeichen von Alter, von Krankheit, von
Schmerz, von Autonomie ziichtigt, um seine Macht
zu sichern. (Aydemir 2024: 68)

Aydemir transformiert das
klassische Erkenntnisdrama
In eine Zeitgendssische
[nstitutionskritik.

Bei Goethe wird Faust &uflerlich wieder
begehrenswert gemacht, um Gretchen zu verfiihren.
Aydemir transformiert diese Szene radikal: Nicht
korperliche Verjiingung steht im Zentrum, sondern
eine Ent-Bindung vom normierenden Blick, eine
zentrale Kategorie feministischer und postkolonialer
Kritik.> Jenes Auge, das diszipliniert, selektiert und
ausschliefit, steht fiir eine epistemische Gewalt, die
das Subjekt durch Zuschreibungen von Begehren,
Schutzwiirdigkeit oder Wert formt. Die Formulierung,
Faust solle »vom Auge befreit« werden, verweist
auf eine Entkopplung von dieser disziplinierenden
Sichtbarkeit und ldsst sich als symbolischer Akt
der Emanzipation von &uflerer Bewertung und
disziplinierender Korperpolitik lesen.

In diesem Kontext gewinnt das Denken der
katalanischen
Gomez besondere Relevanz. In ihrer Reflexion iiber
feministische Dissoziation unterstreicht sie die zutiefst
konstitutive Bedeutung des Blicks:

Kulturwissenschaftlerin Nuria

Nada nos abraza como una mirada. La mirada del
odio, la mirada del amor (...) Pero los ojos, mis ojos,
los ojos que miro y que me miran en el espejo, los

(3) Es wiirde zu weit fiithren, diese bekannte Perspektive an dieser Stelle ausfiithrlich darzustellen; ich
mochte lediglich darauf hinweisen, dass der Fokus auf genealogische Untersuchungen und perspek-
tivisches Wissen - zentrale Anliegen feministischer Theorie - bei Foucault (2000: 82) bereits mit
dem Blick als Konstruktion des Anderen angelegt ist.

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

ojos por los que he visto el mundo, por los que el
mundo se ha asomado a mi. El exterior me conforma
a través de los ojos, estoy llena de lo que he visto y de
lo que he mirado. (Gémez 2024: 190)

Gomez beschreibt die wechselseitige Formierung
des Selbst durch das Sehen und Gesehenwerden - ein
Prozess, der in Aydemirs Stiick kritisch reflektiert und
durchbrochen wird. Margarete Fausts symbolische
Befreiung vom Auge ist als Versuch zu verstehen,
sich von der normativen, patriarchal und kolonial
codierten Blickordnung zu losen. Beide Autorinnen
entwerfen somit ein Modell von Subjektivitét, das nicht
auf Abgeschlossenheit, sondern auf Verwundbarkeit,
Sichtbarkeit und Relationalitit basiert — mit dem Ziel,
diese Bedingungen sichtbar zu machen und kritisch
umzuschreiben.

Und schon tritt Karim auf: ein junger, queerer
und racialisiert markierter Doktorand, der Fausts
intellektuelle Brillanz bewundert, sich jedoch ihrer
Anndherung nur zogerlich o6ftnet. Die entstehende
Beziehung ist von einem tiefen Machtgefille gepragt:
Karim ist auf Fausts Betreuung angewiesen, etwa im
Hinblick auf seine Aufenthaltsgenehmigung, wiahrend
Faust — von Mephisto angestachelt - zunehmend
zwischen Begehren und Ubergriffigkeit taumelt.
Doch eine klassische Gretchenfigur ist Karim nicht.
Gerade weil er in vielerlei Hinsicht Objekt von
Projektionen und paternalistischer Fiirsorge wird,
lief3e sich eine solche Lesart zundchst vermuten, doch
Aydemir konterkariert sie bewusst. Karim ist keine
passive Leidensfigur, sondern eine widerstindige,
eigenstindige Stimme.

Eine Gretchenfigur sucht man in Aydemirs Stiick
vergeblich. Die Autorin verweigert sich bewusst einem
Feminismus, der sich auf die Rettung »armer weifler
Maidchen« (Aydemir 2024: 15) beschrankt. Schon im
Vorspiel auf dem Theater distanziert sich die Stimme
der Autorin von einer solchen Perspektive: »Gretchen
ist kein Mensch, den ich retten muss, Gretchen ist eine
Figur, die ich abschaffen muss, damit wir alle frei sind.
Sie ist blof das Fantasieprodukt eines privilegierten
Cis-Manns aus dem 18. Jahrhundert« (Aydemir 2024:
15).

Statt  eine
zeichnen, entwirft Aydemir in Doktormutter Faust
Figurenkonstellationen, in denen sich strukturelle
Gewalt, personliche Verstrickung und politische
Abhingigkeit auf komplexe Weise iiberlagern. Thre

eindimensionale

Opferfigur  zu

Magazin 34 28


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

29

Umarbeitung des klassischen Faust-Stoffes zielt
nicht auf Erlosung (Faust) oder moralische Reinheit
(Gretchen), sondern auf eine radikale Dekonstruktion
von Geschlechterrollen,
und akademischer Autoritit. Die Forderung, die
Gretchen-Figur abzuschaffen, richtet sich nicht nur
gegen eine literarische Tradition, sondern gegen das
gesamte System patriarchaler, religiés-moralischer
Zuschreibungen. Sie ist Akt
der Befreiung von internalisierten Zwingen und
normativen Weiblichkeitsanforderungen zu lesen.
Aydemir macht damit jene Grauzonen sichtbar, in denen
Macht, Begehren und Gewalt ineinandergreifen, ohne
dabei in klare Opfer-Téter-Zuweisungen zu verfallen.
Gerade im Vergleich zur klassischen Faust-
Gretchen-Konstellation wird die Tragweite dieser
Revision deutlich. In Goethes Drama basiert
die Beziehung auf einem Gefille intellektueller,
sozialer und sexueller Macht: Faust verfiigt tiber
Bildung, Erfahrung und sogar {ibernatiirliche Hilfe
(Mephistopheles),
religios gebunden und sozial isoliert erscheint. Thre
Abhangigkeit von Faust duflert sich nicht zuletzt
in ihrer Unfahigkeit, sich aus der Beziehung zu
befreien, was zu tragischen Konsequenzen fiihrt.
Die asymmetrische Beziehung steht exemplarisch
fiir historisch tradierte Machtverhiltnisse zwischen

kolonialen Blickregimen

als symbolischer

wahrend Gretchen als naiv,

den Geschlechtern, wie sie bis heute in Debatten um
Missbrauch und strukturelle Ungleichheit virulent
sind.

Im klassischen Faust verkorpert die Religionsfrage
(Gretchenfrage) den Priifstein moralischer
Verankerung: Sie entscheidet dariiber, ob Faust trotz
seiner Grenziiberschreitungen Teil einer (christlich
gepragten) Gemeinschaft bleibt. In Doktormutter
Faust wird dieser Bezugspunkt verschoben. An
die Stelle der Gottesfrage tritt die Frage nach dem
Konsens: Nicht mehr die metaphysische Bindung an
ein hoheres Prinzip steht im Zentrum, sondern die
Ubereinstimmung mit den herrschenden sozialen und
institutionellen Normen. Die Hauptfigur, Professorin
Faust, sieht sich mit einem Konflikt konfrontiert, in dem
ihr Handeln - insbesondere in ihrer Beziehung zum
Promoventen Karim - im Lichte der Konsensfahigkeit,
des sozialen Takts und der Erwartungen akademischer
Institutionen beurteilt wird.

Wie Sara Ahmed gezeigt hat, fungieren gerade
solche Affektpolitiken in liberalen Gesellschaften als
subtile Mechanismen normativer Kontrolle. Begrifte

Magazin 34

wie Konsens, Hoflichkeit oder Integrationsbereitschaft
erscheinen zundchst
implizit bestehende
entlang rassifizierter, geschlechtlich codierter oder
klassenbezogener Zugehorigkeiten (Ahmed 2014:
138). In diesem Sinne markiert die Frage nach dem
Konsens bei Aydemir keine blofle Verhaltensregel,
sondern wird zur politischen und affektiven Struktur,
innerhalb derer Zugehorigkeit und Abweichung
verhandelt werden.

neutral, stabilisieren aber

Machtverhaltnisse - etwa

Vor diesem Hintergrund erscheint Margarete
Faust nicht mehr als rebellische Erkenntnissucherin,
sondern als ambivalente Représentantin akademischer
Macht, die zugleich durch eigenes Begehren wie
durch die postmigrantische Dynamik ihres Umfelds
herausgefordert wird. Die asymmetrische Beziehung
zu Karim
auch kulturell und geschlechtlich codiert - eine
Konstellation, in der Fragen des Konsenses, der
Zustimmung und der Grenziiberschreitung neu

ist nicht nur institutionell, sondern

verhandelt werden miissen.

1.3. Vom Hexensabbat zum Kerker - Queere
Verwerfungen des Faust-Mythos

Zuriick zum Text: Nach der exzessiven, von
queeren und exzentrischen Figuren durchzogenen
Walpurgisnacht - einer grotesk-visiondren Szene,
in der Aydemir nicht nur Goethes Hexensabbat,
sondern auch das Vorspiel auf dem Theater durch
queerfeministische Umcodierungen reinszeniert -
kulminiert das Drama in einem radikalen Rollen- und
Bedeutungstausch.

Karim, der im Lauf des Stiicks immer wieder als
Projektionsflache fiir Fausts Begehren und als Spielball
Mephistos fungierte, wird zum Ausléser vom Sturz
seiner Doktormutter: Er hat sie angezeigt, ob aus
Angst, Rache, oder dem Drang nach Selbstschutz
bleibt ambivalent. Damit kehrt sich das klassische
Téater-Opfer-Verhéltnis um: Nicht mehr der ménnliche
Faust verfiihrt und verldsst ein Gretchen, sondern ein
racialisiert und queer codierter Gretchen-Karim bringt
die michtige Margarete Faust zu Fall. Die einst gefeierte
Wissenschaftlerin findet sich wie Goethes Gretchen
im Kerker wieder. Die Allegorie verdichtet sich: In
einer patriarchalen Welt, die vorgibt, emanzipiert
zu sein, wird eine Frau wegen Begehren, Macht und
Schuldvermutung inhaftiert.

In der letzten Szene tritt Karim in den Kerker. Er
hat nun die Macht, die einst Faust hatte. Er bietet ihr

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

an, die Anzeige zuriickzuziehen. Doch Faust weigert
sich in einer Geste radikaler Selbstverantwortung und
in resignierter Einsicht in die Unauflosbarkeit der
Lage.

Du sollst gehen! Ich habe mich getduscht. Es hilft
nichts, sich der Welt zu entziehen, ich trage sie in
mir. Es ist kein Entkommen. Und es macht keinen
Unterschied mehr. Der Kerker da drauflen mag
grofler sein, aber er ist doch auch blof} ein Kerker.
(Aydemir 2024: 156)

Das Zitat kondensiert zentrale Themen des Stiicks:
Selbsttduschung, Verstrickung, die Unméglichkeit der
Flucht vor gesellschaftlichen Strukturen und die innere
Verfasstheit als Spiegel duflerer Machtverhaltnisse.
In einer Welt, in der Machtstrukturen nicht nur
duflerlich repressiv, sondern innerlich eingeschrieben
sind, ist kein Entkommen moglich (jedenfalls nicht
im klassischen oder faustischen Sinne der Befreiung).
Aydemir dekonstruiert die Idee eines souveranen
Subjekts und ersetzt sie durch ein komplexes Bild von
Subjektivierung unter Bedingungen gesellschaftlicher
Durchdringung. Dieser scheinbar resignative Ton
am Ende des Stiicks ist dabei weniger Ausdruck
individueller Ohnmacht als vielmehr Anklage gegen
die herrschenden Verhiltnisse. Indem Aydemir die
Mechanismen sozialer Kontrolle und Ausgrenzung
sichtbar macht, fordert sie zu einer kritischen
Auseinandersetzung mit Macht,
Zugehorigkeit in der Gegenwart auf und erdffnet
damit Raume fiir ein politisches Denken jenseits des
faustischen Erlosungsnarrativs.

Begehren und

2. Institutionen, Idenfitiiten, Infersekfionen:  Der

gesellschaftliche Resonanzraum

Bereits im ersten Bild, Nacht, wird im Dialog
zwischen Margarete Faust und ihrer Assistentin
Valeria deutlich, dass die Handlung in einem autoritar
und konservativ regierten Staat verortet ist. Vor
diesem Hintergrund zeichnet sich ein alarmierender
Trend ab: die gezielte Einschrinkung akademischer
Freiheiten und medizinischer Selbstbestimmung im
Namen von Tradition, nationaler Identitit oder dem
Schutz der Familie. Aydemir thematisiert bewusst den
autoritdren Backlash der Gegenwart und verankert
ihn, ohne dies explizit zu machen, in konkrete
politische Kontexte wie sie in der Tiirkei, Polen oder

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

Ungarn gelebt werden. In diesen Lindern werden
Gender Studies aus den Universititen verbannt,
weil ihnen ein vermeintlich ideologischer Charakter
unterstellt wird; Mediziner:innen, die
Schwangerschaftsabbriiche  ermdéglichen,
kriminalisiert oder 6ffentlich diffamiert.

Repression ist kein Randphdnomen,
sondern Ausdruck eines systematischen Angriffs
auf Wissen, Korper und Geschlechterverhiltnisse.
Die Einschrinkung reproduktiver Rechte und die
Zensur kritischer Forschung greifen dabei als Teil
Kulturkampfes
gegen Diversitit, Pluralismus und das Recht auf
Selbstbestimmung von Frauen und queeren Personen

sichere
werden

Diese

eines umfassenden autoritiren

ineinander. Doktormutter Faust ist in diesen
gesellschaftlichen Kontext eingebettet — ein Kontext,
der angesichts aktueller Entwicklungen auch in den
USA oder der wachsenden Rechtsradikalisierung in
Europa keineswegs als dystopisch, sondern zunehmend
als realitdtsnah erscheint.

Doch Aydemirs Blick reicht iiber staatlich-
institutionelle Machtapparate hinaus. Die Autorin
verhandelt auch die Ambivalenzen innerfeministischer
Machtverhiltnisse, insbesondere im akademischen
Raum.Sieverweistexplizit(Behrendtund Wille2024) auf
konkrete Fille, in denen Frauen in Fithrungspositionen
ihre institutionelle Autoritét potenziell missbrauchlich
ausiiben. In diesem Zusammenhang gewinnt der Fall
der Literaturwissenschaftlerin Avital Ronell und ihres
ehemaligen Doktoranden Nimrod Reitman besondere
Relevanz. Denn dhnlich wie in Doktormutter Faust
handelt es sich um eine Konstellation, die die bisherige
Téter-Opfer-Dichotomie Debatten
um Machtmissbrauch und sexuelle Ubergriffe im
akademischen Feld infrage stellt.

Nach einer fast einjdhrigen Untersuchung wurde
Ronell 2018 von der New York University schuldig
gesprochen, Reitman sexuell, physisch und verbal
beldstigt zu haben. Infolgedessen wurde sie fiir ein
akademisches Jahr suspendiert. Der Fall sorgte fir
besonderes Aufsehen, da Ronell als prominente
feministische Intellektuelle galt und u.a. von Judith
Butler offentlich verteidigt wurde. Ronells Verhalten
- darunter die Verwendung intimer Kosenamen,
das erzwungene Teilen eines Bettes sowie weitere
unerwiinschte korperliche Annéherungen — wurde von

innerhalb der

Reitman dokumentiert und als Ausdruck struktureller
Ubergriffigkeit beschrieben, derer er sich aufgrund der
asymmetrischen Machtverhiltnisse und aus Furcht vor

Magazin 34 30


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

31

akademischen Konsequenzen nicht entziehen konnte.
Wihrend Ronell die Beziehung im Nachhinein als
performativ iiberhoht und im Kontext eines queeren
intellektuellen Milieus verortete, beschrieb Reitman
sie als missbrauchliche Konstellation institutioneller
Abhingigkeit.

Der Fall stellt grundlegende
feministischer Theorie zur Disposition: Er zeigt, dass
institutionelle Macht nicht essentialistisch an das
Geschlecht gebunden ist, sondern relational verteilt
und performativ hergestellt wird. Judith Butlers
zentrale These, dass Gender nicht fest an Subjekte
gebunden, sondern durch Praktiken hervorgebracht
wird, bestétigt sich hier auch im Machtkontext:
Marginalisierte Akteur:innen konnen selbst
Tédter:innen werden, wenn sie tiber das entsprechende
symbolische und institutionelle Kapital verfiigen.

Doktormutter Faust thematisiert die prekdre Ndhe

Annahmen

zu

von Lehre, Autoritit und Affekt im universitiren
Raum. Gerade diese Verschrinkung offenbart sich
als neuralgischer Punkt der akademischen Kultur.
Der Kulturwissenschaftler Bernd Hiippauf bringt dies
in seinem Band Eros, Wahrheit und Macht in eine
pragnante Formel und diagnostiziert eine tiefgreifende
Krise universitdrer Bildungsbeziehungen:

Die emotionale Beziehung zwischen Lehrenden
und Studierenden ist Teil der strukturellen Krise.
[..] Grundlegend ist die Frage der Autoritit. Der
Bildungsauftrag der Universitdt ist in Gefahr zu
zerfallen. Lassen sich in der Gegenwart Regeln fiir
eine Lehre aufstellen, die nicht nur zum Expertentum
fihrt, sondern eine Verbindung des Kognitiven
mit dem Affektiven erlaubt und zur Bildung von
verantwortungsbewussten ~ Subjekten  beitragt?
(Huppauf 2019: 38)

Aydemirs Stiick lasst sich in diesem Sinne als
literarische Reflexion eben dieser Krise verstehen -
einer Krise, in der die Grenzen zwischen Fiirsorge,
Manipulation, Projektionsfliche und institutioneller
Macht verschwimmen. Doktormutter Faust macht
erfahrbar, wie Autoritit im universitiren Kontext
nicht nur disziplindr, sondern auch emotional und
symbolisch ausgetibt wird — und wie diese Konstellation
gleichermafien emanzipatorisch wie tibergriffig wirken
kann. Es ist, als hitte dabei der Teufel seine Hand im
Spiel.

Auch der Fall der tiirkischstimmigen Shermin
Langhoff, seit 2013 Intendantin des Maxim Gorki

Magazin 34

Theaters in Berlin, wirft ein Schlaglicht auf die
strukturellen Spannungen, mit denen feministische
und diversititssensible Kulturpolitik in mehrheitlich
patriarchal und weifl gepridgten Institutionen
konfrontiert ist. Ausgangspunkt war eine offentlich
stark rezipierte Kontroverse um Vorwiirfe eines
toxischen Arbeitsumfelds und eines Klimas der
Angst, das Langhoff verbreitet haben soll. Eine
Dramaturgin, die sich kritisch geduflert hatte und
nach eigenen Angaben im Zusammenhang mit ihrer
Elternzeit diskriminiert wurde, klagte gegen die
Nichtverldngerung ihres Vertrags.

Die Auseinandersetzung diente in der 6ffentlichen
Debatte Lackmustest die tatsiachliche
institutionelle  Bereitschaft Gleichstellung,
Machtkritik und inklusiver Teilhabe. Zugleich zeigt sie
exemplarisch, wie schnell emanzipative Ansitze selbst
unter Verdacht geraten konnen - und wie konflikthaft
der Anspruch auf strukturellen Wandel innerhalb
etablierter Machtverhéltnisse verhandelt wird.

Jenseits der juristischen Dimension offenbart sich
hier ein strukturelles Muster: Langhoft gehort zu
den wenigen Frauen of Color in leitenden Positionen
der deutschen Theaterlandschaft. Thre Arbeit am
Gorki steht paradigmatisch fiir ein Theater, das
intersektionale ~ Perspektiven,  postmigrantische
Biografien und politische Gegenwartsdiagnosen in den
Mittelpunkt stellt. Dass gerade eine solche Intendantin

als fur

zu

zur Zielscheibe offentlicher und institutioneller Kritik
wird, verweist auf tieferliegende Mechanismen der
Abwehr gegeniiber Fithrungsfiguren, die etablierte
Machtstrukturen infrage stellen. Was bei ménnlichen
Intendanten als durchsetzungsfihig oder profilstark
gilt, wird bei Frauen - und insbesondere bei nicht-
weiflen Frauen - héufig als autoritdr, unnahbar oder
tbergriffig codiert.

Aydemirs Doktormutter Faust lasst sich im Licht
Reckwitz Analyse spdtmoderner
Sichtbarkeitsregime schirfer konturieren. In Die
Gesellschaft der Singularitdten (2018: 51-52) beschreibt
Reckwitzden Wandel von disziplindrenzukompetitiven
Anerkennungslogiken: Nicht mehr institutionelle
Zugehorigkeit, sondern symbolische Einzigartigkeit
entscheidet Sichtbarkeit
Margarete Faust verkorpert ein solches spatmodernes
Subjekt — akademisch exponiert, moralisch aufgeladen
und zugleich strukturell verletzlich. Thre Stellung
als Professorin fiir Gender Studies basiert auf
Authentizitit, Exzellenz und moralischem Anspruch -

von Andreas

uber und Ausschluss.

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

Eigenschaften, die nur anerkannt bleiben, solange sie
dem System entsprechen.

Die moralische Sichtbarkeit (Reckwitz 2015)
wird im Stiick zur Falle: Margarete Faust gerit nicht
wegen eines konkreten Fehlverhaltens unter Druck,
sondern weil sie symbolisch zur Projektionsfldche
offentlicher Emporung wird. Anerkennung schligt
in Kontrolle um - ein Mechanismus, den Aydemir
eindriicklich offenlegt. Sichtbarkeit erscheint dabei
nicht als
Herrschaftsinstrument.

ZugleichzeigtdasStiickdieaffektive Verwundbarkeit
Fausts. Ihr Bediirfnis nach Ndhe und Anerkennung
kollidiert mit institutionellen Rollenerwartungen. In
Anlehnung an Reckwitz ldsst sich so rekonstruieren,
wie die

Ressource, sondern als ambivalentes

spatmoderne Aufmerksamkeits6konomie
insbesondere im akademischen Feld nicht nur neue
Machtformen, sondern auch neue Zonen subjektiver
Verletzlichkeit erzeugt.

Die offentliche Kritik an Shermin Langhoff
markiert eine Reprdsentationskrise, in der Fragen
nach Legitimitit, Fiihrung und Macht entlang
intersektionaler Linien verhandelt werden. Dass eine
politisierte Frau of Color fir ihr Fithrungsverhalten
attackiert wird, verweist auf die Abwehr eines
Wandels, der
Kulturprojekte nicht nur thematisch, sondern auch
personell neu besetzt. Zentral ist hier die Frage: Wer
darf feministische Autoritét verkorpern?

Kimberlé Crenshaws Theorie der Intersektionalitit
(1989) bietet einen analytischen Schliissel fiir diese
Konstellation. entfaltet
komplexes Machtgefiige, in dem sich Geschlecht,
Herkunft, Klasse und Begehren iiberlagern. Der
queere, marokkanischstimmige Doktorand Karim
ist nicht nur akademisch, sondern auch sozial und
affektiv von seiner weiflen Professorin Margarete
Faust abhéngig. Seine Lage verkorpert exemplarisch
jene strukturelle Verwundbarkeit, die Crenshaw als
mehrdimensionale, nicht additive Diskriminierung
beschreibt: eine Konvergenz rassistischer, homophober
und klassistischer Ausschliisse (Crenshaw 1991: 1296).

Aydemir unterzieht auch die Figur feministischer
Autoritdt einer kritischen Reflexion: Margarete Faust
verkorpert
Position, die sich als emanzipatorisch inszeniert, dabei
jedoch unreflektiert herkommliche Machtstrukturen
reproduziert. Doktormutter Faust zeigt, wie ein

institutionellen feministische

Doktormutter Faust ein

eine hegemoniale, weif3-akademische

Feminismus ohne intersektionales Bewusstsein zur

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

Herrschaftspraxis werden kann - eine Warnung,
die Crenshaw schon in Mapping the Margins mit
Nachdruck formuliert hat. Aydemir dramatisiert, was
Crenshaw analytisch beschreibt: die unauflosbare
Verschrankung von Anerkennung, Abhéngigkeit und
Ausschluss im akademischen Feld.

In der Summe lasst sich Doktormutter Faust
also auch literarische
intersektionalen Verstrickungen lesen, die Crenshaw
theoretisch analysiert hat. Aydemir gelingt es,
strukturelle Ungleichheiten nicht nur zu benennen,

als Inszenierung jener

sondern sie dramatisch erfahrbar zu machen, nicht in
der Abstraktion, sondern in der konkreten Beziehung
zwischen zwei
Damit geht das Stiick iiber eine individuelle Anklage
hinaus: Es entlarvt eine institutionelle Logik, in der
Emanzipation zur Maske hegemonialer Macht werden
kann, wenn sie sich nicht der eigenen blinden Flecken
stellt.

ungleich positionierten Figuren.

3. Jenseits der Rollen: Queere Transpositionen und das Ende
binéirer Ordnungen

Faust-Stoft
metaphysische

Wie  bereits im  klassischen
exemplarischmoralische,
gesellschaftliche Konflikte am Einzelschicksal (etwa
Gretchens) verhandelt werden, zeigt Fatma Aydemir
in ijhrer Version anhand der Beziehung zwischen
Margarete Faust und Karim eine Konstellation auf,
die Fragen von Klasse, Gender, Race und Begehren
miteinander verschrinkt. Anders als bei Goethe geht
es jedoch nicht um individuelle Schuld, sondern um
ein strukturell verankertes Drama. Gerade darin
liegt das kritische Potenzial ihrer intersektionalen
Aktualisierung.

Aydemir macht soziale Ungleichheit durch die
asymmetrische Beziehung zwischen der weiflen,
akademisch etablierten Professorin und ihrem queeren,
postmigrantischen Doktoranden konkret erfahrbar.
Diese Konstellation bildet die Reibungsfldche, an der
sich der historische Faust-Mythos neu konturiert. Wie
bei Goethe verweist der individuelle Konflikt auf tiefere
gesellschaftliche Strukturen: Dort kulminiert der
Zwiespalt zwischen Begehren und Erkenntnisstreben
in der Zerstérung Gretchens; hier verwandelt sich
der emanzipatorische Anspruch universitdrer Lehre
in ein Instrument symbolischer Vereinnahmung.
Die Figur der Doktormutter wird so zur Allegorie

einer vermeintlich progressiven, aber hierarchisch

und

Magazin 34 32


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

33

operierenden Institution, in der sich Emanzipation
zur Rhetorik hegemonialer Dominanz verkehrt und
zuletzt scheitern muss.

Doch Aydemirs Stiick geht tiber die Analyse
institutioneller Machtverhiltnisse hinaus. Es unterlauft
die bindre Logik von Geschlecht und Begehren und
destabilisiert die ikonischen Figurenkonstellationen
des klassischen Faust-Stoffs. Im Zentrum steht kein
einfacher Rollentausch - Faust als Frau, Gretchen als
Mann -, sondern eine grundsitzliche Verunsicherung
kategorialer Zuschreibungen. Wie Aydemir in einem
Interview betont, interessiert sie nicht die Umkehrung,
sondern die Auflésung der Figurenstruktur: » Wichtiger
war mir, Gretchen aufzuldsen - wobei der Prozess
offenbleibt: Ist Karim ein Gretchen - oder sind nicht
vielmehr Faust und Gretchen in einer Figur vereint?«
(Behrendt und Wille 2024).

Gerade in dieser offenen, uneindeutigen
Uberlagerung von Geschlechtsidentitét und Begehren
liegt die subversive Kraft der Neufassung. Aydemir
entwirft keine alternative Heldengeschichte, sondern
dekonstruiert das mythische Machtgefiige selbst — in
einer Sprache, die Ambivalenz nicht auflost, sondern
produktiv macht. Diese gezielte Uneindeutigkeit pragt
das gesamte Stiick — von der Figurenliste, in der Faust
mit dem Pronomen »sie/ihr« gefithrt wird, iber den
geschlechtsfluiden Mephisto bis hin zur ambivalenten
Position Margarete Fausts, die zugleich Téterin und
Opfer ist: akademisch méchtig, doch politisch bedroht
durch ein antifeministisches Regime.

Aydemir unterlduft bewusst die Erwartung einer
eindeutigen Reprdsentation queerer Identitdten.
Figuren Karim  verkérpern  komplexe
Verschrankungen von Begehren, Hierarchie, Fiirsorge
und Abhéngigkeit. In seiner Beziehung zu Faust ist
er zugleich bewundernder Schiiler und sexuelles
Objekt,
rechtlich vulnerabel. Die Frage, ob er »ein Gretchen«
ist, bleibt unbeantwortet — stattdessen werden Faust
und Gretchen, Begehren und Macht, Tater- und
Opferrollen ununterscheidbar verwoben.

Die Entscheidung, Mephisto als genderfluide
Figur zu gestalten, geht weit {iber eine dsthetische
Geste oder ein Zeichen zeitgendssischer Diversitit
hinaus. Sie ist integraler Bestandteil der strukturellen
Verunsicherung, die Aydemirs Stiick auf der Ebene
von Identitit, Macht und Begehren inszeniert. In
der Tradition minnlich codierter Teufelsfiguren
steht Mephisto fiir das Prinzip der Verfithrung, der

wie

zugleich akademisch ambitioniert und

Magazin 34

Manipulation und des Wissens um die Schwichen des
Menschen. Aydemirs Neufassung bricht mit dieser
eindeutigen Zuordnung: Thr Mephisto ist weder klar
weiblich noch ménnlich, sondern bewegt sich entlang
eines Spektrums geschlechtlicher Identititen - ein
bewusst instabiler Pol im dramatischen Gefiige.

Diese Neucodierung hat tiefgreifende
dramaturgische und politische Implikationen.
Als genderfluide Figur verkorpert Mephisto
die Unfassbarkeit normativer Zuschreibungen
- und bildet damit eine Gegenfigur sowohl zur
wissenschaftlichen Rationalitit Fausts als auch zur
stereotypisierten Weiblichkeit Gretchens. Mephisto
wird zur Projektionsfliche ambivalenter Begierden
und zugleich zur Instanz der Enthiillung: Er legt nicht

Geschlecht, Begehren und
Autoritat existieren nicht als
fixe [dentitdten, sondern als

Effekte sozialer Praktiken.

nur die inneren Widerspriiche der Figuren offen, sondern
entlarvt auch die Machtmechanismen, die sich hinter
scheinbar progressiven Selbsterzahlungen verbergen. In
dieser Funktion verweist Mephisto auf das performative
Moment von Geschlecht und destabilisiert gezielt die
Mlusion stabiler Identitit.

Genau hier ldsst sich ein theoretischer Anschluss an
Judith Butler (1990) herstellen, die Geschlecht nicht als
feste Eigenschaft, sondern als sozial produzierte und
performativ hervorgebrachte Praxis versteht. Mephisto,
dessen Pronomen im Verlauf des Stiicks wechseln,
verkorpert exemplarisch diese fluide Identitit: eine Figur,
die sich situativ transformiert und damit das illusiondre
Fundament fester Geschlechtszuschreibungen unterlauft.
Diese Anlage ist zugleich als &sthetische Strategie zu
lesen, die die subversive und schwer greitbare Macht
Mephistos unterstreicht — eine Macht, die sich jeder
bindren Einordnung entzieht, sei es mannlich/weiblich,
gut/bose oder Lehrender/Lernender.

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

In einem Stiick, das systematisch mit der Auflosung
klassischer Rollen arbeitet, iibernimmt Mephisto
eine Scharnierfunktion: Als nicht fixierbare Instanz
unterlduft er nicht nur das bindre Geschlechtersystem,
sondern auch die moralische und narrative Struktur
des Dramas. Seine fluide Erscheinung spiegelt die
dsthetische wie politische Radikalitit des Textes —
eine Radikalitdt, die nicht in der Behauptung neuer
Eindeutigkeiten liegt, sondern in der produktiven
Verunsicherung normativer Kategorien.

Gleichzeitig steht Mephisto in Aydemirs Stiick
exemplarisch die Ambivalenz moderner
Institutionen wie die Universitit, in der

fiar
sich
progressive Diskurse und autoritire Strukturen
tiberlagern. Als genderfluide Figur fungiert Mephisto
als Spiegel jener strukturellen Widerspriiche, die
Aydemir im akademischen Raum sichtbar macht:
Hierarchien, Begehren, Abhédngigkeiten, Performanz.
Mephisto ist dabei keine klar greifbare Figur, sondern
ein bewegliches Prinzip der Verunsicherung, eine
Verkorperung jener transgressiven Kraft, die Grenzen
infrage stellt und bestehende Ordnungen unterlduft.*
Insgesamt wird Mephisto so zum Symbol fiir die
Unordnung innerhalb scheinbar geordneter Systeme.
Die genderfluide Ausgestaltung destabilisiert nicht
nur tradierte Geschlechterrollen, sondern bringt
auch die Widerspriiche feministischer, akademischer
und gesellschaftlicher Ordnungen zum Vorschein.
In Aydemirs Doktormutter Faust ist Mephisto somit
eine zentrale dsthetische und politische Figur, die
das Gefiige von Macht, Geschlecht und Wissen in
Bewegung versetzt und seine Strukturen entlarvt.

4. Schlussfolgerungen

Fatma Aydemirs Doktormutter Faust stellt eine
radikale Neuverhandlung des Faust-Mythos dar.
Anders als in der klassischen Tradition, in der Faust
Universalgelehrter  intellektuelle
entwirft Aydemir

als mannlicher
Autonomie verkorpert, eine
weibliche Hauptfigur, die als feministisch positionierte
Akademikerin Selbstermiachtigung
und institutioneller agiert. Die
ehemals universal gedachte Gelehrtenfigur wird

so zum Schauplatz intersektionaler Konflikte und

zwischen
Begrenzung

(4) Natiirlich erinnert auch dieser Gedanke an das Vorbild: FAUST: Wie nennst du dich? MEPHI-
STOPHELES: Die Frage scheint mir klein / Fiir einen, der das Wort so sehr verachtet, / Der, weit
entfernt von allem Schein, / Nur in der Wesen Tiefe trachtet. FAUST: Bei euch, ihr Herrn, kann
man das Wesen / Gewohnlich aus dem Namen lesen, / Wo es sich allzu deutlich weis’t, / Wenn man
euch Fliegengott, Verderber, Liigner heifit. / Nun gut, wer bist du denn? MEPHISTOPHELES: Ein
Teil von jener Kraft, / Die stets das Bose will und stets das Gute schafft. FAUST: Was ist mit diesem
Ritselwort gemeint? MEPHISTOPHELES: Ich bin der Geist, der stets verneint! / Und das mit Recht;
denn alles, was entsteht, / Ist wert, daf3 es zugrunde geht; / Drum besser wir’s, dafl nichts entstiinde.
/ So ist denn alles, was ihr Siinde, / Zerstorung, kurz, das Bose nennt, / Mein eigentliches Element.
(Goethe 2009: 64-65).

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03

gesellschaftlicher Widerspriiche.

Der Zugrift auf den Stoff ist dabei keine blofle
Aktualisierung, sondern eine gezielte mythopoetische
Intervention: Die ikonische Dreierkonstellation Faust -
Mephistopheles — Gretchen wird umcodiert. Margarete
Faust avanciert zur ambivalenten Protagonistin,
Mephisto zur genderfluiden Spiegelinstanz innerer
und struktureller Widerspriiche, und die Figur
Karim tibernimmt zentrale Elemente der Gretchen-
Rolle, ohne sich auf die Opferposition festlegen zu
lassen. Als queerer, postmigrantischer Doktorand
verkorpert Karim eine prekdre Subjektposition,
in der rassifizierende, geschlechtliche und soziale
Machtachsen auf komplexe Weise ineinandergreifen.
Die Beziehung zwischen Faust und Karim steht
exemplarisch fiir die Verschrankung von Begehren,
Fiirsorge, Macht und Abhangigkeit im akademischen
Feld.

Fausts Selbstinszenierung — intellektuell, ironisch,
scheinbar widerstindig - kollidiert
Wissenschaftskultur, die trotz Gleichstellungsdiskursen
von patriarchalen, rassifizierenden und klassistischen

mit einer

Strukturen durchzogen ist. Die Gender-Professorin
erscheint dabei als doppelt codierte Autoritit:
einerseits machtvoll und etabliert, andererseits
verwundbar gegeniiber oOffentlicher Denunziation
Disziplinierung. Sie steht
exemplarisch fiir einen hegemonialen Feminismus,
der Emanzipation verspricht, aber selbst ausgrenzend

und institutioneller

wirken kann.

Doktormutter Faust ist nicht zuletzt eine Reflexion
tiber die Bedingungen akademischer Subjektwerdung
- tiiber die Frage, wie Anerkennung, Sichtbarkeit
und Zugehorigkeit hergestellt und zugleich reguliert
werden. Das Stiick zeigt, dass Geschlecht, Begehren und
Autoritat nicht als fixe Identititen existieren, sondern
als Effekte sozialer Praktiken - fluid, konflikthaft,
und immer auch prekir. So wird die Universitdt zur
Bithne symbolischer Machtverhiltnisse, nicht als
neutraler Ort der Bildung, sondern als institutioneller
Raum, in dem {iiber das Recht auf Wissen, Lehre,
Liebe und Selbstverfiigung verhandelt wird. Aydemirs
Drama verkniipft literarische Form, postmigrantisch-
feministische Theorie und institutionelle Erfahrung zu
einer dsthetisch verdichteten Kritik der Gegenwart. Der
Faust-Mythos dient dabei als Spiegel gesellschaftlicher
Verhiltnisse, in denen Subjektivitit untrennbar mit
politischen Machtstrukturen verkniipft ist.

Magazin 34 34


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02

35

Bibliografie

Ahmed, S. (2014). The Cultural Politics of
Emotion (2. Auflage). Edinburgh University
Press.

Aydemir, F.
Suhrkamp.

Bauer, M. (2018). Der literarische Faust-
Mythos:  Grundlagen — Geschichte —
Gegenwart. J.B. Metzler.

Behrendt, E. & Wille, F. (2024). Wo aus
Verfiihrung Ubergriff wird. Die Autorin
Fatma Aydemir im Gespréch iiber ihr erstes
Theaterstiick »Doktormutter Faust«. Theater
heute, 1.

Berger, A. (2021). Women’s Writing in
Contemporary — Germany:  Social — and
Literary Change. Oxford University Press.

Butler, J. (1990). Gender Trouble. Feminism
and the Subversion of Identity. Routledge.

Butler, J. (2009). Die Macht der
Geschlechternormen und die Grenzen des
Menschlichen. Aus dem Amerikanischen
von Karin Wordemann und Martin
Stempthuber. Suhrkamp.

Cirlot, V. (2020). Figuras del saber mistico.
Siruela.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the
Intersection of Race and Sex: A Black
Feminist Critique of Antidiscrimination
Doctrine, Feminist Theory and Antiracist
Politics. University of Chicago Legal
Forum, 1, 139-167.

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins:
Intersectionality, Identity Politics, and
Violence against Women of Color. Stanford
Law Review, 43 (6), 1241-1299.

De No Honoribias, M. (2020). Como alma que
lleva el Diablo. Autopublicado.

Doering, S. (2001). Die Schwestern des Doktor
Faust. Eine Geschichte der weiblichen
Faustgestalten. Wallstein.

Doering, S. (0. J.). Weibliche Faustgestalten.
Forschung aktuell. https://www.presse.uni-
oldenburg.de/f-aktuell/01-doering.html

Foucault, M. (2000). Nietzsche, die Genealogie,
die Historie. In M.F., Von der Subversion
des Wissens. 5. Auflage (69-90.). Fischer.

(2024). Doktormutter Faust.

Magazin 34

Gimber, A. & Hernandez Gonzalez, M. I.
(Hrsg.) (2008). Fausto en Europa. Visiones
de los demonios y el humor faustico.
Editorial Complutense.

Goethe, J.W.v. (1999). Faust. Texte. Deutscher
Klassiker Verlag.

Gomez, N. (2024). Traumacore: Cronicas de
una disociacion feminista. Editorial Cielo
Santo.

Grey, E. L. (2019). Margarete — Riickkehr einer
Frau. AvivA Verlag.

Hahn-Hahn, 1. Grifin v. (2014). Grdifin
Faustine. Henricus - Edition Deutsche
Klassik.

Hammouri, S. (2020). Roland Barthes: Myth.
Critical Legal Thinking. Law and the
Political. https://criticallegalthinking.
com/2020/06/12/roland-barthes-myth/

Hausbacher, E. (2019). Migration und
Literatur:  Transnationale Schreibweisen
und ihre postkoloniale Lektiire. Transcript.

Hooks, B. (1981). Ain’t I a Woman? Black
Women and Feminism. South End Press.

Huerta Calvo, J. (2008). Un Fausto en clave de
humor: >La Mefistofelac< de Benavente. In A.
Gimber & M.I. Hernandez Gonzalez (Hrsg.),
Fausto en Europa. Visiones de los demonios
y el humor fdaustico (229-240). Editorial
Complutense.

Hiippauf, B. (2019). Eros, Wahrheit und Macht.
Anatomie eines #me-too-Falles in der
Wissenschaft. Schwabe.

Jelinek, E. (2011). Faustln and out.
Sekunddrdrama  zu  Urfaust. Rowohlt
Theater Verlag [verfiigbar auch unter https://
original.elfriedejelinek.com/ffaustin.html].

Morgner, 1. (1974). Leben und Abenteuer der
Trobadora Beatriz nach Zeugnissen ihrer
Spielfrau Laura. Luchterhand.

Morgner, 1. (1983). Amanda. Ein Hexenroman.
Luchterhand.

Munson Deats, S. (2010). Doctor Faustus: A
Critical Guide. Continuum.

Navratil, M. (2013). >Ich wollte meine Unschuld
endlich loswerden: The Subversion
of Wilhelmine Gender Norms in Fran

Wedekind‘s >Franziska<. German Life and
Letters, 66 (3), 277-291.

Niinning, V. & Niinning, A. (Hrsg.) (2004).
Erzdhltextanalyse und Gender Studies.
Metzler.

Pérez-Pla Villuendas, E. (2024). La articulacion
del tema de Fausto en la postmodernidad:
sus caminos en la literatura, el cine y
el comic hasta su reelaboracion pop en
The Wicked + The Divine [Dissertation,
Universidad Complutense de Madrid].

Ramis, H. (2000). Bedazzled II. Regency
Enterprises.

Rechtien, R. A. (1997). Emancipation,
Commitment and Responsibility: A Study
of Christa Wolfs Writing [Dissertation,
University of London].

Reckwitz, A. (2015). Die Transformation der
Sichtbarkeitsordnungen. Vom disziplindren
Blick zu den kompetitiven Singularititen.
Soziopolis. Gesellschaft beobachten.
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-
ssoar-82434-7 .

Reckwitz, A. (2018). Die Geselischaft der
Singularititen. Zum Strukturwandel der
Moderne (5. Auflage). Suhrkamp.

Rosso, M. & Sbarra, S. (Hrsg.) (2023). Literatur
der (Post-)Migration: Komplexitdts- und
Identititsfragen  der  deutschsprachigen
Literatur  im  globalisierten  Zeitalter.
Fondazione Universita Ca’ Foscari. https://
doi.org/10.30687/978-88-6969-734-0

Schauspiel Essen (2024). Doktormutter Faust.
Urauffilhrung. Programmbheft. Theater und
Philharmonie Essen.

Scholz, R. (2011). Die Geschichte der Faust-
Forschung. Weltanschauung, Wissenschaft
und Goethes Drama, Band 1. Konigshausen
& Neumann.

von Flotow, L. & Kaindl, K. (Hrsg.) (2021).
The Routledge Handbook of Translation,
Feminism and Gender. Routledge.

Wedekind, F. (2023). Franziska: Ein modernes
Mysterium in fiinf Akten. Henricus - Edition
Deutsche Klassik.

Gimber, Arno: Widerstand im Spiegel des Mythos: Fatma Aydemirs Doktormutter Faust als postmigrantisch-feministische Dekonstruktion akademischer Machtstrukturen
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26, pp. 22-35. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.03


https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
https://www.presse.uni-oldenburg.de/f-aktuell/01-doering.html
https://www.presse.uni-oldenburg.de/f-aktuell/01-doering.html
https://criticallegalthinking.com/2020/06/12/roland-barthes-myth/
https://criticallegalthinking.com/2020/06/12/roland-barthes-myth/
https://original.elfriedejelinek.com/ffaustin.html
https://original.elfriedejelinek.com/ffaustin.html
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-82434-7
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-82434-7
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-734-0
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-734-0

