
Magazin 34Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.02 10

Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Pintura, deseo y «Neue Frau». La 
iconografía lésbica como acción política en 
la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen 
(1918–1933)

Painting, Desire and the "Neue Frau": Lesbian Iconography 
as Political Action in the Work of Laserstein, Sandmann and 

Mammen (1918–1933)

Lucía Cassiraga
Universitat Politècnica de València.
lucia.cassiraga@upv.es
https://orcid.org/0009-0005-4877-2581

Recibido:  15/07/2025
Aceptado: 29/09/2025
DOI: https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.02

Resumen:
Este artículo presenta un estudio del surgimiento de la 
iconografía relativa a la cultura lésbica de la República 
de Weimar, a través del análisis de la obra de Lotte 
Laserstein, Gertrude Sandmann y Jeanne Mammen. 
Mediante su pintura, estas artistas representaron el 
afecto entre mujeres como una experiencia legítima, 
contraria a los discursos médicos y morales de la época 
de entreguerras. Laserstein abordó escenas de interior 
que cuestionaron el estigma social en referencia al amor 
entre mujeres; Sandmann propuso un imaginario sáfico 
y utópico mediante la abstracción corporal y espacial; 
y Mammen visibilizó la experiencia lésbica en la esfera 
pública, subrayando la importancia de la performatividad 
de género. En conjunto, sus trabajos desestabilizaron 
el canon heteronormativo y articularon un imaginario 
que consolidó la identidad lésbica en tanto que acción 
política de autonomía epistémica.

Palabras clave: Pintura, Lesbianismo, República de 
Weimar, Laserstein, Sandmann, Mammen

Abstract: 
This article presents a study of the emergence of 
iconography relating to lesbian culture in the Weimar 
Republic by analyzing the work of Lotte Laserstein, 
Gertrude Sandmann and Jeanne Mammen. Through 
their painting, these artists depicted affection between 
women as a legitimate experience, contrary to the 
medical and moral discourses of the interwar period. 
Laserstein addressed indoor scenes that questioned 
the social stigma attached to love between women; 
Sandmann proposed a sapphic and utopian imaginary 
through bodily and spatial abstraction; and Mammen 
made lesbian experience visible in the public sphere, 
underlining the importance of gender performativity. 
Together, their works destabilized the heteronormative 
canon and articulated an imaginary that consolidated 
lesbian identity as a political action of epistemic 
autonomy.

Keywords: Painting, Lesbianism, Weimar Republic, 
Laserstein, Sandmann, Mammen

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
mailto:lucia.cassiraga@upv.es
https://orcid.org/0009-0005-4877-2581
http://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2023.XX


Magazin 34 Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0211

E
a permear los debates parlamentarios, la producción 
cultural y las dinámicas sociales tambaleando, así, los 
cimientos patriarcales de la sociedad wilhelmiana.

Con la instauración de la República de Weimar 
(1918–1933) y la aprobación del sufragio femenino, 
por primera vez, las mujeres alemanas pudieron votar, 
asumir cargos legislativos y exigir derechos sobre sus 
propios cuerpos. Este avance de gran trascendencia 
jugó un papel esencial en el surgimiento de la mujer 
moderna, también denominada Neue Frau1 (Nueva 
Mujer). La consagración de la igualdad formal de 
derechos permitió que las mujeres accedieran a 
espacios de decisión política incluyendo, por ejemplo, 
su intervención en la redacción de la Constitución 
de Weimar (1919), un documento esencial para su 
reconocimiento social y, sobre todo, político:

En 1919, la nueva Asamblea Constituyente de la 
República de Weimar […] dio a luz una Constitución 
que incorporaba explícitamente —al menos sobre 
el papel— derechos igualitarios para ambos sexos 
(artículos 109, 119 y 128), incluido el voto para las 
mujeres y su admisión en los cargos públicos (Offen 
2015: 423).

Esta fraternidad organizada entre mujeres 
logró colocar en la agenda pública debates hasta 
entonces marginados como, por ejemplo, el aborto 
—parcialmente despenalizado en 1927—, el acceso 
al trabajo remunerado o la sexualidad fuera del 
matrimonio:

El Frauenbewegung [“movimiento feminista”] […] 
era un frente sociopolítico de amplia base que incluía 

(1) Este término comenzó a emplearse en Alemania durante la década de 1920, especialmente, en la 
prensa ilustrada y en discursos culturales, para designar a un nuevo modelo femenino asociado a la 
independencia económica, a la participación en la vida pública y, en suma, a la transformación de 
las costumbres. Su difusión estuvo vinculada a revistas como Die Dame y Uhu, que contribuyeron a 
popularizar esta figura en el imaginario social de la República de Weimar.

a diversos grupos de mujeres. […] Estos grupos 
ofrecieron a las mujeres una plataforma desde la cual 
expresar sus ideas y, junto con las mujeres que se 
volvieron activas en los partidos políticos de la época 
(incluso ocupando cargos públicos por primera vez), 
convirtieron los llamados temas de mujeres en un 
asunto de interés político (Meskimmon 1999: 4).

Médicas como Else Kienle —que, pese a ser 
arrestada, defendió la práctica del aborto durante el 
primer trimestre del embarazo (Lennox 2004: 2)— o 
escritoras como Anna Pappritz se convirtieron en 
referentes de esta lucha.

Los derechos reproductivos fueron un ámbito en 
el que los historiadores han reconocido notables 
avances en la vida de las mujeres durante la 
República de Weimar. El acceso más fácil a métodos 
anticonceptivos, la relajación de las leyes sobre el 
aborto, la despenalización de la prostitución, la 
mayor apertura en temas sexuales, el empeño de los 
reformadores sexuales por mejorar el conocimiento 
nacional sobre el placer y las técnicas sexuales, 
junto al florecimiento de la subcultura lésbica, 
contribuyeron a este progreso (Boak 2013: 200).

No obstante, la resistencia conservadora frente a 
este tipo de reivindicaciones feministas resultó ser 
significativa: la derecha católica las acusó de socavar 
el denominado “orden natural”. Es más, durante la 
década de 1930, el Partido de Centro Católico —en 
sintonía con la doctrina eclesiástica— impulsó el 
desmantelamiento progresivo del Estado de bienestar 
alemán, coincidiendo con la postura intransigente 
del Vaticano hacia cualquier conducta sexual que se 
alejase del marco procreativo:

Lo que no apunta a la procreación o está transfigurado 
por ella ya no tiene sitio ni ley. No puede expresarse. 
Se encuentra a la vez expulsado, negado y reducido 
al silencio. No sólo no existe, sino que no debe existir 
y se lo hará desaparecer a la menor manifestación —
actos o palabras— (Foucault 2016: 4).

De manera simultánea, comenzaron a visibilizarse 
experiencias de subjetividad sexual que escapaban a 
la norma heterosexual. Si bien, como hemos visto, el 
acceso al voto, al trabajo remunerado y al aborto parcial 
supuso un avance importante en la vida de las mujeres 
alemanas, estas conquistas no incluyeron a quienes 
desafiaron los modelos tradicionales de familia, pareja 

l año 1918 constituyó un quiebre 
histórico para Alemania, ya 
que el armisticio de la Gran 
Guerra operó como detonante 
de una reestructuración 
multidimensional del orden 
sociopolítico. Esta ruptura 
impulsó el cuestionamiento de las 
estructuras hegemónicas de poder, 
especialmente, en referencia 
a las relaciones de género. 
Simultáneamente, emergió con 
fuerza el movimiento feminista con 
reivindicaciones que comenzaron 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.02 12

Sin embargo, pese a la significativa proyección 
sociocultural que adquirió el arquetipo de la Nueva 
Mujer durante las décadas de 1920 y 1930 —fenómeno 
estrechamente vinculado a su emancipación 
sociopolítica y cultural—, su intento de consolidación 
no estuvo exento de resistencias. La eclosión de esta 
mujer moderna fue objeto de un fuerte rechazo por 
los sectores más conservadores de la sociedad que 
percibían en este modelo una amenaza a las estructuras 
tradicionales de género y al orden establecido:

La “Nueva Mujer”, sexualmente emancipada y 
sin hijos, simbolizaba […] la pesadilla de los 
nacionalistas, quienes temían que la nación alemana 
estuviera en peligro de extinción. Los expertos en 
demografía consideraban que cada mujer debía tener 
al menos tres hijos para garantizar la supervivencia 
de la nación [...] Esta preocupación nacionalista se 
había visto agravada por el descenso tanto de las 
tasas de nupcialidad como de natalidad durante la 
guerra, por el incremento de divorcios al finalizar 
el conflicto bélico y por las reducidas perspectivas 
matrimoniales de las mujeres, consecuencia de la 
muerte de los combatientes durante la guerra (Boak 
2013: 200–201).

1. «Volver a casa». Los clubes lésbicos como espacios de 
pertenencia

Si verdaderamente hay que dejar un espacio a las 
sexualidades ilegítimas, que se vayan con su escándalo 
a otra parte: allí donde se las puede reinscribir, si no 
en los circuitos de la producción, al menos en los de 
la ganancia (Foucault 2016: 4).

Cuando las normas referentes a la moral sexual 
de los años veinte cedieron en su severidad y Berlín 
se transformó en un referente para la comunidad 
homosexual y la vanguardia cultural (Afken 2022: 97), 
los denominados espacios de sociabilidad cobraron una 
importancia crucial, dado que fueron fundamentales a 
la hora de conservar la infraestructura de la subcultura 
lésbica alemana:

Las múltiples «otredades» de estas mujeres —étnicas, 
de género y sexuales— nos permiten afirmar que, 
para muchas de ellas, la comunidad lésbica de los 
años veinte funcionó como un espacio seguro de 
integración social y política, así como una plataforma 
para el desarrollo personal (Lavie 2022: 78).

e, inclusive, feminidad. Las mujeres lesbianas, en 
particular, se enfrentaron a una doble discriminación 
dado que, por un lado, fueron marginadas por una 
sociedad que seguía regulando la sexualidad en clave 
reproductiva y, por otro, porque su identidad fue 
sistemáticamente invisibilizada.

Esta resistencia no solo procedió de los sectores 
religiosos y más conservadores, como la derecha 
católica o las autoridades eclesiásticas que defendían 
este “orden natural”, sino que también estuvo presente 
dentro de sectores que, en términos formales, 
promovían agendas de carácter progresista. Desde 
la perspectiva de Sandmann, «los partidos políticos, 
especialmente los socialistas, no estaban interesados 
en los problemas lésbicos […]. Más bien, eran 
[…] patriarcales en su reacción al feminismo y al 
lesbianismo» […] (Afken 2022: 100).

Este sistema de desigualdad de género también se 
hizo patente cuando, entre 1914 y 1918, las mujeres se 
vieron frente a la necesidad de sustituir a los hombres 
en las fábricas y oficinas, convirtiéndose en el sostén 
económico de la nación. No obstante, al finalizar la 
Primera Guerra Mundial, se les exigió volver al hogar 
o, en el mejor de los casos, aceptar salarios inferiores 
por el mismo trabajo. Dado que la reintegración 
social de los veteranos de guerra resultó ser, por lo 
general, compleja —debido a las heridas físicas y a los 
trastornos psicológicos—, a las mujeres alemanas se les 
encomendó una doble jornada que, lejos de representar 
una emancipación, reforzó y legitimó las estructuras 
patriarcales al naturalizar una carga laboral invisible y 
no remunerada, esto es, la doméstica. En suma, este 
esquema perpetuó la subordinación de las mujeres 
mediante una aparente —pero engañosa— inclusión 
en el mercado laboral.

La Neue Frau, pues, encarnó las esperanzas y los 
miedos de una sociedad profundamente afectada por la 
derrota militar y, también, por una creciente inflación:

El período [de] los años veinte [...] se denomina 
dorado por una nostalgia equivocada. La inflación y 
el desempleo no son lo que viene a la mente al pensar 
en los años veinte, como deja claro Sandmann: [no se 
piensa] en la inflación y el desempleo [...], que también 
afectaron gravemente a las mujeres, sino únicamente 
en los grandes logros artísticos de la época, en la 
efervescente alegría de vivir, en la reacción a años de 
presión emocional provocada por la Guerra, en la 
relajación frente a los tabúes sexuales, por fin se había 
despojado la moral victoriana (Afken 2022: 103).

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0213

iconográfico de las corporalidades y sexualidades 
alternativas de las mujeres alemanas y, también, de 
los espacios de sociabilidad homosexual que se dieron 
durante la República de Weimar.

Frente a la marginación que la cultura dominante 
ejercía sobre cualquier tipo de disidencia en relación 
con la hegemonía identitaria, un gran porcentaje de 
mujeres lesbianas hallaron su sentido de pertenencia 
en el entorno de la vida nocturna, entendiendo todos 
estos espacios como contextos de autoconsciencia e 
identificación.

La asistencia a los clubes, así como su mera existencia, 
no estaban destinadas a ser visibles para el ojo 
público. Este sentido doble de secreto y exuberancia 
contribuyó a la imagen extática de la subcultura de 
los años veinte (Afken 2022: 103).

Ahora bien, si realizamos una interpretación del 
período de entreguerras en base a la óptica de Foucault 
desarrollada en Historia de la sexualidad I. La voluntad 
de saber (La volonté de savoir, publicada originalmente 
en francés en 1976), podemos observar que estos 
años operaron, digamos, como un nuevo dispositivo 
sexual. Esta tesis se erige sobre la hipótesis de que, 
durante la República de Weimar, se crearon nuevas 
formas de vigilancia como, por ejemplo, las leyes 
sobre la prostitución, los discursos médicos sobre el 
lesbianismo o las normativas morales que penalizaban 
la transgresión de los roles de género.

Tal sería lo propio de la represión, y lo que la distingue 
de las prohibiciones que mantiene la simple ley 
penal: funciona como una condena de desaparición, 
pero también como orden de silencio, afirmación de 
inexistencia, y, por consiguiente, comprobación de 
que de todo eso nada hay que decir, ni ver, ni saber 
(Foucault 2016: 4).

Habida cuenta de ello, la sexualidad disidente de las 
mujeres y su emancipación fueron retratadas por Lotte 
Laserstein (1898–1993) desde una óptica centrada 
en la representación de interiores sin concesiones 
al voyerismo masculino. Otras artistas, en cambio, 
captaron su ambigüedad en escenas nocturnas en 
bares y cabarets, como es el caso de Jeanne Mammen 
(1890–1976) o desde un posicionamiento más 
intimista, expresionista y abstracto conceptualmente, 
como ocurre con los dibujos de Gertrude Sandmann 
(1893–1981). Así, los trabajos de estas mujeres2 
conforman tres aproximaciones fundamentales al 
objeto de estudio que nos ocupa, esto es, el espectro 
(2) Con el fin de contextualizar de la mejor manera la producción artística de las autoras aquí 
estudiadas, se presenta un breve repaso de sus trayectorias vitales. No obstante, dado que este 
artículo se centra, principalmente, en las obras realizadas durante el período de la República de 
Weimar, los análisis biográficos se circunscribirán hasta la llegada de la Segunda Guerra Mundial.

[ ]
2. Intimidad, alianzas y afecto entre mujeres

Lotte Laserstein (Pasłęk, 1898 – Kalmar, 1993), 
pintora de doble nacionalidad —alemana y, más 
adelante, sueca—, fue una de las primeras mujeres que 
consiguió graduarse en la Akademische Hochschule für 
die Bildenden Künste (Escuela Superior Académica de 
Bellas Artes), situada en Berlín. Mostró interés por 
el arte con tan solo once años, cuando su tía «Elsa 
Birnbaum, comienza a darle clases particulares en su 
pequeña escuela [privada] de pintura» (Eiling y Schroll 
2018: 168). En 1918, la artista finaliza sus estudios 
de secundaria en el Chamisso–Schule, un colegio de 
niñas ubicado en el barrio Berlín–Schöneberg y, dado 
que en aquel momento el ingreso de las mujeres a 
las academias de arte aún estaba prohibido, decide 
matricularse en la Universidad Friedrich Wilhelm de 
Berlín y comenzar a estudiar filosofía e historia del arte, 
«donde también asiste a una escuela de artes aplicadas» 
(Müller–Westermann y Krausse 2023: 207). Apenas un 
año después, se ratifica la inclusión de las mujeres en 
las academias y Laserstein formaliza su matrícula en 
la Akademische Hochschule für die Bildenden Künste, 
desarrollando sus estudios artísticos entre 1921 y 1927. 
Dos años antes de finalizar su formación oficial, en 
1925, obtiene la denominada Medalla del Ministro, 
«otorgada en reconocimiento al talento estudiantil por 
el Preußisches Ministerium für Wissenschaft, Kunst und 
Volksbildung [Ministerio Prusiano de Ciencia, Arte y 
Educación Popular]» (Eiling y Schroll 2018: 171). Este 
mérito contribuye a que la pintora pueda establecer su 

 La sexualidad disidente de las 
mujeres y su emancipación fueron 
retratadas por Lotte Laserstein [...] 

desde una óptica centrada en la 
representación de interiores sin 

concesiones al voyerismo masculino. 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.02 14

primer estudio–escuela en la ciudad berlinesa en torno 
a finales de los años veinte, en 1927 (Weisbach 2021). 
Con el cambio de década, concretamente entre 1928 y 
finales de 1932, la obra de Laserstein comienza a cobrar 
reconocimiento público derivando en una serie de 
muestras de gran calado, como su primera exposición 
individual en la Galerie Gurlitt de Berlín, la segunda en 
la Württembergischer Kunstverein (Asociación de Arte 
de Wurtemberg) de Stuttgart y la inclusión de su obra 
en la Große Berliner Kunstausstellung (Gran Exposición 
de Arte de Berlín), celebrada en el Palacio Bellevue. 
No obstante, en torno a los años treinta, la trayectoria 
vital y profesional de Laserstein se vio determinada 
por el hecho de que procedía de una familia de origen 
parcialmente judío. Debido al antisemitismo creciente 
de aquellos años, entre 1933 y 1935, la pintora es 
paulatinamente excluida de la escena artística pública, 
hasta verse obligada a cerrar su estudio–escuela —
aquel que consigue financiar en el año 1927 con la 
ayuda de la Medalla del Ministro—. En 1935, consigue 
una plaza como docente en una escuela judía privada, 
pero pronto sería «clasificada como no aria y despedida 
de su puesto como profesora» (Eiling y Schroll 2018: 
175). Dos años después, emigra a Suecia y, a mediados 
de 1938, a causa del completo deterioro del clima 
sociopolítico, Laserstein contrae «matrimonio de 
conveniencia con el comerciante judío Sven Jakob 
Marcus, asegurándose así de [obtener] la ciudadanía 
sueca y la residencia permanente en ese país» (Eiling 
y Schroll 2018: 177), donde producirá gran parte del 
resto de su legado artístico.

El trabajo de Lotte Laserstein, caracterizado por 
un realismo crítico, se aproxima a la representación 
del objeto de estudio mediante la configuración de un 
imaginario que sitúa estos lazos entre mujeres como un 
reflejo de las alianzas y los afectos que resistieron y que 
fortalecieron el sentido colectivo feminista de la época. 
Su obra, en este sentido, explora las relaciones afectivas 
entre mujeres con una sobriedad que cuestiona la 
patologización —e, inclusive, la exotización— presente 
en ciertos espacios de la vida nocturna de aquella 
década.

Un aspecto esencial que comparten las obras de 
Laserstein abordadas en este estudio, atiende a que 
son tres pinturas —de un gran realismo naturalista y 
academicista— en las que la artista se retrata como parte 
del objeto de representación. Por ello, la noción del 
autorretrato opera como un dispositivo simbólico que 
trasciende la función representativa, convirtiéndose 

en un espacio de transgresión, especialmente, en lo 
referente a la autoafirmación identitaria. Recordemos 
que la tradición pictórica occidental ha relegado a la 
mujer al papel pasivo de objeto de observación (musa), 
mientras que el pintor era el portador de la mirada y el 
creador de la realidad. «En un mundo ordenado por el 
desequilibrio sexual, el placer de mirar se ha escindido 
entre activo / masculino y pasivo / femenino. La 
mirada determinante del varón proyecta su fantasía 
sobre la figura femenina» (Mulvey 2001: 370). Frente a 
ello y a través de su trabajo, Lotte Laserstein reivindica 
su agencia creativa como mujer pintora, mientras que, 
por otro lado, desestabiliza las estructuras jerárquicas 
de un sistema artístico profundamente patriarcal, al 
apropiarse de los roles reservados al varón.

En la pintura Vor dem Spiegel [Frente al espejo] 
(1930/31) observamos a Traute Rose3 completamente 
desnuda, situada de pie frente a un espejo que sujeta 
con ambas manos. A su derecha, identificamos a la 
autora de la obra que, también de pie —en este caso, 
frente a un gran lienzo apoyado en un caballete—, vacía 
un bote de pintura sobre su paleta. El modo en que esta 
figura está representada —en un segundo plano, casi 
en penumbra, vestida y ensimismada, en tanto que su 
entrega a la práctica de la pintura es total— permite 
que la luz y la atención visual recaigan sobre el cuerpo 
de Traute Rose. La mirada de esta última, dirigida hacia 
sí misma con firmeza, subvierte esta tradición artística 
donde el desnudo femenino ha sido configurado como 
un objeto de contemplación, reducido a complacer los 
parámetros del deseo masculino.

La imagen de la mujer como materia prima (pasiva) 
para la mirada (activa) del hombre acerca aún más 
el argumento a la estructura de la representación, 
añadiendo un nuevo estrato que viene exigido por 
la ideología del orden patriarcal (Mulvey 2001: 376).

Por ello, en este caso, Lotte Laserstein no reproduce 
ni legitima la reificación y sexualización del cuerpo 
de la mujer, sino que reinscribe su corporalidad en 
una humanización de lo que podría ser una relación 
sexoafectiva entre mujeres que resiste los estereotipos 
patriarcales voyeristas.

Algo similar ocurre en la obra titulada In meinem 
Atelier [En mi estudio] (1928), donde se presenta una 
escena que rompe con la tradición decimonónica del 
desnudo pues, en este caso, es la mujer quien posee 
la mirada creadora. Formalmente, salta a la vista que 

(3) La fotógrafa Traute Rose —originalmente llamada Gertrud Süssenbach (Bremerhaven, 1903 
– Bremerhaven, 1989)— es conocida, entre otras cosas, por ser la modelo y gran amiga de Lotte 
Laserstein, con quien entabló relación entre 1924 y 1925.

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0215

se trata de una obra cuya arquitectura compositiva 
encuentra sustento en una sólida base academicista. 
El desnudo en primer plano de Traute Rose asienta la 
horizontalidad de la obra. De nuevo, gran parte de la 
luz de la pintura recae sobre su cuerpo, en este caso, 
tendido sobre una sábana blanca. Detrás de ella, se 
encuentra Laserstein sujetando su paleta y pintando lo 
que parece ser la obra en cuestión. En último plano y 
tras un gran ventanal, se observa una panorámica de la 
ciudad berlinesa, completamente nevada.

Tanto en esta pieza como en la abordada 
anteriormente, el taller de la pintora se convierte en 
un espacio de autodeterminación profesional. En este 
sentido, la representación de un entorno asociado al 
espacio interior no hace alusión a la exclusión de lo 
femenino a ámbitos de sumisión como, por ejemplo, 
el doméstico. Por el contrario, inscribe la experiencia 
creativa de la pintora en un acto que cuestiona los 
códigos tradicionales patriarcales y, por tanto, que 
transforma el espacio de lo íntimo en un territorio de 
legitimación artística.

A este respecto, conviene destacar el despliegue del 
cuerpo desnudo de Traute Rose, acentuado mediante 
la materialidad conferida por la pintura. Este recurso 
formal deviene un símbolo de conciencia corporal y 
sexual, dado que la densidad del óleo exalta la fisicidad 
del desnudo de la mujer, rechazando la idealización 
de los cuerpos femeninos, heredera de la tradición 
renacentista.

La mujer […] habita la cultura patriarcal en tanto 
que significante para el otro masculino, aprisionada 
por un orden simbólico en el que el hombre puede 
dar rienda suelta a sus fantasías y obsesiones […], [y] 
encadenada a su lugar como portadora de sentido, 
no como productora del mismo (Mulvey 2001: 366).

Así, con In meinem Atelier [En mi estudio], Laserstein 
presenta una corporalidad femenina que desplaza el 
erotismo a un plano de autonomía, porque expone un 
cuerpo que no se ofrece como objeto disponible para el 
consumo visual heteronormativo y patriarcal.

De nuevo, en Ich und mein Modell [Yo y mi modelo] 
(1929/30), Laserstein se autorretrata junto a Traute 
Rose. Sin embargo, en esta pintura las dos figuras 
están representadas desde un punto de vista mucho 
más cercano, ya que los bustos de ambas mujeres 
devienen el núcleo compositivo: Laserstein sujeta 
una paleta y un pincel, mientras que Rose, muy 

próxima a la pintora, apoya su mano izquierda sobre 
el hombro de la anterior. El espacio que encierra el 
encuadre es de suma importancia pues, a la izquierda, 
se observa la esquina de una superficie plana que 
permite conjeturar la presencia de un lienzo. En este 
caso, aunque la posición de la mano de Traute Rose se 
preste a numerosas interpretaciones, resulta innegable 
que se trata de un gesto de carácter inequívocamente 
íntimo. Más aún, esta representación escapa a la idea 
de la mujer como un ser subordinado, en palabras de 
Laura Mulvey, se aleja de «la diferencia sexual entre 
mirar / activo y ser mirado / pasivo» (Mulvey 2001: 
376). En contraste, la pintora sitúa a ambas figuras en 
el mismo plano, siendo imprescindible comprender 
que se trata de un plano compositivo y formal, pero 
también simbólico: al eliminar las jerarquías espaciales 
entre las dos figuras, Laserstein presenta una relación 
de igualdad dentro de la narrativa visual de la obra.

Simultáneamente, se presenta una interacción de 
miradas que enriquece el valor de estas obras. Si bien 
en Vor dem Spiegel [Frente al espejo] Rose proyecta 
la mirada hacia sí misma, realizando un ejercicio de 
autoobservación, y en In meinem Atelier [En mi estudio] 
se muestra con el rostro ligeramente ladeado y los 
ojos cerrados —negando deliberadamente cualquier 
posibilidad de contacto visual—, en esta tercera 
pintura, aquella figura cuya mirada parece interrogar 
al espectador, es la de Lotte Laserstein. Rose, situada 
a la derecha de la pintora, mantiene la vista fija en el 
lienzo en el que se encuentra trabajando la autora de la 
obra. El interés que sugiere la dirección de la mirada de 
Rose hacia la pintura de Laserstein perfila la existencia 
de un espacio compartido. Por ello, se vislumbra una 
relación de amistad que trasciende lo personal y que 
se traslada al plano profesional. En palabras de Marsha 
Meskimmon, catedrática emérita en la Universidad 
de Loughborough, este tipo de alianza entre mujeres 
resultó ser clave en el período de entreguerras:

Las mujeres escribían libros y artículos, editaban 
revistas, producían arte, imágenes para los medios de 
comunicación y moda. […] Además, […] formaban 
clubes exclusivos para mujeres, grupos de lectura, 
asociaciones deportivas […]. Las mujeres […] leían 
y escribían con otras mujeres; […] trabajaban y 
encontraban, por trémula y efímera que fuera, una 
voz para sus propias posiciones particulares dentro 
de la sociedad de su época (Meskimmon 1999: 4).

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.02 16

Por tanto, si bien estas pinturas no constituyen una 
declaración explícita de la existencia de relaciones 
lésbicas, sí que presentan una vinculación afectiva 
e intelectual entre mujeres. Así, Laserstein explora 
y propone un nuevo modo de representación de las 
sororidades que se dieron durante la época, es decir, 
una nueva mirada que no estuvo sometida a la lógica 
patriarcal.

3. El amor sáfico

Si el sexo está reprimido, es decir, destinado a la 
prohibición, a la inexistencia y al mutismo, el solo 
hecho de hablar de él, y de hablar de su represión, 
posee como un aire de transgresión deliberada. 
Quien usa ese lenguaje hasta cierto punto se coloca 
fuera del poder; hace tambalearse la ley; anticipa, 
aunque sea poco, la libertad futura (Foucault 2016: 
6).

Gertrude Sandmann (Berlín, 1893 – Berlín, 1981) 
nació en el seno de una familia dedicada al comercio. 
Se conoce que su entorno más cercano sintió gran 
interés por el mundo de las artes dado que su padre, 
David Sandmann, «poseía una valiosa colección de 
arte asiático, africano y antiguo» (Havemann 2011: 
11). Esta pintora comenzó su formación artística en 
la Verein der Berliner Künstlerinnen —la Escuela de la 
Asociación de Mujeres Artistas de Berlín, fundada a 
mediados del siglo XIX— y, más tarde, entre 1913 y 
1915, entró a formar parte de la Escuela de Pintura y 
Escultura de Martin Brandenburg (1870–1919), pintor 
simbolista e impresionista de la época. Trascurridos 
esos años:

Sandmann optó por estudiar con el pintor y miembro 
de la Freie Secession [Secesión Libre] Otto Kopp. 
Para ello, se mudó a Múnich y estudió en su taller 
entre 1917 y 1921. De 1921 a 1922, ya de vuelta en 
Berlín, continuó su formación como una de las pocas 
alumnas […] de Käthe Kollwitz, la más importante 
grabadora y escultora alemana (Havemann 2011: 18).

Durante su etapa formativa, contrajo matrimonio 
con Hans Rosenberg, un médico de origen judío, 
del cual se separó en 1917. Cuatro años más tarde, 
Sandmann recuperó su apellido de soltera tras la 
formalización del divorcio. En 1923, finalizados sus 
estudios, la artista inauguró su primera exposición 
individual, en la cual presentó desde dibujos, hasta una 

gran selección de obras gráficas formada por litografías 
y aguafuertes. Una década más tarde, su obra se vería 
reunida en «la exposición de la Secesión Libre en el 
Gabinete Gráfico Reuss y Pollack, y en la Exposición en 
blanco y negro de la Academia de Berlín» (Havemann 
2011: 20). En el contexto de aquellos años, donde la 
realidad política experimentaba recurrentes cambios, 
Sandmann se dedicó a recorrer Europa:

[...] en 1923 estuvo en Múnich; en 1925, pasó largas 
temporadas en París y Florencia; entre 1929 y 1931, 
recorrió las regiones del Mar del Norte, el Báltico y 
las Montañas de los Gigantes [Polonia] [...]. Incluso 
después del ascenso al poder de los nazis, pudo seguir 
viajando durante algunos años: en 1933 pasó varios 
meses en Ascona, Florencia y París; en el verano de 
1934 volvió a Ascona, y en 1935 a Dinamarca. Su 
último viaje al extranjero la llevó en 1936 a Londres 
(Havemann 2011: 21–22).

[ ]El trabajo de Gertrude 
Sandmann se sitúa en el cruce 

entre el realismo crítico de 
Laserstein y la sátira social de 

Mammen. 

Con la subida al poder de Hitler, Gertrude 
Sandmann fue expulsada en 1934 de la Reichsverband 
bildender Künstler Deutschlands (Asociación de 
Artistas Visuales del Reich de Alemania) por su 
origen judío. En abril de 1935, las autoridades nazis 
le prohibieron ejercer cualquier tipo de actividad 
artística, lo que la privó de exhibir y comercializar 
sus obras, «alegando que no poseía la fiabilidad y 
aptitud necesarias para la creación de bienes culturales 
alemanes» (Havemann 2011: 41). Por tanto, al ser 
excluida de la Reichskunstkammer (Cámara Imperial 
de Bellas Artes del Tercer Reich) se le vedó incluso 
la adquisición de materiales artísticos, permitida 
únicamente a miembros registrados. La imposición 
de estas medidas respaldadas por la coerción policial, 
la sumió en la clandestinidad y, así, en un ostracismo 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0217

alemán, dado que figuras internacionales como Tamara 
de Lempicka o Claude Cahun también lo incorporaron, 
más adelante, como signo de modernidad y de desafío 
a las convenciones de género.

Ambos dibujos, realizados con una tinta violácea 
que privilegia la expresividad y la sensibilidad 
formal, exponen una interacción corporal íntima. 
Reviste especial importancia el hecho de que, 
cuando Sandmann evita la representación explícita 
de identidades concretas, evade, por un lado, los 
mecanismos de censura y, por otro lado, las categorías 
binarias. Se trata de un enfoque moderno hacia la 
corporalidad disidente, aquella que no está centrada 
en la idealización. Por el contrario, en estos dibujos 
adquiere importancia el plano relacional y simbólico. 
Al fusionar y abstraer los cuerpos de las figuras —
por ejemplo, eliminando radicalmente los atributos 
genitales—, la pintora cuestiona los presupuestos 
ontológicos sobre la identidad corporal femenina, 
aquellos que se han encargado de naturalizar y 
legitimar una concepción esencialista de las mujeres 
como territorio pasivo, esto es, reducido a lo biológico 
y a lo reproductivo en el régimen patriarcal de 
representación. Con ello, Sandmann cuestiona la 
supuesta naturalidad de las categorías de género, 
entendidas como constructos artificiales compatibles 
con la norma que regula, principalmente, el deseo y la 
sexualidad.

Del mismo modo, la falta de contexto espacial que 
se percibe en estos dibujos —en los que no resulta 
posible identificar ningún tipo de interior doméstico, 
espacio público, ni superficie sobre la que se apoyan las 
figuras— sugiere la existencia de un territorio utópico, 
una especie de limbo donde el deseo lésbico existió fuera 
de las estructuras de poder que buscaron regularlo. 
En sintonía, Foucault afirmaría en una conferencia 
radiofónica del año 1966 que «hay también una utopía 
que está hecha para borrar los cuerpos» (Foucault 
2010: 9). La fluidez de las formas que configuran ambas 
obras —ni del todo abstractas, ni del todo figurativas— 
puede interpretarse como una muestra de la tensión 
estructural de la época. Paradójicamente, en aquellos 
años se dio una coexistencia de fuerzas opuestas, dado 
que la incipiente visibilidad de la disidencia sexual en 
los circuitos culturales operó simultáneamente con una 
clandestinidad que, o bien fetichizaba estos vínculos 
o, directamente, los estigmatizaba, patologizaba y 
ocultaba. En suma, esta ausencia de rasgos faciales 
definidos y de contextos espaciales concretos no atiende 

forzado bajo el régimen nazi.
Como se estudiará a continuación, el trabajo de 

Gertrude Sandmann se sitúa en el cruce entre el 
realismo crítico de Laserstein y la sátira social de 
Mammen. Sus dibujos, caracterizados por un trazo 
expresionista, presentan la experimentación abierta 
del amor sáfico como un acto de resistencia política.

La pareja, legítima y procreadora, impone su ley. Se 
impone como modelo, hace valer la norma, detenta, 
la verdad, retiene el derecho de hablar […]. Tanto en 
el espacio social como en el corazón de cada hogar 
existe un único lugar de sexualidad reconocida, 
utilitaria y fecunda: la alcoba de los padres. Al 
resto solo le queda esfumarse; la conveniencia de 
las actitudes esquiva los cuerpos, la decencia de 
las palabras blanquea los discursos. Y el estéril, si 
insiste y se muestra demasiado, vira hacia lo anormal 
(Foucault 2016: 3–4).

Frente a esta creencia y al igual que Laserstein, 
Sandmann evade con su obra los modos de 
representación cercanos a la patologización médica, 
presentando el lesbianismo como una forma de 
existencia ajena a la desviación.

En Gruppe IV [Grupo IV] (1918), una de las dos 
figuras que observamos mantiene la parte superior 
de su cuerpo erguido y apoya las rodillas sobre una 
superficie indefinida. Mientras, la otra figura se 
encuentra sentada y dirige su cuerpo hacia la primera, 
dándole la espalda al observador de la obra. Asimismo, 
el dibujo Gruppe X [Grupo X], realizado también en 
1918, presenta dos cuerpos que se abrazan, en este 
caso tumbados, lo que evidencia una proximidad física 
y emocional. Tanto en esta obra como en la anterior, 
las figuras estilan el corte bubikopf, cuya traducción 
aproximada al castellano es “cabeza de burbuja”. Este 
peinado, en sintonía con la estética garçon, surgió 
en París en la década de 1920 y se erigió como una 
manifestación de las nuevas conceptualizaciones que 
se estaban dando en relación con la corporalidad de 
la mujer moderna. Conviene tener en cuenta que este 
peinado se convirtió en un icono de emancipación 
femenina también para las artistas e intelectuales de 
la época —como Hannah Höch, Kate Diehn–Bitt o 
Elfriede Lohse–Wächtler—, que encontraron en este 
estilo un modo de visibilizar, a través de la apariencia 
corporal, sus subjetividades dentro de los procesos 
de redefinición de género. Asimismo, se trata de una 
manifestación estética que trascendió el contexto 

]

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.02 18

de realizar una serie de litografías para una edición 
de Les Chansons de Bilitis (Las canciones de Bilitis, 
1894) de Pierre Louÿs» (Lütgens 2018: 17). En esta 
obra —que, posteriormente, sería clasificada por el 
régimen nacionalsocialista como arte degenerado— 
se representó explícitamente el amor sáfico a través 
de distintas escenas protagonizadas por parejas de 
mujeres, retratadas en composiciones que exponían 
tanto la desnudez parcial, como la integral. La 
propuesta que realizó Mammen para estos poemas 
eróticos transgredió las normas morales impuestas 
por el contexto político de su tiempo, dado que ofreció 
una visión muy abierta de la intimidad entre mujeres. 
Aunque sea de manera sucinta, resulta pertinente 
señalar que, hoy en día, solo se conservan los bocetos 
preparatorios de esta serie litográfica, dado que los 
originales fueron destruidos en un incendio que tuvo 
lugar en el estudio de la artista, consecuencia directa 
de los bombardeos ocurridos durante los dos últimos 
años de la Segunda Guerra Mundial.

Cuando los nacionalsocialistas accedieron al 
poder en 1933, Jeanne Mammen había logrado 
consolidarse como ilustradora y artista gráfica 
gracias al reconocimiento que obtuvo por sus 
representaciones del entorno social de la República 
de Weimar. No obstante, el ascenso del régimen nazi 
marca un giro drástico en su trayectoria profesional: 
pierde de inmediato todas sus fuentes de ingresos 
por las políticas culturales represivas y por la censura 
ejercida sobre el arte considerado degenerado. A este 
respecto, el pequeño grupo de amigos que la rodeó 
durante aquellos años adquiere una importancia 
crucial, ya que serán precisamente estas personas 
quienes se convertirán en los primeros coleccionistas 
de su obra durante el Tercer Reich (Lütgens 2018: 19). 
Para asegurar su subsistencia, Mammen se vio en la 
necesidad de asumir diversos empleos esporádicos 
durante los últimos años de la guerra:

Trabaja como escaparatista en una tienda de moda 
[...], fabrica zapatos ortopédicos con Edith Kuby-
Schumacher y hace marionetas para Harro Siegel, 
director artístico y más tarde director en funciones 
del Reichsinstitut für Puppenspiel [Instituto del Reich 
para el Teatro de Títeres] (Lütgens 2018: 19).

Las obras de Jeanne Mammen que serán objeto 
de análisis en estas líneas, están centradas —
especialmente— en presentar las formas en que se 
consolidó la alianza lésbica en espacios de encuentro, 

a un simple vacío u omisión, sino a una estrategia 
simbólica: al fundir las identidades individuales y la 
dimensión espacial, Sandmann universalizó el deseo 
lésbico, pudiendo trascender hacia una dimensión 
colectiva, atemporal y universal.

4. Desafiar la heteronorma para celebrar la experiencia queer

Jeanne Mammen —nacida en noviembre de 1890 
en Berlín, bajo el nombre de Gertrud Johanna Louise 
Mammen— perteneció a una familia cosmopolita 
integrada por tres hermanos. Cuando la pintora 
cumple los once años, la familia de comerciantes se 
traslada a París, «lo que [les permite] [...] instalarse 
en una villa en el distrito parisino de Passy» (Lütgens 
2018: 14). Tras finalizar la secundaria en el Lycée 
Molière [Instituto Molière], en 1907, Mammen inicia 
sus estudios artísticos en la escuela privada Académie 
Julian4 y, un año más tarde, cuando comienza a 
permitirse el acceso a las mujeres a la enseñanza 
artística oficial, continúa su formación en la Académie 
Royale des Beaux-Arts [Academia Real de Bellas 
Artes] de Bruselas, que concluirá en el año 1910. El 
perfil biográfico de Mammen se vio marcado por el 
desplazamiento que realizó durante su juventud, pues 
en 1911 se trasladó a Roma junto a una de sus dos 
hermanas, Adeline Maria Louise, para recibir clases 
en la Scuola Libera del Nudo de la Academia di Belle 
Arti [Escuela Libre del Desnudo de la Academia de 
Bellas Artes], «una sección que también estuvo abierta 
a estudiantes no matriculados» (Lütgens 2018: 14). Un 
año más tarde, establecidas entre París y Bruselas, ambas 
hermanas emprenderán sus trayectorias como artistas 
independientes. Sin embargo, con el estallido de la 
Primera Guerra Mundial, la familia completa regresa a 
Berlín y, con la llegada de la década de 1920, la pintora 
comenzará a diseñar carteles de cine y a publicar sus 
dibujos en reconocidas revistas satíricas de la época 
como Jugend, Simplicissimus, Ulk y Kunstgewerbeblatt, 
ilustrando también «las últimas tendencias para las 
revistas de moda Die Dame, Styl, Die Deutsche Elite, 
y más adelante, para Die Schöne Frau» (Lütgens 2018: 
16). Con el paso de los años, empieza a consolidarse 
el reconocimiento de su obra y, a finales de 1930, la 
pintora inaugura su primera exposición individual en 
la Galerie Gurlitt de Berlín, donde exhibirá una gran 
parte de su obra gráfica.

Constituye un papel determinante el hecho de que, 
entre 1931 y 1932, la artista recibió «el encargo [...] 
(4) Una de las más afamadas y únicas academias francesas, junto a la Académie Colarossi, que 
permitían en aquellos años el acceso a las mujeres.

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0219

lesbianas de “escándalo público” u “ofensas al pudor” si 
mostraban afecto en espacios abiertos. Por tanto, reviste 
especial interés comprender que la mirada que proyectó 
Mammen sobre su contexto expuso, simultáneamente, 
las paradojas de esta supuesta tolerancia weimariana 
hacia las identidades no normativas.

En Sie Repräsentiert (Faschingsszene) [Ella 
representa (Escena de carnaval)] (ca. 1928) observamos, 
situada de frente, la figura de una mujer vestida con 
prendas que, en aquel período, desafiaban la feminidad 
dominante: unos pantalones de tiro alto, un chaleco, 
una bufanda que recuerda a una corbata y, además, 
un sombrero de copa. Conviene subrayar, que el uso 
de este tipo de sombrero por parte de las mujeres se 
convirtió en un elemento que contribuyó a subvertir 
los roles de género, pues reveló la importancia de la 
performatividad de género a la hora de referirnos a 
la conceptualización de las identidades femeninas no 
normativas de entreguerras. Se infiere, por ende, que 
este acto de apropiación simbólica de una prenda 
tradicionalmente asociada al universo masculino 
presentó, también, un desmantelamiento en cuanto a la 
correlación que se daba entre indumentaria y género, 
exponiendo —en suma— la vinculación entre estos 
dos últimos conceptos como un constructo cultural.

De acuerdo con el título de la acuarela, lo 
representado en ella responde a una escena de carnaval, 
un contexto que tradicionalmente ha sido interpretado 
como un espacio clave para la inversión de roles y 
que, en el caso de esta obra, Mammen resignifica: 
lo que podría leerse como una mascarada festiva, se 
convierte en un acto político de visibilización lésbica 
en una sociedad que medicalizaba y patologizaba la 
homosexualidad. Según la lectura de Lavie (2022):

Situada en el centro de los discursos populares 
sobre roles de género y cambio social, esta mujer 
desdibujaba los límites de género con su pelo 
corto, traje, corbata o esmoquin elegante. […] 
Aunque a veces se percibió como una respuesta a la 
emasculación de los hombres tras la guerra […], el 
travestismo femenino estuvo más vinculado […] al 
empoderamiento, a la emancipación y al rechazo de 
las mujeres a asumir sus misiones culturales, incluida 
la maternidad (Lavie 2022: 80).

Ahora bien, este marco interpretativo que delimitaba 
la condición del lesbianismo a la performatividad 
de género masculinizante presentaba algunas 
complejidades epistémicas, dado que esta postura 

esto es, cabarés, clubes y bares de la vida nocturna 
alemana. En este marco, adquiere una importancia 
fundamental considerar que:

En sus cuadernos de bocetos, [Jeanne Mammen] 
capta el bullicio de la vida urbana en los bulevares 
y en los cafés. Aunque las representaciones del 
entorno urbano forman parte del repertorio habitual 
de los artistas masculinos en la década de 1910, 
ciertamente no es lo común en el caso de jóvenes 
artistas femeninas (Lütgens 2018: 15).

Esta exploración enfocada a la representación de 
la vida nocturna de la época inscribió a Mammen en 
una tradición poco habitual entre las artistas y, sobre 
todo, enlazó con su interés por los distintos roles que 
las mujeres desempeñaron en la vida moderna.

En la acuarela titulada Zwei Frauen, tanzend 
[Dos mujeres, bailando] (ca. 1928), se identifica una 
complicidad entre las figuras retratadas que exige 
una lectura queer explícita. Esta obra presenta dos 
mujeres que mantienen una gran cercanía física que se 
manifiesta en el abrazo que se están dando y, también, 
en el roce de sus manos. Así, este gesto opera como 
un acto político de visibilidad en un contexto donde 
la disidencia sexual —con frecuencia— era relegada 
a los márgenes del espectáculo. Ambas mujeres se 
encuentran bailando entre la multitud de lo que semeja 
ser un ambiente festivo, cuya decoración induce a 
considerar que se trata de un local perteneciente al 
circuito de la vida nocturna de la época. La proximidad 
física que guardan entre ellas —lejos de ser un detalle 
banal o anecdótico—, encarna una (micro)resistencia 
contra el régimen heteronormativo de la época. Esto 
encuentra su explicación en el hecho de que, entre 
el resto de las personas que Mammen representa en 
la obra, resulta posible identificar también una serie 
de figuras masculinas, lo que sugiere que no se trata 
de un local únicamente reservado a la comunidad 
homosexual, sino de un espacio inclusivo donde se 
integraban diferentes expresiones identitarias.

Por otro lado, Jeanne Mammen también cuestiona 
el paradigma de la visibilidad lésbica como un 
espectáculo voyeur, ya que pone en evidencia las 
contradicciones de una sociedad que celebraba lo 
queer en espacios marginales de sociabilidad —como, 
por ejemplo, las fiestas clandestinas—, mientras que 
este deseo homosexual era objeto de persecución en 
la esfera pública. Nos referimos a los denominados 
“códigos de moralidad pública” que acusaban a las 

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Wissenschaftliche Artikel/Artículos Científicos

Magazin 34Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.02 20

artistas, que abordaron plástica y profesionalmente 
la emancipación sexual e identitaria de las mujeres 
alemanas, presenta la experiencia lésbica como una 
dimensión autónoma dotada de un sentido político 
y estético que estuvo orientado a minar los códigos 
patriarcales que, históricamente, habían regulado la 
representación del deseo entre mujeres.

evidenciaba las contradicciones de un imaginario que, 
incluso en los círculos más progresistas, seguía anclado 
en el binarismo de género. En otras palabras, se estaba 
negando implícitamente la posibilidad de la existencia 
de una subjetividad lésbica autónoma o, digamos, 
no derivada de los parámetros heteronormativos. 
«Los clubes llenos de hombres vestidos con polvos y 
colorete, así como de mujeres de pelo corto ataviadas 
con esmoquin, ofrecían imágenes de un mundo 
aparentemente del revés» (Whisnant Clayton 2016: 
84). Este enfoque resulta fundamental dado que, a raíz 
de él, se presentó la necesidad de reconceptualizar el 
deseo entre mujeres como un fenómeno sui generis y, 
como consecuencia, independiente de los códigos de 
género binarios.

Otro de los aspectos más significativos que 
destacamos de estas obras realizadas por Jeanne 
Mammen se centra en que las figuras retratadas no 
parecen pertenecer a una élite social:

Según Sandmann […] los clubes no eran 
frecuentados solo por personas privilegiadas. Más 
bien, allí se encontraba una sociedad sin clases, es 
decir, la de los homosexuales [...]. Ser homosexual, 
asumía ella, era una identidad unificadora a pesar de 
las diferentes clases sociales y orígenes. Precisamente 
ese sentimiento de tener algo en común, ese espíritu 
comunitario tan estrecho, era lo que hacía especiales 
a los clubes: la gente se conocía y se apoyaba 
mutuamente tanto en lo profesional como en lo 
económico (Afken 2022: 104).

Esta idea fortalece la premisa de que durante los 
años de entreguerras se consolidaron una serie de 
espacios de ocio enfocados hacia una mayor apertura 
en referencia a las identidades no mediadas por la 
presencia masculina: se trató de formas de ocupación 
del espacio público libres del control patriarcal, ya 
fuese porque se daba una dinámica de convivencia 
entre las relaciones lésbicas y las heteronormativas o 
porque, como sostiene Whisnant Clayton (2016: 97), 
vetaban la asistencia de los varones: «los bares de 
lesbianas celebraban sus propios bailes. Estos eventos 
diferían de los de sus homólogos masculinos no sólo 
en cuanto a la vestimenta, sino también […] porque 
excluían por completo a los hombres».

5. Conclusiones

Lejos de ser un mero reflejo, la obra de estas tres 

[ ]Durante los años de entreguerras 
se consolidaron una serie de 

espacios de ocio enfocados hacia 
una mayor apertura en referencia 
a las identidades no mediadas por 

la presencia masculina 

Como hemos visto, Lotte Laserstein se sirve de 
una estrategia de subversión aparentemente silenciosa 
pues, en base a un alejamiento del consumo visual 
masculino, las representaciones de sus interiores 
desmontaron la idea de que la afectividad entre mujeres 
debía circunscribirse a lo exótico y a lo patológico, 
negándole la legitimidad como una experiencia plena. 
Es decir, al centrarse en retratar lo lésbico como parte 
de una cotidianidad naturalizada —y no como una 
excepción—, con su obra logró humanizar las alianzas 
entre mujeres.

Por su parte, Gertrude Sandmann presenta una 
visión más fluida de las identidades y de la intimidad 
entre mujeres al trascender lo individual hacia una 
dimensión más colectiva. Como ha sido expuesto, 
su abstracción en la corporalidad de las figuras 
articuló el deseo entre mujeres como un lenguaje 
velado de resistencia, donde la ambigüedad formal 
estaba enfocada a desafiar la censura y el sistema de 
binarismo de género. En contraposición a los interiores 
de Laserstein, en la obra de Sandmann, lo queer no 
se presenta como un acto reservado y privado, sino 
más bien como una experiencia compartida que se 
afirmaba en la construcción de un espacio simbólico y 
alegórico que permitía expresar las disidencias sexuales 
evadiendo el control moral y, así, la identificación de la 
identidad personal de los sujetos representados.

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02


Magazin 34 Cassiraga, Lucía: Pintura, deseo y «Neue Frau». La iconografía lésbica como acción política en la obra de Laserstein, Sandmann y Mammen (1918–1933)
Magazin 34, ISSN 1136-677X. 2025/26,  pp. 10-21. https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2025.i34.0221

—con sus acuarelas y sus dibujos satíricos—, sino 
que también ejerció una participación activa y real 
en el plano social con la publicación de su obra en 
revistas y periódicos de la época, un trabajo orientado 
a visibilizar estas subjetividades queer y, por ende, a 
subvertir las convenciones de su tiempo.

Lotte Laserstein, Gertrude Sandmann y Jeanne 
Mammen desarrollaron, en última instancia, un 
repertorio de imágenes que ilustraron las relaciones 
afectivas y sexuales entre mujeres en una sociedad 
en transición. Un imaginario que desempeñó un 
papel integral en el establecimiento de una serie de 
constelaciones afectivas y de formas tempranas de 
comunidad queer, que atravesaron los límites de la 
cultura corporal de la mujer y que reformularon la 
identidad lésbica lejos de la mirada masculina; que 
presentó una lucha por la visibilidad de la subcultura 
homosexual alemana referida a las mujeres; que 
negoció críticamente con el canon artístico y social 
al reivindicar el lesbianismo como una experiencia 
compartida; y, finalmente, que posicionó a las mujeres 
homosexuales como figuras activas de deseo que 
aspiraron a construirse como sujetos emancipados.

En tercer lugar, Jeanne Mammen revela con su 
trabajo el modo en que lo lésbico, aunque en muchas 
ocasiones estuviese relegado a los márgenes de la 
vida pública, ya habitaba el espacio urbano como una 
parte importantísima de la modernidad alemana. En 
línea con la crítica de Sandmann hacia el binarismo 
de género, por ejemplo, la mujer con sombrero de 
copa representada por Mammen admite una lectura 
centrada en la necesidad de satirizar la obsesión 
burguesa por clasificar los cuerpos. Asimismo, 
esta artista ubica a sus figuras en lo que podríamos 
denominar “espacios de voyerismo”, esto es, en fiestas 
multitudinarias de la vida nocturna alemana, como 
las que se daban en los cabarés Eldorado o Mali und 
Igel5. Por tanto, mediante la audiencia representada 
en sus obras, la pintora logra, de algún modo, realizar 
una crítica del consumo que permitía esta “tolerancia”, 
siempre que lo disidente permaneciese en el ámbito 
de lo folclórico. Es decir, Jeanne Mammen desarrolló 
una aproximación a la expresión del lesbianismo en la 
esfera pública que trascendió la dimensión únicamente 
representacional de la obra plástica, porque no abordó 
lo público solo desde una perspectiva iconográfica 

(5) El cabaret Mali und Igel albergaba en su interior el club Monbijou des Westens, un espacio 
exclusivo orientado a la élite intelectual lésbica berlinesa.

]
Bibliografía

Afken, J. (2022). Myth of the Homosexual 
Subculture in Weimar Germany? Thoughts 
on Lesbian Circumstances in the 1920s. En 
A. Kraß, M. Sluhovsky y Y. Yonay (Eds.), 
Queer Jewish Lives Between Central Europe 
and Mandatory Palestine: Biographies 
and Geographies (pp. 97–110). Transcript 
Verlag.

Boak, H. (2013). Women in the Weimar 
Republic. Manchester University Press.

Eiling, A.; Schroll, E. (Eds.) (2018). Lotte 
Laserstein. Face to Face. Prestel Verlag.

Foucault, M. (2010). El cuerpo utópico. Las 
heterotopías. Nueva Visión.

Foucault, M. (2016). Historia de la sexualidad. 
I, La voluntad de saber. Siglo XXI de 
España Editores.

Havemann, A. (2011). Gertrude Sandmann. 
Künstlerin und Frauenrechtlerin. Hentrich 
und Hentrich.

Lavie, H. (2022). Being a Jewish Lesbian in 
Berlin: Belonging and Solidarity during 
the Weimar Era and the Third Reich. En 
A. Kraß, M. Sluhovsky y Y. Yonay (Eds.), 
Queer Jewish Lives Between Central Europe 
and Mandatory Palestine: Biographies and 
Geographies (pp. 77–96). Transcript Verlag.

Lütgens, A. (2018). Jeanne Mammen. The 
Observer: Retrospective 1910–1975. Hirmer 
Publishers.

Meskimmon, M. (1999). We Weren’t Modern 
Enough: Women Artists and the Limits of 
German Modernism. I.B. Tauris.

Müller–Westermann, I.; Krausse, A. (Eds.) 

(2023). Lotte Laserstein. A Divided Life. 
Moderna Museet, Hirmer Publishers.

Mulvey, L. (2001). Placer visual y cine 
narrativo. En B. Wallis (Ed.), Arte después 
de la modernidad (pp. 365–378). Akal.

Offen, K. (2015). Feminismos europeos, 1700–
1950. Una historia política. Akal.

Weisbach, C. (2021). Weibliche Emanzipation 
in der Kunst am Beispiel Lotte Laserstein. 
[Tesis de Licenciatura, Universidad de 
Ciencias Aplicadas de Merseburg]. https://
bit.ly/3yVnBMg   

Whisnant Clayton, J. (2016). Queer Identities 
and Politics in Germany. A History, 1880–
1945. Harrington Park Press.

https://dx.doi.org/10.12795/mAGAzin.2021.i29.02
https://bit.ly/3yVnBMg
https://bit.ly/3yVnBMg

	_Int_qne2UFAS
	_Int_MYFTItg9
	_Int_ZO9UW3Bz

