
 



 



 

 

Homenaje a Rosario García del Pozo 

Francisco Vázquez García 

Rosalía Romero Pérez (eds.) 

 
Inmaculada Murcia Serrano, Francisco Vázquez García, Rosalía Romero 

Pérez, Carmen Pérez Rodríguez, Carmen Hernández Martín, Carmen 

García Pastor, Jorge López Lloret, José Luis Moreno Pestaña, José Luis 

Tasset Carmona, Laura Villafuerte Rodríguez, Ascensión Marcelino 

Díaz, Diego Delgado Pastor, José Antonio Antón Pacheco, José Ordóñez 

García, Manuel Barrios Casares. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 22, 2025 

ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

DOI: https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.23.01 



Homenaje a Rosario García del Pozo 
editado por Francisco Vázquez García y Rosalía Romero Pérez 

 

 

 

Fragmentos de filosofía 

Editores 
Juan José Gómez Gutiérrez (director) 
Facultad de Filosofía, Universidad de Sevilla 
Alejandro Martín Navarro 
Facultad de Filosofía, Universidad de Sevilla 
Fernando Gilabert Bello 
Facultad de Filosofía, Universidad de Valladolid 

 

 

Comité científico 
José Luis Abdelnour Nocera, University of West London 
Fernando Ciaramitaro, Universidad Autónoma de la Ciudad de México 
Salvatore Cingari, Università per Stranieri di Perugia 
Claudia Giurintano, Università di Palermo 
Antonio Gutiérrez Pozo, Universidad de Sevilla 
Anacleto Ferrer Mas, Universidad de Valencia 
Jean-Yves Frétigné, Université de Rouen 
Alicia de Mingo Rodríguez, Universidad de Sevilla 
Antonio Molina Flores, Universidad de Sevilla 
José Ordóñez García, Universidad de Sevilla 
Alfonso Maximiliano Rodríguez de Austria Giménez de Aragón, Universidad de Cádiz 
Hugo Viciana Asensio, Universidad de Sevilla 

 

 

Producción editorial 
Miguel Fernández Nicasio, Universidad de Sevilla 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

© de los textos: sus autores 
Edita: Editorial Universidad de Sevilla 
ISSN: 1132-3329; e-ISSN: 2173-6464 
Facultad de Filosofía 
Departamento de Estética e Historia de la Filosofía 
C/ Camilo José Cela s/n, 41018 Sevilla (España) 
https://revistascientificas.us.es/index.php/fragmentos_filosofia/index 
Correo: jgomez32@us.es 

mailto:jgomez32@us.es


 



 

 

 

 

ÍNDICE 

Presentación 

Rosalía Romero Pérez y Francisco Vázquez García .......................................................... 7 

Charo en el recuerdo: Rememorando las lechuzas 

y el legado del pensamiento 

Inmaculada Murcia Serrano ........................................................................................ 10 

Charo como colega 

Francisco Vázquez García. .......................................................................................... 11 

Rosario García del Pozo, maestra y amiga 

Rosalía Romero Pérez ............................................................................................... 14 

Epimeleia heautou o Rosario Garcia del Pozo 

Carmen Pérez Rodríguez ............................................................................................ 17 

De Charín a Rosario 

M. Carmen Hernández Martín ................................................................................... 19 

Hablando entre mujeres 

Carmen García Pastor .............................................................................................. 22 

Mulier bona dicendi perita. Recuerdos con Charo 

Jorge López Lloret .................................................................................................... 25 

El brillo de Rosario 

José Luis Moreno Pestaña .......................................................................................... 28 

Rosario García del Pozo (1933–2024): Una rêverie ilustrada 

José Luis Tasset Carmona .......................................................................................... 29 

Profesora Rosario García del Pozo 

Laura Villafuerte Rodríguez ...................................................................................... 32 

Rosario García del Pozo. In memoriam 

Ascensión Marcelino Díaz ........................................................................................... 33 

Despedida a Rosario 

Diego Delgado Pastor ................................................................................................ 35 

Semblanza de Charo García del Pozo 

José Antonio Antón Pacheco ...................................................................................... 36 

… Detrás de esas gafas oscuras 

Pepe Ordóñez García ................................................................................................ 37 

Evocaciones del Zaratustra 

(Evocando a Rosario García del Pozo) 

Manuel Barrios Casares ............................................................................................ 39 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

7 

 

ROSALÍA ROMERO PÉREZ Y FRANCISCO VÁZQUEZ GARCÍA 

 

 

 

 

 

 

Presentación 

Rosalía Romero Pérez 
Consejería de Educación, Junta de Andalucía, y 
Universidad de Sevilla 
Francisco Vázquez García 
Universidad de Sevilla y Universidad de Cádiz 
DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filos
ofia.2025.23.01 
 
 

La profesora Rosario (“Charo”) Garcia del 
Pozo (n. Sevilla 16 noviembre 1933- m. Sevilla 
18 de enero 2024), a lo largo de una dilatada y 
fecunda trayectoria como profesora de la Uni- 
versidad de Sevilla, supo mantener el equilibrio 
entre las tres facetas de la experiencia académi- 
ca: la investigación, la docencia y la gestión. 

En la esfera de la investigación, su itinerario 
aparece vinculado desde el principio a una interro- 
gación por el régimen simbólico que singulariza 
a la cultura occidental. Inicialmente esta preocu- 
pación se plasmó en el campo de la Historia del 
Arte. En 1976 finalizó los estudios conducentes a 
la licenciatura de Filosofía y Letras en la Sección 
de Arte de la Universidad de Sevilla, comenzando 
un trabajo de investigación sobre “El tema de la 
Muerte en los Enterramientos Sevillanos de los 
Siglos XIV y XV”, bajo la dirección de la Dra. Dña. 
María José del Castillo y Utrilla. Al mismo tiempo 
comenzaba una continuada actividad como crítica 
de arte en el ya extinto diario Suroeste, publicando 
periódicamente sus colaboraciones entre 1975 y 
1977. En el curso de estas indagaciones sobre las 
expresiones artísticas del presente y del pasado 
tuvo la ocasión de descubrir la fecundidad de la 
semiología estructural como método de análisis de 
las producciones culturales. 

Estas inquietudes de orden teórico y meto- 
dológico le llevaron a interesarse por el estruc- 
turalismo, corriente filosófica que en esa misma 
época y a través de contribuciones como las de 
Eugenio Trías, empezaba a tener una recepción 
influyente en el ámbito español de la filosofía 
y de las ciencias humanas. Charo García del 

 

 
Pozo entró entonces en contacto con Patricio 
Peñalver Simó, catedrático y director del Depar- 
tamento de Historia de la Filosofía y de las 
Ciencias en la Universidad hispalense. De este 
encuentro surgió el proyecto de realizar la tesis 
de licenciatura sobre el pensamiento de Michel 
Foucault, un autor que en aquellos años era casi 
desconocido en el panorama filosófico espa- 
ñol. El trabajo titulado El Método Arqueológico de 
Michel Foucault y su repercusión en la tarea filosófica 
actual, presentado como tesis de licenciatura en 
1977 fue una de las primeras monografías sobre 
el pensador francés realizadas en el campo aca- 
démico español. En un contexto marcado por 
la Transición de la Dictadura a la Democracia y 
por la recepción de nuevas corrientes de pen- 
samiento en nuestro país, el trabajo de Charo 
sobre Michel Foucault tuvo un carácter pionero. 
Aunque las contribuciones de este autor francés 
comenzaban a difundirse en medios extraa- 
cadémicos españoles y en relación con algu- 
nas iniciativas políticas y sociales (movimiento 
antipsiquiátrico, reforma carcelaria), la acogida 
universitaria se inicia en estos años, con investi- 
gaciones como la realizada por Charo. 

Este interés por conocer y difundir las prin- 
cipales tendencias del pensamiento francés con- 
temporáneo, particularmente el estructuralismo 
y el postestructuralismo, es el que gobierna su 
producción investigadora. Sobre estos temas 
publicó diversos libros, traducciones y artículos, 
siendo invitada a participar en diversos foros 
nacionales e internacionales, impartiendo cur- 
sos especializados e interviniendo como ponen- 
te en tesis doctorales. 

Perspectivas de Foucault (1987) es un libro rea- 
lizado en colaboración con otro especialista 
en la obra del filósofo francés, su hijo Fran- 
cisco Vázquez; en él se explora la conexión 
del impulso filosófico foucaultiano con otros 
itinerarios del pensamiento actual: escuela de 
Frankfurt, escuela de los Annales, Lévi-Strauss, 
neonietzscheanismo francés. Michel Foucault: un 
arqueólogo del Humanismo (estructuralismo, genealo- 
g{ia y apuesta estética) (1989), texto que recoge 
una investigación conducente a la tesis docto- 
ral en filosofía, interpreta la obra foucaultiana 
viéndola en la encrucijada del análisis estructu- 
ral y de la genealogía de la moral. Este trabajo, 
reseñado en su momento en distintas revistas 
filosóficas especializadas y recogido en el 
repertorio bibliográfico editado por el Centre 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.01
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.01


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

8 

 

PRESENTACIÓN 
 

 

Michel Foucault, es una monografía muy rele- 
vante en el conjunto de estudios realizados en 
España sobre el pensador francés. 

Al hilo de la reflexión foucaultiana, Charo 
afrontó el examen de diversos problemas rela- 
cionados con el estatuto filosófico y político 
de las ciencias humanas: la subjetividad, el 
cuerpo, la biopolítica, el racismo y la identidad 
femenina. La primera cuestión, relacionada con 
la posibilidad de abrir una era posthumanista 
en el pensamiento aparece tematizada en dis- 
tintos artículos: “El signo y el pensamiento del 
exterior en una arqueología del conocimiento” 
(1987); “Foucault en Deleuze: un afuera que 
no cesa” (1988); “The mirror of interpreta- 
tions and the husserlian discourse” (1989); 
“Ciencia y Estética: instrumentos genealógi- 
cos el diagnóstico del presente” (1992). Los 
asuntos del racismo, el cuerpo, la biopolítica 
y la subjetividad femenina son afrontados en 
otra serie de trabajos emprendidos en solitario 
o en colaboración: “Michel Foucault: “Hacer 
vivir y dejar morir’” (1991); “El Nacimiento 
de la Medicina Social en el Nacimiento de las 
Ciencias Humanas” (1999); “Sugerencias Teó- 
ricas para una genealogía del cuerpo actual” 
(1999); “Subjetividad Femenina y Genealogía 
del Humanismo” (2003). En todas estas inda- 
gaciones Chari García del Pozo dio muestras 
de su capacidad para relacionar el ejercicio 
de la crítica filosófica con las aportaciones de 
otros saberes y perspectivas: psiquiatría, medi- 
cina, historia del arte, antropología cultural, 
feminismo. 

Su reputación como conocedora de la obra 
de Foucault le condujo a ser invitada para 
participar en los prestigiosos encuentros orga- 
nizados por el Centre Michel Foucault (en las 
ediciones de 1990, 1991, 1992 y 1994), siendo 
encargada de pronunciar la conferencia dedi- 
cada al filósofo francés en el ciclo organizado 
conjuntamente por el Institut Francais y la 
Facultad de Filosofía de la Universidad de Sevi- 
lla, dentro del Ciclo titulado “Cinquante ans 
de Philosophie Francaise” (1996). En la misma 
estela se sitúan sus intervenciones como vocal 
en los tribunales encargados de juzgar las tesis 
doctorales dirigidas respectivamente por Celia 
Amorós y por Francisco Vázquez García: En 
torno al Pensamiento Crítico: Michel Foucault y la 
Teoría Feminista (tesis presentada por Rosalía 
Romero, Universidad Complutense de Madrid, 

1996) y Entre Heidegger y Lyssenko. Una aproxima- 
ción al proceso de formación del pensamiento de Foucault 
en la década de los 50 (tesis presentada por José 
Luis Moreno Pestaña, Universidad de Granada, 
1999). 

El capítulo dedicado a la investigación y a 
la formación de investigadores en filosofía 
quedaría incompleto si no se hiciese mención 
de la importante y labor –prolongada durante 
casi veinte años- desarrollada por Charo en el 
marco de las enseñanzas de tercer ciclo y los 
seminarios especializados. Ya en los antiguos 
seminarios organizados periódicamente por 
el departamento de Historia de la Filosofía 
entre finales de los años 70 y la primera mitad 
de los años 80, destacaron las intervenciones 
de Charo sobre cuestiones como la crisis del 
humanismo, la hermenéutica de la sospecha y 
la perspectiva foucaultiana sobre la historia del 
saber. Desde 1995 participó activamente en los 
programas de doctorado organizados por el 
departamento de Estética e Historia de la Filo- 
sofía (“Ilustración y Modernidad” 1995-2001 y 
“Configuración de la Sensibilidad Contempo- 
ránea” 2002-2004) impartiendo diversos cur- 
sos de tercer ciclo sobre Nietzsche, Foucault, 
la crítica de las ciencias humanas y el análisis 
del lenguaje artístico. En el curso académico 
1997-99 y en el marco del programa de docto- 
rado “Ilustración y Modernidad”, Charo orga- 
nizó un animado ciclo de conferencias titulado 
“El Pensamiento del Exterior en el Fin del 
Milenio”. Este ciclo contó con la colaboración 
de un prestigioso elenco de especialistas en el 
pensamiento francés contemporáneo (Miguel 
Morey de la Universidad de Barcelona, José 
Luis Pardo de la Universidad Complutense de 
Madrid, Carlos A. Aguirre Rojas, de la Univer- 
sidad Autónoma de México, Antonio Campi- 
llo, de la Universidad de Murcia y Francisco 
Ortega, del Instituto de Medicina Social de 
Río de Janeiro). En este aspecto puede decirse 
que, en el enclave de la Facultad de Filosofía 
de la Universidad de Sevilla, que fue siempre 
su casa, Charo García del Pozo, siguiendo en 
esto la línea abierta por Patricio Peñalver Simó, 
representó a la tradición filosófica francesa. 
Gracias a su empeño e iniciativa se han dado a 
conocer entre los estudiantes e investigadores 
de la Universidad hispalense las contribuciones 
de una tradición que, aun ocupando un lugar 
secundario en la escena filosófica española – 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

9 

 

ROSALÍA ROMERO PÉREZ Y FRANCISCO VÁZQUEZ GARCÍA 
 

 

comparada con la tradición alemana, mucho 
más difundida- constituye un ala imprescindi- 
ble del pensamiento continental. 

Como docente, Charo García del Pozo 
impartió clases de filosofía en la Universidad 
de Sevilla desde el curso 1978-1979 hasta el 
2003-2004. Ocupó distintas plazas a lo largo de 
su trayectoria, adscrita a los Departamentos de 
Historia de la Filosofía y de la Ciencia, Filosofía 
y Estética e Historia de la Filosofía, sucesiva- 
mente: profesora colaboradora (1978-1979), 
ayudante de clases prácticas con dedicación 
exclusiva (1979-1987), profesora titular interina 
(1987-1989) y profesora titular de Universidad 
(1989-2003). Ha contado con un alumnado 
dispar, procedente de diversas titulaciones: Filo- 
logía, Geografía e Historia, Pedagogía y Filo- 
sofía. Su docencia abarcó asignaturas diversas, 
predominando su especialización en Filosofía 
del Siglo XX, campo en el que fue consumada 
especialista, como muestra su dedicación ininte- 
rrumpida a esta materia durante 25 años. 

Sus estudiantes destacaron siempre la ame- 
nidad de sus explicaciones, la capacidad para la 
innovación educativa y el rigor en la prepara- 
ción de las clases. Éstas, siempre fluidas, joviales 
y sin atisbo de ampulosidad erudita no consis- 
tían en digresiones bien delimitadas acerca de 
las doctrinas filosóficas; se trataba más bien de 
una práctica continua de la interrogación, trans- 
mitían el arte de saber preguntar a partir de los 
grandes textos de la tradición. La enseñanza era 
lo que más le apasionaba y supo transmitir esta 
pasión al alumnado. 

En el ámbito de la gestión Charo García 
del Pozo asumió cargos de importante res- 
ponsabilidad durante periodos difíciles. Fue 
directora del Departamento de Estética e 
Historia de la Filosofía entre los años 1995 y 
1999 y secretaria de la Facultad de Filosofía en 
el periodo 2000-2004. Asimismo, fue miembro 
electo de la Junta de Facultad durante diversos 
periodos. En todos los casos, la comunidad 
universitaria reconoció su entrega y su compe- 
tencia, resaltando su capacidad para el diálogo 
y para dinamizar la vida cultural y académica 
de la facultad. 

En este monográfico de homenaje participan 
personas que conocieron a Rosario, a “Charo”, 
como le gustaba que la llamaran, en diversos 
momentos de su periplo vital, desde sus pri- 
meros pasos como docente hasta la etapa de su 

jubilación. Se trata de antiguos alumnos y alum- 
nas, de compañeras y compañeros, de personas 
que en algún momento cruzaron su trayectoria 
con la suya y que tuvieron la suerte de conocerla 
y de experimentar su cercanía y amistad. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

10 

 

CHARO EN EL RECUERDO: REMEMORANDO LAS LECHUZAS Y EL LEGADO DEL PENSAMIENTO 
 

 

 

 

 

 

 
Charo en el recuerdo: 
Rememorando las lechuzas 
y el legado del pensamiento 

Inmaculada Murcia Serrano 
Decana de la Facultad de filosofía 
Universidad de Sevilla 

DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/frag
mentos_filosofia.2025.23.02 

 

Quiero dedicar unas breves líneas a la pro- 
fesora Rosario García del Pozo, una destacada 
filósofa y especialista en el pensamiento de 
Michel Foucault, a la que tuve la fortuna de 
conocer, aunque fuera en sus últimos años de 
docencia e investigación, tras mi incorporación 
en 2002, al Departamento de Estética e Historia 
de la Filosofía de la Universidad de Sevilla. 
Guardo con cariño el recuerdo de haber asistido 
ese año a sus clases de licenciatura y, más tarde, 
a un curso de doctorado. 

Es imposible evocar a Rosario García del 
Pozo sin asociarla con el pensamiento de 
Foucault, a quien dedicó una de las primeras 
investigaciones realizadas en español sobre 
su figura y obra. También es inevitable recor- 
darla con sus características gafas oscuras, su 
inseparable pañuelo al cuello y rodeada en su 
despacho de innumerables variaciones del ani- 
mal más filosófico de todos: la lechuza. 

Rosario era una apasionada de la filosofía, y 
en particular de la obra de Michel Foucault. Su 
entusiasmo y admiración eran palpables, espe- 
cialmente en los momentos en que, impartiendo 
clase, al llegar al núcleo de una argumentación, 
dejaba escapar una sutil sonrisa de satisfacción al 
desentrañar las ideas originales y sorprendentes 
con las que el filósofo francés desafiaba las tra- 
diciones filosóficas. Sus clases, meticulosamente 
preparadas, ofrecían un recorrido exhaustivo 
por la filosofía previa a Foucault, de modo que, 
aunque él fuera el centro de gravedad, los estu- 
diantes salíamos con una sólida formación en 
la filosofía europea contemporánea. Además, 

abordaba en sus explicaciones obras de Sigmund 
Freud o Claude Lévi-Strauss, proporcionando 
un entendimiento claro y profundo de las bases 
filosóficas del estructuralismo, algo difícil de 
encontrar en la licenciatura. 

Charo, como muchos la llamábamos, era 
una persona cálida, amable y siempre educa- 
da. Trataba a los estudiantes con atención y 
dedicación. Recuerdo especialmente sus cla- 
ses de doctorado, donde éramos no más de 
cuatro o cinco alumnos, y que tenían lugar 
en su despacho, aquella “guarida de lechuzas 
y pensamiento”. Pasábamos allí muchas más 
horas de las previstas porque ella disfru- 
taba compartiendo sus investigaciones con 
quienes habíamos decidido dedicarnos pro- 
fesionalmente a la filosofía. Esos encuentros 
eran verdaderos espacios de conversación, 
intercambio de ideas y debates críticos y filo- 
sóficos. Cuando salíamos, ya había caído la 
noche, pero nos acompañaba la satisfacción de 
haber aprovechado la tarde explorando temas 
como la microfísica del poder o, lo que ella 
subrayaba con mayor énfasis, la arqueología 
de los saberes. En esas sesiones, siguiendo a 
Nietzsche a través de Foucault, nos conver- 
tíamos en agentes de la sospecha. Ninguno 
de nosotros volvió a percibir la psicología o 
las instituciones penitenciarias de la misma 
manera. 

Son cientos los estudiantes que, como yo, 
tuvieron el privilegio de asistir a las clases de 
Charo en la Facultad de Filosofía, y estoy segura 
de que la mayoría la recordará como esa figura 
menuda, pero apasionada, que enseñaba con 
entrega la obra de un filósofo fundamental. 

En el marco del cincuenta aniversario de los 
estudios filosóficos en la Universidad de Sevilla, 
dentro de los cuales Rosario García del Pozo 
dejó una profunda huella con su dedicación y 
profesionalidad, le rendimos este sincero home- 
naje. 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.02
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.02


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

11 

 

FRANCISCO VÁZQUEZ GARCÍA 
 

 

 

 

 

 

 

 

Charo como colega 
Francisco Vázquez García 

Universidad de Cádiz 

DOI: 

https://dx.doi.org/10.12795/fra

gmentos_filosofia.2025.23.03 

 

Dedicado a Jorge y a Quiterio 

Charo García del Pozo fue a la vez mi madre 
y una colega de profesión. En la primera faceta 
no voy a entrar; me limito a señalar que en mi 
caso fue una fuente irradiadora de capital cultu- 
ral legítimo. Cuando comenzó la licenciatura de 
Historia del Arte, hacia 1970, yo contaba apenas 
con ocho o nueve años, pero recuerdo que ella 
estudiaba las asignaturas de historia de la pintu- 
ra utilizando las diapositivas incluidas en unos 
lujosos volúmenes sobre las grandes pinacote- 
cas europeas (El Prado, El Louvre, los Uffizi, el 
Rijksmuseum, la National Gallery), editados por 
Aguilar. Yo era el encargado de pasar las diapo- 
sitivas a mano. A esa edad los niños funcionan 
como verdaderas “esponjas” que retienen con 
facilidad todo lo que reciben. Me aficioné tanto 
al asunto que, junto a las estampitas de los 
futbolistas de la Liga, comencé a coleccionar 
también álbumes con las obras maestras de la 
pintura universal. 

Pero eso no era todo. Mi madre comentaba 
cotidianamente, como parte de su conversación, 
sus lecturas y relecturas, que abarcaban, casi 
siempre en las espléndidas ediciones de Aguilar, 
a clásicos como Shakespeare, Stendhal, Goethe, 
Pérez Galdós, Thomas Mann, Unamuno, 
Nietzsche, y entre los modernos guardaba pre- 
ferencia por el boom latinoamericano (Borges, 
Vargas Llosa, Cortázar, García Márquez). Lo 
mismo glosaba pasajes de los Paseos por Roma de 
Stendhal de La Montaña Mágica, que explicaba 
la Teoría de los colores de Goethe o te conmina- 
ba a leer los Episodios nacionales, o hablaba con 
pasión de la Conversación en la catedral, una novela 
que le entusiasmaba. Me inició también en la 

música clásica desde muy pequeño, una afición 
que siempre tuvo pero que se acrecentó tras 
conocer a su gran amiga Carmen Hernández. 
Recuerdo una colección de discos de Decca 
que comprendía desde el Gregoriano hasta 
Stravinsky, la Patética de Tchaikovsky o una ver- 
sión de la Pasión según San Mateo de Bach por el 
Orfeón Catalán. Y el cine, en especial los maes- 
tros italianos de los 60 y 70, sobre todo Visconti 
y Fellini, y también Stanley Kubrick. 

Esta avalancha que ella me transmitió con 
un entusiasmo que mezclaba la emoción con 
el concepto, se combinaba con las referencias 
culturales más populares propias de mi niñez y 
de mi adolescencia: Jabato y el Capitán Trueno, los 
cómics de Astérix, de Tintín y de Flash Gordon, 
la música de Supertramp, los Bee Gees, Donna 
Summer, Alameda y Triana (estos dos últimos 
los conocí a través de mi hermano Jorge), los 
domingos de fútbol en el Villamarín con mi 
padre y los sábados jugando a los soldados de 
plástico en casa de mi primo Quiterio y unos 
años después yendo de discoteca y baile con la 
pandilla. 

Capital cultural y capital político. Charo cursó 
sus estudios superiores en la primera mitad de 
los años setenta, una época febril, cuando el 
movimiento estudiantil antifranquista conocía 
en la Hispalense su apogeo. Mi hermano y yo, 
desde la atalaya protegida de nuestro balcón en 
la Avenida de José Antonio, seguíamos atónitos, 
durante horas, las batidas de los “grises” y las 
carreras arriba y abajo de los estudiantes. Mi 
madre traía a casa octavillas y folletos subversi- 
vos repartidos en aulas y asambleas de facultad; 
recuerdo hasta qué punto le impactó la condena 
y ejecución de Puig Antich en 1974 y las inter- 
minables discusiones políticas de sobremesa en 
el comedor, los números apilados de El Viejo 
Topo, al que estaba suscrita o el brindis impro- 
visado con su compañera Pilar Oso después de 
escuchar la llorera de Arias Navarro tras anun- 
ciar la muerte de Franco. 

Pero como dije al comenzar, lo que me 
interesa en esta semblanza no es mi madre 
sino Charo, la colega. Dos o tres pinceladas 
de socioanálisis para adentrarse en un enigma: 
¿cómo pudo darse la improbable situación 
de que una señora de la burguesía sevillana 
del tardofranquismo, esposa de un próspero 
empresario textil, decidiera, apenas avanzada 
en la treintena, cursar estudios universitarios de 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.03
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.03


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

12 

 

CHARO COMO COLEGA 
 

 

Historia del Arte, dedicarse luego a la docencia 
de la filosofía y especializarse en corrientes tan 
vanguardistas entonces como el estructuralismo 
y el postestructuralismo, acudiendo a las clases 
de Deleuze en Saint Denis y defendiendo más 
tarde una tesis doctoral sobre Michel Foucault? 

Las raíces sociales de Charo estaban ligadas 
por familia a una burguesía profesional, que a 
través de los estudios había accedido del nivel 
de menestrales y artesanos al de las ocupa- 
ciones liberales, especialmente las sanitarias 
(veterinaria, medicina, farmacia), pero también 

al sacerdocio y al ejército. Esta era una fracción 
rica en capital cultural pero comparativamente 
pobre en recursos económicos; la clase domi- 
nante, al menos desde lo que Carlos Arenas 
ha designado como la “renovación de las élites 
extractivas andaluzas” (Arenas Posadas 2022, 
141-160) tras las desamortizaciones decimo- 
nónicas, estaba constituida por la burguesía 
terrateniente. Esta menospreciaba la escuela y 
todo lo relacionado con la cultura académica 
o adquirida a través del estudio. Era lo que el 
novelista Alfonso Grosso (1981) llamaba las 
“doscientas familias” sevillanas, vinculada a los 
valores agrarios y a la cultura del casticismo 
andaluz convertido, desde los viajeros román- 
ticos y sobre todo a través del folclorismo de 

la Restauración en emblema de lo español: las 
diversiones taurinas, el flamenquismo, la copla, 
las procesiones, la romería del Rocío, todo eso 
que Américo Castro denominaba “la España de 

pandereta”. 
La burguesía profesional sevillana, en cambio, 

se inclinaba más por un repertorio simbólico 
asociado a los valores de la Ilustración, la cien- 
cia, el arte y la literatura de alcance universal. En 
el terreno político apoyó la revolución demo- 
crática del Sexenio (1868-1874) y más tarde el 
advenimiento de la segunda República. Tenía 
una impronta laicista, afrancesada y anticlerical. 
Charo se reconocía formando parte de esta 
dinastía e invocaba a menudo dos anteceden- 
tes familiares, entre los que también había que 
incluir a su padre, el farmacéutico José García 
Boada, por quien mostraba verdadera devo- 
ción. Por una parte, a su bisabuelo materno, 
Manuel Del Pozo Sánchez (1846-ca. 1896). 
Era lo que entonces se conocía como un “cura 
renegado” (como José Ferrándiz, Albinio Juste, 
Miguel Mir, Pey Ordeix, Ramón Sarmiento, 
entre otros), sacerdotes exclaustrados, a menu- 

do sancionados por las autoridades eclesiásticas, 
que ejercían como articulistas en la prensa anti- 
clerical (Molina Martínez 1998, 313). Manuel 
Del Pozo colgó los hábitos para casarse y con- 
vertirse en periodista. Lector asiduo de Renan 
y de Strauss, republicano, masón y clerófobo 
convencido, dirigió El Anunciador (1872), una 
gaceta próxima a las logias que llegó a recibir un 
expediente sancionador en 1878. En la impren- 
ta de ese periódico y en ese mismo año publicó 
La cuestión religiosa. Allí se afirmaban cosas como 
estas: “dejamos dicho que la idea de Dios ha 
llevado el luto, la desolación y la muerte a todos 
los pueblos del globo” (Del Pozo Sánchez 1878, 
7). 

El segundo antecedente en el que Charo se 
reconocía era su abuelo Juan García Souvire 
(1870-1957). Procedente de una modesta fami- 
lia de Álora, “papa Juan” hizo la guerra de Cuba 
apenas cumplidos los diecinueve años, ascendió 
entonces a suboficial y a base de estudios y de 
aplicación llegó a capitán y más tarde a teniente 
coronel de Carabineros. Afiliado pronto a la 
masonería, este militar se enroló en el Partido 
Radical Republicano de Lerroux, y ya en la 
República formó parte de la Unión Republicana 
del sevillano Diego Martínez Barrio, que ejercía 
como Gran Maestre de su sección de perte- 
nencia, la Gran Logia Simbólica Regional del 
Mediodía de España (Paz Sánchez 2010). 

Llegado el levantamiento contra la autori- 
dad republicana, Juan, hombre de orden, se 
presentó en el Gobierno Militar de Sevilla y se 
adhirió al Movimiento, pero denunciado por 
formar parte de una lista negra de masones, 
publicada en agosto de 1936 por el periódico 
reaccionario La Unión, acabó siendo detenido, 
procesado y condenado en 1942, ya entrado en 
la setentena, a una pena de doce años y un día, 
más tarde conmutada a seis (su compañero de 
armas, también masón, Fermín de Zayas, fue 
fusilado). Juan García Souvire, lector voraz, 
volteriano y anticlerical, inyectó en Charo la 
pasión de la lectura, como ella misma recorda- 
ba. Su intervención también fue decisiva para 
evitar que la niña cursara su educación en un 
colegio de monjas, que era lo que se estilaba 
entre las hijas de familia de la época. Lo hizo 
en cambio en la academia Estudio, que tenía 
un pasado ligado a la Institución Libre de 
Enseñanza. Sin embargo, esto no pudo evi- 
tar que su destino se ajustara a las pautas de 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

13 

 

FRANCISCO VÁZQUEZ GARCÍA 
 

 

estrategia matrimonial que regían la vida de las 
mujeres en la posguerra. Su marido Francisco, 
con quien se desposó teniendo ella dieciocho 
años, procedía de una familia de orígenes 
modestos, pero su padre había ascendido de 
dependiente de comercio -afiliado a la UGT- a 
empresario textil. Era por tanto una asociación 
entre la burguesía de negocios y la procedente 
de las profesiones liberales, aunque ambas, 
durante la Sevilla del franquismo, estaban 
sometidas al repertorio simbólico del casticis- 
mo y el nacionalcatolicismo impuestos por la 
oligarquía latifundista. 

Charo experimentaba esta inmersión en la 
Sevilla de misa, copla y procesión, con un 
malestar difuso que se convertía en rabia e indig- 
nación, en una crispación física; era resultado 
de una inadecuación al entorno, un estar “fuera 
de lugar”, una experiencia de outsider, de insatis- 
facción, que funciona a menudo como acicate 
de la vocación filosófica, de la filosofía como 
interpretación de los síntomas que engendran ese 
malestar: ¿por qué las cosas no son como debe- 
rían ser? Frente al pequeño mundo ramplón de la 
ciudad provinciana dominada por los señoritos y 
por la Iglesia, Charo anhelaba una Sevilla cosmo- 
polita. Debía experimentar algo parecido a lo que 
sentían aquellos escritores “marranos” descritos 
por Américo Castro -un autor muy frecuentado 
por Charo- en la España del Siglo de Oro y de 
los estatutos de limpieza de sangre. 

Encontró su Ítaca en Barcelona, donde viaja- 
ba a menudo con mi padre -un hombre afable 
y desprendido, admirador de su esposa, con 
una masculinidad dulce, impropia de aquellos 
tiempos- por razones de negocios. Conoció la 
ciudad de la sala Bocaccio, de la Gauche Divine 
sesentera, de la culta burguesía industrial cata- 
lana, del Liceo. Barcelona era la modernidad 
y un lugar donde las mujeres empezaban a 
conquistar otras posiciones en la sociedad. Por 
eso, cuando los hijos crecieron y las obligacio- 
nes familiares se relajaron, gracias también a 
la bonanza del negocio durante el desarrollis- 
mo, decidió matricularse en Filosofía y Letras 
al despuntar la década de los setenta. Cursó 
Historia del Arte e inició una tesina sobre la 
iconografía de las sepulturas medievales his- 
palenses, pero llevaba dentro el acicate de la 
filosofía y solicitó hacer su tesis de grado sobre 
estética bajo la dirección de Patricio Peñalver. 
Este sin embargo la condujo por la pista de 

Foucault y el estructuralismo en medio de 
una atmósfera dominada por la movilización 
estudiantil contra el franquismo. Si se quería 
hacer carrera en la universidad de la época, esas 
corrientes y autores de signo vanguardista no 
eran lo más recomendable, pero Charo no se 
veía entonces urgida por la necesidad económi- 
ca y podía permitirse elecciones que para otro 
resultarían arriesgadas. La recuerdo en aquellos 
años tratando de desentrañar los arcanos de Las 
palabras y las cosas. El filósofo de Poitiers incitaba 
a pensar de otro modo, a desaprender lo apren- 
dido, a abrir quizás un túnel para pasar al otro 
lado, evadirse del páramo circundante y mirar el 
mundo como si este volviera a nacer. 

Referencias 

ARENAS POSADAS, C.: Lo andaluz. Historia de 
un hecho diferencial, Sevilla, El Paseo Editorial, 
2022. 

DEL POZO SÁNCHEZ, M.: La cuestión religio- 
sa. Sevilla, Imprenta de El Anunciador, 1878. 

GROSSO, A.: Con flores a María. Madrid, 
Cátedra, 1981. 

MOLINA MARTÍNEZ, J. L.: Anticlericalismo y 
literatura en el siglo XIX. Murcia, Universidad 
de Murcia, 1998. 

PAZ SÁNCHEZ, M.: Militares masones de España 
(diccionario biográfico del siglo XX). Valencia, 
Biblioteca Historia Social, 2010. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

14 

 

ROSARIO GARCÍA DEL POZO, MAESTRA Y AMIGA 
 

 

 

 

 

 

 
Rosario García del Pozo, 
maestra y amiga 

Rosalía Romero Pérez 
Consejería de Educación, Junta de Andalucía, 
y Universidad de Sevilla 
DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filo
sofia.2025.23.04 
 

La profesora Rosario García del Pozo nos ha 
legado una herencia que debe contarse en tres 
partes: su obra escrita, su faceta de profesora 
universitaria y su magisterio en la descendencia 
que ha generado. Ingresó en la Universidad 
Hispalense a principios de los setenta y se 
licenció en Historia del Arte. Quizás, entre 
otras razones, seducida por el escrito sobre Las 
Meninas comenzó una incursión en la obra del 
pensador francés del siglo XX, Michel Foucault: 
leyó la tesina en 1978 con el título El método 
arqueológico de Michel Foucault y su repercusión en la 
tarea filosófica actual. Se doctoró en Filosofía con 
una Tesis sobre este filósofo en 1986, bajo la 
dirección de Patricio Peñalver Simó, que tam- 
bién le había dirigido la tesina. El resultado de 
su investigación se publicó en un ensayo, Michel 
Foucault. Un arqueólogo del Humanismo (García del 
Pozo, 1988), considerado en el ámbito inter- 
nacional como uno de los estudios pioneros 
sobre Foucault, tal y como se le reconoció, tras 
su fallecimiento el 19 de enero de 2024, en los 
obituarios de las portadas web de las redes aca- 
démicas1. 

Arqueología y genealogía son dos conceptos 
que delimitan las dos primeras etapas del pensa- 
dor francés. El concepto de genealogía tiene su 
raíz en la filosofía de Nietzsche, como Rosario 
García del Pozo no escatimaba en recordar. En 
ambas etapas, esta investigadora foucaultiana 
de los análisis de la historia del humanismo, 
nos recuerda que cuando se habla del discurso 

1 Pueden verse https://filosofia.us.es/noticias/falleci- 

miento-de-la-profesora-de-filosofia-ya-jubilada-dra-rosa- 

rio-garcia-del-pozo, https://www.ucm.es/sfc y https:// 

iberofoucault.org/noticias/ 

de la razón imperante “la mujer por sí misma 
es una subjetividad ausente”. Así mismo nos 
mostró cómo en la obra de Foucault, en con- 
creto haciendo referencia a las prácticas sociales 
que se ponen en circulación desde un punto 
de vista crítico, “se alude a la mujer no como 
pensamiento productivo, sino en tanto cuer- 
po sometido, (…) cuerpo patologizado (…) 
Cuando una mujer se rebela e intenta un prota- 
gonismo racional se le acusa de histérica, loca, 
prostituta, etc.” (García del Pozo 2003, 83). 

Como profesora titular universitaria gozó 
de un éxito extraordinario a juzgar por el alto 
número de estudiantes que siempre tuvo en 
sus cursos de doctorado. Fue una gran pro- 
fesora y como investigadora abrió puertas y 
ventanas hacia nuevas miradas sobre el mundo 
como es la Filosofía francesa Contemporánea. 
Así mismo, como Directora de Departamento, 
introdujo los Estudios Feministas a través del 
programa de doctorado de Estética e Historia 
de la Filosofía. 

Rosario García del Pozo fue una Maestra 
que disfrutamos quienes tuvimos la suerte 
de tenerla como profesora, colega y amiga. 
Como especialista de primera línea en Foucault 
tiene como discípulo confeso al Catedrático de 
Filosofía de la Universidad de Cádiz, Francisco 
Vázquez García, su hijo, otro reconocido espe- 
cialista foucaultiano a quien la crítica sitúa en 
primera línea en el ámbito internacional. Paco 
le dedicó su libro La filosofía española. Herederos y 
pretendientes (Vázquez García, 2009) y la recono- 
ce públicamente como maestra. Charo y Paco 
tienen un sello foucaultiano en sentido fuerte: 
en sus obras se trasluce la impronta de la filo- 
sofía de Nietzsche y su crítica a la falsa moral 
cristiana. No es ajeno a esta filiación que Paco 
Vázquez, entre otras muchas aportaciones, esté 
haciendo notabilísimas contribuciones con sus 
investigaciones sobre la pederastia en la iglesia 
(Vázquez García 2020, 2022). 

Del importante magisterio de esta profeso- 
ra universitaria, no cabe obviar a su discípula 
Carmen Pérez, fundadora de la Arqueodanza 
y profesora en la Universidad de Cádiz. Entre 
los diversos viajes que hicimos juntas Charo y 
yo, destacaré nuestras visitas a nuestra amiga 
común y colega, que nos invitó para una oca- 
sión muy especial: de la misma son inolvidables 
las lecturas que Carmen preparó para las actua- 
ciones públicas en la ciudad de Cádiz en el 15 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.04
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.04
http://www.ucm.es/sfc


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

15 

 

ROSALÍA ROMERO PÉREZ 
 

 

M; eran textos inspirados en el magisterio de 
Rosario García del Pozo, extraídos de la filoso- 
fía francesa postcolonial y que piensan sobre el 
territorio y la territorialidad. Estamos hablando 
de una filosofía que también tematiza el cuerpo 
como un locus de ejercicio del poder sobre el que 
se construyen subjetividades, y que tiene aplica- 
ciones en el arte: destacaré que en este contexto 
la difusión y el ejercicio de la danza africana 
es una de sus consecuencias. Todo un efecto 
dominó que Rosario García del Pozo provocó 
con la transmisión de su sabiduría. 

Charo García del Pozo ha sido una mujer 
enamorada de su profesión, con una práctica 
de la tolerancia de una exquisitez admirable, y 
se enmarca en una tradición de pensamiento 
crítico que tanto a nivel nacional como interna- 
cional queda patente en este homenaje escrito. 

La primera vez que tuve noticia de la pro- 
fesora Rosario García del Pozo fue cuando 
mi amiga de la Facultad Laura Villafuerte me 
preguntó si quería ir a escucharla en la defensa 
de su tesis doctoral. Allí estuve. Recuerdo en el 
tribunal a Miguel Morey. Yo era alumna de la 
Facultad y no había tenido la suerte de tenerla 
como profesora, ni después tampoco la tuve, ni 
incluso la posibilidad de elegir alguna asignatura 
optativa que Charo impartiera. Mi amiga Oliva 
Pinillos, familia política de Charo, me decía este 
último verano que probablemente fuera porque 
en esa época Charo impartía asignaturas en el 
edificio del Rectorado, en Filología. No obs- 
tante, la fama era consustancial a su persona 
porque escuché muchas veces hablar de sus cla- 
ses y de la filosofía que enseñaba. Siempre eran 
comentarios elogiosos. 

Más tarde, hice traslado de expediente a 
la Facultad de Filosofía de la Universidad 
Complutense de Madrid porque quería formar- 
me en Filosofía feminista y busqué la dirección 
de una especialista, Celia Amorós. Celia y Charo 
entraron en contacto a partir de una oposición 
en Madrid, y Amorós me dijo que le había 
propuesto que formara parte del tribunal de mi 
tesis, que versaba sobre los debates de Foucault 
y el feminismo. A mí me pareció estupenda la 
idea porque ya había encontrado yo a Charo y 
a Paco, su hijo, en un Encuentro sobre la filo- 
sofía de Michel Foucault en la Université Denis 
Diderot, Paris VII, en diciembre de 1994, y fui a 
saludarles. Yo conocía ya la importancia de sus 
investigaciones sobre el filósofo francés porque 

había estado en la Bibliothèque du Saulchoir 
en París, donde se encontraba el Fondo Michel 
Foucault, antes de la creación del Centre Michel 
Foucault en la capital francesa. En este fondo 
estaban ya depositadas importantes y pioneras 
investigaciones, como las de Rosario García 
del Pozo. No es de extrañar que José Ferrater 
Mora cite su obra en su celebérrimo Diccionario 
de Filosofía. 

Charo aceptó la invitación a formar parte 
del tribunal de mi tesis: En torno al Pensamiento 
Crítico: Michel Foucault y la Teoría Feminista. Su 
intervención el día 12 de abril de 1997 fue 
interesantísima: Charo me sugería pensar sobre 
aspectos de la obra de Foucault que yo no había 
tematizado y que constituyen aportaciones de 
primera magnitud al pensamiento contemporá- 
neo. Y me lo decía, a veces, cuando hablábamos 
de mis posiciones críticas con Foucault. No 
obstante, lo que era el principio de una gran 
amistad germinó porque Charo alentó siempre 
mis inquietudes y fue muy respetuosa con mi 
trabajo: apoyó la Filosofía feminista en la vida 
académica y universitaria y me invitó a ofer- 
tar cursos de doctorado sobre Feminismo y 
Filosofía, y estuve durante doce años impartien- 
do clases en el programa de Estética e Historia 
de la Filosofía. 

Charo llegó a ser una gran amiga: una inter- 
locutora con la que aprendí mucho. Nuestras 
conversaciones eran interminables y ambas 
admirábamos la distinta trayectoria biográfica 
e intelectual de la otra. Nos acompañamos en 
momentos importantes de nuestras vidas. Por 
mi parte, siempre agradeceré su presencia en 
el Congreso Internacional sobre Simone de 
Beauvoir en 2008 en Sevilla, en el que yo era 
ponente. Y en 2019 en la presentación de mi 
libro Kate Millett: Género y política, en Madrid. En 
esta última ocasión, en una cena con un nutrido 
grupo de profesoras de Filosofía en universida- 
des e instituciones de Madrid y de otros lugares 
–Luisa Posada Kubissa, Alicia Puleo, Concha 
Roldán, entre otras colegas y amigas-, Charo 
expuso sus posiciones nominalistas sobre la 
identidad de género y la sexualidad. Su fuerza 
era clara y todas la escuchábamos con afecto y 
máxima atención. Siempre me animó a seguir 
con mi línea de investigación y tener una amiga 
tan sabia, que brindara un apoyo tan entrañable 
fue una gran experiencia. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

16 

 

ROSARIO GARCÍA DEL POZO, MAESTRA Y AMIGA 

 

 

Referencias 

GARCÍA DEL POZO, R: Michel Foucault. Un 
arqueólogo del humanismo. Sevilla, Servicio de 
Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 
1988. 

GARCÍA DEL POZO, R: “Subjetividad feme- 
nina y genealogía del humanismo”. Thémata. 
Revista de Filosofía, 31, 2003. 

ROMERO PÉREZ, R. En torno al pensamiento 
crítico: Michel Foucault y la Teoría Feminista. 
Madrid, Publicaciones de la Universidad 
Complutense, 2003. 

ROMERO PÉREZ, R. (2018): Kate Millett. 
Género y política. Madrid, ed. Sequitur, 2018. 

VÁZQUEZ GARCÍA, F.: La filosofía española. 

Herederos y pretendientes. Una lectura sociológica 
(1963-1990). Madrid, Abada eds., 2009. 

VÁZQUEZ GARCÍA, F.: Pater infamis: genea- 
logía del cura pederasta en España (1880-1912). 
Madrid, ed. Cátedra, 2020. 

VÁZQUEZ GARCÍA, F.: “Del ‘cura pederas- 
ta’ al ‘sacerdote pedófilo’. Elementos para 
la genealogía de un monstruo biopolítico 
(España, siglo XIX al XX)”. Meridional. Revis- 
ta Chilena de Estudios Latinoamericanos, 19, 
2022, pp. 55-80. En línea: https://dialnet. 
unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8743467 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

17 

 

CARMEN PÉREZ RODRÍGUEZ 
 

 

 

 

 

 

 

 
Epimeleia heautou 
o Rosario Garcia del Pozo 
Carmen Pérez Rodríguez 
Escuela de Danza, Universidad de Cádiz 
DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filoso
fia.2025.23.05 
 

Quisiera decir sin énfasis que el encuen- 
tro con la profesora Rosario García del Pozo 
cuando yo era estudiante en la universidad de 
Sevilla fue ese feliz encuentro que ilumina una 
vida. Ella fue y es para mí la expresión misma 
de la excelencia. Hicimos de nuestra amistad 
un plano de inmanencia, una matriz activa en el 
alegre ejercicio del pensar. “No son dos amigos 
los que se dedican a pensar, sino el pensamiento 
el que exige que el pensador sea un amigo, para 
que el pensamiento se reparta en sí mismo y 
pueda ejercerse. Es el pensamiento mismo el 
que exige este reparto de pensamiento entre 
amigos” (Deleuze/Guattari 1993, 71) 

Recuerdo su despacho en la facultad lleno de 
collages, pequeñas figuras de búhos que le gusta- 
ba coleccionar, una preciosa reproducción de 
Las Meninas en lugar preferente, un grabado de 
Palas Atenea, notas de agradecimiento de estu- 
diantes, folios manuscritos, libros subrayados, 
diferentes ediciones de Las Palabras y las cosas. 

Epimeleia heautou no es solo un concepto teó- 
rico, es una actitud, una manera de relacionarse 
con uno mismo, con los otros, con los terri- 
torios que habitamos y las decisiones que nos 
afectan…Foucault lo rescata de la Grecia anti- 
gua y viene a introducir una saludable corriente 
de aire en el paisaje inundado por las técnicas de 
dominación monopolizadoras de la producción 
y control de los sujetos. Epimeleia heautou es una 
forma de vivir guiada por la askesis (ejercicios o 
entrenamientos) y los logoi (verdades que han de 
servir para la vida) para que esa triple función 
de crítica, lucha y cura puedan ejercerse. Para 
Charo epimeleia heautou es un concepto-divisa, 
ritornello del devenir, instalado como una brú- 

jula en el corazón de su propio pensamiento. 
Trayectoria ejemplar de la exhortación nietzs- 
cheana: ”Cómo se llega a ser lo que se es”… 

La recuerdo en la mañana de presentación de 
su tesis allá por el año 1986,”Michel Foucault: 
Un Arquéologo del Humanismo” dirigida por 
Patricio Peñalver y con la presencia también 
en el tribunal de su amigo y colega Miguel 
Morey. Fue una mañana de fiesta en el aula 
de grado de la antigua Facultad de Filosofía 
y Ciencias de la Educación de la Universidad 
de Sevilla ubicada en la calle Gonzalo Bilbao. 
No sabíamos entonces que justo ese año y en 
la Universidad de Paris VIII, también llamada 
Université de Vincennes à Saint-Denis, otro 
profesor de filosofía le estaba dedicando su 
curso al pensamiento y a la obra de Michel 
Foucault, era Gilles Deleuze. Esta coincidencia 
en el tiempo y en los trazos magistrales que 
recorren ambos planteamientos es hoy para mí 
un signo “rememorativum, demonstrativum, 
prognostikon” de esa ardua tarea de un “pen- 
sar situado” que siempre ejerció y compartió 
con todas las personas que tuvimos la suerte 
de disfrutar de su presencia en un aula de clase 
o fuera de ella. 

Arqueóloga rizomática y genealogista de 
temple, de mirada experta en distinguir lo 
alto de lo bajo, lo noble de lo vil, lo reactivo 
de lo activo como cualidades de las fuerzas. 
Hagámosle sitio, cedámosle la palabra: “Desde 
la perspectiva genealógica que Nietzsche per- 
mite y Foucault enseña, puede observarse una 
estructura de interpretaciones y valoraciones 
que se implica a sí misma. Hay que tener en 
cuenta que, en esta relación, como en el famo- 
so espejo del cuadro de las Meninas, se reflejan 
los ojos de los observadores, nuestros propios 
ojos, mirándonos. La mirada del genealogis- 
ta que contempla el sistema no es pasiva; se 
conjuga en la relación de fuerzas, de poderes 
y voluntades, formando parte, le hacen formar 
parte de ella. El objeto problema que recorre 
las series de la relación, es decir, la búsqueda 
de la emergencia y procedencia del origen de 
bueno, malo, alto, bajo, sujeto, locura, penali- 
dad, sexo, es la apertura estético-filosófica que 
actúa y que se afirma por las polaridades de 
interpretar y valorar o, lo que es lo mismo, de 
Nietzsche a Foucault, la propia genealogía.” 
(García del Pozo 1987, 107). Citar, convocar, 
hacerla partícipe de las líneas de movimiento 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.05
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.05


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

18 

 

EPIMELEIA HEAUTOU O ROSARIO GARCIA DEL POZO 
 

 

donde se engarza su propio nombre por dere- 
cho propio. 

No quiero dejar de señalar esos magníficos 
cursos de doctorado a los asistí un año tras otro 
y que reunían a un gran número de estudiantes, 
muchos de filosofía y otros de diferentes facul- 
tades: arquitectura, historia, biología, filología… 
Eran interesantísimas sesiones, todo un itinera- 
rio para recorrer la obra de Foucault dándole 
el lugar fuerte de batalla que es para el pensa- 
miento contemporáneo. Fue en ese ambiente 
continuamente impulsado, literalmente, por el 
acicate de “pensar de otra manera” donde se 
gestó el concepto de Arqueodanza que tuvo 
su primera expresión en el año 2008, en Cádiz, 
en la 59ª edición de los cursos de verano y que 
presentamos vinculado a su magistral ponencia 
titulada “Meninas-Magritte desde la interpreta- 
ción de Michel Foucault”. 

Me comentaba a menudo que su deseo era 
crear un Departamento de Ciencias Humanas 
en la Facultad y, si bien, este deseo no llegó 
a cumplirse podemos decir que la profesora 
Rosario García del Pozo durante todos los 
años que impartió sus clases en la Facultad de 
Filosofía de la Universidad de Sevilla nos trajo 
nuevas Arias cuando, de una manera u otra, 
todos/as rezábamos. 

La suit nº4 en mi bemol mayor está construida 

sobre trítonos primitivos. Solo emplea los tonos 

más inmediatos. La voz del violoncelo expresa 

lo más sencillo, fundamental, la pura verdad ori- 

ginal y desnuda. ¿Cuál es esa pura verdad? En el 

hombre la tragedia de haber nacido para morir. 

Nada como esta música como escenario trágico. 

Aspiración primaria al orden sobre el caos de la 

disolución, de superar con la magia del arte el 

desorden de la muerte. Magia del número que 

engloba a la ciencia, al arte y a la religión en una 

misma aspiración de sentido, de organización. ‘Lo 

que es del orden es de Dios’ decía S. Pablo a los 

Corintios. Este sentido elemental motivaba a los 

monjes en sus creaciones musicales complejas y 

matemáticas. 

¿Qué antecedentes religiosos, éticos, estéticos, 

científicos han gestado nuestra actualidad sin dio- 

ses, la desencantada postmodernidad? (recogido 

por García del Pozo, inédito) 

Referencias 

DELEUZE, G., GUATTARI, F.: ¿Qué es la filo- 
sofía?, Barcelona, Editorial Anagrama, 1993 

FOUCAULT, M.: La hermenéutica del sujeto, Curso 
del Collège de France (1982), Madrid, Akal, 2005 

GARCIA DEL POZO, R.: Michel Foucault: Un 
Arqueólogo del Humanismo, Sevilla, Servicio de 

Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 
1988 

GARCÍA DEL POZO, R.VÁZQUEZ 
GARCÍA, F.: Perspectivas de Foucault, Los 
Palacios, Imprenta Gómez Caro, 1987 

MORENO PESTAÑA, J.L.(ed.): Ir a clase con 
Foucault, Madrid, Siglo XXI,2021 

PÉREZ RODRÍGUEZ, C.: “El pentagrama y 
la episteme: materiales para una arqueodan- 
za”, II Congreso Internacional de Filosofía 
de la Danza, Madrid, UNED, 2019, https:// 
canal.uned.es/video/5cfa182fa3eeb0e83f- 
8b456f. 

VÁZQUEZ GARCÍA, F.: Cómo hacer cosas con 
Foucault, instrucciones de uso, Madrid, Dado edi- 
ciones, 2021 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

19 

 

M. CARMEN  HERNÁNDEZ  MARTÍN 
 

 

 

 

 

 

 

 

De Charín a Rosario 

M. Carmen Hernández Martín 
Universidad de Sevilla 

DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fra
gmentos_filosofia.2025.23.06 

 

Intento hacer una genealogía de la obra de 
Rosario García del Pozo, las condiciones que la 
hicieron posible y las que pretendieron obstacu- 
lizarla, convirtiéndola en pensamiento nuevo, y 
en una práctica rupturista, en que todo discurso 
crítico era bien acogido, y cuyo motor era la idea 
foucaultiana de hacer de la vida una obra de arte. 

Octubre de 1970. Primer día de curso en la 
Facultad de Filosofía y Letras de Sevilla. Allí 
estaba yo que había conseguido por fin matri- 
cularme de los cursos comunes al suprimirse el 
requisito de tener el bachillerato de letras. Allí 
estaba yo rodeada de niños y niñas de 18 años, 
recién salidos del colegio, sintiéndome, con mis 
30 años recién cumplidos, la persona más vieja 
del mundo. Y allí justo delante de mí estaba 
sentada Charo con una camisa con pinturas de 
cabezas, completamente ambientada como una 
dieciochera más. Y Charo tenía ya entonces tres 
hijos, la mayor estudiando, o a punto de estu- 
diar, Farmacia. 

En esos tumultuosos cursos de los últimos 
años de Franco, en que estábamos continua- 
mente en huelga profesores y estudiantes, nos 
hicimos particularmente amigas, Charo, Elisa 
de la Nuez, que ya era amiga suya, Amalia 
Rodríguez, y yo. Amalia era mucho más joven, 
ella sí venía directamente del colegio, pero tenía 
una madurez heredada de los pintores Rafael y 
Juan Antonio, su padre y su tío respectivamente. 
Elisa, que había querido ser cantante de ópera, 
era familia de los actores de la Torre, y también 
de Ramón Carande. Charo, por su parte, tenía la 
herencia intelectual de su padre y de su abuelo. 
La farmacia de García Boada, de la calle Orfila, 
había sido lugar de encuentro de intelectuales 
con inquietudes profundas y visiones políticas. 

Creo que uno de ellos era Patricio Peñalver 
el matemático (Don Patricio) que había sido 
profesor mío en 1º de Química, y era el padre 
y abuelo de los filósofos Patricio, Mariano y el 
joven Patricio, sin olvidar a Casilda que se incli- 
nó hacia la Pedagogía. 

Charo, entonces Charín, se casó muy joven, 
y en una época en que las mujeres lo teníamos 
tan difícil, eso pudo haber sido un obstáculo 
insalvable. Pero tuvo la suerte de encontrar un 
compañero completamente fuera de serie que la 
comprendía, la animaba y la admiraba profun- 
damente. Paco era una persona tan inteligente 
que consiguió crear un importante negocio 
propio a pesar de los problemas de la ruptura 
de la gran empresa familiar. 

Cuando terminamos los comunes, el grupo 
se dividió porque Amalia y Elisa decidie- 
ron hacer Historia de América, mientras que 
Charo y yo sólo pensábamos en la Filosofía 
(Filosofía pura que se llamaba entonces). Pero 
en aquella época eran muy pocas las Universi- 
dades que tenían esta especialidad, siendo Bar- 
celona la más interesante y la más conectada 
con Europa. 

En la Facultad había grupos de Historia 
Moderna y de Psicología que estudiaban por 
libre en la Biblioteca y se reunían con el apoyo 
de algunos profesores e iban luego a examinarse 
a Barcelona. Yo decidí hacer lo mismo con la 
Filosofía, pero no había nadie más que Charo 
y yo para formar el grupo, y ella pensaba que 
leer y leer solamente no era lo que quería, que 
el contacto humano era muy importante. Algo 
característico de ella este rasgo socrático que 
siempre la acompañó: le gustaba mucho más 
dar cursos y el diálogo con los alumnos que 
escribir. Así que al final se decidió por Historia 
del Arte, aunque el grupo de Filosofía lo hacía- 
mos de alguna forma por la tarde en su casa de 
la Avenida. Allí en la biblioteca gigante donde 
estaban las obras completas de su Nietzsche, 
que ella había leído sin intermediarios, además 
de sus admirados Stendhal y Thomas Mann, 
discutíamos y discutíamos y resolvíamos nues- 
tras frustraciones comiendo milhojas de Filella 
que estaba enfrente. 

En el pasillo los hijos más pequeños, Paco y 
Jorge, jugaban con soldaditos de plomo. Y de 
vez en cuando aparecía su hija mayor Rosa, que 
venía de la Facultad de Granada con su novio 
José Rentería, el hermano de la pianista, y nos 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.06
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.06


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

20 

 

DE CHARÍN A ROSARIO 
 

 

daban sabios consejos. Porque por supues- 
to ellos sabían más del mundo que nosotras. 
Recuerdo haber dicho en más de una ocasión a 
mi madre, “Charo tiene una hija que es mayor 
que ella”. Y es que Charo era, y continuó sien- 
do, la juventud en persona. 

El tema de la locura y su uso como instru- 
mento de represión le preocupaba de forma 
vital. Leíamos a Freud y a Ronald Laing el antip- 
siquiatra, que entonces hacía furor. Y de ahí ya 
se pasó a Enfermedad mental y personalidad, a Histo- 
ria de la locura en la época clásica y a El nacimiento de 
la clínica. Charo se enamoró del estructuralismo, 
y no sólo de Foucault, sino de Lévy-Strauss, su 
piedra de apoyo y su referente esencial, al que 
volvía una vez y otra. Antropología estructural, 
Tristes trópicos, El pensamiento salvaje…. Más tarde 
vendría Lacan con su lectura de Freud. Y todo 
englobado siempre en la crítica y en la filosofía 
de la sospecha. 

Y ya comenzó también por entonces la 
influencia de Eugenio Trías. No hace mucho 
me regaló El canto de las sirenas, obra dedicada 
íntegramente a la música y a su valor de cono- 
cimiento. Pero en los 70 leíamos sus Meditaciones 
sobre el poder. Aparece aquí el concepto de poder 
nietzscheano como fuerza creativa contrapues- 
to al concepto de dominio como opresión, o 
como poder político. “El poder de llegar a ser lo 
que uno esencialmente es”, el lema de Píndaro 
que es recogido por Nietzsche. 

Cuando terminamos nos fuimos a Barcelona, 
buscando directores para nuestras tesinas. Yo 
me decidí por un estudio comparativo entre 
Russell y Wittgenstein con Jacobo Muñoz, y 
como ella ya tenía claro el trabajar sobre Fou- 
cault nos entrevistamos con Gomá, con Morey 
e incluso con Albiac, que estaba entonces en 
El viejo Topo. Pero al final Charo decidió traba- 
jar en Sevilla con Patricio Peñalver, que estaba 
dirigiendo ya una tesis sobre Foucault. Y fue la 
tesina y después la tesis. 

La experiencia estética era una fuente de 
conocimiento para Charo, especialmente la 
proporcionada por la literatura, el cine y la 
música, desde Thomas Mann, a Mozart, pasan- 
do por Visconti y Kubrick. De ahí su especial 
entusiasmo por Las palabras y las cosas, con sus 
análisis del “Quijote” y de “Las Meninas”. Efec- 
tivamente el arte y la experiencia estética, ya era 
opinión de Adorno, pueden servir como crítica 
de la razón establecida. 

La genealogía, que Foucault recoge de Niet- 
zsche, como el pensamiento divergente de 
Kuhn, o la deconstrucción de Derrida, se apo- 
yan en una serie de estrategias para liberarse de 
lo establecido, para pensar o actuar desde fuera, 
para recoger lo que ha quedado en silencio o en 
los márgenes. 

Y por fin ya estábamos las dos trabajando en 
la recién creada Facultad de Filosofía y Ciencias 
de la Educación. Y allí surgió la amistad con 
Carmen García Pastor que, desde su dedicación 
a la educación especial, compartía nuestro inte- 
rés filosófico por la psiquiatría desde sus oríge- 
nes modernos con Pinel, Esquirol e Itard hasta 
los movimientos críticos de los últimos años. Y 
ahí empezaban las grandes discusiones. Aunque 
las tres disfrutábamos con la crítica a las cien- 
cias humanas y a muchas de sus pretensiones, 
Carmen y yo le parecíamos a Charo defensoras 
de la analítica y del positivismo. Casi nos pegá- 
bamos en las comidas por culpa del método 
científico. Y además para colmo Carmen y yo 
admirábamos a Piaget. Cuando yo defendía que 
el primer estructuralista era Piaget, porque su 
lógica era estructuralista, y el estructuralismo 
antes de la lingüística procedía de la matemática, 
se formaba el lio. 

Juntas las tres trabajamos con Mariano Peñal- 
ver el Anti Edipo de Guattari y Deleuze (años 
después Charo estudiaría un tiempo en París 
con el último). 

La casa de la Avenida se convirtió de nuevo 
en centro de reunión, ahora de estudiantes y 
profesores de la Facultad, en torno a la crisis 
del sujeto. Y yo llegaba diciendo: “Pero ¿de 
qué sujeto habláis? ¿Dónde está ese sujeto?”. 
Y ello me acarreaba las iras de los admiradores 
de Charo, mientras ella y Mariano Peñalver me 
trataban con indulgencia: “la lógica”. Porque 
a pesar de nuestras discusiones ella siempre 
me decía que yo era como Mary Poppins, que 
cuando llegaba empezaban a pasar cosas inve- 
rosímiles. 

La filosofía de la sospecha la llevó siempre 
al plano personal. “Romper el discurso esta- 
blecido”. Estaba contra todos los tópicos y los 
combatía con un apasionamiento a veces casi 
irritante. Nadie escapaba a su lupa exploradora, 
ni sus amistades ni su familia, ni siquiera Freud. 
“Mucho cuidado con Freud” decía agitando el 
dedo en reuniones del círculo lacaniano que 
la adoraba. Como sus discípulos en general. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

21 

 

M. CARMEN  HERNÁNDEZ  MARTÍN 

 

 
Allí en los cursos de doctorado estaba Miguel 
Ferrer, el biólogo, empeñado asombrosamente 
en aplicar el método foucaultiano al evolu- 
cionismo. “Pensar lo impensado”, uno de sus 
lemas que conseguía inculcar en los demás. 

Charo (como Sócrates) no ha muerto de 
muerte natural. Charo ha caído fulminada por 
un rayo que ha sido la muerte de su hija (“que 
era mayor que ella”). Su marcha, tras sus pasos, a 
lo que (yo pienso) era para ella el misterioso más 
allá nietzscheano, el espacio-luz, nos ha dejado, 
aparte de lo afectivo, un paradójico vacío sólido. 
El sólido vacío del aguijón socrático. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

22 

 

HABLANDO ENTRE MUJERES 
 

 

 

 

 

 

Hablando entre mujeres 
Carmen García Pastor 

Universidad de Sevilla 

DOI: 

https://dx.doi.org/10.12795/fr

agmentos_filosofia.2025.23.0

7 

 
 

Este escrito dedicado a la memoria de Charo 
García del Pozo trata de mostrar la vinculación 
intelectual y de amistad que existió entre noso- 
tras. Nuestras conversaciones eran un “hablar 
entre mujeres” que relacionaba la teoría, influen- 
ciada por nuestro mutuo interés por Foucault, 
con la práctica, caracterizada por una toma de 
conciencia sobre los obstáculos encontrados en 
nuestro desarrollo personal y profesional como 
mujeres. Se señala cómo los trabajos de Charo 
y su crítica al humanismo moderno, nos ayudan 
a comprender el papel al que se ha relegado a la 
mujer y nos animan a examinar algunas aporta- 
ciones feministas inspiradas en Foucault. 

Mi encuentro con Rosario García del Pozo (a 
la que me referiré en adelante como Charo) en 
el contexto de la extinta Facultad de Filosofía 
y Ciencias de la Educación, la propicia la pro- 
fesora Carmen Hernández que, conocedora de 
mi interés por la obra de Foucault, me puso en 
contacto con ella; iniciándose desde entonces 
una especie de “ménage à trois” que se prolon- 
ga en el tiempo. Nuestras conversaciones (aun- 
que más bien tengo la impresión de que sea una 
única conversación retomada una y otra vez) se 
centran en el desarrollo de las ciencias humanas. 
Carmen Hernández y yo partimos de una admi- 
ración especial por Piaget y sus planteamientos 
epistemológicos estructuralistas, mientras que 
Charo agazapada en la “filosofía de la sospecha” 
despliega su crítica desde el postestruturalismo. 
Mi interés por Foucault lo suscita su explica- 
ción sobre la paulatina organización de los asi- 
los en la Francia del siglo XVIII y principios del 
XIX, que se encuentra desarrollada en su obra 

Historia de la locura en la época clásica (1976). Charo 
no sólo me llevó a esta obra, sino que también 

me prestó su propio ejemplar, en una especie 
de proselitismo intelectual que resultó ser para 
mí de lo más fecundo. Foucault me ayudó a si- 
tuarme en un contexto histórico caracterizado 
por unas coordenadas bien definidas, y a utili- 
zar el método que me ofrecía la oportunidad de 
no hacer historia, sino una búsqueda hacia atrás 
diferente, capaz de explicarme cómo habíamos 
llegado hasta el presente. Al parecer lo que yo 
pretendía era hacer arqueología, pues se trataba 
de indagar sobre la genealogía de lo que en el pre- 
sente se planteaba como un problema definido 
con la ayuda de las ciencias sociales emergentes. 
Tomar conciencia de los márgenes de la per- 

misividad social, de lo que significa la marginali- 
dad, la exclusión, el silencio de aquellos que no 
tienen voz, te hace reflexionar no sólo sobre a 
quiénes consideras “otros” u “otras”, sino so- 
bre ti misma y el modo en que tus circunstan- 
cias particulares te sitúan socialmente. De este 
modo, al mismo tiempo que reconozco mi si- 

tuación de privilegio como profesora universita- 
ria, en relación con la situación de otras mujeres, 
soy consciente de los obstáculos que tengo que 
salvar por el hecho de ser mujer. Aún más, he 
llegado a ser consciente de en qué medida este 
“privilegio” es una forma engañosa de definir 
la situación, ya que me mantiene dentro de la 

excepción, convirtiéndose en una trampa que la 
desvía de la exigencia del derecho a vivir en un 
plano de igualdad con las condiciones de trabajo 

de las que gozan mis compañeros. 
Inevitablemente, en nuestras conversaciones, 

la lucha feminista ha sido un tema transversal, un 
hablar entre mujeres de nuestra propia situación, 
un hablar entrelazando la teoría y la práctica, esto 
es, lo que se desprende del estudio y lo que se 
desprende de la vida. En nuestro caso, tres mu- 
jeres muy diferentes, con las vivencias comunes 
en una institución dedicada al conocimiento que 
se ha desarrollado con una narrativa masculina. 
El hecho de haber participado nosotras de ella, 
nos ha impulsado a considerar nuestra propia 
subjetividad y las trampas de nuestra pretendida 
liberación. Charo nos explicaba de viva voz, en 
torno a la mesa del bar donde comíamos, lo que 
podemos leer en sus trabajos sobre humanismo 
(1988, 2003): cómo las ciencias humanas intentan 
objetivar el pensamiento humano desde el pun- 
to de vista de una incuestionable superioridad 
evolutiva del hombre occidental, pues “Cuando 
se habla desde el discurso de la razón imperante 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.07
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.07
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.07


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

23 

 

CARMEN GARCÍA PASTOR 
 

 

esa figura femenina es sólo la esposa del hombre. 
Del sujeto que impone los poderes racionales del 
humanismo. Por sí misma es una subjetividad au- 
sente” (García del Pozo, 2003: 83). 

Para Charo, lo más difícil de las luchas femi- 
nistas no consistía tanto en oponerse a la rela- 
ción de dominio que los hombres ejercen sobre 
las mujeres cuanto en la liberación de sí, en la 
deconstrucción de formas de subjetividad que 
se nos imponen, que hacemos nuestras, que 
naturalizamos, que corporeizamos, que nos 
constituyen, considerando así que: “El acto de 
liberación de sí es la propuesta del procedimien- 
to genealógico (...) liberarse de sí por interpre- 
tación y valoración del sentido de las fuerzas 
que nos someten”. La liberación, en tanto que 
estamos transgredidas históricamente, “consiste 
en valorar e interpretar a partir del lenguaje y 
de la historia, instrumentos de trastocamiento, 
la emergencia y la procedencia del sentido de las 
fuerzas que han construido al sujeto humanis- 
ta y a la humanista subjetividad: la de nuestros 
cuerpos, la del supuesto eterno femenino” (Gar- 
cía del Pozo, 2003: 86). Consciente del interés 
que estos procedimientos han despertado en el 
ámbito de las reivindicaciones feministas, Charo 
nos señala los trabajos de Joan Scott, introduc- 
tora de la categoría de género; los de Judit Butler 
y Gayle Rubin en torno a la identidad sexual; 
los de Sandra Lee Barthy y las tecnologías del 
cuerpo; o los de Dona Haraway con el ciborg, el 
nuevo tipo de sujeto. 

Mi propósito aquí es solamente apuntar la fe- 
cundidad de un debate que comienza en mi ima- 
ginario intelectual con Foucault y con Rosario 
García del Pozo, pero que se extiende hacia las 
preocupaciones del presente, a través de estas 
tendencias del feminismo que tienen de fondo 
esa perspectiva foucaultiana. Tiempo habrá de 
una exposición posterior más amplia. 

La obra de Joan Scott, en 1986, planteaba la 
utilidad del “género” como categoría de análisis, 
considerando que albergaba un potencial críti- 
co que no concernía sólo a los estudios sobre 
diferencia sexual, sino que llamaba la atención 
de todos los que se interesaban por un examen 
crítico de la historia y de las categorías utilizadas 
por los historiadores para acercarse al pasado, 
constatando una estrecha relación entre los su- 
puestos de ciertas perspectivas psicoanalíticas 
y los cuestionamientos planteados por autores 
como Derrida o Foucault. Para ella, las formas 

de hombres y mujeres se definen y relacionan 
en contextos precisos, son por tanto dinámicas 
y albergan lógicas de resistencia, redefinición, 
apropiación y regularización. Por eso propone 
romper con “la fantasía de la historia feminis- 
ta” que asegura la identidad de la mujer en el 
tiempo. La fantasía dota de coherencia y ho- 
mogeneidad las prácticas relacionadas con la di- 
ferencia sexual y lleva a que éstas se presenten 
como la única opción posible para organizar y 
definir la sexualidad. Al dar la apariencia de que 
su existencia es definitiva, unívoca y permanen- 
te a través de la historia, se estabiliza la categoría 
“mujer”. De ahí que necesitemos análisis femi- 
nistas de las categorías de la identidad, no sólo 
para detectar las diferencias de poder construi- 
das por las oposiciones binarias que presumen 
de ser atemporales, naturales y universales, sino 
también para contextualizar e historizar sus ca- 
tegorías. 

The Traffic in Woman (1975) de Gayle Rubin 
fue una obra de referencia para feministas como 
Judith Butler. En su obra El género en disputa 
(2007), le lleva a afirmar que la práctica sexual 
tiene el poder de desestabilizar el género, con- 
siderando que éste puede volverse ambiguo sin 
cambiar ni reorientar en absoluto la sexualidad 
normativa: “A veces la ambigüedad de género 
interviene precisamente para reprimir o desviar 
la práctica sexual no normativa para, de esta 
forma, conservar intacta la sexualidad normati- 
va” (Butler, 2007: 27). Esto es así porque para 
Judith Butler el sexo es performativo; “porque 
se constituye de una forma coherente o consis- 
tente en contextos históricos distintos, y porque 
se entrecruza con modalidades raciales, de cla- 
se, étnicas, sexuales y regionales de identidades 
discursivamente constituidas” (Butler, 2007: 
46). También acude Butler a Foucault para re- 
cordarnos cómo los sujetos están regulados por 
las estructuras políticas y en virtud de ellas se 
definen y construyen. De ahí que entienda que 
las luchas feministas deban comprender que las 
mismas estructuras de poder mediante las cuales 
se pretende la emancipación, crean y limitan las 
categorías de “las mujeres” sujeto del feminis- 
mo. 

Sandra Lee Barthy explica cómo las normas 
sociales que atañen al cuerpo y al comporta- 
miento femenino, permiten manejar la idea de 
mujer perfecta, que no hace sino traducir las ob- 
sesiones culturales de la sociedad en cada mo- 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

24 

 

HABLANDO ENTRE MUJERES 
 

 

mento, se puede así explicar la obsesión por la 
delgadez, por un cuerpo casi púber, que refleje 
debilidad, vulnerabilidad, obediencia y sumisión 
al hombre. La sociedad crea un cuerpo subjeti- 
vo en el que se inscribe un estatus inferior. En 
su trabajo titulado El masoquismo femenino de la 
transformación personal (2007) señala lo perturba- 
dor que resulta que la mujer sea a la vez un ser 
sexual y un agente moral: “No es de extrañar 
que los filósofos hayan deseado que nosotras 
pudiéramos deshacernos enteramente de la se- 
xualidad” (Butler, 2007: 119). La subordinación 
de las mujeres a los hombres penetra y ordena la 
relación entre los sexos en cada área de la vida, 
y que la política de dominación sexual es tan 
evidente en las esferas privadas de la familia, la 
vida social cotidiana, y la sexualidad como en las 
esferas tradicionalmente públicas de gobierno y 
economía. Pero el interés de este trabajo se cen- 
tra en el debate sobre el masoquismo que, como 
práctica sexual, divide al feminismo entre aque- 
llas feministas que lo critican por considerarlo 
una forma de subordinación de las mujeres, y 
las que lo defienden manteniendo que la mayo- 
ría de las manifestaciones sexuales son truculen- 
tas, no sólo el masoquismo, y que las prácticas 
consensuadas, sobre todo las que se dan entre 
mujeres, no crean ese tipo de sumisión sino for- 
mas de comportamientos que no entrañan daño 
real, sólo imágenes, rituales a la misma altura de 
otros actos sexuales. 

Para Gayle Rubin (integrante del grupo Sa- 
mois que defiende estas prácticas sexuales dife- 
rentes), la forma en que la Organización Nacio- 
nal de Mujeres se opone al sadomasquismo, a la 
pornografía, al sexo intergeneracional o al sexo 
público, es parte de su oposición a la libertad y 
a los derechos civiles de los inconformistas se- 
xuales. No estamos ante un debate teórico, sino 
ante un encendido debate social, en tanto que 
se cuestionan las normas sociales que atañen al 
cuerpo y al comportamiento femeninos, y la su- 
posición de que el feminismo es o deba ser el 
principal asiento de una teoría sobre la sexuali- 
dad. Corrigiendo lo escrito en The Traffic in Wo- 
man afirma ahora Gayle Rubin que es absoluta- 
mente esencial analizar separadamente género y 
sexualidad si se desean reflejar con mayor fideli- 
dad sus existencias sociales distintas. Consciente 
de que con ello se opone a gran parte del pen- 
samiento feminista de ese momento, avanza en 
Reflexionando sobre el sexo (1989), hacía una nueva 

perspectiva de los estudios sobre sexualidad, 
convirtiéndose en un texto fundacional sobre la 
teoría queer. 

Entendemos el interés de Charo por Dona 
Haraway, que se ha servido de la idea del sujeto 
ciborg (un sujeto intervenido por lo tecnológi- 
co), para cuestionar del humanismo moderno, 
los poderes racionales del humanismo, a los que aludía 
ella. Para Dona Haraway, la ciencia moderna se 
construyó sobre una cierta diferencia de género 
y, por lo tanto, no sólo es un asunto de ausencia 
o invisibilidad de mujeres en el momento fun- 
dacional de lo que hoy entendemos por ciencia, 
sino que es su propia concepción la que está 
marcada por una narrativa en clave masculina. 

Un análisis más detallado de las ideas que 
Charo nos dejó en sus textos, nos llevaría a tra- 
bajar sobre las aquí apuntadas, y a insistir en el 
cuestionamiento de la categoría “mujer” y la in- 
fluencia de Foucault para explicar desde una na- 
rrativa diferente, su carácter inestable, temporal 
y local. 

Referencias 

BARTKY, S. L.: “El masoquismo femenino en 
la transformación personal”. La manzana de la 
discordia. Diciembre. Año 2, 4, 2007, 129-143. 
BUTLER, J.: El género en disputa. Barcelona. Pai- 

dós, 2007. 
GARCÍA DEL POZO, R.: Michel Foucault: Un 

arqueólogo del humanismo. Sevilla. Servicio de 
Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 
1988. 

GARCÍA DEL POZO, R.: “Subjetividad feme- 
nina y genealogía del humanismo”. Themata 
Revista de Filosofía, 31, 2003, 77-87. 

FOUCAULT, M.: Historia de la locura en la época 
clásica. México. FCE, 1976 

RUBIN, G.: “Traffic in Woman: notes on 
the `Politics Economy´ of sex”. En R. Rei- 
ter (comp.) Toward an Antropology of Woman- 
Montly Review Press, 1975. 

RUBIN, G.: “Reflexionando sobre el sexo”. En 
Vance, C. Placer y peligro: Exploración de la se- 
xualidad. Madrid. Revolución, 1989. 

SCOTT, J. Género e Historia. México FCE, 1992. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

25 

 

JORGE LÓPEZ LLORET 
 

 

 

 

 

 
Mulier bona dicendi perita 
Recuerdos con Charo 
Jorge López Lloret 
Universidad de Sevilla 

DOI: 
https://dx.doi.org/10.1
2795/fragmentos_filos
ofia.2025.23.08 

 

 

Conocí a la profesora Rosario García del 
Pozo… 

Bueno, como desde el primer día nos pidió 
que la llamáramos Charo, respetaré gustosa- 
mente su voluntad. 

Conocí a Charo el año 1989, cuando yo había 
empezado a cursar el primer año de la licenciatura 
de Filosofía. Charo se encargaba de impartir la 
asignatura “Introducción a la Filosofía” en el 
turno de tarde. Puesto que éramos un grupo 
poco numeroso, apenas siete personas, no solo 
gozamos de su conocimiento, sino también de 
su proximidad y afecto, aunque estoy seguro de 
que hubiera sido lo mismo de haber sido más los 
compañeros. Posteriormente, fui de nuevo alum- 
no suyo durante el curso 1993/1994, cuando 
asistí a sus clases de “Historia de la Filosofía del 
siglo XX” (igualmente íntimas y personales), y 
el año siguiente, cuando algunos tuvimos la oca- 
sión de aprender disfrutando de su asignatura de 
doctorado “Las ciencias humanas en el análisis 
filosófico de Michel Foucault: estructuralismo y 
arqueología. Las palabras y las cosas”. Esto fue en 
su despacho, entre una vitrina hegeliana, repleta 
de búhos y lechuzas, y una pared completamente 
cubierta por filósofos. Allí estaban todos. Y todas. 
Y allí estaba ella, con sus grandes gafas oscuras y 
su pañuelo al cuello, aunque de esto hablará con 
más detalle mi compañero José Ordóñez. 

Cuando llega el momento en el que hace 
mucho tiempo de casi todo, los años de estu- 
diante se recuerdan con cierta melancolía, 
especialmente cuando las personas que nos 
guiaron ya no están con nosotros y nos dejan, 
en parte, intelectualmente huérfanos. El recuer- 
do de que entonces, gracias a quienes nos 

guiaban, se abría de repente ante nosotros 
un futuro que poco a poco, al enredarnos en 
las trampas de las estructuras y los recuerdos 
estructurados, hemos ido cerrando, y la evi- 
dencia de que fuimos alguna vez jóvenes que 
prometían que se han metamorfoseado en 
adultos que prometieron, tienen algo de triste y 
no quisiera que ese fuera el tono de mi tributo 
a Charo. Comenzaré, por eso, con la anécdota 
más divertida de mis años universitarios, pues 
sucedió con Charo durante el primero de ellos. 
Los siete condiscípulos presentes en la ocasión, 
según hemos podido hablar posteriormente, 
coincidimos en valorarlo como uno de los 
recuerdos más jocosos y, aunque no lo parezca, 
fructíferos de aquellos cinco años de nuestra 
juventud. 

Charo impartía, como dije, “Introducción a 
la Filosofía”. A lo largo de ese curso nos habló 
de una serie de autores que desconocíamos en 
ese momento (autores de los que, dicho sea de 
paso, nada volvimos a oír hasta que, cuatro años 
después, ella volvió a ser nuestra profesora; en 
este caso, era una asignatura optativa). Entre 
estos autores estaba Claude de Lévi-Strauss. 
Charo nos habló de Las estructuras elementales del 
parentesco y de la Antropología estructural. Uno de 
los temas en los que se demoró fue, concreta- 
mente, el tabú universal de la “prohibición del 
incesto”, aquel que dice que se ha de buscar la 
pareja reproductiva fuera del círculo familiar 
inmediato. 

Charo hablaba con ese elegante deje sevilla- 
no que consiste en sesear, es decir, pronunciar 
la z y la c como s delante de una e o de una i. 
Así que, dicho por ella, el tabú sonaba como 
“prohibisión del insesto”. Debido a la aceleración 
del habla que, como bien sabemos los docentes, 
se produce en ocasiones al dar clase, no por 
el ansia de acabar, sino por el entusiasmo de 
enseñar, Charo acortaba la primera palabra, así 
que el tabú sonaba, en realidad, como “probisión 
del insesto”. 

Entre los alumnos asistentes había un 
compañero, Francisco (al que Charo llamaba 
“Fransisco”), que venía diariamente de Medina 
Sidonia. Francisco no entendía nada de lo que 
Charo decía y se lo hizo saber. Francisco, por 
otra parte, hablaba con el deje propio del norte 
de la provincia de Cádiz y del sur de la provincia 
de Sevilla, que consiste en cecear, es decir, pro- 
nunciaba la s como c delante de una e o de una i. 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.08
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.08
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.08


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

26 

 

MULIER BONA DICENDI PERITA. RECUERDOS CON CHARO 
 

 

─Charo, por favor, desearía que explicaras 
mejor lo de la “provición del incecto”. 

Charo lo volvió a explicar pacientemente, 
pero Francisco siguió sin entenderlo. El rato que 
pasamos los demás fue entretenido y el entuer- 
to, al final, se deshizo. Charo, al sesear y acortar, 
hizo que “prohibición” sonara como “probisión” 
y que “incesto” sonara como “insesto”, lo que 
Francisco interpretó, respectivamente, como 
“provisión” y como “insecto”. Francisco, al 
cecear, pronunciaba “provisión” como “provi- 
ción” e “insecto” como “incecto”, lo que Charo 
interpretaba, respectivamente, como “prohibi- 
ción” y como “incesto”. Así que, durante un 
tiempo, el tabú universal de la “prohibición del 
incesto” fue el tabú incomprensible y surrealista 
de la “provisión del insecto”. Trampas de las 
microestructuras fonéticas que a veces resul- 
tan divertidas y que, con voluntad y afecto, se 
pueden desenredar. Para nosotros, fue toda una 
lección: el diálogo puede ayudarnos, como diría 
Ludwig Wittgenstein, a salir de la botella. 

Anécdotas divertidamente útiles aparte, 
como digo, Charo nos habló de Lévi-Strauss, 
nombre que, hasta ese momento, solo hasta ese 
momento, nos sonaba a pantalones. También 
nos habló de otros filósofos que por entonces 
no nos sonaban a nada, como, por ejemplo, de 
Guilles Deleuze, cuya obra Nietzsche y la filosofía 
nos hizo leer. Nos habló de Jacques Derrida. Y 
de Vincent Descombes. Y de Gianni Vattimo. Y 
de Louis Althusser. Y de Jean-François Lyotard. 
Sí, claro, por supuesto, también nos habló de 
Michel Foucault, cuyo nombre nos sonaba 
(pero solo hasta ese momento) a causa de León 
Foucault, de quien, todo sea dicho, tampoco 
sabíamos gran cosa. 

Hay unanimidad cuando se afirma que Charo 
fue una de las introductoras de la obra y el pen- 
samiento de Michel Foucault en España y, con 
toda seguridad, su introductora en Andalucía. 
La causa desencadenante de todo esto fue el 
sevillano Patricio Peñalver Simó, importante 
filósofo y profesor que dirigió, durante los 
años setenta y ochenta, las tesis doctorales 
de otros importantes y queridos profesores, 
como Teresa Bejarano Fernández, José Antonio 
Antón Pacheco, Gloria Santos Gómez, Luis 
Núñez Cubero o Ramón Queraltó Moreno. 
Patricio dirigió en 1978 la tesina de Charo, titu- 
lada El método arqueológico de Michel Foucault y su 
repercusión en la tarea filosófica actual. Hace ya casi 

cincuenta años; llevábamos muy poco tiempo 
en democracia y las ideas en España comenza- 
ban a bullir con la ilusión del futuro que ahora 
disfrutamos, gracias, entre otras personas, a 
Charo. Ocho años después, Patricio dirigió su 
tesis doctoral, Estructuralismo y genealogía en la obra 
arqueológica de Michel Foucault, que en parte dio 
lugar a su obra principal, el libro Michel Foucault. 
Un arqueólogo del humanismo, publicado por la 
Universidad de Sevilla en 1988, el año en el que 
Patricio Peñalver se jubiló. Un año después la 
conocí. 

Cuando Charo defendió su tesina, hacía 
solo doce años que Foucault había dado a la 
imprenta Las palabras y las cosas, solo tres años 
de Vigilar y castigar y aún no se había publicado 
del todo su Historia de la sexualidad, pues el cuar- 
to volumen, El uso de los placeres y la inquietud de 
sí, solo apareció, póstumamente, en 1984. Para 
una licenciada en Historia del Arte (disciplina 
que siempre amó y que le condujo, a través de 
“Las Meninas” de Velázquez, a Las palabras y las 
cosas), enfrentarse a un pensamiento filosófico 
absolutamente contemporáneo, rabiosamente 
novedoso, responsablemente transgresor y, enfin 
et surtout, solo disponible en francés, tuvo que 
ser una hazaña a la que yo, personalmente, 
concedo más mérito que a sus consecuencias, a 
saber, la introducción vanguardista de Foucault 
y el estructuralismo por esta tierra, donde sole- 
mos sesear y cecear. 

Los hechos “objetivos” pertenecen a la fría 
historia de los acontecimientos que se regis- 
tran, graban y quedan ahí, a disposición de 
quien quiera conocerlos. Uno de esos hechos 
es el que acabo de reseñar: la profesora Rosario 
García del Pozo fue una de las introductoras 
fundamentales del estructuralismo de Foucault 
en España. Pero durante un tiempo, y para 
ciertas personas, tienen más importancia las 
páginas subjetivas que se escriben en la arena 
evanescente de la memoria. Cuando, en octu- 
bre de 1989, conocí por primera vez a Charo 
como alumno (cosa que sigo siendo), ni yo ni 
mis compañeros sabíamos nada de Foucault. 
Desconocíamos absolutamente el hecho de que 
aún estaba en proceso, en Francia y más allá de 
Francia, la revolución estructuralista, de la que 
ella era emisaria. Nosotros entrábamos en liza, 
de una manera bastante homérica, in medias res. 
Estábamos ante los muros de Troya y no lo 
sabíamos porque con Charo era como si hablá- 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

27 

 

JORGE LÓPEZ LLORET 
 

 

ramos sentados en el ágora o paseando bajo la 
estoa, tomando conciencia de lo que estaba en 
marcha. Todo ello era una compleja y radical 
redefinición de los saberes occidentales, pero 
para nosotros fue, en realidad, un doméstico 
locus amoenus en el que una profesora nos edu- 
caba, es decir, nos orientaba en el más noble 
sentido de la palabra. Siempre recordaré con 
agradecimiento el hecho de que lo primero de 
que nos hablara al introducirnos a la filosofía y 
al estructuralismo fuera del sapere aude kantiano, 
adagio subyacente a todo el movimiento estruc- 
turalista en su esfuerzo por liberarnos a través 
de la palabra que se critica a sí misma. 

Fui alumno de Charo en varias ocasiones y 
creo que, gracias a ella, he llegado a tener un 
buen conocimiento de la obra de Foucault. No 
obstante, si he de ser sincero, no estimo tanto 
a Charo por haberme presentado a Foucault 
cuanto a Foucault por haberme sido presentado 
por Charo. Mi evolución como investigador y 
como docente me ha llevado a ámbitos ajenos 
al estructuralismo, pero este forma parte de mi 
manera de afrontar el mundo. El estructuralis- 
mo no es para mí una corriente filosófica que 
se ha plasmado en una serie de textos canónicos 
dignos de unos análisis eruditos y minuciosos 
(cosa que, sin duda, es), sino una competencia 
personal adquirida que me permite ser cons- 
ciente de las múltiples estructuras que me 
cruzan y, con ello, distanciarme de ellas y acep- 
tarlas o rechazarlas, según me lo aconseje mi 
ética personal. El estructuralismo es para mí 
algo íntimamente vivido porque mi memoria lo 
vincula con Charo y, solo de manera mediata, 
con Foucault y los demás. Me resulta, además, 
algo amable, a pesar del uso beligerante que 
Charo, quien lo interpretaba como un arma 
arrojadiza de crítica y transformación, siempre 
quiso que hiciéramos de él. 

Con Charo he podido convivir también 
como compañera y, en ocasiones, hemos cola- 
borado en ediciones comunes, como el libro 
Variaciones sobre el cuerpo, de 1999, donde 
ella participó con “Sugerencias teóricas de 
una genealogía del cuerpo actual”. Por esa 
época fui su secretario en el Departamento 
de Estética e Historia de la Filosofía, que ella 
dirigía. Una época felizmente estresante, la de 
la defensa de mi tesis doctoral (tras la cual tuvo 
la deferencia de invitarme a comer en su casa 
de la avenida de Blas Infante y de regalarme 

un monumental catálogo del museo de Bellas 
Artes de Sevilla) y mi oposición a titular de 
universidad. Durante esa época trabajé con 
ella de una manera estrecha, algo que hizo 
que me resultaran fructíferas (y soportables) 
incluso las banalidades cotidianas de la vida 
administrativa. 

Sin embargo, de lo que más me precio es 
de que Charo me haya abierto las puertas de 
su amistad, ante lo cual el estructuralismo, 
Foucault, la historia de la filosofía o las banali- 
dades cotidianas de la vida administrativa pasan 
a un segundo plano. 

Mis recuerdos más personales e íntimos con 
Charo se ubican en Conil de la Frontera, bajo 
la luz y entre los pinares que tan bien cantó 
Joaquín Romero Murube en Tierra y canción. 
Fueron varias las comidas a pie de playa que, 
con permiso del padre levante, disfruté con ella 
(y con su esposo Paco y su hija Rosa) durante 
el dolce far niente del verano andaluz. Entonces, 
junto a los dones que producen la tierra y 
el mar gaditanos, charlábamos, por supuesto, 
sobre Foucault y sobre el estructuralismo, pero 
también sobre la vida y sobre nuestras aspira- 
ciones personales, nuestros gustos y nuestros 
recuerdos. Uno de los recuerdos de Charo, en el 
que pienso con frecuencia durante una semana 
al año, versaba sobre la cantidad de torrijas que 
tenía que hacer cuando la gente iba durante la 
Semana Santa a su casa, sita en un hermoso edi- 
ficio neobarroco de Vicente Traver y Tomás, en 
la sevillana avenida de la Constitución, epicen- 
tro de la Carrera Oficial. En ese momento, cada 
hermosa primavera, yo que, como todo rancio 
de libro, soy cofrade, lamento profundamente 
no haber tenido la ocasión de conocer a Charo 
algunos años antes. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

28 

 

EL BRILLO DE ROSARIO 

 

 
Por último, Rosario fue para mí la madre 

de Francisco Vázquez García, maestro, amigo 
y compañero de trabajo, la suegra de Oliva 
y la abuela de Curro. Durante muchos años 
compartimos grandes ratos disfrutando de la 
inteligencia y la elegancia de Rosario. En mi 
recuerdo de esos años siempre brillará la pre- 
sencia de Rosario García del Pozo. 

El brillo de Rosario 
José Luis Moreno Pestaña 
Universidad de Granada 
DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fra
gmentos_filosofia.2025.23.09 
 

Rosario García del Pozo fue una pionera 
universitaria y una persona exigente en el 
debate. 

No fui estudiante suyo, pero he hablado con 
muchos y muchas. Rosario siempre se recuerda 
como apasionada y heterodoxa, gran profesora 
y alguien poco convencional. Quienes hemos 
estudiado la academia española, conocemos la 
dificultad de inserción de muchas mujeres en 
las secciones de Filosofía, donde se encontra- 
ban ambientes muy masculinos, conservadores 
y no siempre corteses y respetuosos. Francisco 
Vázquez y yo siempre nos reíamos diciendo 
que “la filosofía española es cosa de hom- 
bres”, pero sabíamos que maldita sea la gracia. 
Rosario además era foucaultiana antes del fou- 
caultianismo, es decir, antes de que Foucault se 
convirtiese en el Hegel de final del siglo XX; 
era foucaultiana cuando costaba mucho serlo. 
El Foucault de Rosario era además el de los 
años sesenta, tremendamente difícil y oscuro, 
aunque ella lo explicaba con profundidad y 
desparpajo. Entonces era duro ser foucaul- 
tiana, además siendo mujer, esposa y madre 
de familia. Hippie y afrancesada, en ambientes 
integradísimos y escolásticos… Rosario lo 
contaba sin rencor y con mucha pimienta y nos 
carcajeábamos, pero porque la risa conjura el 
escalofrío. 

Rosario fue muy tenaz discutiendo, sobre 
todo de filosofía y política. Con ella todo 
era prolongado y sabías bien que convenía ir 
por fases. Sin embargo, sabía frenar cuando 
comprendía que tocaba en sus interlocutores 
alguna emoción delicada. Entonces miraba y 
sonreía e indicaba silenciosamente que para 
ella primero era acoger al otro y luego discutir. 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.09
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.09


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

29 

 

JOSÉ LUIS TASSET CARMONA 
 

 

 

 

 

 

 
Rosario García del Pozo (1933–2024): 
Una rêverie ilustrada 

José Luis Tasset Carmona 
Universidad de La Coruña 

DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fragmento
s_filosofia.2025.23.10 

 

 

Durante mis estudios de Filosofía tuve un 
sueño recurrente. Entraba en medio de la noche 
en una casa de la avenida de la Constitución 
de mi Sevilla natal. Todos parecían dormir. De 
pronto aparecía un tipo moreno, bajito y grueso 
y me decía: “Soy Juan López, el guardián de los 
secretos. Lo que vienes a buscar ya no está.” 
Le contestaba: “No sabes lo que busco”. Y 
replicaba: “De todos modos ya no está, no hay 
nadie, se lo han llevado todo. Yo estaba invitado 
a dormir, se han ido y me han olvidado aquí.” 
Recorría los pasillos y estantes y nada había, 
sobre todo lo que yo buscaba. Me despertaba 
siempre enojado y desorientado. Ya no podría 
nunca robar los 18 tomos de la edición facsi- 
milar de Franco Maria Ricci de la Enciclopedia 
de Diderot y d’Alembert que dormían en los 
estantes de aquella casa. Mis planes criminales 
estaban condenados al fracaso. En cualquier 
caso, en el sueño nunca resolvía la cuestión de 
cómo iba a bajar con todos los tomos por las 
escaleras del edificio del Banco Central, en el 
que estaban la casa y la biblioteca que apare- 
cían recurrentemente en mis ensoñaciones y 
que estaba fuertemente vigilada por guardias 
armados. Cosas de los sueños. Creo que mi 
dedicación a la Ilustración europea procede 
de mis rêveries criminales de aquella época. Si 
no podía llevarme la Enciclopedia, la haría mía 
investigando sobre ella y la Ilustración europea. 
Esta sublimación ha sido útil en mi vida, pero 
hubiera sido mucho más interesante y divertida 
la opción de criminal bibliográfico mucho más 
leído que mis sueños me auguraban. 

Conocí a Rosario García del Pozo a la vez 
como madre y como filósofa, ya que fui (y sigo 

siendo) compañero de andanzas de su hijo 
Francisco Vázquez García desde el primer año 
de nuestra entrada en la Facultad de Filosofía 
de Sevilla, cuando estaba en la calle Gonzalo 
Bilbao de Sevilla. Mi amistad fraternal con mi 
querido Paco me llevó a frecuentar su casa, y 
su biblioteca y ella y su hijo entraron a for- 
mar parte de mi realidad cotidiana. También 
la Enciclopedia de Diderot y d’Alembert que, 
incluidas las láminas, descansaba en su casa y 
que tanto influyó en mis ideas y en mi imagi- 
nación. 

Nunca tuve la fortuna de ser alumno suyo, 
al menos de forma directa, porque ella y otros 
excelentes profesores de la Facultad de Filosofía 
de Sevilla estaban destinados por aquel entonces 
preferentemente en el “extranjero”, es decir, en 
la Facultad de Historia de la Fábrica de Tabacos. 
Sí lo fui en forma indirecta ya que mi novia por 
aquel entonces, y después ya pasado el tiempo 
mi esposa, estudiante de Historia de América, 
sí tuvo la inmensa suerte de ser su alumna en 
Historia y cada semana en nuestros encuentros, 
que yo esperaba erótico-festivos, me asaltaba 
con dudas y complicadas cuestiones foucaultia- 
nas acerca del tránsito a la “episteme moderna”. 
Así que tuve que seguir sus clases en versión 
diferida para obtener alguna clase de recom- 
pensa sentimental y pasional. No era un motivo 
muy defendible, pero me hizo leer a Foucault 
por primera vez y sobre todo interesarme por 
los cambios de paradigma filosófico y cultu- 
ral, asunto que me ha ocupado casi el resto de 
mi vida, en particular en lo que respecto a los 
cambios operados en la época de transición 
entre la Ilustración y el Romanticismo. No me 
atrevía a hacer acto de presencia en las clases 
que impartía porque ya por aquel entonces era 
yo visitante asiduo de su casa sevillana, refugio 
de alborotadores varios vinculados a su hijo 
Paco, mi querido amigo desde entonces. Así 
que temía ser reconocido y la única vez que 
me aventuré a entrar en una de sus clases en 
Historia, alcancé a ver cómo iniciaba una mara- 
villosa explicación del comentario focaultiano 
de Las Meninas de Velázquez, con alusiones 
detalladas a las distintas partes del cuadro que 
nadie podía ver porque ella interponía su físico 
jovial y juvenil justo en la trayectoria del cañón 
de luz del proyector. Así que alguien más arroja- 
do que yo le hizo ver que estábamos encantados 
de verla iluminados por la luz de la técnica 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.10
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.10


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

30 

 

ROSARIO GARCÍA DEL POZO (1933–2024): UNA RÊVERIE ILUSTRADA 
 

 

moderna, pero que su sujeto material tendría 
que ser apartado para poder ver el objeto de sus 
comentarios. Su reacción fue divertida, elegante, 
ocurrente, afectuosa, inteligente y oportuna. Así 
la recuerdo desde entonces y la asocio a parte de 
lo más brillante de la cultura recibida en aquella 
época y a la creada colectiva e individualmente 
por aquel grupo de jóvenes pensadores sevilla- 
nos, quienes acabamos todos vinculados de una 
manera u otra a la revista ER: Foucault, Borges, 
Las Meninas, Velázquez. No es poco. 

De modo que fui un alumno indirecto e 
invitado de Rosario García del Pozo y sin 
embargo extraje de esa extraña condición dos 
ideas que han perdurado en mi trabajo. Por 
un lado, la idea de episteme, muy ampliada a 
partir de su sentido original, en el trabajo de 
Michele Foucault, y trasladada certeramente a 
sus clases por Rosario, me hizo ver que las ideas 
de los filósofos no sólo podían ser historiadas 
en sentido convencional sino analizadas desde 
un punto de vista genealógico y arqueológico 
y que ello enriquecería profundamente nuestra 
comprensión no sólo del significado de las ideas 
sino de su posible proyección sobre todo aplica- 
da, muchas veces directamente oculta o negada. 
De hecho, apliqué este esquema conceptual en 
varios proyectos de investigación a lo largo de 
mi carrera académica a la génesis y redefinición 
conceptual del llamado Paradigma Utilitarista de 
Racionalidad, intentando ver cómo los rasgos 
de su matriz conceptual (consecuencialismo, 
bienestarismo, maximización, individualismo, 
agregativismo) se iban conformando sucesi- 
vamente a lo largo del proceso de génesis del 
llamado utilitarismo clásico durante los siglos 
XVIII y XIX. Todo este trabajo hubiera sido 
imposible sin el descubrimiento del enfoque 
genealógico y arqueológico que posibilitaron 
aquellas lecturas foucaltianas de juventud auspi- 
ciadas por la docencia de la profesora García del 
Pozo y alguna de sus publicaciones de los años 
80 del siglo XX (principal que no exclusivamen- 
te García del Pozo, 1988). 

La otra idea de la profesora García del 
Pozo que me inspiró profundamente, a partir 
también de su presencia en la obra foucaul- 
tiana, fue el uso de las metáforas pictóricas y 
estéticas para la explicación indirecta, como 
por capas, de los paradigmas de pensamien- 
to y su relación contextual y genética con 
sus sustratos históricos, que son así capta- 

dos de una manera mucho menos estática, 
con mucho mayor dinamismo y complejidad. 
Esta idea la desarrolló en su trabajo del año 
2008 (en los Cursos de Verano de Cádiz) 
“Meninas-Magritte desde la interpretación de 
Michel Foucault”. Por mi parte, y siguiendo 
esa inspiración genealógico-pictórica o sim- 
plemente estética, desarrollé el paralelismo 
entre la pintura de Gustave Caillebote y el 
complejo pensamiento de James P. Griffin, o 
las acreditadas conexiones con la pintura de 
su amigo Eward Hopper (Tasset, 2001). Y sin 
embargo, pasado el tiempo me di cuenta de 
que esos análisis sólo fueron posibles por esa 
proyección y comentario de una diapositiva 
de “Las Meninas” en un aula de la Fábrica de 
Tabacos a fines de los setenta del siglo XX. Al 
final, las cosas acaban encajando y cuadrando 
y ser generoso es sólo tener buena memoria y 
respetarla. 

Acabados los estudios de Filosofía en Sevilla, 
Paco, su hijo, se marchó de becario de investi- 
gación a la Universidad de Cádiz, con nuestro 
querido Mariano Peñalver, y yo tras cuatro 
años también de becario en Sevilla, me marché 
para no volver a la Universidad de Santiago de 
Compostela y de allí a la de A Coruña. 

Paco mientras tanto me contaba de ella y de 
su vida familiar y académica, no siempre fácil. 
Volví a verla cuando su hijo y yo presenta- 
mos nuestra esforzada edición para Laetoli de 
los ensayos sobre homoerotismo de Jeremías 
Bentham en la Facultad de Filosofía en la 
que ella ya se había jubilado como profesora. 
Tras la celebración del acto y en una pequeña 
reunión de amigos antiguos, me comentó, 
cariñosa como siempre, que recordaba haber- 
me visto más de treinta años atrás, en su casa, 
cuando aún era casi un chiquillo, filósofo 
en ciernes, mirando fijamente, como en una 
ensoñación, un concreto y preciso anaquel de 
su Biblioteca, y ahora se había sorprendido al 
encontrar a un señor que ya nada tenía que ver 
con aquel joven filósofo, excepto me dijo por 
el sentido del humor, que oculto bajo mi apa- 
riencia profesoral recordaba a aquel jovencito 
que pululaba por su casa y sus largos pasillos. 
Fue una grata experiencia volver a verla. No 
sabía que no mucho después mi amigo Paco 
me contaría la noticia de su fallecimiento. Sin 
embargo, mi recuerdo suyo de aquella última 
vez que nos vimos la rememora elegante y de 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

31 

 

JOSÉ LUIS TASSET CARMONA 

 

 
negro, divertida y afectuosa. Antes de acabar 
la velada se levantó, ya en pie hizo un gesto 
amable de despedida y se marchó. Tengo un 
grato recuerdo de esa despedida; nunca supe 
que sería definitiva. 

Referencias 

GARCÍA DEL POZO, R. (1988): Michel Fou- 
cault: un arqueólogo del humanismo : (estructuralismo, 
genealogía y apuesta estética). Sevilla : Secretaría 
de Publicaciones de la Universidad, 1988. 

TASSET, J. L. (2001): «Joven mirando por la 
ventana». Acerca de la crisis de fin de siglo 
en las ciencias morales, con unas variacio- 
nes sobre la propuesta antiteorica de James 
Griffin. Télos. Revista Iberoamericana de Estu- 
dios Utilitaristas, 10(1), 121-132. https:// 
minerva.usc.gal/ent it ies/publicat ion/ 
706c672b-81cd-4a11-8001-3cb3d3edaf45/full 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

32 

 

PROFESORA ROSARIO GARCÍA DEL POZO 
 

 

 

 

 

 

 

Profesora Rosario García del Pozo 

Laura Villafuerte Rodríguez 
Consejería de Educación 
de la Junta de Andalucía 

DOI: 
https://dx.doi.org/10.1279
5/fragmentos_filosofia.20
25.23.11 

 

Quiero agradecer a Francisco Vázquez y a 
Rosalía Romero su invitación para colaborar 
con este nº de Fragmentos de Filososfía, merecido 
homenaje a la profesora Rosario García del 
Pozo. 

La propuesta la acepté inmediatamente con 
regocijo, pues la viví como una manera sencilla 
de devolver la gratitud y afecto que sentí por 
ella. 

Estudié en la Facultad de Filosofía de 
Sevilla en una época en la que el enfoque 
aristotélico-tomista impregnaba buena parte 
de temarios y reflexiones académicas, por eso 
estudiar y aprender filosofía contemporánea 
de profesoras como Charo, era un estímulo y 
un regalo. 

Charo, porque así la conocíamos y la tratá- 
bamos el alumnado, era una profesora singular. 
Paseaba por la facultad con sus gafas oscuras 
y su sonrisa eterna, un foco de luz en aquel 
edificio de Gonzalo de Bilbao, un poco desven- 
cijado y lúgubre. Cercana en el trato, amable, 
accesible en las distancias cortas, fácilmente 
encontraba la palabra estimulante y la orienta- 
ción adecuada para que venciéramos cualquier 
contratiempo académico. 

Recuerdo a Charo como una profesora ins- 
piradora, porque nos animaba a mirar más, a 
pensar más, a buscar más allá. Escucharla hablar 
de Foucault, de filosofía contemporánea era 
un placer, un placer complejo, porque no era 
fácil seguirla. Fue brillante la defensa de su tesis 
doctoral sobre el filósofo francés, así como inte- 
resantísimo el debate entablado con el tribunal 
sobre diversos aspectos del pensamiento del 
mismo. 

Disfrutamos una jornada especialmente inte- 
resante y grata en Madrid, en la presentación 
de la tesis doctoral de Rosalía Romero, de cuyo 
tribunal la profesora Rosario García del Pozo 
formaba parte. Nadie como ella podía inter- 
pelar, debatir y argumentar sobre Foucault, 
también autor objeto de la magnífica tesis 
doctoral de Rosalía. Fue un placer verlas y escu- 
charlas a ambas en la presentación de la tesis así 
como en su posterior debate, y cerrar el día con 
una cena y baile, disfrutando como la ocasión 
merecía. 

Celebro que se dedique esta edición de 
Fragmentos de Filosofía a la profesora Rosario 
García del Pozo para mantener viva su contribu- 
ción a la filosofía contemporánea, especialmente 
en el contexto de la Facultad de Filosofía de 
Sevilla para que el alumnado actual y futuro 
pueda tener, de esta manera, más conocimiento 
de una profesora que significó mucho para las 
personas que tuvimos la suerte de conocerla, 
apreciarla y aprender de ella. 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.11
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.11
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.11


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

33 

 

ASCENSIÓN MARCELINO DÍAZ 
 

 

 

 

 

 

 
Rosario García del Pozo. 
In memoriam 

Ascensión Marcelino Díaz 
Consejería de Educación, Junta de Andalucía, 
y Universidad de Cádiz 
DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filo
sofia.2025.23.12 
 
 

Conocí a Rosario en septiembre de 2018 en 
el XII Congreso Andaluz de Filosofía titulado 
“Filosofía, Mujeres y Naturaleza”, celebrado en 
Sevilla y organizado por Rosalía Romero Pérez, 
profesora, doctora en filosofía y escritora. Me la 
presentó ella misma en la entrada del teatro del 
Centro Social Hogar Virgen de los Reyes. 

─La madre de Paco, Ascen. Paco Vázquez 
García era entonces mi director de tesis y me 
sorprendió que Rosario fuera su madre, como 
si hubiera nacido directamente de la cabeza de 
Atenea y no de vientre de mujer. 

─Yo le he enseñado todo sobre Foucault, me 
dijo Charo. 

Madre y Foucault. Ya. Pero ¿Quién es 
Rosario García del Pozo?, pensé. Tener internet 
en el móvil resuelve muchas dudas. Profesora 
de filosofía de la Universidad de Sevilla, especia- 
lista en los “Maestros de la sospecha” y pionera 
en los estudios sobre Foucault con uno de los 
primeros estudios sobre su pensamiento: Michel 
Foucault. Un arqueólogo del humanismo, publicado 
en 1988. En esa fecha, yo estudiaba filosofía en 
la UNED y criaba a mi hijo. 

Meses después del Congreso, fui invitada por 
Rosalía a asistir a un almuerzo en Cádiz en el 
que compartiríamos mesa con Charo y varias 
amigas de ellas dos, una primavera luminosa 
cerca del mar. Cervecitas, pescaito frito y los 
postres en casa de una de las amigas, profesora 
de la UCA. Charo era toda luz, como ese día 
gaditano. Así es como la recuerdo. Yo no tuve 
referentes femeninos cuando empecé a estu- 
diar la carrera. Entonces no existía internet, las 
comunicaciones se sostenían a través de cartas 

y teléfono fijo y los trabajos de licenciatura se 
hacían con la máquina de escribir, en mi caso, 
con una Olivetti. 

En 2011 había empezado a frecuentar la 
Universidad de Cádiz para cursar el Máster de 
Género y descubrí la otra cara de la luna de los 
estudios filosóficos. Existían maestras filósofas, 
mujeres en la historia del pensamiento y pro- 
fesoras feministas que alumbraban un camino 
desde otra perspectiva: la de género. El femi- 
nismo es una puerta hacia un diálogo abierto en 
el que no falten las mujeres. Una reivindicación, 
una excavación en busca de la justicia perdi- 
da en la historia de la cultura, en las ciencias 
sociales. Durante años lo ignoré todo sobre el 
feminismo filosófico y la filosofía feminista que 
venía practicándose desde hacía años. 

Me hubiera encantado haber tenido a Rosario 
García del Pozo como profesora de Historia de 
la Filosofía y como referente, haber podido 
charlar dentro y fuera del aula de temas que 
solo traté a través de los libros en la soledad de 
mi cuarto de estudio. Pero, como afirma el pro- 
verbio Zen, “el/la maestra parece cuando la/ 
el alumna/o está preparada/o”. Las personas 
que han llegado a mi vida lo han hecho en el 
momento justo y en el lugar adecuado. 

La relación que tuvimos Charo y yo fue breve 
e insuficiente. La última vez que nos vimos fue 
durante mi defensa de Tesis en el verano de 
2019. Aunque no la tuve como profesora de 
filosofía, sí tuve a su hijo como profesor del 
Máster y director de mi tesis sobre Judith Butler 
en España. “Yo le enseñé todo sobre Foucault” 
significaba que, de alguna manera, la conocía a 
ella a través de Paco. La impronta que dejó en 
su hijo llegaría a toda persona que trabajara con 
él. Eso es lo que supone tener una madre que 
inculca desde la infancia el amor por el cono- 
cimiento y el saber. Y deja huella y escuela, no 
solo en el contexto académico sino también en 
el personal. Todo lo que hacemos tiene repercu- 
sión, aunque lo ignoremos. 

La muerte siempre nos enfrenta con nosotros 
mismos. Se me viene a la cabeza el título de 
una película dirigida por Agustín Díaz Yanes: 
Nadie hablará de nosotras cuando estemos muertas 
que transformo en pregunta y respondo. De 
Charo se hablará porque deja una obra, deja sus 
investigaciones, deja su fina estampa en cientos 
de personas que han estudiado con ella. Somos 
carne y huesos, pura materia insuflada de vida 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.12
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.12


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

34 

 

ROSARIO GARCÍA DEL POZO. IN MEMORIAM 

 

 
temporalmente por algo que no sabemos muy 
bien qué es. No hablo ni de alma ni de mente. 
Pero sí del espíritu que impregna cada átomo de 
nuestro ser cuando se traslada hacia cualquier 
parte de lo que somos o hemos sido, sea través 
de un libro, de una investigación, de una con- 
versación o de una clase magistral. 

En la fugacidad de nuestros encuentros hubo 
palabras afectuosas y un interés sincero en mi 
trabajo. Lo que fue, lo que hizo estarán pre- 
sentes en la memoria de quienes la recuerden: 
amigos, familiares, lectores o vecinos. Pero tam- 
bién en su obra, que está ahí, para quien quiera 
conocerla, leerla y estudiar su legado. 

En Cádiz. Septiembre 2025. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

35 

 

DIEGO DELGADO PASTOR 
 

 

 

 

 

 

 

Despedida a Rosario 
Diego Delgado Pastor 

Universidad de Cádiz 

DOI: 

https://dx.doi.org/10.12795/fra

gmentos_filosofia.2025.23.13 

 

 

Aunque estas palabras puedan sonar a des- 
pedida, su intención es totalmente la contraria. 
Con ellas quiero intentar mantener viva la posi- 
bilidad de hacer que trascienda la imagen que 
tengo de Charo en mi mente. Y que este simple 
gesto no se borre jamás, perdure y se mantenga 
a lo largo de los años, y se extienda su efecto 
acogedor entre generaciones de mentalidades 
que, al menos en una parte, mantenga el valor 
de su pensamiento. 

Charo y yo nos conocimos en el curso dos 
mil, dos mil uno. Yo era un joven estudiante de 
filosofía en la Facultad de Filosofía de Sevilla y, 
ya en mi cuarto curso creía tener más o menos 
clara cuál iba a ser mi dedicación en los años 
venideros. Había conocido ya a profesores de 
distinta naturaleza, todo un jardín filosófico 
donde se representaban distintos papeles más 
o menos frecuentados. Donde otros se pre- 
guntaban por la “autenticidad”, en ti era simple 
expresión de un hecho. Y de una ocupación, pues 
no se trataba de “pura naturaleza”, esa autenti- 
cidad procedía de una visión filosófica concreta. 
Esta posición no reflexiona sobre la “autentici- 
dad”, sino que esta procede de la humildad de la 
genealogista que se sabe acontecimiento. Detrás 
del sujeto, detrás del humanismo, cabe pensar 
todo un mundo que, no por estar ocultado sino 
tremendamente presente, constantemente visi- 
ble, supera la comprensión de quiénes somos 
verdaderamente. 

Recuerdo claramente cómo al comenzar a 
charlar, las primeras veces que coincidimos 
ya como alumno y profesora, nuestras con- 
versaciones pasaron muy rápidamente a ser 
directas, por encima de lo convencional. Como 
si llevásemos toda la vida hablando, como si 

nunca lo hubiésemos dejado de hacer, justo en 
un momento en el que sentía no entenderme 
realmente con nadie. Y apareciste tú, tan gratui- 
tamente amable, tan ejemplarmente ocupada, 
pero, sobre todo, tan verdaderamente humilde 
como para verme de inmediato. Eso, y tu curio- 
sidad infinita, nos vinculó como interlocutores 
inseparables. Rápidamente te convertiste en 
compañía, en un mundo de soledad donde los 
cuidados podían convertirse en un insulto o 
una debilidad. Nuestras charlas sobre Foucault 
y Deleuze ayudaron a consolidar esta unión, y 
tus anécdotas me embriagaban con una facili- 
dad encantadora. Recuerdo los paseos por la 
facultad, la seriedad con la que afrentabas mis 
razonamientos e hipótesis de joven impacienta- 
do, y la dignidad que ponías en cada una de mis 
palabras, al devolvérmelas en su justa conside- 
ración, integradas en una mezcla de sabiduría y 
afecto que yo jamás antes había experimentado. 

A esto habría que añadirle otro aspecto que 
hacía la situación mucho más interesante; tu 
condición de mujer filósofa que tuvo que lidiar 
con su época. Fuiste siempre ejemplo de liber- 
tad y autonomía, desde un campo muy singular 
y totalmente masculinizado, tu misma vida fue 
ejemplo de ese ejercicio de reconocimiento de 
cómo el poder nos ata a un cuerpo naturalizado, 
y cómo este se puede reproducir bajo diferen- 
tes formas de dominio. Así, tu pregunta por 
“¿cómo se construyen las reglas simbólicas que 
modifican o hacen nacer las subjetividades, las 
técnicas del yo, la autoestima y la obediencia de 
los cuerpos?”, creo, sigue estando plenamente 

en vigor entre todos nosotros. Mucho más hoy, 
en el que estas cuestiones han revisitado sus 

configuraciones más grotescas. 
En este momento oscuro, donde parece 

regresar el humano más que humano, debemos 
seguir defendiendo tu proyecto filosófico, tu 
gesto de resistencia a esa oscuridad que en estos 
días nos invade. Un proyecto que germinó en 
muchos de nosotros, los que nos congregamos 
en este momento de despedida. Ojalá lleguemos 
a experimentar un momento en el que tu mode- 
lo de pasión se haga hegemónico; ojalá la gente 
no pueda pensar por debajo de tu sentido del 
afecto. Siempre en mi corazón. 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.13
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.13


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

36 

 

SEMBLANZA DE CHARO GARCÍA DEL POZO 
 

 

 

 

 
Semblanza de Charo García del Pozo 
José Antonio Antón Pacheco 
Universidad de Sevilla 
DOI: 
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_fi
losofia.2025.23.14 
 
 
 

Al evocar la figura de Rosario García del 
Pozo no puedo dejar de recordar los años 
duros que, cuando la conocí, acontecían 
en nuestra Facultad de filosofía. El recuer- 
do de esta circunstancia no me trae a la 
memoria ningún sentimiento victimista ni 
mucho menos rencoroso. Más bien al con- 
trario: si hago presente aquel tiempo difícil 
es para resaltar precisamente el afecto y la 
relación amigable y cordial que siempre 
hubo entre Charo y yo, lo cual nos permi- 
tió una relación que estaba por encima de 
las pequeñas miserias que, a veces, ofrecía 
el transcurrir de la vida académica, y que, 
sin duda, hacía de ésta una realidad más 
grata y habitable. 

No creo que haya que insistir mucho 
sobre las diferencias filosóficas que había 
entre Charo y yo. René Guénon es difícil- 
mente conciliable con Michel Foucault, y 
Swedenborg con Freud. Nuestros intereses 
eran dispares y no lo voy a ocultar o ami- 
norar. Pero si los rememoro es para dar fe 
del espíritu tolerante y abierto de Charo, 
pues nuestras discrepancias en el terreno 
intelectual nunca impidieron que la amis- 
tad que sosteníamos perdurara hasta su 
muerte. La tolerancia es una virtud predi- 
cada por muchos pero que a la hora de la 
verdad no siempre hace acto de presencia 
como quisiéramos. Esta aptitud de apertu- 
ra por parte de Rosario García del Pozo se 
mantuvo, desde luego, en los años en que 
fue directora del Departamento de Estética 
e Historia de la Filosofía, un cargo puede 
poner a prueba esta disposición a la que 
aludo. 

En esta breve semblanza recalco el sen- 
timiento pluralista de Charo que baso en el 
hecho de que nunca ella mostrara displicen- 
cia u hostilidad hacia opiniones filosóficas 
distintas. Al menos esa fue mi experiencia 
personal. Siempre lo humano, lo cordial- 
mente humano, se sobrepuso a lo ideológico. 

Recurriendo a una licencia poética, decir 
que Guénon y Foucault dialogaron. Y no es 
solo una metáfora, pues a la postre quienes 
salieron ganando fueron nuestros alumnos 
que en esta ocasión se libraron del pensa- 
miento único. 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.14
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.14


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

37 

 

PEPE ORDÓÑEZ 
 

 

 

 

 

 

… Detrás de esas gafas oscuras 

Pepe Ordóñez García 
Universidad de Sevilla 

DOI: 
https://dx.doi.org/10.
12795/fragmentos_fi
losofia.2025.23.15 

 

 

En memoria de Charo, compañera y amiga 

Los pasillos de la calle Gonzalo de Bilbao, 
donde allá por los setenta estaba la Facultad, 
no eran demasiado largos ni tenían recovecos 
tortuosos tales como los de la antigua fábrica 
de tabaco. Eran pasillos, corredores más bien; 
no por las prisas, pero con una personalidad 
peculiar, algo lúgubres y poco dados a hacer 
corrillos o fugaces encuentros en torno a 
variopintos asuntos (para estos menesteres 
estaba el Bar Lobo). Andar por ellos en busca 
de un aula o un despacho determinado te hacía 
experimentar la premonición de un oscuro 
futuro para esto de la filosofía. Tanta humedad 
y umbría no podía ser bueno para la salud y 
mucho menos para la adquisición del pen- 
samiento recto. Había pocos bancos en esos 
pasillos y Paqui, la limpiadora montaraz, no 
dudaba en darte un golpetazo con la fregona 
si, sentado en uno de ellos, no levantabas los 
pies para seguir con su tarea. Sin embargo, 
esos pasillos se llenaban de vida cuando la Liga 
Comunista, la ORT, la Joven Guardia Roja, el 
PC, el PT la CNT… (siempre eché de menos al 
Socorro Rojo, dado nuestro escaso nivel pecu- 
niario) montaban sus mesas de información y 
propaganda animando, así, el cotidiano absen- 
tismo de los pasillos. No menos jolgorio se 
liaba cuando cada año aparecía en las paredes 
del pasillo de entrada a las aulas las pancartas 
con la concesión anual de currutacas al profe- 
sorado de filosofía ¿quién iba a imaginar que 
aquel evento desternillante se convertiría con 
el tiempo en lo que hoy se conoce, rimbom- 
bantemente, como “Encuestas de opinión del 
alumnado”. 

Charo, que fue mi compañera de Departa- 
mento desde 1997 hasta su jubilación y, sobre 
todo, amiga, transitaba por esos pasillos de 
entonces. En esos años de 1978 a 1986, que dejé 
la Facultad, no tuve la oportunidad ni la ocasión 
de tenerla como profesora, simplemente la veía 
por los pasillos y me limitaba a mirarla con cier- 
ta curiosidad: aspecto juvenil y con unas gafas 
oscuras. Cada vez que la veía me preguntaba 
cómo podía desenvolverse por aquellos pasi- 
llos con esas gafas, de qué extraña luz y de qué 
fuente le ponían a salvo. Reconozco que al verla 
pasar delante de mí me insuflaba la sensación 
de lo inquietante, tal como lo explica Freud en 
su comentario al cuento de E.T.A. Hoffmann 
El hombre de arena. Desde luego no era para 
protegerse de la luz del sol; siempre las llevaba 
puestas estuviese donde estuviese. Yo me pre- 
guntaba –típica compulsión filosófica, infantil, 
aunque recurrente– a santo de qué ese portal 
hacia el misterio. ¿Unas gafas foucaultianas 
para ver la realidad oculta de los entresijos ideo- 
lógicos? Ciertamente gafas sospechosas. Sin 
embargo, lo invisible se me antojaba detrás de 
esos cristales oscuros. Charo vista, es un decir, 
metafísicamente, allende lo ignoto de unos ojos 
escondidos, cuya mirada no podía ser vista. Lo 
visible y lo invisible a juego con una actitud y un 
modo de transitar la filosofía desde otro lado. 
Charo con gafas era la real para mí, aquella cuya 
sonrisa me hacía adivinar unos ojos llenos de 
vida, de curiosidad, pero también de intimidad, 
de cuidado por lo más propio. Así, lo invisible, 
que lo es por ser tal, me llamaba la atención y, 
de alguna manera, me interpelaba. En lo visible 
Charo me era familiar, cercana, amiga, pero en 
lo invisible Rosario era para mí un enigma; no 
tenía gafas ni andaba por la Facultad. Nunca 
supe por dónde andaría Rosario allá por lo invi- 
sible, ni si ahí ponía a resguardo sus emociones. 
Se dice que el rostro es el espejo del alma, pero 
ese espejo necesita de la mirada, de la profundi- 
dad anímica. En lo visible nos movemos en la 
certidumbre o eso creemos y confiamos. 

La realidad de Charo, esa realidad que digo 
y conocí, estaba tamizada por sus gafas oscuras. 
La realidad con la que trataba yo y con la que 
trataba ella no eran exactamente la misma. La 
suya era filtrada, tenía un matiz distinto a la mía. 
Para ella lo visible tenía otro tono y ese tono 
debía dar un carácter singular a su relación con 
nosotros y con las cosas; me hubiese gustado 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.15
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.15
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.15


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

38 

 

… DETRÁS DE ESAS GAFAS OSCURAS 

 

 
saber cómo me vería a mí, qué descripción 
haría. El color tiene su protagonismo en nuestra 
relación con el mundo y en nuestro estado aní- 
mico. Nunca sabré cómo nos vería, conocería 
Charo, porque nunca le pregunté. Sin embargo, 
hay una cosa que es común en todas las gafas 
de color y es la intensidad de la luz. Así, que lo 
cierto es que lo que veía Charo era de una luz 
atenuada, como de hecho era su trato diario con 
nosotros en el Departamento y creo que hacía 
bien: era una buena estrategia anímica para 
rebajar el exceso de testosterona en los consejos 
de departamento. En ese ambiente no le quedó 
más remedio que convertirse en una pionera del 
feminismo incipiente, un feminismo animado 
por Foucault que le vino al pelo para defender 
su sitio legítimo. Sabemos que una luz intensa 
dificulta la visión del otro lo mismo que otra 
más tenue. ¿Es que Charo había encontrado 
en el tono de sus gafas la intensidad conve- 
niente para su justa medida del otro? ¿para esa 
diferencia constitutiva y constituyente? En este 
embate Charo contaba con un instrumento de 
precisión: lo dado no se le daba de forma inme- 
diata, sino mediatamente. ¿Mirada tramposa? 

¿al margen de la cosa misma? Claro que no. No 
creo que haya alguien capaz de ver las cosas 
mismas, porque las cosas no tienen mismidad, 
solo constelaciones respecto a la luz. 

Habrá quien piense que esas gafas era un 
rasgo de coquetería. Es una posibilidad, pero 
Rosario me era del todo desconocida. La medi- 
da de esas gafas me hacía sospechar que detrás 
de Charo tenía que haber una gran mujer. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

39 

 

MANUEL BARRIOS CASARES 
 

 

 

 

 

 

 
Evocaciones del Zaratustra 
(Evocando a Rosario García del Pozo) 

Manuel Barrios Casares 
Universidad de Sevilla 

https://dx.doi.org/10.12795/fragm
entos_filosofia.2025.23.16 

 

 

Llegué demasiado pronto. Por apenas unos 
años de diferencia no tuve la oportunidad de 
contar con el magisterio de Rosario García del 
Pozo en mis estudios de licenciatura y doctora- 
do. En el mismo curso en que yo ingresaba en la 
Facultad de Filosofía y Ciencias de la Educación 
de la Universidad de Sevilla, leía ella allí su tesina, 
El método arqueológico de Michel Foucault y su repercu- 
sión en la tarea filosófica actual (1978), y fue a partir 
de entonces cuando comenzó a desarrollar una 
actividad docente más intensa, compatibilizán- 
dola con la elaboración de su tesis de doctorado, 
una fértil investigación que más tarde publicaría 
como libro y la convertiría en uno de los pri- 
meros referentes de los estudios foucaultianos 
en España1. Pero que no coincidiéramos en las 
clases de su asignatura predilecta, Historia de la 
filosofía moderna y contemporánea (todavía imparti- 
da en mis años mozos por su director de tesis, 
el apreciado profesor Patricio Peñalver Simó), 
no significa que no tuviéramos contacto desde 
fecha temprana y no congeniáramos en seguida. 
El interés compartido por el pensamiento nietzs- 
cheano y foucaultiano se combinó en nosotros 
con un sentimiento mutuo de simpatía personal 
y he de decir, con gratitud, que ya desde aquella 
primera etapa mía de formación filosófica uni- 
versitaria conté con el apoyo generoso de Charo 
García del Pozo. Ella disponía de una espléndida 
colección de libros de filosofía y a ésta acudí para 
consultar volúmenes de la vieja edición de Obras 
Completas de Nietzsche publicada por Aguilar, de 
la que faltaban algunos tomos en la biblioteca 
de la Facultad, cuando durante el segundo año 

1 Rosario García del Pozo, Michel Foucault: un arqueólogo 
del humanismo Sevilla, Publicaciones de la Universidad 
de Sevilla, 1988. 

de carrera dediqué el grueso de mis esfuerzos al 
estudio del pensador alemán. 

Había además una faceta del carácter de 
Charo que me resultaba tremendamente afín y 
me encantaba: se trataba de la fina ironía con 
la que despachaba la prepotencia de algunos 
de sus colegas, tanto más pretenciosos cuanto 
más ignorantes. Lo hacía de modo reposado, sin 
aspavientos, y sin buscar tampoco hacer sangre. 
Sabía ser, con elegancia, crítica y conciliadora a la 
vez. Recuerdo bien ese gesto tan distintivo suyo 
de guiñar un ojo, ponerse la mano delante de 
la boca, medio tapándosela, acercársete al oído 
y, con una risita apenas contenida que le hacía 
sacudir los hombros, deslizar en voz baja un inge- 
nioso comentario, que desbarataba al momento 
la fachada argumental de algún dogmático con- 
tendiente. Tenía asimismo una visión muy clara 
de la importancia de que las personas de mente 
abierta y sólida formación se implicaran en la 
gestión académica con el firme propósito de 
trasladar a la institución un ideario de progreso y 
libertades, alejado de esa ranciedad tan extendida 
aún en las universidades españolas de finales de 
los años setenta. Seguramente por eso celebró 
tanto en su día el hecho de que su hijo, gran 
especialista también en Foucault, el catedrático 
Francisco Vázquez García, accediera al cargo 
de Decano en la Facultad de Filosofía y Letras 
de la Universidad de Cádiz. Cuando lo hice yo, 
en la Facultad de Filosofía de la Hispalense, me 
sentí muy arropado por ella y nunca me faltó un 
consejo oportuno y desinteresado por su parte. 

En ese contexto, resultaba de lo más esti- 
mulante el modo en que Charo era capaz de 
trasladar las enseñanzas foucaultianas sobre las 
imbricaciones entre saber y poder al plano de 
los conflictos cotidianos con los que había que 
bregar. Y suponía un recordatorio de lo ver- 
daderamente importante el que, en medio de 
cualquier problema coyuntural que pudiera urgir, 
siempre supiera encontrar tiempo y espacio para 
hacer un paréntesis y dedicarse a comentar con 
calma y en detalle el asunto filosófico al que estu- 
viera dándole vueltas en ese momento. 

En particular, Charo solía recurrir a la cuarta 
parte de Así habló Zaratustra para ilustrar con el 
ejemplo de los “hombres superiores” las dife- 
rentes modalidades del nihilismo incompleto 
que ella, al igual que yo, consideraba tan vigentes 
en la sociedad y la cultura del presente como en 
tiempos de Nietzsche. Tenía muy estudiados esos 

https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.16
https://dx.doi.org/10.12795/fragmentos_filosofia.2025.22.16


FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

40 

 

SEMBLANZA DE CHARO GARCÍA DEL POZO 
 

 

tipos, entendía bien el sentido de la duplicidad 
de caras con las que Nietzsche los caracterizaba, 
en tanto modos de aspirar a resolver la crisis del 
mundo moderno que, sin embargo, se revelaban 
finalmente incapaces de asumir hasta sus últimas 
consecuencias el dictamen de la muerte de Dios; 
y acertaba a enlazar esta dimensión de la crítica 
nietzscheana con el análisis genealógico foucaul- 
tiano de las diferentes formas de subjetivación, 
avistando así unos elementos en la obra del 
pensador francés que sólo saldrían a la luz muy 
posteriormente, con la publicación póstuma de 
algunos de sus cursos y escritos inéditos. 

Charo García del Pozo poseía además una 
especial sensibilidad para las cuestiones artísti- 
cas. Le fascinaba, por ejemplo, la manera en que 
Foucault había plasmado el “orden de la repre- 
sentación” a través de su comentario al cuadro 
de Las Meninas de Velázquez en el primer capí- 
tulo de Las palabras y las cosas, y por eso volvía 
una y otra vez a ese texto. Del mismo modo, 
en el Zaratustra –– y, como digo, sobre todo en 
su cuarta parte –– percibía la existencia de una 
intensa experimentación estilística, mediante 
la cual Nietzsche intentaba dar un vuelco a 
las formas convencionales en que la tradición 
filosófica había solido articular sus propuestas 
teóricas, mas sin acabar de ver en qué podía con- 
sistir exactamente semejante recurso expresivo. 
A propósito de esto, recuerdo cómo le llamó 
la atención el capítulo de mi ensayo La voluntad 
de poder como amor titulado “Soledad azul”, en el 
que yo reivindicaba el significado filosófico, no 
meramente estético, de la singularidad formal 
adoptada por Nietzsche en Así habló Zaratustra 
y, sobre la base de una comprensión de las 
peculiaridades de su estructura compositiva, 
apuntaba a la dimensión irrepresentable de las 
enseñanzas del maestro del eterno retorno2. 
Me permito extenderme brevemente sobre este 
punto para explicar mejor la perspicacia de la 
profesora García del Pozo a la hora de captar 
el modo en que Nietzsche habría ensayado ese 
pensar de la exterioridad potenciado luego por 
Foucault. 

 

2 Argumentaba ahí que la tercera parte funcionaba como 
un “falso centro” de la obra, por cuanto el “tema” del 
eterno retorno no llegaba a exponerse, sino sólo a mos- 
trarse en las variaciones del enano, el espíritu de la pesa- 
dez o los animales de Zaratustra, como queriendo indicar 
que este pensamiento no se valida con argumentos, sino 
experimentándolo en la propia piel (1990, 50-51). 

Incidiendo en la peculiaridad de la ruptura 
estilística del Zaratustra, mi interpretación toma- 
ba como referencia la de Eugen Fink, al tiempo 
que se contrastaba con ella. En efecto: en su 
ya entonces clásica monografía La filosofía de 
Nietzsche, Fink había subrayado la idea de que 
la novedosa forma de expresión de Así habló 
Zaratustra no había surgido de la noche a la 
mañana y sin mediaciones, sino que estaba prefi- 
gurada en los rasgos experimentales del “espíritu 
libre”. Así pues, se trataba, más bien, de un esti- 
lo consecuente con el hecho de que Nietzsche 
se hubiera desprendido del “corsé positivista” 
de sus obras del período intermedio y hubiese 
adoptado un lenguaje simbólico, cargado de 
imágenes, alejado de los conceptos abstrac- 
tos, para dar cuerpo a una nueva “experiencia 
del ser”. Influido por su maestro Heidegger, 
Fink tendía así a concebir este pensar poetizante 
nietzscheano como un ejercicio ontológico de 
creación de la verdad, como producción origi- 
naria (poíesis) de una nueva dimensión de lo real 
en cuanto tal. Desde estos parámetros, la cuarta 
parte no podía suponer sino un decaimiento de 
la potencia poético-especulativa de Nietzsche y, 
en ese sentido, escribía el exégeta: 

 
Pero en la cuarta parte aparecen elementos 

estilísticos nuevos. La fábula, que en las tres 

primeras actúa sólo como un lazo ligero que 

mantiene la conexión y cuya única gradación 

consiste sólo en que primero la predicación se 

dirige a todos, luego a unos pocos y, por fin, era 

sólo el diálogo de Zaratustra consigo mismo y 

en último lugar, el cántico de su alma; la fábu- 

la, decimos, resalta ahora con mayor fuerza; 

más aún, resalta de una manera exagerada. Hay 

salidas de tono penosas y lamentables; toda la 

cuarta parte es una caída. En cierto modo, la 

visión intelectual-poética parece agotada. Como 

un maligno juego de sátiros pende esta cuarta 

parte sobre la obra que reveló una nueva visión 

trágica del mundo. Esta última parte había de 

servir para mostrar la inmensidad de la grande- 

za de Zaratustra, comparada con las formas de 

grandeza humana habidas con anterioridad, para 

revelar su elevación por encima de todos los 

tipos de «hombre superior». Pero esto precisa- 

mente no se consigue y no pasa de ser una mera 

«actitud». Se describe a Zaratustra como el mag- 

nánimo, el victorioso, el bondadoso, el seguro de 

sí mismo en medio de los extraños fragmentos 

que los hombres superiores representan. La 

figura de Zaratustra no gana esencialmente en 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

41 

 

MANUEL BARRIOS CASARES 
 

 

profundidad ni en concreción existencial por 

su superioridad sobre los hombres superiores. 

Nietzsche no consigue mostrar cómo vive aquel 

ser a quien caracteriza el conocimiento de la 

muerte de Dios, de la voluntad de poder y del 

eterno retorno. Aquí no basta ya su arte de 

describir sentimientos y actitudes virales. Como 

pensador de las nuevas ideas, Zaratustra está más 

allá de la psicología de Nietzsche (1979, 136). 

 

Mi punto de vista, por el contrario, era el de 
que Nietzsche había cambiado deliberadamen- 
te de registro para “descentrar” la estructura 
compositiva, de aire musical, de su “poema 
sinfónico”, resistiéndose así a una lectura 
cerrada, ontologizante, de la obra y enfatizando 
los componentes retóricos e incluso paródicos 
de la cuarta parte con plena consciencia de 
ello3, quizá con el objetivo nada descabellado 
de ponerse en condiciones de “reírse de sí 
mismo”, esto es, de burlarse de la gravedad 
solemne con la que algunos podrían tomar 
en serio el “evangelio” de Zaratustra (como 
si, de hecho, quisiera ser un nuevo evangelio, 
una nueva religión), apostando, en cambio, por 
una lectura irónica de sus propias propuestas, 
sabedor de que éstas se hacían, no al margen 
ni más allá de la historia de la metafísica y del 
nihilismo, sino desde el propio suelo histórico 
de una fábula cultural europea llamada a su 
declive y problematización. Por tanto, para 
mí, el juicio de Fink resultaba desacertado en 
la medida en que desenfocaba el verdadero 
objetivo de Nietzsche en esta cuarta parte: no 
tanto el de mostrar a Zaratustra como modelo 
existencial a imitar, cuanto el de hacer caer en 
la cuenta de que esas sombras y máscaras de 
Zaratustra que serían los “hombres superio- 
res” representaban nuestras propias formas 
imperfectas de lidiar con la gran enfermedad 
suscitada por la crisis de los valores moral-me- 
tafísicos del pasado. Lo que Fink no alcanzaba 

 

3 Así, acudiendo a la distinción entre drama y tragedia 
acuñada por Eugenio Trías en su libro Drama e identidad, 
o bajo el signo de interrogación (1974), escribía yo: “Por ello 

a ver es que la deconstrucción de la identidad 
del yo que implica para Nietzsche este proceso 
desmitificador –– el de hacerse consciente de 
que la verdad metafísica del ser era una fábula 
–– incide sobre la propia figura de Zaratustra 
(tal como lo hará sobre el propio autor en Ecce 
Homo) y obliga a una escritura muy consciente 
de sus propios márgenes. 

Esto es lo que Charo García del Pozo esti- 
maba como la herencia nietzscheana más cabal 
de la obra de Michel Foucault y es algo en lo 
que no dejó de incidir en sus escritos. Así, en su 
artículo “El signo y el pensamiento del exterior 
en una arqueología del conocimiento”, explica- 
ba cómo el interés de Foucault por pensadores 
como Marx, Nietzsche o Freud nace de la cir- 
cunstancia de que éstos despliegan unas técnicas 
interpretativas que hacen que el intérprete se 
refleje en ellas como en un permanente juego 
de espejos, impidiéndole adoptar la perspectiva 
tradicional de un contemplador aséptico (el 
denominado “punto de vista del ojo de Dios”). 
En el caso de Nietzsche, con ello no sólo se 
problematiza la posición del sujeto, sino la de la 
propia cultura, haciendo que surja la pregunta 
por los límites de lo que puede pensarse desde 
dentro de la misma4: una cuestión que no se 
resuelve ya con el expediente de una presunta 
profundidad interior a la que podría acceder la 
conciencia esclarecida, sino reconociendo más 
bien –– escribe Charo –– que “los signos se 
sitúan en un espacio de profundidad exterior 
donde se cruza el lenguaje con la historia. Una 
emergencia de los signos que tiene como condi- 
ción previa su emergencia en la historia” (1987, 
41). A renglón seguido, cita como complemento 
este pasaje de Foucault: 

 
Hay en Nietzsche una crítica de la profun- 

didad ideal, de la profundidad de la conciencia 

que denuncia como invento de filósofos; esta 

profundidad sería la búsqueda pura e interior de 

la profundidad. Nietzsche pone de manifiesto que 

esa profundidad implica la resignación, la hipo- 

cresía, la máscara, aunque el intérprete, cuando 

mismo, desde el punto de vista de una comprensión no   
estrictamente dramática del sentido global de Así habló Za- 
ratustra, sería preciso reconsiderar el valor de esa cuarta 
parte, tantas veces postergada: entre otras cosas porque 
es en ella donde Nietzsche intenta (e.d., experimenta) ca- 
balmente activar una determinación positiva para la idea 
de eterno retorno, no desde sí misma, sino en base a lo 
que ésta puede aportar al tránsito desde el último hombre 
hasta el superhombre” (1990, 51). 

4 Esta consideración tenía en Rosario García del Pozo 
carácter programático: al situarse en los márgenes, un 
pensamiento del afuera cuestiona que los signos de una 
cultura posean sin más carácter universal, antes bien, se 
encuentran atravesados por contingencias, intereses, prác- 
ticas y materialidades que determinan un orden específico 
de relaciones. Su crítica a los excesos eurocentristas o su 
compromiso feminista hallaban ahí sustento teórico. 



FRAGMENTOS DE FILOSOFÍA, Nº 21, 2025: ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464 

42 

 

SEMBLANZA DE CHARO GARCÍA DEL POZO 
 

 

recorre los signos para denunciarlos, debe descen- 

der a lo largo de una línea vertical y mostrar que 

esta profundidad de la interioridad es en realidad 

algo muy distinto a lo que parecía. Es necesario, 

por tanto, que el intérprete descienda, que se con- 

vierta, como dice Nietzsche, en el buen excavador 

de los bajos fondos. 

Pero, en realidad, no se puede recorrer esta 

línea descendente cuando se interpreta, sino para 

restituir la exterioridad resplandeciente que fue 

recubierta y enterrada. Y es que, si el intérprete 

debe ir personalmente hasta el fondo, como un 

excavador, el movimiento de la interpretación 

es, por el contrario, el de un desplome cada vez 

mayor, que deja que por encima de él se vaya 

desplegando la profundidad de forma cada vez 

más visible. Y la profundidad se vuelve ahora un 

secreto absolutamente superficial de forma que el 

vuelo del águila, la ascensión a la montaña, toda 

esta verticalidad tan importante en Zaratustra, no 

es, en sentido estricto, sino el revés de la profun- 

didad, el descubrimiento de que la profundidad 

no era sino un juego y un pliegue de la superficie 

(1970, 30). 

 

Charo me lo dijo una vez y sólo ahora, al evo- 
carla, pasados los años, llego a entender mejor 
qué es lo que quería decir con eso: “la cuarta 
parte del Zaratustra es el revés de la profundidad 
de todo lo anterior”. Que los signos “mienten 
demasiado”, que se hallan cargados de histori- 
cidad y comprometidos en relaciones de poder, 
y que por eso la crítica, siempre ejercida desde 
ellos, no puede ser inocente respecto a los 
medios que emplea: esto es también lo que el 
cambio tonal del Zaratustra parece indicar, sin 
que ello suponga una mera impugnación de los 
discursos previos. A Charo, el título del último 
capítulo de la cuarta y última parte de Así habló 
Zaratustra, “El signo”, se le antojaba lleno de 
riqueza semántica, cargado de registros, entre 
ellos, el de una especie de recuperación final de 
la heroicidad de la figura del profeta del eterno 
retorno tras haber marcado distancia con los 
hombres superiores. Pero no pensaba que eso 
obviase el afán más claro de Nietzsche en esta 
entrega final: el hacer de la risa el más libre 
movimiento disolutivo de las fijezas dogmáticas, 
el movimiento genuinamente transvalorador. 
Así, invitando a multiplicar las lecturas posibles 
del texto, cabría pensar este “malicioso juego 
satírico” (Fink) como una suerte de guiño o 
llamada de atención final en la que Nietzsche, 

con risita floja, hubiese querido susurrarnos al 
oído una ocurrente advertencia sobre la pre- 
sunta seriedad de las cosas humanas, demasiado 
humanas. 

Referencias 

BARRIOS CASARES, M., La voluntad de poder 
como amor. Barcelona, Ediciones del Serbal, 
1990. 

FINK, E., La filosofía de Nietzsche. Madrid, 
Alianza, 1979. 

FOUCAULT, M., Nietzsche, Freud, Marx, 
Barcelona, Anagrama, 1970 

GARCÍA DEL POZO, R., “El signo y el pen- 
samiento del exterior en una arqueología del 
conocimiento”, en Thémata, revista de filosofía, 
Sevilla, 4 (1987), pp. 39-48. 

GARCÍA DEL POZO, R., Michel Foucault: un 
arqueólogo del humanismo (estructuralismo, genea- 
logía y apuesta estética). Sevilla, Secretariado de 
Publicaciones de la Universidad, 1988. 

TRÍAS, E., Drama e identidad, o bajo el signo de 
interrogación. Barcelona, Barral, 1974. 


	ISSN: 1132-3329, E-ISSN: 2173-6464
	Producción editorial

	Índice
	Presentación
	Presentación (1)
	Charo en el recuerdo: Rememorando las lechuzas y el legado del pensamiento
	Referencias

	Rosario García del Pozo, maestra y amiga
	Referencias

	o Rosario Garcia del Pozo
	Referencias

	De Charín a Rosario
	Referencias

	Recuerdos con Charo
	Rosario García del Pozo (1933–2024): Una rêverie ilustrada
	Referencias

	Profesora Rosario García del Pozo
	Rosario García del Pozo. In memoriam
	… Detrás de esas gafas oscuras
	Evocaciones del Zaratustra (Evocando a Rosario García del Pozo)
	Referencias



