Catolicismo y revolucién:
El mito de la nacion catdlica
en las Cortes de Cadiz

Antonio Rivera Garcia
Universidad de Murcia, Esparia

A propoésito de Jost MARriA PORTILLO VALDES, Revolucion de nacion. Origenes
de la cultura constitucional en Espafia, 1780-1812,
(CEC, Madrid, 2000, 522 paginas)

La historia de las instituciones sociales y de las fuentes juridico-politicas exige
un manejo muy preciso de los conceptos. En esta nota critica debatiremos deter-
minados conceptos politicos, como los de absolutismo, teologia politica, liber-
tad civil o nacién, utilizados por José Maria Portillo para iluminar el periodo re-
volucionario que dio origen a la Constitucién de Cadiz. Portillo distingue en su
libro entre un discurso catélico antipolitico, perteneciente al absolutismo ante-
rior a Cadiz, y una teologia politica catélica que subyace a la Constitucién de
1812. Ello le permite sostener la tesis de que, en sus origenes, nuestra cultura
constitucional se acerca mds a una especie de nacionalismo catdlico que a un
republicanismo de corte liberal.

Revolucion de nacién tiene el mérito de analizar casi todas las fuentes
juridico-politicas que lograron cierta repercusion entre los afios 1780 y 1812. Nos
encontramos sin duda ante un libro muy bien documentado, que probablemente
se convierta en un titulo imprescindible para conocer las bases tedricas de nues-
tra primera Constitucion. No obstante, se puede objetar a este valioso libro la
utilizacién poco rigurosa de algunas categorias o conceptos politicos. Asi, el
caracter antipolitico del absolutismo espafiol no se debe -en contra de lo que
parece indicar Portillo- a la falta de libertad politica y de instituciones represen-
tativas, sino a la defensa antihobbesiana de las tesis patriarcalistas. Por otra
parte, resulta inadecuado hablar de teologia politica catélica para referirse al
discurso del liberalismo gaditano si antes no se demuestra la transferencia de las
categorias de la teologia catélica a la politica'. Para ello no basta con probar la
confesionalidad del Estado espafiol o la importancia que tiene la religién para



204 . Araucaria Nro. 6

conseguir la paz social. Que la concepcion de libertad defendida por Martinez
Marina se encuentre estrechamente unida al iusnaturalismo catélico tomista, no
es suficiente para catalogar su doctrina de teologia politica (pag. 450). Desde el
siglo X VI, este problema ha estado centrado en demostrar si el poder de los
gobernantes o soberanos temporales se asemeja a la omnipotentia dei. Asi,
Pérez Valiente, por ejemplo, expone una genuina teologia politica romana o
catolica cuando sefiala que el soberano, en contraste con el hobbesiano?, siempre
actda de potentia ordinata 'y nunca de potentia absoluta®.

1. El discurso “catdlico™ y “antipolitico” del absolutismo espariol. Ese excelente
historiador de las fuentes e instituciones politicas y sociales que es José Maria
Portillo, ha cometido, sin embargo, algunas simplificaciones y confusiones que,
a mi juicio, serfa preciso eliminar. Este es el caso de la primera parte del libro,
Los limites de la monarquia y la necesidad de la constitucién, donde el autor
tiende a identificar el pensamiento absolutista y el conservador, el catélico y el
jansenista. El absolutismo puede ser calificado de conservador si lo comparamos
con el republicanismo de algunos diputados gaditanos, mas dificilmente puede
ser catalogado asi cuando pensamos en el despotismo ministerial o en la accién
de los ministros espafioles dieciochescos, casi siempre opuestos a la politica
tradicional y estamental seguida por el Consejo Real. Por esta razén, si se ha-
bla de un pensamiento conservador, o incluso de una Ilustracién conservadora,
antes hemos de definir este concepto tan ambiguo y, sobre todo, advertir que el
paso del tiempo obliga a reajustar los significados de esta categoria politica.
En cuanto a la segunda confusion, resulta muy conocido que el jansenismo
no sélo es una parte del catolicismo, sino muy a menudo una tendencia acusada
de heterodoxa. En la Espafia de finales del XVIII podemos apreciar la existencia
de una teorfa absolutista que apuesta por un poder real no sujeto a los limites de
la constitucién secular y estamental, y que a menudo merece el calificativo de
Jansenista y patriarcalista. Su jansenismo se debe a su pesimista antropologia y

1. Cf. C. Scumrrt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveranitiit,
Duncker & Humblot, Berlin, 1985; Politische Theologie II. Legende von der Erledigung jeder
Politischen Theologie, Duncker & Humblot, Berlin, 1970.

2. Cf. P. PErREZ VALIENTE, Derecho publico hispdnico, CEC, Madrid, 2000, 31, pag. 146.

3. “[...] en la reptblica no puede haber otra potestad que una suma y suprema y que ésta
[...] es ordinaria y acorde con la razén” (Ibidem, 40, pag. 148). Antes, Pérez Valiente ha de-
finido, a su manera, el problema de la teologia politica: “El hecho de no tener la majestad su-
perior alguno en lo temporal, ejercer su poder con independencia del pueblo y no estar sujeta a
las leyes, desencadend un problema bastante pernicioso, el de si existe una doble potestad en el
rey o principe supremo, a saber, la ordinaria, atenta al mandato de las leyes y de la razén, y la
absoluta o plena, ajena por completo a las leyes.” (Ibidem, 1, pag. 139).



Catolicismo 'y revolycién 205

a su episcopalismo o regalismo. El adjetivo de patriarcalista le conviene porque,
en discusion con el contractualismo hobbesiano, atribuye un origen natural al
dominio monérquico.

Portillo califica de “discurso cat6lico antipolitico” (pag. 85) a las obras
Catecismo de Estado segiin los principios de la Religién de Joaquin Lorenzo
Villanueva y La Monarquia de Clemente Pefialosa y Zifiiga, ambas de 1793. La
antropologia pesimista del escrito de Villanueva* que, en opinién de Portillo,
pertenece al catolicismo mas conservador, propugnaba una absolutista “reduc-
cién antipolitica de la sociedad™’. Mas el autor de Revolucién de nacion realiza
una lectura superficial cuando, en lugar de subrayar el jansenismo de Villanue-
va, se limita a ver en esta antropologia pesimista y absolutista un buen ejemplo
de “antropologfa catdlica”®. Estos conceptos, pesimismo antropolégico y abso-
lutismo o teoria politica autoritaria, no son exclusivos de la confesién romanas:
los encontramos en numerosos autores no catélicos, como Maquiavelo, Lutero
o Hobbes. Ademas, si se omite un dato esencial como el jansenismo de Villa-
nueva, el lector puede pensar que la ortodoxia catélica coincide con esta defensa
jansenista del absolutismo. Sin embargo, en Espaiia, incluido el perfodo anali-
zado por José Marfa Portillo, el catolicismo dominante, sobre todo en la univer-
sidad, fue el tomista o escoléstico, cuya optimista antropologia, centrada en las
virtudes del libre albedrio humano, se encontraba en las antipodas de los segui-
dores de la teologia agustina. Desde luego, si no se menciona la adscripcion de
Villanueva a la “sana doctrina”, al jansenismo espafiol, ni podemos explicar su
antropologia pesimista, ni su preocupaciéon por el pecado y la gracia, ni su ab-
solutismo. Por lo deméds, también es conocida la proximidad de Jovellanos a
ciertos planteamientos del jansenismo espariol. Pero Portillo ha desaprovechado
la ocasion, a pesar de citar a menudo al ilustrado asturiano, para iluminar esta
decisiva cuestion.

Si no se puede leer a Villanueva sin conectar su absolutismo con su janse-
nismo, tampoco podemos comprender a Pefialosa sin destacar el patriarcalismo

4. En el Catecismo del Estado podemos encontrar fragmentos de este corte: “del pecado
viene la necesidad de la sujecion coactiva al orden civil.” (Cit. en J. VARELA, Jovellanos, Alian-
za, Madrid, 1988, pag. 168).

5. “El supuesto antropoldgico del hombre desordenado y el alma presa de pasiones, que se
compartia con una teologia catélica conservadora implicaba esta reducci6n antipolitica de la
sociedad” (pag. 115).

6. “Antropologia catélica que [...] concebia inicamente un ser desnudo de derechos y sub-
sistente s6lo ‘por pura misericordia de Dios’. Situacién en la que tampoco una voluntad propia
sino la gracia divina podia redimir y reordenar [...] En la idea de pecado, y no en la libertad,
estaba el nicleo de esta reflexion catélica.” (pag. 90).



206 Araucaria Nro. 6

de su teoria monarquica. Para Portillo, el absolutismo de Pefialosa’ contiene
“una relacion no politica entre una nacién meramente civil y un soberano abso-
lutamente politico” (pag. 101). En principio, al juzgar este discurso absolutista
de antipolitico, Portillo parece confundir la politica con las tesis republicanas,
y olvidar que también es politica la relacién vertical de mando y obediencia.
No obstante, hay una indiscutible dimensi6n antipolitica en la argumentacién
mondrquica de Pefialosa. No porque defienda el absolutismo, o la concentracién
del poder supremo en el monarca, y la ausencia de instituciones de representa-
ci6n popular, sino por abogar a finales del siglo XVIII por una tesis patriarca-
lista vinculada tradicionalmente al antiguo derecho divino de los reyes, entre
cuyas figuras mas sefleras habian destacado en el pasado el monarca inglés
James I'y Robert Filmer. Mas esta teoria ya habia sido desechada en siglos
anteriores por tedlogos catdlicos (Sudrez) y por fildsofos protestantes, tanto
absolutistas (Hobbes) como constitucionalistas (Locke). El patriarcalismo se
caracterizaba por confundir, como atinadamente sefialaba Sudrez, lo econémico,
el d&mbito doméstico y familiar, con lo politico®. Por este motivo lo antipolitico
se hallaba, en contraste con la afirmacién de Portillo, en el mismo poder domés-
tico del soberano.

A esta corriente patriarcalista también pertenecen los iusnaturalistas ca-
tolicos José de Torres Flores y Sebastidn Sanchez Sobrino. Para el primero, el
rey “respecto de sus vasallos, no es otra cosa mas que un padre de familia res-
pecto de sus domésticos” (cit. en pp. 99-100). Para Sobrino, la respetuosa obe-
diencia debida a los padres era similar a la exigida por el monarca (pag. 118).
Por esta razon, en su obra El vasallo fiel a su principe (1798) explicaba que la
relacion de obediencia a las potestades humanas no era una cuestién de “virtud
puramente civil y politica”, sino un “deber sagrado impuesto por el cuarto pre-
cepto del Decalogo™ (cit. en pag. 119), esto es, por el mandamiento que ordena
honrar a los padres. Todo lo cual demuestra que el catolicismo patriarcalista,
tan diferente al defendido por Francisco Suarez, el més grande de los tedlogos-
juristas de confesién romana, no s6lo se opone al republicanismo y contractua-
lismo rousseauniano, sino también al decisionismo absolutista de Hobbes.

7. “Llamo absoluto ~escribe Pefialosa- aquel poder que no separa la autoridad legislativa de
la persona del Monarca, quien también la tiene para mandar la ejecucién de las leyes que dio
ordenadas al bien comuin de los hombres.” (cit. en pég. 116). “Aun cuando la ley nueva se
opusiese con manifiesta y evidente contradiccion a las leyes constitucionales del Estado, no
puede servirles de pretexto para arrogarse los vasallos el poder de anularla.” (pp. 116-117).

8. Cf. F. SuArez, Defensa de la fe, IEP, Madrid, 1970, I, VIII, 7, pag. 46. Este tema lo
he tratado en mi libro La politica del cielo. Clericalismo jesuita y Estado moderno, Olms,
Hildesheim, 1999, pp. 69-70.



Catolicismo y revolucion 207

Penalosa, no obstante, se aleja del derecho divino de los reyes del siglo
XVII en aquellos fragmentos de su obra donde defiende un peculiar liberalismo
patriarcal. Pues aprecia en la monarquia el régimen més adecuado para defen-
der las libertades individuales. De un modo semejante a la famosa distincién de
Benjamin Constant, Pefialosa critica aquella libertad positiva y republicana de
los griegos fundada sobre el sacrificio de los intereses individuales (pag. 102);
y, en cambio, ensalza la libertad individual o negativa de los modernos por ser
mds auténtica, mds suave, mas sostenida y mds propia del hombre que la grie-
ga. Para este pensador, la civilizacién, el desarrollo de la vida urbana, del co-
mercio y de la propiedad privada hicieron necesario el régimen monarquico, el
tinico capaz de fomentar las libertades de los individuos. Ahora bien, Portillo
incluye La monarquia de Peflalosa dentro de una discutible ilustracién conserva-
dora, la caracterizada por defender la sociedad civil moderna frente al antiguo
ideal republicano (pag. 101). Nuevamente no parece apropiado aplicar el adje-
tivo conservador al pensamiento liberal de finales del XVIII y principios del
XIX. Quiza si lo sea desde el inm6vil enfoque historicista, pero una rigurosa
historia conceptual deberia servir para evitar estos lamentables anacronismos.

2. Reformistas y revolucionarios en Cadiz: la polémica sobre el poder constitu-
yente. Lo mejor del libro de Portillo se encuentra en las paginas dedicadas a los
debates historiograficos y constitucionales que durante este periodo entablan el
sector moderado capitaneado por Jovellanos y el sector mas revolucionario o
republicano del liberalismo espaifiol. Los moderados o realistas deseaban restar
caricter constituyente al sujeto nacional, y que las Cortes se limitaran a restau-
rar y mejorar la constitucion histrica. Lejos de propugnar una ruptura revolu-
cionaria, defendian la vigencia de las antiguas leyes fundamentales, en cuyo
cardcter estamental u orgénico veian un serio obstéculo contra el despotismo. A
pesar de esta apologia de las tradiciones constitucionales, los realistas, siguien-
do el modelo inglés propuesto por Lord Holland y por el libro del escocés John
Allen Insinuaciones sobre las Cortes, deseaban introducir la novedad de dos
camaras: la cdmara alta de los privilegiados, donde estarian representados la
nobleza y el clero, y la cdmara baja de los comunes. Sin embargo, la opcién
revolucionaria se impuso al final sobre la realista, dado que las Cortes ni fueron
estamentales ni se dividieron en dos cdmaras.

Para ese sector partidario de modestas reformas en la Constitucién histé-
rica, el de Jovellanos, Capmany o Borrull, la Espafia de las Cortes de Cadiz no
era una “nacion constituyente” sino una nacién constituida, cuya esencia radi-
caba en la religi6n catélica y en una monarquia hereditaria y limitada por un
orden estamental. Los moderados afiadian, en una linea muy parecida al pensa-



208 Araucaria Nro. 6

miento reaccionario expuesto poco més tarde en el Manifiesto de los persas,
que la naci6én no podia modificar los derechos del rey Fernando VII, por cuanto
la traslacién de poder al rey, la translatio imperii, ya habia tenido lugar en épo-
cas pasadas (pag. 415). Razén por la cual los diputados de las Cortes debian ser
considerados simples depositarios de la soberania monarquica. Asimismo, los
realistas, tras sentenciar que la antigua Constitucién se remontaba a la Edad
Media, al pacto entre dos sujetos iguales, el principe y el resto del cuerpo po-
litico, pensaban que la nacion no constituia una realidad anterior a la monarquia.
Sin pacto de gobierno o de dominacion no podia hablarse de una comunidad,
sino, como sefialaba Inguanzo, de una “reunion de hombres en confuso” (cit. en
pag. 374).

En cambio, los diputados més revolucionarios o rupturistas, cuyo pensa-
miento suele poseer muchas de las caracteristicas del republicanismo liberal’,
negaban que la Constitucién tradicional espafiola siguiera vinculando a las nue-
vas Cortes. Los estudios historiograficos del moderado Martinez Marina sirvie-
ron, como advierte Portillo, a los propdsitos de este grupo, por cuanto el autor
de la Teoria de las Cortes pretendia demostrar que la auténtica representacion
nacional nunca habia residido en las asambleas estamentales sino en los muni-
cipios que habian pactado con el rey, a fin de frenar la tirania sefiorial o feudal,
unos fueros favorecedores de la libertad politica. En opinién de Marina, el pue-
blo llegd a asumir, bajo el reinado de Fernando III, la soberania y la represen-
tacion nacional. Indudablemente, en este discurso histérico dominaba la dimen-
sién de factor de cambios politicos, en cuanto servia al propdsito de combatir la
representacion estamental, sobre la de indice de los hechos realmente acaecidos
en el pasado’®. Sobre todo si tenemos en cuenta que Marina identificaba a los

9. A diferencia del republicanismo neo-romano de Maquiavelo (cf. Q. SKINNER, Liberty
Before Liberalism, Cambridge University Press, Cambridge, 1998), y en oposicién al absolu-
tismo dieciochesco, este republicanismo, propio de los padres fundadores norteamericanos (cf.
B. AckerMAN, We the People, 1: Foundations, Harvard University Press, Cambridge Mass.,
1991) y de Inmanuel Kant (cf. J. L. VILLACANAS, Res publica. Los fundamentos normativos de
la politica, Akal, Madrid, 1999), es liberal porque defiende la existencia de derechos y liberta-
des individuales de carécter universal e inalienable; porque atribuye un origen contractual a la
sociedad politica; porque separa la soberania de la representacion, es decir, diferencia entre la
soberania popular y la representacién responsable de los magistrados o gobernantes; porque ve
en la division de poderes un mecanismo muy eficaz de censura politica; porque es partidario de
una concepcion federal del Estado; porque, en contraste con el republicanismo maquiaveliano,
no considera a la religién cristiana incompatible con la virtud civica; o pibrque, frente a la idea
de revolucién permanente, valora positivamente la creacion de una tradicién republicana, a
menudo encarnada en un texto, la Constitucién, o en una asamblea, el senado federal.

10. Sobre la diferencia entre factor e indice, cf. R. KosELLECK, Futuro pasado. Para una
semdntica de los tiempos histéricos, Paidds, Barcelona, 1993.



Catolicismo y revolycion 209

procuradores de las ciudades con el pueblo o tercer Estado!!. En cualquier caso,
los rescoldos de aquella llama democratica ya se habian extinguido. De ahi la
necesidad de una nueva Constitucion'>. Todo ello explica por qué, segun el re-
volucionario Espiga, el primer articulo de la ley fundamental de 1812 no definia
“la naci6n como constituida, aunque lo esté”, sino “en aquel estado en que,
usando de los grandes derechos de establecer las leyes fundamentales, esta
constituyéndose o, lo que es lo mismo, estd mejorando su constitucién” (cit. en
pag. 374).

La nacién, y no el reino de Espaia o los reinos histéricos, se convertia
ahora en el nuevo titular de la soberania. EI organicismo medieval, segtn el
cual el reino se identificaba con un cuerpo cuya cabeza era el rey y cuyos
miembros, los estamentos o los territorios, eran 6rganos heterogéneos, cedié su
lugar a la idea revolucionaria de una nacién homogénea compuesta por indivi-
duos libres e iguales. Las Cortes dejaron de ser una reunién de los tres esta-
mentos o de los distintos territorios histéricos y se convirtieron en una reunién
de voluntades®, tal como declaraba el articulo 27 de la Constitucién: “Las
Cortes son la reunion de todos los diputados que representan la nacién, nombra-
dos por los ciudadanos”.

Los revolucionarios también subrayaban la anterioridad y superioridad de
la nacion soberana sobre el monarca. Desde este punto de vista, Fernando VII
no continuaba siendo gobernante y rey en virtud de un histérico derecho de suce-
sion, sino, como sefialaban unos Preliminares a la constitucion para el reino de
Espania de 1810, por eleccion especial y nombramiento nuevo de la nacién (pag.
323). El mismo proyecto de Constitucién manifestaba que a la nacién soberana
le corresponde “adoptar las formas de gobierno que més le convenga”. Por otra
parte, la tradicion del republicanismo liberal, a la cual podria vincularse esta
seccién de nuestro primer constitucionalismo, solia pensar en una soberania li-
mitada. Asi en la Teoria de una constitucion politica para Esparia se decia que
la nacién no puede obrar contra el bien, la justicia y los derechos del hombre
(pag. 151). Joaquin Maria L6pez continuaba esta tradicién cuando, en su Curso
politico-constitucional de 1840, aclaraba que la soberania nacional, si esta su-

11. Cf. Sarustiano DE Dios, Corporacion y nacion. De las Cortes de Castilla a las Cortes de
Esparia, en AA.VV., De la llustracion al Liberalismo. Symposium en honor al profesor Paolo
Grossi, CEC, Madrid, 1995, pp. 282-283.

12. “Hay edificios tan monstruosos que el inico medio de reforma es construirlos de nuevo.
Afiadirles nuevas piezas, colocdndolas ante las antiguas, es multiplicar las deformidades.” (F.
MARTINEZ MARINA, Juicio Critico de la Novisima Recopilacién, Madrid, 1820, pag. 307).

13. Cit. en S. pE Dios, op. cit., pig. 285.



210 Araucaria Nro. 6

bordinada a los principios de conservacion de la nacién y de la felicidad puabli-
ca, no puede ser absoluta'.

La obra de Canga Argiielles constituye un buen resumen de esta linea de
pensamiento. En sus Reflexiones sociales (1811) explicaba que “todos y cada
uno de los ciudadanos que componen la sociedad, tienen derecho para intervenir
en el establecimiento de las leyes, por residir en ellos la soberanfa”'s. En su
opinién, la representacion estamental no tenfa sentido cuando “todos los indivi-
duos de la sociedad, como que son iguales ante la Nacién”, disfrutan “sin dis-
tincidn ni diferencia alguna del derecho de concurrir con sus votos al estableci-
miento de las leyes”, y pueden “desempefiar las funciones atribuidas a los po-
deres que componen el gobierno”'%. Por lo demds, este eminente representante
de la ruptura revolucionaria defendia la republicana separacion entre el poder
legislativo y el poder ejecutivo. La deliberacion exigia, segtin Canga Argiielles,
un cuerpo formado por un nimero elevado de representantes del pueblo, dado
que “la mayor masa de luces y conocimientos” hace mas probable el acierto y
dificulta el soborno y la intriga de todos los corazones. En cambio, el rapido
cumplimiento de lo adoptado por el poder legislativo exigia atribuir la potestad
ejecutiva a un nimero reducido de representantes, o sea, al rey y sus minis-
tros'’. Canga Argiielles tampoco olvidaba advertir contra los abusos que ocasio-
na la concentracién de ambos poderes, legislativo y ejecutivo, en las manos del
rey!é.

Aunque el examen de la literatura politica demuestra que, durante Ia pri-
mera década del siglo XIX, existen en Espafia autores cuyo pensamiento se
aproxima bastante a un republicanismo de corte liberal, no hay duda de que estos
republicanos o revolucionarios demostraron una gran cautela en Cadiz. La timida
declaracion de derechos individuales del art. 4, el reconocimiento del catolicis-
mo como la religién nacional por el art. 12, y la atribucién del poder legislativo
a las Cortes con el rey por el art. 15, s6lo pueden entenderse como el fruto de
las reciprocas concesiones pactadas por las opciones reformista y revoluciona-

14. “Los pueblos no pueden hacer nada de lo que los destruiria, porque lo contrario seria
establecer respecto a las naciones el derecho de suicidio, que no est4 reconocido entre los parti-
culares. La voluntad general de una nacion unanime no puede hacer que sea justo lo que de suyo
es esencialmente injusto [...] Porque entonces se atacarfa en su raiz el pacto, porque entonces se
destruirfa en vez de avivarse y protegerse el sentimiento de conservacion y de piblica felicidad”.
(J.M. Lorez, Curso politico-constitucional, CEC, Madrid, 1987, pag. 48).

15. J. CANGA ARGUELLES, Reflexiones sociales y otros escritos, CEC/BOE, Madrid, 2000,
pag. 42.

16. Ibidem, pag. 37.

17. Cf. Ibidem, pag. 43.

18. Cf. Ibidem, pag. 48.



Catolicismo 'y revolycién 211

ria. Sin embargo, ello no impidié que, por primera vez en nuestra historia, se
protegieran legalmente los derechos fundamentales; se aboliera la Inquisicién y
se restara poder a la Iglesia; se elaboraran las normas en una asamblea no es-
tamental compuesta por los representantes de toda la nacién; se limitara el po-
der legislativo del monarca, el cual, aun contando con iniciativa legislativa, con
el veto suspensivo y la facultad de sancionar y promulgar las leyes, ya no podia
asistir a las deliberaciones de las Cortes, ni disponer del privilegio, todavia
reconocido por Locke, de convocarlas, suspenderlas o disolverlas.

3. Los derechos del hombre y del ciudadano. Ya sabemos que, para el liberalis-
mo revolucionario espafiol, el poder constituyente residfa inicamente en la na-
cién, y no podia ser compartido por el monarca. Resta, no obstante, explicar
cémo era concebido este poder. La tesis del libro de Portillo es clara y la repite
en numerosas ocasiones: en el origen de la Constitucién de Cadiz se halla una
crisis dindstica que evoluciona hasta acabar en una revolucién politica, tras la
cual la nacién, y no el monarca o los individuos, se convierte en el sujeto poli-
tico que detenta la potestad constituyente (pp. 371, 383). Esta nacién —afiade
Portillo, entendida como una comunidad de cultura catélica'®, limité los dere-
chos individuales y la libertad politica de los ciudadanos (p4g. 366). Precisamen-
te, si la ley fundamental de 1812 no contenia una previa declaracién de dere-
chos humanos se debia a que los individuos carecian de entidad suficiente fuera
del tnico sujeto completo, la nacion (pag. 372). Asimismo, el hecho de que la
potencia constituyente y la soberania hubieran de predicarse exclusivamente de
la nacion, y no de los ciudadanos, impedia la celebracién de un verdadero pac-
tum societatis entre personas libres e iguales (pp. 375, 381).

Hasta aqui la tesis del autor de Revolucién de Nacién. Sin embargo, el
primer capitulo de la ley fundamental de 1812, el dedicado a definir el sujeto
constituyente, no parece ajustarse a la version de Portillo, a la de una nacién
espafiola parecida a la que por estos aflos teoriza Fichte en Alemania; esto es,
a una sociedad nacional heterogénea, singularizada por su cultura, en el caso
espafiol por su catolicismo, y que reclama una nueva forma politica o un nue-
vo Estado. En estos primeros articulos*® no hay ninguna referencia a aquella

19. “Ahi es donde el modelo constitucional espaol de 1812 adquiere su singularidad respec-
to de los otros procesos de la revolucion constitucional atlntica, por haber transferido la confe-
sion no sélo como principio cultural general sino ante todo como sefa de identidad nacional.”
(pag. 369).

20. “La Nacidn espafiola es la reunioén de todos los espafioles de ambos hemisferios” (art.
1); “La Nacion espafiola es libre e independiente, y no es ni puede ser patrimonio de ninguna



212 Araucaria Nro. 6

comunidad de cultura catdlica. La nacién simplemente se identifica con el
conjunto de los espafioles. Son los individuos, y no una nacién comprendida en
un sentido romdntico, o sea, como una realidad cultural superior y transcen-
dente a las personas que la integran en cada momento, quienes se reunen para
darse una nueva ley fundamental. Portillo parece olvidar que la nacion, tanto
para nuestros revolucionarios como para los franceses de 1789, equivale al
pueblo, al conjunto de dtomos que componen la comunidad politica. En este
sentido se expresaba un escrito anénimo de 1805, Teoria de una constitucién
politica para Esparia, que, con cierta incoherencia, cita Portillo para defender
sus argumentos: “la nacion espafiola -manifestaba el anénimo- es la reunién
de todas las personas que voluntariamente y libremente viven dentro del [...]
terreno espafiol”, y, por tanto, contiene “las mismas ideas que la palabra
Pueblo” (cit. en pag. 153).

La inexistencia en el texto constitucional de una verdadera declaracién de
derechos inalienables subjetivos constituye, segin José Maria Portillo, la prueba
fundamental de los déficit liberales de nuestra primera Constitucién. El art. 4
(“La Nacion estd obligada a conservar y proteger por leyes sabias y justas la
libertad civil, la propiedad y los demds derechos legitimos de todos los indivi-
duos que la componen”) no le parece suficiente garantia. En su opini6n, este
articulo todavia queda lejos de la cultura constitucional estadounidense y de la
Constitucion francesa de 1791%'. Ello se explica —agrega- porque la Constitu-
ci6én gaditana “ha comenzado por definir nacién antes que individuo, asi como
derechos nacionales -independencia, libertad y soberania- con preferencia a
cualquier otro individual [...], a ésta [la nacidn] se confia la salvaguarda y pro-
teccion de los derechos de los espafioles, como si por si mismos no tuvieran
suficiente entidad para afirmarse y sostenerse” (pag. 389). Sin embargo, esto es
lo normal en cualquier ley fundamental moderna. La principal novedad de estas
Constituciones consiste en la creacion de un sujeto nacional encargado de garan-
tizar los derechos de los individuos, derechos que, a diferencia de la pactada
comunidad nacional, se caracterizan por su cardcter natural, universal o preexis-
tente. En suma, son derechos anteriores a la constitucién de la nacién y del

familia ni persona” (art. 2); “la soberania reside esencialmente en la Nacién, y por lo mismo
pertenece a ésta exclusivamente el derecho de establecer sus leyes fundamentales” (art. 3).

21. Portillo debe reconocer empero que la nacion, entendida “como entidad supraindividual
identificada con el poder legislativo”, también ocupa un lugar fundamental en la Constitucién
francesa (pp. 389-390). Mas la nacion a la cual se refieren los numerosos proyectos franceses de
declaracion de derechos del hombre y del ciudadano tiene muy poco que ver con el concepto
roméntico ligado a una religién, a una cultura o a una historia peculiar. Cf. C. FAURE, Las
declaraciones de los derechos del hombre de 1789, FCE, México, 1995.



Catolicismo y revolucién 213

Estado, como, por lo demas, reconoce el mismo articulo 4 cuando ordena con-
servarlos y protegerlos, mas no crearlos.

Sorprende la argumentacion de Portillo, ya que normalmente se considera
la defensa legal de los derechos legitimos e individuales como una de las prin-
cipales claves para aprehender el sentido de las Constituciones modernas.
Jellinek recordaba que la teoria iusnaturalista solfa reconocerlos, pero faltaba su
consagracion constitucional y el mandato legal de que fueran protegidos. Por
consiguiente, la defensa de tales derechos subjetivos por las instituciones nacio-
nales, o, en otras palabras, su paso de simples derechos naturales a derechos ci-
viles, se convirti6 en la principal novedad de las Constituciones de América del
Norte con respecto a los Bills of Rights britanicos?. Por supuesto, muy distinta
era la cuestion de los mecanismos legales previstos para patrocinar y amparar
esos derechos legitimos. A este respecto, aunque Lord Holland se quejara porque
nuestra ley fundamental no establecia las garantias procesales adecuadas para
hacer efectivos los derechos y libertades individuales (pag. 395), los espafioles si
pudieron reclamar ante diversas instituciones estatales la proteccién de los dere-
chos subjetivos mencionados de forma tan genérica por el articulo cuarto®?.

Portillo insiste, a pesar de todo, en afirmar que los derechos de los indi-
viduos ni fundamentan ni determinan el sistema constitucional de 1812 (pag.
385). Mas si, como expresa el articulo cuarto, la primera obligacién de la na-
cién y de sus instituciones consiste en conservar y proteger los derechos Iegiti-
mos de todos los espafioles, no entiendo cémo tales derechos no van a determinar
la Carta Magna. Ciertamente los diputados de las Cortes de C4diz pensaron
elaborar, inspirados por las declaraciones francesas de 1789 y 1793, un segundo
capitulo del Titulo I con el encabezamiento de “De los espafioles, sus derechos
y obligaciones”, donde se establecia “la libertad, la seguridad, la propiedad y la
igualdad” como los principales derechos de todo espafiol (pag. 200). Pero, al
final, se limitaron a especificar la libertad civil y la propiedad, mientras se
suponia que la seguridad y la igualdad quedaban englobadas dentro de los “de-
mas derechos legitimos”. De este modo se expresaba en 1820 el Catecismo
politico arreglado a la Constitucion de la Monarquia espariola, el cual establecia
que, segin el articulo 4, los derechos de los espafioles son la libertad, la segu-
ridad y la igualdad®. Asimismo, el proyecto de Cédigo Civil de 1821, una de

22. Cf. G. JELLINEK, La declaracién de derechos del hombre y del ciudadano, en J.G.
AMUCHASTEGUI (ed.), Origenes de la Declaracion de derechos del hombre y del ciudadano,
Editora Nacional, Madrid, 1984.

23. M. LoRENTE SARINENA, Las infracciones a la Constitucién de 1812, CEC, Madrid,
1988.

24. Cf. Ibidem, pag. 202.



214 Araucaria Nro. 6

las consecuencias de la Constitucién gaditana, establecia en su articulo 34 que
“la libertad civil, la propiedad, la seguridad judicial y la igualdad legal compo-
nen los principales derechos legitimos de los espafioles”.

Desde luego, algunos liberales como Valentin Foronda se quejaron de esta
breve referencia (pag. 389), mas nunca protestaron porque les pareciera erréneo
el articulo 4. El mismo Portillo admite que la escueta referencia a los derechos
individuales ocasioné poca polémica (pdg. 391). En cualquier caso, su localiza-
cién, dentro del primer titulo y capitulo, y su efectividad material durante el
breve periodo de vigencia de la Constitucién, nos obliga a reconocer el papel
fundamental, basico y determinante que en esta Carta Magna juegan los dere-
chos de los individuos.

4. Una Constitucion liberal: el problema de la diferencia entre la libertad civil
y la libertad politica. El caréacter liberal de nuestra Constitucién de 1812 resulta
ain mas evidente cuando notamos que los Unicos derechos nombrados expresa-
mente son los dos mas genuinos del liberalismo: la libertad civil y la propiedad.
La primera solia desglosarse en libertad de movimiento, libertad personal y,
sobre todo, en libertad de imprenta y de comercio.

También el tratamiento de la igualdad resulta propio del pensamiento li-
beral, pues los constituyentes slo hicieron referencia a una igualdad formal
o legal. Diversas fuentes politicas y juridicas asi lo prueban: el diario de se-
siones de 16 de junio de 1813 afirma claramente la igualdad ante la ley de
todos los espafioles; en el nimero sexto del Duende Politico se puede leer que
“la igualdad civil delante de la ley no es ni puede ser otra cosa que la protec-
cién igual que deben gozar indistintamente todos los ciudadanos”; y, segin el
articulo 51 del Cédigo civil del trienio liberal, “todos los espafioles son iguales
ante la ley para reclamar derechos y cumplir obligaciones, sin diferencia de
nacimiento, de calidad o de fortuna. Esta igualdad constituye el derecho que
se llama igualdad legal”*. Por si todo esto no fuera suficiente para demostrar
que el poder constituyente piensa en la igualdad al referirse a los “demés
derechos legitimos”?¢, contamos con nUMErosos recursos interpuestos contra el
quebrantamiento de este derecho protegido por el articulo cuarto. Por lo de-
maés, no era raro que la igualdad legal lesionada afectara al disfrute de dere-

25. Cf. Ibidem, pag. 203.

26. Frente a la opinién dominante de la igualdad como un derecho reconocido por el articulo
cuarto, el diputado Mufloz Torrero sostenia que la igualdad no se habia nombrado en dicho ar-
ticulo porque “en realidad no es un derecho sino un modo de gozar los derechos” (cit. en pag.
391).



Catolicismo y revolycién 215

chos politicos?’. Ahora bien, mientras este derecho podia traducirse en igual-
dad politica, nunca se reconoci6 la igualdad social o de condiciones materia-
les de vida. Por esta razon, el proyecto de Cédigo civil de 1821 admitia la
amarga verdad de la desigualdad econdmica, y que todo cuanto podia hacer la
ley era “neutralizar el funesto influjo del rico sobre el menesteroso, del supe-
rior sobre el dependiente”?.

No obstante, para Portillo, 1a supremacia de la nacién constituida en
Cédiz sobre los individuos impide hablar de un auténtico liberalismo politico.
Este hecho se refleja en los articulos 306 sobre la inviolabilidad del domicilio
(“No podra ser allanada la casa de ningdn espafiol, sino en los casos que deter-
mine la ley para el buen orden y seguridad del Estado”) y 371 sobre la libertad
de prensa (“Todos los espaiioles tienen libertad de escribir, imprimir y publicar
sus ideas politicas sin necesidad de licencia, revisién o aprobacion alguna ante-
rior a la publicacion, bajo las restricciones y responsabilidad que establezcan las
leyes”), pues “en ambos casos —-explica Portillo- la remisién del control de la
libertad se difiere a una intervencion del poder legislativo, queda dependiente de
un apoderamiento legal que consienta su regulacion [...] Se trata de libertad
como formalidad constitucional, no de derecho subjetivo cuya radicalidad impi-
de su sometimiento al poder” (pag. 385).

A mi juicio, la redaccion de esos dos articulos no resulta incompatible con
un ordenamiento de indole liberal. Las Constituciones de los dos tltimos siglos
suelen prever algunas circunstancias excepcionales de restriccion temporal de
los derechos fundamentales. Pues en ocasiones resulta inevitable limitar un de-
recho individual para proteger otro. Asi, la libertad de prensa siempre tiene
como limite la injuria o la calumnia; y la prohibicién de allanar una casa puede
levantarse cuando ello permita, previa declaracién judicial, obtener algtin bien
como la detencion de un delincuente. Por otra parte, el control de la inviolabi-
lidad del domicilio nunca dependid de una intervencion legislativa anterior, ya
que nunca se estableci6 legalmente el contenido de la férmula “el buen orden y
seguridad del Estado”. Fueron las propias Cortes quienes rellenaron esta laguna
constitucional al resolver las denuncias interpuestas por infracciones contra este
derecho; generalmente planteadas contra autoridades provinciales y municipa-
les, contra miembros del poder judicial y contra los militares que, en una época

27. Este es el caso del “expediente sobre el conflicto surgido entre el jefe politico de Oviedo
y el alcalde constitucional, que le denunci6 a las Cortes como infractor del derecho de igualdad
por haber fijado una proclama en la que recomendaba preferir a los propietarios en las proximas
elecciones.” (M. LoRreNTE, op. cit., nota 43, pag. 207).

28. Cit. en ibidem, pag. 211.



216 Araucaria Nro. 6

de guerra como aquella, solian exigir en sus desplazamientos el derecho de ali-
mentacion y habitacién®.

Mas interesante resulta la parte del libro de Portillo dedicada a la proble-
matica libertad de imprenta, pues €sta, siendo punto de convergencia entre la
libertad civil y la politica, nos lleva a tratar el espinoso asunto de la distincion
entre los derechos civiles, los comunes a todos los espafioles, y los derechos
politicos que gozan solamente los ciudadanos. Portillo critica el contenido del
cap. IV de la ley fundamental porque admite la existencia de espafioles sin li-
bertad politica o sin carta de ciudadania, como las mujeres, los incapaces, los
“originarios del Africa” que no cumplan los requisitos establecidos por el art.
22, los sirvientes, los desempleados o los procesados criminalmente. Denuncia
asi la distincion constitucional entre sociedad civil y sociedad politica por ser
poco respetuosa con los derechos individuales y con el principio de la igualdad
legal. En su opinion, las restricciones en la libertad politica eran “el resultado
de una determinada antropologia politica que no acababa de ver inicamente
sujetos individuales en el conglomerado social de la nacion” (pag. 417). O en
otras palabras, la contradictoria regulacion de la carta de ciudadania se debia
a “que solamente tenia sentido en el lecho de la nacién”. “La libertad politica
-concluye Portillo- era en si beneficio de 1a nacién [...] No era ni se entendia
como una libertad que tuviera origen y explicacién en la dimensién individual”
(pag. 425).

Esta tesis resulta muy discutible: en primer lugar, las objeciones de Por-
tillo contra la regulacién gaditana de la libertad politica deberian extenderse a
las constituciones norteamericanas, las cuales tampoco reconocian los derechos
politicos a todos los componentes del pueblo. Mas esto le impediria seguir sos-
teniendo la peculiaridad de nuestra cultura constitucional. En segundo lugar, no
entiendo como la libertad politica puede tener sentido fuera del “lecho” de una
nacion que, en Cadiz, equivale a la comunidad politica surgida tras el pacto
constituyente. Dificilmente puede existir libertad politica fuera del Estado, si
tal libertad consiste, como admite Portillo, en la facultad para intervenir de una
forma activa o pasiva en las instituciones representativas. La libertad civil, la
individual o natural, si puede ejercerse al margen de la nacién, aunque adquiera
el caracter de derecho civil tras su reconocimiento por la ley fundamental. Mas
éste no es el caso de una libertad, la politica, que s6lo puede disfrutarse tras la
celebracion del contrato social y el nacimiento de la sociedad publica estatal.

Para algunos partidarios de la revolucién, como Canga Argiielles, el esta-
blecimiento de “ciertas calidades precisas para desempefiar las funciones de

29. Cf. Ibidem, pp. 223 ss.



Catolicismo y revolycion 217

ciudadano” no era contrario al “derecho imprescriptible y eterno de la igual-
dad”®. Ello se debia a que esas condiciones necesarias para intervenir en la
esfera politica no se derivaban de una discriminacién estamental. Otra cuestién
distinta es la separacion radical entre la libertad civil y la piiblica, esto es, la
existencia un abismo insalvable entre el simple espafiol y el ciudadano con pie-
nos derechos politicos. Esta diferencia puede admitirla perfectamente el libera-
lismo clésico, quien a veces ha renunciado a las facultades politicas, comenzan-
do por el esencial derecho de voto, a cambio de que el gobierno reconozca los
derechos individuales, en especial la propiedad. Pero no puede admitirla el
pensamiento republicano moderno, quien siempre se ha caracterizado por unir la
sociedad civil (societas civilis) y la politica (respublica). Asi més que un déficit
liberal, esta desvinculacion constituye un déficit democratico. También los re-
volucionarios analizados por José Maria Portillo, entre ellos Flérez Estrada
(pag. 482), aun distinguiendo ambas sociedades y libertades, eran conscientes
de la necesidad de enlazarlas estrechamente3!,

La libertad de imprenta constituye uno de esos derechos individuales que
sirven para conectar la sociedad civil con el Estado. Los publicistas de la época
solian atribuirle tres funciones bésicas: la primera consistia en la formacién y
difusién de la opinion publica, la cual, como sefialaba Agustin Argiielles, supo-
nia el Unico vinculo efectivo entre los representantes politicos y los ciudadanos
o constituyentes (pag. 431). La segunda funcién consistia en impedir el despo-
tismo de las autoridades publicas o en frenar sus arbitrariedades, especialmente
las del ejecutivo. Con este proposito, Florez Estrada aludia a la conveniencia de
que los debates constitucionales se hicieran publicos a través de la imprenta,
pues vefa en las sesiones secretas un nuevo camino para convertir a los diputa-
dos en déspotas. Por ultimo, la libertad de imprenta podia ser un medio muy
eficaz para instruir al pueblo y elevar su nivel cultural (pag. 437).

En principio, esta libertad deberia encuadrarse dentro de los derechos
civiles y no de los derechos politicos. Las fuentes de este periodo la relacionan
directamente con un fruto de la sociedad civil: la opinién publica. No obstante,
también se relaciona indirectamente con el poder legislativo, en cuanto éste
tiene la mision, si quiere convertirse en el portavoz de la voluntad popular, de

30. J. CANGA ARGUELLES, op. cit., pag. 38.

31. En el discurso que acompaii6 la comisién de Constitucion a su proyecto de texto funda-
mental podemos leer: “El intimo enlace, el reciproco apoyo que debe haber en toda la estructura
de la Constitucién, exige que la libertad civil de los espafioles quede no menos afianzada en la
ley fundamental del Estado, que lo esta ya la libertad politica de los ciudadanos” (cit. en pag.
424).



218 Araucaria Nro. 6

ajustar sus leyes a la variable opinién publica. Vuelvo a repetir que una teoria
republicana se caracteriza por ligar la sociedad civil y la comunidad politica,
esto es, la opinidn publica y las instituciones de representacién politica. Si a
ello unimos que la publicidad, a través de la imprenta, cumple una funcién de
control de los 6rganos de gobierno, no resulta extrafio que se hable de la libertad
politica de la imprenta. En las mismas Cortes gaditanas se admiti6, como tam-
bién sefialara Ramon Salas un poco mas tarde*, que sin libertad de prensa no
se puede mantener las demds libertades, en especial la politica. Razén por la
cual este derecho contaba con una garantia adicional, el articulo 131, que orde-
naba a las Cortes su proteccion.

Portillo sefiala, en cambio, que en Cadiz la libertad de imprenta no se
impuso como derecho de los individuos, sino “como un derecho de la nacién, una
libertad que interesaba sobre todo a ésta por permitirle conectar con la voluntad
general” (pag. 435). Ello tenia el inconveniente de que, al dejar de ser un dere-
cho individual, Ia comunidad politica podfa conservar la potestad de limitar su
ejercicio en cuestiones tan delicadas como la religién. Mas, en mi opinién, lo
intolerable no radica en el final del art. 371, segin el cual el Estado mantiene
la potestad de reprimir los abusos cometidos en nombre de este derecho . El
problema no se halla, como sin embargo parece apuntar José Marfa Portillo, en
los principios constitucionales o en la definicién de la soberanfa nacional, sino
en la presencia de una Junta Suprema de Censura que, con la excusa de reprimir
aquellos abusos, hizo imposible un auténtico ejercicio de la libertad de opinién.
De la existencia de tal Junta, de la confesionalidad catdlica o de las prerroga-
tivas legislativas del rey no debiera culparse a los conceptos o a los principios
abstractos utilizados por el sector mas revolucionario de Cadiz. Mas bien tales
instituciones, defectuosas y contradictorias desde el punto de vista de un repu-
blicanismo liberal, fueron el resultado de una negociacion entre dos partidos con
ideas politicas muy distintas, y no el fruto de una genuina deliberacién. Los
publicistas espafioles cercanos al republicanismo liberal fueron conscientes,
como podemos comprobar leyendo la Historia del conde de Toreno, de que la
tinica manera de sacar adelante un texto constitucional que consagrara la sobe-
ranfa nacional y las libertades naturales de los individuos consistia en rebajar o
aplazar las reclamaciones maximas.

32. Cf. R. Savras, Lecciones de derecho publico constitucional, CEC, Madrid, 1982, pag. 64.

33. El revolucionario Flérez Estrada también reconoce esta potestad al soberano: “la ley no
puede quitar ni restringir un derecho, s6lo puede reprimir el abuso de su ejercicio” (cit. en pag.
437).



Catolicismo y revolucién 219

5. La religion nacional. No faltan interpretaciones catdlicas del texto constitu-
cional como la del obispo de Jaén, Diego Malo de Portugal (pag. 452). Pero
Portillo exagera cuando afirma que la Constitucién de 1812 s6lo puede entender-
se bajo esta clave religiosa* . En realidad, los liberales revolucionarios de
Cadiz no estaban influidos por la teologia catélica cuando abogaban por una
religion civil o por una nacionalizacion de la Iglesia espafiola, y aspiraban a una
paulatina introducci6n de medidas favorecedoras de la tolerancia. Canga Argiie-
lles, el anénimo de la Teoria de una constitucién politica para Espaiia o el conde
de Toreno nos permiten probar esta tesis. El primero, en sus Reflexiones socia-
les, aun reconociendo que la disciplina eclesiéstica del clero era una competen-
cia exclusiva de los prelados reunidos en Concilio, sefialaba que la nacidn tiene
la facultad de exigir a la Iglesia espafiola la aceptacion de determinados articu-
los relativos a su disciplina exterior, y de revisar las actas de los Concilios
antes de su publicaciéon®. Los articulos a los cuales se referia Canga son los
necesarios para crear una Iglesia nacional y para garantizar la fidelidad del
clero a los intereses estatales antes que a los de Roma. Asi Canga Argiielles
escribfa que la Iglesia espafola tan s6lo ha de poseer los bienes necesarios para
la manutencién del clero, debiendo enajenar los bienes raices sobrantes; debe
limitar su jurisdiccion a los asuntos espirituales o relativos al fuero de la con-
ciencia; debe suprimir el derecho de asilo y otras inmunidades de los clérigos;
e incluso ha de admitir que las Cortes reduzcan el excesivo nimero de eclesias-
ticos seculares y regulares. Por supuesto, las antiguas regalias, como el patro-
nato real, seguian siendo irrenunciables.

Portillo se equivoca cuando considera la Teoria de una constitucion poli-
tica para Espania como una demostracién del caricter eminentemente catdlico
del pensamiento antiabsolutista elaborado poco antes de la revolucién espafiola.
Estariamos, en cambio, ante una nueva manifestacion de ese regalismo que
pretende subordinar la esfera religiosa, en su dimensi6n pablica o temporal, a la
politica. En primer lugar, el anénimo de la Teoria se muestra favorable a san-
cionar una religion nacional cuando escribe que “el poder libre de examinar y
juzgar la verdad y existencia de toda religion” es una parte de la soberania na-
cional. De este modo, si la religion del Estado coincide con la cristiana romana
no se debe a que sea una de las esencias irrenunciables de la comunidad nacio-
nal, sino porque asf lo ha establecido la voluntad general de los espafioles (pp.

34, “Si existe una constante en el tratamiento que el debate constitucional de Cadiz ofrece
de la libertad, asi como de toda la cultura politica que en él se revela, es sin duda su compren-
sién bajo una clave religiosa” (pag. 443).

35. J. CANGA ARGUELLES, op. cit., pp. 61-62.



220 Araucaria Nro. 6

152-153). Lo cual implica que el catolicismo tiene un caracter accidental, pues
la nacion espafiola podria cambiar de religion si asi lo decidiera Ia mayoria de
sus integrantes. Mas, en segundo lugar, el establecimiento de una religion civil
no obsta para que el anénimo defienda la tolerancia en otro fragmento: “Aunque
la nacién tenga una religién propia y dominante, no se prohibe, y si se tolera,
toda otra religion que quiera profesar la buena fe de los particulares y el culto
privado de sus conciencias: no se prohibe la libertad de éstas sobre religién y
cultos, ni se manda la impia y cruel intolerancia” (cit. en pag. 152)%. Por eso,
José Maria Portillo no parece muy acertado cuando indica que la religién nacio-
nal descrita por el anénimo determinaba excesivamente la libertad individual o
el dominio privado sobre la conciencia (pag. 153). Por el contrario, no eran las
libertades individuales, sino los privilegios e inmunidades eclesiasticas, lo que
quedaba seriamente afectado por la religion civil.

La confesionalidad catélica del Estado espafiol surgido en Cadiz no tiene
tanta importancia como le atribuye el autor de Revolucién de nacién, o, por lo
menos, no resulta decisiva para comprender el pensamiento del bando mas re-
volucionario presente en las Cortes gaditanas. A este respecto, el conde de
Toreno, uno de los protagonistas de este perfodo, nos ha dejado unas paginas
sumamente reveladoras. A su juicio, el articulo 12, en donde se establecia el
catolicismo como la religién de la nacion espafiola, no suponia un obsticulo
insalvable para lograr con el tiempo mayores cotas de tolerancia. Durante el
periodo constituyente, los diputados més afectos al principio ilustrado de la to-
lerancia decidieron que lo més prudente era no hurgar en un asunto que levantaria
una excesiva oposicion entre los sectores mas conservadores de Espafia e impe-
dirfa la adopcion de otras reformas®. “Ademés -sefialaba Toreno-, el articulo,
bien considerado, era en si mismo anuncio de otras mejoras: la religién, decia,
serd protegida por leyes sabias y justas”. Por otra parte, en un pais donde se
destruye la Inquisicion, donde existe la libertad de imprenta y “se aseguran los

36. Florez Estrada, en su proyecto constitucional, también hace compatible la religién na-
cional con la tolerancia: “Ningin ciudadano serd incomodado en su religién, sea la que se quie-
ra, pero serd castigado como perturbador del sosiego piblico cualquiera que incomode a sus
conciudadanos en el ejercicio de su religién o por sus opiniones religiosas, y el que en ptiblico
dé culto a otra religion que la cat6lica.” (art. CIII, cit. en pdg. 253).

37. Parecida prudencia encontramos en Canga Argiielles: “Podra sufrir un detenido examen
del mismo cuerpo, y fixar su atencion para acordar lo mejor en el punto de si reconocida la
Religion Catélica Apostdlica Romana por religién del Estado, debera ser como hasta aqui tan
dominante que excluya el exercicio de otras. Las luces de la historia, las de la teologia y las de
los politicos deben de ponerse en contribucién para acertar con la ley que hubiera de promulgar-
se” (Ibidem, pag. 61).



Catolicismo y revolucion 221

derechos politicos y civiles por medio de instituciones generosas” dificilmente
podia imponerse el fanatismo y la intolerancia religiosa. Por todo ello —concluye
Toreno, fue muy cuerdo “no provocar una discusién en la que hubieran sido
vencidos los partidarios de la tolerancia religiosa”3.

6. La libertad catdlica. El lector ya habrd advertido que para Portillo la Cons-
titucion gaditana se halla lejos del republicanismo liberal de americanos y de un
significativo sector de la revolucion francesa. A su juicio, los debates constitu-
cionales sobre la idea de libertad ponen de relieve la peculiaridad de nuestra
cultura constitucional, pues en todos ellos encontramos la “asuncién de un cé-
digo esencial catdlico que delimita el alcance y determina el funcionamiento
otorgados a la idea de libertad” (pag. 443). Desde este enfoque, los hombres de
Cadiz habrian sancionado una libertad catélica muy distinta de la protestante y
revolucionaria, esto es, de aquella libertad cuya esencia radicaba en la voluntad
de los individuos o del pueblo. Torres Flores, el Villanueva de las Cortes de
Cadiz o Martinez Marina son buenos ejemplos de esa libertad catdlica que ofre-
cia un modelo estable de organizacién social. Los tres fundamentaban el orde-
namiento juridico en la capacidad de todos los hombres para asumir libremente
la ley natural cat6lica que, a diferencia de “la nueva filosofia” o del mévil y
voluntarista derecho revolucionario, se caracterizaba por su permanencia y es-
tabilidad (pag. 460). En el fondo, esta posicion conducia a una Constitucién ca-
télica y, por lo tanto, fiel a las pautas marcadas por el romano derecho natural.

La obra de Martinez Marina Principios naturales de la moral, de la poli-
tica 'y de la legislacion, a pesar de ser redactada una década después de la
Constitucidn, constituye, segin Portillo, 1a més perfecta plasmacion de este
concepto de libertad catélica seguido en Cadiz. Una vez mds nos encontramos
ante una tesis muy discutible. En mi opinién, resulta aventurado hablar de una
cultura constitucional homogénea, en este caso catdlica, para referirse a los
debates constitucionales de estos afios. Ciertamente, uno de los sectores impli-
cados asumi6 los principios de nuestra tradicién catdlica, mas otra faccion im-
portante adoptd unos criterios mas cercanos a los seguidos por los liberales
europeos y americanos. Por esta razon, no entiendo por qué el moderado Mar-
tinez Marina representa mis a los hombres de la Revolucion de Cadiz, como
Canga Argiielles, Florez Estrada, el conde de Toreno, Romero Alpuente, Igna-
cio Garcia Malo, Valentin Foronda o Antonio Panadero, entre otros muchos,

38. Cf. ConpE DE ToRENO, Historia del levantamiento, guerra y revolucién de Espaia,
Madrid, 1872, libro XVIII, pag. 385.



222 Araucaria Nro. 6

que el liberal y republicano Ramoén Salas, cuyas Lecciones de Derecho publico
constitucional son incluso anteriores al libro de Marina.

Revolucion de nacion nos permite, al menos, reconstruir el concepto de
libertad catolica a partir de los escritos de algunos destacados iusnaturalistas y
liberales moderados o conservadores. Muy esclarecedor a este respecto resulta
el libro de José de Torres Flores Disertacién sobre la libertad natural juridica
del hombre (1788). El catélico Flores intentaba en esta obra polemizar, como
mas tarde hard Martinez Marina, con los filésofos modernos que defienden la
“absoluta libertad del hombre”. Asi remontaba el origen de los males hasta la
Reforma y la idea de libertad social propugnada por Lutero3. A la libertad ab-
soluta e ilimitada de los fil6sofos libertinos oponia la catélica libertad juridica,
esto es, la libertad acotada por el derecho natural y por la ley civil del principe.
Como buen iusnaturalista catélico, subrayaba ademas la obligacién en concien-
cia y la sancion o premio espiritual que conlleva toda ley civil. Sin embargo,
para Torres el mayor peligro no provenia de los autores protestantes o ateos,
sino de aquellos catdlicos, como Gaetano Filangieri y otros pensadores préximos
a los presupuestos jesuiticos, que intentaban adaptar la confesién romana al
iusnaturalismo protestante de un Heineccius o a la nueva filosofia®.

Portillo ve en los Principios de Martinez Marina la obra més cercana a la
“idea de libertad catdlicamente concebida” que triunfa en Cadiz (pag. 444).
Para Marina, la libertad, en contraste con la tradicién protestante y con el
emergente liberalismo europeo, no constituye una facultad de la voluntad: “la
libertad no podia en su concepto quedar reducida a una decisién voluntaria de
adquisicion de una condicién politica, individual o colectiva. No podia funda-
mentarse en el verbo querer sino en el verbo deber”. Por tanto, “ser libre -agre-
ga Marina- no consiste en hacer lo que se quiere, sino lo que se debe y es capaz
de contribuir a la consecucion de un bien sélido y permanente” (cit. en pag.
445). En verdad nos encontramos ante una nocién eminentemente catdlica de
libertad. Por un lado, este pensador se ajusta al intelectualismo tomista cuando
considera que la libertad depende basicamente de la razon: “Quede -escribe en
un fragmento de su obra, pues establecido como un principio que la libertad
satélite es de la razén, en cuyo torno debe rodar y describir la 6rbita de sus mo-
vimientos, como los satélites en derredor de su astro principal.” (cit. en pag.
450). Por otro, el historiador del derecho espafiol, en oposicion al servo arbitrio
de la Reforma, subraya la capacidad del hombre natural para adecuar su conduc-

39. J. pe Torres FLoREs, Disertacién, Universidad de Leon, Ledn, 1995, pag. 46.
40. Ibidem, pp. 94 ss.; pp. 132 ss.



Catolicismo y revolucion 223

ta a la lex naturalis, pues la divinidad “dio al hombre la razén para conocer el
bien, la conciencia para promoverlo, y la libertad para adoptarlo” (cit. en pag.
446).

Por tanto, tiene razén Portillo cuando escribe que, segun el autor de la
Teoria de las Cortes, la libertad natural catdlica consiste “en la capacidad de
adecuacion a un c6digo moral que no entra en el horizonte de su capacidad de-
terminativa, sobre el que no tiene forma alguna de soberania” (pag. 445). Este
c6digo no es otro que el derecho natural catélico cuya mejor expresion, al enten-
der de Marina, se encuentra en el Evangelio, en el “codigo legislativo de los
cristianos” (cit. en pag. 460). Asimismo, la libertad es natural “porque precede
a todas las instituciones humanas, a todas las leyes positivas, a todos los pactos
y convenciones facticias, y a todos los gobiernos politicos; natural, porque es
inseparable del hombre y le acompafia en todas las circunstancias y situaciones
de su vida” (cit. en pp. 447-448). Marina no nos habla de libertad natural porque
se desarrolle plenamente, como piensa Bentham, en el estado natural, alli donde
no hay leyes ni deberes sociales, sino porque el hombre ostenta por naturaleza
la capacidad suficiente para seguir el derecho natural positivo que, por lo demas,
ha de influir materialmente en las Constituciones humanas. Mas, en caso de
contradiccion, el deber del catélico siempre primara sobre el ciudadano. “El
hombre libre —escribe en otro fragmento— no siempre puede hacer lo que las
leyes positivas no prohiben, pues hay muchas cosas y acciones toleradas y po-
sitivas por la ley politica, que reprueban y condenan la raz6én y la moral” (cit.
en pag. 449). Por eso, el legislador catdlico tiene la mision de armonizar la li-
bertad politica con la libertad natural, lo permitido por las leyes civiles con lo
exigido por la ley natural preceptiva (pag. 450).

Después de leer el libro de Martinez Marina resulta indudable que el fa-
moso historiador espafiol pertenece a esa tendencia moderada cuyo principal
objetivo residia en armonizar catolicismo y revolucién, Tomas de Aquino y
Rousseau. Ya en su Teoria de las Cortes de 1813 sostenia que habia sido el
Aquinate quien estableciera, cinco siglos antes que el ginebrino, €l contrato
como fundamento de la sociedad politica (cit. en pag. 332). Pero probablemente
sea el antiguo jansenista Joaquin Lorenzo Villanueva quien, con Las angélicas
fuentes o el Tomista en las Cortes (Cadiz, 1811), nos proporcione la obra mas
representativa de esta tendencia. En este libro, en donde el autor recrea una
conversacion entre un obispo, un fraile y un abogado, el primero de estos perso-
najes, haciéndose eco del pensamiento de Villanueva y basédndose en la autori-
dad de Tomis de Aquino, defendia la labor constitucional de las Cortes de
C4diz. En cambio, el personaje de fray Silvestre, en representacion de la esco-
l4stica més rancia, temia que “de esas palabras mal entendidas se quiera cole-



224 Araucaria Nro. 6

gir que Santo Tomds defendi6 también el contrato social de Rousseau”. Mas no
habia peligro, pues el obispo de Villanueva no se apartaba de la ortodoxia cato-
lica cuando decia que “no le basta a la ley civil ser expresion de la voluntad del
legislador, sea quien fuere, sino que ademds debe ser justa y ordenada al bien
comin de la sociedad para quien se sanciona” (cit. en pag. 334). Como era de
prever, el obispo s6lo encontraba en el Evangelio los criterios adecuados para
decidir la justicia de la ley. Ahora bien, resultaba muy dificil conciliar catoli-
cismo y republicanismo liberal mientras la voluntad del soberano estuviera limi-
tada por unas Escrituras cuyos mds autorizados intérpretes siempre habian sido
los prelados. Villanueva, mas all4 de los cambios constitucionales y de su firme
politica regalista a favor de la lectura de la Biblia en la lengua del pueblo y en
contra de la Inquisicion, del reconocimiento del Papa como obispo universal,
del pago de dinero a Roma en concepto de bulas o de las injerencias de Ia curia
papal!, acababa otorgando a la aristocracia clerical una influencia decisiva, si
bien indirecta, en el nuevo Estado.

(Realmente triunfa este concepto de libertad catélica en Cadiz? Algunas
fuentes juridicas y politicas parecen probar lo contrario, que la libertad civil no
es un deber, sino fundamentalmente un querer o una facultad de la voluntad. Por
ejemplo, para la comisién constitucional encargada de afiadir un capitulo sobre
los derechos fundamentales, la libertad implicaba la capacidad de “poder hacer
todo lo que no perjudica a la sociedad ni ofende a los derechos de otro”. Asimis-
mo, el articulo 40 del proyecto de Cddigo civil de 1821, obra a la cual nadie
puede negar su vinculacion con la cultura constitucional gaditana, abordaba la
libertad y la propiedad personal en un sentido opuesto al de Martinez Marina: la
desglosaba en un conjunto de facultades o de no-prohibiciones cuyo objetivo era
garantizar a todos los hombres la posibilidad de alcanzar la felicidad*?.

También podemos rastrear en la obra de importantes publicistas de la
época esta idea de libertad, siempre a medio camino entre el concepto liberal de

41. G. RaMIREZ ALEDON, Estudio preliminar, enJ. L. VILLANUEVA, Mi vigje a las Cortes,
Diputacién de Valencia, Valencia, 1998, pp. 32-33.

42. “Es libertad civil o propiedad personal: 1°, el derecho a conservar la existencia fisica y
moral, y de aumentar sus goces y comodidades; 2°, el derecho de hacer todo lo que no estd
prohibido por la ley o por sus emanaciones; 3°, el derecho de manifestar las opiniones y pensa-
mientos bajo las restricciones y responsabilidad que prescribe la ley; 4°, el derecho de no ser
detenida Ia persona por ningin individuo ni Autoridad, sino en los casos y por medios que de-
termina la ley; 5°, el derecho a no ser compelido al cumplimiento de las obligaciones, sino por
la Autoridad y por los medios que sefialé anteriormente la ley; 6°, la facultad de reclamar ante
el Rey y demés Autoridades competentes, y en su caso ante las Cortes, cualquier transgresion
que coarte derechos que concede la ley.” (Cit. en M. LORENTE, op. cit., pp. 210-211).



Catolicismo y revolycion 225

un Bentham y el del republicanismo antiguo. Dicho concepto de libertad se
aproxima a la republicana libertad como no-dominacion, recientemente definida
por Philip Pettit como aquella que sélo admite interferencias no arbitrarias sobre
el querer de los individuos. Segun el filosofo australiano, supone una tercera al-
ternativa a la libertad negativa de los modernos, basada en la simple no interferen-
cia, y a la libertad positiva de los antiguos, la identificada con el autodominio®?.

Pues bien, aunque el absolutista Pefialosa ya nos proporciona una versién
no catdlica de libertad*, Canga Argiielles se ajusta més a la definicion domi-
nante entre nuestros primeros constitucionalistas cuando escribe que la libertad
es “la facultad de hacer con seguridad quanto le pareciere méas acomodado a sus
deseos, siempre que con ello no dafie a los demis hombres”%. Estas fuentes
aluden normalmente a la libertad civil, la limitada por las leyes, y no a la liber-
tad natural. La tradicion del republicanismo liberal, la de la libertad como no-
dominaci6n o la caracterizada por conciliar la libertad politica con el disfrute de
las libertades individuales, suele discriminar entre la libertad més auténtica, la
civica, y la natural®. Ramoén Salas coincide con esta tradicién en sus Leccio-
nes, donde comenta “que podria dividirse la libertad en originaria o natural, y
civil o social: la libertad natural es la facultad de hacer lo que se quiere sin
otros limites que los que pone la fuerza o resistencia de los objetos externos; la
libertad civil es la misma facultad limitada o moderada por las leyes; de modo
que la libertad civil es la libertad natural menos las porciones cuyo sacrificio ha
creido necesario la ley para obtener y asegurar el fin de la asociacion, que es el
bienestar o felicidad comin”*’.

Ciertamente, el Salas liberal aparece en fragmentos de este tipo: “El
gobierno, que dejando al hombre toda su libertad e independencia natural, le

43. P. PerTIT, Republicanismo. Una teoria sobre la libertad y el gobierno, Paidés, Barce-
lona, 1999, pp. 35-75.

44. “La palabra libertad -escribe el autor de La Monarquia- ;no significa en general la idea
de poder, segin las leyes, disponer de nosotros mismos y de cuanto nos pertenece?” (cit. en pag.
102).

45.J. CANGA ARGUELLES, op. cit., padg. 20. Parecida es la definicién de Flérez Estrada: “La
libertad consiste en poder hacer todo lo que a otro no perjudica, y asi el ejercicio de los dere-
chos naturales del hombre no tiene otros limites que los que asegura a los deméis miembros de la
sociedad el disfrutamiento de estos mismos derechos, limites que sélo la ley puede determinar”
(cit. en pag. 253).

46. Pettit escribe que “en el siglo XVIII, también en la tradicion republicana, era costumbre
distinguir entre la libertad propiamente dicha, la civica, y la libertad natural -la libertad de que
disfrutaban los individuos en el estado de naturaleza que habfan popularizado Hobbes y Locke”.
Pues bien, los liberales -afade Pettit- identificardn “la libertad con la libertad natural, orillando
el discurso sobre la libertad civica.” (op. cit., pag. 66).

47. R. SALas, op. cit., pag. 52.



226 Araucaria Nro. 6

hiciera gozar de las ventajas sociales, habria llegado al colmo de la perfeccion;
pero por desgracia esto no es posible, y siempre es indispensable sacrificar al-
glin bien subordinado para gozar de un bien mayor”*. Sin embargo, su liberalis-
mo no impide que también sea republicano en aquellos pasajes de su obra en
donde asocia libertad civil y libertad politica (societas civilis sive res publica);
o en donde rechaza la doctrina, tan cercana a la de Pefialosa, del déspota vir-
tuoso, segin la cual es un buen gobernante el déspota que fomenta la felicidad
piiblica y los derechos individuales®. A los liberales més puros, como Jeremy
Bentham, s6lo les ha preocupado que los dirigentes politicos, sin importar el
origen de su legitimidad, no interfieran en la libre eleccion de los individuos y
garanticen el pacifico ejercicio de sus derechos naturales. Desde este punto de
vista, el monarca absoluto puede ser mas respetuoso con las libertades indivi-
duales que un régimen politico republicano sustentado sobre los principios de
soberania popular, autolegislacion y separacion de poderes. Salas, por el contra-
rio, conffa inicamente en las instituciones representativas y en la libertad poli-
tica para asegurar el respeto y el fomento de los derechos individuales, en cuya
posesion cifra la felicidad publica®.

A mi juicio, la cultura constitucional de la revolucién gaditana se halla
més cerca de Ramén Salas y de su idea de libertad que de Martinez Marina.
Mientras el primero se vincula a una tradicién constitucional que, anclada en
Cédiz, encontrard de nuevo su oportunidad durante el trienio liberal, y, mas
tarde, con liberales exaltados como Joaquin Marfa Lopez; el segundo nos ofrece
un concepto de libertad que entronca con la tradicién espafiola mas reaccionaria
y con el liberalismo doctrinario. De ahi que, para no ser acusados de injustos
con nuestra primera revolucion, debamos distinguir claramente entre los concep-
tos usados por el liberalismo revolucionario o republicano de los afios 1780 a
1812, y los usados por el liberalismo moderado y doctrinario que, desde Jovella-
nos hasta Canovas del Castillo, se extiende sobre gran parte del siglo XIX. No
ha sido otro el objetivo de esta nota critica.

48. Ibidem, pag. 51.
49. Ibidem, pag. 39.
50. Ibidem, pag. 40.



