
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

The Chilean Constitutional Revolution: 
Indigenous Ideology and Hispanidad
Julio Alvear Téllez1

Universidad del Desarrollo (Chile)
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2749-6072

Recibido: 10/01/2025
Aceptado: 23/06/2025

Resumen
El texto analiza el proceso constitucional chileno de 2021-2022 como la 

culminación de una larga erosión del sentido histórico hispánico, impulsada 
por corrientes marxistas e indigenistas. La propuesta constitucional, inspirada 
en la plurinacionalidad y en los llamados derechos colectivos de los pueblos 
indígenas, buscó redefinir el Estado desde una lógica identitaria y decolonial 
que cuestiona la nación republicana y su herencia cultural. Aunque el proyecto 
fracasó en las urnas su trasfondo ideológico sigue vigente. Frente a ello, cabe 
una reivindicación de la Hispanidad, entendida como ethos cristiano constitutivo 
de Chile, que permita reorientar su futuro histórico.

Palabras-clave: Hispanidad, Plurinacionalidad, Indigenismo, Derechos 
colectivos, Constitución chilena.

Abstract
The text analyzes the Chilean constitutional process of 2021-2022 as the 

culmination of a prolonged erosion of the Hispanic historical consciousness, 
driven by Marxist and indigenist currents. The constitutional proposal, inspired 
by plurinationality and the so-called collective rights of Indigenous peoples, 
sought to redefine the State through an identitarian and decolonial logic that 
challenges the republican nation and its cultural heritage. Although the project 

1  (jalvear@udd.cl). 
Sitio web: https://udd.academia.edu/httpswwwuddclpersonajulioalveartellezpage1



452 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

was rejected at the polls, its ideological substratum remains operative. In 
response, the text argues for a reassertion of Hispanidad, understood as the 
Christian ethos constitutive of Chile, as a means of reorienting its historical 
future.

Keywords: Hispanic tradition, Plurinationality, Indigenism, Collective 
Rights, Chilean Constitution.

1. Antecedentes

Chile vivió entre los años 2021-2022 una experiencia catastrófica. El 
15 y 16 de mayo de 2021 fue elegida una Convención Constitucional con 
el objeto de redactar una nueva constitución. Un año después, el organismo 
presentaba al país su propuesta de nueva constitución2. Se trataba de un texto 
“refundacional”, como sostenían sus autores, pues pretendía enervar las bases 
del sistema político, social y económico del país, y renegar radicalmente del 
pasado.

Una de las inspiraciones centrales de la propuesta fue la idea de 
“plurinacionalidad” desarrollada en clave indigenista. La propuesta fracasó en 
las urnas3. Pero su inspiración filosófica e histórica sigue vigente en sectores 
ideológicos que conciben su revolución fuera del horizonte tanto hispánico 
como republicano. 

Es improbable que toda esta enormidad hubiera sido posible si previamente 
no se hubiera erosionado el sentido auténtico de la propia historia, al menos en 
la educación y en el imaginario de una parte relevante de la población chilena. 

Conocida es la labor realizada por la historiografía liberal del siglo 
XIX para olvidar, deformar o negar el rico pasado hispánico tratado, en sus 
líneas generales, como una larga época de abuso colonial. Las repúblicas 
hispanoamericanas crecieron, en mayor o menor medida, con esa hipoteca, 
mirando con sospecha, muchas veces con aversión, su propia génesis 
civilizatoria. 

A pesar de que la historiografía del siglo XX rectificó, en parte, la visión 
oscura de la época indiana, siguió notándose, al albur de distintas corrientes 
políticas e ideológicas, una ejecutoria de romper todo vínculo con la tradición 
espiritual y cultural heredada de la monarquía católica.

Dos corrientes ideológicas atizaron durante el siglo XX el odio parricida 
anti-hispánico: el marxismo y el indigenismo. 

2   https://www.chileconvencion.cl/wp-content/uploads/2022/07/Texto-Definitivo-CPR-2022-
Tapas.pdf

3   El 4 de septiembre de 2022, se rechazó plebiscitariamente la propuesta con un 61,86% de los 
votos.



453La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

La corriente marxista no fue homogénea en este punto. En 
Hispanoamérica, un sector ponderable del marxismo (no todo), apuntó 
al pasado hispánico como el paradigma de la explotación, matriz de todos 
los regímenes políticos, sociales y económicos que le han continuado en 
las taras de la opresión. Figura representativa de esta corriente es Eduardo 
Galeano, quien afirmó que la conquista española fue una “violenta marea 
de codicia, horror y bravura que se abatió sobre estas comarcas al precio 
del genocidio nativo”. “La economía colonial latinoamericana dispuso de 
la mayor concentración de fuerza de trabajo hasta entonces conocida, para 
hacer posible la mayor concentración de riqueza de que jamás haya dispuesto 
civilización alguna en la historia mundial”. Fue así como “convirtieron a los 
indígenas y a los esclavos negros en un numerosísimo «proletariado externo» 
de la economía europea” 4. Esta línea se prolonga hasta los días presentes en 
autores, movimientos y partidos políticos de cultivan esta veta. 

Otra corriente característica es el denominado “indigenismo” -dígase de 
paso, criatura estadounidense - que mitifica hasta niveles grotescos los tiempos 
precolombinos, al extremo de que incluso el fenómeno del mestizaje habría sido 
nocivo para una América que nunca debió haber conocido la cultura española. 
La asunción de lo indígena por lo español es responsable de ese “ser híbrido” 
del mundo hispanoamericano, que “no hereda las virtudes ancestrales sino los 
vicios y las taras. El mestizaje de las culturas no produce sino deformidades”5. 
De ese horizonte nace el “indigenismo político” que busca “emancipar” a la 
población indígena –ficticiamente petrificada en el tiempo- de la colonización 
que habría vivido desde la llegada de Colón6. 

El discurso se vuelve más pragmático en tiempos posmodernos. Más que 
liberar monolíticamente, se trata de optar por las “diversidades” indígenas 
reales o en construcción, reconociéndole un valor superior, con sus distintos 
derechos de reafirmación y reivindicación. Se afirma, vr. gr., que América 
sería, en realidad,  “el continente Abya Ayala de nuestros ancestros”, el lugar 
de las “identidades primeras”, por lo que hay que plantear la lucha por la 
“revalorización de nuestros saberes y conocimientos”, a fin de “superar la 
mentalidad colonial que nos agobia”, o “los resabios coloniales que nos atan 
aún al pasado ignominioso de las discriminaciones y los servilismos”7.

 

4   Eduardo Galeano, Las venas abiertas de América Latina, Siglo XXI Editores, México, 2004, 
pp.58, 35, 59,

5   Luis Eduardo Valcárcer, Tempestad en los Andes, Editorial Universo, Lima, 1972, p.107. 
6   Marroquín distingue entre indigenismo político, comunitario, desarrollista y antropológico, como 

distintas formas de “liberación”.  Alejandro Marroquín, Balance del Indigenismo: informe sobre la 
política indigenista en América, Instituto Indigenista Interamericano, México, 1977, pp.282-285.

7   Griselda García, “Coloquio”, en Aa.Vv. América Profunda, Pratec-Cedi, Lima, 2007, pp.19-20 
(Relatorías, conclusiones y acuerdos del Coloquio, Simposio y Foro realizado del 6 al 9 de diciembre 
2003, en la ciudad de México, Hotel Ritz, México DF).



454 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Más allá de su dimensión político-contingente que no podemos tratar 
aquí, lo sucedido en Chile con su revolución constitucional –hasta el momento 
fracasada- se vincula, en diversos registros, a la conciencia que el país ha tenido 
sobre su constitutivo esencial hispánico. Desde este enfoque, expondremos, en 
primer lugar, el contexto jurídico internacional que sirvió de base a la propuesta 
de constitución plurinacional e indigenista del año 2022. Luego, analizaremos 
los contornos de esa ideología, tal como se concretó particularmente en Chile. 
Finalmente, aludiremos a los aportes que desde este país se han realizado en 
torno al legado de la hispanidad.

2. Los “derechos colectivos” de los “pueblos indígenas”

En las últimas décadas, organismos internacionales han formulado lo que 
denominan “derechos colectivos” de los pueblos indígenas, construidos a partir 
del modelo de los derechos de “identidad cultural”.

Los derechos a la identidad cultural refieren al conjunto de elementos o 
dimensiones que un individuo o grupo estima como propios, y con los que 
pretende desarrollarse sin obstáculos de terceros. Usualmente se expresan en la 
reivindicación de una identidad cultural asumida o elegida, en clave de conflicto 
con el “otro” que figura como “opresor” de dicha cultura: el “colonizador”, 
el Estado nacional, el ciudadano común, eventualmente otros pueblos. Se 
expresan a través de los derechos de los pueblos indígenas y tribales, de las 
minorías lingüísticas, de los inmigrantes de un mismo origen étnico (vr. gr. 
“afrodescendientes”), etc.

El año 2007, Naciones Unidas aprobó la Declaración de los Derechos 
de los Pueblos Indígenas. Consagra derechos colectivos con una finalidad 
potencialmente subversiva respecto de los Estados nacionales construidos 
en torno al Estado de derecho liberal y social clásico. Se reconoce a los 
“indígenas” como titulares de todos los derechos humanos no solo como 
personas individuales sino como “pueblos” (art.1). Por esta razón, tienen 
derecho a la igualdad respecto de todos los demás pueblos y personas (art.2), 
a la libre determinación política, al autogobierno en las cuestiones locales y 
al desarrollo económico, social y cultural (arts. 3 y 4). También les asiste el 
derecho colectivo a vivir en libertad, paz y seguridad como pueblos distintos 
(art.7), el derecho a practicar y revitalizar su propia cultura, espiritualidad, 
tradiciones, filosofías, sistemas de escritura  e idiomas (arts. 11, 12 y 13), el 
derecho a participar en la adopción de decisiones en las cuestiones que afecten 
a sus derechos (art.18), etc8. 

8   Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de los pueblos indígenas. https://www.
un.org/esa/socdev/unpfii/documents/DRIPS_es.pdf. 



455La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Suelen agruparse estos derechos en tres grandes grupos: derechos 
colectivos a la libre determinación (o a un estatus político de autonomía que 
les permita “afirmar” y “preservar” su “identidad”); derechos colectivos a la 
tierra y a los recursos naturales (desde los recursos pesqueros y del subsuelo 
hasta la protección del medio ambiente y la biodiversidad de sus “territorios”); 
y derechos relativos a la conservación y desarrollo de su cultura (incluye, 
entre otros aspectos, el uso, preservación y/o difusión de su historia, idiomas, 
tradiciones, “filosofías”, religiones, medicinas, artes y deportes)9.

Según se nota en esta clasificación, hay un equívoco a la hora de delimitar 
su contenido. Muchos elementos que se consideran propios de una “identidad” 
indígena primigenia, son, en realidad, acrecimientos sustanciales recogidos de 
los contactos culturales con otras culturas que se consideran “dominantes”. La 
escritura, por ejemplo, que permite la configuración misma del idioma nativo, 
era desconocida en América precolombina. Fue fruto de la labor lingüística 
misionera, que emprendió “la ardua tarea de explicar la gramática y compilar 
el léxico de estas lenguas tan diferentes a las indoeuropeas y carentes de una 
tradición lingüística previa”10. 

A este propósito, revisemos brevemente la Declaración Americana sobre 
los Derechos de los Pueblos Indígenas (2016) de la OEA. Sigue la misma línea 
que su homóloga de las Naciones Unidas, pero profundiza en los elementos 
conflictivos. No se trata solo de los derechos humanos para los individuos 
y pueblos indígenas (art. V) o toda aquella serie de “derechos colectivos 
indispensables para la existencia, bienestar y desarrollo integral como pueblos” 
(art. VI), sino del derecho a la identidad cultural, a la propia espiritualidad y el 
rechazo a la asimilación (arts. XIII, XVI y X), el derecho a la salud ancestral 
(art. XVIII), el derecho a las tierras, territorios y recursos  (art. XXV), el derecho 
al autogobierno, al propio derecho y jurisdicción indígena (art. XXI y XXII), 
el derecho a la igualdad de género (art. VII), entre otros11. Estos derechos no 
se diseñan desde el horizonte de la “solidaridad” entre los pueblos, propio de 
algunos derechos colectivos, sino desde la reivindicación de la identidad y 
la diferencia en clave de conflicto. Este tipo de derechos orillan, además, la 
categoría de Estado nación, pues hay “pueblos” infraestatales y paraestatales 12.

9   José Zalaquett, “La Declaración de Naciones Unidas sobre Derechos de los Pueblos Indígenas”, 
en Anuario de Derechos Humanos 2008, p.140. https://www.corteidh.or.cr/tablas/R21366.pdf

10   Ana Segovia Gordillo, “La gramática quechua de González Holguín (1607) y las de sus 
predecesores”, BSEHL 10 (2016), pp.23-42, con acento en el caso peruano.

11   Declaración Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, 
https://www.oas.org/es/sadye/documentos/res-2888-16-es.pdf
Véase, asimismo, el “Plan de Acción sobre la Declaración Americana sobre los Derechos de los 

Pueblos Indígenas (2017-2021)”, en OEA, Aprendiendo y enseñando sobre nuestros derechos: la 
Declaración Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, pp. 75-82.

http://www.oas.org/es/sadye/documentos/DADPI.pdf
12   Juan Jorge Faundes (ed.), Derecho fundamental a la identidad cultural. Abordajes plurales 

desde América Latina, Ril, Santiago, 2020, pp.9-356; y Oswaldo Ruiz Chiriboga, “El derecho a la 



456 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Pero el punto más débil del sustrato ideológico de estos derechos es 
otro. Es el presupuesto “decolonial” de que en América existe una cultura 
española, europea, que ha configurado las instituciones y los modos de vida 
durante cinco siglos, bajo la cual palpitan soterradas, escondidas, dormitando, 
unas “identidades” indígenas originarias, que requieren ser liberadas de la 
costra “etnocéntrica” para animar nuestro mundo. Tras las demandas de 
reconocimiento, de coexistencia en pie de igualdad con las otras “culturas”, 
pulsa la deconstrucción de los restos de hispanidad y de la civilización 
occidental en su conjunto. 

Otro presupuesto de este tipo de derechos es la invención mítica de 
“pueblos indígenas”. En el proceso constituyente chileno se crearon nada 
menos que diez “naciones” indígenas, las más inexistentes, sea porque no 
hay descendientes directos y comprobados de las etnias aludidas (diaguitas, 
Kawésqar, Yagán, Selk’nam, etc.), sea porque se han mezclado desde hace siglos 
con sangre hispana (Mapuche, Aymara, etc.). Otras no fueron consideradas 
discrecionalmente, porque históricamente estuvieron en conflicto con algunas 
de las mencionadas  (el caso de los huilliches con los mapuches, o de éstos con 
los pehuenches). 

A la Declaración de Pueblos Indígenas de las Naciones Unidas y de la OEA 
hay que sumar el Convenio 169 de la OIT, tratado internacional que declara que 
los “pueblos indígenas” tienen derecho a la tierra, al territorio, a los recursos 
naturales, a la consulta previa y a la reparación histórica13.

En Hispanoamérica, la Constitución de Bolivia y de Ecuador han 
reconocido los derechos colectivos de los pueblos indígenas al interior de sus 
Estados nacionales, en clave indigenista. El proyecto de constitución chilena 
radicalizaba esta postura. Es lo que veremos a continuación.

3. Indigenismo y plurinacionalidad

Delimitar lo que se entiende por plurinacionalidad en el contexto de las 
ideologías indigenistas ofrece algunos equívocos.

Desde el horizonte indigenista, un Estado no sería “plurinacional” porque 
consagre comunidades y regiones históricas con fuerte identificación  cultural 
y lingüística, como es el caso de Bélgica. La constitución belga reconoce tres 
“comunidades” y tres “regiones”14. Tampoco sería “plurinacional” en el sentido 

identidad cultural de los pueblos indígenas y las minorías nacionales: una mirada desde el sistema 
interamericano”, en Boletín Mexicano de Derecho Comparado 118 (2007), pp.193-239.  

13   Un examen problemático en Sebastián Donoso, “Chile y el convenio 169 de la OIT: reflexiones 
sobre un desencuentro”, Temas de Agenda Pública-PUC, Año 3, 16 (2008), pp.3-12, 

14   “La Belgique est un État fédéral qui se compose des communautés et des régions” (art.1); “La 
Belgique comprend trois communautés : la Communauté française, la Communauté flamande et la 
Communauté germanophone” (art.2); “La Belgique comprend trois régions : la Région wallonne, la 



457La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

del Imperio Austro-Húngaro (Österreichisch-Ungarische Monarchie), que 
unificó en una corona diversos reinos, regiones y comunidades históricas. Y 
así, por ejemplo, Francisco José (1830-1916) fue Emperador de Austria, Rey 
de Bohemia, Dalmacia, Galitzia, Lodomeria e Irilia, Rey de Hungría, Croacia 
y Eslavonia, etc.  

Tampoco lo plurinacional equivaldría a un Estado regional de características 
más específicas. Es algo que supera aquella noción.

A este propósito, hay que recordar que “Estado regional” es un término 
no del todo satisfactorio. En España las “comunidades autonómas” de la 
Constitución de 1978 son sucesoras en cierta medida artificiales de los antiguos 
reinos y provincias históricas. Pero aún con este defecto, el Estado español no 
admite la asignación de autonomías a regiones sin entidad histórica suficiente15.

Desde el horizonte indigenista, la “plurinacionalidad” tampoco tiene como 
objeto reconocer, por ejemplo, el conjunto de tradiciones que caracterizan a 
ciertas comunidades indígenas que perviven en un determinado territorio. No 
se requiere de plurinacionalidad para ello. Basta con reconocer en sus niveles 
adecuados los aportes de dichas culturas, ya integradas a la nación. En el caso 
de Chile, es la Ley 19.253 la que incide en este tema. Ley que, sin embargo, 
habría que actualizar y en algunos casos rectificar, a fin de promover una mayor 
integración y otorgar un mejor apoyo a los sectores menos favorecidos de 
ciertas zonas rurales con mayor densidad de sangre indígena.

La plurinacional ha sido concebida como una categoría político-jurídica y 
también ideológica. Como categoría político-jurídica se trataría de un principio 
desde el cual se configura el concepto mismo de nación, la forma del Estado y 
la organización del poder político. 

Pero la plurinacionalidad, así concebida, resulta imposible de descubrir 
en sus reales alcances si no se comprende el pensamiento que le nutre, la raíz 
doctrinaria que le da significado. En este sentido, la plurinacionalidad es una 
categoría ideológica que se concreta políticamente en un proyecto institucional 
dotado de ciertas notas esenciales. Es así como se configura, por ejemplo, la 
estructura estatal en la constitución boliviana (entre otros, arts. 1, 2, 3 y 5) y 
ecuatoriana (arts. 1, 2, 4 y 10, 257 y 380). 

Région flamande et la Région bruxelloise” (art.3). Constitution Belge, https://www.senate.be/doc/
const_fr.html

15   El art. 2 de la Constitución española “reconoce y garantiza el derecho a la autonomía de las 
nacionalidades y regiones que la integran y la solidaridad entre todas ellas” (art.2), precisando, a todo 
evento, que la autonomía refiere a “las provincias limítrofes con características históricas, culturales 
y económicas comunes, los territorios insulares y las provincias con entidad regional histórica” 
(art.143.1). En ningún caso, “las diferencias entre los Estatutos de las distintas Comunidades 
Autónomas podrán implicar privilegios económicos o sociales” (art.138.2). Constitución española, 
https://www.boe.es/buscar/act.php?id=BOE-A-1978-31229



458 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Esta idea de “plurinacionalidad” fue recogida en la propuesta constitucional 
chilena del año 2022, diseminada en varias disposiciones basales16. 

Que el Estado sea “plurinacional” e “intercultural”, como se declaraba en 
el artículo 1.1 de la propuesta, significa que hay una nueva forma de organizar 
el Estado, de estructurar el poder político, de estatuir la República. Ya no 
se reconoce una sola nación que ha integrado en su trayectoria histórica las 
diversas culturas indígenas o no indígenas. En consecuencia, el Estado no 
se puede organizar sobre la base de la nación chilena ni la República puede 
ser edificada en torno a un derecho nacional, común a todos. El Estado se 
organizará, ahora, en torno a doce naciones (una, digamos, general, y las otras 
indígenas), cuyo número admite, además, ser ampliado por ley, pues queda 
abierta la posibilidad de construir sucesivas identidades colectivas indígenas. 
El ordenamiento jurídico también se fragmenta en al menos doce sistemas 
jurídicos distintos (art. 309.1) y doce jurisdicciones (arts. 307.2 y 322).

No importa que varios de los pueblos indígenas mencionados en el art. 5.2 
del proyecto de constitución se encuentren extintos. O que no existan, tampoco, 
como tales, pues sus descendientes viven, en general, insertos en la vida 
nacional, en la ciudad, en cotidiano contacto con la cultura contemporánea. 
Tampoco importa que ninguna de las declaradas naciones indígenas tenga un 
sistema jurídico propio. La ideología indigenista al designar a estos “pueblos o 
naciones” les crea un imaginario; les trata como un sujeto colectivo autónomo 
y como comunidades étnicas de raza homogénea, no “contaminadas” por el 
mestizaje, petrificadas en el pasado. Emergen a la historia en el siglo XXI por 
obra y gracia de la propuesta constitucional. Reaparecen como si poseyeran 
una esencia purísima, guardada durante quinientos años, merecedoras ahora de 
autonomía política. Incluso con representantes afiliados al Partido Comunista 
que no hablan las lenguas o dialectos originales, ni viven la “cultura ancestral”. 

Esa esencia purísima no contaminada con los males de la civilización 
hispánica, europea y republicana es lo que les habilita, en la propuesta en 
comento, a ser titulares de nuevos derechos colectivos, partiendo por la libre 
determinación política y cultural fijada en los arts. 5.3 y 34 de la misma 

16   En el preámbulo de solo cuatro frases se decía: “Nosotras y nosotros, el pueblo de Chile, 
conformado por diversas naciones”. El artículo 1.1 disponía que “Chile es un Estado (…) 
plurinacional, intercultural, regional”. El art. 5 afirmaba la plurinacionalidad fundamentalmente 
indigenista: “1. Chile reconoce la coexistencia de diversos pueblos y naciones en el marco de la 
unidad del Estado. 2. Son pueblos y naciones indígenas preexistentes los Mapuche, Aymara, Rapanui, 
Lickanantay, Quechua, Colla, Diaguita, Chango, Kawésqar, Yagán, Selk’nam y otros que puedan ser 
reconocidos en la forma que establezca la ley. 3. Es deber del Estado respetar, promover, proteger y 
garantizar el ejercicio de la libre determinación, los derechos colectivos e individuales de los cuales 
son titulares y su efectiva participación en el ejercicio y distribución del poder, incorporando su 
representación política en órganos de elección popular a nivel comunal, regional y nacional, así 
como en la estructura del Estado, sus órganos e instituciones”. 

En https://www.chileconvencion.cl/wp-content/uploads/2022/07/Texto-Definitivo-CPR-2022-
Tapas.pdf



459La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

propuesta. Se trata de entidades “preexistentes” dice el texto (algo así como 
existir con preexistencia), con derecho a “autonomía” y “autogobierno”, con 
derecho a poseer territorios propios denominados “autonomías territoriales 
indígenas” (arts. 234 y 235), que tendrían que establecerse sobre el territorio de 
los demás chilenos. 

Se proyectaba que dentro de aquellos territorios, las “naciones y pueblos 
indígenas” no solo tendrían autonomía política, administrativa y financiera, que 
es lo que corresponde al resto de las entidades territoriales autónomas (“regiones 
y comunas autónomas”). También tendrían autonomía jurídica (su propio 
derecho), autonomía jurisdiccional (sus propias autoridades jurisdiccionales) 
y eventualmente su propio sistema económico. Como Boaventura de Sousa 
planteó a los convencionales chilenos, se trataba de que al lado del sistema 
capitalista convivieran territorios con sistemas económicos colectivistas, 
indigenistas, feministas, socialistas, etc17. 

Si se hubiera seguido esta lógica, en cada autonomía territorial indígena 
tendríamos libre determinación, autonomía, autogobierno, protección de 
tierras, territorios y recursos, en su dimensión material e inmaterial (art. 34), 
reconocidos como derechos “colectivos” (art. 5.3, 18.2, 34). En este punto, 
se pueden enumerar al menos veintidós derechos colectivos e individuales 
que se entregaban a las “naciones” indígenas, derechos que, sin embargo, no 
eran reconocidos al resto de la población18. Los pueblos y naciones indígenas, 
como colectivos de creación constitucional, tenían, además, derecho  a la 
sobrerrepresentación a través de escaños reservados en todos los órganos de 
representación popular a nivel nacional, regional y comunal (art.162.1); en la 
Cámara de Diputados (art.252.3); en el Consejo de Justicia (art.344), o en una 
futura Asamblea Constituyente (art.387.1).

La “plurinacionalidad” se convertía en un instrumento para balcanizar 
Chile, disolviendo la nación en distintas unidades autónomas, que podrán 
desencajarse o contender entre sí bajo el empuje de diversas fuerzas centrífugas. 
Los “derechos colectivos” que se entregaban a las once naciones o pueblos 
indígenas se traducían en exigencias para disolver el presente y el pasado 
común, rumbo a un futuro construido a partir de un imaginario retroceso 
histórico de cinco siglos. El proyecto de constitución chilena representa, en 
este sentido, el más radical modelo de “plurinacionalidad” indigenista que se 
ha intentado en el continente. Un ensayo de desvinculación del propio ser, a fin 
de volver a un utópico, primitivo y supuesto pasado ancestral19.

17   Convención Constitucional, Comisión de Principios Constitucionales, Sesión 10, del 11 de 
noviembre de 2011. 

https://www.youtube.com/watch?v=i_J-egQh6rc
18   Pueden verificarse al respecto los derechos enunciados en los artículos arts. 5.3, 11, 18.2, 14.3, 

34, 36.5, 58, 65.1, 66, 79.1, 79.4, 96.3, 100, 162.1, 162.2, 191, 235, 252.3, 269.1, 283.1, 344.1, 387.1, 
del proyecto constitucional rechazado.

19   Julio Alvear Téllez, “Plurinacionalidad, indigenismo y otros principios erráticos: hacia la 



460 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

A pesar del fracaso de la propuesta, el derrotero -con los susodichos 
derechos como puntales- ha quedado abierto no solo en Chile sino en el 
conjunto de países hispanoamericanos20.

4. La ideología indigenista y la negación de la historia

Ideológicamente, la plurinacionalidad se construye a partir del relato 
indigenista. Pero este no es posible sin el previo relato liberal-republicano. Es 
oportuno, por tanto, formular algunas observaciones respecto de ambos. 

El relato liberal-republicano tiene que ver con la leyenda negra que 
construyeron las repúblicas hispanoamericanas para renegar de su pasado 
monárquico e hispánico, una vez consumada la secesión con la península. La 
historiografía liberal del siglo XIX, como ya apuntamos, concibió el período 
indiano no como una etapa de génesis de los pueblos hispanoamericanos, de gran 
riqueza política y cultural, sino como un período colonial, de sujeción oscura, 
que había que denostar, partiendo desde cero. Este relato, digamos, mítico, 
autodestructivo, del propio pasado, justificó la balcanización de la antigua 
monarquía católica, universal, en una veintena de repúblicas contendientes e 
inestables, que dieron nacimiento, en general, a una multiplicidad de Estados 
fallidos. Solo Brasil y Chile conocieron la relativa estabilidad política durante 
el siglo XIX. 

A pesar de que la historiografía del siglo XX demostró la carencia de 
bases del relato republicano liberal, este siguió enseñándose en las escuelas, 
introduciendo en el mundo hispanoamericano esa esquizofrenia “identitaria” 
tan característica: el vivir renegando del pasado político y cultural de tres 
siglos, compartiendo sin embargo su fe, su lengua, su mentalidad, su modo de 
“estar” en el mundo. 

Por su lado, el relato indigenista parte del relato liberal-republicano, 
haciéndolo suyo. Pero da un paso más. No solo el pasado llamado “colonial” 
es algo de lo que hay que sentir vergüenza; tres siglos para tirar por la borda. 
También se debe renegar del período republicano. “No son treinta pesos, son 
quinientos años” decía el eslogan indigenista para el llamado “estallido social” 
chileno del año 2019.  

disolución de Chile”, en Facultad de Derecho de la Universidad del Desarrollo, Análisis y nudos 
críticos de la propuesta de nueva constitución, Santiago, Agosto de 2022, pp.11-15. 

20   A pesar de que no figura en la actual Constitución chilena y supera en mucho los marcos de la Ley 
19.253 (ley indígena), que establece normas de protección, fomento y desarrollo de los indígenas, el 
actual Gobierno de Chile, a través del Ministerio de las Culturas, las Artes y el Patrimonio, promueve 
una “Guía de derechos de Pueblos Indígenas y Tribal Afrodescendiente”, en forma de libro impreso y 
digital, de nítida orientación indigenista y plurinacional. 

https://www.patrimoniocultural.gob.cl/sites/www.patrimoniocultural.gob.cl/files/images/
articles-98778_archivo_01.pdf



461La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Hay que subrayar que el indigenismo es una corriente nacida principalmente 
entre blancos europeos cultos que no son indígenas, para hablar sobre qué es lo 
mejor para los indígenas, incluso para definir quiénes son y qué los identifica. 
Es probablemente Franz Tamayo, en su “Creación de la pedagogía nacional” 
de 1910, quien señala el nacimiento del indigenismo cultural. Propone crear la 
conciencia nacional boliviana a partir de la valoración de una nación indígena 
suprema que habría pervivido a todo lo europeo, a todo lo criollo, a todo lo 
mestizo21. 

Deteniéndonos algo más en lo que hemos indicado, los esfuerzos de esta 
ideología van destinados a crear la imagen de unos pueblos indígenas que antes 
de la llegada de los españoles no conocían la miseria ni la maldad, y que vivían 
en armónica relación con la naturaleza y con los otros pueblos. Imaginario que 
no tiene base histórica ni científica alguna. De hecho, el mundo precolombino 
estaba compuesto por un conjunto de pueblos que contendían entre sí, que se 
conquistaban y esclavizaban unos a otros. Tampoco conocían la unidad política. 
En el caso de Chile, la génesis de la nación se inicia con don Pedro de Valdivia, 
no con los pueblos amerindios que se trasladaban por el territorio antes de la 
fundación de Santiago del Nuevo Extremo el año 1541.

Fueron los Latin american studies de las elites académicas norteamericanas 
los que dieron impulso internacionalista y organización transnacional al 
indigenismo. Aparecen, entonces, los conceptos de “auto-determinación” e 
“identidad política”, junto a planes pilotos para llevarlos a cabo, coordinados 
por el Instituto Indigenista Latinoamericano, con apoyo de la Unesco y de la 
OEA, a partir del año 1961.

El indigenismo académico estadounidense reivindicará con más vigor 
la necesidad de despojarse de la identidad hispánica y republicana a fin de 
recuperar la identidad previa, manipulada y estropeada por los blancos europeos 
y sus descendientes. 

Esto implica, obviamente, negar siglos de mestizaje activo. En Chile, por 
ejemplo, no se puede hablar propiamente de indígenas en estado puro, sino 
de mestizos con mayor o menor grado de sangre indígena. La interacción e 
intensificación del mestizaje es innegable durante los siglos XVII y XVIII. 
Salvo quizás en el caso de los fueguinos o los Rapa Nui durante el siglo XIX, 
no existirá en Chile la homogeneidad racial. La ideología indigenista ha tomado 
nota de ello y por ello impulsa en las legislaciones hispanoamericanas (y en el 
artículo 162.2 de la fracasada propuesta constitucional chilena) el criterio basal 
de la “auto-identificación” para formar parte de una “nación” indígena, y no el 
criterio de la comunidad de sangre y de cultura. Se trata de disgregar la nación, 
no de reconocer el aporte real de los pueblos indígenas. 

21   Franz Tamayo, Creación de la pedagogía nacional, Barcelona, Linkgua pensamiento, 2022, 
pp.11-175.



462 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

A este propósito, Eyzaguirre advertía tempranamente acerca de los 
objetivos estratégico-políticos del indigenismo. Se trata, afirma, de “la forma 
más sutil que se ha encontrado de barrer el espíritu en nuestros pueblos y 
echarlos desnudos a la nada para que allá los coja el primer imperialismo que 
pase”. Estamos ante una operación política que pretende “sustituir el factor 
común cristiano y occidental de nuestra cultura por una deificación racista que 
se repliega ciegamente en los bajos estratos de la biología para rechazar todo 
contacto con el espíritu universal”22.

Además del mestizaje, el indigenismo político niega una premisa política 
incontrovertible: la monarquía hispánica existió porque supo aliarse con los 
pueblos indígenas. De ahí nació la cultura integradora del barroco indiano, 
donde lo hispánico integró a lo indígena en una feliz síntesis. Incluso en los 
casos de conflicto más o menos permanente, como es precisamente el “Flandes” 
chileno, también se alcanzó -a su modo- esa integración. Situación que llegó 
hasta la República23. 

El indigenismo teorizado por la academia estadounidense también ha 
bebido, como se sabe, de la “post-colonial theory”. Sostiene que la “colonia” 
(dominación suprapolítica pues se inscribe en lo psicológico, lo lingüístico, y 
lo cultural) nunca ha desaparecido de “Latinoamérica”, porque primero la llevó 
a cabo el dominador español y después el burgués capitalista. A los pueblos 
indígenas se les habría impuesto durante siglos un colonialismo que incluye la 
religión cristiana, la lógica occidental, la lengua española, la cultura barroca, 
el derecho republicano, el modo de pensar greco-romano, y la explotación 
capitalista, elementos todos de los que hay que deshacerse. Para rechazar estos 
elementos el portugués Boaventura de Sousa y el argentino Enrique Dussel 
formulan las “epistemologías del sur”24. La exposición más o menos desnuda 
de indigenismo, decolonialismo y plurinacionalidad puede encontrase en los 
escritos del ideólogo de Evo Morales y ex Vicepresidente de Bolivia, Alvaro 
García Linera25. 

22   Jaime Eyzaguirre, “Hispanoamérica del dolor”, en Hispanoamérica del dolor y otros estudios, 
ediciones cultura hispánica del centro iberoamericano de cooperación, Madrid,1979, pp.13-14.

23   En el Parlamento de Tapihue de 1825, se suscribió un tratado entre la naciente República chilena 
y los mapuches. Representó al conjunto de caciques mapuches, el lonko y toki Francisco Mariluán.  Es 
curioso observar cómo el relato indigenista silencia que Mariluán fue un líder mapuche católico, fiel 
a los ejércitos del Rey de España, quien aportó durante catorce años importantes tropas al ejército de 
chilenos realistas. Y es que lo hispánico fue cultura de integración. Por eso el Tratado de Tapihue de 
1925 habla de la “gran familia chilena” (nº1). Véase “Tratados celebrados y firmados entre el coronel 
graduado de los ejércitos de la República (…) Pedro Barnachea (…) y Francisco Mariluán (…)”, en 
Biblioteca Nacional de Chile, Sala Medina E. G. 6-82 (439).

24   Boaventura de Sousa, Construyendo las Epistemologías del Sur. Antología esencial, Clacso / 
Fundación Rosa Luxemburgo, Buenos Aires, 2018, Vol.II, pp. 33-343; Boaventura de Sousa et Al., 
Descolonizando el constitucionalismo, Akal, México, 2021, pp.41-408; Enrique Dussel, Filosofías 
del sur y descolonización, Docencia, Buenos Aires, 2014, pp.199-268; 

25   Álvaro García Linera, Comunidad, Socialismo y Estado Plurinacional, El Buen Aire, Santiago, 
2015, pp.9 -201; Álvaro García Linera, La potencia plebeya. Acción colectiva e identidades indígenas, 



463La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

5. La hispanidad desde el Reino de Chile: oportunas indicaciones

La historia del Reino de Chile merece acá, a modo de cierre, unas breves 
indicaciones, a fin de no concluir con la amargura suicida del indigenismo. 

El término “Reino” aplicado a Chile se utilizó frecuentemente en las 
cédulas reales y en los relatos históricos sobre el país. En rigor, su estatuto 
administrativo era el de una Gobernación y Capitanía General, que dependía 
para varios efectos del Virreinato del Perú. Según Campos Harriet, se llamó 
“Reino” porque así le denominó la Corona a partir de Felipe II, porque sus 
habitantes le llamaron así, porque los cartógrafos, cronistas e historiadores 
también le dieron dicho nombre26. Más allá del uso del término “Reino” –
término análogo y no unívoco en el lenguaje político clásico-, lo cierto es que 
Chile como realidad política emergente se configuraría a partir de la fundación 
de Santiago el año 154127.

La tentación de la ideología indigenista ha sido relevar el alma hispánica 
de la identidad chilena. Pero existe otro modo, más sibilino, de ensayar tal 
objetivo. El de igualar el influjo del elemento hispánico e indígena en la 
configuración nacional. Es lo que se ha denominado “mestizaje creador”28. 
Superando las posibilidades del mestizaje biológico, por la contraposición que 
habría entre lo hispánico y lo indígena, la identidad americana se fundaría en 
un mestizaje cultural, definido como “la capacidad de absorber y abarcar los 
contrarios”29. 

Lo errado de esta concepción no se encuentra en describir una especial  
capacidad integradora de lo que fue el mundo indiano, sino en desconocer 

obreras y populares en Bolivia, Clacso, Buenos Aires, 2008, pp.193-268; Álvaro García Linera, 
Identidad boliviana. Nación, mestizaje y plurinacionalidad, Vicepresidencia del Estado, La Paz, 2014, 
pp.10-75; Álvaro García Linera, Las tensiones creativas de la Revolución. La quinta fase del Proceso 
de Cambio, Vicepresidencia del Estado, La Paz, 2011, pp.7-74.

26   Fernando Campos Harriet, ¿Por qué se llamó Reino a Chile?, Editorial Andrés Bello, 1966, pp.7-
30, y Guillermo Lagos Carmona, Los Títulos Históricos – Historia de las Fronteras de Chile, 1966, 
pp. 157-162. Es interesante recorrer algunos títulos: Gerónimo de Bibar, Crónica y relación copiosa 
y verdadera de los Reynos de Chile (1558), Alonso de Góngora Marmolejo, Historia de todas las 
cosas que han acaecido en el Reyno de Chile y de los que han gobernado (1575, publicada en 1852); 
Pedro Mariño de Lovera, Crónica del Reyno de Chile (1591, publicada en 1865);  Alonso de Ovalle 
S.J., Histórica relación del Reyno de Chile  (1646);   Diego de Rosales S.J., Historia general del 
Reyno de Chile. Flandes Indiano (1674); Andrés Febrés S.J., Andrés Arte de la lengua general del 
Reyno de Chile (1765); Juan Ignacio Molina, Compendio de la historia geográfica, natural y civil del 
Reyno de Chile (1788), Vicente Carvallo y Goyeneche, Descripción histórico-geográfica del Reyno 
de Chile (1796), etc. En el mapa de la Histórica Relación del Reyno de Chile de Padre Alonso de 
Ovalle, aparecida en 1646, se leen estas palabras sobre el escudo de Felipe II: Regnante Philippo IV. 
Hispaniae Chiles Totivso Americae Rege.

27   Puede verse este aspecto en el clásico de Jaime Eyzaguirre, Ventura de Pedro de Valdivia, 
Ercilla, Santiago, 1942, pp.77-124. Es de interés, Luis de Roa y Ursúa, El Reyno de Chile 1535-1810: 
Estudio histórico, genealógico y biográfico, Talleres Tipográficas Cuesta, Valladolid, 1945.

28   Arturo Uslar Pietri, “El mestizaje creador”, en J. Skirius (ed.), El ensayo hispanoamericano del 
siglo XIX, Fondo de Cultura Económica, México, 1981,

29   Arturo Uslar Pietri, La creación del nuevo mundo, Grijalbo, Caracas, 1991, p.44.



464 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

que esa capacidad viene de la civilización hispánica que, precisamente, logra 
asumir el elemento indígena en el conjunto de sus tendencias positivas. No 
hay contradicción, salvo que se ancle lo indígena en los rituales salvajes y 
paganos. 

Fue el Padre Osvaldo Lira quien mejor trató este punto del mestizaje. 
Sostiene que la versión errada es obra de las fuerzas político-culturales que 
impiden que la hispanidad cobre un cuerpo histórico adecuado. Precisa que 
el fenómeno del mestizaje no es algo primordialmente “fisiológico”, sino 
psicológico y espiritual, pues pertenece al orden de la inteligencia y de la 
cultura. Lo biológico importa en la medida en que la estructura corpórea refleja 
la condición espiritual.

A este respecto, la tesis del Padre Lira es que “las naciones 
hispanoamericanas han sido esencialmente españolas”. La integración de 
los elementos convergentes de la América Indiana no se encontraron en el 
mismo nivel espiritual: había elementos superiores –el hispánico- que dieron 
especificidad a la fusión de razas y culturas. “La forma vital predominante, 
la forma de la cultura que ha presidido e infundido dirección y caracteres 
determinados al ser histórico” es el español. En este plano, Chile y las naciones 
de Hispanoamérica son, por tanto, “formal o espiritualmente españolas y 
materialmente indígenas”30.

Lo que vale, asimismo, para los posteriores aportes italianos, franceses 
o alemanes en América hispana, que se integran presididos por esa suerte de 
“forma sustancial”. Y es que la labor civilizatoria y cristianizadora de España 
fue tan profunda que constituyó el “ser histórico” de nuestras naciones. Los 
aportes posteriores han acrecentado ese ser histórico, pero dentro de la forma 
de vida que dio lo hispano y que le permitieron llegar a la mayoría de edad31. 

Durante el siglo XX, Hispanoamérica se ha encontrado con regímenes 
políticos empeñados en “ahogar la voz de la raza” para hacer predominar un 
internacionalismo democratista, como es el caso de los Estados Unidos de 
Norteamérica. Las naciones tienen su constitutivo esencial, y en el caso de 
que renieguen de él, dejan de ser lo que son. En este contexto, la chilenidad 
es un modo peculiar de vivir (o que debiera vivir) la hispanidad32.

Hay que observar, sin embargo, que Chile se ha caracterizado en las 
últimas décadas por los intentos de construir una nueva identidad sobre 
bases economicistas, donde el dinamismo, la ganancia y el éxito material se 
destacarían como nuevos valores. Sería algo así como “la versión empresarial 

30   Osvaldo Lira, “Hispanidad y Mestizaje” (I) (1949), en Obras Completas IV, Tanto Monta, 
Santiago, 2022, pp.312

31   Osvaldo Lira, “Hispanidad y Mestizaje” (I) (1949), en Obras Completas IV, Tanto Monta, 
Santiago, 2022, pp.311-317.

32   Osvaldo Lira, “Hispanidad y Mestizaje” (II) (1952), en Obras Completas IV, Tanto Monta, 
Santiago, 2022, pp. 319-372, donde refiere a la religión y a la lengua como pathos espiritual de la raza.



465La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

posmoderna”, donde el consumo es el que ofrece sentido a la vida33. Fue ese 
esquema de goznes utópico-tecnocráticos el que vino a desarmar la revolución 
constitucional del año 2022, con un proyecto distópico aún peor.

En este punto merecen ser recordados los aportes de Jaime Eyzaguirre34. 
Para el autor, en América española se configuraron una serie de “dolores” que 
marcan “el destino de una raza síntesis”. El dolor de los pueblos indígenas 
era el de vivir inmersos en la materia salvaje: el azteca, el inca, el araucano 
se dolían de sus propias barbaridades. El dolor del español, en cambio, era 
espiritual: el ofrecer la fe salvadora y la civilización, sin lograr congraciar del 
todo “el ideal con la realidad, el espíritu con la vida”, dolor propio, por lo 
demás, de la condición humana caída, pero que en la época se concretaba en los 
desequilibrios de cierto espíritu renacentista. 

España insufló la fe, la valoración trascendente del hombre, el sentido 
unitario de la especie humana, la conciencia de finalidad, a un mundo físico 
nativo apenas transformado por la mano del hombre. El español otorgó el 
“común denominador católico y cultural” que unió lo que estaba disperso 
y en contienda. Apunta Eyzaguirre que este “no es un elemento más en el 
conglomerado étnico. Es el factor decisivo, el que supo atarlos a todos. 
Superando los particularismos de tribus y las adversidades raciales produjo 
la cohesión americana”. Por eso la “supervalorización hiperbólica de lo 
indígena” atenta contra “el nervio vital que ata a nuestros pueblos”. Lo 
cierto es que España rescató todo lo rescatable que se encontraba en los 
pueblos indígenas, “infundiendo en el alma triste de sus moradores la virtud 
para ellos desconocida de la Esperanza” 35.

El gran pecado de la secesión hispanoamericana habría sido su “infidelidad 
al destino histórico”, el “rechazo del alma colectiva”, cuyo fruto más visible 
fue la disgregación y las “trágicas parodias” de regímenes políticos extranjeros 
que nunca han terminado de cuajar. Aún en la llamada excepcionalidad chilena, 
donde se impuso con cierto éxito una organización republicana más o menos 
estable, ya no encontramos la raíz teológica de antaño, solo la “pura inspiración 
positiva” de lograr un equilibrio entre las cosas. Ya no hay “impulso cristiano, 
caballeresco y misional a la vida”, ni orden interno y sustancial, sino solo 
“orden externo, legal, positivo”36. Un orden que excluyó a amplios sectores de 
la sociedad que antes se integraban, que luego operaron como factores motrices 
de las revoluciones del siglo XX.

El destino de las naciones hispano-americanas, vive entonces, en palabra 
de nuestro autor, “la triste cosecha de nuestra baja apostasía interior”, de 

33   Jorge Larraín, Identidad chilena, Lom, Santiago, pp. 162-163.
34   Haremos referencia principalmente a Jaime Eyzaguirre, “Hispanoamérica del dolor”, pp.11-28. 
35   Jaime Eyzaguirre, “Hispanoamérica del dolor”, pp.12, 13 y 14.
36   Jaime Eyzaguirre, “Hispanoamérica del dolor”,pp.17-18. Más ampliamente, Jaime Eyzaguirre, 

Fisonomía Histórica de Chile, Editorial Universitaria, Santiago, 1978, pp.11-136. 



466 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

“nuestro andar imitativo”, de “nuestras miras estrechas y recelos fratricidas”, 
de este “olvido del nexo originario, de la disolución de nuestra estirpe cultural 
y racial hispano-americana”37. 

El “imperativo ontológico” de los pueblos hispanoamericanos es lo que 
permitirá confrontar, unidos, el futuro, en particular la “soberbia materialista” 
del influjo anglosajón y las otras amenazas universalistas que van emergiendo. 
Para lo cual es necesario reavivar los mismos orígenes, la misma fe y los 
mismos lazos civilizatorios hispánicos.

Por otro lado, otros autores han observado que la singularidad del barroco 
hispanoamericano ha configurado de tal forma el “ethos cultural” de los 
pueblos de este lado del atlántico, que la “racionalidad formal”, heredada de 
la Ilustración, y la “secularización de los valores”, solo pueden asumirse como 
pérdida de la propia identidad38. 

6. A modo de conclusión

La ideología indigenista tuvo en la propuesta constitucional chilena del 
año 2022 su gran oportunidad para producir la implosión de la República a 
partir del dispositivo de la “plurinacionalidad”. Un nuevo modelo de revolución 
(y destrucción) para los pueblos hispanoamericanos, que ya conocía sus 
antecedentes en Bolivia y Ecuador.

El intento, por ahora fracasado, mostró en el conjunto de sus detalles hacia 
donde conduce la lógica de la negación de la impronta hispánica. Impronta que 
no solo presidió la génesis de la nación chilena, sino el propio sentido histórico 
de su ser y de su vocación futura. 

La Hispanidad, sin embargo, no es una suerte de perfume cultural, llamado 
a recrear ciertos ambientes, que reciben, a su vez, otros perfumes, dentro de 
un conjunto caleidoscópico de multiculturalismo. Hispanidad es civilización, 

37   Jaime Eyzaguirre, “Hispanoamérica del dolor”, pp. 19-20. Con el paso del tiempo, Eyzaguirre 
fue matizando esta tesis. Asimiló el proceso de secesión a una “emancipación”, a una madurez de 
quién ha llegado a la mayoría de edad. España es la “raza ecuménica” que forjó la nación chilena hasta 
la “emancipación”, donde fue solapada por una “conciencia de soberanía nacional” que, más allá de 
las diferencias evidentes con el período hispánico, habría recogido de él su apego por la estabilidad 
institucional. El autor interpreta el proceso ensayando una cierta continuidad sustancial entre el Chile 
indiano y el Chile republicano. Jaime Eyzaguirre, Ideario y ruta de la emancipación chilena, Editorial 
Universitaria, Santiago, pp.15-146.

38   Es la tesis de Pedro Morandé, Cultura y modernización en América latina, IES, Santiago, 
2017, pp.49-242, con un acento excesivo en lo que denomina la “religiosidad popular”. Sobre las 
manifestaciones políticas, sociales y estéticas del barroco chileno, Isabel Cruz, Arte y sociedad 
en Chile (1550-1680), Ediciones Universidad Católica de Chile, Santiago, 1986, pp.1-318; Id., El 
Traje: transformaciones de una Segunda Piel, Ediciones Universidad Católica de Chile, Santiago, 
1995, pp.1-335; Id., La Muerte: transfiguración de la vida, Ediciones Universidad Católica de Chile, 
Santiago, 1998, pp.1-326; Id., La Fiesta: metamorfosis de lo cotidiano, Ediciones Universidad 
Católica de Chile, Santiago, 1995, pp. 1-333.



467La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

y como tal constituyó el ser histórico de los pueblos hispanoamericanos. 
Mejor aún, Hispanidad es el ethos de la Cristiandad en los pueblos hispánicos. 
Por tanto, no supuso -ni supone- la mera pervivencia de una cultura en sus 
tan diversas y magníficas manifestaciones, pues precediéndola y dándole 
sentido, se encuentra el modo español (de la península y de América) de 
vivir existencialmente el papel informador de la fe en la sociedad temporal 
y en la comunidad política. De ahí el lema “Dios, Patria, Rey”, que en Chile 
pudo aplicarse como “Dios, Patria Chilena y Rey Católico”39. Hoy, es cierto, 
corremos por otros derroteros, pero lo que no conviene hacer es olvidar. 

En este sentido, la Hispanidad en cuanto modo peculiar de recibir la 
Cristiandad y de defenderla se opone a la Modernidad, a su daimon (δαίμων), 
que aspira, pero en significado inverso, a informar toda la sociedad temporal, 
su política, su economía, su cultura, desde el influjo de la secularización cada 
vez más radical y la descomposición cada vez más universal. 

La Hispanidad debe volver a ser guía y faro para el futuro, punto de 
encuentro y de partida de todas las naciones hispanoamericanas. Mientras más 
nos alejemos de las fuentes de nuestra civilización más nos hundiremos en la 
parodia, en el desencanto, en la decadencia. 

39   Francisco Elías de Tejada, “El reino de Chile en el Padre Alonso de Ovalle (1601-1651)”, Verbo 
126-127, 1974, p.605-620.



468 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Bibliografía citada:

Alvear Téllez, Julio, “Plurinacionalidad, indigenismo y otros principios 
erráticos: hacia la disolución de Chile”, [en AA. VV., Análisis y nudos 
críticos de la propuesta de nueva constitución, Santiago, agosto de 2022], 
pp.11-15.

Biblioteca Nacional de Chile, “Tratados celebrados y firmados entre el coronel 
graduado de los ejércitos de la República (…) Pedro Barnachea (…) y 
Francisco Mariluán (…)”, en Sala Medina E. G. 6-82 (439).

Campos Harriet, Fernando, ¿Por qué se llamó Reino a Chile?, Editorial Andrés 
Bello, Santiago, 1966.

Convención Constitucional, Comisión de Principios Constitucionales, Sesión 
10, del 11 de noviembre de 2011: <https://www.youtube.com/watch?v=i_J-
egQh6rc> [Última consulta, 10 de enero de 2025]

Cruz, Isabel, Arte y sociedad en Chile (1550-1680), Ediciones Universidad 
Católica de Chile, Santiago.

Cruz, Isabel, El Traje: transformaciones de una Segunda Piel, Ediciones 
Universidad Católica de Chile, Santiago, 1995.

Cruz, Isabel, La Muerte: transfiguración de la vida, Ediciones Universidad 
Católica de Chile, Santiago, 1998.

Cruz, Isabel, La Fiesta: metamorfosis de lo cotidiano, Ediciones Universidad 
Católica de Chile, Santiago, 1995.

De Sousa, Boaventura, Construyendo las Epistemologías del Sur. Antología 
esencial, CLACSO / Fundación Rosa Luxemburgo, Buenos Aires, 2018, 
Vol. II.

De Sousa, Boaventura et Al., Descolonizando el constitucionalismo, Akal, 
México, 2021.

Donoso, Sebastián, “Chile y el convenio 169 de la OIT: reflexiones sobre un 
desencuentro”, Temas de Agenda Pública-PUC, Año 3, 16 (2008), pp.3-
12.

Dussel, Enrique, Filosofías del sur y descolonización, Docencia, Buenos Aires, 
2014.

Eyzaguirre, Jaime, “Hispanoamérica del dolor”, en Hispanoamérica del dolor 
y otros estudios, Ediciones Cultura Hispánica del Centro Iberoamericano 
de Cooperación, Madrid, 1979.

Eyzaguirre, Jaime, Ventura de Pedro de Valdivia, Ercilla, Santiago, 1942.
Eyzaguirre, Jaime, Fisonomía Histórica de Chile, Editorial Universitaria, 

Santiago, 1978. 
Eyzaguirre, Jaime, Ideario y ruta de la emancipación chilena, Editorial 

Universitaria, Santiago, 2015.



469La Revolución Constitucional Chilena: 
Ideología Indigenista e Hispanidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Faundes, Juan Jorge (ed.), Derecho fundamental a la identidad cultural. 
Abordajes plurales desde América Latina, RIL, Santiago, 2020.

Galeano, Eduardo, Las venas abiertas de América Latina, Siglo XXI Editores, 
México, 2004.

García, Griselda, “Coloquio”, [en AA. VV. América Profunda, Pratec-Cedi, 
Lima, 2007], pp.19-20.

García Linera, Álvaro, Comunidad, Socialismo y Estado Plurinacional, El 
Buen Aire, Santiago, 2015.

García Linera, Álvaro, La potencia plebeya. Acción colectiva e identidades 
indígenas, obreras y populares en Bolivia, CLACSO, Buenos Aires, 2008.

García Linera, Álvaro, Identidad boliviana. Nación, mestizaje y 
plurinacionalidad, Vicepresidencia del Estado, La Paz, 2014.

García Linera, Álvaro, Las tensiones creativas de la Revolución. La quinta fase 
del Proceso de Cambio, Vicepresidencia del Estado, La Paz, 2011

Lagos Carmona, Guillermo, Los Títulos Históricos – Historia de las Fronteras 
de Chile, Editorial Andrés Bello, Santiago, 1966.

Larraín, Jorge, Identidad chilena, Lom, Santiago, 2016, pp. 162-163.
Lira, Osvaldo, “Hispanidad y Mestizaje” (I) (1949), en Obras Completas IV, 

Tanto Monta, Santiago, 2022, pp.311-317.
Lira, Osvaldo, “Hispanidad y Mestizaje” (II) (1952), en Obras Completas IV, 

Tanto Monta, Santiago, 2022, pp. 319-372.
Marroquín, Alejandro, Balance del Indigenismo: informe sobre la política 

indigenista en América, Instituto Indigenista Interamericano, México, 
1977.Morandé, Pedro, Cultura y modernización en América latina, IES, 
Santiago, 2017.

Roa y Ursúa, Luis de, El Reyno de Chile 1535-1810: Estudio histórico, 
genealógico y biográfico, Talleres Tipográficas Cuesta, Valladolid, 1945.

Ruiz Chiriboga, Oswaldo, “El derecho a la identidad cultural de los pueblos 
indígenas y las minorías nacionales: una mirada desde el sistema 
interamericano”, en Boletín Mexicano de Derecho Comparado 118 
(2007), pp.193-239.  

Segovia Gordillo, Ana, “La gramática quechua de González Holguín (1607) y 
las de sus predecesores”, BSEHL 10 (2016), pp.23-42.

Tamayo, Franz, Creación de la pedagogía nacional, Linkgua pensamiento, 
Barcelona, 2022.

Uslar Pietri, Arturo, “El mestizaje creador”, en J. Skirius (ed.), El ensayo 
hispanoamericano del siglo XIX, Fondo de Cultura Económica, México, 
1981.

Uslar Pietri, Arturo, La creación del nuevo mundo, Grijalbo, Caracas, 1991.
Valcárcer, Luis Eduardo, Tempestad en los Andes, Editorial Universo, Lima, 

1972.



470 Julio Alvear Téllez

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 451-470.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.20

Zalaquett, José, “La Declaración de Naciones Unidas sobre Derechos de los 
Pueblos Indígenas”, [en Anuario de Derechos Humanos 2008], disponible 
en: https://www.corteidh.or.cr/tablas/R21366.pdf [Última consulta, 8 de 
enero de 2025]

Textos normativos

Congreso Nacional de Chile, Ley 19.253, del 5 de octubre de 1993, sobre 
protección, fomento y desarrollo de los indígenas y crea la Corporación 
Nacional de Desarrollo Indígena.

Constitución de Bélgica, disponible en: https://www.senate.be/doc/const_
fr.html [Última consulta, 8 de enero de 2025]

Constitución Española de 1978, https://www.boe.es/buscar/act.
php?id=BOE-A-1978-31229 [Última consulta, 10 de enero de 2025]

Convención Constitucional, Propuesta de Constitución Política de la República 
de Chile 2022, [Última consulta, 8 de enero de 2025]

Ministerio de las Culturas, las Artes y el Patrimonio, Guía de derechos de 
Pueblos Indígenas y Tribal Afrodescendiente, disponible en: https://www.
patrimoniocultural.gob.cl/sites/www.patrimoniocultural.gob.cl/files/
images/articles-98778_archivo_01.pdf [Última consulta, 8 de enero de 
2025]

Naciones Unidas, Declaración sobre los derechos de los pueblos indígenas, 
disponible en: https://www.un.org/esa/socdev/unpfii/documents/DRIPS_
es.pdf [Última consulta, 8 de enero de 2025]

Organización de Estados Americanos, Declaración Americana sobre los 
Derechos de los Pueblos Indígenas, disponible en: https://www.oas.org/
es/sadye/documentos/res-2888-16-es.pdf [Última consulta, 8 de enero de 
2025]

Organización de Estados Americanos, “Plan de Acción sobre la Declaración 
Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas (2017-2021)” [en 
OEA, Aprendiendo y enseñando sobre nuestros derechos: la Declaración 
Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas], pp. 75-82.


