
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

Las notas esenciales de la teología hispana

The essential notes of Hispanic theology
Jaime Mercant Simó1

Centro de Estudios Teológicos de Mallorca y Biblioteca 
Diocesana de Mallorca (España)
ORCID: https://orcid.org/0009-0004-6930-9193

Recibido: 05/08/2025
Aceptado: 23/10/2025

Resumen
En el presente artículo, el autor sostiene que existió una teología propia y 

específicamente hispana, o sea, la perteneciente al Siglo de Oro español, que 
se manifestó no sólo como una teología realizada en España, sino, sobre todo, 
como una teología producida por España. Para demostrar esto, se analizan las 
notas esenciales que conforman dicha teología hispana, a saber: una escuela 
teológica, una teología tomista, una teología del Imperio y una teología 
tridentina.

Palabras-clave: Teología hispana, Escuela de Salamanca, tomismo, 
conquista de América, Francisco de Vitoria, Domingo de Soto, Concilio de 
Trento, Imperio español.

Abstract
In this article, the author argues that there was a specifically Hispanic 

theology, that is, that belonging to the Spanish Golden Age, which manifested 
itself not only as a theology made in Spain, but, above all, as a theology 
produced by Spain. In order to demonstrate this, the essential notes that shape 
this Hispanic theology are analysed, namely: a school of theology, a Thomistic 
theology, a theology of the Empire and a Tridentine theology.

Keywords: Hispanic theology, School of Salamanca, Thomism, conquest 
of America, Francisco de Vitoria, Domingo de Soto, Council of Trent, Spanish 
Empire.

1  (jaume.mercant@bisbatdemallorca.org). 
Sitio web: https://isucir.academia.edu/DrJaimeMercantSim%C3%B3



404 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

1. Introducción

El objeto del presente estudio es analizar las notas esenciales de la teología 
hispana. Pero qué entendemos aquí por teología hispana. Podría concebirse, 
primeramente, como el conjunto de teólogos que forman parte de la historia de 
España. Así, antes del Siglo de Oro, nos encontramos con autores tan célebres 
como san Dámaso o san Isidoro de Sevilla, Ramón Llull, san Vicente Ferrer o 
el cardenal Torquemada; y después del Siglo de Oro, Tirso González, el padre 
Flórez, el cardenal Zeferino González o Santiago Ramírez, por poner sólo 
algunos ejemplos. Estos teólogos forman parte de la teología española, pero, 
pese a que cada uno, en su singularidad, comparta con otros autores un contexto 
histórico determinado o las mismas preocupaciones, o incluso forme parte de 
una misma corriente de pensamiento, no creemos que pueda decirse que sus 
respectivas teologías sean un producto específico de España; es, en todo caso, 
una teología realizada circunstancial y contingentemente en España. Éste no 
será, pues, el objeto material de nuestro estudio, pues esto es más propio de una 
historia de la teología española2. 

En segundo lugar, podría comprenderse la teología hispana en un sentido 
restringido, como una teología específica y propia de España, una teología 
no sólo elaborada en España, sino producida por España, y que, por lo tanto, 
sea considerada, proprie loquendo, como la teología española o hispana 
por antonomasia. Pensamos que dicha teología específica, entendida como 
producto propiamente hispano –es España quien la produce y especifica–, se 
da únicamente en el Siglo de Oro, desde finales del siglo XV aproximadamente 
hasta finales del siglo XVII; después tenemos una decadencia escolástica, 
especialmente pronunciada a partir de la primera expulsión de los jesuitas 
(1767). Esa teología producida por España, pues, es también una teología para 
España, porque la acompaña en su difusión por el mundo, habida cuenta de que, 
como dice don Marcelino Menéndez Pelayo, es evangelizadora de la mitad 
del orbe, es de la cristiandad hispana en expansión. Dicha teología hispana 
se proyecta y difunde por todas las tierras del Imperio español, e incluso 
más allá de él, debido a su carácter esencialmente universal y en su dinámica 
sustancialmente centrífuga.

Por consiguiente, el objeto material de nuestro estudio se limitará a la 
teología del Siglo de Oro. En cambio, el objeto formal estribará en el análisis 
esencial de dicha teología, contemplando sus caracteres propios, que justifican 
la afirmación de la susodicha especificidad teológica. Concretamente, el análisis 
de los caracteres o notas esenciales de esta teología tiene como fin último 
demostrar dicha especificidad; dichas notas serían: constituyó una escuela 

2   Cf. Melquíades Andrés Martín (dir.) et alii, Historia de la Teología española, Madrid, Fundación 
Universitaria Española, 1983-1987, vols. I-II.



405Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

teológica, fue marcadamente tomista, se erigió como teología del Imperio y se 
desarrolló con espíritu tridentino.

2. Primera nota: una escuela teológica

La teología española del Siglo de Oro constituiría una especie de escuela 
teológica que englobaría, bajo un mismo denominador común, a todas las 
florecientes escuelas particulares que se formaron en esa época, entre las que 
destaca la llamada Escuela de Salamanca. Esta Escuela teológica hispana 
estaría formalmente constituida por todos los teólogos de esa época, cuyas 
doctrinas se implicaban y complicaban recíprocamente, existiendo entre ellos 
una comunicación de bienes intelectuales y magisteriales debido a la fluidez 
con que compartían doctrinas e incluso manuscritos, pero también porque 
en dichos autores parece apreciarse una conciencia colectiva de formar parte 
de un cuerpo de teólogos, como queda patente en los momentos éticos más 
críticos de la conquista de América, por ejemplo, o en los pareceres morales 
que piden los monarcas, o en la repetición de enseñanzas que se acusa en sus 
múltiples publicaciones. Esta influencia recíproca es condición de posibilidad 
para que podamos hablar de una Escuela hispana de teología. Sin esta Escuela 
no existiría dicha teología específicamente hispana, sino una colección de 
teólogos singulares, coincidentes en un momento y lugar determinados; en este 
caso, la influencia de dichos teólogos también hubiera sido singular. Lo que 
no significa, obviamente, que se pretenda hacer creer que en dicha Escuela 
hispana reine la homogeneidad; dentro de esta unidad corporativa también 
se dan, además de las frecuentes disputas y controversias, una pluralidad de 
escuelas particulares, de corrientes de pensamiento, de ideas y, en un sentido 
amplio, de estilos.

Dicha Escuela no se explica sin la Universidad. En el siglo XVI, tienen 
gran peso las facultades teológicas de Valladolid, Sevilla y Valencia, pero las dos 
que más sobresalen son las de Alcalá y Salamanca; ambas, aunque de espíritu 
distinto, son causas ejemplares para las demás3. Alcalá ofrece una formación 
poliédrica, marcada por el impulso e influencia del Cardenal Cisneros, las tres 
vías y el rigor de los estudios bíblicos en torno a la publicación de su Políglota. 
En ella enseñan los insignes san Juan de Ávila, Domingo de Soto, Pedro de 
Soto, Francisco de Osuna, Carranza, Alfonso de Castro, Diego de Laínez, 
Gabriel Vázquez o Francisco Suárez.

Sin embargo, el punctum saliens lo constituye la tópicamente llamada 
Escuela de Salamanca4, especialmente penetrante en el ámbito del derecho 

3   Cf. Ibidem, vol. I, pp. 600-601.
4   Empleamos aquí el concepto amplio y convencional, aunque complejo, de Escuela de Salamanca 



406 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

natural5, fundamento de la civilización hispanocatólica, como sostiene Francisco 
Elías de Tejada6, en contraste con los ulteriores sistemas iusnaturalistas 
protestantes de corte racionalista7. Alonso Fernández de Madrigal –el Tostado–, 
Pedro Martínez de Osma y Diego de Deza preludian esta Escuela, pero su 
fundador, proprie loquendo, es el célebre dominico Francisco de Vitoria, y, 
su cofundador, Domingo de Soto, protagonistas de la restauración-renovación 
tomista. Junto a los dominicos (además de Vitoria y Soto: Melchor Cano, 
Mancio del Corpus Christi, Pedro de Sotomayor, Domingo Báñez, Bartolomé 
de Medina, Juan de la Peña), no faltan en dicha Escuela franciscanos (Alfonso 
de Castro y Andrés Vega), agustinos (Luis de León y Juan de Guevara), jesuitas 
(Francisco Suárez, Luis de Molina o Gabriel Vázquez), carmelitas descalzos, 
mercedarios e incluso sacerdotes seculares (discípulos de Vitoria serán los 
padres conciliares Gaspar de Zúñiga y Avellaneda, Pedro Guerrero, Antonio 
Corrionero o Bartolomé de Torres)8. La fluidez del intercambio académico de los 
saberes entre los profesores universitarios y sus alumnos convierte a la Escuela 
de Salamanca en eje de la Escuela hispana, que tiene lugar mediante la difusión 
manuscrita, compartida o vendida9 y las publicaciones impresas. A su vez, 
Francisco de Vitoria, maestro de todos directa o indirectamente, es el eje esencial 

–originado en el siglo XX–, partiendo de su lugar natural, pero contemplando su proyección. 
Estamos así de acuerdo con Simona Langella, que entiende la Escuela de Salamanca considerando 
sus profesores –posición de José Barrientos–, pero también como un movimiento más amplio –
posición de Jericó Bermejo–, que empieza con Vitoria y termina con los discípulos de sus discípulos. 
Cf. Simona Langella, “La Escuela de Salamanca: una cuestión historiográfica” [en Simona Langella, 
Rafael Ramis Barceló (coords.) et alii, ¿Qué es la Escuela de Salamanca?, Madrid, Sindéresis, 
2021], pp.  55-71; José Barrientos García, “La Escuela de Salamanca: desarrollo y caracteres”, en 
Ciudad de Dios, 208/2-3 (1995), pp. 727-765; Ignacio Jericó Bermejo, Domingo Báñez: Teología de 
la infidelidad en paganos y herejes (1584), Madrid, Revista Agustiniana, 2000, pp. 14-15; 27-28; 36.

5   Que tiene, como hito fundacional el De iustitia et iure de Domingo de Soto (De la justicia 
y del derecho, Edición facsimilar [Salamanca, Andrés de Portonaris, 1556] bilingüe latín-español, 
Traducción de Marcelino González Ordóñez, Madrid, Instituto de Estudios Políticos, 1967-1968, 
vols. I-V). Cf. Avelino Folgado, “Los Tratados De legibus y De iustitia et iure en los autores españoles 
del siglo XVI y primera mitad del XVII”, en La Ciudad de Dios, 172 (1959), pp.  275-302; José 
Barrientos García, “Los Tratados De Legibus y De Iustitia et Iure en la Escuela de Salamanca de los 
siglos XVI y XVII”, en Salamanca: Revista de Estudios, 47 (2002), pp. 371-415.

6   Francisco Elías de Tejada, “El derecho natural, fundamento de la civilización”, en Revista 
Chilena de Derecho, 1/2 (1974), p. 292: “Las leyes de Indias y las Relecciones de Francisco de Vitoria, 
el empeño fundador en lugar de la conquista desalmada, la definición de la libertad del hombre, la 
instauración de un Derecho común para la Humanidad, racionalmente concebido por “ius gentium”, 
todo depende del Derecho natural católico […] Nuestra civilización católica, labrada en las peleas 
contra dos fatalismos trágicos, el fatalismo musulmán y el fatalismo de la predestinación luterana, 
consiste en izar al Derecho natural por bandera de las católicas verdades. […] El Derecho natural es el 
esqueleto sustentado de la tradición de las Españas, herederas de la Cristiandad mayor que la herejía 
luterana había destruido”.

7   Cf. David Leiva, “El Maestro Domingo de Soto y la escuela española de derecho natural”, en 
[Juan Cruz Cruz (coord.) et alii, La ley natural como fundamento moral y jurídico en Domingo de 
Soto, Pamplona, EUNSA, 2007], pp. 51-66.

8   Cf. Melquíades Andrés Martín (dir.) et alii, Historia…, cit., vol. I, pp. 598-599.
9   Cf. Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovación de la teología en el siglo XVI, 

Madrid, BAC, 2000, pp. 829 y 845.



407Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

de la Universidad de Salamanca. De hecho, de ella terminan siendo satélites, en 
el plano de las ideas y de la renovación teológica, las universidades castellanas 
de Valladolid, Alcalá, Sigüenza, Sevilla o Toledo10, y las portuguesas de Lisboa, 
Coimbra y Évora, dada la presencia de portugueses entre la estudiantina (hasta 
el 14% de las matrículas) y profesorado salmantinos11, gracias a los cuales estas 
universidades conservan una gran colección de manuscritos salmantinos12.

No se puede olvidar tampoco el papel de la Compañía de Jesús en la 
Escuela hispana. El Colegio Romano –hoy Universidad Gregoriana–, dedicado 
a los alumnos más excelentes, se ve configurado por la reforma salmantina de 
teología gracias a Francisco de Toledo, discípulo de Domingo de Soto, y a la 
multitud de sus profesores formados en Salamanca y Alcalá. Aunque Francisco 
Suárez –formado por Mancio y fray Luis– despliegue cierto espíritu de 
independencia, permanece una esencial vinculación doctrinal y metodológica13. 
Ni se debería, finalmente, pasar por alto cómo alcanzó la impronta común y 
básica de la que venimos hablando a grandes canonistas y legistas, influenciados 
por el magisterio vitoriano, como Martín de Azpilcueta, Diego de Covarrubias, 
Gregorio López, Fernando Vázquez de Menchaca o Juan de Orozco.

Asimismo, la proyección de la teología de la Escuela de Salamanca 
pronto alcanza los territorios de ultramar. A conventuales de San Esteban de 
Salamanca y discípulos de Vitoria se debe la fundación de seis Universidades 
en América y una en Filipinas14. Una gran cantidad de antiguos alumnos de 
Salamanca marchan hacia el Nuevo Mundo; allí desarrollan su labor docente 
o misionera; y una parte de ellos, su ministerio jerárquico. Entre todos estos, 
destaca el agustino Alonso de Veracruz, uno de los alumnos predilectos y más 
aventajados de Vitoria, que llega a ostentar simultáneamente dos cátedras, la de 
Sagrada Escritura y la de Prima de Santo Tomás en la Universidad de México, 
fundada en 1553. También son dignos de mención los dominicos Bartolomé de 
Ledesma y Pedro de Pravia, el jesuita José de Acosta o el dominico Tomás de 
Mercado.

Por último, no podemos negligir la teología mística o mística teológica 
del Siglo de Oro, parte de esta Escuela hispana al ser un producto de su riqueza 
teológica. De hecho, algunos escolásticos son místicos y muchos místicos 
reciben la formación y el influjo de los escolásticos. Así, el Tratado del amor 

10   Cf. Ibidem, pp. 835-843
11   Cf. Ibidem, pp. 843-852.
12   Cf. José Barrientos García, “Cauces de influencia en Europa” [en Demetrio Ramos, Antonio 

García, Isacio Pérez et alii, La ética en la conquista de América: Francisco de Vitoria y la Escuela 
de Salamanca (en Luciano Pereña (dir.) et alii, Corpus Hispanorum de Pace, Madrid, CSIC, 1984)], 
vol. XXV, p. 458.

13   Cf. Juan Belda Plans, La Escuela…, cit., pp. 853-861.
14   Cf. Guillermo Fraile, Del humanismo a la Ilustración [en Guillermo Fraile, Teófilo Urdánoz, 

Historia de la Filosofía, Madrid, BAC, 2011], III, pp. 412-413, n. 10. Águeda María Rodríguez Cruz, 
“Alumnos de la Universidad de Salamanca en América” [en Demetrio Ramos et alii, La ética… (cit.)], 
pp. 499-550.



408 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

de Dios de Soto, La victoria de sí mismo de Cano, la Guía de pecadores de 
Granada, el Audi filia del Maestro Ávila o De los nombres de Cristo de Fray 
Luis. Pero la escuela mística no queda aquí. En el período, se pasa de una 
media docena de traducciones castellanas de libros piadosos a más de tres mil 
títulos propios, desde el Abecedario espiritual de Francisco de Osuna (1528) 
al Tratado de la hermosura de Dios de Juan Eusebio Nieremberg (1641). En la 
Escuela mística española15, los dos místicos más sobresalientes, santa Teresa de 
Ávila y san Juan de la Cruz, están influidos por la teología tomista de la Escuela 
hispana. Juan de la Cruz estudia en Salamanca y su mística reposa sobre los 
fundamentos de santo Tomás; y Teresa de Jesús se beneficia de los saberes 
tomistas de Domingo Báñez16. Escolásticos y místicos constituyen un universo 
intelectual común, participando de la conciencia colectiva de pertenecer a una 
misma escuela de pensamiento con una base doctrinal y metodológica común 
y unos objetivos también comunes dentro de los retos a los que se enfrenta la 
cristiandad en general y la hispana en particular.

3. Segunda nota: una teología tomista

En la primera nota hemos visto la red fluida de saberes que constituía 
la empresa intelectual de la Escuela hispana de teología. Aquí trataremos 
cómo dicha Escuela supone, analógicamente hablando, la materia en la que 
se encarna y realiza la forma de una doctrina común: la tomista, que cada 
autor desarrolla según su estilo y reflexión. Éste fue el legado de Salamanca 
a otras escuelas, colegios y facultades, Tomás como el doctor común de los 
teólogos hispanos, aunque no concuerden en todo ni repitan su enseñanza 
ad pedem litterae. Sobre sus principios, se desarrolla una teología moral 
y dogmática para responder a los problemas y desafíos del XVI, a la 
conquista de América o a la crisis eclesial ocasionada por las herejías y 
cismas protestantes.

La fundación de la Escuela de Salamanca está indisociablemente ligada 
a la restauración tomista, obrada inicialmente por empeño de Vitoria y Soto; 
antes, el tomismo en Salamanca es una doctrina por la que se lucha. Vitoria y 
Soto se conocieron en la Universidad de París, donde imperaba el nominalismo, 
y allí ambos se convirtieron al tomismo. El nominalismo predominaba en París 
y se imponía en otras universidades como Alcalá, a la cual Cisneros quiso dar 
carácter moderno y ecléctico, implantando las tres vías, las dos reales (tomista 

15   Cf. José M. Gallegos Rocafull, La experiencia de Dios en los místicos españoles, 
México,Central,1945, pp. 7-32.

16   Como en su conocimiento de las potencias del alma. Cf. Juan González Arintero, Influencia de 
santo Tomás en la mística de san Juan de la Cruz y santa Teresa, Salamanca, Editorial Fides, 1924.



409Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

y escotista) y la nominalista17; o sea, se enseñaba teología secundum triplicem 
viam beati Thomae, realium et nominatium18.

Volviendo al encuentro parisino, génesis histórica del tomismo hispano, 
Domingo de Soto, para completar su formación, acudió al colegio de Saint 
Jacques, donde daba clase Francisco de Vitoria, quien siguiendo el ejemplo de 
Pierre Crockart19 reemplazó, como libro de texto, las Sentencias por la Suma 
de Teología20. Tanto Vitoria como Soto adoptan el tomismo, y no sólo como 
método, como ciertos nominalistas parisinos, sino como doctrina fundamental. 
Será Soto el que más énfasis ponga en dicha conversión al realismo tomista; 
así, dice en su prólogo a la Isagoge de Porfirio (1543): “[nos] inter nominales 
nati sumus, interque reales nutriti”21. Para fray Domingo, los nominalistas son 
tempestas sophismatum, monstrorum turba o barathrum sophismatum22.

Pero la enseñanza de la Suma no tuvo camino expedito. En Salamanca, los 
Estatutos de la Universidad mandaban exponer las Sentencias del Lombardo en 
las cátedras mayores de prima y vísperas. Frente a la norma, la praxis impondría 
la Suma como obra teológica de referencia, sobre todo por acción dominicana, 
dado el éxito de los Comentarios del cardenal Cayetano y la exigencia del 
capítulo general de los dominicos (1505) de formar a los religiosos in via sancti 
Thomae23. En Alcalá, será la aprobación de los Estatutos (1517) la que corregirá 
los excesos nominalistas: sin renunciar a las tres vías, implantará la Summa en 
cátedra de prima24.

No obstante, fue en la Universidad del Tormes donde se dieron, antes 
de llegar Vitoria, las condiciones para la renovación tomista, adelantada por 

17   Cf. Guillermo Fraile, Historia de la filosofía española: desde la época romana hasta fines del 
siglo XVII, Madrid, BAC, 1971, pp. 326-327.

18   Cf. Melquíades Andrés Martín, “Encuentro de realismo y nominalismo en Salamanca y Alcalá”, 
en Salmanticensis, 26 (1979), pp. 443-448; La teología española en el siglo XVI, Madrid, BAC, 1976, 
vol. II, pp. 77-95.

19   Cf. Ricardo García Villoslada, La Universidad de París durante los estudios de Francisco de 
Vitoria O.P. (1507-1522), Roma, Universidad Gregoriana, 1938, pp. 258-268.

20   Así, Beltrán de Heredia y Belda Plans. Para Villoslada y Pena González no puede saberse. 
Plausible en Hernández Martín: cf. Vicente Beltrán de Heredia, Domingo de Soto: Estudio biográfico 
documentado, Madrid, Ediciones Cultura Hispánica, 1961, p. 20; Juan Belda Plans, La Escuela…, cit., 
pp. 320-321; Ricardo García Villoslada, La Universidad…, cit., p. 360; Miguel Anxo Pena González, 
La Escuela de Salamanca: De la Monarquía hispánica al Orbe católico, Madrid, BAC, 2009, p. 28; 
Ramón Hernández Martín, Francisco de Vitoria: Vida y pensamiento internacionalista, Madrid, BAC, 
1995, p. 42.

21   Cf.  Domingo de Soto, In Porphyrii Isagogen commentaria, Venecia, Hermanos Domingo 
Guerraeo y Juan Bautista, 1587, p. 28. 

22   Cf. Guillermo Fraile, Del humanismo a la Ilustración [en Guillermo Fraile, Teófilo Urdánoz, 
Historia …], vol.  III, pp.  417-418; Guillermo Fraile, Historia…, cit., p. 338. El caso de Soto lo 
he desarrollado con más profundidad en Jaime Mercant Simó, “Domingo de Soto y la renovación 
tomista”, en Sapientia, vol. 79-fasc. 254 (2023), pp. 104-121, del que tomo aquí las citas (p. 108).

23   Cf. Ricardo García Villoslada, La Universidad…, cit., pp. 297-301.
24   Cf.  Melquíades Andrés Martín, “Pensamiento teológico y vivencia religiosa en la reforma 

española (1400-1600)” [en Ricardo García Villoslada (dir.) et alii, Historia de la Iglesia en España, 
Madrid, BAC, 1980], vol. III, t. 2, p. 283.



410 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

la conversión de Pedro Martínez de Osma al tomismo y su antinominalismo, 
prolongada en su sucesor en la cátedra de prima, Diego de Deza. Las Novae 
defensiones de este último contestan a las Defensiones de Capreolo, aunque 
ambos no siguen la estructura de la Suma, sino el comentario del Aquinate a 
las Sentencias25. Pero habrá que esperar a Vitoria para que, en Salamanca, se 
reemplacen las Sentencias por la Suma. Cuando obtiene la cátedra de prima 
(1526)26, sustituye unas por otra, como libro de texto, excepto en la exposición 
De sacramentis. Este reemplazo provoca algunas protestas en la Universidad, 
ya que va contra legem. Con el tiempo, la innovación se impone27 por vía fáctica 
en su cátedra y en la de vísperas28, aunque no sin tensiones y polémicas29.

La asunción del estudio ordenado de la Suma de Teología engendra toda 
una nueva generación de escolásticos, como Domingo de Soto, Mancio del 
Corpus Christi o Melchor Cano; de hecho, cuando éste sucede a Vitoria en 
su cátedra, se encuentra, además de la lectura de la Suma, el olvido de los 
Estatutos30. Vitoria y Soto, desde sus cátedras, no se limitaron a cambiar un 
libro de texto por otro, sino que, con su renovación tomista de la teología, 
imprimen un nuevo estilo –denominador común de esta Escuela–31, rechazando 
la escolástica nominalista y dándole un golpe mortal32.

Los frutos de esta renovación tomista se materializarán jurídicamente 
en Salamanca con la reforma de los Estatutos (1561) que aplicará Diego 
de Covarrubias33. Si bien la institucionalización tomista es una realidad 
(preestatutaria) ya antes de la muerte de Soto: tanto los profesores de las cátedras 
mayores de prima y vísperas como de la menor de Santo Tomás exponen la 
Suma34. Este tomismo resultará ser esencial ad applicandum, especialmente 

25   Cf. Melquíades Andrés Martín, La teología…, cit., vol. I, pp. 261-266; 269-273; 287-288.
26   Sus inmediatos predecesores, después de Diego de Deza (1480-1486), fueron Juan de Santo 

Domingo (1486-1507) y Pedro de León (1507-1526): cf. Guillermo Fraile, Historia…, cit. p. 329. 
27   La novedad no es tanto de contenido doctrinal como de método: además de implantar la lección 

de la Suma, introdujo, también con controversia, la lección por dictado (cf. Simona Langella, Teología 
y ley natural: Estudio sobre las lecciones de Francisco de Vitoria, Madrid, BAC, 2011, pp. 65-70).

28   Cf. Vicente Beltrán de Heredia, Domingo de Soto…, cit., p. 68.
29   Así, al renovarse los Estatutos universitarios en 1538, en los que se intenta restringir sin éxito 

la libertad de cátedra, insistiendo en la lectura de las Sentencias.  Cf. Vicente Beltrán de Heredia, 
Los manuscritos del maestro fray Francisco de Vitoria, O.P.: Estudio crítico de introducción a sus 
Lecturas y Relecciones, Madrid-Valencia, Tipografía Moderna, 1928, pp. 3-6.

30   Cf. Vicente Beltrán de Heredia, Francisco de Vitoria, Barcelona, Labor, 1939, p. 45.
31   Cf.  Juan Belda Plans, “Hacia una noción crítica de la Escuela de Salamanca”, en Scripta 

Theologica, 31/2 (1999), pp. 367-411.
32   Lo que asevera Teófilo Urdánoz de Vitoria, que podemos aplicar a Soto (Teófilo Urdánoz, 

Francisco de Vitoria: Su vida; su personalidad científica y su influencia; sus obras [en Francisco de 
Vitoria, Obras de Francisco de Vitoria: Relecciones teológicas, Madrid, BAC, 1960], p. 25).

33   Cf. Luis Alonso Getino, El Maestro Fr. Francisco de Vitoria: su vida, su doctrina e influencia, 
Madrid, Imprenta Católica, 1930, pp. 124-128.

34   Cf.  José Barrientos García, Fray Luis de León y la Universidad de Salamanca, Madrid, 
Ediciones Escurialenses, 1996, pp. 30-38; “La teología de la Universidad de Salamanca en los siglos 
XVI y XVII” [en Luis Enrique Rodríguez San Pedro Bezares, Juan Luis Polo Rodríguez (coords.) et 
alii, Saberes y disciplinas en las universidades hispánicas, Salamanca, Universidad, 2003], pp. 57-



411Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

en todo lo relativo a la Conquista de América, pero también en el Concilio 
de Trento, en el que triunfaron los principios tomistas, gracias al esfuerzo 
intelectual de los Magni Hispani. Veámoslo.

4. Tercera nota: una teología del Imperio

La conquista de América implica un gran esfuerzo para España y un 
problema moral. El catolicismo es la columna vertebradora de España, que 
no puede quedar indiferente ante los abusos y excesos, la fuerza bruta y la 
codicia que se dan especialmente en las primeras décadas de la Conquista. 
Empieza a escandalizar el primer gobierno de la familia Colón en La Española. 
El despotismo es tal que los Reyes Católicos le retiran el monopolio de la 
explotación y administración de las tierras descubiertas por el Almirante en 
virtud de las Capitulaciones de Santa Fe (1492). A continuación, en 1511, 
desde las propias Indias, el dominico Antón de Montesinos denuncia las 
injurias que padecen los indios y recalca su humanidad35. Su impacto remueve 
las conciencias en España y lleva a la promulgación de las Leyes de Burgos 
(1512), que regulan el régimen de la encomienda y se abole la esclavitud, 
aunque sigue habiendo abusos a causa de la exigencia del reconocimiento del 
dominio universal del Papa y del sometimiento a la Corona española por medio 
del Requerimiento36.

Hasta este momento no ha habido una reacción de la Escuela hispana; será 
Vitoria quien critique la doctrina del Requerimiento, desmontándolo punto por 
punto. Esta impugnación, plasmada en su Relectio de indis (1538-1539) acerca 
de los justos títulos, será ampliamente divulgada en la Escuela hispana. El punto 
de inflexión de la situación lo marcan las Juntas de Valladolid (1550-1551) 
que enfrentan a fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda. La 
Escuela hispana de teólogos está más organizada y las tesis de Vitoria, fallecido 
1546, se imponen en toda la Escuela e imprimen unos criterios teológicos y 

70; Simona Langella, Teología…, cit., pp. 59-65; La ciencia teológica de Francisco de Vitoria y la 
Summa Theologiae de santo Tomás de Aquino en el siglo XVI a la luz de textos inéditos, Salamanca, 
San Esteban, 2013, pp. 25-93.

35   Cf. Antón Montesinos, Sermón del cuarto domingo de Adviento (1511) [en Bartolomé de 
las Casas, Historia de las Indias, lib. III, cap. 4, Caracas, Ayacucho, 1956], pp. 13-14: “¿Con qué 
autoridad habéis hecho tan detestables guerras a estas gentes que estaban en sus tierras mansos y 
pacíficos […]? ¿Cómo los tenéis tan opresos y fatigados, sin darles de comer y sin curarlos de sus 
enfermedades que de los excesivos trabajos que les dais incurren y se os mueren, o, por mejor decir, 
los matáis, por sacar y adquirir oro cada día? ¿Y qué cuidado tenéis de quien los doctrine, y conozcan 
a su Dios y criador, y sean bautizados, oigan misa, guarden las fiestas y domingos? ¿Éstos no son 
hombres? […] ¿No sois obligados a amarlos como a vosotros mismos?”

36   Éste, en Juan López de Palacios, Provisión que se manda al marqués don Francisco Pizarro 
para que pudiese continuar con las conquistas de las provincias del Perú, CSIC, Madrid, 1982, pp. 
539-540.



412 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

morales sólidos en el Imperio, que se formalizarán finalmente con las Nuevas 
Ordenanzas de Felipe II (1573), que actualizan las Leyes Nuevas de 1542, 
pacificando así las Indias y frenando la dinámica de conquista37.

El resultado de la reflexión teológica de la Escuela causa orden en el 
proceso de la Conquista, pero también dignifica la vida de los Indios al darles el 
Evangelio y una civilización nueva que les libera de un modo de vida brutal38. 
Su realidad no era tan idílica como la pinta fray Bartolomé de las Casas; junto 
a idolatrías, crímenes y pecados contra naturam, había, especialmente en el 
Imperio Azteca, un sofisticado e implacable sistema de sacrificios humanos 
confirmado por la arqueología –entre 20.000 y 80.000 víctimas anuales39–, 
seguido de un horrendo canibalismo ritual, que desmienten la idealización de 
estas civilizaciones; con razón, hay quienes hablan de Holocausto azteca40. 
Partiendo de este hecho histórico, es justo concluir que los españoles fueron, 
objetivamente hablando, libertadores de multitud de pueblos indígenas y de 
gentes inocentes.

No obstante, incluso teniendo en cuenta dichas aberraciones, los teólogos 
de la Escuela se ven en la necesidad de dar criterios éticos, a fin de que la 
Conquista sea una verdadera liberación y una defensa del indio, cuya humanidad 
ha sido injuriada. Primeramente, se preguntan: ¿es lícito hacer la guerra a un 
pueblo en razón de sus prácticas contra naturam o por sus idolatrías? Dicho de 
otro modo: ¿dichos pecados pueden constituir un título legítimo de conquista 
y justificar, por ende, la guerra y la invasión armada? Sepúlveda asevera 
precipitadamente que, en tales casos, la guerra es un deber moral por el que 
el pueblo conquistador deviene justo instrumento del castigo divino41. No es 
esa la opinión de Vitoria y otros teólogos. Fray Luis de León argumenta que, si 
fuera cierto que un pueblo perdiese ipso facto su legítimo dominio por cometer 
pecados contra la ley natural, y mereciese por ello una expedición militar de 

37   Las nuevas Ordenanzas de Felipe  II se fundamentan en tres grandes principios: descubrir, 
poblar y pacificar (cf. Manuel Fernández Álvarez, Felipe II y su tiempo, Barcelona, RBA, 2005, pp. 
789-790). El monarca era consciente, aconsejado por Francisco de Toledo, de que continuar con la 
conquista pone en peligro lo ya conquistado (cf. Luciano Pereña, La Escuela de Salamanca. Proceso a 
la conquista de América, Salamanca, Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Salamanca, 1986, p. 84).

38   Cf. Venancio Diego Carro, La teología y los teólogos-juristas españoles ante la Conquista de 
América, Madrid, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de la Universidad de Sevilla, 1944, 
vols. I-II.

39   Cf. Michael Harner, “The Enigma of Aztec Sacrifice”, en Natural History, 86/4 (1977), pp. 
46–51; “The Ecological Basis for Aztec Sacrifice”, en American Ethnologist, 4/1 (1977), pp. 117-135; 
Victor Davis Hanson, Carnage and Culture, New York, Doubleday, 2000, pp. 194–195; Lizzie Wade, 
“Feeding the gods: Hundreds of skulls reveal massive scale of human sacrifice in Aztec capital”, en 
Science (21 de junio de 2018): <www.sciencemag.org/news/2018/06/feeding-gods-hundreds-skulls-
reveal-massive-scale-human-sacrifice-aztec-capital>

40   Cf. María Elvira Roca Barea, “Las pruebas que confirman el Holocausto azteca”, en El Mundo 
(10 de julio de 2017): <www.elmundo.es/cultura/2017/07/10/59629aefe5fdea89338b45ff.html>

41   Cf. Juan Ginés de Sepúlveda, Demócrates segundo o de las justas causas de la guerra contra los 
indios, Madrid, CSIC, 1951, p. 44.



413Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

castigo, acabaría ardiendo en guerras todo el orbe42. La misma visión realista 
tienen Juan de la Peña43 o Melchor Cano. Este último dice que, si no se puede 
declarar la guerra al rey de Francia de no guardar la ley natural, menos se la 
podrá declarar a los bárbaros, pues el mismo pecado cometido por éstos, al no 
ser cristianos, sería menor44. Como afirma Domingo de Soto, la fe no otorga 
potestad al creyente para poder castigar (potestas puniendi) los crímenes de los 
infieles como la idolatría o los pecados contra naturam45.

En cambio, sí hay título legítimo de conquista por los sacrificios humanos 
y el canibalismo ritual, ya que la gravedad de tales actos supone un salto a 
otro género. Si admitimos con santo Tomás46 que el ius divinum no revoca 
el ius humanum, debemos inferir que no es lícito hacer la guerra a un pueblo 
exclusivamente por su infidelidad o sus depravaciones. Pero, según el padre 
Vitoria, sí se podría intervenir militarmente para proteger al inocente, defender 
su herida dignidad por intolerables tiranías y crímenes47.

La justa causa de la guerra no estriba, pues, en que tales crímenes sean 
contra naturam, sino en que suponen una injuria. No se combate, pues, una 
perversión moral, sino una grave injuria a la humanidad en general y, más 
directamente, a los inocentes en particular. Este criterio vitoriano es asumido 
por la Escuela hispana, como demuestra Diego de Covarrubias: “Hispani ad 
propulsandam eorum innocentium iniuriam et homicidia eorum evitanda, 
licite possunt bellum indicere indis et bellum adversus eos gerere iustissime”48. 
En consecuencia, cualquier tiranía que suponga un perjuicio intolerable para 
los inocentes es título legítimo para que una nación extranjera como España 
intervenga en estos pueblos infieles. En estos casos, señala Vitoria, no es 
necesaria la autorización del Romano Pontífice; es una cuestión de derecho 
natural49.

La Escuela de Salamanca sostiene que los indios nunca deben ser 
violentados por superioridad religiosa, política o militar, la ley del más fuerte de 
Sepúlveda y su radical aristotelismo de los esclavos por naturaleza50. El católico 
criterio de la Escuela es que la fe no puede ni debe imponerse violentamente, 
sino proponerse por la predicación y el ejemplo: verba et facta. Al respecto, 

42   Cf. Luis de León, Utrum infideles saltem possint cogi ad id ut servent legem naturae (en Juan 
de la  Peña, De bello contra insulanos. Intervención de España en América, Madrid, CSIC, 1982, vol. 
II), p. 291.

43   Cf. Juan de la Peña, De bello…, cit., pp. 235-236.
44   Cf. Melchor Cano, De dominio indorum, Madrid: CSIC, 1982, p. 562.
45   Domingo de Soto, Relectio, an liceat civitates infidelium seu gentilium expugnare ob idolatriam, 

núm. 2 [en Idem, Relecciones y opúsculos, Salamanca, San Esteban, 1995, vol. I], p. 244.
46   Cf. Tomás de Aquino, Summa Theologiae II-II, q. 10, art. 10, co.
47   Francisco de Vitoria, Relectio de temperantia, concl. 5 [en Vitoria, Obras…, cit.], p. 1051.
48   Diego de Covarrubias, Adversus indos, Madrid, CSIC, 1981, p. 359.
49   Francisco de Vitoria, Relectio de indis, Madrid, CSIC, 1967, p. 94 (lib. I, 3, 14).
50   Cf. Juan Ginés de Sepúlveda, Demócrates…, cit., p. 120. Sepúlveda hace una interpretación 

estricta de Aristóteles, Política, 1254a14-17.



414 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

fray Luis de León enseña que la imposición de la fe de modo coactivo va contra 
la leyes natural y divina y que, al tener como finalidad la aceptación externa de 
la fe, además de una farsa, conduciría al sacrilegio51.

Siguiendo a Vitoria, los teólogos hispanos se oponen unánimemente a 
Sepúlveda recordando que los indios infieles no pueden ser coaccionados para 
bautizarse y adoptar la fe cristiana. Domingo de Soto, apelando a san Juan 
Crisóstomo, recuerda las enseñanzas de Cristo y dice que si los españoles, en 
vez de como corderos se comportan como lobos, aterrando con el estrépito de las 
armas, no persuadirán, sino que disuadirán de la fe y su predicación de palabra 
con los hechos52. Igualmente, Suárez sostiene que no puede admitirse que los 
soldados se anticipen a los misioneros, puesto que entra en contradicción con la 
enseñanza del Evangelio (Lc 10, 3). Otra cosa sería, afirma, que se cometieran 
crímenes contra los misioneros, en cuyo caso la intervención armada sería 
moralmente lícita por la injuria recibida53. Esto mismo defiende José de Acosta: 
contar con el ímpetu y patrocinio del Imperio no implica guerra preventiva 
alguna, pues esto, más que facilitar el terreno a los misioneros, sería causa de 
escándalo54.

Sirvan estos ejemplos como botones de muestra del sentir general 
de los teólogos hispanos, la doctrina común de la Escuela hispana que 
queremos subrayar. Las propias Juntas de Valladolid, convocadas por Carlos 
V, demuestran que el conjunto de teólogos escolásticos se han convertido 
en Escuela teológica del Imperio, de la cristiandad hispana; sus reflexiones 
y conclusiones teológicas llegan a dirigir el rumbo ético y teológico de la 
conquista, civilización y evangelización de América y del resto de posesiones 
de ultramar. La Escuela llega a tener tanta importancia y entidad que todo 
un imperio detiene su maquinaria de conquista para que dichos teólogos 
reflexionen teológicamente acerca de la misma; a través de ellos, se realiza un 
verdadero examen de conciencia nacional, caso único en la historia55.

5. Cuarta nota: una teología tridentina

El Concilio de Trento (1545-1563), un concilio perfecto al darse en él 
las tres causas propias de un concilio ecuménico (causa fidei, causa unionis 
et causa reformationis), dará a conocer a la cristiandad la Escuela hispana de 
teología en toda su magnificencia y profundidad teológicas. Eso significa (para 

51   Luis de León, Utrum infideles…, cit., p. 283.
52   Domingo de Soto, In quartum librum Sententiarum commentarii, dist. 5, q. única, art. 10, arg. 9, 

Salamanca, Juan Bautista de Terranova, 1569, vol. II, p. 269.
53   Cf. Francisco Suárez, De fide, disput. 18, sec. 1 [en Francisco Suárez, Opera omnia, París, Louis 

Vivès, 1858], vol. XII, pp. 436-437.
54   Cf. José de Acosta, De procuranda indorum salute II, 1-2, Madrid, CSIC, 1984, p. 389.
55   Cf. María Elvira Roca Barea, Imperiofobia y leyenda negra, Madrid, Siruela, 2017, pp. 322-323.



415Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

entender que la teología de la Escuela hispana es tridentina) no sólo que los 
teólogos hispanos cumplan con su misión intelectual participando en dicho 
Concilio y colaborando teológicamente en su aplicación, sino también que su 
teología preconciliar lo prepara, planteando los presupuestos teológicos para 
que pueda llevarse a cabo. Vitoria, candidato del Emperador, no asiste a Trento 
a causa de su enfermedad, cierto, pero estará virtual e intelectualmente presente 
por medio de sus discípulos –muchos  de aquellos teólogos y obispos se habían 
sentado a los pies de Vitoria, como recuerda Jedin–56 y, sobre todo, por la 
doctrina común tomista de la Escuela que él empezó a inspirar.

El Concilio de Trento responde a las necesidades de su época; era 
perentoria una reforma in capite et in membris, habida cuenta de la decadencia 
moral en el ámbito eclesiástico; debía responderse a los cismas protestantes, a 
fin de salvar la unidad de la Iglesia; y, a raíz de esto último, debían formularse 
dogmáticamente los puntos de la doctrina católica que habían cuestionado los 
nuevos herejes. Esta formulación dogmática es el aspecto más importante de 
un concilio, sea en su dimensión definitoria o en la anatematizante, pues, desde 
un punto de vista sobrenatural, goza del carisma de la infalibilidad. Ahora bien, 
es del todo conveniente que haya una sólida base teológica y argumentativa, 
la cual llega a darse en Trento gracias a los teólogos que acuden, entre los 
que destacan los españoles; se abordan temas tan fundamentales y complejos 
como la gracia, el libre albedrío, el pecado original o los sacramentos. Un 
concilio como el de Trento no surge por generación espontánea; los temas 
no son elegidos caprichosamente y es imposible realizarlo sin una rigurosa 
preparación teológica; tal fue la misión de los escolásticos hispanos57; ellos 
aportan mucho de su vigor intelectual y rigor escolástico. De ahí aquello de 
España, luz de Trento58. Gracias a los escolásticos españoles, en Trento, además 
de reformar la Iglesia, restaurando lo esencial y dando una respuesta interna a 
los problemas del momento, se impulsa, en el plano doctrinal, el espíritu del 
pensamiento medieval59, encarnado en la doctrina tomasiana sostenida por la 
falange de los Magni Hispani y especialmente por los dominicos; un triunfo de 
santo Tomás en Trento que no constituye la canonización del tomismo; no la 
hace doctrina exclusiva, aunque se asumen sus principios y doctrina, su espíritu 
y tendencia60.

La participación cualitativa de la Escuela hispana de teología queda 
intensificada por su gran presencia cuantitativa; en las tres fases del Concilio, 

56   Cf. Hubert Jedin, Manual de Historia de la Iglesia, Barcelona, Herder, 1972, vol. V, p. 734.
57   Cf. Venancio Diego Carro, Los dominicos y el Concilio de Trento: estudio histórico-teológico 

del Concilio y de la aportación de la Orden Dominicana, Salamanca, Imprenta Calatrava, 1948, pp. 
4-9.

58   Cf. Marcelino Menéndez Pelayo, Historia de los heterodoxos españoles, Madrid, BAC, 1987, 
p. 1038.

59   Cf. Alberto Caturelli, La filosofía medieval, Córdoba, Universidad Nacional, 1972, pp. 375-376.
60   Cf. Venancio Diego Carro, Los dominicos…, cit., pp. 133-137.



416 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

acuden un total de 67 obispos y 119 peritos teólogos, sin contar con los 
canonistas y diplomáticos. El cuerpo de teólogos está en gran parte compuesto 
por miembros de las Universidades de Salamanca y Alcalá61. Sobresalen 
Domingo de Soto, Bartolomé de Carranza, Melchor Cano, Andrés Vega, 
Alfonso de Castro, Diego Chaves, Gregorio Gallo, Fernando Tricio o Pedro 
de Soto62. Pero lo que caracteriza la actuación de la Escuela hispana en Trento 
se define, más que por sus figuras, por su unidad de intención. De natura et 
gratia de Domingo de Soto (Venecia, 1547), por ejemplo, su texto teológico 
más divulgado –13 ediciones en el siglo XVI– es elaborado en polémica con el 
obispo también dominico y padre conciliar Ambrosio Catarino a propósito de la 
certeza de la gracia63, y resplandece como un producto tridentino de la Escuela 
hispana, puesto que Soto no es un autor aislado con un sistema hermético; él es 
el resultado, además del genio de su inteligencia personal, de la idiosincrasia de 
dicha Escuela y de su organismo de saberes teológicos y filosóficos. Lo mismo 
podemos decir de los obispos; como explica Jedin, el grupo más aventajado 
teológicamente es el español, destacando Gaspar de Zúñiga y Avellaneda, 
Pedro Guerrero, Andrés Cuesta, Francisco Blanco, Antonio Corrionero o Diego 
de Covarrubias64, que siguen la eclesiología de Francisco de Vitoria65.

Además, la acción de la Escuela hispana en Trento supone, como efecto 
secundario, un golpe letal al humanismo y al nominalismo; ve que estas 
corrientes no ofrecen las soluciones necesarias a los problemas que padece la 
cristiandad. Para ello, la Escuela hispana manifiesta su profunda ratio theologica 
y despliega la esencia de su inteligencia, lo cual provoca tensiones en el mismo 
Concilio con las corrientes de pensamiento de los padres conciliares de otros 
países y sus teólogos. Los italianos, por ejemplo, están muy influenciados por 
el humanismo. Ahí, la doctrina de Vitoria se hace presente en el aula conciliar, 
pues siempre criticó a los que pretendían hacer un saltus injustificado y forzado 
desde Homero a la teología: “Erasmus ex grammatica fecit se theologum”66. 
En sentido antierasmista se posiciona Domingo de Soto y, en el prólogo de su 
De natura et gratia, alerta de la sutil alianza antiescolástica entre protestantes 

61   Cf. Juan Belda Plans, La Escuela …, cit., pp. 889-898.
62   Cf. Constancio Gutiérrez, Españoles en Trento, Valladolid, CSIC, 1951.
63   Cf. Domingo de Soto, De natura et gratia (París, 1549), Ridgewood, Gregg, 1965, pp. 260-277; 

Apologia Dominici Soto adversus Ambrosium Catharinum, en Domino de Soto, Relecciones…, cit., 
ed. de Ramón Hernández Martín, 2003, vol.  IV, pp. 339-405; Venancio Diego Carro, “El maestro 
Domingo de Soto y las controversias sobre la justificación dentro y fuera del Concilio de Trento”, en 
Ciencia Tomista, 87 (1960), pp. 423-465; Vicente Beltrán de Heredia, Domingo…, cit., pp. 175-205; 
Lorenzo Jiménez Patón, “De natura et gratia de Domingo de Soto en la Controversia luterana”, en 
Communio, 27/2-3 (1994), pp.  187-230; 28/2-3 (1995), pp.  261-304; 29/2-3 (1996), pp.  273-336; 
30/2-3 (1997), pp. 275-309.

64   Cf. Hubert Jedin, Historia del Concilio de Trento, Pamplona, EUNSA, 1973, vol. IV/1, pp. 211-
212; Juan Belda Plans, La Escuela …, cit., pp. 899-911.

65   Cf. Ibidem, p. 236.
66   Cf. Francisco de Vitoria, Comentarios inéditos a la Secunda Secundae de santo Tomás, Ed. por 

Vicente Beltrán Heredia, Salamanca, Biblioteca de Teólogos Españoles, 1934, vol. III, t. 1, p. XXXI.



417Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

y humanistas67. Dirigiéndose a los Padres conciliares, Soto advierte que existen 
autores que, a la hora de hacer teología, dejan de lado los grandes maestros 
del cristianismo, dando una excesiva importancia al estudio de las lenguas 
clásicas. El origen de este mal, afirma, radica en el odio de los luteranos hacia la 
Iglesia en general y la escolástica en particular. Los luteranos ven a los teólogos 
escolásticos como una peste pública (publica pernicies)68. Por ende –sigue–, el 
desprecio por la escolástica por la fascinación lingüística merece un remedio 
público para que sea erradicado. Con esto, fray Domingo no pretende que la 
Iglesia deje de cultivar las lenguas antiguas69, ni niega la necesidad de purificar la 
escolástica de sofismas y simplezas (especialmente nominalistas70). Afirma, por 
contra, que la escolástica no debe erradicarse en la formación de los religiosos, 
como proponen algunos padres conciliares y teólogos71, sino reformarse. La 
defensa de Soto de la escolástica en Trento representa el sentir general de la 
Escuela hispana, que, sea en Trento o en América, en cuestiones teológicas o 
de derecho natural, encuentra las soluciones óptimas en la escolástica. De ahí 
su deseo colectivo y perentorio de reformar la escolástica; algo que –advierte 
Soto a los padres conciliares–, si no se hace pronto, hará proliferar teólogos 
de nombre, pero no verdaderos72. Por eso, Gallegos Rocafull contrapone 
el realismo de la Escuela de Salamanca al sueño quimérico del utopismo 
renacentista73, incapaz de enfrentarse a los desafíos de la época.

Los efectos de la intervención de la Escuela hispana en Trento se 
prolongarán en el tiempo. Por un lado, mediante la gran producción teológica 
que seguirá al Concilio: las Relecciones de Vitoria, los Comentarios de 
Domingo Báñez a la Suma, la amplísima producción de Domingo de Soto 

67   Sobre la visión de Vitoria y Soto acerca de Erasmo, cf. Rafael Ramis Barceló, “La presencia de 
Erasmo en las obras de Vitoria y Soto”, en Relectiones, 5 (2018), pp. 99-111.

68   Sobre las raíces teológicas del luteranismo (decadencia de la escolástica, el nominalismo y el 
biblicismo luterano), cf. Ricardo García Villoslada, Raíces históricas del luteranismo, Madrid, BAC, 
1969, pp.  95-132. Utrera demuestra la continuidad entre el nominalismo precedente y la teología 
protestante: cf. Juan Carlos Utrera García, “Teología voluntarista y Reforma: Las raíces medievales 
del pensamiento luterano” [en Manuel Lázaro Pulido, Francisco León Florido, Estíbaliz Montoro 
Montero (coords.), Pensar la Edad Media cristiana: la presencia de la teología medieval en el 
pensamiento moderno, Madrid, Sindéresis, 2018], pp. 213-242.

69   De hecho, promocionará la fundación de los colegios de Gramática y el Trilingüe en Salamanca: 
cf. Vicente Beltrán de Heredia, Domingo…, cit., pp. 317-331.

70   Jaime Brufau Prats, “Humanismo y derecho en Domingo de Soto”, en Anales de la Cátedra 
Francisco Suárez, 2/2 (1962), pp. 337-338.

71   Domingo de Soto capitaneó la defensa de la escolástica de la línea humanistico-renacentista de 
Trento, cuya potenciación del estudio de la Escritura pasaba por suprimir la escolástica: cf. Juan Belda 
Plans, “Domingo de Soto y la defensa de la teología escolástica en Trento”, en Scripta Theologica, 
27/2 (1995), pp. 423-458; Vicente Beltrán de Heredia, Domingo de Soto…, cit., pp. 139-148; Venancio 
Diego Carro, “Domingo de Soto y la España imperial”, en Estudios Segovianos, 13/37-39 (1961), 
pp. 17-20.

72   Cf. Domingo de Soto, De natura et gratia, lib. I, praef.
73   José M. Gallegos Rocafull, El hombre y el mundo de los teólogos españoles de los siglos de oro, 

México, Stylo, 1946, pp. 153-154.



418 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

o el célebre De locis theologicis de Melchor Cano74, para quien se llegan a 
establecer cátedras en Salamanca y Alcalá, y, ulteriormente, en casi todas las 
Universidades españolas75. Y, por otro, en la obra tridentina por antonomasia, 
el Catecismo romano (1566). Desde que el papa Pío IV encarga su redacción, 
la teología de la Escuela hispana está intensamente presente. Primeramente, en 
sus fuentes de inspiración: el Catecismo Christiano de Bartolomé de Carranza, 
pese a su censura y persecución inquisitorial, pues proporciona el esquema 
al Catecismo Romano y le sirve para contrastar las doctrinas. Asimismo, el 
Comentario de Soto al Libro cuarto de las Sentencias constituye una fuente 
redaccional de la parte sacramental. En lo que concierne a la redacción del 
Catecismo, encontramos como miembro cualificado de la Comisión redactora 
a Tomás Manrique, discípulo directo de Vitoria. Por ello, el Catecismo romano 
es, por sus fuentes intrínsecas y su espíritu, el resultado del hondo legado 
intelectual que aportó la Escuela hispana de teología en Trento76.

6. Consideraciones finales

Con lo hasta ahora dicho, no hemos pretendido realizar una síntesis histórica 
de la teología hispana de los siglos XVI-XVII; otro era nuestro objeto formal: 
demostrar cómo dicha teología tenía unas características substanciales que la 
constituían en una teología propiamente hispana, un producto específico del 
Siglo de Oro en el que España se dilataba sin cesar. Ahora bien, dicha dinámica 
centrífuga tenía origen en la dinámica centrípeta por la cual España generó 
una fecunda teología al ser capaz de suscitar los mejores filólogos, helenistas y 
biblistas, caldo de cultivo de los más eminentes escritores, pintores, escultores, 
místicos, misioneros, héroes y santos. Por ende, puede decirse que la nación 
española propició una teología propia; la misma naturaleza del Imperio, cuyo 
nervio era el catolicismo, lo exigía. Dicha teología se generó por connaturalidad, 
centrípetamente, primero; centrífugamente, después, como demuestra tanto en 
el Concilio de Trento como en la conquista, evangelización y civilización de 
América. De ahí la profundidad de las palabras de Menéndez Pelayo; él no 
dice que los misioneros españoles evangelizaran la mitad del orbe o que los 
teólogos españoles fuesen luz de Trento; es España la que evangelizó y fue luz, 
porque fue ella la que engendró dichas fuerzas misionales y teológicas. No en 
vano la teología hispana llegó a su máximo esplendor con el máximo esplendor 

74   Cf. Melchor Cano, De locis theologis, Madrid, BAC, 2006.
75   Cf. Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovación de la teología en el siglo XVI, 

Madrid, BAC, 2000, pp. 915-919.
76   El veto inquisitorial a la traducción al castellano del Catecismo se explica entonces por el peligro 

que ven las élites en traducir un catecismo con tantos elementos teológicos complejos bajo el que late 
el ambiente enrarecido por el censurado Catecismo de Carranza y su injusto proceso inquisitorial: cf. 
Pedro Rodríguez, El Catecismo Romano ante Felipe II y la Inquisición española, Madrid, Rialp, 1998.



419Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

del Imperio, y también le acompañó en su declinar y ocaso. A partir del siglo 
XVIII, siguió habiendo teólogos en España, cierto, pero ésta fue ya incapaz de 
producir su propia teología.

Cada uno de los miembros de la Escuela hispana de teología era, pues, un 
órgano entre otros; la misión de uno era la de los demás, pese a las diferencias 
existentes entre ellos; con sus grandes convergencias esenciales y a pesar de 
sus particulares divergencias accidentales, actuaron conformando una especie 
de falange, una unidad de orden, de fin, tendencia y realización, tomando el 
tomismo como base de su renovación esencial, por la cual dio un saltus in aliud 
genus respecto del raquítico y estéril nominalismo y también del quimérico 
humanismo de la época. En definitiva, gracias a la Escuela teológica de los 
Magni Hispani, en el Imperio español tampoco se puso nunca el sol de la 
verdad y de la inteligencia de la fe.



420 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

Bibliografía

Acosta, José de, De procuranda indorum salute, Madrid, CSIC, 1984-1987, 2 
vols. 

Alonso Getino, Luis, El Maestro Fr. Francisco de Vitoria: su vida, su doctrina 
e influencia, Madrid, Imprenta Católica, 1930.

Andrés Martín, Melquíades, La teología española en el siglo XVI, Madrid, 
BAC, 1976, 2 vols.

Andrés Martín, Melquíades, “Encuentro de realismo y nominalismo en 
Salamanca y Alcalá”, en Salmanticensis, 26 (1979), pp. 443-448.

Andrés Martín, Melquíades, “Pensamiento teológico y vivencia religiosa en 
la reforma española (1400-1600)” [en García Villoslada, Ricardo (dir.), 
Historia de la Iglesia en España, Madrid, BAC, 1980], vol.  III, t. 2, 
pp. 269-361.

Andrés Martín, Melquíades (dir.), Historia de la Teología española, Madrid, 
FUE, 1983-1987, 2 vols.

Aristóteles, Política, México, UNAM, 2018.
Barrientos García, José, “Cauces de influencia en Europa” [en Ramos, 

Demetrio; García García, Antonio; Pérez, Isacio, La ética en la conquista 
de América: Francisco de Vitoria y la Escuela de Salamanca, Madrid, 
CSIC, 1984)], pp. 457-495.

Barrientos García, José, “La Escuela de Salamanca: desarrollo y caracteres”, en 
Ciudad de Dios, 208/2-3 (1995), pp. 727-765.

Barrientos García, José, “La teología de la Universidad de Salamanca en los 
siglos XVI y XVII” [en Rodríguez San Pedro Bezares, Luis Enrique; Polo 
Rodríguez, Juan Luis (coords.), Saberes y disciplinas en las universidades 
hispánicas, Salamanca, Universidad, 2003], pp. 51-96.

Barrientos García, José, “Los Tratados De Legibus y De Iustitia et Iure en la 
Escuela de Salamanca de los siglos XVI y XVII”, en Salamanca: Revista 
de Estudios, 47 (2002), pp. 371-415.

Barrientos García, José, Fray Luis de León y la Universidad de Salamanca, 
Madrid, Ediciones Escurialenses, 1996.

Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, Caracas, Biblioteca Ayacucho, 
1956, 3 vols.

Belda Plans, Juan, “Domingo de Soto y la defensa de la teología escolástica en 
Trento”, en Scripta Theologica, 27/2 (1995), pp. 423-458.

Belda Plans, Juan, “Hacia una noción crítica de la Escuela de Salamanca”, en 
Scripta Theologica, 31/2 (1999), pp. 367-411.

Belda Plans, Juan, La Escuela de Salamanca y la renovación de la teología en 
el siglo XVI, Madrid, BAC, 2000.



421Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

Beltrán de Heredia, Vicente, Domingo de Soto: Estudio biográfico documentado, 
Madrid, Cultura Hispánica, 1961.

Beltrán de Heredia, Vicente, Francisco de Vitoria, Barcelona, Labor, 1939.
Beltrán de Heredia, Vicente, Los manuscritos del maestro fray Francisco de 

Vitoria, O.P.: Estudio crítico de introducción a sus Lecturas y Relecciones, 
Madrid-Valencia, Tipografía Moderna, 1928.

Brufau Prats, Jaime, “Humanismo y derecho en Domingo de Soto”, en Anales 
de la Cátedra Francisco Suárez, 2/2 (1962), pp. 333-347.

Cano, Melchor, De dominio indorum, Madrid, CSIC, 1982, pp. 555-581.
Cano, Melchor, De locis theologis, Madrid, BAC, 2006.
Carro, Venancio D., “Domingo de Soto y la España imperial”, en Estudios 

Segovianos, 13/37-39 (1961), pp. 5-26.
Carro, Venancio D., “El maestro Domingo de Soto y las controversias sobre la 

justificación dentro y fuera del Concilio de Trento”, en Ciencia Tomista, 
87 (1960), pp. 423-465.

Carro, Venancio D., La teología y los teólogos-juristas españoles ante la 
Conquista de América, Madrid, Escuela de Estudios Hispano-Americanos 
de la Universidad de Sevilla, 1944, vols. I-II.

Carro, Venancio D., Los dominicos y el Concilio de Trento: estudio histórico-
teológico del Concilio y de la aportación de la Orden Dominicana, 
Salamanca, Imprenta Calatrava, 1948.

Caturelli, Alberto, La filosofía medieval, Córdoba, Universidad Nacional, 1972.
Covarrubias, Diego de, De iustitia belli adversus indos, Madrid, CSIC, 1981, 

pp. 343-363.
Elías de Tejada, Francisco, “El derecho natural, fundamento de la civilización”, 

en Revista Chilena de Derecho, 1/2 (1974), pp. 287-303.
Fernández Álvarez, Manuel, Felipe II y su tiempo, Barcelona, RBA, 2005.
Folgado, Avelino, “Los Tratados De legibus y De iustitia et iure en los autores 

españoles del siglo XVI y primera mitad del XVII”, en La Ciudad de Dios, 
172 (1959), pp. 275-302.

Fraile, Guillermo, Del humanismo a la Ilustración [en Fraile, Guillermo; 
Urdánoz, Teófilo, Historia de la Filosofía, Madrid, BAC, 2011], vol. III.

Fraile, Guillermo, Historia de la filosofía española: desde la época romana 
hasta fines del siglo XVII, Madrid, BAC, 1971.

Gallegos Rocafull, José Manuel, El hombre y el mundo de los teólogos 
españoles de los siglos de oro, México, Stylo, 1946.

Gallegos Rocafull, José Manuel, La experiencia de Dios en los místicos 
españoles, México, Editora Central, 1945.

García Villoslada, Ricardo, La Universidad de París durante los estudios de 
Francisco de Vitoria O.P. (1507-1522), Roma, Universidad Gregoriana, 
1938.



422 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

Ginés de Sepúlveda, Juan, Demócrates segundo o de las justas causas de la 
guerra contra los indios, Madrid, CSIC, 1951.

González Arintero, Juan, Influencia de santo Tomás en la mística de san Juan 
de la Cruz y santa Teresa, Salamanca, Fides, 1924.

Gutiérrez, Constancio, Españoles en Trento, Valladolid, CSIC, 1951.
Hanson, Victor Davis, Carnage and Culture, New York, Doubleday, 2000.
Harner, Michael, “The Ecological Basis for Aztec Sacrifice”, en American 

Ethnologist, 4/1 (1977), pp. 117-135.
Harner, Michael, “The Enigma of Aztec Sacrifice”, en Natural History, 86/4 

(1977), pp. 46–51.
Hernández Martín, Ramón, Francisco de Vitoria: Vida y pensamiento 

internacionalista, Madrid, BAC, 1995.
Jedin, Hubert, Historia del Concilio de Trento, Pamplona, EUNSA, 1972-1981, 

vols. I-IV.
Jedin, Hubert, Manual de Historia de la Iglesia, Barcelona, Herder, 1966-1987, 

vols. I-X.
Jericó Bermejo, Ignacio, Domingo Báñez: Teología de la infidelidad en paganos 

y herejes (1584), Madrid, Revista Agustiniana, 2000.
Jiménez Patón, Lorenzo, “De natura et gratia de Domingo de Soto en la 

Controversia luterana”, en Communio, 27/2-3 (1994), pp. 187-230; 28/2-3 
(1995), pp. 261-304; 29/2-3 (1996), pp. 273-336; 30/2-3 (1997), pp. 275-
309.

Langella, Simona, La ciencia teológica de Francisco de Vitoria y la Summa 
Theologiae de santo Tomás de Aquino en el siglo XVI a la luz de textos 
inéditos, Salamanca, San Esteban, 2013.

Langella, Simona, “La Escuela de Salamanca: una cuestión historiográfica” [en 
Langella, Simona; Ramis Barceló, Rafael (coords.), ¿Qué es la Escuela de 
Salamanca?, Madrid, Sindéresis, 2021], pp. 55-71.

Lázaro Pulido, Manuel; León Florido, Francisco; Montoro Montero, Estíbaliz 
(coords.), Pensar la Edad Media cristiana: la presencia de la teología 
medieval en el pensamiento moderno, Madrid, Sindéresis, 2018.

León, Luis de, Utrum infideles vi atque armis sint compellendi ad fidem 
suscipiendam [en Peña, Juan de la, De bello contra insulanos. Intervención 
de España en América, Madrid, CSIC, 1982, vol. II], pp. 281-294.

Leiva, David, “El Maestro Domingo de Soto y la escuela española de derecho 
natural”, [en Cruz Cruz, Juan (coord.), La ley natural como fundamento 
moral y jurídico en Domingo de Soto, Pamplona, EUNSA, 2007], pp. 51-66.



423Las notas esenciales de la teología hispana

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

López de Palacios Rubios, Juan, Provisión que se manda al marqués don Francisco 
Pizarro para que pudiese continuar con las conquistas de las provincias del 
Perú [en Peña, Juan de la, De bello contra insulanos. Intervención de España 
en América, Madrid, CSIC, 1982, vol. I], pp. 538-541.

Menéndez Pelayo, Marcelino, Historia de los heterodoxos españoles, Madrid, 
BAC, 1987.

Mercant Simó, Jaime, “Domingo de Soto y la renovación tomista”, en Sapientia, 
vol,, 79-fasc.254 (2023), pp. 104-121.

Pena González, Miguel Anxo, La Escuela de Salamanca: De la Monarquía 
hispánica al Orbe católico, Madrid, BAC, 2009.

Peña, Juan de la, De bello contra insulanos. Intervención de España en 
América,  Madrid, CSIC, 1982, 2 vols.

Pereña, Luciano, La Escuela de Salamanca. Proceso a la conquista de América, 
Salamanca, Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Salamanca, 1986.

Ramis Barceló, Rafael, “La presencia de Erasmo en las obras de Vitoria y 
Soto”, en Relectiones, 5 (2018), pp. 93-114.

Roca Barea, María Elvira, “Las pruebas que confirman el Holocausto azteca”, 
en El Mundo (10 de julio de 2017): <www.elmundo.es/cultura/2017/07/1
0/59629aefe5fdea89338b45ff.html>

Roca Barea, María Elvira, Imperiofobia y leyenda negra, Madrid, Siruela, 
2017.

Rodríguez, Pedro, El Catecismo Romano ante Felipe II y la Inquisición 
española, Madrid, Rialp, 1998.

Rodríguez Cruz, Águeda María, “Alumnos de la Universidad de Salamanca en 
América” [en Ramos, Demetrio; García García, Antonio; Pérez, Isacio, 
et alii, La ética en la conquista de América: Francisco de Vitoria y la 
Escuela de Salamanca, Madrid, CSIC, 1984], pp. 499-550.

Rodríguez San Pedro Bezares, Luis Enrique; Polo Rodríguez, Juan Luis 
(coords.), et alii, Saberes y disciplinas en las universidades hispánicas, 
Salamanca, Universidad de Salamanca, 2003.

Soto, Domingo de, In Quartum Sententiarum commentarii, Salamanca, Juan 
Bautista de Terranova, 1568-1569, vols. I-II.

Soto, Domingo de, In Porphyrii Isagogen commentaria, Venecia, Hermanos 
Domingo Guerraeo y Juan Bautista, 1587.

Soto, Domingo de, De natura et gratia, Edición facsimilar (París, 1549), 
Ridgewood, Gregg, 1965.

Soto, Domingo de, De iustitia et iure: De la justicia y del derecho, Edición 
facsimilar (Salamanca, Andrés de Portonaris, 1556), Trad. de Marcelino 
González Ordóñez, Madrid, IEP , 1967-1968, 5 vols.



424 Jaime Mercant Simó

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18

Soto, Domingo de, Relectio, an liceat civitates infidelium seu gentilium 
expugnare ob idolatriam [en Domingo de Soto, Relecciones y opúsculos, 
Salamanca, San Esteban, 1995], vol. I, pp. 235-256.

Soto, Domingo de, Apologia Dominici Soto adversus Ambrosium Catharinum 
[en Domino de Soto, Relecciones y opúsculos, trad. de Ramón Hernández 
Martín, Salamanca, San Esteban, 2003], vol. IV, pp. 339-405.

Suárez, Francisco, De fide theologica [en Francisco Suárez, Opera omnia, París, 
Louis Vivès, 1858], vol. XII, pp. 7-596.

Suárez, Francisco, Opera omnia, París, Louis Vivès, 1856-1878, vols. I-XXVIII.
Suárez, Francisco, Tractatus de legibus ac Deo legislatore: Tratado de las leyes 

y de Dios legislador, Trad. de José Ramón Eguillor Muniozguren, Madrid, 
IEP, 1967-1968, 4 vols. 

Tomás de Aquino, Summa Theologiae [en Tomás de Aquino, Opera Omnia 
iussu edita Leonis XIII pp. M., Roma, Typographia polyglotta, 1888-1904], 
vols. IV-XII.

Urdánoz, Teófilo, Francisco de Vitoria: Su vida; su personalidad científica y 
su influencia; sus obras [en Francisco de Vitoria, Obras de Francisco de 
Vitoria: Relecciones teológicas, Madrid, BAC, 1960], pp. 1-107.

Utrera García, Juan Carlos, “Teología voluntarista y Reforma: Las raíces 
medievales del pensamiento luterano” [en Lázaro Pulido, Manuel; León 
Florido, Francisco; Montoro Montero, Estíbaliz (coords.), Pensar la Edad 
Media cristiana: la presencia de la teología medieval en el pensamiento 
moderno, Madrid, Sindéresis, 2018], pp. 213-242.

Vitoria, Francisco de, Comentarios inéditos a la Secunda Secundae de santo 
Tomás, Ed. por Vicente Beltrán Heredia, Salamanca, Biblioteca de Teólogos 
Españoles, 1932-1952, 6 vols.

Vitoria, Francisco de, Obras de Francisco de Vitoria: Relecciones teológicas, 
Madrid, BAC, 1960.

Vitoria, Francisco de, Relectio de indis, Madrid, CSIC, 1967.
Wade, Lizzie, “Feeding the gods: Hundreds of skulls reveal massive scale of 

human sacrifice in Aztec capital”, en Science (21 de junio de 2018): <www.
sciencemag.org/news/2018/06/feeding-gods-hundreds-skulls-reveal-
massive-scale-human-sacrifice-aztec-capital>


