Las notas esenciales de la teologia hispana

The essential notes of Hispanic theology

Jaime Mercant Simo'

Centro de Estudios Teologicos de Mallorca y Biblioteca
Diocesana de Mallorca (Espafia)

ORCID: https://orcid.org/0009-0004-6930-9193

Recibido: 05/08/2025
Aceptado: 23/10/2025

Resumen

En el presente articulo, el autor sostiene que existié una teologia propia y
especificamente hispana, o sea, la perteneciente al Siglo de Oro espaifiol, que
se manifestd no s6lo como una teologia realizada en Espaiia, sino, sobre todo,
como una teologia producida por Espaiia. Para demostrar esto, se analizan las
notas esenciales que conforman dicha teologia hispana, a saber: una escuela
teologica, una teologia tomista, una teologia del Imperio y una teologia
tridentina.

Palabras-clave: Teologia hispana, Escuela de Salamanca, tomismo,
conquista de América, Francisco de Vitoria, Domingo de Soto, Concilio de
Trento, Imperio espafiol.

Abstract

In this article, the author argues that there was a specifically Hispanic
theology, that is, that belonging to the Spanish Golden Age, which manifested
itself not only as a theology made in Spain, but, above all, as a theology
produced by Spain. In order to demonstrate this, the essential notes that shape
this Hispanic theology are analysed, namely: a school of theology, a Thomistic
theology, a theology of the Empire and a Tridentine theology.

Keywords: Hispanic theology, School of Salamanca, Thomism, conquest
of America, Francisco de Vitoria, Domingo de Soto, Council of Trent, Spanish
Empire.

! (jaume.mercant@bisbatdemallorca.org).
Sitio web: https://isucir.academia.edu/DrJaimeMercantSim%C3%B3

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



404 Jaime Mercant Simo

1. Introduccion

El objeto del presente estudio es analizar las notas esenciales de la teologia
hispana. Pero qué entendemos aqui por teologia hispana. Podria concebirse,
primeramente, como el conjunto de te6logos que forman parte de la historia de
Espaiia. Asi, antes del Siglo de Oro, nos encontramos con autores tan célebres
como san Damaso o san Isidoro de Sevilla, Ramoén Llull, san Vicente Ferrer o
el cardenal Torquemada; y después del Siglo de Oro, Tirso Gonzélez, el padre
Florez, el cardenal Zeferino Gonzalez o Santiago Ramirez, por poner solo
algunos ejemplos. Estos tedlogos forman parte de la teologia espafiola, pero,
pese a que cada uno, en su singularidad, comparta con otros autores un contexto
historico determinado o las mismas preocupaciones, o incluso forme parte de
una misma corriente de pensamiento, no creemos que pueda decirse que sus
respectivas teologias sean un producto especifico de Espafia; es, en todo caso,
una teologia realizada circunstancial y contingentemente en Espafia. Este no
sera, pues, el objeto material de nuestro estudio, pues esto es mas propio de una
historia de la teologia espafiola’.

En segundo lugar, podria comprenderse la teologia hispana en un sentido
restringido, como una teologia especifica y propia de Espafa, una teologia
no solo elaborada en Espafia, sino producida por Espafia, y que, por lo tanto,
sea considerada, proprie loquendo, como la teologia espaiiola o hispana
por antonomasia. Pensamos que dicha feologia especifica, entendida como
producto propiamente hispano —es Espafia quien la produce y especifica—, se
da inicamente en el Siglo de Oro, desde finales del siglo XV aproximadamente
hasta finales del siglo XVII; después tenemos una decadencia escolastica,
especialmente pronunciada a partir de la primera expulsion de los jesuitas
(1767). Esa teologia producida por Espaiia, pues, es también una teologia para
Espaiia, porque la acompaiia en su difusion por el mundo, habida cuenta de que,
como dice don Marcelino Menéndez Pelayo, es evangelizadora de la mitad
del orbe, es de la cristiandad hispana en expansion. Dicha teologia hispana
se proyecta y difunde por todas las tierras del Imperio espafiol, e incluso
mas alla de ¢, debido a su caracter esencialmente universal y en su dinamica
sustancialmente centrifuga.

Por consiguiente, el objeto material de nuestro estudio se limitara a la
teologia del Siglo de Oro. En cambio, el objeto formal estribara en el andlisis
esencial de dicha teologia, contemplando sus caracteres propios, que justifican
la afirmacion de la susodicha especificidad teologica. Concretamente, el analisis
de los caracteres o notas esenciales de esta teologia tiene como fin ultimo
demostrar dicha especificidad; dichas notas serian: constituyé una escuela

2 Cf. Melquiades Andrés Martin (dir.) et alii, Historia de la Teologia espariola, Madrid, Fundacion
Universitaria Espanola, 1983-1987, vols. I-11.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 405

teologica, fue marcadamente tomista, se erigié como teologia del Imperio y se
desarrolld con espiritu tridentino.

2. Primera nota: una escuela teologica

La teologia espafola del Siglo de Oro constituiria una especie de escuela
teologica que englobaria, bajo un mismo denominador comun, a todas las
florecientes escuelas particulares que se formaron en esa época, entre las que
destaca la llamada Escuela de Salamanca. Esta Escuela teologica hispana
estaria formalmente constituida por todos los tedlogos de esa época, cuyas
doctrinas se implicaban y complicaban reciprocamente, existiendo entre ellos
una comunicacion de bienes intelectuales y magisteriales debido a la fluidez
con que compartian doctrinas e incluso manuscritos, pero también porque
en dichos autores parece apreciarse una conciencia colectiva de formar parte
de un cuerpo de teologos, como queda patente en los momentos éticos mas
criticos de la conquista de América, por ejemplo, o en los pareceres morales
que piden los monarcas, o en la repeticion de ensefianzas que se acusa en sus
multiples publicaciones. Esta influencia reciproca es condicion de posibilidad
para que podamos hablar de una Escuela hispana de teologia. Sin esta Escuela
no existiria dicha teologia especificamente hispana, sino una coleccion de
tedlogos singulares, coincidentes en un momento y lugar determinados; en este
caso, la influencia de dichos tedlogos también hubiera sido singular. Lo que
no significa, obviamente, que se pretenda hacer creer que en dicha Escuela
hispana reine la homogeneidad; dentro de esta unidad corporativa también
se dan, ademas de las frecuentes disputas y controversias, una pluralidad de
escuelas particulares, de corrientes de pensamiento, de ideas y, en un sentido
amplio, de estilos.

Dicha Escuela no se explica sin la Universidad. En el siglo XVI, tienen
gran peso las facultades teologicas de Valladolid, Sevillay Valencia, pero las dos
que mas sobresalen son las de Alcald y Salamanca; ambas, aunque de espiritu
distinto, son causas ejemplares para las demas’. Alcala ofrece una formacion
poliédrica, marcada por el impulso e influencia del Cardenal Cisneros, las tres
vias y el rigor de los estudios biblicos en torno a la publicacion de su Poliglota.
En ella ensefan los insignes san Juan de Avila, Domingo de Soto, Pedro de
Soto, Francisco de Osuna, Carranza, Alfonso de Castro, Diego de Lainez,
Gabriel Vazquez o Francisco Suarez.

Sin embargo, el punctum saliens lo constituye la topicamente llamada
Escuela de Salamanca®, especialmente penetrante en el ambito del derecho

3 Cf. Ibidem, vol. 1, pp. 600-601.
4 Empleamos aqui el concepto amplio y convencional, aunque complejo, de Escuela de Salamanca

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



406 Jaime Mercant Simo

natural®, fundamento de la civilizacion hispanocatélica, como sostiene Francisco
Elias de Tejada®, en contraste con los ulteriores sistemas iusnaturalistas
protestantes de corte racionalista’. Alonso Fernandez de Madrigal —el Tostado—,
Pedro Martinez de Osma y Diego de Deza preludian esta Escuela, pero su
fundador, proprie loquendo, es el célebre dominico Francisco de Vitoria, vy,
su cofundador, Domingo de Soto, protagonistas de la restauracién-renovacion
tomista. Junto a los dominicos (ademas de Vitoria y Soto: Melchor Cano,
Mancio del Corpus Christi, Pedro de Sotomayor, Domingo Bafiez, Bartolomé
de Medina, Juan de la Pefa), no faltan en dicha Escuela franciscanos (Alfonso
de Castro y Andrés Vega), agustinos (Luis de Ledn y Juan de Guevara), jesuitas
(Francisco Suarez, Luis de Molina o Gabriel Vazquez), carmelitas descalzos,
mercedarios e incluso sacerdotes seculares (discipulos de Vitoria seran los
padres conciliares Gaspar de Zufiiga y Avellaneda, Pedro Guerrero, Antonio
Corrionero o Bartolomé de Torres)?. La fluidez del intercambio académico de los
saberes entre los profesores universitarios y sus alumnos convierte a la Escuela
de Salamanca en eje de la Escuela hispana, que tiene lugar mediante la difusion
manuscrita, compartida o vendida’ y las publicaciones impresas. A su vez,
Francisco de Vitoria, maestro de todos directa o indirectamente, es el eje esencial

—originado en el siglo XX—, partiendo de su /lugar natural, pero contemplando su proyeccion.
Estamos asi de acuerdo con Simona Langella, que entiende la Escuela de Salamanca considerando
sus profesores —posicion de José Barrientos—, pero también como un movimiento mas amplio —
posicion de Jerico Bermejo—, que empieza con Vitoria y termina con los discipulos de sus discipulos.
Cf. Simona Langella, “La Escuela de Salamanca: una cuestion historiografica” [en Simona Langella,
Rafael Ramis Barcel6 (coords.) et alii, ;Qué es la Escuela de Salamanca?, Madrid, Sindéresis,
2021], pp. 55-71; José Barrientos Garcia, “La Escuela de Salamanca: desarrollo y caracteres”, en
Ciudad de Dios, 208/2-3 (1995), pp. 727-765; Ignacio Jericd Bermejo, Domingo Bdiiez: Teologia de
la infidelidad en paganos y herejes (1584), Madrid, Revista Agustiniana, 2000, pp. 14-15; 27-28; 36.

> Que tiene, como hito fundacional el De iustitia et iure de Domingo de Soto (De la justicia
y del derecho, Edicion facsimilar [Salamanca, Andrés de Portonaris, 1556] bilingiie latin-espanol,
Traduccion de Marcelino Gonzalez Ordoniez, Madrid, Instituto de Estudios Politicos, 1967-1968,
vols. I-V). Cf. Avelino Folgado, “Los Tratados De legibus y De iustitia et iure en los autores espafioles
del siglo XVI y primera mitad del XVII”, en La Ciudad de Dios, 172 (1959), pp. 275-302; José
Barrientos Garcia, “Los Tratados De Legibus y De lustitia et lure en la Escuela de Salamanca de los
siglos XVI 'y XVII”, en Salamanca: Revista de Estudios, 47 (2002), pp. 371-415.

¢ Francisco Elias de Tejada, “El derecho natural, fundamento de la civilizacion”, en Revista
Chilena de Derecho, 1/2 (1974), p. 292: “Las leyes de Indias y las Relecciones de Francisco de Vitoria,
el empeno fundador en lugar de la conquista desalmada, la definicién de la libertad del hombre, la
instauracion de un Derecho comiin para la Humanidad, racionalmente concebido por “ius gentium”,
todo depende del Derecho natural catolico [...] Nuestra civilizacion catdlica, labrada en las peleas
contra dos fatalismos tragicos, el fatalismo musulman y el fatalismo de la predestinacion luterana,
consiste en izar al Derecho natural por bandera de las catdlicas verdades. [...] El Derecho natural es el
esqueleto sustentado de la tradicion de las Espailas, herederas de la Cristiandad mayor que la herejia
luterana habia destruido”.

7 Cf. David Leiva, “El Maestro Domingo de Soto y la escuela espaiiola de derecho natural”, en
[Juan Cruz Cruz (coord.) et alii, La ley natural como fundamento moral y juridico en Domingo de
Soto, Pamplona, EUNSA, 2007], pp. 51-66.

8 Cf. Melquiades Andrés Martin (dir.) et alii, Historia..., cit., vol. I, pp. 598-599.

? Cf. Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovacién de la teologia en el siglo XVI,
Madrid, BAC, 2000, pp. 829 y 845.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 407

de la Universidad de Salamanca. De hecho, de ella terminan siendo satélites, en
el plano de las ideas y de la renovacion teoldgica, las universidades castellanas
de Valladolid, Alcala, Sigiienza, Sevilla o Toledo', y las portuguesas de Lisboa,
Coimbra y Evora, dada la presencia de portugueses entre la estudiantina (hasta
el 14% de las matriculas) y profesorado salmantinos!!, gracias a los cuales estas
universidades conservan una gran coleccion de manuscritos salmantinos!?.

No se puede olvidar tampoco el papel de la Compania de Jesus en la
Escuela hispana. El Colegio Romano —hoy Universidad Gregoriana—, dedicado
a los alumnos mas excelentes, se ve configurado por la reforma salmantina de
teologia gracias a Francisco de Toledo, discipulo de Domingo de Soto, y a la
multitud de sus profesores formados en Salamanca y Alcala. Aunque Francisco
Suarez —formado por Mancio y fray Luis— despliegue cierto espiritu de
independencia, permanece una esencial vinculacion doctrinal y metodologicals.
Ni se deberia, finalmente, pasar por alto como alcanzé la impronta comun y
basica de la que venimos hablando a grandes canonistas y legistas, influenciados
por el magisterio vitoriano, como Martin de Azpilcueta, Diego de Covarrubias,
Gregorio Lopez, Fernando Vazquez de Menchaca o Juan de Orozco.

Asimismo, la proyeccion de la teologia de la Escuela de Salamanca
pronto alcanza los territorios de ultramar. A conventuales de San Esteban de
Salamanca y discipulos de Vitoria se debe la fundacion de seis Universidades
en América y una en Filipinas'. Una gran cantidad de antiguos alumnos de
Salamanca marchan hacia el Nuevo Mundo; alli desarrollan su labor docente
0 misionera; y una parte de ellos, su ministerio jerarquico. Entre todos estos,
destaca el agustino Alonso de Veracruz, uno de los alumnos predilectos y mas
aventajados de Vitoria, que llega a ostentar simultaneamente dos catedras, la de
Sagrada Escritura y la de Prima de Santo Tomas en la Universidad de México,
fundada en 1553. También son dignos de mencion los dominicos Bartolomé de
Ledesma y Pedro de Pravia, el jesuita José de Acosta o el dominico Tomas de
Mercado.

Por 1ultimo, no podemos negligir la teologia mistica o mistica teoldgica
del Siglo de Oro, parte de esta Escuela hispana al ser un producto de su riqueza
teologica. De hecho, algunos escolasticos son misticos y muchos misticos
reciben la formacion y el influjo de los escolasticos. Asi, el Tratado del amor

10 Cf. Ibidem, pp. 835-843

" Cf. Ibidem, pp. 843-852.

12 Cf. José Barrientos Garcia, “Cauces de influencia en Europa” [en Demetrio Ramos, Antonio
Garcia, Isacio Pérez et alii, La ética en la conquista de América: Francisco de Vitoria y la Escuela
de Salamanca (en Luciano Perena (dir.) et alii, Corpus Hispanorum de Pace, Madrid, CSIC, 1984)],
vol. XXV, p. 458.

13 Cf. Juan Belda Plans, La Escuela..., cit., pp. 853-861.

4 Cf. Guillermo Fraile, Del humanismo a la Ilustracion [en Guillermo Fraile, Teéfilo Urdanoz,
Historia de la Filosofia, Madrid, BAC, 20117, 111, pp. 412-413, n. 10. Agueda Maria Rodriguez Cruz,
“Alumnos de la Universidad de Salamanca en América” [en Demetrio Ramos et alii, La ética... (cit.)],
pp. 499-550.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



408 Jaime Mercant Simo

de Dios de Soto, La victoria de si mismo de Cano, la Guia de pecadores de
Granada, el Audi filia del Maestro Avila o De los nombres de Cristo de Fray
Luis. Pero la escuela mistica no queda aqui. En el periodo, se pasa de una
media docena de traducciones castellanas de libros piadosos a mas de tres mil
titulos propios, desde el Abecedario espiritual de Francisco de Osuna (1528)
al Tratado de la hermosura de Dios de Juan Eusebio Nieremberg (1641). En la
Escuela mistica espaiiola®, 1os dos misticos mas sobresalientes, santa Teresa de
Avila y san Juan de la Cruz, estan influidos por la teologia tomista de la Escuela
hispana. Juan de la Cruz estudia en Salamanca y su mistica reposa sobre los
fundamentos de santo Tomas; y Teresa de Jesus se beneficia de los saberes
tomistas de Domingo Bafiez'S. Escolasticos y misticos constituyen un universo
intelectual comun, participando de la conciencia colectiva de pertenecer a una
misma escuela de pensamiento con una base doctrinal y metodologica comiin
y unos objetivos también comunes dentro de los retos a los que se enfrenta la
cristiandad en general y la hispana en particular.

3. Segunda nota: una teologia tomista

En la primera nota hemos visto la red fluida de saberes que constituia
la empresa intelectual de la Escuela hispana de teologia. Aqui trataremos
como dicha Escuela supone, analdégicamente hablando, la materia en la que
se encarna y realiza la forma de una doctrina comun: la tomista, que cada
autor desarrolla segtin su estilo y reflexion. Este fue el legado de Salamanca
a otras escuelas, colegios y facultades, Tomas como el doctor comun de los
te6logos hispanos, aunque no concuerden en todo ni repitan su ensefianza
ad pedem litterae. Sobre sus principios, se desarrolla una teologia moral
y dogmatica para responder a los problemas y desafios del XVI, a la
conquista de América o a la crisis eclesial ocasionada por las herejias y
cismas protestantes.

La fundacion de la Escuela de Salamanca esta indisociablemente ligada
a la restauracion tomista, obrada inicialmente por empeio de Vitoria y Soto;
antes, el tomismo en Salamanca es una doctrina por la que se lucha. Vitoria y
Soto se conocieron en la Universidad de Paris, donde imperaba el nominalismo,
y alli ambos se convirtieron al tomismo. El nominalismo predominaba en Paris
y se imponia en otras universidades como Alcala, a la cual Cisneros quiso dar
caracter moderno y ecléctico, implantando las tres vias, las dos reales (tomista

5 Cf. Jos¢ M. Gallegos Rocafull, La experiencia de Dios en los misticos espaiioles,
México,Central, 1945, pp. 7-32.

' Como en su conocimiento de las potencias del alma. Cf. Juan Gonzalez Arintero, Influencia de
santo Tomds en la mistica de san Juan de la Cruz y santa Teresa, Salamanca, Editorial Fides, 1924.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 409

y escotista) y la nominalista!’; o sea, se ensefiaba teologia secundum triplicem
viam beati Thomae, realium et nominatium'.

Volviendo al encuentro parisino, génesis histdrica del tomismo hispano,
Domingo de Soto, para completar su formacion, acudio al colegio de Saint
Jacques, donde daba clase Francisco de Vitoria, quien siguiendo el ejemplo de
Pierre Crockart" reemplazd, como libro de texto, las Sentencias por la Suma
de Teologia®. Tanto Vitoria como Soto adoptan el tomismo, y no sélo como
método, como ciertos nominalistas parisinos, sino como doctrina fundamental.
Sera Soto el que mas énfasis ponga en dicha conversion al realismo tomista;
asi, dice en su prologo a la Isagoge de Porfirio (1543): “[nos] inter nominales
nati sumus, interque reales nutriti”*. Para fray Domingo, los nominalistas son
tempestas sophismatum, monstrorum turba o barathrum sophismatum?®.

Pero la ensefianza de la Suma no tuvo camino expedito. En Salamanca, los
Estatutos de la Universidad mandaban exponer las Sentencias del Lombardo en
las catedras mayores de prima y visperas. Frente a la norma, la praxis impondria
la Suma como obra teoldgica de referencia, sobre todo por accion dominicana,
dado el éxito de los Comentarios del cardenal Cayetano y la exigencia del
capitulo general de los dominicos (1505) de formar a los religiosos in via sancti
Thomae®. En Alcala, sera la aprobacion de los Estatutos (1517) la que corregira
los excesos nominalistas: sin renunciar a las tres vias, implantara la Summa en
catedra de prima®.

No obstante, fue en la Universidad del Tormes donde se dieron, antes
de llegar Vitoria, las condiciones para la renovacion tomista, adelantada por

17 Cf. Guillermo Fraile, Historia de la filosofia espaiiola: desde la época romana hasta fines del
siglo XVII, Madrid, BAC, 1971, pp. 326-327.

'8 Cf. Melquiades Andrés Martin, “Encuentro de realismo y nominalismo en Salamanca y Alcala”,
en Salmanticensis, 26 (1979), pp. 443-448; La teologia espaiiola en el siglo XVI, Madrid, BAC, 1976,
vol. II, pp. 77-95.

19 Cf. Ricardo Garcia Villoslada, La Universidad de Paris durante los estudios de Francisco de
Vitoria O.P. (1507-1522), Roma, Universidad Gregoriana, 1938, pp. 258-268.

2 Asi, Beltran de Heredia y Belda Plans. Para Villoslada y Pena Gonzélez no puede saberse.
Plausible en Hernandez Martin: cf. Vicente Beltran de Heredia, Domingo de Soto: Estudio biogrdfico
documentado, Madrid, Ediciones Cultura Hispanica, 1961, p. 20; Juan Belda Plans, La Escuela..., cit.,
pp. 320-321; Ricardo Garcia Villoslada, La Universidad..., cit., p. 360; Miguel Anxo Pena Gonzalez,
La Escuela de Salamanca: De la Monarquia hispanica al Orbe catélico, Madrid, BAC, 2009, p. 28;
Ramon Hernandez Martin, Francisco de Vitoria: Vida y pensamiento internacionalista, Madrid, BAC,
1995, p. 42.

2l Cf. Domingo de Soto, In Porphyrii Isagogen commentaria, Venecia, Hermanos Domingo
Guerraeo y Juan Bautista, 1587, p. 28.

2 Cf. Guillermo Fraile, Del humanismo a la Ilustracion [en Guillermo Fraile, Tedfilo Urdanoz,
Historia ...], vol. 1lI, pp. 417-418; Guillermo Fraile, Historia..., cit., p. 338. El caso de Soto lo
he desarrollado con mas profundidad en Jaime Mercant Simo, “Domingo de Soto y la renovacion
tomista”, en Sapientia, vol. 79-fasc. 254 (2023), pp. 104-121, del que tomo aqui las citas (p. 108).

2 Cf. Ricardo Garcia Villoslada, La Universidad..., cit., pp. 297-301.

2 Cf. Melquiades Andrés Martin, “Pensamiento teoldgico y vivencia religiosa en la reforma
espaiiola (1400-1600)” [en Ricardo Garcia Villoslada (dir.) et alii, Historia de la Iglesia en Espana,
Madrid, BAC, 1980], vol. IIL, t. 2, p. 283.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



410 Jaime Mercant Simo

la conversion de Pedro Martinez de Osma al tomismo y su antinominalismo,
prolongada en su sucesor en la catedra de prima, Diego de Deza. Las Novae
defensiones de este Gltimo contestan a las Defensiones de Capreolo, aunque
ambos no siguen la estructura de la Suma, sino el comentario del Aquinate a
las Sentencias®. Pero habra que esperar a Vitoria para que, en Salamanca, se
reemplacen las Sentencias por la Suma. Cuando obtiene la catedra de prima
(1526)%, sustituye unas por otra, como libro de texto, excepto en la exposicion
De sacramentis. Este reemplazo provoca algunas protestas en la Universidad,
ya que va contra legem. Con el tiempo, la innovacion se impone?” por via factica
en su catedra y en la de visperas®, aunque no sin tensiones y polémicas®.

La asuncion del estudio ordenado de la Suma de Teologia engendra toda
una nueva generacion de escolasticos, como Domingo de Soto, Mancio del
Corpus Christi o0 Melchor Cano; de hecho, cuando éste sucede a Vitoria en
su catedra, se encuentra, ademas de la lectura de la Suma, el olvido de los
Estatutos®. Vitoria y Soto, desde sus catedras, no se limitaron a cambiar un
libro de texto por otro, sino que, con su renovacion tomista de la teologia,
imprimen un nuevo estilo —denominador comun de esta Escuela—!, rechazando
la escolastica nominalista y dandole un golpe mortal®?.

Los frutos de esta renovacion tomista se materializaran juridicamente
en Salamanca con la reforma de los Estatutos (1561) que aplicara Diego
de Covarrubias®. Si bien la institucionalizacion tomista es una realidad
(preestatutaria) ya antes de la muerte de Soto: tanto los profesores de las catedras
mayores de prima y visperas como de la menor de Santo Tomas exponen la
Suma*. Este tomismo resultara ser esencial ad applicandum, especialmente

¥ Cf. Melquiades Andrés Martin, La teologia..., cit., vol. 1, pp. 261-266; 269-273; 287-288.

26 Sus inmediatos predecesores, después de Diego de Deza (1480-1486), fueron Juan de Santo
Domingo (1486-1507) y Pedro de Ledn (1507-1526): cf. Guillermo Fraile, Historia..., cit. p. 329.

27 La novedad no es tanto de contenido doctrinal como de método: ademas de implantar la leccion
de la Suma, introdujo, también con controversia, la leccion por dictado (cf. Simona Langella, Teologia
y ley natural: Estudio sobre las lecciones de Francisco de Vitoria, Madrid, BAC, 2011, pp. 65-70).

2 Cf. Vicente Beltran de Heredia, Domingo de Soto..., cit., p. 68.

2 Asi, al renovarse los Estatutos universitarios en 1538, en los que se intenta restringir sin éxito
la libertad de catedra, insistiendo en la lectura de las Sentencias. Cf. Vicente Beltran de Heredia,
Los manuscritos del maestro fray Francisco de Vitoria, O.P.: Estudio critico de introduccion a sus
Lecturas y Relecciones, Madrid-Valencia, Tipografia Moderna, 1928, pp. 3-6.

30 Cf. Vicente Beltran de Heredia, Francisco de Vitoria, Barcelona, Labor, 1939, p. 45.

31 Cf. Juan Belda Plans, “Hacia una nocion critica de la Escuela de Salamanca”, en Scripta
Theologica, 31/2 (1999), pp. 367-411.

32 Lo que asevera Teofilo Urdanoz de Vitoria, que podemos aplicar a Soto (Teofilo Urdanoz,
Francisco de Vitoria: Su vida, su personalidad cientifica y su influencia; sus obras [en Francisco de
Vitoria, Obras de Francisco de Vitoria: Relecciones teologicas, Madrid, BAC, 1960], p. 25).

3 Cf. Luis Alonso Getino, El Maestro Fr. Francisco de Vitoria: su vida, su doctrina e influencia,
Madrid, Imprenta Catolica, 1930, pp. 124-128.

3 Cf. José Barrientos Garcia, Fray Luis de Ledn y la Universidad de Salamanca, Madrid,
Ediciones Escurialenses, 1996, pp. 30-38; “La teologia de la Universidad de Salamanca en los siglos
XVIy XVII” [en Luis Enrique Rodriguez San Pedro Bezares, Juan Luis Polo Rodriguez (coords.) et
alii, Saberes y disciplinas en las universidades hispanicas, Salamanca, Universidad, 2003], pp. 57-

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 411

en todo lo relativo a la Conquista de América, pero también en el Concilio
de Trento, en el que triunfaron los principios tomistas, gracias al esfuerzo
intelectual de los Magni Hispani. Veamoslo.

4. Tercera nota: una teologia del Imperio

La conquista de América implica un gran esfuerzo para Espafia y un
problema moral. El catolicismo es la columna vertebradora de Espana, que
no puede quedar indiferente ante los abusos y excesos, la fuerza bruta y la
codicia que se dan especialmente en las primeras décadas de la Conquista.
Empieza a escandalizar el primer gobierno de la familia Colon en La Espafiola.
El despotismo es tal que los Reyes Catolicos le retiran el monopolio de la
explotacion y administracion de las tierras descubiertas por el Almirante en
virtud de las Capitulaciones de Santa Fe (1492). A continuacién, en 1511,
desde las propias Indias, el dominico Antén de Montesinos denuncia las
injurias que padecen los indios y recalca su humanidad®. Su impacto remueve
las conciencias en Espafa y lleva a la promulgacion de las Leyes de Burgos
(1512), que regulan el régimen de la encomienda y se abole la esclavitud,
aunque sigue habiendo abusos a causa de la exigencia del reconocimiento del
dominio universal del Papa y del sometimiento a la Corona espafiola por medio
del Requerimiento®®.

Hasta este momento no ha habido una reaccion de la Escuela hispana; sera
Vitoria quien critique la doctrina del Requerimiento, desmontandolo punto por
punto. Esta impugnacion, plasmada en su Relectio de indis (1538-1539) acerca
de los justos titulos, sera ampliamente divulgada en la Escuela hispana. El punto
de inflexion de la situacion lo marcan las Juntas de Valladolid (1550-1551)
que enfrentan a fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda. La
Escuela hispana de tedlogos esta mas organizada y las tesis de Vitoria, fallecido
1546, se imponen en toda la Escuela e imprimen unos criterios teologicos y

70; Simona Langella, Teologia..., cit., pp. 59-65; La ciencia teologica de Francisco de Vitoria y la
Summa Theologiae de santo Tomdas de Aquino en el siglo XVI a la luz de textos inéditos, Salamanca,
San Esteban, 2013, pp. 25-93.

3 Cf. Anton Montesinos, Sermon del cuarto domingo de Adviento (1511) [en Bartolomé de
las Casas, Historia de las Indias, lib. 111, cap. 4, Caracas, Ayacucho, 1956], pp. 13-14: “;Con qué
autoridad habéis hecho tan detestables guerras a estas gentes que estaban en sus tierras mansos y
pacificos [...]? ;Coémo los tenéis tan opresos y fatigados, sin darles de comer y sin curarlos de sus
enfermedades que de los excesivos trabajos que les dais incurren y se os mueren, o, por mejor decir,
los matais, por sacar y adquirir oro cada dia? ;Y qué cuidado tenéis de quien los doctrine, y conozcan
a su Dios y criador, y sean bautizados, oigan misa, guarden las fiestas y domingos? ;Estos no son
hombres? [...] ;{No sois obligados a amarlos como a vosotros mismos?”’

36 Este, en Juan Lopez de Palacios, Provision que se manda al marqués don Francisco Pizarro
para que pudiese continuar con las conquistas de las provincias del Peru, CSIC, Madrid, 1982, pp.
539-540.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



412 Jaime Mercant Simo

morales sélidos en el Imperio, que se formalizaran finalmente con las Nuevas
Ordenanzas de Felipe 11 (1573), que actualizan las Leyes Nuevas de 1542,
pacificando asi las Indias y frenando la dinamica de conquista®”.

El resultado de la reflexion teoldgica de la Escuela causa orden en el
proceso de la Conquista, pero también dignifica la vida de los Indios al darles el
Evangelio y una civilizacion nueva que les libera de un modo de vida brutal®®.
Su realidad no era tan idilica como la pinta fray Bartolomé de las Casas; junto
a idolatrias, crimenes y pecados contra naturam, habia, especialmente en el
Imperio Azteca, un sofisticado e implacable sistema de sacrificios humanos
confirmado por la arqueologia —entre 20.000 y 80.000 victimas anuales®—,
seguido de un horrendo canibalismo ritual, que desmienten la idealizacion de
estas civilizaciones; con razdn, hay quienes hablan de Holocausto azteca®.
Partiendo de este hecho histdrico, es justo concluir que los espaiioles fueron,
objetivamente hablando, /ibertadores de multitud de pueblos indigenas y de
gentes inocentes.

No obstante, incluso teniendo en cuenta dichas aberraciones, los te6logos
de la Escuela se ven en la necesidad de dar criterios éticos, a fin de que la
Conquista sea una verdadera liberacion y una defensa del indio, cuya Aumanidad
ha sido injuriada. Primeramente, se preguntan: jes licito hacer la guerra a un
pueblo en razon de sus practicas contra naturam o por sus idolatrias? Dicho de
otro modo: ;dichos pecados pueden constituir un titulo legitimo de conquista
y justificar, por ende, la guerra y la invasion armada? Sepulveda asevera
precipitadamente que, en tales casos, la guerra es un deber moral por el que
el pueblo conquistador deviene justo instrumento del castigo divino*'. No es
esa la opinion de Vitoria y otros tedlogos. Fray Luis de Ledn argumenta que, si
fuera cierto que un pueblo perdiese ipso facto su legitimo dominio por cometer
pecados contra la ley natural, y mereciese por ello una expedicion militar de

7 Las nuevas Ordenanzas de Felipe II se fundamentan en tres grandes principios: descubrir,
poblar y pacificar (cf. Manuel Fernandez Alvarez, Felipe Il y su tiempo, Barcelona, RBA, 2005, pp.
789-790). El monarca era consciente, aconsejado por Francisco de Toledo, de que continuar con la
conquista pone en peligro lo ya conquistado (cf. Luciano Perefa, La Escuela de Salamanca. Proceso a
la conquista de América, Salamanca, Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Salamanca, 1986, p. 84).

3% Cf. Venancio Diego Carro, La teologia y los teélogos-juristas espaiioles ante la Conquista de
América, Madrid, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de la Universidad de Sevilla, 1944,
vols. I-II.

3 Cf. Michael Harner, “The Enigma of Aztec Sacrifice”, en Natural History, 86/4 (1977), pp.
46-51; “The Ecological Basis for Aztec Sacrifice”, en American Ethnologist, 4/1 (1977), pp. 117-135;
Victor Davis Hanson, Carnage and Culture, New York, Doubleday, 2000, pp. 194-195; Lizzie Wade,
“Feeding the gods: Hundreds of skulls reveal massive scale of human sacrifice in Aztec capital”, en
Science (21 de junio de 2018): <www.sciencemag.org/news/2018/06/feeding-gods-hundreds-skulls-
reveal-massive-scale-human-sacrifice-aztec-capital>

40 Cf. Maria Elvira Roca Barea, “Las pruebas que confirman el Holocausto azteca”, en E/ Mundo
(10 de julio de 2017): <www.elmundo.es/cultura/2017/07/10/59629aefeSfdea89338b45{f. html>

41 Cf. Juan Ginés de Sepulveda, Demdcrates segundo o de las justas causas de la guerra contra los
indios, Madrid, CSIC, 1951, p. 44.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 413

castigo, acabaria ardiendo en guerras todo el orbe*>. La misma vision realista
tienen Juan de la Pefia* o Melchor Cano. Este tltimo dice que, si no se puede
declarar la guerra al rey de Francia de no guardar la ley natural, menos se la
podra declarar a los barbaros, pues el mismo pecado cometido por éstos, al no
ser cristianos, seria menor**. Como afirma Domingo de Soto, la fe no otorga
potestad al creyente para poder castigar (potestas puniendi) los crimenes de los
infieles como la idolatria o los pecados contra naturam®.

En cambio, si hay titulo legitimo de conquista por los sacrificios humanos
y el canibalismo ritual, ya que la gravedad de tales actos supone un salto a
otro género. Si admitimos con santo Tomas* que el ius divinum no revoca
el ius humanum, debemos inferir que no es licito hacer la guerra a un pueblo
exclusivamente por su infidelidad o sus depravaciones. Pero, segin el padre
Vitoria, si se podria intervenir militarmente para proteger al inocente, defender
su herida dignidad por intolerables tiranias y crimenes’.

La justa causa de la guerra no estriba, pues, en que tales crimenes sean
contra naturam, Sino en que suponen una injuria. No se combate, pues, una
perversion moral, sino una grave injuria a la humanidad en general y, mas
directamente, a los inocentes en particular. Este criterio vitoriano es asumido
por la Escuela hispana, como demuestra Diego de Covarrubias: “Hispani ad
propulsandam eorum innocentium iniuriam et homicidia eorum evitanda,
licite possunt bellum indicere indis et bellum adversus eos gerere iustissime”™®.
En consecuencia, cualquier tirania que suponga un perjuicio intolerable para
los inocentes es titulo legitimo para que una nacion extranjera como Espafia
intervenga en estos pueblos infieles. En estos casos, sefiala Vitoria, no es
necesaria la autorizacion del Romano Pontifice; es una cuestion de derecho
natural®.

La Escuela de Salamanca sostiene que los indios nunca deben ser
violentados por superioridad religiosa, politica o militar, la ley del mds fuerte de
Sepulveda y su radical aristotelismo de los esclavos por naturaleza®. El catolico
criterio de la Escuela es que la fe no puede ni debe imponerse violentamente,
sino proponerse por la predicacion y el ejemplo: verba et facta. Al respecto,

4 Cf. Luis de Leon, Utrum infideles saltem possint cogi ad id ut servent legem naturae (en Juan
de la Pefia, De bello contra insulanos. Intervencion de Espaiia en América, Madrid, CSIC, 1982, vol.
1), p. 291.

4 Cf. Juan de la Pefa, De bello..., cit., pp. 235-236.

4 Cf. Melchor Cano, De dominio indorum, Madrid: CSIC, 1982, p. 562.

4 Domingo de Soto, Relectio, an liceat civitates infidelium seu gentilium expugnare ob idolatriam,
num. 2 [en Idem, Relecciones y opusculos, Salamanca, San Esteban, 1995, vol. I], p. 244.

4 Cf. Tomas de Aquino, Summa Theologiae 1I-11, q. 10, art. 10, co.

47 Francisco de Vitoria, Relectio de temperantia, concl. 5 [en Vitoria, Obras..., cit.], p. 1051.

8 Diego de Covarrubias, Adversus indos, Madrid, CSIC, 1981, p. 359.

4 Francisco de Vitoria, Relectio de indis, Madrid, CSIC, 1967, p. 94 (lib. 1, 3, 14).

0 Cf. Juan Ginés de Sepulveda, Demdcrates..., cit., p. 120. Sepulveda hace una interpretacion
estricta de Aristoteles, Politica, 1254a14-17.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



414 Jaime Mercant Simo

fray Luis de Leon ensefia que la imposicion de la fe de modo coactivo va contra
la leyes natural y divina y que, al tener como finalidad la aceptacion externa de
la fe, ademas de una farsa, conduciria al sacrilegio®'.

Siguiendo a Vitoria, los tedlogos hispanos se oponen unanimemente a
Sepulveda recordando que los indios infieles no pueden ser coaccionados para
bautizarse y adoptar la fe cristiana. Domingo de Soto, apelando a san Juan
Criséstomo, recuerda las ensefianzas de Cristo y dice que si los espaiioles, en
vez de como corderos se comportan como lobos, aterrando con el estrépito de las
armas, no persuadiran, sino que disuadiran de la fe y su predicacion de palabra
con los hechos®?. Igualmente, Suarez sostiene que no puede admitirse que los
soldados se anticipen a los misioneros, puesto que entra en contradiccion con la
enseflanza del Evangelio (Lc 10, 3). Otra cosa seria, afirma, que se cometieran
crimenes contra los misioneros, en cuyo caso la intervencion armada seria
moralmente licita por la injuria recibida®. Esto mismo defiende José de Acosta:
contar con el impetu y patrocinio del Imperio no implica guerra preventiva
alguna, pues esto, mas que facilitar el terreno a los misioneros, seria causa de
escandalo™.

Sirvan estos ejemplos como botones de muestra del sentir general
de los teodlogos hispanos, la doctrina comun de la Escuela hispana que
queremos subrayar. Las propias Juntas de Valladolid, convocadas por Carlos
V, demuestran que el conjunto de tedlogos escolasticos se han convertido
en Escuela teologica del Imperio, de la cristiandad hispana; sus reflexiones
y conclusiones teologicas llegan a dirigir el rumbo ético y teologico de la
conquista, civilizacion y evangelizacion de América y del resto de posesiones
de ultramar. La Escuela llega a tener tanta importancia y entidad que todo
un imperio detiene su maquinaria de conquista para que dichos tedlogos
reflexionen teologicamente acerca de la misma; a través de ellos, se realiza un
verdadero examen de conciencia nacional, caso unico en la historia®.

5. Cuarta nota: una teologia tridentina

El Concilio de Trento (1545-1563), un concilio perfecto al darse en él
las tres causas propias de un concilio ecuménico (causa fidei, causa unionis
et causa reformationis), dara a conocer a la cristiandad la Escuela hispana de
teologia en toda su magnificencia y profundidad teoldgicas. Eso significa (para

1 Luis de Leon, Utrum infideles...., cit., p. 283.

52 Domingo de Soto, In quartum librum Sententiarum commentarii, dist. 5, q. Gnica, art. 10, arg. 9,
Salamanca, Juan Bautista de Terranova, 1569, vol. II, p. 269.

33 Cf. Francisco Suarez, De fide, disput. 18, sec. 1 [en Francisco Suarez, Opera omnia, Paris, Louis
Vives, 1858], vol. XII, pp. 436-437.

3% Cf. José de Acosta, De procuranda indorum salute 11, 1-2, Madrid, CSIC, 1984, p. 389.

3 Cf. Maria Elvira Roca Barea, Imperiofobia y leyenda negra, Madrid, Siruela, 2017, pp. 322-323.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 415

entender que la teologia de la Escuela hispana es tridentina) no s6lo que los
tedlogos hispanos cumplan con su mision intelectual participando en dicho
Concilio y colaborando teoldégicamente en su aplicacion, sino también que su
teologia preconciliar lo prepara, planteando los presupuestos teoldgicos para
que pueda llevarse a cabo. Vitoria, candidato del Emperador, no asiste a Trento
a causa de su enfermedad, cierto, pero estara virtual e intelectualmente presente
por medio de sus discipulos —muchos de aquellos te6logos y obispos se habian
sentado a los pies de Vitoria, como recuerda Jedin—° y, sobre todo, por la
doctrina comun tomista de la Escuela que él empezo a inspirar.

El Concilio de Trento responde a las necesidades de su época; era
perentoria una reforma in capite et in membris, habida cuenta de la decadencia
moral en el ambito eclesiastico; debia responderse a los cismas protestantes, a
fin de salvar la unidad de la Iglesia; y, a raiz de esto ultimo, debian formularse
dogmaticamente los puntos de la doctrina catolica que habian cuestionado los
nuevos herejes. Esta formulacion dogmatica es el aspecto mas importante de
un concilio, sea en su dimension definitoria o en la anatematizante, pues, desde
un punto de vista sobrenatural, goza del carisma de la infalibilidad. Ahora bien,
es del todo conveniente que haya una solida base teologica y argumentativa,
la cual llega a darse en Trento gracias a los tedlogos que acuden, entre los
que destacan los espafoles; se abordan temas tan fundamentales y complejos
como la gracia, el libre albedrio, el pecado original o los sacramentos. Un
concilio como el de Trento no surge por generacion espontanea; los temas
no son elegidos caprichosamente y es imposible realizarlo sin una rigurosa
preparacion teoldgica; tal fue la mision de los escolasticos hispanos®’; ellos
aportan mucho de su vigor intelectual y rigor escolastico. De ahi aquello de
Espafia, luz de Trento®®. Gracias a los escolasticos espafioles, en Trento, ademas
de reformar la Iglesia, restaurando lo esencial y dando una respuesta interna a
los problemas del momento, se impulsa, en el plano doctrinal, el espiritu del
pensamiento medieval®, encarnado en la doctrina tomasiana sostenida por la
falange de los Magni Hispaniy especialmente por los dominicos; un triunfo de
santo Tomas en Trento que no constituye la canonizacion del tomismo; no la
hace doctrina exclusiva, aunque se asumen sus principios y doctrina, su espiritu
y tendencia®.

La participacion cualitativa de la Escuela hispana de teologia queda
intensificada por su gran presencia cuantitativa; en las tres fases del Concilio,

3¢ Cf. Hubert Jedin, Manual de Historia de la Iglesia, Barcelona, Herder, 1972, vol. V, p. 734.

7 Cf. Venancio Diego Carro, Los dominicos y el Concilio de Trento: estudio historico-teolégico
del Concilio y de la aportacion de la Orden Dominicana, Salamanca, Imprenta Calatrava, 1948, pp.
4-9.

% Cf. Marcelino Menéndez Pelayo, Historia de los heterodoxos espaiioles, Madrid, BAC, 1987,
p. 1038.

3 Cf. Alberto Caturelli, La filosofia medieval, Cordoba, Universidad Nacional, 1972, pp. 375-376.

% Cf. Venancio Diego Carro, Los dominicos..., cit., pp. 133-137.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



416 Jaime Mercant Simo

acuden un total de 67 obispos y 119 peritos tedlogos, sin contar con los
canonistas y diplomaticos. El cuerpo de te6logos estd en gran parte compuesto
por miembros de las Universidades de Salamanca y Alcala®. Sobresalen
Domingo de Soto, Bartolomé de Carranza, Melchor Cano, Andrés Vega,
Alfonso de Castro, Diego Chaves, Gregorio Gallo, Fernando Tricio o Pedro
de Soto®. Pero lo que caracteriza la actuacion de la Escuela hispana en Trento
se define, mas que por sus figuras, por su unidad de intencion. De natura et
gratia de Domingo de Soto (Venecia, 1547), por ejemplo, su texto teoldgico
mas divulgado —13 ediciones en el siglo XVI- es elaborado en polémica con el
obispo también dominico y padre conciliar Ambrosio Catarino a propoésito de la
certeza de la gracia®, y resplandece como un producto tridentino de la Escuela
hispana, puesto que Soto no es un autor aislado con un sistema hermético; ¢l es
el resultado, ademas del genio de su inteligencia personal, de la idiosincrasia de
dicha Escuela y de su organismo de saberes teoldgicos y filosoficos. Lo mismo
podemos decir de los obispos; como explica Jedin, el grupo mas aventajado
teologicamente es el espafiol, destacando Gaspar de Zuiliga y Avellaneda,
Pedro Guerrero, Andrés Cuesta, Francisco Blanco, Antonio Corrionero o Diego
de Covarrubias®, que siguen la eclesiologia de Francisco de Vitoria®.
Ademas, la accion de la Escuela hispana en Trento supone, como efecto
secundario, un golpe letal al humanismo y al nominalismo; ve que estas
corrientes no ofrecen las soluciones necesarias a los problemas que padece la
cristiandad. Para ello, la Escuela hispana manifiesta su profunda ratio theologica
y despliega la esencia de su inteligencia, lo cual provoca tensiones en el mismo
Concilio con las corrientes de pensamiento de los padres conciliares de otros
paises y sus tedlogos. Los italianos, por ejemplo, estan muy influenciados por
el humanismo. Ahi, la doctrina de Vitoria se hace presente en el aula conciliar,
pues siempre critico a los que pretendian hacer un saltus injustificado y forzado
desde Homero a la teologia: “Erasmus ex grammatica fecit se theologum”®.
En sentido antierasmista se posiciona Domingo de Soto y, en el prologo de su
De natura et gratia, alerta de la sutil alianza antiescolastica entre protestantes

1 Cf. Juan Belda Plans, La Escuela ..., cit., pp. 889-898.

2 Cf. Constancio Gutiérrez, Esparioles en Trento, Valladolid, CSIC, 1951.

% Cf. Domingo de Soto, De natura et gratia (Paris, 1549), Ridgewood, Gregg, 1965, pp. 260-277,
Apologia Dominici Soto adversus Ambrosium Catharinum, en Domino de Soto, Relecciones..., cit.,
ed. de Ramén Hernandez Martin, 2003, vol. IV, pp. 339-405; Venancio Diego Carro, “El maestro
Domingo de Soto y las controversias sobre la justificacion dentro y fuera del Concilio de Trento”, en
Ciencia Tomista, 87 (1960), pp. 423-465; Vicente Beltran de Heredia, Domingo..., cit., pp. 175-205;
Lorenzo Jiménez Paton, “De natura et gratia de Domingo de Soto en la Controversia luterana”, en
Communio, 27/2-3 (1994), pp. 187-230; 28/2-3 (1995), pp. 261-304; 29/2-3 (1996), pp. 273-336;
30/2-3 (1997), pp. 275-309.

% Cf. Hubert Jedin, Historia del Concilio de Trento, Pamplona, EUNSA, 1973, vol. IV/1, pp. 211-
212; Juan Belda Plans, La Escuela ..., cit., pp. 899-911.

% Cf. Ibidem, p. 236.

 Cf. Francisco de Vitoria, Comentarios inéditos a la Secunda Secundae de santo Tomas, Ed. por
Vicente Beltran Heredia, Salamanca, Biblioteca de Tedlogos Espafioles, 1934, vol. 111, t. 1, p. XXXI.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 417

y humanistas®’. Dirigiéndose a los Padres conciliares, Soto advierte que existen
autores que, a la hora de hacer teologia, dejan de lado los grandes maestros
del cristianismo, dando una excesiva importancia al estudio de las lenguas
clasicas. El origen de este mal, afirma, radica en el odio de los luteranos hacia la
Iglesia en general y la escolastica en particular. Los luteranos ven a los te6logos
escolasticos como una peste publica (publica pernicies)®. Por ende —sigue—, el
desprecio por la escolastica por la fascinacion lingiiistica merece un remedio
publico para que sea erradicado. Con esto, fray Domingo no pretende que la
Iglesia deje de cultivar las lenguas antiguas®, ni niega lanecesidad de purificar la
escolastica de sofismas y simplezas (especialmente nominalistas™). Afirma, por
contra, que la escolastica no debe erradicarse en la formacion de los religiosos,
como proponen algunos padres conciliares y te6logos’!, sino reformarse. La
defensa de Soto de la escolastica en Trento representa el sentir general de la
Escuela hispana, que, sea en Trento o en América, en cuestiones teoldgicas o
de derecho natural, encuentra las soluciones optimas en la escolastica. De ahi
su deseo colectivo y perentorio de reformar la escolastica; algo que —advierte
Soto a los padres conciliares—, si no se hace pronto, hara proliferar tedlogos
de nombre, pero no verdaderos™. Por eso, Gallegos Rocafull contrapone
el realismo de la Escuela de Salamanca al sueiio quimérico del utopismo
renacentista’”, incapaz de enfrentarse a los desafios de la época.

Los efectos de la intervencion de la Escuela hispana en Trento se
prolongaran en el tiempo. Por un lado, mediante la gran produccion teoldgica
que seguira al Concilio: las Relecciones de Vitoria, los Comentarios de
Domingo Bafez a la Suma, la amplisima producciéon de Domingo de Soto

7 Sobre la vision de Vitoria y Soto acerca de Erasmo, cf. Rafael Ramis Barcelo, “La presencia de
Erasmo en las obras de Vitoria y Soto”, en Relectiones, 5 (2018), pp. 99-111.

% Sobre las raices teologicas del luteranismo (decadencia de la escoldstica, el nominalismo y el
biblicismo luterano), cf. Ricardo Garcia Villoslada, Raices historicas del luteranismo, Madrid, BAC,
1969, pp. 95-132. Utrera demuestra la continuidad entre el nominalismo precedente y la teologia
protestante: cf. Juan Carlos Utrera Garcia, “Teologia voluntarista y Reforma: Las raices medievales
del pensamiento luterano” [en Manuel Lazaro Pulido, Francisco Leon Florido, Estibaliz Montoro
Montero (coords.), Pensar la Edad Media cristiana: la presencia de la teologia medieval en el
pensamiento moderno, Madrid, Sindéresis, 2018], pp. 213-242.

% De hecho, promocionara la fundacion de los colegios de Gramatica y el Trilingiie en Salamanca:
cf. Vicente Beltran de Heredia, Domingo..., cit., pp. 317-331.

" Jaime Brufau Prats, “Humanismo y derecho en Domingo de Soto”, en Anales de la Catedra
Francisco Sudrez, 2/2 (1962), pp. 337-338.

I Domingo de Soto capitaned la defensa de la escolastica de la linea humanistico-renacentista de
Trento, cuya potenciacion del estudio de la Escritura pasaba por suprimir la escolastica: cf. Juan Belda
Plans, “Domingo de Soto y la defensa de la teologia escolastica en Trento”, en Scripta Theologica,
27/2 (1995), pp. 423-458,; Vicente Beltran de Heredia, Domingo de Soto..., cit., pp. 139-148; Venancio
Diego Carro, “Domingo de Soto y la Espafia imperial”, en Estudios Segovianos, 13/37-39 (1961),
pp. 17-20.

2 Cf. Domingo de Soto, De natura et gratia, lib. 1, praef.

3 José M. Gallegos Rocafull, EI hombre y el mundo de los teélogos espaiioles de los siglos de oro,
México, Stylo, 1946, pp. 153-154.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



418 Jaime Mercant Simo

o el célebre De locis theologicis de Melchor Cano’™, para quien se llegan a
establecer catedras en Salamanca y Alcald, y, ulteriormente, en casi todas las
Universidades espafiolas™. Y, por otro, en la obra tridentina por antonomasia,
el Catecismo romano (1566). Desde que el papa Pio IV encarga su redaccion,
la teologia de la Escuela hispana esta intensamente presente. Primeramente, en
sus fuentes de inspiracion: el Catecismo Christiano de Bartolomé de Carranza,
pese a su censura y persecucion inquisitorial, pues proporciona el esquema
al Catecismo Romano y le sirve para contrastar las doctrinas. Asimismo, el
Comentario de Soto al Libro cuarto de las Sentencias constituye una fuente
redaccional de la parte sacramental. En lo que concierne a la redaccion del
Catecismo, encontramos como miembro cualificado de la Comision redactora
a Tomas Manrique, discipulo directo de Vitoria. Por ello, el Catecismo romano
es, por sus fuentes intrinsecas y su espiritu, el resultado del hondo legado
intelectual que aporto la Escuela hispana de teologia en Trento’®.

6. Consideraciones finales

Con lo hasta ahora dicho, no hemos pretendido realizar una sintesis historica
de la teologia hispana de los siglos XVI-XVII; otro era nuestro objeto formal:
demostrar como dicha teologia tenia unas caracteristicas substanciales que la
constituian en una teologia propiamente hispana, un producto especifico del
Siglo de Oro en el que Espaiia se dilataba sin cesar. Ahora bien, dicha dindmica
centrifuga tenia origen en la dinamica centripeta por la cual Espafia generd
una fecunda teologia al ser capaz de suscitar los mejores filologos, helenistas y
biblistas, caldo de cultivo de los mas eminentes escritores, pintores, escultores,
misticos, misioneros, héroes y santos. Por ende, puede decirse que la nacion
espafiola propicid una teologia propia; la misma naturaleza del Imperio, cuyo
nervio era el catolicismo, lo exigia. Dicha teologia se gener6 por connaturalidad,
centripetamente, primero; centrifugamente, después, como demuestra tanto en
el Concilio de Trento como en la conquista, evangelizacion y civilizacion de
Ameérica. De ahi la profundidad de las palabras de Menéndez Pelayo; él no
dice que los misioneros espafoles evangelizaran la mitad del orbe o que los
tedlogos espafioles fuesen [uz de Trento; es Espaiia la que evangelizo y fue luz,
porque fue ella la que engendr6 dichas fierzas misionales y teologicas. No en
vano la teologia hispana lleg6 a su maximo esplendor con el maximo esplendor

™ Cf. Melchor Cano, De locis theologis, Madrid, BAC, 2006.

5 Cf. Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovacién de la teologia en el siglo XVI,
Madrid, BAC, 2000, pp. 915-919.

¢ El veto inquisitorial a la traduccion al castellano del Catecismo se explica entonces por el peligro
que ven las élites en traducir un catecismo con tantos elementos teoldgicos complejos bajo el que late
el ambiente enrarecido por el censurado Catecismo de Carranza y su injusto proceso inquisitorial: cf.
Pedro Rodriguez, EI Catecismo Romano ante Felipe Il y la Inquisicion espariola, Madrid, Rialp, 1998.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 419

del Imperio, y también le acompaid en su declinar y ocaso. A partir del siglo
XVIII, siguié habiendo tedlogos en Espaiia, cierto, pero ésta fue ya incapaz de
producir su propia teologia.

Cada uno de los miembros de la Escuela hispana de teologia era, pues, un
organo entre otros; la mision de uno era la de los demas, pese a las diferencias
existentes entre ellos; con sus grandes convergencias esenciales y a pesar de
sus particulares divergencias accidentales, actuaron conformando una especie
de falange, una unidad de orden, de fin, tendencia y realizacion, tomando el
tomismo como base de su renovacion esencial, por la cual dio un saltus in aliud
genus respecto del raquitico y estéril nominalismo y también del quimérico
humanismo de la época. En definitiva, gracias a la Escuela teologica de los
Magni Hispani, en el Imperio espafiol tampoco se puso nunca el sol de la
verdad y de la inteligencia de la fe.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



420 Jaime Mercant Simo

Bibliografia

Acosta, José de, De procuranda indorum salute, Madrid, CSIC, 1984-1987, 2
vols.

Alonso Getino, Luis, El Maestro Fr. Francisco de Vitoria: su vida, su doctrina
e influencia, Madrid, Imprenta Catdlica, 1930.

Andrés Martin, Melquiades, La teologia espariola en el siglo XVI, Madrid,
BAC, 1976, 2 vols.

Andrés Martin, Melquiades, “Encuentro de realismo y nominalismo en
Salamanca y Alcala”, en Salmanticensis, 26 (1979), pp. 443-448.

Andrés Martin, Melquiades, “Pensamiento teoldgico y vivencia religiosa en
la reforma espaiiola (1400-1600)” [en Garcia Villoslada, Ricardo (dir.),
Historia de la Iglesia en Espania, Madrid, BAC, 1980], vol. 111, t. 2,
pp- 269-361.

Andrés Martin, Melquiades (dir.), Historia de la Teologia espariola, Madrid,
FUE, 1983-1987, 2 vols.

Aristoteles, Politica, México, UNAM, 2018.

Barrientos Garcia, José, “Cauces de influencia en Europa” [en Ramos,
Demetrio; Garcia Garcia, Antonio; Pérez, Isacio, La ética en la conquista
de América: Francisco de Vitoria y la Escuela de Salamanca, Madrid,
CSIC, 1984)], pp. 457-495.

Barrientos Garcia, José, “La Escuela de Salamanca: desarrollo y caracteres”, en
Ciudad de Dios, 208/2-3 (1995), pp. 727-765.

Barrientos Garcia, José, “La teologia de la Universidad de Salamanca en los
siglos XVIy XVII” [en Rodriguez San Pedro Bezares, Luis Enrique; Polo
Rodriguez, Juan Luis (coords.), Saberes y disciplinas en las universidades
hispanicas, Salamanca, Universidad, 2003], pp. 51-96.

Barrientos Garcia, José, “Los Tratados De Legibus y De lustitia et Iure en la
Escuela de Salamanca de los siglos XVI y XVII”, en Salamanca: Revista
de Estudios, 47 (2002), pp. 371-415.

Barrientos Garcia, José, Fray Luis de Leon y la Universidad de Salamanca,
Madrid, Ediciones Escurialenses, 1996.

Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, Caracas, Biblioteca Ayacucho,
1956, 3 vols.

Belda Plans, Juan, “Domingo de Soto y la defensa de la teologia escolastica en
Trento”, en Scripta Theologica, 27/2 (1995), pp. 423-458.

Belda Plans, Juan, “Hacia una nocién critica de la Escuela de Salamanca”, en
Scripta Theologica, 31/2 (1999), pp. 367-411.

Belda Plans, Juan, La Escuela de Salamanca y la renovacion de la teologia en
el siglo XVI, Madrid, BAC, 2000.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 421

Beltran de Heredia, Vicente, Domingo de Soto: Estudio biografico documentado,
Madrid, Cultura Hispanica, 1961.

Beltran de Heredia, Vicente, Francisco de Vitoria, Barcelona, Labor, 1939.

Beltran de Heredia, Vicente, Los manuscritos del maestro fray Francisco de
Vitoria, O.P.: Estudio critico de introduccion a sus Lecturas y Relecciones,
Madrid-Valencia, Tipografia Moderna, 1928.

Brufau Prats, Jaime, “Humanismo y derecho en Domingo de Soto”, en Anales
de la Catedra Francisco Suarez, 2/2 (1962), pp. 333-347.

Cano, Melchor, De dominio indorum, Madrid, CSIC, 1982, pp. 555-581.

Cano, Melchor, De locis theologis, Madrid, BAC, 2006.

Carro, Venancio D., “Domingo de Soto y la Espafia imperial”, en Estudios
Segovianos, 13/37-39 (1961), pp. 5-26.

Carro, Venancio D., “El maestro Domingo de Soto y las controversias sobre la
justificacion dentro y fuera del Concilio de Trento”, en Ciencia Tomista,
87 (1960), pp. 423-465.

Carro, Venancio D., La teologia y los teclogos-juristas espaiioles ante la
Conquista de América, Madrid, Escuela de Estudios Hispano-Americanos
de la Universidad de Sevilla, 1944, vols. I-11.

Carro, Venancio D., Los dominicos y el Concilio de Trento: estudio historico-
teologico del Concilio y de la aportacion de la Orden Dominicana,
Salamanca, Imprenta Calatrava, 1948.

Caturelli, Alberto, La filosofia medieval, Cordoba, Universidad Nacional, 1972.

Covarrubias, Diego de, De iustitia belli adversus indos, Madrid, CSIC, 1981,
pp. 343-363.

Elias de Tejada, Francisco, “El derecho natural, fundamento de la civilizacion”,
en Revista Chilena de Derecho, 1/2 (1974), pp. 287-303.

Fernandez Alvarez, Manuel, F elipe Il y su tiempo, Barcelona, RBA, 2005.

Folgado, Avelino, “Los Tratados De legibus y De iustitia et iure en los autores
espafioles del siglo XVI y primera mitad del XVII”, en La Ciudad de Dios,
172 (1959), pp. 275-302.

Fraile, Guillermo, Del humanismo a la Illustracion [en Fraile, Guillermo;
Urdanoz, Teoéfilo, Historia de la Filosofia, Madrid, BAC, 2011], vol. III.

Fraile, Guillermo, Historia de la filosofia espaiiola: desde la época romana
hasta fines del siglo XVII, Madrid, BAC, 1971.

Gallegos Rocafull, Jos¢é Manuel, EI hombre y el mundo de los teologos
espanioles de los siglos de oro, México, Stylo, 1946.

Gallegos Rocafull, Jos¢ Manuel, La experiencia de Dios en los misticos
espariioles, México, Editora Central, 1945,

Garcia Villoslada, Ricardo, La Universidad de Paris durante los estudios de
Francisco de Vitoria O.P. (1507-1522), Roma, Universidad Gregoriana,
1938.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



422 Jaime Mercant Simo

Ginés de Sepulveda, Juan, Demdcrates segundo o de las justas causas de la
guerra contra los indios, Madrid, CSIC, 1951.

Gonzalez Arintero, Juan, Influencia de santo Tomas en la mistica de san Juan
de la Cruz y santa Teresa, Salamanca, Fides, 1924.

Gutiérrez, Constancio, Esparioles en Trento, Valladolid, CSIC, 1951.

Hanson, Victor Davis, Carnage and Culture, New York, Doubleday, 2000.

Harner, Michael, “The Ecological Basis for Aztec Sacrifice”, en American
Ethnologist, 4/1 (1977), pp. 117-135.

Harner, Michael, “The Enigma of Aztec Sacrifice”, en Natural History, 86/4
(1977), pp. 46-51.

Hernandez Martin, Ramon, Francisco de Vitoria: Vida y pensamiento
internacionalista, Madrid, BAC, 1995.

Jedin, Hubert, Historia del Concilio de Trento, Pamplona, EUNSA, 1972-1981,
vols. I-IV.

Jedin, Hubert, Manual de Historia de la Iglesia, Barcelona, Herder, 1966-1987,
vols. I-X.

Jerico Bermejo, Ignacio, Domingo Bariez: Teologia de la infidelidad en paganos
v herejes (1584), Madrid, Revista Agustiniana, 2000.

Jiménez Paton, Lorenzo, “De natura et gratia de Domingo de Soto en la
Controversia luterana”, en Communio, 27/2-3 (1994), pp. 187-230; 28/2-3
(1995), pp. 261-304; 29/2-3 (1996), pp. 273-336; 30/2-3 (1997), pp. 275-
3009.

Langella, Simona, La ciencia teologica de Francisco de Vitoria y la Summa
Theologiae de santo Tomdas de Aquino en el siglo XVI a la luz de textos
inéditos, Salamanca, San Esteban, 2013.

Langella, Simona, “La Escuela de Salamanca: una cuestion historiografica” [en
Langella, Simona; Ramis Barceld, Rafael (coords.), ;Qué es la Escuela de
Salamanca?, Madrid, Sindéresis, 2021], pp. 55-71.

Lazaro Pulido, Manuel; Leén Florido, Francisco; Montoro Montero, Estibaliz
(coords.), Pensar la Edad Media cristiana: la presencia de la teologia
medieval en el pensamiento moderno, Madrid, Sindéresis, 2018.

Leon, Luis de, Utrum infideles vi atque armis sint compellendi ad fidem
suscipiendam [en Pefa, Juan de la, De bello contra insulanos. Intervencion
de Espaiia en América, Madrid, CSIC, 1982, vol. II], pp. 281-294.

Leiva, David, “El Maestro Domingo de Soto y la escuela espafiola de derecho
natural”, [en Cruz Cruz, Juan (coord.), La ley natural como fundamento
moral y juridico en Domingo de Soto, Pamplona, EUNSA, 2007], pp. 51-66.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



Las notas esenciales de la teologia hispana 423

Lopez de Palacios Rubios, Juan, Provision que se manda al marqués don Francisco
Pizarro para que pudiese continuar con las conquistas de las provincias del
Peru [en Pena, Juan de la, De bello contra insulanos. Intervencion de Esparia
en Ameérica, Madrid, CSIC, 1982, vol. I], pp. 538-541.

Menéndez Pelayo, Marcelino, Historia de los heterodoxos esparioles, Madrid,
BAC, 1987.

Mercant Simo, Jaime, “Domingo de Soto y la renovacion tomista”, en Sapientia,
vol,, 79-fasc.254 (2023), pp. 104-121.

Pena Gonzalez, Miguel Anxo, La Escuela de Salamanca: De la Monarquia
hispanica al Orbe catdlico, Madrid, BAC, 2009.

Pena, Juan de la, De bello contra insulanos. Intervencion de Esparia en
América, Madrid, CSIC, 1982, 2 vols.

Perefia, Luciano, La Escuela de Salamanca. Proceso a la conquista de América,
Salamanca, Caja de Ahorros y Monte de Piedad de Salamanca, 1986.
Ramis Barcelo, Rafael, “La presencia de Erasmo en las obras de Vitoria y

Soto”, en Relectiones, 5 (2018), pp. 93-114.

Roca Barea, Maria Elvira, “Las pruebas que confirman el Holocausto azteca”,
en El Mundo (10 de julio de 2017): <www.elmundo.es/cultura/2017/07/1
0/59629aefe5tdea89338b45ff.html>

Roca Barea, Maria Elvira, Imperiofobia y leyenda negra, Madrid, Siruela,
2017.

Rodriguez, Pedro, El Catecismo Romano ante Felipe Il y la Inquisicion
espariola, Madrid, Rialp, 1998.

Rodriguez Cruz, Agueda Maria, “Alumnos de la Universidad de Salamanca en
América” [en Ramos, Demetrio; Garcia Garcia, Antonio; Pérez, Isacio,
et alii, La ética en la conquista de América: Francisco de Vitoria y la
Escuela de Salamanca, Madrid, CSIC, 1984], pp. 499-550.

Rodriguez San Pedro Bezares, Luis Enrique; Polo Rodriguez, Juan Luis
(coords.), et alii, Saberes y disciplinas en las universidades hispanicas,
Salamanca, Universidad de Salamanca, 2003.

Soto, Domingo de, In Quartum Sententiarum commentarii, Salamanca, Juan
Bautista de Terranova, 1568-1569, vols. I-11.

Soto, Domingo de, In Porphyrii Isagogen commentaria, Venecia, Hermanos
Domingo Guerraeo y Juan Bautista, 1587.

Soto, Domingo de, De natura et gratia, Edicion facsimilar (Paris, 1549),
Ridgewood, Gregg, 1965.

Soto, Domingo de, De iustitia et iure: De la justicia y del derecho, Edicion
facsimilar (Salamanca, Andrés de Portonaris, 1556), Trad. de Marcelino
Gonzalez Orddénez, Madrid, IEP , 1967-1968, 5 vols.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



424 Jaime Mercant Simo

Soto, Domingo de, Relectio, an liceat civitates infidelium seu gentilium
expugnare ob idolatriam [en Domingo de Soto, Relecciones y opuisculos,
Salamanca, San Esteban, 1995], vol. I, pp. 235-256.

Soto, Domingo de, Apologia Dominici Soto adversus Ambrosium Catharinum
[en Domino de Soto, Relecciones y opusculos, trad. de Ramoén Hernandez
Martin, Salamanca, San Esteban, 2003], vol. IV, pp. 339-405.

Suérez, Francisco, De fide theologica [en Francisco Suarez, Opera omnia, Paris,
Louis Vives, 1858], vol. XII, pp. 7-596.

Suéarez, Francisco, Opera omnia, Paris, Louis Vives, 1856-1878, vols. [-XXVIIL.

Suérez, Francisco, Tractatus de legibus ac Deo legislatore: Tratado de las leyes
y de Dios legislador, Trad. de Jos¢é Ramén Eguillor Muniozguren, Madrid,
IEP, 1967-1968, 4 vols.

Tomas de Aquino, Summa Theologiae [en Tomas de Aquino, Opera Omnia
iussu edita Leonis XIII pp. M., Roma, Typographia polyglotta, 1888-1904],
vols. IV-XII.

Urdanoz, Tedfilo, Francisco de Vitoria: Su vida; su personalidad cientifica y
su influencia; sus obras [en Francisco de Vitoria, Obras de Francisco de
Vitoria: Relecciones teoldgicas, Madrid, BAC, 1960], pp. 1-107.

Utrera Garcia, Juan Carlos, “Teologia voluntarista y Reforma: Las raices
medievales del pensamiento luterano” [en Léazaro Pulido, Manuel; Le6n
Florido, Francisco; Montoro Montero, Estibaliz (coords.), Pensar la Edad
Media cristiana: la presencia de la teologia medieval en el pensamiento
moderno, Madrid, Sindéresis, 2018], pp. 213-242.

Vitoria, Francisco de, Comentarios inéditos a la Secunda Secundae de santo
Tomas, Ed. por Vicente Beltran Heredia, Salamanca, Biblioteca de Te6logos
Espafioles, 1932-1952, 6 vols.

Vitoria, Francisco de, Obras de Francisco de Vitoria: Relecciones teologicas,
Madrid, BAC, 1960.

Vitoria, Francisco de, Relectio de indis, Madrid, CSIC, 1967.

Wade, Lizzie, “Feeding the gods: Hundreds of skulls reveal massive scale of
human sacrifice in Aztec capital”, en Science (21 de junio de 2018): <www.
sciencemag.org/news/2018/06/feeding-gods-hundreds-skulls-reveal-
massive-scale-human-sacrifice-aztec-capital>

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 403-424. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.18



