
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Reivindicación de “El Pensamiento” en el 
auto sacramental A Dios por Razón de Estado

A vindication of “The Thought” in the 
Sacramental play “Towards God through 
Reason of State”
Horacio Acevedo González1

Universidad Pontificia de Salamanca (España)
ORCID: https://orcid.org/0009-0000-1057-5586

Recibido: 12/11/2025
Aceptado: 27/12/2025

Resumen
En este artículo se realiza una lectura comentada del auto sacramental de 

Calderón A Dios por Razón de Estado en la que se presta especial atención 
a la personificación de El Pensamiento. A la vez, se explican ciertas claves 
de la alegorización barroca olvidadas por la tradición crítica y se atiende a 
la pretensión de la teoría literaria por encontrar pensamiento en las obras de 
ficción.

Palabras-clave: Auto Sacramental, Calderón de la Barca, Pensamiento, 
Alegoría, Globalización, Barroco

Abstract
This article offers a commented reading of Calderón’s sacramental play 

“Towards God through Reason of State”, paying particular attention to the 
personification of the Thought. It also explains certain keys of the Baroque 
allegorization overlooked by traditional criticism and considers the literary 
theory's attempt to find thought within works of fiction.

Keywords: Auto Sacramental, Calderón de la Barca, Thought, Allegory, 
Globalization, Baroque.

1  (horacevedo@yahoo.es). Sitio web: https://dialnet.unirioja.es/metricas/investigadores/3575569



472 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Nuestro acercamiento al auto sacramental A Dios por Razón de Estado se 
ha querido servir del lema que acoge nuestra aportación en esta publicación, 
a saber, el del “pensamiento hispánico”, para desarrollar una lectura del auto 
desde la perspectiva de una de sus personificaciones, EL PENSAMIENTO, 
que, según indica la lista de personajes que encabeza el auto, va DE LOCO. 

Y, para ello, vamos a dividir este artículo en dos apartados: una introducción 
sobre la presencia del pensamiento en los estudios literarios y una lectura 
comentada del auto en la que se verán reflejadas las perspectivas abiertas en la 
introducción.

I

Queremos comenzar diciendo que no dudamos de la existencia de 
pensamiento relevante en ciertos textos literarios, y de la singularidad hispana 
en este sentido, siendo ya un tópico la escasa presencia en ella de producción 
filosófica, compensada, eso sí, por una soberbia representación literaria. 
La nómina de autores que refrendan hoy en día esta opinión es abundante, 
pero citaremos tan solo a un calderonista como botón de muestra, tanto del 
seguimiento de esta convicción, como de los riesgos que su ejercicio conlleva:

La crítica asume que la obra de Calderón pertenece a la historia de la literatura, 
aunque le otorgue al dramaturgo la capacidad de trasladar a las tablas cuestiones 
de carácter filosófico y teológico. Sin embargo, lo que pueda ser “literatura” 
no deja de ser cuestionable, y también lo que es filosofía o el concepto de 
“filosofía” del que se vale la crítica que se la niega al dramaturgo. Ésta, sin 
embargo, no alude a la relación entre “poesía” y “pensamiento” o entre “poesía” 
y “Teología” o entre “poesía” y “filosofía”. Tampoco se ha preguntado qué 
puede significar poseer un pensamiento y no una filosofía o al revés, filosofar 
en proporción directa al hecho de no pensar. O qué relación puede haber entre 
teatro y pensamiento y entre estos dos y el lenguaje poético. O en qué sentido 
pudo Calderón desarrollar un pensamiento por medio de la forma dramática 
(Regalado, 1995: I, 135)

Esta reivindicación de “pensamiento” en la obra de Calderón tiene ya 
treinta años y proviene de un libro del catedrático de la Universidad de Nueva 
York, Antonio Regalado, texto tildado de “libro maldito del hispanismo”, 
siendo su autor excluido de la consideración de “calderonista” en reuniones del 
gremio que con esa denominación se identifica (Neumeister, 2008, 16 y 24). No 
resulta, pues, gratis, buscar “pensamiento” en autores acotados por los intereses 
gremiales del hispanismo, aunque Regalado, que había tardado otros treinta 
años en escribir el libro, no dejó de recibir de otros ámbitos el elogio de haber 
escrito el mejor estudio sobre la obra de Calderón. 



473Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Pero no son éstos los únicos peligros que implica la tarea de buscar 
“pensamiento” en las obras de nuestros clásicos; hay otros propios del riesgo 
que asume toda labor investigadora, y que, en el caso de Regalado, resultó 
ser el de caer en un espejismo filosófico, riesgo casi ineludible si lo que se 
quiere demostrar es la presencia de pensamiento filosófico en obras literarias. 
Y es que lo que puede encontrarse en el libro de Regalado, aparte de un 
exhaustivo recorrido por la obra de Calderón, su recepción en la modernidad y 
un tratamiento exento de prejuicios de la España barroca, es una comprensión 
del teatro calderoniano limitada, en último extremo, por la filosofía de Hegel. 
Por eso, en el subtítulo del libro que reza, “los orígenes de la Modernidad en 
la España del Siglo de Oro”, habría que entender más bien: “el origen de una 
modernidad hegeliana”, más que calderoniana. 

Otro caso paradigmático, tanto de la búsqueda de pensamiento filosófico 
en nuestros clásicos como de los riesgos que esa búsqueda conlleva, es el 
riguroso estudio de Enrique Moreno Castillo titulado El sentido de La vida es 
sueño (Moreno, 2004), libro de hace veinte años, apenas citado, y en el que se 
consigue presentarnos la obra de Calderón como una ilustración fidedigna de 
la filosofía kantiana, llegando a hacernos ver a Basilio como representante de 
la Crítica de la razón pura y a Segismundo de la Crítica de la razón práctica 
(Acevedo, 2013: 189-209).

Pero poder leer a Calderón desde la dialéctica hegeliana o desde las 
críticas kantianas quiere decir también que podemos leer a Kant y a Hegel 
desde Calderón, mostrando así la dimensión de un autor que supo escrutar, 
gracias a un instrumento tan sofisticado como el de la artesanía teatral, la 
profunda dependencia platónica que subyace a la civilización occidental. Y no 
es de extrañar, por tanto, el entusiasmo que su teatro generó entre románticos 
alemanes, como los hermanos Schlegel, por ejemplo, que llegaron a proponer a 
Don Pedro como padre de la incipiente nación alemana, propuesta que tendría 
que acabar siendo desechada por el mismísimo Goethe. El mismo Goethe que, 
no por ello, dejó de elogiar con entusiasmo a Calderón, al tiempo de lamentar 
que Shakespeare no hubiera pasado unos años en Madrid para mejorar su 
técnica teatral, siguiendo así la opinión común en el siglo XIX acerca de la 
clara superioridad del teatro calderoniano. O que Cósima, esposa de Wagner, 
insistiera en sus diarios sobre la obsesión de su marido por la obra de Calderón, 
a quien no dejó de leer todas las tardes de sus últimos años en su palacio de 
Venecia…

Por otro lado, y aparte de la contundencia de las lecturas kantianas y 
hegelianas ya citadas, podemos encontrar la presencia de “pensamiento” en 
nuestros clásicos en una corriente mucho más general, que es la que representa, 
siempre también como botón de muestra, el libro Ser barroco de Carlos 
Soldevilla, libro que da cobijo a multitud de autores en los que de una manera 



474 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

u otra se aborda el tema del “neo-barroco” como presencia en nuestros días de 
una reviviscencia de elementos del barroco. Lo que ocurre es que, a diferencia 
del peso del diálogo con autores como Kant o Hegel, donde un espejismo se 
superponía a la presencia de los textos áureos, en las visiones neobarrocas son 
esos propios textos los que desparecen, para funcionar como pretextos, y así 
conformar una especie de laberinto de espejos (Soldevilla, 20132), donde la 
glorificación del crítico de turno depende no tanto de nuestros clásicos como de 
autores elevados a los altares de la posmodernidad y entre los que destaca en 
primer lugar y sobre todos, Walter Benjamin.

Difícil exagerar la presencia de Benjamin en las muy variadas maneras de 
hacerse visible el Siglo de Oro en el pensamiento hispánico de nuestros días, 
y difícil encontrar en su pensamiento un elemento más representativo que el 
de la alegoría, que es el que aporta el modelo original de dicho laberinto de 
espejos. Para entender la interpretación de Benjamin de la alegoría, elemento 
decisivo en el arte y el pensamiento barroco, seguiremos a Peter Bürger en su 
libro Teoría de la vanguardia: 

Benjamin ha desarrollado, como sabemos, el concepto de alegoría para la 
literatura barroca; se puede afirmar, sin embargo, que es un concepto apropiado 
para referirse tanto al aspecto de la producción como al del efecto estético de 
las obras de vanguardia. Dicho de otra manera: la experiencia de Benjamin en 
el contacto con las obras de vanguardia es lo que le permite tanto el desarrollo 
del concepto de alegoría como su aplicación a la literatura del barroco, pero no 
al contrario (Bürger, 1997: 130). 

Bürger, que cita a Lukács como el primero en advertir esta circunstancia, 
analiza las distintas características que Benjamin encuentra en la alegoría, a 
saber: su naturaleza de fragmento, su expresión de melancolía, su representación 
de la historia como decadencia…, y concluye que : “el concepto de alegoría en 
Benjamin resulta apropiado para ocupar la categoría central de una teoría de las 
obras de arte de vanguardia” (ibídem, 132). 

Se revela aquí, por tanto, la fábrica del laberinto de espejos del neobarroco. 
Ya no es necesario esforzarse en comprender un mundo como el barroco, tan 
distinto al nuestro. Mejor nos quedamos en el mundo de las vanguardias y 
atribuimos a ese oscuro y remoto pasado el origen de nuestras ingeniosas 
ocurrencias, y cuanta más oscuridad, mejor podremos fantasear todo lo que 
imaginemos. O bien, somos sinceros, y nos despedimos del Barroco, esa 
Era Melancólica que “no es nada ya para nosotros”, como se atreve a decir 
Rodríguez de la Flor (2007: 227).

2   El capítulo cuarto tiene el siguiente título: “De vuelta al laberinto: España y la cultura del barroco, 
una propuesta de modernidad ampliada”.



475Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Pero aun en la “cripta barroca” puede colarse, inadvertidamente, un rayo 
de luz, como el de la mención que hace Soldevilla a Irlemar Chiampi, por 
ejemplo, autora que en otro lugar nos había recordado un importante protocolo 
fundacional en el concepto de neobarroco: “desde los comienzos de esa tarea de 
reciclaje en Severo Sarduy, hubo de eliminarse lo «catequético» para proponer 
así un «paradigma cognitivo reconocible dentro del paradigma estético»” 
(Chiampi, 2000: 47). 

Esta explicación aclara lo que, a primera vista, resulta casi incomprensible, 
que gran parte del pensamiento contemporáneo no advierta la identificación 
del barroco hispano con el catolicismo; algo que, en el fondo, denuncia una 
ceguera más terrible, la de la falta absoluta de comprensión a la mirada católica 
al mundo. No en vano, la cultura de nuestros días es heredera de la Ilustración y, 
por tanto, de las heroicas gestas de tolerancia que en su día exhibió en nuestros 
lares esa pretensión, tales como la prohibición en 1765 de la representación de 
los autos sacramentales. A esto habría que añadir lo inapropiado que resulta 
para ese mundo la guía de un gurú como Benjamin, cuyo trasfondo judío tiñe 
su pensamiento de una temporalidad de espera a la llegada del Mesías que 
impide, al menos, la comprensión de los autos sacramentales, regidos por una 
temporalidad que celebraba la presencia de ese Mesías ya entre nosotros, Mesías 
presente en la exaltación gloriosa de la Eucaristía que sale a la plaza pública el 
día del Corpus para júbilo y alborozo de todos los estamentos sociales.

Una perspectiva que no habría de perderse nunca de vista al acercarse al 
barroco hispano es, por tanto, la prioridad que debería mantener como clave 
hermenéutica la revelación cristiana, una revelación que, históricamente, 
había ido asimilando poco a poco los entornos culturales heredados del mundo 
anterior a ella. Los cristianos, a la hora de “dar razón de su esperanza” (1Pe, 
2-3), tuvieron que hacerse entender sirviéndose de las claves culturales que les 
rodeaban y, en un primer momento, esas claves estuvieron representadas por la 
filosofía. De ese modo nacería la teología, madre que será de todas las ciencias 
durante siglos, y que surgió de la asimilación que el cristianismo realizó del 
pensamiento griego. 

Acabamos de celebrar, por ejemplo, el 1700 aniversario del Concilio de 
Nicea, concilio en el que se planteó la defensa de la divinidad de Jesucristo ante 
la amenaza arriana. Pues bien, la ardua defensa de esa divinidad llevó a introducir 
por vez primera un término no bíblico en un texto eclesial oficial, ya que la 
definición de la divinidad del Hijo se hizo en términos de “consustancialidad” 
(“el Hijo es consustancial homoúsios al Padre”, “es decir, de la sustancia del 
Padre”). Tal como aclara la Comisión Teológica Internacional en su sesión 
plenaria del año 2024:

En el símbolo del 325 homoúsios introduce la terminología ontológica griega 
al servicio de las expresiones escriturísticas tradicionales [...] Se reconoce 



476 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

entonces el papel explicativo y protector de la fe de ese término de origen 
gnóstico, así como la capacidad creativa de la razón humana, de la filosofía y 
la cultura, en la recepción de la revelación (Comisión Teológica Internacional, 
2024: 30). Es decir, “en Nicea el uso de homoúsios aclara la comprensión de 
la Iglesia sobre la filiación divina de Jesucristo al tiempo que transfigura el 
término que asume” (ibídem, 102). 

Posteriormente, podemos resumir en san Agustín y santo Tomás la 
aportación de la teología católica que durante mil años irá asimilando el 
pensamiento griego a la revelación cristiana. Con santo Tomás se alcanzará 
una cumbre en esa asimilación, pues el pensamiento cristiano conseguirá 
dotar a la filosofía de plena autonomía, logro que provocará una reacción que 
cambiará el rumbo de la humanidad. En efecto, la condena de la universidad 
de Paris de 1277, provocada por el temor a un excesivo peso de la filosofía en 
la asimilación de la revelación, abrirá el camino a una respuesta que colocará a 
Dios en una trascendencia tan extrema que problematizará hasta el absurdo la 
reflexión sobre la realidad de lo que hasta entonces se consideraba como real. 

Pero el nominalismo, que así se denominó a dicha reacción por el temor 
al protagonismo excesivo de la filosofía, no resultó ser sino una huida hacia 
delante que llevó, paradójicamente, a la intensificación del peso del instrumental 
filosófico, pues, aunque no se entendiera de ese modo, fueron planteamientos 
filosóficos tales como la distinctio formalis ex natura rei, por ejemplo, los que 
permitieron a la teología defender su privilegio de salvaguardar la omnipotencia 
divina. El problema que heredará la Modernidad no vendrá entonces de 
salvaguardar esa trascendencia divina, sino de encontrar el lenguaje adecuado 
para salvar la humanidad de Jesucristo como Hijo de Dios. 

Las consecuencias de esa reacción fueron enormes, pues la ruptura 
protestante se alimentará de esta confusión teológico-filosófica, confusión que 
afectará también al mundo católico, aunque en este caso no se dejara nunca de 
defender la armonía filosófico-teológica alcanzada con santo Tomás. En ambos 
casos, sin embargo, subsistirá un cierto déficit antropológico pues, visto desde 
hoy en día, lo que se hubiera necesitado en ese momento sería una solución 
del estilo de la que se encontró en Nicea. Y es que, como recuerda la Comisión 
Teológica Internacional: “En cierto sentido, el término homoúsios puede tener 
un sentido antropológico. Un hombre nos dio acceso a Dios”. Y cita, como 
aclaración, la Alocución final del Vaticano II: “El papa Pablo VI expresó esta 
paradoja subrayando que, para conocer al hombre, al hombre verdadero, al 
hombre integral, es necesario conocer a Dios, pero que, por otro lado, para 
conocer a Dios es necesario conocer el hombre” (ibídem, 52).

Pero el siglo XIII no era todavía el momento de la antropología, una 
antropología que no debía ser ni filosófica ni teológica, sino vinculada 
directamente a la revelación cristiana. Hoy en día contamos ya con una 



477Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

asentada ciencia antropológica que, sin embargo, es una ciencia nacida en el 
siglo XIX y sujeta, por tanto, al interdicto kantiano a los contenidos revelados. 
De todos modos, aquí también encontramos ese rayo de luz en la oscuridad 
del que antes hemos hablado, un rayo que ha permitido iluminar una hipótesis 
científica capaz, sin desafiar ese interdicto, de derribarlo. Estamos hablando 
de la hipótesis antropológica de René Girard, hipótesis capaz de explicar toda 
mentalidad religiosa primitiva, e incluso el mismo proceso de hominización, a 
través del mecanismo que desata el nudo que une la violencia a lo sagrado, y 
que no es otro que el mecanismo del chivo expiatorio, mecanismo revelado de 
principio a fin, y paso a paso, en la pasión y muerte de Nuestro Señor. 

Entonces, ¿qué es lo que ocurrió a partir del siglo XIII con dicho déficit 
antropológico? Pues que constituyó una de las características fundamentales 
de la Modernidad y que fue la que permitió, entre otras cosas, el desarrollo de 
la literatura moderna de ficción, tal como explicó magistralmente el profesor 
Cesáreo Bandera (2005) en sus estudios sobre el Quijote sirviéndose de la teoría 
de Girard. La indagación del ser humano quedó en manos de otras dimensiones 
de la creatividad humana, dimensiones que encontraron ese lenguaje adecuado 
que no podían proporcionar ni la filosofía ni la teología. Y es que, por ejemplo, 
si consideramos a san Agustín y santo Tomás como los mayores responsables 
de la asimilación que la revelación cristiana llevó a cabo de la filosofía griega, 
¿a quién se podría otorgar el mayor grado de asimilación del teatro clásico sino 
al teatro de Calderón?

De esta misma opinión sería, sin duda, el gran calderonista Alexander 
Parker quien, a mediados del siglo pasado calificó al humanismo español 
como “cumbre del humanismo cristiano” pues, para él, no hubo en los tiempos 
modernos otra cultura que lo concibiera con tanta claridad, ni que lo hubiera 
sentido tan hondamente, como la cultura española. Humanismo español que 
no sólo fue muy sabio, sino que “era inteligible como no lo fue ni lo pudo ser 
para los tres siglos que van de Calderón a nosotros” (Parker, 1952, 34). Es 
decir, Parker entendía que, tras el trágico fracaso del proyecto ilustrado que 
supusieron las dos guerras mundiales, bien pudiera ser llegado el momento de 
abrirse de nuevo la inteligibilidad del teatro calderoniano. 

A día de hoy, esos tres siglos irían ya para cuatro, y no puede decirse 
que Parker acertara en su predicción, aunque lo que sí se han abierto son 
perspectivas que aclaran su ininteligibilidad. Una de ellas sería, por ejemplo, 
el acelerado proceso de globalización en el que nos hallamos inmersos, y que 
podría calificarse como, al menos, el segundo de ese tipo, pues el primero sería 
el iniciado en los siglos XV y XVI por los pueblos ibéricos con evidentes claves 
católicas, especialmente en el caso de España. Esa primera globalización lleva 
jugando desde la Ilustración un claro papel antropológico en las estrategias de 
la geopolítica internacional, un papel al que ya desde hace más de un siglo se 



478 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

viene identificando con el calificativo de “leyenda negra” y que ejemplifica a 
la perfección la función de “chivo expiatorio” que la Hispanidad no ha dejado 
de ejercer en los últimos siglos. Desde esa perspectiva es evidente que la 
inteligibilidad del teatro calderoniano difícilmente puede resultar favorecida, 
pues está bien claro que lo que se pretende por todos los medios es, al igual que 
a toda la tradición hispana, tergiversarla o hacerla desaparecer.

II

Ejemplo de esa primera globalización sería el auto de Calderón A Dios por 
Razón de Estado; y, ejemplo, no sólo por el tema que desarrolla, sino también, 
repetimos, porque el silencio en el que yace sepultado valdría para mostrar el 
papel de chivo expiatorio que nuestros clásicos representan en nuestros días. 
En esta ocasión, proponemos realizar un breve acercamiento al auto a través de 
la personificación del Pensamiento, y de ahí la introducción anterior que, como 
iremos viendo, no va a caer en saco roto. Vamos a servirnos de la edición del 
auto que publicó en 2014 J. Enrique Duarte en la colección de ediciones críticas 
de Autos sacramentales que ha llevado a cabo la Universidad de Navarra y que 
representa una auténtica hazaña del hispanismo en nuestros días.

No obstante, el encendido elogio a esa tarea de edición no va a cegarnos a 
la hora de advertir defectos que creemos haber encontrado en ella, tales como 
su visión de la alegorización calderoniana. La función de la labor investigadora 
debería ser la de ofrecer la mayor luz posible a la comprensión de los textos 
estudiados y por ello, deberían ponerse a esos textos por encima de otras 
estrategias, como las gremiales que ya hemos mencionado. Estoy convencido 
de que los textos clásicos tienen la insólita capacidad de estar todavía por 
delante de nosotros, afirmación que bien podría estar puesta en labios de la 
personificación del Pensamiento que, como ya hemos dicho, va “de loco”.

A Dios por razón de Estado es un auto que traslada el discurso de san 
Pablo en el areópago, tomado del capítulo 17 de los Hechos de los Apóstoles, 
a pleno siglo XVII, aunque manteniendo el juego “a segunda luz” con la época 
apostólica. De ahí que en la lista de personajes que encabeza el auto aparezca 
un espectro religioso un tanto singular, a saber: “La Gentilidad, Europa a lo 
Romano”; “La Sinagoga, Asia, a lo judío”; “África, a lo moro”; “América, a lo 
indio” (personificación que en el texto aparece como Ateísmo). En esta lista no 
deja de resultar curioso que no aparezca un personaje tan propio del siglo XVII 
como la Apostasía, representante, en muchos otros autos, del protestantismo. 
O que el Ateísmo aparezca representado por un indio americano. O que África 
represente a un islam todavía en espera de la llegada de su profeta. También puede 
sorprender la acumulación de significados que acogen las personificaciones y 



479Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

es que es característica de la alegorización barroca, alegorización que llega a 
alcanzar desarrollos muy elaborados, como enseguida veremos.

A Dios por razón de Estado se inicia con el encuentro entre la personificación 
del Ingenio humano, que va “de Galán”, y la del Pensamiento, que va “de 
loco”, sin poderse estar quieto, pues “no hay quien detenga al pensamiento”, y 
hará las veces del gracioso. Ambos aparecen en escena intrigados por la Música 
que canta versos en los que se anuncian unas fiestas al Dios desconocido. Al 
encaminar sus pasos hacia donde suena la música, van reflexionando sobre la 
existencia de tan extraña divinidad, para acabar topándose con un templo en 
cuyo frontispicio se lee: “Ignoto Deo”.

Del templo sale un grupo de hombres y mujeres vestidos de romanos a 
los que el Ingenio no duda en preguntar por esa curiosa devoción, siendo la 
personificación del Gentilismo quien contesta pidiéndole, antes de nada, que 
revele su identidad. El Ingenio responde con un desarrollo etimológico de 
su nombre y aclarando que, alegóricamente, es decir, “a dos luces”, resulta 
ser también Dionisio Areopagita. Esta aclaración es una de las claves de la 
interpretación del auto, pues el tipo de alegoría a la que se refiere no será una 
alegoría normal:

es mi nombre o ha de serlo 
en la nueva alegoría 
del acto que represento, 
yendo de historial sentido 
y alegórico compuesto, 
Dionisio (vv. 232-237). 

La alegoría es, por tanto, “historial”, un tipo de alegoría que sólo alcanza 
su sentido cuando cumple su función en la Historia de la Salvación, que es 
lo que ocurrirá al final del auto, cuando san Pablo acabe por convertir a la 
personificación del Ingenio al cristianismo… Más adelante nos detendremos 
en este asunto con más atención. Antes seguiremos con el Gentilismo, quien, 
satisfecha su curiosidad, corresponde a la del Ingenio, advirtiéndole que lo 
hará también “a dos luces”, pues por Gentilismo habrá que entender también 
“Europa”. Y prosigue diciéndole que del dios ignoto sólo tienen remotas 
noticias, pero que le invocan esperando llene algún día el “desocupado solio”(v. 
319). La razón de esperar un “nuevo Dios”, teniendo como tiene el Gentilismo 
“más de tres mil”, se encuentra tanto en los Estoicos, ya que ellos fueron los 
que redujeron el orden del Universo a “una primera causa” (v. 349), como en 
otras tradiciones que permiten hablar también de un “Dios, causa de causas, 
de ojos, manos y oídos lleno” (vv. 369-370) (Plinio, Historia Natural, Libro 
II, cap. 7). 



480 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Este diálogo entre el Gentilismo y el Ingenio acaba en una danza en la que 
todos participan, danza que interrumpe un terremoto y un eclipse que alteran 
el orbe entero y que son los que la tradición atribuye al momento de la muerte 
de Jesucristo y que relata Mateo, 27, 51-53. El Ingenio queda fuertemente 
impresionado pues, además, en la formación del eclipse no se interpuso astro 
alguno, y no encuentra más explicación que la que repetidamente ofrece a 
todas las conjeturas sobre el extraño fenómeno que, una tras otra, le plantea el 
Gentilismo:

Que todo expira o su Hacedor padece (vv. 466-515).

Duarte ha estudiado la presencia de esa sentencia en los autos de Calderón 
y ha comprobado que se encuentra en una docena de ellos, apareciendo en la 
mayoría hacia el final del auto y solo en tres al inicio, sirviendo así de punto 
de partida del argumento (Duarte, 2015: 118). Y uno de esos tres es, como 
estamos viendo, el que comentamos, pues el Ingenio deduce la existencia 
de un Dios capaz de padecer, un “Dios pasible”, hipótesis que el Gentilismo 
considera totalmente absurda, pero que el Ingenio compara con el sinsentido 
que supone adorar a un Dios desconocido, comparación que le lleva a plantear 
un “fundamento / pues tú le estás ignorando / para estar él padeciendo” (vv. 
540-2).

A partir de ese “fundamento”, el Ingenio, que insinúa hablar por boca de 
Calderón, plantea al Gentilismo una conclusión: “...en ti imaginando un Dios / 
de ojos, manos y oídos lleno / que como dijiste sea / causa de causas. Y luego 
/ en mi un Dios imaginando / a la vista de este estruendo / que sea pasible. He 
de hacer / un compuesto / para asunto de este auto.” (vv. 573-581) “¿De qué 
suerte?”, le pregunta el Gentilismo. Y el Ingenio le responde: “Discurriendo / 
el mundo por cuantas leyes, / cuantos ritos, cuantos fueros, / una y otra religión 
/ tienen, hasta que mi anhelo, / haciendo razón de Estado / la que ahora de 
dudar tengo, / la causa halle de las causas / que tenga toda oídos siendo / toda 
ojos, toda manos, / la conveniencia de serlo / para padecer” (vv. 582-592). Es 
decir, no sólo se plantea investigar a la manera de un antropólogo en todas las 
religiones del orbe la posibilidad de un Dios a la vez desconocido y pasible, 
sino que lo hace siguiendo una singular duda metódica, la de convertir en Razón 
de Estado la duda que le provoca la existencia de esa divinidad “compuesta”.

No vamos a entrar a comentar el concepto de “razón de Estado” y diremos 
tan sólo que es un concepto que encontramos en la literatura política de la 
época en tres interpretaciones diferentes. La primera, inspirada en la obra de 
Maquiavelo, se caracteriza por no reconocer ningún límite moral a la acción del 
gobernante. En la segunda, la de los “antimaquiavélicos”, se distingue entre la 
“falsa” razón de Estado de Maquiavelo y una “verdadera” o “buena” razón de 



481Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Estado, que sería la subordinada a la religión y sus representantes. En la tercera 
se proclama también la vinculación de la razón de Estado a la religión pero, 
en el fondo, se desarrolla una técnica de gestión política conocida en la época 
como prudentia mixta, que sería la de los llamados “tacitistas”. 

Según este esquema Calderón, en A Dios por razón de Estado, se situaría 
entre la corriente antimaquiavélica del padre Rivadeneira y el tacitismo del padre 
Mariana, pues lo que propone el auto es una indagación acerca de la “buena” 
razón de Estado, o mejor dicho, acerca del fundamento de una racionalidad 
capaz de acoger a la verdad revelada y explicar la sujeción de la política a la 
religión. En el auto comienza a plantearse el fundamento de esa racionalidad en 
la respuesta que da el Ingenio al Gentilismo cuando éste, en búsqueda de un “dios 
desconocido”, niega insistentemente al Ingenio la posibilidad de la existencia 
de un “dios pasible”. De ahí que el Ingenio proponga como fundamento el 
que “tú le estás ignorando / para estar él padeciendo” (vv. 540-2). Éste sería el 
fundamento que también encuentra hoy en día la antropología de René Girard 
en la ignorancia de los linchadores en el momento de la crisis sacrificial, esa 
ocultación de la inocencia de la víctima en el mecanismo victimario que Girard 
define con el concepto de méconnaissance o desconocimiento, y que es lo que 
refleja la petición que hizo desde la cruz al Padre Nuestro Señor Jesucristo: 
“Padre, perdónalos porque no saben lo que hacen”. Fundamento, por tanto, de 
una racionalidad que se desarrollará en base a un “compuesto” a partir de las 
dudas del Gentilismo y las dudas del Ingenio, de un dios “causa de causas” y un 
“dios pasible”. “Compuesto” que será el que servirá “para asunto de este auto”. 

Aquí tenemos que recordar la diferenciación que hizo Don Pedro entre 
“asunto” y “argumento” en el prólogo que escribió a la impresión del primer 
tomo de los autos (Calderón, 1987: 42), prólogo en el que se defiende de 
varias objeciones, como la de la repetición en los autos de unas mismas 
personificaciones, objeción que argumenta debería ser más bien un mérito, 
pues considera una maestría que, aun siendo siempre el mismo “asunto” en 
todos los autos, pueda salir tan gran variedad de “argumentos” de un escaso 
número de personificaciones. “Asunto” que siempre es el mismo, el de la 
exaltación del sacramento de la Eucaristía, pues los autos son un género 
dramático específico para la celebración de la fiesta litúrgica del Corpus 
Christi. Y la definición clásica de los autos sería la que pone Calderón en 
labios de una labradora que llega a Madrid ese día y que, a la pregunta 
sobre lo que está viendo, contesta: “Sermones / puestos en verso, en idea 
/ representable, cuestiones / de la Sacra Teología, / que no alcanzan mis 
razones / a explicar ni comprender, / y al regocijo dispone / con aplauso de 
este día” (ibídem, 427).

Calderón escribió unos ochenta autos y el “argumento” permite varias 
clasificaciones, como la de su editor Valbuena, que diferenció entre autos 



482 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

filosóficos y teológicos, mitológicos, de temas veterotestamentarios, de temas 
novotestamentarios (parábolas y relatos evangélicos), históricos y legendarios, 
de Nuestra Señora, de circunstancias… En todos ellos, el desarrollo de la 
alegorización es muy sofisticada, alcanzando su máxima complejidad en la 
imbricación del “asunto” dentro del “argumento”, es decir, en el momento 
en que la presencia de Dios se hace eficaz, en que Dios interviene. De ahí 
una definición que podemos encontrar del “asunto” en el propio Calderón, a 
saber, el “argumento de Dios”: “argumento / que en términos satisface / Dios” 
(ibídem, 12153). La alegoría de la que se sirve este “argumento de Dios” no es 
propiamente una alegoría, sino una forma de comprensión de la historia en la 
que se cumplen las promesas de salvación del Dios cristiano y que se denomina 
tipo o figura. De todos modos, suele recibir el nombre de alegoría, aunque 
siempre calificada como alegoría “mística” o “historial”. 

Lamentablemente, no se ha comprendido de una manera adecuada hasta 
ahora la definición que el propio Don Pedro nos da de sus autos, a saber, 
Autos sacramentales, alegóricos e historiales, pues hay que saber discernir y 
conjugar los tres conceptos a la vez, siendo el concepto de “historial” el que 
más dificultades presenta, ya que estamos acostumbrados a una comprensión 
de la Historia que se formuló a finales del siglo XVIII. En esa fecha es cuando 
también se acuña un término que bien podría valer para nuestro caso, y que es 
el de “Historia de la Salvación”. El “asunto” de los autos será siempre entonces 
“historial”, y tendrá que ver, siempre, con la Historia de la Salvación. 

En A Dios por razón de Estado el “asunto” tiene unas características un 
tanto propias pues, aunque finalice, como no puede ser de otro modo, con la 
exaltación del Santísimo Sacramento, ese final queda enmarcado en un remate 
que lo concluye, y que explica que el “asunto” se ha alcanzado gracias a la 
conversión del Ingenio al cristianismo a través de la doctrina de Pablo, esto 
es, cuando ha acabado “el Ingenio / humano, restituido al papel / de Dionisio 
Ariopagita” (vv. 1813-4). Tal como vimos al inicio del auto, el Ingenio se había 
presentado a la Gentilidad como “Ingenio humano”, “amante de las ciencias” y 
enamorado de la filosofía, y, a otra luz, “yendo de historial sentido y alegórico 
compuesto, Dionisio” (vv. 229-237).

Pero, antes de insistir en las conclusiones que explican el principio y el 
final, a uno y otro Dionisio, reanudemos el seguimiento del auto para ver qué 
le acaece al Ingenio en su búsqueda de ese Dios desconocido y pasible y qué 
función le espera al Pensamiento. En un primer momento, será el Gentilismo el 
que ofrezca su ayuda al propósito del Ingenio, y le presentará el panteón de los 
dioses romanos, ayuda que el Ingenio va a rechazar, pues una cosa es aceptar 
lo misterioso de un Dios ignoto y pasible y otra, muy distinta, “lo pecaminoso” 
de unos dioses que no tienen más que vicios y defectos. El Gentilismo, al verse 

3   En mi ya citado trabajo (Acevedo, 2013, 286) explico esta definición en crítica a Parker.



483Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

despreciado en sus dioses, reacciona animando al Pensamiento a que abandone 
al Ingenio, al que da por loco; pero el Pensamiento le contesta que “la agudeza 
hoy del ingenio / tras la natural razón / arrebata el Pensamiento” (vv. 668-670). 

La pareja formada por el Ingenio y el Pensamiento es un tanto sorprendente 
y volverá a aparecer en El día mayor de los días, auto del año 1678, es 
decir, de los considerados por Parker como de supermadurez y en los que el 
planteamiento alegórico alcanzará cotas inigualadas en la tradición occidental. 
A Dios por razón de Estado, escrito entre el año 49 y el 51, es decir, cuando 
Calderón se consagra sacerdote, no llega a esa maestría posterior, pero no deja 
por ello de mostrar claramente el mismo funcionamiento de la alegorización 
que encontramos ya desde sus autos iniciales de los años 30 y que nos permitirá 
explicar sin problemas lo que queremos exponer. 

En El día mayor de los días el Ingenio también aparece en un momento 
representando al propio Calderón en la tarea de encontrar argumentos para el 
auto que todos los años debía de escribir, ya que, bien desde el municipio, bien 
desde la corte, era ya asentada tradición encargar para las fiestas del Corpus al 
menos un auto a Calderón. Imagínense, desde 1630 hasta ese momento de 1678, 
fecha de El día mayor de los días, la de argumentos que debió haber imaginado 
Don Pedro para la exaltación de la Eucaristía. Y así le dice el Pensamiento:

                                                   
…y es que como cada año 
por este tiempo te empleas
en buscar alegorías,
hasta este no caíste en esta (vv. 145-8; Calderón, 1987, 1637).

Antes, al presentarse el Pensamiento ante al Ingenio, éste le dice: “Ya 
sé que eres loco y no / loco de atar, pues no hay cuerda / imaginación que tú 
/ no rompas”. A lo que respondió el Pensamiento: “Pues ya que es fuerza / 
que por loco tolerado / me sufras, dame licencia / de decirte que no pienses / 
penetrar eso que piensas”. Sorprendido, el Ingenio inquiere: “Pues ven acá, ¿tú 
lo sabes?” Para rematar, el Pensamiento: “Muy buena pregunta es esa. / O soy 
Pensamiento o no” (vv.99-109).

Volviendo a A Dios por razón de Estado, vemos que el Ingenio anima al 
Pensamiento a seguirle, y, al preguntar éste, “¿Dónde hemos de ir?”, aquel le 
responde: “Trascendiendo, / supuesto que no se da / en lo alegórico tiempo / 
ni lugar, todos los ritos / hasta que halle ley en ellos / de un Dios que ignoto y 
pasible / le cuadre a mi entendimiento” (vv. 682-8).  Y continúa el Pensamiento: 
“ya que a tu concepto / desagradan muchos dioses, / pasemos de extremo a 
extremo. / Vamos donde no hay ninguno”. A lo que dice el Ingenio: “¿Cómo 
eso puede ser?” Y le contesta el Pensamiento: “Viendo / que aquel que de brutas 
pieles, / para significar su afecto / en lo bárbaro del traje / indio bozal y grosero 
/ se muestra, es el ateísmo”.



484 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

No es éste el momento de comentar por extenso los encuentros que 
mantienen el Ingenio y el Pensamiento con las diferentes personificaciones 
que les van a salir al paso. De la figura del Ateísmo en este auto lo que no 
podemos dejar de decir es que Julio Caro Baroja (1981) lo consideraba el 
ejemplo más completo sobre la increencia de toda la literatura española. El 
Ingenio abandona su diálogo con el Ateísmo diciendo al Pensamiento: “Huir 
de este error nos conviene”. A lo que el Pensamiento contesta: “¿Y dónde habrá 
en quien reposes, / si huyes de quien tiene dioses / y huyes de quien no los 
tiene?” Y concluye el Ingenio: “En quien tenga uno solo”. Y a continuación el 
Pensamiento le presentará a África. África explica su filiación a Agar e Ismael 
y su espera de un profeta, a lo que el Ingenio argumenta: “buscando / hoy un 
Dios vamos los dos / adonde aún no hay ley, no hay Dios, / y pues la estás 
esperando / es precisa consecuencia / que mientras sin ley estés, / estés sin 
Dios” (vv 993-9). África acabará respondiendo: “A mí / no me toca disputar / 
la ley que espero tener; sólo el acero ha de ser / el que la ha de sustentar. / Y así, 
si apurar no quieres / mi ira has de ver y callar. / Vuelva a cantar y bailar / cada 
uno con sus mujeres” (vv.1033-40). “¿Sus mujeres?” pregunta escandalizado 
el Ingenio, y no tardará en calificar al África de “Seta”, a lo que el Pensamiento 
apostillará: “Y aun hongo”.

Tras dejar al África, creyente en un dios, pero todavía sin ley, el 
Pensamiento señala al Ingenio “que es la Sinagoga aquella / y hay un Dios y 
ley en ella”. A lo que responde éste: “¿Ley y Dios? Conmigo ven. / Mas, ¿no es 
Pablo con quien viene / de quien me hizo amigo fiel / la escuela de Gamaliel / 
por el ingenio que tiene?” (vv. 1121-8). Salen a escena, por tanto, la Sinagoga, 
vestida a lo judío y Pablo, a lo romano. La Sinagoga viene “envuelta en ira” y 
asombrada de lo que dijo el centurión con voz severa: “verdaderamente era / 
hijo de Dios este hombre”. Entrega entonces a Pablo un papel con el decreto 
de perseguir en Damasco a cuantos van publicando “los extraños errores de 
aquesa ley”. El Ingenio, al ver a Pablo, a quien ya conoce, se dirige a él, y éste, 
con prisa le esquiva: “voy / tan veloz que hacer quisiera / que mi Pensamiento 
fuera / mi caballo”, a lo que el Pensamiento apostilla: “Ya lo soy, / pues bruto 
es el Pensamiento / de quien al Ingenio va / atrás dejándose” (vv. 1198-1203).

Como puede verse, es continuo el juego de las personificaciones con el 
contenido de los conceptos que personifican. El Ingenio acude entonces a hablar 
a la Sinagoga, que sigue espantada por lo acaecido en la crucifixión de Cristo, y 
que refiere que “Las ansias mías / en un palo le pusieron / el mismo día que fue 
/ el eclipse”. El Ingenio, va a sorprenderse por encontrar la causa de lo que le 
llevó a la búsqueda en la que está inmerso y quiere corroborar esa información 
pero la Sinagoga le dice: “Solo me faltaba agora / el que tú quisieses ser / a 
dos sentidos: en uno / Ingenio y en otro infiel” (vv. 1263-6)…, anunciando así 
la conversión del Ingenio.  Calderón va a marcar de manera muy especial este 



485Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

anuncio de los “dos sentidos” ya que desde el verso 1262 inicia una estructura 
métrica distinta. Tal como comenta Duarte (2014: 56): 

La estructura métrica del auto se presenta en tres grandes bloques. En el primero 
se presenta los personajes y la búsqueda del Dios ignorado. En un segundo 
bloque se muestra la búsqueda infructuosa de un Dios pasible en el Ateísmo 
y en el Islam. […] En el último bloque, formado de quintillas y romance 
encontramos un cambio en el verso 1262 que permite enfatizar la solución al 
enigma que ha planteado la obra.

A continuación, La Sinagoga se extenderá en un discurso que va a resumir el 
Pensamiento al Ingenio en cuanto la Sinagoga deje el escenario: “Has hallado / en 
la Sinagoga ley / que adora un Dios, primer causa; / que ojos, manos y oídos es. / 
Y con todo eso, te queda / de averiguar y saber / lo que a lo pasible toca”. Ingenio 
responde: “Dices, Pensamiento, bien. / Más fáltate añadir / a esas dos razones 
[…]/ si adora como dijo / sólo a un Dios. ¿cómo después / dijo que a su Hijo 
esperaba? / ¿Hijo y Padre fuerza no es / que sean dos? Pues ¿cómo a uno / adora 
sólo?” (vv.1368-82). Es en ese momento en el que en las acotaciones de escena se 
puede leer: Suena dentro un trueno, vese una llama como relámpago y dice una 
voz: “¡Pablo! ¿Porqué me persigues?” Y a continuación otra acotación explica: 
Ábrese la nube y vese Pablo cayendo del caballo. Adelántase el Pensamiento y 
en cayendo en sus brazos, pasan como dicen los versos de los del Pensamiento 
a los del Ingenio, en cuya acción los halla la Sinagoga que sale alborotada. La 
Sinagoga dice: “Pablo, ¿qué es ésto?” y Pablo contesta: 

…Caer 
en el Pensamiento antes 
y en el Ingenio después (vv. 1423-5).

Importante este jeroglífico escénico del paso de Pablo del Pensamiento 
al Ingenio, pues muestra que la luz de la Revelación es acogida antes por 
el Pensamiento que por la razón natural. Esta circunstancia, que puede 
ser considerada menor, pues ningún crítico se ha detenido en analizarla, no 
lo debió de ser para Calderón al escribir la escena, ya que está dentro del 
planteamiento de la alegorización que hemos descrito. Y para demostrarlo más 
fehacientemente vayamos más adelante en la acción dramática: la luz de Cristo 
ha llegado a Pablo, ha subido al tercer cielo: “ya Pablo no soy / no vivo yo en 
mí”. “Pues, ¿quién?”, pregunta la Sinagoga, y Pablo responde: “Cristo es el que 
vive en mí”. La Sinagoga quiere entonces darle la muerte, pero el Ingenio le 
dice: “ten / el acero que por ti / le quiero yo convencer” […] “¿El crucificado 
dices / que era Hijo de Dios?” y Pablo contesta: “Sí”. El Ingenio: “Pues / hay 
más de un Dios”; Pablo: “No”; Ingenio: ¿Pues cómo / es Hijo de Dios sin ser / 
Dios también?; Pablo: También es Dios; 



486 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Ingenio: Pues, ¿cómo si es Dios también, 
son sólo un Dios dos personas? 
Pablo: Aún más lo son, que son tres.
Ingenio: ¿Tres y un Dios solo? 
Pablo: Sí.
Ingenio: ¿Cómo? 
PENSAMIENTO: A aquesto importa atender
por si es Pablo el que a DIONISIO
le llega a satisfacer (vv. 1462-1477).

El Pensamiento advierte, por tanto, que el Ingenio va a pasar a ser Dionisio 
pues, a partir de ese momento, los argumentos trinitarios de Pablo van a 
convencer al Ingenio de la singular naturaleza del Dios cristiano, argumentos 
que se desarrollaran mediante el método dialéctico escolástico de preguntas-
respuestas y que son accesibles a la razón natural, pues dice:

Ingenio: Sobre la natural luz
del Ingenio que al fin es
parte del alma he quedado
satisfecho, al parecer,
hasta aquí (vv. 1525-1530).

Ahora toma la palabra la Sinagoga, que no se muestra todavía muy 
ofendida, pues “ver tres y adorar uno / me enseñó de Abrahám la fee”, 
aludiendo a la prefiguración del Dios trinitario que se esconde en los tres 
personajes que le anuncian un hijo de Sara en la encina de Mambré. Pero la 
Sinagoga, continúa en discusión con Pablo, acaba revelando que ha sido ella 
quien ha asesinado al divino “Mesías que esperaba” (vv. 1556-7), ya que lo 
que de ningún modo puede ya aceptar es el  argumento de que el “Hijo que 
ha de venir” haya venido encarnado en una Virgen y era tanto Hombre como 
Dios (vv. 1570-1609). Enfrentamiento que la Sinagoga remata con el Ingenio, 
ya en función de Dionisio, quien argumenta sobre la humildad del Cristo que 
acabó injustamente sacrificado (vv. 1618-54), argumento que la Sinagoga no 
puede rebatir y que hace que El Ingenio suspenda la discusión, pues se ha dado 
cuenta de que ha llegado ya al final de sus pesquisas y manda a acudir ante él a 
Europa (Gentilismo), Asia (Jerusalén), África (Islam), América (Ateísmo) para 
comunicarles:

Ingenio: ...que el Dios ignoto y pasible,
que ojos y manos y oidos es
y primera causa de causas
en la boca de Pablo hallé (vv.1670-4).



487Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

III

Detengamos nuestro seguimiento del auto para advertir brevemente lo 
forzado de relacionar a América con el Ateísmo, algo que pudo ser debido 
a que no le quedaba otro continente para vincular esa adscripción religiosa, 
adscripción que se estaba haciendo cada vez más presente en la Europa de la 
época en, sobre todo, la llamada secta de los ateopolíticos (Gracián, 1611). 
Alegoría historial que no queda circunscrita a la alegoría bíblica, como se ha 
entendido a veces (Arellano, 2001:93), pues la Redención humana llega hasta 
nosotros y el sacramento de la Eucaristía se sigue celebrando todos los días. 
Calderón, sin embargo, vincula a Europa con el politeísmo por hallarse la 
acción dramática estrechamente relacionada a la predicación de Pablo.

En efecto, la predicación de Pablo es el eje central tanto de este auto como 
del planteamiento alegórico que desarrolla. Ya dijimos que nosotros vemos en 
los autos una forma de alegorización que no se ha tenido en cuenta todavía. 
Es un tipo de alegoría que estrictamente no es una alegoría, pero que se la 
denomina con ese término. Esta forma de interpretación no se suele entender 
en toda la amplitud que se debiera, pues el mismo sacramento de la Eucaristía 
es, en sí mismo, una figura. No estamos aquí hablando, por tanto, de figuras 
retóricas sino de una comprensión de la historia que tiene como eje la Redención 
humana (Acevedo, 2013 : 277-322).

Tal como dijimos, en el comienzo del auto ya se plantea la alegoría que 
se va a desarrollar y que expone la personificación del Ingenio al presentarse 
a la Gentilidad “a dos luces”, una como “Ingenio humano”, “amante de las 
ciencias” y enamorado de la filosofía

                                              
…filosophia
es la dama que más quiero.
Desta, pues, enamorado,
es mi nombre o ha de serlo 
en la nueva alegoría 
del acto que represento, 
yendo de historial sentido 
y alegórico compuesto, 
Dionisio (vv. 229-237). 

Y a otra luz, “yendo de historial sentido y alegórico compuesto, Dionisio”. 
Alegoría “historial”, por tanto, que, como también hemos dicho, remite 
a la Redención, a la Historia de la Salvación y, de ahí, al “asunto” del auto, 
el “argumento de Dios” que, aunque no puede desembocar más que en la 
exaltación de la Eucaristía, es el que va preparándola, haciendo presente la 
intervención divina según los variados argumentos que desarrollan los autos. 
Alegoría historial que no queda circunscrita a la alegoría bíblica, como se ha 



488 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

entendido a veces (Arellano, 2001:93), pues la Redención humana llega hasta 
nosotros y el sacramento de la Eucaristía se sigue celebrando todos los días.

Entonces, ¿en qué momentos del auto vemos intervenir el argumento de 
Dios a la providencia divina? Hay dos momentos muy claros, el momento 
de la muerte de Cristo, provocando el terremoto y el eclipse que suscitan al 
Ingenio el interrogante acerca de un dios “desconocido” y “pasible” y que le 
lleva a “hacer / de ambas dudas un compuesto / para asunto de este auto”. Y el 
momento de la conversión de Pablo, que le hace caer del caballo y ser recogido 
por el Pensamiento primero y por el Ingenio después, enigma que es descifrado 
un poco más adelante por el Pensamiento, cuando advierte que la conversión de 
Pablo va a alcanzar también al Ingenio: “A aquesto importa atender / por si es 
Pablo el que a DIONISIO/ le llega a satisfacer” (vv. 1475-7). En efecto, Pablo 
va a explicar al Ingenio el misterio de la Santísima Trinidad, y la providencia 
divina cumplirá entonces, a través de rigurosos argumentos escolásticos, con el 
sentido “historial” de la alegoría, pues el Ingenio, el enamorado de la filosofía, 
había anunciado al principio del auto que también se llamaba, “en la nueva 
alegoría…/ yendo de historial sentido / y alegórico compuesto, / Dionisio”.

Hay que advertir que Duarte, el editor más moderno del auto, no atiende a 
las razones que he expuesto. En la nota que escribe al verso 1477, por ejemplo, 
no lo cita correctamente, y en vez de citar “es Pablo el que a Dionisio llega a 
satisfacer», cita “Pablo llega a satisfacer a Ingenio”. No considera, por tanto, 
que ese cambio de nombre sea digno de consideración. Sin embargo, un año 
después (2015), este mismo editor publicó un texto en el que se advierte que no 
había quedado contento con su trabajo anterior, pues dedica a la relación entre 
Ingenio y Dionisio un espacio totalmente inusual en un artículo titulado De las 
dos versiones del Divino Orfeo. 

Duarte expone en ese artículo que la sentencia “El mundo expira / o su 
Hacedor padece”, que aparece en varios de autos de Calderón, pudo extraerla 
de un texto del padre Rivadeneyra, a saber: de la entrada que dedica en su 
Flos sanctorum a Dionisio de Areopagita. De Dionisio sabemos que fue de los 
pocos convertidos por san Pablo cuando, en su estancia en Atenas, habló en el 
areópago sobre el Dios desconocido; y el padre Rivadeneyra cuenta, además, 
que supo del eclipse de sol en la muerte de Cristo como algo no natural a través 
de su amigo Apolofanes de Heliópolis. Pero, sobre todo, Duarte (2015: 125) 
explica que, en el auto, Dionisio “necesita la revelación para poder alcanzar 
la verdadera esencia de Dios” y cita para ello, ya correctamente, el verso de 
marras: “es Pablo el que a Dionisio llega a satisfacer”. 

El propio auto, por tanto, ha llevado al editor a una comprensión de 
lo que expone, pero sin advertir todavía el funcionamiento de la forma de 
alegorización que se lo hubiera facilitado, pues la escuela de editores de los 
autos de la UNAV no la ha tenido en cuenta todavía. Hace ya trece años que 



489Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

publiqué una tesis en su sello, algo de lo que les estoy sumamente agradecido, 
en donde expliqué ese funcionamiento en detalle, pero no debí explicarme bien. 
En el hispanismo, lamentablemente, no se exige el conocimiento teológico 
necesario para entender a Calderón, aunque somos conscientes de que plantear 
esa exigencia nos acerca más a la apariencia de loco del Pensamiento que a la 
del asentado Ingenio, al que, sin embargo, tanto cuesta saltar las bardas de su 
racional corral.

Duarte, no obstante, intuye esa necesidad, pues sigue su artículo 
explicando que el tema que vertebra el auto es el de la relación Fe y Razón y 
cita para ello el capítulo IV de la encíclica Fides et Ratio de san Juan Pablo II, 
en la que se comenta la predicación de Pablo en el Areópago como ejemplo 
de integración de la Revelación en el mundo antiguo a través de la filosofía. 
No debemos olvidar tampoco que, si por algo es conocido hoy en día Dionisio 
Areopagita, es por la obra del teólogo del siglo IV que utilizó ese seudónimo 
para firmar una serie de tratados que tendrán una influencia decisiva a partir de 
san Buenaventura y santo Tomás, el Pseudo Dionisio que, según Duarte, fue 
recordado por Benedicto XVI en la audiencia general del 14 de mayo de 2008.

En mi citada investigación profundizo bastante en la relación entre 
Ratzinger y Calderón y menciono el problema que el futuro papa consideraba 
el problema más grave planteado a la exégesis moderna, a saber: el de la 
reducción de la historia a la filosofía. En sus palabras: 

el problema exegético coincide totalmente con la discusión actual sobre el 
fundamento filosófico, algo que ha desembocado en la limitación de horizontes 
que padece el reciente debate sobre el problema de la hermenéutica bíblica: no 
puede ser simplemente un retorno a la Edad media o a los Padres, para luego 
contraponerlos al espíritu de la época moderna. Mas tampoco puede suponer, 
por el contrario, una renuncia a las intuiciones de los grandes creyentes de todos 
los tiempos y obrar como si la historia del pensamiento comenzara en serio solo 
a partir de Kant. La exégesis de los Padres no se puede eliminar calificándola 
de alegórica; ni la filosofía de la Edad Media se puede liquidar clasificándola de 
“pre-crítica” (Ratzinger, 2003: 41).

Ante esa limitación de horizontes, Ratzinger proponía dos posibles 
salidas: la primera, establecer un puente que comunicara a la Edad media o a 
los Padres con el espíritu de la época moderna; la segunda, elaborar una nueva 
síntesis capaz de salvar la reductio historiae in philosophiam y vincular así 
los instrumentos de trabajo a una filosofía mejor. Nosotros, en su momento, 
advertimos del riesgo que suponía hablar de una filosofía mejor, pues se podía 
caer en la misma paradoja que en el siglo XIII, de ahí que estimáramos más 
aconsejable una perspectiva antropológica de la Revelación como la de Girard, 
capaz de revelar la vinculación de la filosofía con la violencia y lo sagrado. Y, 
con referencia al puente entre la modernidad y los Padres y la filosofía de la Edad 



490 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Media, propusimos la relectura claramente dogmática de la Biblia del teatro 
calderoniano, ya que mantiene al símbolo de la fe como clave hermenéutica de 
la Escritura, algo que puede sonar a locura, pero sólo si se ignora el papel de 
chivo expiatorio que cumple en la modernidad la tradición hispana.

IV

Sólo queda ya espacio para decir que el auto finaliza ilustrando la 
predicación de Pablo a la Gentilidad tras su triunfo dialéctico sobre la Sinagoga 
pues, como dice la acotación de escena: Saca la espada la Sinagoga y los dos 
se amparan en la Gentilidad. Pablo e Ingenio-Dionisio se amparan, por tanto, 
en los ejércitos romanos y Pablo comienza su predicación explicando a la 
Gentilidad que ella será la que reciba la tercera Ley, predicación que continuará 
a través de los propios conceptos mencionados, que saldrán a escena hablando 
por sí mismos y que serán, siguiendo el orden del discurso y sucesivamente, la 
Ley natural, la Ley escrita, la Ley de Gracia y los sacramentos del Bautismo, 
la Confirmación, la Penitencia, la Extrema Unción, el Orden sacerdotal y el 
Matrimonio. 

Como vemos, en este auto el sacramento de la Eucaristía no tiene 
parlamento y lo presentará el Matrimonio remitiendo a su referente bíblico en 
las bodas de Caná, sacramento del Matrimonio que es quien acabará mostrando 
al público, como corona de una fuente que estará en escena representando a los 
siete sacramentos, la exaltación de una Forma Eucarística: “cuando architriclino 
le ve / autorizar el estado / con su presencia y en él / convertir el agua en vino 
/ que sombra y figura fiel / es del de la comunión”. Y concluye el Ingenio que, 
bajo la impronta ya de la “alegoría historial”, es decir, “restituido al papel de 
Dionisio Ariopagita, / llegándose a convencer de la doctrina de Pablo”, admite 
el “suave yugo” de la Ley de Gracia, ley que “conserva / los preceptos de las 
tres” (ya que los sacramentos son la culminación de los diez mandamientos de 
la Ley escrita y de los dos de la Ley natural), pues ese yugo “nada nos propone 
/ que bien a todos no esté / en creerlo y en amarlo” y por ello deben todos 
“llegarlo a amar y creer / por razón de Estado cuando / faltara la de la fe” (vv. 
1808-1823).

En el colofón vemos que la conversión del Ingenio alcanza también al 
Gentilismo y al Ateísmo, pero no al África-Islam ni a la Sinagoga-Judaísmo, 
sobre las que Pablo remata el auto profetizando que acabarán admitiendo la fe: 
“cuando el mundo venga a ser / sólo un pastor y un rebaño” (vv. 1833-4). Final 
en el que se manifiesta el realismo de la razón de Estado que propone Calderón 
en el auto al separar claramente el orden político del escatológico. A mediados 
del siglo XVII todavía era posible creer que, habiéndose ya realizado hacía 



491Reivindicación de “El Pensamiento” en el auto sacramental 
A Dios por Razón de Estado

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

siglos la conversión del Gentilismo, se pudiera alcanzar sin muchos problemas 
la del Ateísmo de esos ateopolíticos que estaban haciendo su aparición en la 
Europa del momento. La Iglesia tardaría todavía hasta 1925 para promulgar 
una encíclica como Quas primas, en la que se estableció la fiesta litúrgica de 
Cristo Rey y se definieron las bases teológico-políticas del catolicismo. Una 
encíclica que, todo hay que decirlo, no podía resultar sino un brindis al sol, 
pues la historia había ya dejado atrás la posibilidad de ese orbe católico que 
pudo haberse consolidado con el Imperio español y que la misma Iglesia, con 
los cardenales Richelieu y Mazzarino al frente, se encargaron de impedir con 
todas sus fuerzas.

Además, tal como expuso Erik Peterson en su libro El monoteísmo 
como problema político, texto que muestra el hilo conductor que comunica 
la caída del Imperio romano, la Ilustración y el Tercer Reich, “la Ilustración 
europea redujo la fe cristiana al “monoteísmo”, cuyo contenido teológico es 
tan problemático como sus consecuencias políticas. La actividad política del 
cristiano sólo es posible en el supuesto de la fe en el Dios trino. Esa fe cae más 
allá del judaísmo y del paganismo, del monoteísmo y el politeísmo” (Peterson, 
1999: 55). En el auto A Dios por razón de Estado se nos ilustra acerca de una 
razón de estado con base en la fe trinitaria que fue la que sustentó la espera de 
la Monarquía católica de la España barroca en el cumplimiento de Juan 10, 16, 
la llegada de ese solo señor y solo pastor de un solo rebaño que es la verdad que 
el Pensamiento piensa celebrar con “fiestas y regocijos” diciendo con Todos a 
la vez:

Que debe el Ingenio humano
llegarlo a amar y creer
por razón de estado cuando
faltara la de la fe (vv. 1842-5).



492 Horacio Acevedo González

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21

Bibliografía

Acevedo, H. (2013). El teatro de Calderón, la antropología de René Girard y el 
triunfo de la Eucaristía, Pamplona, España, Servicio de Publicaciones de 
la Universidad de Navarra, 2013. Colección BIADIG (Biblioteca Áurea 
Digital), 21 /https://hdl.handle.net/10171/35269 

Arellano, I. (2001) Estructuras dramáticas y alegóricas en los Autos de 
Calderón, Pamplona / Kassel, Universidad de Navarra / Reichenberger.

Bandera, C. (2005). «Monda y desnuda»: La humilde historia de Don Quijote, 
Madrid, Iberoamericana.

Bürger, P. (1997). Teoría de la Vanguardia, Barcelona, Península.
Calderón de la Barca, P. (1987). Autos sacramentales, ed. Á. Valbuena Prat, 2ª 

ed. Madrid, Aguilar.
Calderón de la Barca, P. (2014). A Dios por razón de Estado, ed. Duarte, J.E., 

Pamplona / Kassel, Universidad de Navarra / Reichenberger.
Caro Baroja, J. (1981). “Sobre el ateísmo en España”, en Ídem, De la 

superstición al ateísmo, Madrid, Taurus.
Chiampi, I. (2000). Barroco y Modernidad, FCE, México DF. 
Comisión teológica Internacional (2025), Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador, 

Madrid, BAC.
Duarte, J. E. (2014). “Estudio preliminar”, en Calderón (2014), pp. 
Duarte, J. E. (2015). “De las dos versiones del Divino Orfeo. De Calderón 

a Dionisio Areopagita. Reescritura e Intertextualidad” en Anuario 
calderoniano 8, pp. 113-130

Gracián de la Madre de Dios, G. (1616) Diez lamentaciones del miserable 
estado de los Atheístas en nuestro tiempos, Bruselas.

Moreno, E. (2004) Sobre el sentido de “La vida es sueño”, Madrid, Biblioteca 
Nueva.

Neumeister, S. (2008). “El calderonismo. Estado de la cuestión”, en Tietz, M. 
Calderón y el pensamiento ideológico y cultural de su época, Stuttgart, 
Franz Steiner Verlag.

Parker, A. (1952). El valor actual del humanismo español, Madrid, Ateneo.
Peterson, E.(1999). El monoteísmo como problema político, Madrid, Trotta. 
Ratzinger, J. (2003). «La interpretación bíblica en conflicto», en Escritura 

e interpretación, los fundamentos de la interpretación bíblica, ed. L. 
Sánchez Navarro, y G. Granados, Madrid, Palabra, pp. 19-54. 

Regalado, A.(1995). Calderón. Los orígenes de la Modernidad en la España 
del siglo de Oro, Barcelona, Destino. 

Rodríguez de la Flor, F.(2007). Era Melancólica, Mallorca, J. de Olañeta.
Soldevilla, C. (2013). Ser barroco. Una hermenéutica de la cultura, Madrid, 

Biblioteca Nueva. 


