Reivindicacion de “El Pensamiento” en el
auto sacramental 4 Dios por Razon de Estado

A vindication of “The Thought” in the
Sacramental play “Towards God through
Reason of State”

Horacio Acevedo Gonzalez!
Universidad Pontificia de Salamanca (Espafia)
ORCID: https://orcid.org/0009-0000-1057-5586

Recibido: 12/11/2025
Aceptado: 27/12/2025

Resumen

En este articulo se realiza una lectura comentada del auto sacramental de
Calderén A Dios por Razén de Estado en la que se presta especial atencion
a la personificacion de El Pensamiento. A la vez, se explican ciertas claves
de la alegorizacion barroca olvidadas por la tradicion critica y se atiende a
la pretension de la teoria literaria por encontrar pensamiento en las obras de
ficcion.

Palabras-clave: Auto Sacramental, Calderén de la Barca, Pensamiento,
Alegoria, Globalizacion, Barroco

Abstract

This article offers a commented reading of Calderén’s sacramental play
“Towards God through Reason of State”, paying particular attention to the
personification of the Thought. It also explains certain keys of the Baroque
allegorization overlooked by traditional criticism and considers the literary
theory's attempt to find thought within works of fiction.

Keywords: Auto Sacramental, Calderén de la Barca, Thought, Allegory,
Globalization, Baroque.

! (horacevedo@yahoo.es). Sitio web: https://dialnet.unirioja.es/metricas/investigadores/3575569

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



472 Horacio Acevedo Gonzalez

Nuestro acercamiento al auto sacramental A Dios por Razon de Estado se
ha querido servir del lema que acoge nuestra aportacion en esta publicacion,
a saber, el del “pensamiento hispanico”, para desarrollar una lectura del auto
desde la perspectiva de una de sus personificaciones, EL PENSAMIENTO,
que, segun indica la lista de personajes que encabeza el auto, va DE LOCO.

Y, para ello, vamos a dividir este articulo en dos apartados: una introduccion
sobre la presencia del pensamiento en los estudios literarios y una lectura
comentada del auto en la que se veran reflejadas las perspectivas abiertas en la
introduccion.

Queremos comenzar diciendo que no dudamos de la existencia de
pensamiento relevante en ciertos textos literarios, y de la singularidad hispana
en este sentido, siendo ya un topico la escasa presencia en ella de produccion
filosofica, compensada, eso si, por una soberbia representacion literaria.
La nomina de autores que refrendan hoy en dia esta opinion es abundante,
pero citaremos tan solo a un calderonista como boton de muestra, tanto del
seguimiento de esta conviccion, como de los riesgos que su ejercicio conlleva:

La critica asume que la obra de Calderén pertenece a la historia de la literatura,
aunque le otorgue al dramaturgo la capacidad de trasladar a las tablas cuestiones
de caracter filosofico y teoldgico. Sin embargo, lo que pueda ser “literatura”
no deja de ser cuestionable, y también lo que es filosofia o el concepto de
“filosofia” del que se vale la critica que se la niega al dramaturgo. Esta, sin
embargo, no alude a la relacion entre “poesia” y “pensamiento” o entre “poesia”
y “Teologia” o entre “poesia” y “filosofia”. Tampoco se ha preguntado qué
puede significar poseer un pensamiento y no una filosofia o al revés, filosofar
en proporcion directa al hecho de no pensar. O qué relacion puede haber entre
teatro y pensamiento y entre estos dos y el lenguaje poético. O en qué sentido
pudo Calderén desarrollar un pensamiento por medio de la forma dramatica
(Regalado, 1995: 1, 135)

Esta reivindicacion de “pensamiento” en la obra de Calderdn tiene ya
treinta afios y proviene de un libro del catedratico de la Universidad de Nueva
York, Antonio Regalado, texto tildado de “libro maldito del hispanismo”,
siendo su autor excluido de la consideracion de “calderonista” en reuniones del
gremio que con esa denominacion se identifica (Neumeister, 2008, 16 y 24). No
resulta, pues, gratis, buscar “pensamiento” en autores acotados por los intereses
gremiales del hispanismo, aunque Regalado, que habia tardado otros treinta
aflos en escribir el libro, no dejé de recibir de otros &mbitos el elogio de haber
escrito el mejor estudio sobre la obra de Calderon.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 473
Dios por Razon de Estado

Pero no son éstos los tnicos peligros que implica la tarea de buscar
“pensamiento” en las obras de nuestros clasicos; hay otros propios del riesgo
que asume toda labor investigadora, y que, en el caso de Regalado, resultd
ser el de caer en un espejismo filosofico, riesgo casi ineludible si lo que se
quiere demostrar es la presencia de pensamiento filosofico en obras literarias.
Y es que lo que puede encontrarse en el libro de Regalado, aparte de un
exhaustivo recorrido por la obra de Calderdn, su recepcion en la modernidad y
un tratamiento exento de prejuicios de la Espafia barroca, es una comprension
del teatro calderoniano limitada, en ultimo extremo, por la filosofia de Hegel.
Por eso, en el subtitulo del libro que reza, “los origenes de la Modernidad en
la Espafia del Siglo de Oro”, habria que entender mas bien: “el origen de una
modernidad hegeliana”, mas que calderoniana.

Otro caso paradigmatico, tanto de la busqueda de pensamiento filoséfico
en nuestros clasicos como de los riesgos que esa busqueda conlleva, es el
riguroso estudio de Enrique Moreno Castillo titulado E/ sentido de La vida es
suefio (Moreno, 2004), libro de hace veinte afos, apenas citado, y en el que se
consigue presentarnos la obra de Calderon como una ilustracion fidedigna de
la filosofia kantiana, llegando a hacernos ver a Basilio como representante de
la Critica de la razon pura y a Segismundo de la Critica de la razon practica
(Acevedo, 2013: 189-209).

Pero poder leer a Calderon desde la dialéctica hegeliana o desde las
criticas kantianas quiere decir también que podemos leer a Kant y a Hegel
desde Calderén, mostrando asi la dimension de un autor que supo escrutar,
gracias a un instrumento tan sofisticado como el de la artesania teatral, la
profunda dependencia platonica que subyace a la civilizacion occidental. Y no
es de extrafiar, por tanto, el entusiasmo que su teatro generd entre romanticos
alemanes, como los hermanos Schlegel, por ejemplo, que llegaron a proponer a
Don Pedro como padre de la incipiente nacion alemana, propuesta que tendria
que acabar siendo desechada por el mismisimo Goethe. El mismo Goethe que,
no por ello, dejo de elogiar con entusiasmo a Calderodn, al tiempo de lamentar
que Shakespeare no hubiera pasado unos afios en Madrid para mejorar su
técnica teatral, siguiendo asi la opinién comun en el siglo XIX acerca de la
clara superioridad del teatro calderoniano. O que Cdsima, esposa de Wagner,
insistiera en sus diarios sobre la obsesion de su marido por la obra de Calderon,
a quien no dejo de leer todas las tardes de sus ultimos afios en su palacio de
Venecia...

Por otro lado, y aparte de la contundencia de las lecturas kantianas y
hegelianas ya citadas, podemos encontrar la presencia de “pensamiento” en
nuestros clasicos en una corriente mucho mas general, que es la que representa,
siempre también como boton de muestra, el libro Ser barroco de Carlos
Soldevilla, libro que da cobijo a multitud de autores en los que de una manera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



474 Horacio Acevedo Gonzalez

u otra se aborda el tema del “neo-barroco” como presencia en nuestros dias de
una reviviscencia de elementos del barroco. Lo que ocurre es que, a diferencia
del peso del didlogo con autores como Kant o Hegel, donde un espejismo se
superponia a la presencia de los textos aureos, en las visiones neobarrocas son
esos propios textos los que desparecen, para funcionar como pretextos, y asi
conformar una especie de laberinto de espejos (Soldevilla, 20132), donde la
glorificacion del critico de turno depende no tanto de nuestros clasicos como de
autores elevados a los altares de la posmodernidad y entre los que destaca en
primer lugar y sobre todos, Walter Benjamin.

Dificil exagerar la presencia de Benjamin en las muy variadas maneras de
hacerse visible el Siglo de Oro en el pensamiento hispanico de nuestros dias,
y dificil encontrar en su pensamiento un elemento mas representativo que el
de la alegoria, que es el que aporta el modelo original de dicho laberinto de
espejos. Para entender la interpretacion de Benjamin de la alegoria, elemento
decisivo en el arte y el pensamiento barroco, seguiremos a Peter Biirger en su
libro Teoria de la vanguardia:

Benjamin ha desarrollado, como sabemos, el concepto de alegoria para la
literatura barroca; se puede afirmar, sin embargo, que es un concepto apropiado
para referirse tanto al aspecto de la produccion como al del efecto estético de
las obras de vanguardia. Dicho de otra manera: la experiencia de Benjamin en
el contacto con las obras de vanguardia es lo que le permite tanto el desarrollo
del concepto de alegoria como su aplicacion a la literatura del barroco, pero no
al contrario (Biirger, 1997: 130).

Biirger, que cita a Lukacs como el primero en advertir esta circunstancia,
analiza las distintas caracteristicas que Benjamin encuentra en la alegoria, a
saber: su naturaleza de fragmento, su expresion de melancolia, su representacion
de la historia como decadencia..., y concluye que : “el concepto de alegoria en
Benjamin resulta apropiado para ocupar la categoria central de una teoria de las
obras de arte de vanguardia” (ibidem, 132).

Se revela aqui, por tanto, la fabrica del laberinto de espejos del neobarroco.
Ya no es necesario esforzarse en comprender un mundo como el barroco, tan
distinto al nuestro. Mejor nos quedamos en el mundo de las vanguardias y
atribuimos a ese oscuro y remoto pasado el origen de nuestras ingeniosas
ocurrencias, y cuanta mas oscuridad, mejor podremos fantasear todo lo que
imaginemos. O bien, somos sinceros, y nos despedimos del Barroco, esa
Era Melancolica que “no es nada ya para nosotros”, como se atreve a decir
Rodriguez de la Flor (2007: 227).

% El capitulo cuarto tiene el siguiente titulo: “De vuelta al laberinto: Espaiia y la cultura del barroco,
una propuesta de modernidad ampliada”.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 475
Dios por Razon de Estado

Pero aun en la “cripta barroca” puede colarse, inadvertidamente, un rayo
de luz, como el de la menciéon que hace Soldevilla a Irlemar Chiampi, por
ejemplo, autora que en otro lugar nos habia recordado un importante protocolo
fundacional en el concepto de neobarroco: “desde los comienzos de esa tarea de
reciclaje en Severo Sarduy, hubo de eliminarse lo «catequético» para proponer
asi un «paradigma cognitivo reconocible dentro del paradigma estético»”
(Chiampi, 2000: 47).

Esta explicacion aclara lo que, a primera vista, resulta casi incomprensible,
que gran parte del pensamiento contemporaneo no advierta la identificacion
del barroco hispano con el catolicismo; algo que, en el fondo, denuncia una
ceguera mas terrible, la de la falta absoluta de comprension a la mirada catélica
al mundo. No en vano, la cultura de nuestros dias es heredera de la Ilustracion y,
por tanto, de las heroicas gestas de tolerancia que en su dia exhibi en nuestros
lares esa pretension, tales como la prohibicion en 1765 de la representacion de
los autos sacramentales. A esto habria que afadir lo inapropiado que resulta
para ese mundo la guia de un gurt como Benjamin, cuyo trasfondo judio tifie
su pensamiento de una temporalidad de espera a la llegada del Mesias que
impide, al menos, la comprension de los autos sacramentales, regidos por una
temporalidad que celebraba la presencia de ese Mesias ya entre nosotros, Mesias
presente en la exaltacion gloriosa de la Eucaristia que sale a la plaza publica el
dia del Corpus para jubilo y alborozo de todos los estamentos sociales.

Una perspectiva que no habria de perderse nunca de vista al acercarse al
barroco hispano es, por tanto, la prioridad que deberia mantener como clave
hermenéutica la revelacion cristiana, una revelacion que, histoéricamente,
habia ido asimilando poco a poco los entornos culturales heredados del mundo
anterior a ella. Los cristianos, a la hora de “dar razén de su esperanza” (1Pe,
2-3), tuvieron que hacerse entender sirviéndose de las claves culturales que les
rodeaban y, en un primer momento, esas claves estuvieron representadas por la
filosofia. De ese modo naceria la teologia, madre que sera de todas las ciencias
durante siglos, y que surgi6 de la asimilacion que el cristianismo realizé del
pensamiento griego.

Acabamos de celebrar, por ejemplo, el 1700 aniversario del Concilio de
Nicea, concilio en el que se planted la defensa de la divinidad de Jesucristo ante
laamenaza arriana. Pues bien, la ardua defensa de esa divinidad llevé a introducir
por vez primera un término no biblico en un texto eclesial oficial, ya que la
definicion de la divinidad del Hijo se hizo en términos de “consustancialidad”
(“el Hijo es consustancial homousios al Padre”, “es decir, de la sustancia del
Padre”). Tal como aclara la Comision Teologica Internacional en su sesion
plenaria del afio 2024:

En el simbolo del 325 homouisios introduce la terminologia ontologica griega
al servicio de las expresiones escrituristicas tradicionales [...] Se reconoce

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



476 Horacio Acevedo Gonzalez

entonces el papel explicativo y protector de la fe de ese término de origen
gnostico, asi como la capacidad creativa de la razon humana, de la filosofia y
la cultura, en la recepcion de la revelacion (Comision Teoldgica Internacional,
2024: 30). Es decir, “en Nicea el uso de homouisios aclara la comprension de
la Iglesia sobre la filiacion divina de Jesucristo al tiempo que transfigura el
término que asume” (ibidem, 102).

Posteriormente, podemos resumir en san Agustin y santo Tomas la
aportacion de la teologia catolica que durante mil afos ird asimilando el
pensamiento griego a la revelacion cristiana. Con santo Tomas se alcanzara
una cumbre en esa asimilacion, pues el pensamiento cristiano conseguira
dotar a la filosofia de plena autonomia, logro que provocara una reaccion que
cambiara el rumbo de la humanidad. En efecto, la condena de la universidad
de Paris de 1277, provocada por el temor a un excesivo peso de la filosofia en
la asimilacion de la revelacion, abrira el camino a una respuesta que colocara a
Dios en una trascendencia tan extrema que problematizara hasta el absurdo la
reflexion sobre la realidad de lo que hasta entonces se consideraba como real.

Pero el nominalismo, que asi se denominé a dicha reaccion por el temor
al protagonismo excesivo de la filosofia, no resultd ser sino una huida hacia
delante que llevo, paradojicamente, a la intensificacion del peso del instrumental
filosofico, pues, aunque no se entendiera de ese modo, fueron planteamientos
filosoficos tales como la distinctio formalis ex natura rei, por ejemplo, los que
permitieron a la teologia defender su privilegio de salvaguardar la omnipotencia
divina. El problema que heredard la Modernidad no vendrd entonces de
salvaguardar esa trascendencia divina, sino de encontrar el lenguaje adecuado
para salvar la humanidad de Jesucristo como Hijo de Dios.

Las consecuencias de esa reaccion fueron enormes, pues la ruptura
protestante se alimentara de esta confusion teoldgico-filosofica, confusion que
afectara también al mundo catdlico, aunque en este caso no se dejara nunca de
defender la armonia filosofico-teoldgica alcanzada con santo Tomas. En ambos
casos, sin embargo, subsistira un cierto déficit antropologico pues, visto desde
hoy en dia, lo que se hubiera necesitado en ese momento seria una solucion
del estilo de la que se encontr6 en Nicea. Y es que, como recuerda la Comision
Teologica Internacional: “En cierto sentido, el término homouisios puede tener
un sentido antropolégico. Un hombre nos dio acceso a Dios”. Y cita, como
aclaracion, la Alocucion final del Vaticano II: “El papa Pablo VI expreso esta
paradoja subrayando que, para conocer al hombre, al hombre verdadero, al
hombre integral, es necesario conocer a Dios, pero que, por otro lado, para
conocer a Dios es necesario conocer ¢l hombre” (ibidem, 52).

Pero el siglo XIII no era todavia el momento de la antropologia, una
antropologia que no debia ser ni filosofica ni teoldgica, sino vinculada
directamente a la revelacion cristiana. Hoy en dia contamos ya con una

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 477
Dios por Razon de Estado

asentada ciencia antropoldgica que, sin embargo, es una ciencia nacida en el
siglo XIX y sujeta, por tanto, al interdicto kantiano a los contenidos revelados.
De todos modos, aqui también encontramos ese rayo de luz en la oscuridad
del que antes hemos hablado, un rayo que ha permitido iluminar una hipétesis
cientifica capaz, sin desafiar ese interdicto, de derribarlo. Estamos hablando
de la hipdtesis antropologica de René Girard, hipotesis capaz de explicar toda
mentalidad religiosa primitiva, e incluso el mismo proceso de hominizacion, a
través del mecanismo que desata el nudo que une la violencia a lo sagrado, y
que no es otro que el mecanismo del chivo expiatorio, mecanismo revelado de
principio a fin, y paso a paso, en la pasion y muerte de Nuestro Sefior.

Entonces, ;qué es lo que ocurrid a partir del siglo XIII con dicho déficit
antropologico? Pues que constituy6 una de las caracteristicas fundamentales
de la Modernidad y que fue la que permitio, entre otras cosas, el desarrollo de
la literatura moderna de ficcion, tal como explicod magistralmente el profesor
Cesareo Bandera (2005) en sus estudios sobre el Quijote sirviéndose de la teoria
de Girard. La indagacion del ser humano qued6 en manos de otras dimensiones
de la creatividad humana, dimensiones que encontraron ese lenguaje adecuado
que no podian proporcionar ni la filosofia ni la teologia. Y es que, por ejemplo,
si consideramos a san Agustin y santo Tomas como los mayores responsables
de la asimilacion que la revelacion cristiana llevo a cabo de la filosofia griega,
,a quién se podria otorgar el mayor grado de asimilacion del teatro clasico sino
al teatro de Calderon?

De esta misma opinion seria, sin duda, el gran calderonista Alexander
Parker quien, a mediados del siglo pasado calificoé al humanismo espaiiol
como “cumbre del humanismo cristiano” pues, para él, no hubo en los tiempos
modernos otra cultura que lo concibiera con tanta claridad, ni que lo hubiera
sentido tan hondamente, como la cultura espafiola. Humanismo espanol que
no so6lo fue muy sabio, sino que “era inteligible como no lo fue ni lo pudo ser
para los tres siglos que van de Calderon a nosotros” (Parker, 1952, 34). Es
decir, Parker entendia que, tras el tragico fracaso del proyecto ilustrado que
supusieron las dos guerras mundiales, bien pudiera ser llegado el momento de
abrirse de nuevo la inteligibilidad del teatro calderoniano.

A dia de hoy, esos tres siglos irian ya para cuatro, y no puede decirse
que Parker acertara en su prediccion, aunque lo que si se han abierto son
perspectivas que aclaran su ininteligibilidad. Una de ellas seria, por ejemplo,
el acelerado proceso de globalizacion en el que nos hallamos inmersos, y que
podria calificarse como, al menos, el segundo de ese tipo, pues el primero seria
el iniciado en los siglos XV y XVI por los pueblos ibéricos con evidentes claves
catolicas, especialmente en el caso de Espafia. Esa primera globalizacion lleva
jugando desde la Ilustracion un claro papel antropologico en las estrategias de
la geopolitica internacional, un papel al que ya desde hace mas de un siglo se

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



478 Horacio Acevedo Gonzalez

viene identificando con el calificativo de “leyenda negra” y que ejemplifica a
la perfeccion la funcion de “chivo expiatorio” que la Hispanidad no ha dejado
de ejercer en los ultimos siglos. Desde esa perspectiva es evidente que la
inteligibilidad del teatro calderoniano dificilmente puede resultar favorecida,
pues esta bien claro que lo que se pretende por todos los medios es, al igual que
a toda la tradicion hispana, tergiversarla o hacerla desaparecer.

I

Ejemplo de esa primera globalizacion seria el auto de Calderon A Dios por
Razon de Estado; y, ejemplo, no solo por el tema que desarrolla, sino también,
repetimos, porque el silencio en el que yace sepultado valdria para mostrar el
papel de chivo expiatorio que nuestros clasicos representan en nuestros dias.
En esta ocasion, proponemos realizar un breve acercamiento al auto a través de
la personificacion del Pensamiento, y de ahi la introduccién anterior que, como
iremos viendo, no va a caer en saco roto. Vamos a servirnos de la edicion del
auto que publicé en 2014 J. Enrique Duarte en la coleccion de ediciones criticas
de Autos sacramentales que ha llevado a cabo la Universidad de Navarra y que
representa una auténtica hazana del hispanismo en nuestros dias.

No obstante, el encendido elogio a esa tarea de edicion no va a cegarnos a
la hora de advertir defectos que creemos haber encontrado en ella, tales como
su vision de la alegorizacion calderoniana. La funcion de la labor investigadora
deberia ser la de ofrecer la mayor luz posible a la comprension de los textos
estudiados y por ello, deberian ponerse a esos textos por encima de otras
estrategias, como las gremiales que ya hemos mencionado. Estoy convencido
de que los textos clasicos tienen la insoélita capacidad de estar todavia por
delante de nosotros, afirmacion que bien podria estar puesta en labios de la
personificacion del Pensamiento que, como ya hemos dicho, va “de loco”.

A Dios por razon de Estado es un auto que traslada el discurso de san
Pablo en el aredpago, tomado del capitulo 17 de los Hechos de los Apdstoles,
a pleno siglo XVII, aunque manteniendo el juego “a segunda luz” con la época
apostolica. De ahi que en la lista de personajes que encabeza el auto aparezca
un espectro religioso un tanto singular, a saber: “La Gentilidad, Europa a lo
Romano”; “La Sinagoga, Asia, a lo judio”; “Africa, a lo moro”; “América, a lo
indio” (personificacion que en el texto aparece como Ateismo). En esta lista no
deja de resultar curioso que no aparezca un personaje tan propio del siglo XVII
como la Apostasia, representante, en muchos otros autos, del protestantismo.
O que el Ateismo aparezca representado por un indio americano. O que Africa
represente aun islam todavia en espera de lallegada de su profeta. También puede
sorprender la acumulacion de significados que acogen las personificaciones y

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 479
Dios por Razon de Estado

es que es caracteristica de la alegorizacion barroca, alegorizacion que llega a
alcanzar desarrollos muy elaborados, como enseguida veremos.

A Dios porrazon de Estado se inicia con el encuentro entre la personificacion
del Ingenio humano, que va “de Galan”, y la del Pensamiento, que va “de
loco”, sin poderse estar quieto, pues “no hay quien detenga al pensamiento”, y
hara las veces del gracioso. Ambos aparecen en escena intrigados por la Musica
que canta versos en los que se anuncian unas fiestas al Dios desconocido. Al
encaminar sus pasos hacia donde suena la musica, van reflexionando sobre la
existencia de tan extrafia divinidad, para acabar topandose con un templo en
cuyo frontispicio se lee: “Ignoto Deo”.

Del templo sale un grupo de hombres y mujeres vestidos de romanos a
los que el Ingenio no duda en preguntar por esa curiosa devocion, siendo la
personificacion del Gentilismo quien contesta pidiéndole, antes de nada, que
revele su identidad. El Ingenio responde con un desarrollo etimologico de
su nombre y aclarando que, alegoricamente, es decir, “a dos luces”, resulta
ser también Dionisio Areopagita. Esta aclaracion es una de las claves de la
interpretacion del auto, pues el tipo de alegoria a la que se refiere no serd una
alegoria normal:

es mi nombre o ha de serlo
en la nueva alegoria

del acto que represento,
yendo de historial sentido
y alegorico compuesto,
Dionisio (vv. 232-237).

La alegoria es, por tanto, “historial”, un tipo de alegoria que so6lo alcanza
su sentido cuando cumple su funcién en la Historia de la Salvacion, que es
lo que ocurrira al final del auto, cuando san Pablo acabe por convertir a la
personificacion del Ingenio al cristianismo... Mdas adelante nos detendremos
en este asunto con mas atencion. Antes seguiremos con el Gentilismo, quien,
satisfecha su curiosidad, corresponde a la del Ingenio, advirtiéndole que lo
hara también “a dos luces”, pues por Gentilismo habra que entender también
“Europa”. Y prosigue diciéndole que del dios ignoto sélo tienen remotas
noticias, pero que le invocan esperando llene algtn dia el “desocupado solio”(v.
319). La razon de esperar un “nuevo Dios”, teniendo como tiene el Gentilismo
“mas de tres mil”, se encuentra tanto en los Estoicos, ya que ellos fueron los
que redujeron el orden del Universo a “una primera causa” (v. 349), como en
otras tradiciones que permiten hablar también de un “Dios, causa de causas,
de ojos, manos y oidos lleno” (vv. 369-370) (Plinio, Historia Natural, Libro
IL, cap. 7).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



480 Horacio Acevedo Gonzalez

Este dialogo entre el Gentilismo y el Ingenio acaba en una danza en la que
todos participan, danza que interrumpe un terremoto y un eclipse que alteran
el orbe entero y que son los que la tradicion atribuye al momento de la muerte
de Jesucristo y que relata Mateo, 27, 51-53. El Ingenio queda fuertemente
impresionado pues, ademas, en la formacion del eclipse no se interpuso astro
alguno, y no encuentra mas explicacion que la que repetidamente ofrece a
todas las conjeturas sobre el extrafio fendmeno que, una tras otra, le plantea el
Gentilismo:

Que todo expira o su Hacedor padece (vv. 466-515).

Duarte ha estudiado la presencia de esa sentencia en los autos de Calderon
y ha comprobado que se encuentra en una docena de ellos, apareciendo en la
mayoria hacia el final del auto y solo en tres al inicio, sirviendo asi de punto
de partida del argumento (Duarte, 2015: 118). Y uno de esos tres es, como
estamos viendo, el que comentamos, pues el Ingenio deduce la existencia
de un Dios capaz de padecer, un “Dios pasible”, hipétesis que el Gentilismo
considera totalmente absurda, pero que el Ingenio compara con el sinsentido
que supone adorar a un Dios desconocido, comparacion que le lleva a plantear
un “fundamento / pues ta le estas ignorando / para estar ¢l padeciendo” (vv.
540-2).

A partir de ese “fundamento”, el Ingenio, que insintia hablar por boca de
Calder6n, plantea al Gentilismo una conclusion: “...en ti imaginando un Dios /
de ojos, manos y oidos lleno / que como dijiste sea / causa de causas. Y luego
/ en mi un Dios imaginando / a la vista de este estruendo / que sea pasible. He
de hacer / un compuesto / para asunto de este auto.” (vv. 573-581) “;De qué
suerte?”, le pregunta el Gentilismo. Y el Ingenio le responde: “Discurriendo /
el mundo por cuantas leyes, / cuantos ritos, cuantos fueros, / una y otra religion
/ tienen, hasta que mi anhelo, / haciendo razon de Estado / la que ahora de
dudar tengo, / la causa halle de las causas / que tenga toda oidos siendo / toda
o0jos, toda manos, / la conveniencia de serlo / para padecer” (vv. 582-592). Es
decir, no sélo se plantea investigar a la manera de un antropdlogo en todas las
religiones del orbe la posibilidad de un Dios a la vez desconocido y pasible,
sino que lo hace siguiendo una singular duda metddica, la de convertir en Razon
de Estado la duda que le provoca la existencia de esa divinidad “compuesta”.

No vamos a entrar a comentar el concepto de “razén de Estado” y diremos
tan so6lo que es un concepto que encontramos en la literatura politica de la
época en tres interpretaciones diferentes. La primera, inspirada en la obra de
Magquiavelo, se caracteriza por no reconocer ningun limite moral a la accion del
gobernante. En la segunda, la de los “antimaquiavélicos”, se distingue entre la
“falsa” razon de Estado de Maquiavelo y una “verdadera” o “buena” razon de

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 481
Dios por Razon de Estado

Estado, que seria la subordinada a la religion y sus representantes. En la tercera
se proclama también la vinculacion de la razén de Estado a la religion pero,
en el fondo, se desarrolla una técnica de gestion politica conocida en la época
como prudentia mixta, que seria la de los llamados “tacitistas”.

Segun este esquema Calderon, en A Dios por razon de Estado, se situaria
entre la corriente antimaquiavélica del padre Rivadeneira y el tacitismo del padre
Mariana, pues lo que propone el auto es una indagacion acerca de la “buena”
razon de Estado, o mejor dicho, acerca del fundamento de una racionalidad
capaz de acoger a la verdad revelada y explicar la sujecion de la politica a la
religion. En el auto comienza a plantearse el fundamento de esa racionalidad en
larespuesta que da el Ingenio al Gentilismo cuando éste, en busqueda de un “dios
desconocido”, niega insistentemente al Ingenio la posibilidad de la existencia
de un “dios pasible”. De ahi que el Ingenio proponga como fundamento el
que “tu le estas ignorando / para estar él padeciendo” (vv. 540-2). Este seria el
fundamento que también encuentra hoy en dia la antropologia de René Girard
en la ignorancia de los linchadores en el momento de la crisis sacrificial, esa
ocultacion de la inocencia de la victima en el mecanismo victimario que Girard
define con el concepto de méconnaissance o desconocimiento, y que es lo que
refleja la peticion que hizo desde la cruz al Padre Nuestro Sefior Jesucristo:
“Padre, perdonalos porque no saben lo que hacen”. Fundamento, por tanto, de
una racionalidad que se desarrollara en base a un “compuesto” a partir de las
dudas del Gentilismo y las dudas del Ingenio, de un dios “causa de causas” y un
“dios pasible”. “Compuesto” que sera el que servira “para asunto de este auto”.

Aqui tenemos que recordar la diferenciacion que hizo Don Pedro entre
“asunto” y “argumento” en el prologo que escribio a la impresion del primer
tomo de los autos (Calderén, 1987: 42), prologo en el que se defiende de
varias objeciones, como la de la repeticion en los autos de unas mismas
personificaciones, objecion que argumenta deberia ser mas bien un mérito,
pues considera una maestria que, aun siendo siempre el mismo “asunto” en
todos los autos, pueda salir tan gran variedad de “argumentos” de un escaso
numero de personificaciones. “Asunto” que siempre es el mismo, el de la
exaltacion del sacramento de la Eucaristia, pues los autos son un género
dramatico especifico para la celebracion de la fiesta litargica del Corpus
Christi. Y la definicion clasica de los autos seria la que pone Calderdn en
labios de una labradora que llega a Madrid ese dia y que, a la pregunta
sobre lo que esta viendo, contesta: “Sermones / puestos en verso, en idea
/ representable, cuestiones / de la Sacra Teologia, / que no alcanzan mis
razones / a explicar ni comprender, / y al regocijo dispone / con aplauso de
este dia” (ibidem, 427).

Calderdén escribié unos ochenta autos y el “argumento” permite varias
clasificaciones, como la de su editor Valbuena, que diferencid entre autos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



482 Horacio Acevedo Gonzalez

filosoficos y teologicos, mitoldgicos, de temas veterotestamentarios, de temas
novotestamentarios (parabolas y relatos evangélicos), historicos y legendarios,
de Nuestra Sefiora, de circunstancias... En todos ellos, el desarrollo de la
alegorizacion es muy sofisticada, alcanzando su maxima complejidad en la
imbricacion del “asunto” dentro del “argumento”, es decir, en el momento
en que la presencia de Dios se hace eficaz, en que Dios interviene. De ahi
una definicion que podemos encontrar del “asunto” en el propio Calderon, a
saber, el “argumento de Dios™: “argumento / que en términos satisface / Dios”
(ibidem, 1215%). La alegoria de la que se sirve este “argumento de Dios” no es
propiamente una alegoria, sino una forma de comprension de la historia en la
que se cumplen las promesas de salvacion del Dios cristiano y que se denomina
tipo o figura. De todos modos, suele recibir el nombre de alegoria, aunque
siempre calificada como alegoria “mistica” o “historial”.

Lamentablemente, no se ha comprendido de una manera adecuada hasta
ahora la definicion que el propio Don Pedro nos da de sus autos, a saber,
Autos sacramentales, alegoricos e historiales, pues hay que saber discernir y
conjugar los tres conceptos a la vez, siendo el concepto de “historial” el que
mas dificultades presenta, ya que estamos acostumbrados a una comprension
de la Historia que se formul¢ a finales del siglo XVIII. En esa fecha es cuando
también se acufia un término que bien podria valer para nuestro caso, y que es
el de “Historia de la Salvacion”. El “asunto” de los autos sera siempre entonces
“historial”, y tendra que ver, siempre, con la Historia de la Salvacion.

En A Dios por razon de Estado el “asunto” tiene unas caracteristicas un
tanto propias pues, aunque finalice, como no puede ser de otro modo, con la
exaltacion del Santisimo Sacramento, ese final queda enmarcado en un remate
que lo concluye, y que explica que el “asunto” se ha alcanzado gracias a la
conversion del Ingenio al cristianismo a través de la doctrina de Pablo, esto
es, cuando ha acabado “el Ingenio / humano, restituido al papel / de Dionisio
Ariopagita” (vv. 1813-4). Tal como vimos al inicio del auto, el Ingenio se habia
presentado a la Gentilidad como “Ingenio humano”, “amante de las ciencias” y
enamorado de la filosofia, y, a otra luz, “yendo de historial sentido y alegorico
compuesto, Dionisio” (vv. 229-237).

Pero, antes de insistir en las conclusiones que explican el principio y el
final, a uno y otro Dionisio, reanudemos el seguimiento del auto para ver qué
le acaece al Ingenio en su busqueda de ese Dios desconocido y pasible y qué
funcion le espera al Pensamiento. En un primer momento, sera el Gentilismo el
que ofrezca su ayuda al proposito del Ingenio, y le presentara el panteon de los
dioses romanos, ayuda que el Ingenio va a rechazar, pues una cosa es aceptar
lo misterioso de un Dios ignoto y pasible y otra, muy distinta, “lo pecaminoso”
de unos dioses que no tienen mas que vicios y defectos. El Gentilismo, al verse

3 En mi ya citado trabajo (Acevedo, 2013, 286) explico esta definicion en critica a Parker.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 483
Dios por Razon de Estado

despreciado en sus dioses, reacciona animando al Pensamiento a que abandone
al Ingenio, al que da por loco; pero el Pensamiento le contesta que “la agudeza
hoy del ingenio / tras la natural razén / arrebata el Pensamiento” (vv. 668-670).

La pareja formada por el Ingenio y el Pensamiento es un tanto sorprendente
y volvera a aparecer en El dia mayor de los dias, auto del afio 1678, es
decir, de los considerados por Parker como de supermadurez y en los que el
planteamiento alegdrico alcanzara cotas inigualadas en la tradicion occidental.
A Dios por razon de Estado, escrito entre el afio 49 y el 51, es decir, cuando
Calderodn se consagra sacerdote, no llega a esa maestria posterior, pero no deja
por ello de mostrar claramente el mismo funcionamiento de la alegorizacion
que encontramos ya desde sus autos iniciales de los afios 30 y que nos permitira
explicar sin problemas lo que queremos exponer.

En El dia mayor de los dias el Ingenio también aparece en un momento
representando al propio Calderdn en la tarea de encontrar argumentos para el
auto que todos los afios debia de escribir, ya que, bien desde el municipio, bien
desde la corte, era ya asentada tradicion encargar para las fiestas del Corpus al
menos un auto a Calderon. Imaginense, desde 1630 hasta ese momento de 1678,
fecha de El dia mayor de los dias, la de argumentos que debi6 haber imaginado
Don Pedro para la exaltacion de la Eucaristia. Y asi le dice el Pensamiento:

...y es que como cada afio

por este tiempo te empleas

en buscar alegorias,

hasta este no caiste en esta (vv. 145-8; Calderon, 1987, 1637).

Antes, al presentarse el Pensamiento ante al Ingenio, éste le dice: “Ya
sé que eres loco y no / loco de atar, pues no hay cuerda / imaginaciéon que tu
/ no rompas”. A lo que respondié el Pensamiento: “Pues ya que es fuerza /
que por loco tolerado / me sufras, dame licencia / de decirte que no pienses /
penetrar eso que piensas”. Sorprendido, el Ingenio inquiere: “Pues ven aca, ;t
lo sabes?” Para rematar, el Pensamiento: “Muy buena pregunta es esa. / O soy
Pensamiento o no” (vv.99-109).

Volviendo a 4 Dios por razén de Estado, vemos que el Ingenio anima al
Pensamiento a seguirle, y, al preguntar éste, “;Ddonde hemos de ir?”, aquel le
responde: “Trascendiendo, / supuesto que no se da / en lo alegoérico tiempo /
ni lugar, todos los ritos / hasta que halle ley en ellos / de un Dios que ignoto y
pasible / le cuadre a mi entendimiento” (vv. 682-8). Y continta el Pensamiento:
“ya que a tu concepto / desagradan muchos dioses, / pasemos de extremo a
extremo. / Vamos donde no hay ninguno”. A lo que dice el Ingenio: “;Coémo
eso puede ser?” Y le contesta el Pensamiento: “Viendo / que aquel que de brutas
pieles, / para significar su afecto / en lo barbaro del traje / indio bozal y grosero
/ se muestra, es el ateismo”.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



484 Horacio Acevedo Gonzalez

No es éste el momento de comentar por extenso los encuentros que
mantienen el Ingenio y el Pensamiento con las diferentes personificaciones
que les van a salir al paso. De la figura del Ateismo en este auto lo que no
podemos dejar de decir es que Julio Caro Baroja (1981) lo consideraba el
ejemplo mas completo sobre la increencia de toda la literatura espaifiola. El
Ingenio abandona su dialogo con el Ateismo diciendo al Pensamiento: “Huir
de este error nos conviene”. A lo que el Pensamiento contesta: “; Y donde habra
en quien reposes, / si huyes de quien tiene dioses / y huyes de quien no los
tiene?” Y concluye el Ingenio: “En quien tenga uno solo”. Y a continuacion el
Pensamiento le presentard a Africa. Africa explica su filiacion a Agar e Ismael
y su espera de un profeta, a lo que el Ingenio argumenta: “buscando / hoy un
Dios vamos los dos / adonde aun no hay ley, no hay Dios, / y pues la estas
esperando / es precisa consecuencia / que mientras sin ley estés, / estés sin
Dios” (vv 993-9). Africa acabara respondiendo: “A mi / no me toca disputar /
la ley que espero tener; solo el acero ha de ser / el que la ha de sustentar. / Y asi,
si apurar no quieres / mi ira has de ver y callar. / Vuelva a cantar y bailar / cada
uno con sus mujeres” (vv.1033-40). “;Sus mujeres?” pregunta escandalizado
el Ingenio, y no tardar4 en calificar al Africa de “Seta”, a lo que el Pensamiento
apostillara: “Y aun hongo”.

Tras dejar al Africa, creyente en un dios, pero todavia sin ley, el
Pensamiento sefiala al Ingenio “que es la Sinagoga aquella / y hay un Dios y
ley en ella”. A lo que responde éste: “;Ley y Dios? Conmigo ven. / Mas, /no es
Pablo con quien viene / de quien me hizo amigo fiel / la escuela de Gamaliel /
por el ingenio que tiene?” (vv. 1121-8). Salen a escena, por tanto, la Sinagoga,
vestida a lo judio y Pablo, a lo romano. La Sinagoga viene “envuelta en ira” y
asombrada de lo que dijo el centurion con voz severa: “verdaderamente era /
hijo de Dios este hombre”. Entrega entonces a Pablo un papel con el decreto
de perseguir en Damasco a cuantos van publicando “los extrafios errores de
aquesa ley”. El Ingenio, al ver a Pablo, a quien ya conoce, se dirige a él, y éste,
con prisa le esquiva: “voy / tan veloz que hacer quisiera / que mi Pensamiento
fuera / mi caballo”, a lo que el Pensamiento apostilla: “Ya lo soy, / pues bruto
es el Pensamiento / de quien al Ingenio va / atras dejandose” (vv. 1198-1203).

Como puede verse, es continuo el juego de las personificaciones con el
contenido de los conceptos que personifican. El Ingenio acude entonces a hablar
a la Sinagoga, que sigue espantada por lo acaecido en la crucifixion de Cristo, y
que refiere que “Las ansias mias / en un palo le pusieron / el mismo dia que fue
/ el eclipse”. El Ingenio, va a sorprenderse por encontrar la causa de lo que le
llevo a la busqueda en la que estd inmerso y quiere corroborar esa informacion
pero la Sinagoga le dice: “Solo me faltaba agora / el que ti quisieses ser / a
dos sentidos: en uno / Ingenio y en otro infiel” (vv. 1263-6)..., anunciando asi
la conversion del Ingenio. Calderén va a marcar de manera muy especial este

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 485
Dios por Razon de Estado

anuncio de los “dos sentidos” ya que desde el verso 1262 inicia una estructura
métrica distinta. Tal como comenta Duarte (2014: 56):

La estructura métrica del auto se presenta en tres grandes bloques. En el primero
se presenta los personajes y la busqueda del Dios ignorado. En un segundo
bloque se muestra la busqueda infructuosa de un Dios pasible en el Ateismo
y en el Islam. [...] En el ultimo bloque, formado de quintillas y romance
encontramos un cambio en el verso 1262 que permite enfatizar la solucion al
enigma que ha planteado la obra.

A continuacion, La Sinagoga se extendera en un discurso que va a resumir el
Pensamiento al Ingenio en cuanto la Sinagoga deje el escenario: “Has hallado / en
la Sinagoga ley / que adora un Dios, primer causa; / que 0jos, manos y oidos es. /
Y con todo eso, te queda / de averiguar y saber / lo que a lo pasible toca”. Ingenio
responde: “Dices, Pensamiento, bien. / Mas faltate afiadir / a esas dos razones
[...]/ si adora como dijo / s6lo a un Dios. ;jcémo después / dijo que a su Hijo
esperaba? / ;Hijo y Padre fuerza no es / que sean dos? Pues ;como a uno / adora
s010?” (vv.1368-82). Es en ese momento en el que en las acotaciones de escena se
puede leer: Suena dentro un trueno, vese una llama como relampago y dice una
voz: “jPablo! ;Porqué me persigues?” Y a continuacion otra acotacion explica:
Abrese la nube y vese Pablo cayendo del caballo. Adeldntase el Pensamiento y
en cayendo en sus brazos, pasan como dicen los versos de los del Pensamiento
a los del Ingenio, en cuya accion los halla la Sinagoga que sale alborotada. La
Sinagoga dice: “Pablo, ;qué es ésto?” y Pablo contesta:

...Caer
en el Pensamiento antes
y en el Ingenio después (vv. 1423-5).

Importante este jeroglifico escénico del paso de Pablo del Pensamiento
al Ingenio, pues muestra que la luz de la Revelacion es acogida antes por
el Pensamiento que por la razon natural. Esta circunstancia, que puede
ser considerada menor, pues ningun critico se ha detenido en analizarla, no
lo debio de ser para Calderon al escribir la escena, ya que esta dentro del
planteamiento de la alegorizacion que hemos descrito. Y para demostrarlo mas
fehacientemente vayamos mas adelante en la accion dramatica: la luz de Cristo
ha llegado a Pablo, ha subido al tercer cielo: “ya Pablo no soy / no vivo yo en
mi”. “Pues, ;/quién?”, pregunta la Sinagoga, y Pablo responde: “Cristo es el que
vive en mi”. La Sinagoga quiere entonces darle la muerte, pero el Ingenio le
dice: “ten / el acero que por ti / le quiero yo convencer” [...] “;El crucificado
dices / que era Hijo de Dios?” y Pablo contesta: “Si”. El Ingenio: “Pues / hay
mas de un Dios”; Pablo: “No”; Ingenio: ;Pues como / es Hijo de Dios sin ser /
Dios también?; Pablo: También es Dios;

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



486 Horacio Acevedo Gonzalez

Ingenio: Pues, ;como si es Dios también,
son s6lo un Dios dos personas?

Pablo: Atn mas lo son, que son tres.

Ingenio: ;Tres y un Dios solo?

Pablo: Si.

Ingenio: ;Como?

PENSAMIENTO: A aquesto importa atender
por si es Pablo el que a DIONISIO

le llega a satisfacer (vv. 1462-1477).

El Pensamiento advierte, por tanto, que el Ingenio va a pasar a ser Dionisio
pues, a partir de ese momento, los argumentos trinitarios de Pablo van a
convencer al Ingenio de la singular naturaleza del Dios cristiano, argumentos
que se desarrollaran mediante el método dialéctico escolastico de preguntas-
respuestas y que son accesibles a la razon natural, pues dice:

Ingenio: Sobre la natural luz
del Ingenio que al fin es
parte del alma he quedado
satisfecho, al parecer,

hasta aqui (vv. 1525-1530).

Ahora toma la palabra la Sinagoga, que no se muestra todavia muy
ofendida, pues “ver tres y adorar uno / me ensefio6 de Abraham la fee”,
aludiendo a la prefiguracion del Dios trinitario que se esconde en los tres
personajes que le anuncian un hijo de Sara en la encina de Mambré. Pero la
Sinagoga, continua en discusion con Pablo, acaba revelando que ha sido ella
quien ha asesinado al divino “Mesias que esperaba” (vv. 1556-7), ya que lo
que de ningun modo puede ya aceptar es el argumento de que el “Hijo que
ha de venir” haya venido encarnado en una Virgen y era tanto Hombre como
Dios (vv. 1570-1609). Enfrentamiento que la Sinagoga remata con el Ingenio,
ya en funcion de Dionisio, quien argumenta sobre la humildad del Cristo que
acabo injustamente sacrificado (vv. 1618-54), argumento que la Sinagoga no
puede rebatir y que hace que El Ingenio suspenda la discusion, pues se ha dado
cuenta de que ha llegado ya al final de sus pesquisas y manda a acudir ante ¢l a
Europa (Gentilismo), Asia (Jerusalén), Africa (Islam), América (Ateismo) para
comunicarles:

Ingenio: ...que el Dios ignoto y pasible,
que ojos y manos y oidos es

y primera causa de causas

en la boca de Pablo hallé (vv.1670-4).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 487
Dios por Razon de Estado

III

Detengamos nuestro seguimiento del auto para advertir brevemente lo
forzado de relacionar a América con el Ateismo, algo que pudo ser debido
a que no le quedaba otro continente para vincular esa adscripcion religiosa,
adscripcion que se estaba haciendo cada vez mas presente en la Europa de la
época en, sobre todo, la llamada secta de los ateopoliticos (Gracian, 1611).
Alegoria historial que no queda circunscrita a la alegoria biblica, como se ha
entendido a veces (Arellano, 2001:93), pues la Redencion humana llega hasta
nosotros y el sacramento de la Eucaristia se sigue celebrando todos los dias.
Calder6n, sin embargo, vincula a Europa con el politeismo por hallarse la
accion dramatica estrechamente relacionada a la predicacion de Pablo.

En efecto, la predicacion de Pablo es el eje central tanto de este auto como
del planteamiento alegorico que desarrolla. Ya dijimos que nosotros vemos en
los autos una forma de alegorizacion que no se ha tenido en cuenta todavia.
Es un tipo de alegoria que estrictamente no es una alegoria, pero que se la
denomina con ese término. Esta forma de interpretacion no se suele entender
en toda la amplitud que se debiera, pues el mismo sacramento de la Eucaristia
es, en si mismo, una figura. No estamos aqui hablando, por tanto, de figuras
retoricas sino de una comprension de la historia que tiene como eje la Redencion
humana (Acevedo, 2013 : 277-322).

Tal como dijimos, en el comienzo del auto ya se plantea la alegoria que
se va a desarrollar y que expone la personificacion del Ingenio al presentarse
a la Gentilidad “a dos luces”, una como “Ingenio humano”, “amante de las
ciencias” y enamorado de la filosofia

...filosophia

es la dama que mas quiero.
Desta, pues, enamorado,
es mi nombre o ha de serlo
en la nueva alegoria

del acto que represento,
yendo de historial sentido
y alegdrico compuesto,
Dionisio (vv. 229-237).

Y a otra luz, “yendo de historial sentido y alegorico compuesto, Dionisio”.
Alegoria “historial”, por tanto, que, como también hemos dicho, remite
a la Redencion, a la Historia de la Salvacion y, de ahi, al “asunto” del auto,
el “argumento de Dios” que, aunque no puede desembocar mas que en la
exaltacion de la Eucaristia, es el que va preparandola, haciendo presente la
intervencion divina segun los variados argumentos que desarrollan los autos.
Alegoria historial que no queda circunscrita a la alegoria biblica, como se ha

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



488 Horacio Acevedo Gonzalez

entendido a veces (Arellano, 2001:93), pues la Redencion humana llega hasta
nosotros y el sacramento de la Eucaristia se sigue celebrando todos los dias.

Entonces, jen qué momentos del auto vemos intervenir el argumento de
Dios a la providencia divina? Hay dos momentos muy claros, el momento
de la muerte de Cristo, provocando el terremoto y el eclipse que suscitan al
Ingenio el interrogante acerca de un dios “desconocido” y “pasible” y que le
lleva a “hacer / de ambas dudas un compuesto / para asunto de este auto”. Y el
momento de la conversion de Pablo, que le hace caer del caballo y ser recogido
por el Pensamiento primero y por el Ingenio después, enigma que es descifrado
un poco mas adelante por el Pensamiento, cuando advierte que la conversion de
Pablo va a alcanzar también al Ingenio: “A aquesto importa atender / por si es
Pablo el que a DIONISIO/ le llega a satisfacer” (vv. 1475-7). En efecto, Pablo
va a explicar al Ingenio el misterio de la Santisima Trinidad, y la providencia
divina cumplira entonces, a través de rigurosos argumentos escolasticos, con el
sentido “historial” de la alegoria, pues el Ingenio, el enamorado de la filosofia,
habia anunciado al principio del auto que también se llamaba, “en la nueva
alegoria.../ yendo de historial sentido / y alegorico compuesto, / Dionisio”.

Hay que advertir que Duarte, el editor mas moderno del auto, no atiende a
las razones que he expuesto. En la nota que escribe al verso 1477, por ejemplo,
no lo cita correctamente, y en vez de citar “es Pablo el que a Dionisio llega a
satisfacer», cita “Pablo llega a satisfacer a Ingenio”. No considera, por tanto,
que ese cambio de nombre sea digno de consideracion. Sin embargo, un afio
después (2015), este mismo editor publico un texto en el que se advierte que no
habia quedado contento con su trabajo anterior, pues dedica a la relacion entre
Ingenio y Dionisio un espacio totalmente inusual en un articulo titulado De las
dos versiones del Divino Orfeo.

Duarte expone en ese articulo que la sentencia “El mundo expira / o su
Hacedor padece”, que aparece en varios de autos de Calderdn, pudo extraerla
de un texto del padre Rivadeneyra, a saber: de la entrada que dedica en su
Flos sanctorum a Dionisio de Areopagita. De Dionisio sabemos que fue de los
pocos convertidos por san Pablo cuando, en su estancia en Atenas, habl6 en el
areopago sobre el Dios desconocido; y el padre Rivadeneyra cuenta, ademas,
que supo del eclipse de sol en la muerte de Cristo como algo no natural a través
de su amigo Apolofanes de Heliopolis. Pero, sobre todo, Duarte (2015: 125)
explica que, en el auto, Dionisio “necesita la revelacion para poder alcanzar
la verdadera esencia de Dios” y cita para ello, ya correctamente, el verso de
marras: “es Pablo el que a Dionisio llega a satisfacer”.

El propio auto, por tanto, ha llevado al editor a una comprension de
lo que expone, pero sin advertir todavia el funcionamiento de la forma de
alegorizacion que se lo hubiera facilitado, pues la escuela de editores de los
autos de la UNAV no la ha tenido en cuenta todavia. Hace ya trece afios que

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 489
Dios por Razon de Estado

publiqué una tesis en su sello, algo de lo que les estoy sumamente agradecido,
en donde expliqué ese funcionamiento en detalle, pero no debi explicarme bien.
En el hispanismo, lamentablemente, no se exige el conocimiento teologico
necesario para entender a Calderdn, aunque somos conscientes de que plantear
esa exigencia nos acerca mas a la apariencia de loco del Pensamiento que a la
del asentado Ingenio, al que, sin embargo, tanto cuesta saltar las bardas de su
racional corral.

Duarte, no obstante, intuye esa necesidad, pues sigue su articulo
explicando que el tema que vertebra el auto es el de la relacion Fe y Razon y
cita para ello el capitulo IV de la enciclica Fides et Ratio de san Juan Pablo II,
en la que se comenta la predicacion de Pablo en el Aredpago como ejemplo
de integracion de la Revelacion en el mundo antiguo a través de la filosofia.
No debemos olvidar tampoco que, si por algo es conocido hoy en dia Dionisio
Areopagita, es por la obra del tedlogo del siglo IV que utilizo ese seudéonimo
para firmar una serie de tratados que tendran una influencia decisiva a partir de
san Buenaventura y santo Tomas, el Pseudo Dionisio que, segun Duarte, fue
recordado por Benedicto X VI en la audiencia general del 14 de mayo de 2008.

En mi citada investigacion profundizo bastante en la relacion entre
Ratzinger y Calderén y menciono el problema que el futuro papa consideraba
el problema mas grave planteado a la exégesis moderna, a saber: el de la
reduccion de la historia a la filosofia. En sus palabras:

el problema exegético coincide totalmente con la discusion actual sobre el
fundamento filosofico, algo que ha desembocado en la limitacion de horizontes
que padece el reciente debate sobre el problema de la hermenéutica biblica: no
puede ser simplemente un retorno a la Edad media o a los Padres, para luego
contraponerlos al espiritu de la época moderna. Mas tampoco puede suponer,
por el contrario, una renuncia a las intuiciones de los grandes creyentes de todos
los tiempos y obrar como si la historia del pensamiento comenzara en serio solo
a partir de Kant. La exégesis de los Padres no se puede eliminar calificandola
de alegorica; ni la filosofia de la Edad Media se puede liquidar clasificandola de
“pre-critica” (Ratzinger, 2003: 41).

Ante esa limitacion de horizontes, Ratzinger proponia dos posibles
salidas: la primera, establecer un puente que comunicara a la Edad media o a
los Padres con el espiritu de la época moderna; la segunda, elaborar una nueva
sintesis capaz de salvar la reductio historiae in philosophiam y vincular asi
los instrumentos de trabajo a una filosofia mejor. Nosotros, en su momento,
advertimos del riesgo que suponia hablar de una filosofia mejor, pues se podia
caer en la misma paradoja que en el siglo XIII, de ahi que estimaramos mas
aconsejable una perspectiva antropologica de la Revelacion como la de Girard,
capaz de revelar la vinculacion de la filosofia con la violencia y lo sagrado. Y,
con referencia al puente entre lamodernidad y los Padres y la filosofia de la Edad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



490 Horacio Acevedo Gonzalez

Media, propusimos la relectura claramente dogmatica de la Biblia del teatro
calderoniano, ya que mantiene al simbolo de la fe como clave hermenéutica de
la Escritura, algo que puede sonar a locura, pero solo si se ignora el papel de
chivo expiatorio que cumple en la modernidad la tradicion hispana.

v

Sélo queda ya espacio para decir que el auto finaliza ilustrando la
predicacion de Pablo a la Gentilidad tras su triunfo dialéctico sobre la Sinagoga
pues, como dice la acotacion de escena: Saca la espada la Sinagoga y los dos
se amparan en la Gentilidad. Pablo e Ingenio-Dionisio se amparan, por tanto,
en los ejércitos romanos y Pablo comienza su predicacion explicando a la
Gentilidad que ella sera la que reciba la tercera Ley, predicacion que continuara
a través de los propios conceptos mencionados, que saldran a escena hablando
por si mismos y que seran, siguiendo el orden del discurso y sucesivamente, la
Ley natural, la Ley escrita, la Ley de Gracia y los sacramentos del Bautismo,
la Confirmacion, la Penitencia, la Extrema Uncion, el Orden sacerdotal y el
Matrimonio.

Como vemos, en este auto el sacramento de la Eucaristia no tiene
parlamento y lo presentara el Matrimonio remitiendo a su referente biblico en
las bodas de Cana, sacramento del Matrimonio que es quien acabara mostrando
al publico, como corona de una fuente que estara en escena representando a los
siete sacramentos, la exaltacion de una Forma Eucaristica: “cuando architriclino
le ve / autorizar el estado / con su presencia y en ¢l / convertir el agua en vino
/ que sombra y figura fiel / es del de la comunion”. Y concluye el Ingenio que,
bajo la impronta ya de la “alegoria historial”, es decir, “restituido al papel de
Dionisio Ariopagita, / llegandose a convencer de la doctrina de Pablo”, admite
el “suave yugo” de la Ley de Gracia, ley que “conserva / los preceptos de las
tres” (ya que los sacramentos son la culminacion de los diez mandamientos de
la Ley escrita y de los dos de la Ley natural), pues ese yugo “nada nos propone
/ que bien a todos no esté / en creerlo y en amarlo” y por ello deben todos
“llegarlo a amar y creer / por razén de Estado cuando / faltara la de la fe” (vv.
1808-1823).

En el colofon vemos que la conversion del Ingenio alcanza también al
Gentilismo y al Ateismo, pero no al Africa-Islam ni a la Sinagoga-Judaismo,
sobre las que Pablo remata el auto profetizando que acabaran admitiendo la fe:
“cuando el mundo venga a ser / s6lo un pastor y un rebafio” (vv. 1833-4). Final
en el que se manifiesta el realismo de la razon de Estado que propone Calderon
en el auto al separar claramente el orden politico del escatologico. A mediados
del siglo XVII todavia era posible creer que, habiéndose ya realizado hacia

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



Reivindicacion de “El Pensamiento” en el auto sacramental 491
Dios por Razon de Estado

siglos la conversion del Gentilismo, se pudiera alcanzar sin muchos problemas
la del Ateismo de esos ateopoliticos que estaban haciendo su aparicion en la
Europa del momento. La Iglesia tardaria todavia hasta 1925 para promulgar
una enciclica como Quas primas, en la que se establecio la fiesta liturgica de
Cristo Rey y se definieron las bases teoldgico-politicas del catolicismo. Una
enciclica que, todo hay que decirlo, no podia resultar sino un brindis al sol,
pues la historia habia ya dejado atras la posibilidad de ese orbe catolico que
pudo haberse consolidado con el Imperio espaiiol y que la misma Iglesia, con
los cardenales Richelieu y Mazzarino al frente, se encargaron de impedir con
todas sus fuerzas.

Ademas, tal como expuso Erik Peterson en su libro El monoteismo
como problema politico, texto que muestra el hilo conductor que comunica
la caida del Imperio romano, la Ilustracion y el Tercer Reich, “la Ilustracion
europea redujo la fe cristiana al “monoteismo”, cuyo contenido teologico es
tan problematico como sus consecuencias politicas. La actividad politica del
cristiano s6lo es posible en el supuesto de la fe en el Dios trino. Esa fe cae mas
alla del judaismo y del paganismo, del monoteismo y el politeismo” (Peterson,
1999: 55). En el auto 4 Dios por razon de Estado se nos ilustra acerca de una
razon de estado con base en la fe trinitaria que fue la que sustento la espera de
la Monarquia catolica de la Espafia barroca en el cumplimiento de Juan 10, 16,
la llegada de ese solo sefor y solo pastor de un solo rebafio que es la verdad que
el Pensamiento piensa celebrar con “fiestas y regocijos” diciendo con Todos a
la vez:

Que debe el Ingenio humano
llegarlo a amar y creer

por razén de estado cuando
faltara la de la fe (vv. 1842-5).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



492 Horacio Acevedo Gonzalez

Bibliografia

Acevedo, H. (2013). El teatro de Calderon, la antropologia de René Girard y el
triunfo de la Eucaristia, Pamplona, Espafia, Servicio de Publicaciones de
la Universidad de Navarra, 2013. Coleccion BIADIG (Biblioteca Aurea
Digital), 21 /https://hdl.handle.net/10171/35269

Arellano, 1. (2001) Estructuras dramadticas y alegoricas en los Autos de
Calderon, Pamplona / Kassel, Universidad de Navarra / Reichenberger.

Bandera, C. (2005). «Monda y desnuday: La humilde historia de Don Quijote,
Madrid, Iberoamericana.

Biirger, P. (1997). Teoria de la Vanguardia, Barcelona, Peninsula.

Calderon de la Barca, P. (1987). Autos sacramentales, ed. A. Valbuena Prat, 2*
ed. Madrid, Aguilar.

Calderon de la Barca, P. (2014). 4 Dios por razon de Estado, ed. Duarte, J.E.,
Pamplona / Kassel, Universidad de Navarra / Reichenberger.

Caro Baroja, J. (1981). “Sobre el ateismo en Espafa”, en fdem, De la
supersticion al ateismo, Madrid, Taurus.

Chiampi, 1. (2000). Barroco y Modernidad, FCE, México DF.

Comision teoldgica Internacional (2025), Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador,
Madrid, BAC.

Duarte, J. E. (2014). “Estudio preliminar”, en Calderén (2014), pp.

Duarte, J. E. (2015). “De las dos versiones del Divino Orfeo. De Calderon
a Dionisio Areopagita. Reescritura e Intertextualidad” en Anuario
calderoniano 8, pp. 113-130

Gracian de la Madre de Dios, G. (1616) Diez lamentaciones del miserable
estado de los Atheistas en nuestro tiempos, Bruselas.

Moreno, E. (2004) Sobre el sentido de “La vida es suerio”, Madrid, Biblioteca
Nueva.

Neumeister, S. (2008). “El calderonismo. Estado de la cuestion”, en Tietz, M.
Calderon y el pensamiento ideologico y cultural de su época, Stuttgart,
Franz Steiner Verlag.

Parker, A. (1952). El valor actual del humanismo espariiol, Madrid, Ateneo.

Peterson, E.(1999). El monoteismo como problema politico, Madrid, Trotta.

Ratzinger, J. (2003). «La interpretacion biblica en conflicto», en Escritura
e interpretacion, los fundamentos de la interpretacion biblica, ed. L.
Sanchez Navarro, y G. Granados, Madrid, Palabra, pp. 19-54.

Regalado, A.(1995). Calderon. Los origenes de la Modernidad en la Esparia
del siglo de Oro, Barcelona, Destino.

Rodriguez de la Flor, F.(2007). Era Melancdlica, Mallorca, J. de Olaiieta.

Soldevilla, C. (2013). Ser barroco. Una hermenéutica de la cultura, Madrid,
Biblioteca Nueva.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 28, n° 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 471-492. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.21



