
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre1

Scientific education in the work of the 
Chilean jesuit Felipe Gómez de Vidaurre
Patricia Juez García2

Fundación Ignacio Larramendi
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9428-0175

Recibido: 01/09/2025
Aceptado: 22/11/2025

Resumen
El artículo estudia la obra inédita Conversaciones de un padre americano 

con sus hijos Caupolicán y Colocolo del jesuita chileno Felipe Gómez de 
Vidaurre, escrita en su exilio en Italia. La obra plantea un proyecto formativo 
para la juventud criolla, combinando educación moral, civil, científica y 
agrícola. Dividida en dos tomos –uno sobre educación física, moral y científica, 
y otro sobre agricultura y botánica– adapta saberes clásicos y modernos al 
contexto colonial chileno. Mediante el diálogo, Vidaurre presenta la ciencia 
como herramienta de progreso, emancipación cultural e identidad criolla, 
destacando la agricultura científica como base de desarrollo y autonomía frente 
al modelo colonial. 

Palabras-clave: Felipe Gómez de Vidaurre, Ilustración católica, jesuitas, 
educación científica, pedagogía ilustrada, agricultura científica, botánica, 
identidad criolla.

Abstract
The article examines the unpublished work Conversaciones de un padre 

americano con sus hijos Caupolicán y Colocolo by Chilean Jesuit Felipe Gómez 

1  Esta investigación se en marca en el proyecto TransatlanticLab-101235830, HORIZON-MSCA-
2024-SE-01.

2 (patriciajuez@larramendi.es). 
Sitio web: https://scholar.google.com/citations?user=czmpN38AAAAJ&hl=es



564 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

de Vidaurre, written during his exile in Italy. The text outlines a formative project 
for Creole youth, combining moral, civil, scientific, and agricultural education. 
Divided into two volumes–one on physical, moral, and scientific education, and 
the other on agriculture and botany–it adapts classical and modern knowledge 
to the Chilean colonial context. Through dialogue, Vidaurre presents science 
as a tool for progress, cultural emancipation, and Creole identity, emphasizing 
scientific agriculture as the foundation of development and autonomy against 
the colonial model.

Keywords: Felipe Gómez de Vidaurre, Catholic Enlightenment, Jesuits, 
scientific education, Enlightenment pedagogy, scientific agriculture, botany, Creole 
identity.

1. Introducción

Felipe Gómez de Vidaurre (Concepción, Chile, ca. 17403 – Cauquenes, 
Chile, 1818) – formó parte del grupo de 360 jesuitas expulsados del territorio 
chileno en 1767 a raíz de la Pragmática Sanción de Carlos III, en su mayoría 
expatriados a Ímola (Italia). La Pragmática prohibía difundir por escrito dicho 
acontecimiento en Italia y España, bajo pena de perder la pensión vitalicia 
otorgada por Carlos III. Este subsidio, concebido por Roda y Campomanes, 
se configuró como un mecanismo de control para impedir que los exiliados 
contribuyeran a la propaganda pontificia de carácter anti-borbónico, anti-
regalista y anti-reformador (Guasti, 2017, 391). A comienzos de 1774, tras la 
disolución de la Compañía de Jesús (1773), Gómez de Vidaurre decidió, junto a 
otros correligionarios, trasladarse a Bolonia. En 1801, tras el permiso de Carlos 
IV de 1798, obtuvo un permiso especial para repatriar jesuitas ancianos, lo 
que le permitió regresar a Chile. Aunque una posterior contraorden dispuso 
su reembarque a España, por la hemiplejía que lo aquejaba se le autorizó 
permanecer en su tierra natal, donde murió en 1818.

Gómez de Vidaurre forma parte del grupo de jesuitas expulsos que se 
dedicaron a realizar obras enciclopédicas, como Juan Andrés y Lorenzo Hervás 
Panduro, a refutar las ideas antiamericanistas de los filósofos europeos del 
siglo XVIII, como el chileno Juan Ignacio Molina, el mexicano Francisco 
Xavier Clavijero y el ecuatoriano Juan de Velasco, autores de extensas 
historias naturales sobre las regiones americanas de las que eran originarios 
(Casanueva, 2001). Su obra más conocida, la Historia geográfica, natural y 

3   Según Walter Hanisch (1972, 229), no es probable que Gómez de Vidaurre naciera después de 
1740 pues enseñaba gramática en el Colegio Máximo de Santiago cuando se produjo la expulsión en 
1767.



565La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

civil del Reino de Chile, ha sido valorada por rescatar aspectos costumbristas, 
sociológicos, morales y etnográficos chilenos (Vallebuona Crovetto, 1983, 
13). El autor describe con precisión el territorio, sus recursos naturales y su 
potencial económico, alimentario y medicinal. La obra refleja su visión de la 
ciencia como instrumento para la emancipación económica, la revalorización 
de los recursos locales y la construcción de una identidad criolla sustentada en 
el conocimiento del entorno (Silva Cuevas, 1999, 144). La obra de Vidaurre 
parece continuar una cierta tradición de reivindicación criolla, en la línea de 
trabajos como los del Inca Garcilaso y sus Comentarios reales, escritos en1609, 
(Pino, 2016).

Aquí daremos a conocer sus inéditas Conversaciones familiares de un 
padre americano con sus hijos Caupolicán y Colocolo, manuscrito conservado 
en la Biblioteca Real de Palacio (Madrid) y datable entre 1781 y 1787 por 
sus referencias bibliográficas, obras impresas hasta 1778, y la alusión a 
acontecimientos de 1780, que el autor presentaba como recientes. En esta 
obra, Vidaurre recurre al diálogo entre un padre y sus hijos –figuras simbólicas 
cuyos nombres evocan a líderes mapuche– para transmitir enseñanzas éticas 
y científicas dirigidas a la juventud criolla. Dividida en dos tomos, dedica 
el primero a combinar principios morales, religiosos y filosóficos con una 
introducción a las ciencias naturales, mientras el segundo aborda la agricultura 
científica y la botánica práctica como técnicas orientadas al progreso material. 
Su proyecto articula así formación ética y educación científica, con la enseñanza 
como eje de regeneración social y modernización económica del Reino de 
Chile. Disciplinas como física, anatomía, botánica, mecánica y agricultura 
adquieren valor por sus fines prácticos y sociales. La ciencia aquí no es solo 
saber teórico, sino instrumento de transformación cultural y de construcción de 
una identidad criolla sustentada en la utilidad y en el conocimiento del entorno.

Este artículo se propone defender que la educación científica en las 
Conversaciones familiares es el núcleo del proyecto pedagógico de Vidaurre, 
donde adapta corrientes ilustradas como la fisiocracia, el enciclopedismo y 
la filosofía natural al contexto colonial, articulando un discurso en el que la 
ciencia se convierte en motor de progreso económico, emancipación cultural y 
afirmación de la identidad criolla dentro de la tradición jesuítica ilustrada y de 
la Ilustración católica.

2. Contexto histórico y educativo

Las reflexiones pedagógicas y científicas de Felipe Gómez de Vidaurre deben 
situarse en el marco de la Ilustración en la monarquía hispánica. Para algunos, 
equiparable a la italiana (Astigarraga, 2015), para otros, mimética (Sarrailh, 



566 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

1957), insuficiente (Subirats, 1981) o débil (aun proyectada hacia América: Peset 
y Lafuente, 1998), lo cierto es que compartió con otras ilustraciones europeas 
la confianza en la razón, el utilitarismo, el enciclopedismo y las nuevas formas 
de sociabilidad académica (Peset, 2003; Franco, 2000). Y es que cátedras, 
observatorios y expediciones fueron instituciones estrechamente vinculadas con 
los objetivos reformistas de la monarquía (Sánchez Blanco, 2007; Vega, 2010).

Su marco, lo que conocemos como Ilustración católica, consistió en un 
peculiar esfuerzo de conciliación entre razón y fe que. Como señaló Batllori 
(1966, 112), excluir a pensadores no racionalistas sería reducir la Ilustración a 
un fenómeno marginal. Mario Rosa la interpretó como un espacio intermedio 
donde autores como Muratori o Vico en Italia, y Mayans o Jovellanos en 
España, integraron las novedades del siglo XVIII con la tradición cristiana 
(Giménez, 2009; Plongeron, 1969; Schneider, 1998; Aspaas y Kontler, 2023). 
La Compañía de Jesús encarnó paradigmáticamente esta síntesis: aunque 
mantuviera la centralidad de la escolástica, la Ratio studiorum permitió cierto 
eclecticismo e incorporó disciplinas como la física, la astronomía o la historia 
natural, concebidas como instrumentos de utilidad social y legitimación 
teológica (Millones y Lezema, 2005; Grendler, 2016; O’Malley, 2016; Palmer, 
1939; Lehner, 2008). Las bibliotecas jesuitas, pese a la censura, reunieron 
obras científicas contemporáneas, y, tras la supresión de 1773, este patrimonio 
circuló a través de exalumnos y exiliados (Torales, 2005; Valenzuela, 2018). 
Los expulsos actuaron como mediadores culturales, con identidades múltiples: 
súbditos de la monarquía, miembros de la Compañía y vinculados a sus patrias 
locales (Guasti, 2020, 686). Su producción intelectual osciló entre la defensa de 
la monarquía, la tradición jesuítica y los particularismos regionales. En Italia se 
distinguieron dos estrategias: una combativa, contraria a la Ilustración, y otra 
dialogante, que buscó apropiarse de sus lenguajes (Guasti, 2017, 395). A esta 
última corriente perteneció Vidaurre, quien adoptó géneros ilustrados como el 
diálogo pedagógico y el tratado científico para articular su texto. 

La Compañía cultivó las ciencias naturales, en particular matemáticas, 
astronomía y geofísica desde el s. XVI (O’Connell, 1956; Udías, 2012). La 
Ratio studiorum, impulsada por Clavius, incorporó matemáticas y ciencias 
naturales de modo sistemático (Giard, 1995; Harris, 1996). Ello respondía 
(Harris, 1989, 29-32) a la “espiritualidad apostólica”, que concebía el saber al 
servicio de la misión; Feldhay (1995, 201) habló de una “ideología jesuita” en la 
que el conocimiento era un “camino de salvación”. La espiritualidad ignaciana 
alentaba a encontrar a Dios en todas las cosas, legitimando la investigación 
natural como forma de servicio (Udías, 2012, 322). En Chile, este horizonte 
global se desplegó en un contexto de aislamiento y precariedad institucional, 
aunque en el siglo XVIII emergió una incipiente “república de las letras” 
sustentada en bibliotecas conventuales y colecciones privadas. 



567La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

3. Conversaciones familiares de un padre americano con sus hijos 
Caupolicán y Colocolo 

3.1. Descripción general de la obra 

El manuscrito Conversaciones familiares de un Padre Americano con 
sus hijos Caupolicán y Colocolo expone principios morales y científicos con 
un desarrollo técnico detallado. Organizado en bloques temáticos, el lector 
avanza desde la formación integral del individuo hasta la aplicación práctica de 
conocimientos específicos.

El tomo primero trata de la crianza de los hijos en lo físico, moral, civil y 
científico. Este bloque ofrece una visión holística de la educación, abordando 
la formación del cuerpo, el cultivo de las virtudes morales, la instrucción cívica 
y la adquisición de conocimientos científicos. 

La Conversación preliminar introduce el programa educativo de Vidaurre 
a través del Padre, quien explica a sus hijos Caupolicán y Colocolo que el 
progreso del Reino no depende de la riqueza minera, sino de ciencias útiles 
como la agricultura y las artes. La nobleza, sostiene, debe instruirse en estos 
saberes para dirigirlos y perfeccionarlos, legitimando su papel político y social. 
Para ello se debe combinar teoría y práctica: lecciones nocturnas, manuales 
especializados, visitas a talleres y contacto con artesanos, siguiendo un 
orden de utilidad. La propuesta se respalda en obras como el Diccionario de 
Comercio de Savary (1723), el Diccionario copioso de las artes de Francesco 
Griselini (1769), las colecciones de la Real Academia de París y artículos de la 
Enciclopedia. La conjunción de virtud, conocimiento técnico y acción social se 
muestra como motor del progreso colectivo.

La Conferencia primera, Cuidados, que deben tener los padres desde el 
primer ser de sus hijos hasta que comienzan a hablar, arranca bajo la inspiración 
de las tesis de Buffon, sobre la influencia del clima; de Ballexerd, sobre el 
cuidado físico; y de la teoría de la formación integral del cuerpo y el espíritu 
de Locke. Caupolicán y Colocolo plantean dudas y preguntas que permiten al 
Padre precisar las enseñanzas, confirmando la función pedagógica del diálogo. 

La Conferencia segunda, Educación física del hombre hasta su virilidad, 
continúa con un enfoque médico-moral ilustrado. El Padre orienta a Caupolicán 
y Colocolo sobre los cuidados corporales desde la infancia hasta la juventud, 
expone reglas dietéticas junto con prácticas de robustecimiento, paseos 
naturalistas, etc. El discurso incluye consejos sobre vestimenta y cama, la 
defensa de la inoculación, etc. 

La Conferencia tercera, Ineptitud de las mujeres para ser ellas las primeras 
maestras, y su aptitud para ser instruidas en algunas ciencias, plantea la 
educación femenina como elemento clave del progreso social. Sostiene que la 



568 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

ignorancia de las mujeres no es culpa suya, sino del descuido masculino. En 
tres niveles, además: social y moral, práctico y pedagógico. Aunque mantiene el 
ideal de mujer doméstica heredado de Fénelon y Rousseau, defiende incorporar 
saberes científicos prácticos como parte esencial de su educación, reconociendo 
su capacidad racional y denunciando la negligencia histórica de su instrucción 
(Juez García, 2024, 38).

La Conferencia cuarta, Educación civil y política del hombre, sitúa la 
formación civil como puente entre la educación moral y la científica. Según el 
Padre, la verdadera educación civil no se limita a cortesía o urbanidad externa, 
sino que prepara al individuo para la convivencia social y la cooperación en el 
bien común. 

La Conferencia quinta, Educación moral y cristiana del hombre, orienta 
la conducta hacia un orden superior fundado en la moral cristiana. El Padre 
insiste en inculcar desde la infancia respeto a lo sagrado, conciencia de premios 
y castigos eternos, y control temprano de las pasiones. La vigilancia constante 
es indispensable: una educación moral descuidada arruina la familia, mientras 
que una bien orientada asegura virtudes que honran y perpetúan el linaje.

En la sexta, Máximas para fundar las criaturas en la moral cristiana, el 
Padre conduce el discurso mediante máximas y ejemplos, mientras Caupolicán 
actúa como interlocutor reflexivo y Colocolo como interrogador práctico. Tres 
máximas iniciales lo orientan: el conocimiento de sí mismo como ser racional, 
el conocimiento de Dios como fundamento de deberes hacia padres, sociedad 
y Creador, y el conocimiento de la naturaleza humana, inclinada al mal pero 
corregible por la razón y la experiencia. Integra varias tradiciones: la moral 
cristiana y la literatura de perfección (Tomás de Kempis, Ignacio de Loyola); 
la filosofía moral de raíz aristotélica y estoica; el derecho natural y la literatura 
de urbanidad. Es síntesis de doctrina religiosa, filosofía racional y normas de 
convivencia.

En la Conferencia séptima, Educación científica del hombre, el Padre 
afirma que, sin ciencia, la racionalidad humana permanece incompleta, 
reducida a confusión e inconexión. El plan inicia con la alfabetización desde 
los cuatro años, con textos de doctrina cristiana, política y urbanidad como El 
Catón Cristiano y El Galateo, evitando novelas y relatos de encantamientos. El 
Padre critica las largas jornadas escolares y defiende un máximo de dos horas 
de estudio, alternando reposo y ejercicio físico. Cada disciplina tiene un fin: el 
baile, urbanidad; la música, entretenimiento; el dibujo, herramienta universal; 
la equitación, honor caballeresco; la natación, habilidad vital. El programa 
incluye latín, retórica, poesía, griego, geografía, historia sagrada y nacional, y 
filosofía lógica, física y experimental para el estudio de los fenómenos naturales, 
que encamina al reconocimiento de Dios. Se valoran las ciencias aplicadas y, en 
teología, rechaza las disputas escolásticas y prioriza el conocimiento de Dios, 



569La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

el dogma y la historia de la Iglesia. El discurso culmina aconsejando incluso 
a nobles y personas de alta posición el aprendizaje de artes mecánicas como 
recreo útil contra la ociosidad. 

El tomo segundo contiene la Segunda conversación. Su núcleo es Sobre la 
agricultura en general. Proyecta tres bloques: conocimiento de la agricultura y 
sus instrumentos, conocimiento de las tierras (tipologías de suelo, diagnóstico 
y correcciones adaptadas al Reino de Chile) y cultura de árboles, arbustos y 
plantas (especies autóctonas e introducidas, usos y técnicas de plantación y 
mantenimiento…) 

La Conferencia primera se centra en la agricultura como fundamento 
de la vida social, cultural y política. El entusiasmo inicial de Caupolicán y 
Colocolo, que reconocen la utilidad de este arte a pesar del desprecio que recibe 
en su medio, da pie al Padre para presentar la agricultura como la primera 
de las artes, nacida con el mundo por la necesidad de alimento y origen de 
civilización, riqueza y poder político. El argumento se refuerza con las obras 
de Columela y Cicerón, prueba de la alta valoración de la agricultura en la 
antigüedad. Y, frente al bajo aprecio local, trae ejemplos contemporáneos de 
Europa, donde la agricultura es motor de prosperidad. 

La Conferencia segunda es un alegato sobre la necesidad universal de la 
agricultura en todos los estadios de la vida humana –bárbaro, rústico y culto– 
partiendo del mandato bíblico (Gn 3,19) In sudore vultus tui vesceris pane. El 
Padre distingue los órdenes de lo necesario, lo útil y lo deleitable, mostrando 
que la cultura multiplica las demandas humanas y refuerza la dependencia 
de la agricultura, proveedora no solo de alimentos, maderas o medicinas, 
sino también de textiles, animales de trabajo y objetos de ornato. La historia 
confirma que las naciones florecen cuando la agricultura prospera y decaen 
cuando la abandonan. De ahí, subraya, el valor de la agricultura científica: 
selección de semillas, adaptación a suelos y climas, corrección de defectos del 
terreno y combinación adecuada de principios vegetativos. 

La Conferencia tercera presenta la agricultura como un sistema integral 
que abarca los tres reinos de la naturaleza, junto con el manejo de instrumentos, 
aguas y la administración económica. El Padre subraya que la agricultura 
local aún carece del grado de perfección necesario para el hombre culto, y 
que solo mediante instrucción sistemática puede diversificarse la producción, 
incrementar su utilidad y alcanzar lo deleitable. En el reino vegetal explica 
la clasificación de suelos, selección de semillas, técnicas de cosecha y 
conservación, protección contra plagas y climas adversos, enriquecimiento 
de pastos y prados artificiales, cultivo de especies hortícolas, medicinales y 
textiles, y la gestión racional de bosques. En el reino animal aborda la cría 
y aprovechamiento integral de ganados, acuicultura, incubadoras artificiales 
de Réaumur, apicultura, sericultura y cría de cochinilla, destacando productos 



570 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

como la caña de azúcar, el cacao y el añil. En el reino mineral trata el uso 
de enmiendas y fertilizantes para mejorar suelos. Presenta la agricultura como 
disciplina total, capaz de transformar economía, cultura y autosuficiencia de un 
país cuando se practica con ciencia y método.

La Conferencia cuarta aborda tres ejes: definición de la agricultura, 
principios de la vegetación e instrumentos necesarios para una práctica 
científica. El Padre la define –en diálogo con Caupolicán y Colocolo– como 
el arte de preparar la tierra, conforme a clima y terreno, para producir frutos 
de calidad en su sazón, siguiendo reglas basadas en los principios vegetativos: 
agua, tierra, aire y calor. Explica que la fertilidad depende de su adecuada 
combinación mediante labores racionales, destacando el papel de la luz y del 
calor también generado por la fermentación del suelo húmedo. Al tratar los 
instrumentos, sitúa al arado en el centro por airear y preparar la tierra. Describe 
el modelo europeo con sus piezas (soco -dice afrancesando la reja-, cuchillos, 
versorio -dice ahora por vertedera-, timón, ruedas, manubrios -por estevas-) 
y menciona mejoras como el Sembrador y el Cultivador de Jethro Tull para 
remover la tierra entre plantas. Añade aperos complementarios (azadón, rastra, 
cilindros, barreno), junto con bueyes, mulas, caballos, asnos y carros, cuyo 
rendimiento debe calcularse incluyendo subproductos y estiércol. Termina 
destacando la importancia de conocer la calidad de las tierras antes de asignar 
cultivos o adquirir haciendas. 

La Conferencia quinta constituye un tratado técnico sobre el arado, el 
instrumento más universal de la agricultura, nacido del azadón y perfeccionado 
lentamente. Clasifica los arados según el suelo: grandes y anchos para arcillas; 
medianos y posteriores anchos para tierras menos pesadas; ligeros y de filo 
menos agudo para arenas. Describe modelos concretos: el arado común de 
ruedas, fuerte y versátil; el sin ruedas, adecuado para suelos húmedos; el 
especial para drenajes, con doble cuchillo; el de una sola rueda, para tierras 
ligeras; etc. El texto combina historia, ingeniería y práctica agronómica, 
preparando el terreno conceptual para las innovaciones en la siembra.

La Conferencia sexta se dedica a la descripción técnica del Sembrador, 
nacido en la moderna agricultura europea. El Padre parte del modelo inventado 
en Italia por un español y perfeccionado por Jethro Tull, Chateauvieux y 
Duhamel, y le da un diseño más simple. Describe su estructura –ruedas, 
cuchillos triangulares, tolvas, transmisión y cañoncillos para el grano– y detalla 
cada pieza con medidas exactas. Lo presenta como símbolo de la transición 
hacia una agricultura científica y mecanizada que perfecciona la siembra, 
abarata costes y aumenta el rendimiento. 

En la Conferencia séptima el Padre explica que, aunque la tierra se 
prepare bien antes de sembrar, siempre brotan malas hierbas, y que los métodos 
tradicionales (escardillo y deshierbe manual) son costosos y dañinos. Por ello, 



571La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

el inglés Jethro Tull, “príncipe de la agricultura moderna”, ideó el Cultivador, 
adoptado en Europa para eliminar hierbas y fortalecer las plantas. El binomio 
Sembrador-Cultivador ofrece ventajas decisivas: airea y permeabiliza el suelo 
para aprovechar rocío y calor solar, incrementa la fertilidad, siembras medidas 
y sin desperdicio, y cosechas que pueden duplicarse o triplicarse. Aunque 
reconoce la utilidad de los estiércoles y advierte que en tierras muy inclinadas 
conviene el método antiguo, insiste en la superioridad del nuevo sistema. En 
el diálogo, Caupolicán actúa como aprendiz receptivo y Colocolo plantea 
objeciones sobre costes, espacio y riesgos, lo que permite al Padre reforzar 
sus argumentos. La conferencia concluye con el anuncio de un estudio sobre la 
naturaleza y cualidades de las tierras, evocando a Columela, pero el manuscrito 
termina ahí. 

El avance de las conferencias sigue una lógica pedagógica que avanza desde 
el instrumento básico, el arado, hacia el instrumento de precisión, el sembrador, 
que controla la siembra y optimiza la disposición de las plantas, y culmina en el 
instrumento de mantenimiento, el cultivador. Esta secuencia además de ampliar 
los recursos técnicos del agricultor, refleja un auténtico cambio de paradigma: 
el paso de una agricultura empírica y dispersa a otra científica, mecanizada y 
planificada. En el plano pedagógico, combina descripciones técnicas detalladas 
con fundamentos científicos tomados de la botánica, la física del suelo y la 
fisiología vegetal. Su discurso se apoya en comparaciones históricas entre 
la agricultura antigua y la europea moderna, y se fortalece con la refutación 
de las objeciones planteadas por Colocolo sobre costes, riesgos o pérdida de 
terreno, al mismo tiempo que motiva a Caupolicán apelando a la eficacia, al 
orgullo agrícola y al deseo de progreso. La lógica del texto responde así a una 
estrategia educativa gradual: desde la formación física y moral del niño hasta 
su instrucción científica, todo enmarcado en la convicción de que el saber debe 
orientarse a la utilidad social y a la superación del atraso colonial.

3.2. El diálogo como recurso pedagógico: tradición clásica y aplicación 
criolla

Los jesuitas, tanto en su labor misionera como tras su exilio en Italia, 
contribuyeron a universalizar la reflexión (Bolufer, 2019, 606). Influyen 
decisivamente en ellos Locke y Condillac, así como la pedagogía de Voltaire, 
Diderot y Rousseau, cuyo Emilio (1762) (Capel, 2007, 87) inspiró a tantos 
autores pese a su prohibición inquisitorial en 1764 (Aguilar Piñal, 2005, 91; 
Álvarez Barrientos, 2010, 144). 

La obra de Vidaurre se estructura como diálogo entre el autor y sus hijos, en 
la tradición pedagógica heredera de las formas clásicas platónica, ciceroniana 
y lucianesca, útil tanto para la indagación racional como para la crítica irónica 



572 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

(Guillén, 1985, 229; Vian, 2005, 66). A diferencia del teatro, el uso didáctico 
del diálogo, con una propositio inicial, una argumentación desarrollada por 
interlocutores con perfiles diferenciados y una polifonía regulada, permite al 
lector formarse en la confrontación de voces (Vian, 1992, 9; 2010, cxxviii). De 
las tres tipologías que se han distinguido, el modo “magistral o pedagógico”, 
el “polémico o erístico” y el “heurístico”, este último sería el que mejor 
ejemplifica el carácter compartido del aprendizaje (Vian, 2010, clxxx). Desde 
1530, la vernacularización del género en castellano con Valdés, Pérez de 
Oliva o Villalón lo convirtió en instrumento educativo eficaz (Bataillon, 1966; 
García López, Fosalba y Pontón, 2013) que no fue mera copia, sino adaptación 
creativa del modelo clásico (Gómez, 2015, 50). Como señaló Domínguez Ortiz 
(1995, 22), estos textos buscaban “poner al alcance de todos los progresos que 
realizaban los viajeros y exploradores, por un lado, los científicos puros por 
otro”, y se ajustan al modelo de “libros educativos, instructivos y recreativos” 
(Demerson 1976, 11). En el ámbito criollo, este recurso sirvió para articular 
saberes europeos con experiencias locales, legitimar la enseñanza en lengua 
vernácula y explorar nuevas identidades culturales. 

En este contexto, las Conversaciones, de función didáctica y divulgativa, 
accesible a la juventud, tienen un alcance más amplio. El título mismo 
tiene un valor estratégico: aludir a destinatarios concretos crea la ilusión de 
interlocutores reales, aunque el verdadero receptor sea el público lector. Y, así, 
se ponen en relación con obras como Entretien d’un père avec ses enfants de 
Diderot (1773), las Conversaciones de Antonio de Ulloa (1795), los Entretiens 
de Jean-François Dubroca (1797) o el Espectáculo de la naturaleza de Noël 
Antoine Pluche (1785), que combinaron exposición rigurosa y tono cercano. 
Cada conversación se plantea como unidad cerrada, con ejemplos y reflexiones 
(Sánchez-Blanco, 1998), en un estilo que, como señaló Hauser (1974, 302), 
favorece la relación directa con el lector y evita la rigidez didáctica. Algo que 
también se aprecia en el Testamento de un filósofo de Olavide por los mismos 
años (Alonso Seoane 2003, 62-63).

El diálogo en Vidaurre responde a una convicción metodológica: el 
conocimiento debe construirse colectivamente, apoyado en el afecto y la razón 
compartida, no imponerse dogmáticamente. La figura del padre se inspira en 
los diálogos socráticos y ciceronianos, pero en clave ilustrada es guía paciente, 
no predicador, y adapta su discurso al nivel del interlocutor. De este modo, el 
diálogo despierta curiosidad, fomenta razonamiento inductivo, vincula saber 
con experiencia afectiva y forma el juicio mediante la pregunta y la respuesta. 
Los hijos, Caupolicán y Colocolo, simbolizan a la juventud americana llamada 
a cultivar la herencia natural indígena mediante la ciencia y la razón, mientras 
el padre encarna al criollo ilustrado formado en Europa. La escena doméstica 
deviene microcosmos del proyecto político y social de Vidaurre: una patria 



573La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

sustentada en virtud, conocimiento útil y razón ilustrada.
El ámbito familiar, como ambiente de confianza, refuerza la autoridad 

del saber mediante el respeto y convierte el diálogo en medio para la vida 
racional orientado a formar ciudadanos. Frente a los sistemas enciclopédicos, 
Vidaurre opta por un itinerario progresivo: educación física, moral, ciencias y, 
finalmente, artes útiles, en sintonía con la maduración del cuerpo, la voluntad 
y la razón. El formato conversacional permite retomar y profundizar en temas, 
presentar objeciones y reformular respuestas, de manera que el conocimiento 
surge como fruto de un proceso reflexivo.

El tono paternal y reflexivo se complementa con la defensa de una nueva 
filosofía científica frente a la tradición escolástica. Las Conversaciones se 
conciben como un “laboratorio formativo”, donde los hijos representan la 
ignorancia inicial y la capacidad de aprender, mientras que el Padre actúa como 
modelo de racionalidad y virtud. El diálogo pedagógico expresa la confianza 
de Vidaurre en la razón ilustrada, su apuesta por una educación amable y 
progresiva, y su visión de la familia como núcleo fundacional de una futura 
sociedad americana, en la que el saber no se orienta al éxito individual, sino a 
la utilidad pública.

3.3. Análisis del uso simbólico de los personajes Caupolicán y Colocolo

El uso simbólico de Caupolicán y Colocolo constituye uno de los 
elementos más significativos de la obra. Junto a su función de interlocutores 
didácticos, tienen una dimensión alegórica que inserta el texto en el horizonte 
político y cultural criollo, más allá de su propósito pedagógico inmediato. Al 
elegir los nombres de los célebres líderes mapuche de la resistencia del siglo 
XVI, el autor recupera la herencia indígena como parte de un proyecto de 
modernización americana.

Caupolicán aparece como joven inteligente, sensible y comprometido 
con la idea de progreso, que simboliza a la juventud americana en formación. 
Tanto él como Colocolo participan activamente en las conferencias y encarnan 
el deseo de aprender. Literariamente, ambos resultan interlocutores ideales, 
receptivos pero críticos. Pero la elección de sus nombres les otorga un valor 
simbólico mayor. Caupolicán y Colocolo remiten a la resistencia indígena 
frente a la conquista española. Vidaurre, sin reivindicar explícitamente la causa 
indígena, utiliza estas figuras para integrar su texto en un relato de identidad 
americana, donde formación científica y moral se enlace con la genealogía 
cultural del territorio. El Padre, en este esquema, representa la razón criolla 
ilustrada, nutrida en Europa y orientada a regenerar la patria a través del 
conocimiento útil.



574 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

De este modo, la dinámica familiar se convierte en metáfora política 
y semilla de la república futura. Caupolicán y Colocolo deben aprender a 
conocer su tierra, cultivarla, gobernarse y pensar con juicio, situándose entre la 
herencia indígena y la ciencia europea. Vidaurre no idealiza lo indígena, pero 
lo incorpora como base de una nueva identidad. Y, así, Caupolicán y Colocolo 
no son únicamente discípulos, sino la promesa de una América regenerada por 
la ciencia, la virtud y el trabajo.

4. Saberes científicos en la obra

En los estudios historiográficos sobre ciencia y exploración en la América 
española, la investigación ha transitado desde enfoques descriptivos hacia 
perspectivas culturales y sociales de la ciencia. El análisis actual se centra 
menos en “qué se descubrió” y más en cómo, con qué medios, en qué contextos 
y para quién se generó el conocimiento, incorporando la interacción con 
comunidades anfitrionas y la circulación de saberes populares. Así, la ciencia 
funcionó como un dispositivo de poder, de legitimación y de construcción 
de identidades nacionales y, en el caso de Hispanoamérica, se entiende no 
solo como acumulación de datos, sino como un proceso de producción de 
representaciones y significados fundamentales para explicar la relación 
entre conocimiento, sociedad y poder (Sagredo Baeza, 2017, 746-747). Las 
Conversaciones de Vidaurre son un perfecto ejemplo de ello: ciencia útil, 
pragmática, que busca superar el atraso colonial y forjar una ciudadanía 
ilustrada, productiva y moralmente responsable.

4.1. Confluencia de ciencia, teología y artes útiles

La Compañía de Jesús desempeñó un papel decisivo en la articulación 
entre educación, ciencia y vida social, integrando la formación moral con el 
cultivo de las ciencias. Desde su fundación, impulsó un modelo pedagógico 
que concebía el saber como servicio a Dios y a la sociedad, en el marco de 
una “espiritualidad apostólica” (Harris, 1989). Desde ese punto de vista, 
la observación y la experimentación constituían formas de santificación del 
conocimiento. 

Durante gran parte del siglo XX predominó en la historiografía una visión 
reduccionista de la Compañía de Jesús, que destacaba su función educativa y 
misional, relegando sus aportes científicos a un plano marginal; pero la ciencia 
moderna no puede comprenderse sin el papel de los jesuitas en la producción, 
sistematización y circulación del conocimiento (Latour, 1987; O’Malley 
et al., 1999, 2006; Udías, 2014; Zermeño, 2008). La ciencia jesuita estuvo 



575La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

marcada por su pragmatismo y capacidad de adaptación a contextos locales, 
al tiempo que respondía a necesidades imperiales y evangelizadoras (Newson, 
2020; Marroquín Arredondo y Bauer, 2019). Su producción se plasmó en una 
gran diversidad de géneros –desde historias naturales y morales hasta cartas 
edificantes, recetarios y derroteros– en los que se combinaban funciones 
científicas y apologéticas. Sin que se pueda olvida su intervención, durante 
el siglo XVIII, en su defensa del Nuevo Mundo y su riqueza natural frente a 
críticas europeas.

En el contexto de la Ilustración católica, la presencia jesuita en 
Hispanoamérica tuvo carácter ambivalente. Antes de la expulsión, sus colegios 
en Chile introdujeron reformas pedagógicas que acogían la nueva ciencia y 
el eclecticismo filosófico, rompiendo con la escolástica barroca (Góngora, 
1969, 62; Contreras Gutiérrez, 2014, 46-47). Y tras la expulsión, la continua 
producción intelectual de sus miembros los convirtió en América en referentes 
de un catolicismo reformista. Las reformas borbónicas buscaron neutralizar 
esta herencia, insistiendo en reforzar la disciplina monástica, promover la 
Biblia y condenar el probabilismo moral jesuita, al tiempo que subordinaban 
la enseñanza al regalismo ilustrado (Góngora, 1969, 58-59). Este sesgo anti-
jesuita influyó en otras órdenes: mercedarios y franciscanos implantaron cursos 
de teología moral rigorista, y la reforma franciscana de 1789, promovida por 
Manuel María Trujillo, introdujo la filosofía moderna en castellano, desplazando 
el latín y la casuística jesuítica. 

En el paso del Tomo I al Tomo II de la obra de Vidaurre, esta visión se hace 
aún más explícita. El conocimiento científico no solo se enseña en abstracto, 
sino que se traduce en saber técnico aplicado al trabajo, especialmente al de 
la tierra. La agricultura reúne los saberes de la física, la química, la botánica y 
la mecánica, y los orienta al bienestar colectivo. Los saberes científicos en la 
obra de Vidaurre no se limitan a un corpus de disciplinas, sino que constituyen 
una forma de entender el mundo, de habitarlo con juicio y de transformarlo 
éticamente. Su enseñanza se basa en la experiencia, la razón y el ejemplo, y su 
objetivo es formar una juventud capaz de cultivar no solo la tierra, sino también 
su espíritu y su entorno social. En este marco, la ciencia no es mera instrucción 
es la piedra angular de una pedagogía americana ilustrada.

4.2. Contenidos de física, agricultura y botánica

La obra de Vidaurre ofrece una articulación singular y temprana de 
saberes científicos aplicados al contexto americano. La pedagogía integral se 
plasma en un diálogo en el que la ciencia se vincula con la moral, la experiencia 
con la reflexión, y el conocimiento con la utilidad pública. En este marco, los 
tres campos centrales del manuscrito, física, agricultura y botánica, no son 



576 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

concebidas como ciencias abstractas, sino como instrumentos para comprender, 
cuidar y transformar el entorno natural.

En el siglo XVIII, la ciencia española, asimilando a Bacon, Descartes, 
Newton y Linneo, se orientó a la observación, la experimentación y la utilidad 
social (Navarro Brotons, 2006). La física se renovó con instrumentos modernos 
y con la difusión de Feijóo y Cerdá y Rico, mientras la recepción de Nollet, 
Musschenbroek y Buffon consolidó una física experimental y crítica (Navarro 
Brotons, 2009). La química cobró peso ligada a la minería y la metalurgia, 
en diálogo con las innovaciones de Lavoisier. La botánica se revolucionó 
con la introducción del sistema linneano por el botánico sueco Pehr Löfling 
(1751-1754), la enseñanza de Casimiro Gómez Ortega, José Quer y Juan 
Minuart, y expediciones como las de Hipólito Ruiz y José Pavón (1777-1788), 
José Celestino Mutis (1783-1808) o Alejandro Malaspina (1789-1794). La 
agricultura integró estos avances bajo la ideología de la utilidad impulsada por 
las Sociedades Económicas o el Informe sobre la Ley Agraria de Jovellanos 
(1795). 

En este horizonte se enmarca la propuesta de Vidaurre, para quien la 
física es el conocimiento de los fenómenos naturales como base del juicio y 
la virtud. Así lo muestra una parte sustantiva de la Conferencia VII del Tomo 
I, la dedicada a describir el tipo de física que debe enseñarse a la juventud. Se 
trata de una física experimental y explicativa, que permite conocer las leyes del 
movimiento, las propiedades de los cuerpos, del aire y del agua, y las causas de 
los eventos naturales.  Pero este tipo de saber no se enseña por su sofisticación 
teórica, sino porque permite interpretar el mundo con racionalidad, evitar 
supersticiones y actuar con previsión. 

La agricultura, entendida como “ciencia de la tierra” y base del bienestar 
común, fue un pilar del reformismo ilustrado en España por su peso económico 
y estratégico. La modernización del campo se impulsó con innovaciones 
técnicas, educación agronómica y difusión de conocimiento científico. La 
agronomía emergió como disciplina aplicada, guiada por la “ideología de 
la utilidad” y el método experimental para mejorar el cultivo de la tierra 
(Maldonado Polo, 2005, 1074). El modelo europeo, especialmente el inglés y el 
francés, actuó como referente. En Inglaterra, Jethro Tull, con The New Horse-
Hoeing Husbandry (1731), revolucionó las técnicas agrícolas con la siembra 
en hileras y la introducción de maquinaria como la sembradora, dando lugar 
a la “revolución agrícola” (Sayre, 2010, 851-859). En Francia, los fisiócratas 
defendieron la primacía de la agricultura como fuente de riqueza, influyendo 
directamente en el pensamiento económico español. En España, la educación 
agrícola se impulsó mediante las cátedras de Agricultura, las Sociedades 
Económicas de Amigos del País y el Real Jardín Botánico de Madrid (Cartañà 
i Pinén, 2005). Sin embargo, su alcance no llegó a los campesinos más pobres. 



577La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

Gaspar Melchor de Jovellanos, en su Informe sobre la Ley Agraria (1795), 
advirtió que las innovaciones técnicas solo serían efectivas si se acompañaban 
de reformas legales y sociales que superaran los obstáculos de la propiedad y 
permitieran un uso racional de la tierra.

España no llegó a experimentar una revolución agrícola comparable a la 
inglesa. La persistencia del latifundio, la influencia de la Mesta y la resistencia 
de las élites locales limitaron la aplicación práctica de las innovaciones. Sin 
embargo, la Ilustración dejó un legado fundamental: la institucionalización 
de la enseñanza agrícola y la integración de la botánica y la agronomía como 
ciencias al servicio de la sociedad. Este esfuerzo sentó las bases intelectuales 
y educativas de las reformas liberales del siglo XIX, en particular los procesos 
desamortizadores y de liberalización de la propiedad (Pan-Montojo, 2018, 32-
34).

Para Vidaurre la agricultura no es simplemente cultivar la tierra, sino 
entender sus leyes y dominar sus procesos. Esta concepción integral convierte 
a la agricultura en una enciclopedia práctica, que abarca desde conocimientos 
químicos, hasta saberes técnicos y económicos. Una ciencia total y concreta, 
que debe formar parte esencial del currículo educativo si se desea que 
los jóvenes sean útiles a la familia y a la patria. La agricultura cumple una 
función simbólica: representa la ética del esfuerzo sostenido, en contraste 
con la riqueza minera fácil y especulativa. Así, enseñar agricultura no es solo 
formar campesinos, es formar ciudadanos ilustrados, laboriosos y moralmente 
responsables.

La botánica aparece como ciencia con que conocer y valorar la diversidad 
natural, su belleza y sus aplicaciones médicas, alimenticias y agrícolas. Vidaurre 
insiste en extender el estudio de las plantas más allá de su nomenclatura, a 
sus ciclos, estructuras internas, propiedades curativas y adaptaciones al medio. 
En la obra de Vidaurre, la botánica cumple una doble función: es parte del 
conocimiento científico que enriquece la razón, y también fuente de gozo y 
contemplación, que eleva el alma y ordena los afectos. Los contenidos de 
física, agricultura y botánica se presentan como partes de un mismo sistema 
educativo, cuyo fin último es formar sujetos capaces de conocer su entorno, 
transformarlo y servir al bien común. Este saber, al modo ilustrado, no se 
justifica por su complejidad, sino por su utilidad moral, política y productiva.

4.3. Vinculación con fuentes científicas de la época

La obra, a pesar de no incluir bibliografía, se advierte impregnada de 
referencias culturales y científicas propias de la pedagogía del siglo XVIII. 
Su discurso pedagógico, práctico y americanista lo construye apropiándose 
de corrientes clásicas y contemporáneas. De la Encyclopédie de Diderot y 



578 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

d’Alembert adopta principios como la función práctica de todo conocimiento, 
la integración de saberes teóricos y artes mecánicas, y el menosprecio de 
la escolástica en favor de la observación empírica. La ciencia que defiende 
es de tipo experimental, empírico y sistemático, en sintonía con la filosofía 
natural ilustrada. Su física, por ejemplo, pretende explicar los fenómenos 
naturales mediante la observación, en la estela de Newton y Bacon, con su 
método inductivo centrado en la observación, la experimentación y la utilidad 
práctica. 

En cuanto a la agricultura, Vidaurre sostiene que es la base de toda riqueza 
y bienestar, como sostenía la fisiocracia francesa (François Quesnay, Tableau 
économique 1758). Y en esa misma clave fisiocrática opone la riqueza sólida 
de la tierra cultivada a la riqueza especulativa del comercio o la minería. En 
este ámbito cita explícitamente a Jethro Tull, Thomas Hale (que cita por la 
traducción de Dupuy d’Emportes: Le Gentilhomme cultivateur, 1761-1762, 
aunque se apoya en la versión española de José Antonio Valcárcel [Agricultura 
general, 1767], aunque sin mencionarlo por antijesuita), John Mortimer 
(Agriculture complete, 1765), El Agrónomo o Diccionario portátil del 
campesino (ca. 1760), Jean Bertrand (Éléments d’Agriculture, 1775), Albert 
Grand (Traité d’Agriculture, ca.1760), Fernando Nuzzi (Discorso sopra il 
modo di coltivare le campagne di Roma, 1763), Vital Magazzini (Coltivazione 
Toscana, 1625), Bidet (Traité sur la nature et sur la culture de la vigne, sur le 
vin, 1752-1759), además de la Enciclopedia o el Diario Economico di Roma. 
El manuscrito incluye dibujos realizados por Vidaurre, copias de láminas de 
los grandes tratados agrícolas europeos. Estas ilustraciones, centradas en la 
maquinaria, confirman su conocimiento de la “revolución agrícola” británica 
del siglo XVIII y convierten la obra en un manual de agricultura.

En el plano religioso y filosófico, se aprecia la influencia del pensamiento 
jesuita ilustrado, que defendía la compatibilidad entre ciencia y teología 
racional. Esta visión enlaza con Athanasius Kircher y Baltasar Gracián, quienes 
promovieron una teología naturalista y simbólica (la creación como “primer 
libro” del hombre). El estudio de la naturaleza no busca acumular datos, sino 
cultivar el juicio y la virtud. Vidaurre promueve una educación científica 
fundada en la observación, el trabajo práctico y la comprensión de los ciclos 
naturales. La naturaleza es escuela permanente de regularidad, previsión y 
humildad, y aporta, en sí, una auténtica “pedagogía de lo real”.

La agricultura, como ciencia aplicada de la naturaleza, constituye el 
núcleo de este proyecto. Vidaurre busca formar un sujeto ilustrado y productivo 
a través del conocimiento del suelo y las plantas. La tierra se convierte en 
recurso educativo y en metáfora moral, pues exige disciplina, orden y 
constancia. La naturaleza cumple también una función crítica y política: el 
contraste entre la fertilidad del suelo americano y la miseria de sus pueblos, 



579La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

denuncia el modelo colonial basado en la minería y la ignorancia técnica. El 
desprecio por la agricultura, la falta de industria y la ociosidad de las élites 
criollas aparecen como síntomas de un orden que privilegia el comercio de 
metales sobre el conocimiento racional de la tierra. Por eso, la educación 
naturalista es emancipación: del individuo respecto de la ignorancia y de la 
colonia respecto de la dependencia. Defiende una formación arraigada en el 
estudio del entorno local –climas, suelos, especies vegetales y animales–, lo 
que representa una temprana formulación de pensamiento ambiental criollo. 
La naturaleza adquiere una triple función: didáctica, al educar la observación 
y la sensibilidad; moral, al enseñar paciencia, trabajo y respeto; y crítica, al 
desenmascarar las contradicciones del orden colonial y ofrecer un camino 
alternativo basado en el saber local y la autosuficiencia.

De este modo, la pedagogía natural de Vidaurre configura un modelo 
epistemológico que articula ciencia, ética y política, coherente con los 
ideales ilustrados pero adaptado a las condiciones del Reino de Chile. 
Más que imitación servil, constituye una apropiación crítica y creativa al 
servicio de un proyecto pedagógico americano, orientado a formar una 
juventud racional, laboriosa y moral, capaz de sostener con ciencia y virtud 
una futura república.

5. Conclusiones

El manuscrito Conversaciones familiares de un padre americano con 
sus hijos Caupolicán y Colocolo de Felipe Gómez de Vidaurre constituye un 
proyecto de reforma cultural que trasciende la instrucción familiar para situarse 
en el horizonte de la modernidad ilustrada en América. Su progresivo itinerario 
pedagógico formula un modelo de educación integral en el que la ciencia, y 
particularmente la física experimental, la botánica y la agricultura, constituyen 
la base de la regeneración moral, intelectual y productiva de la sociedad. 
La crítica a la escolástica, la defensa de una enseñanza empírica y útil y la 
centralidad de la agricultura como disciplina enciclopédica ponen de relieve la 
asimilación crítica de las corrientes ilustradas europeas y su adaptación a las 
necesidades concretas del Reino de Chile.

Tal programa formativo no es meramente técnico ni moral, sino político 
en sentido amplio. Al concebir la ciencia como disciplina intelectual, ética del 
trabajo y servicio público, transforma la educación en motor de modernización 
nacional. La juventud representada simbólicamente en Caupolicán y Colocolo 
aparece como materia dúctil destinada a reconciliar herencia indígena, cultura 
católica e ilustración científica, configurando un sujeto capaz de impulsar la 
transición hacia una república ordenada y laboriosa. El énfasis en la agricultura 



580 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

como fundamento de toda prosperidad y metáfora del cultivo de sí mismo 
apuesta por un modelo de autosuficiencia económica y de emancipación 
cultural frente al atraso y dependencia coloniales.

Este manuscrito resulta así testimonio excepcional de la apropiación 
criolla de la Ilustración. Al integrar saberes europeos y referencias clásicas con 
un marcado contenido americanista, Vidaurre ofrece una síntesis original en 
la que ciencia, pedagogía y proyecto político se entrelazan. Y dicha síntesis se 
convierte en instrumento de crítica social y construcción de identidad para una 
nueva América.

Las perspectivas de investigación futura son múltiples: el análisis 
comparado con otros textos pedagógicos jesuitas, la exploración de su recepción 
y circulación en Hispanoamérica, el estudio del valor etnobotánico y agronómico 
de sus contenidos y la profundización en su dimensión simbólica y política, 
particularmente en la elección de personajes indígenas como depositarios de 
la educación ilustrada. La obra de Vidaurre constituye una aportación original 
al pensamiento científico y pedagógico colonial, y una fuente imprescindible 
para comprender la interacción entre educación, ciencia, moral y política en el 
tránsito del orden colonial hacia la modernidad republicana.



581La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

Bibliografía

Aguilar Piñal, F. (1981), Bibliografía de autores españoles del siglo XVIII. 
Madrid: CSIC–Trotta, 9 vols.

Alonso Seoane, M.J. (2003), ‘El último sueño de Pablo de Olavide’, Cuadernos 
Dieciochistas, 4, pp. 47-65. Salamanca: Ediciones de la Universidad.

Álvarez Barrientos, J. (2010), ‘Panorama general de la novela en la España del 
siglo XVIII’, en Egido Martínez, A. y Laplana Gil, J.E. (eds.), La luz de la 
razón: literatura y cultura del siglo XVIII. A la memoria de Ernest Lluch. 
Zaragoza: Prensas de la Universidad, pp. 133-160.

Aspaas, P. y Kontler, L. (2023), Maximilian Hell (1720-1792) y los fines de la 
ciencia jesuítica en la Europa de la Ilustración. Valencia: edUPV.

Astigarraga, Jesús (ed.). 2015. The Spanish Enlightenment revisited. Oxford: 
Voltaire Foundation. 

Bataillon, M. (1966), Erasmo y España. México: Fondo de Cultura Económica.
Batllori, M. (1966). La cultura hispano-italiana de los jesuitas expulsos 

españoles hispanoamericanos-filipinos, 1767-1814. Madrid: Editorial 
Gredos.

Bolufer, M. (2019) ‘Cortesía entre fronteras: los jesuitas expulsos y el debate 
sobre la civilidad en el siglo XVIII. Lorenzo Hervás y Panduro y Francisco 
Aznar’, Hispania Sacra, 71(144), pp. 603-618. DOI: 10.3989/hs.2019.043.

Capel Martínez, R.M. (2007) ‘Mujer y educación en el Antiguo Régimen’, 
Historia de la educación: Revista interuniversitaria, 26, pp. 85-110.

Cartañà i Pinén, J. (2005) ‘La agronomía en la España del Setecientos’, en 
Silva Suárez, M. (ed.) El Siglo de las Luces: de la industria al ámbito 
agroforestal. Madrid: CSIC, pp. 409-452.

Casanueva, F. (2001) Felipe Gómez de Vidaurre: historia geográfica, natural 
y civil del Reino de Chile. en Tietz, Manfred y Briesemeister, Dietrich 
(eds.), Los Jesuitas españoles expulsos: su imagen y su contribución al 
saber sobre el mundo hispánico en la Europa del siglo XVIII, Madrid, 
Iberoamericana, 2001, 207-235.

Contreras Gutiérrez, A. (2014), “La enseñanza jesuita en Chile colonial: sus 
colegios, universidades y una aproximación a sus métodos y contenidos”, 
en Revista Historia de la Educación Latinoamericana, 16(22), pp. 35-50. 
doi:10.9757/Rhela.22/02.

Demerson, P. de (1976) Esbozo de Biblioteca de la juventud ilustrada (1740–
1808). Oviedo: Universidad de Oviedo.

Diderot, D. y d’Alembert, J.L.R. (1751–1772), Encyclopédie ou Dictionnaire 
raisonné des sciences, des arts et des métiers. París: LeBreton.



582 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

Domínguez Ortiz, A. (1995), ‘Prólogo’, en Losada, M. y Varela, C. (eds.), Actas 
del II Centenario de don Antonio de Ulloa. Sevilla: Escuela de Estudios 
Hispanoamericanos-CSIC/Archivo General de Indias, pp. 15-24.

Feldhay, R. (1987) ‘Knowledge as salvation in Jesuit culture’, Science in 
Context, 1, pp. 195–213.

Feingold, M. (ed.) (2002) Jesuit Science and the Republic of Letters. Cambridge, 
MA: MIT Press.

Franco Rubio, Gloria A. 2000.  “Formas de sociabilidad y estrategias de 
poder en la España del siglo XVIII”, en E. Martínez Ruiz (ed.), Poder y 
mentalidad en España e Iberoamérica, 389-416. Madrid: Universidad del 
Zulia/Universidad Complutense.

García López, J., Fosalba, E. y Pontón, G. (2013) Historia de la literatura 
española, 2. La conquista del clasicismo, 1500-1598. Barcelona: Crítica.

Giménez, E. (2009) ‘Los jesuitas y la ilustración’, Debats. Revista de cultura, 
poder i societat, 105, pp. 131-140.

Gómez, J. (2015) ‘El lugar del diálogo en el sistema literario clasicista: después 
de 1530’, Etiópicas, 11, pp. 39-68.

Gómez de Vidaurre, F. (1789), Historia geográfica natural y civil de Chile 
[Manuscrito]. Madrid: Real Academia de la Historia, M-RAH, 9/4895.

– Conversaciones familiares de un Padre Americano con sus Hijos Caupolicán 
y Colocolo / por D. Felipe Gómez de Vidaurré, ex-Jesuita Americano - s. 
XVIII - 2 v. ([1] h.+118 f.+[1] h.+[1] h.+103 f. [i.e. 104] ; [1] h.+122 f.+[1] 
h.+115 f.) : papel ; 232x170 mm. conservado en la Real Biblioteca de 
Palacio, Ms. II/606 y Ms. II/607. 

Góngora del Campo, M. (1969) ‘Aspectos de la Ilustración Católica en 
el pensamiento y la vida eclesiástica chilena (1770-1814)’, Historia, 
Pontificia Universidad Católica de Chile, 8(1), pp. 43-73.

Grendler, P.F. (2016), “The Culture of the Jesuit Teacher 1548-1773”, Journal 
of Jesuit Studies, 3, pp. 17-41. DOI: 10.1163/22141332-00301002

Guasti, N., (2017). “Los jesuitas expulsos agentes de la propaganda 
gubernamental en tiempos de Carlos III”. En: M.T. Nava Rodríguez 
(coord.) De ilustrados a patriotas: Individuo y cambio histórico en la 
Monarquía española. Madrid: Sílex, pp. 389-421.

Guasti, N. (2020) ‘Los jesuitas expulsos literatos en la Italia del Setecientos: 
éxitos y fracasos’, en Alabrús, R.M. y Betrán, J.L. (eds.), Pasados y 
presente. Estudios para el profesor Ricardo García Cárcel. Barcelona: 
Universitat Autònoma, pp. 681-695.

Guillén, C. (1985) Entre lo uno y lo diverso. Introducción a la literatura 
comparada. Barcelona: Crítica.



583La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

Hanisch, W. (1963). En torno a la filosofía en Chile: (1594-1810). Santiago: 
Universidad Católica de Chile.

Harris S.J. (1989) Transposing the Merton Thesis: Apostolic Spirituality and 
the Establishment of the Jesuit Scientific Tradition. Science in Context. 
3(1):29-65. doi:10.1017/S0269889700000715

Harris, S. J. (1995) ‘Les chaires de mathématiques’, en Giard, L. (ed.) Les 
jésuites à la renaissance. París: PUF, pp. 239-261.

Hauser, A. (1974) Historia social de la literatura y el arte. Vol. II. Madrid: 
Guadarrama, pp. 201-254.

Jovellanos, G.M. de (1981 [1795]). Informe sobre la Ley Agraria. Barcelona: 
Crítica.

Juez García, P. (2024). “La educación de la mujer en la obra del S.J. Felipe 
Gómez de Vidaurre «Conversaciones familiares de un Padre Americano 
con sus hijos Caupolicán y Colocolo»”, en Puig Samper Mulero, M.Á., 
López Sánchez, J.M., Prados Martín, M. y Lérida Jiménez, A. (eds.), 
Ciencia, técnica y libertad en España, cit., pp. 31-38.

Lafuente, A. y Ortega, M.L. (1997), Los caballeros del punto fijo: ciencia, 
política y aventura en la Ilustración. Madrid: Nivola.

Lafuente, A. y Peset, J.L. (1998). “Las actividades e instituciones científicas 
en la España ilustrada”, en Sellés, M.A., Peset, J.L. y Lafuente, A. (Eds.), 
Carlos III y la ciencia de la ilustración. Madrid: Alianza, pp. 1-402.

Latour, Bruno, Science in action, Cambridge, MA, Harvard University Press, 
1987.

Lehner, U.L. (2008) “Johann Nikolaus von Hontheim’s Febronius: A Censored 
Bishop and His Ecclesiology”, en Church History and Religious Culture, 
88, 2, pp. 205-233, DOI: https://doi.org/10.1163/187124108X354321

Loach, J. (2006), ‘Revolutionary Pedagogues?’, en O’Malley, J.W., Bailey, 
G.A., Harris, S.J. y Kennedy, T.F. (eds.), The Jesuits II: Cultures, Sciences, 
and the Arts, 1540-1773. Toronto: University Press.

Maldonado Polo, J.L. (2005). “Agricultura y botánica. La herencia de la 
Ilustración”, en Hispania, 65(220), pp. 325-347.

Marroquín Arredondo, J. and Bauer, R. (eds.) (2019). Translating Nature: 
Cross-Cultural Histories of Early Modern Science. Philadelphia: 
University Press.

Medina, J. T. (1906). Diccionario Biográfico Colonial de Chile. Santiago de 
Chile: Impreta Elziviriana.

Millones Figueroa, L., & Ledezma, D. (Eds.). (2005). El saber de los jesuitas, 
historias naturales y el Nuevo Mundo. Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-
Vervuert.



584 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

Navarro Brotóns, V. (2006). “Science and Enlightenment in Eighteenth-Century 
Spain: The Contribution of the Jesuits before and after the Expulsion”, en 
O’Malley, J.W., Bailey, G.A., Harris, S.J. y Kennedy, T.F. (eds.) The Jesuits 
II: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773. Toronto: University Press.

– (2009) ‘Los Jesuitas y la renovación científica en la España del siglo XVII’, 
en Studia Historica: Historia Moderna, 14. Disponible en: https://revistas.
usal.es/uno/index.php/Studia_Historica/article/view/2733

Newson, L.A. (ed.) (2020) Cultural Worlds of the Jesuits in Colonial Latin 
America. London: University Press.

Nieto, E. (2001). La ciencia en la América colonial. México: FCE.
O’Connell, D. (1956). ‘Jesuit men of science’, en Studies, 45, pp. 307-318.
O’Malley, J.W. (2016) ‘Distinctiveness of the Society of Jesus’, en Journal of 

Jesuit Studies, 3, pp. 1-16. DOI 10.1163/22141332-00301001
O’Malley, John W. et al. (eds.) (1999), The Jesuits: Cultures, sciences, and the 

arts, 1540-1773, Toronto: University Press.
– (2006), The Jesuits II: Cultures, sciences, and the arts, 1540-1773, Toronto: 

University Press.
Palmer, R. (1939). “The French Jesuits in the Age of Enlightenment”, en 

American Historical Review, 45, pp. 44-58.
Pan-Montojo, J. (2018) “La revolución liberal y las transformaciones de 

la agricultura española”, en Áreas. Revista Internacional de Ciencias 
Sociales, 37, pp. 25-47.

Peset, J.L. (1998) ‘Carlos III, o de la educación del príncipe’, en Sellés, M.A., 
Peset, J.L. y Lafuente, A. Carlos III y la ciencia de la ilustración. Madrid: 
Alianza, pp. 1-402.

– (2003). “Academias y ciencias en la Europa Ilustrada”, En Península. Revista 
de Estudos Ibéricos, 0: 391-400.

– y Lafuente García, A., 1998. “El conocimiento y el dominio de la naturaleza: 
la ciencia y la técnica”. En: M. Batllori Munné (coord.) La época de la 
Ilustración. Vol. 1: El Estado y la cultura, 1759-1808. Madrid: Espasa 
Calpe, pp. 347-393.

Pimentel, J. (2003), Testigos del mundo. Ciencia, literatura y viajes en la 
Ilustración. Madrid: Marcial Pons.

Pino Díaz, F. (2016): “El proceso de escritura de los ‘Comentarios reales’ y la 
historia natural”. En Anales de literatura hispanoamericana. Vol. 45. pp 
267-286. DOI 10.5209/ALHI.55125.

Plongeron, B. (1969) “Recherches sur l’Aufklärung catholique en Europe 
occidental, 1770-1830”, en Revue d’histoire moderne et contemporaine, 
16, pp. 555-605.



585La educación científica en la obra del jesuita 
chileno Felipe Gómez de Vidaurre

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

Puig Samper Mulero, M.Á., López Sánchez, J.M., Prados Martín, M. (Eds.) y 
Lérida Jiménez, A. (coord.) (2024) Ciencia, técnica y libertad en España. 
España: Sociedad Española de Historia de las Ciencias y de las Técnicas 
(SEHCYT): Doce Calles.

Real Academia de la Historia (2023), ‘Felipe Gómez de Vidaurre’. Disponible 
en: https://historia-hispanica.rah.es/biografias/20002-felipe-gomez-de-
vidaurre

Robles, J.F. (2017) ‘Pensamiento y literatura en el Chile dieciochesco’, en Rojo, 
G., Arcos, C., Massmann, S., (coords.) Historia crítica de la literatura 
chilena. Vol. I, “La era colonial”, Santiago de Chile: LOM ediciones, 
pp.251-279.

Sagredo Baeza, R. (2017). ‘Ciencia, exploración y representación en América 
Latina. Presentación’,en Historia Mexicana, 67(2), pp. 741-757.

Sánchez-Blanco, F. (1998) ‘Prólogo’, en El ensayo español: El siglo XVIII. 
Barcelona: Crítica, pp. 7-57.

– (2007). La Ilustración goyesca. La cultura en España durante el reinado de 
Carlos IV (1788-1808). Madrid: CSIC/CEPC.

Sarrailh, J. (1957). La España ilustrada de la segunda mitad del siglo XVIII. 
México: FCE.

Sayre, L.B. (2010) ‘The pre-history of soil science: Jethro Tull, the invention of 
the seed drill, and the foundations of modern agriculture’, en Physics and 
Chemistry of the Earth, 35 (15-18), pp. 851-859.

Schneider, B. (1998) ‘Katholische Aufklärung: Zum Werden und Wert eines 
Forschungsbegriffs’, en Revue d’histoire ecclésiastique, 93, pp. 354-397.

Silva Cuevas, L.E. (1999) ‘Gómez de Vidaurre’, en Revista de Estudios Históricos, 
41, p. 135.

Subirats, Eduardo 1981. La Ilustración insuficiente. Madrid: Taurus.
Torales Pacheco, M. C. (2005). “Los jesuitas novohispanos y la naturaleza en el 

siglo XVIII”. En L. Millones Figueroa & D. Ledezma (Eds.), El saber de 
los jesuitas, historias naturales y el nuevo mundo (pp. 195-224). Madrid-
Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert.

Udías, A. (2012) ‘Jesuit scientific tradition and Ignatian spirituality’, en Rivista di 
Filosofia, 10, pp. 207-219.

– (2014). Los jesuitas y la ciencia: una tradición en la Iglesia. Bilbao: Ediciones 
Mensajero.

Ulloa de la Torre Guiral, A. (2003) Conversaciones de Ulloa con sus tres hijos en 
servicio de la Marina. Cádiz: Universidad, Servicio de Publicaciones.

Valenzuela Matus, C. (2018), Clásicos y naturalistas jesuitas: los antiguos en la 
interpretación de la naturaleza americana. Siglos XVII–XVIII. Barcelona: 
Ediciones Rubeo. ISBN 978-84-949532-0-0.



586 Patricia Juez García

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 563-586.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.25

Vallebuona Crovetto, R. (1983) ‘Penquista olvidado, Felipe Gómez de Vidaurre’, 
El Sur (Concepción, Chile). http://www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/
bnd/628/w3-article-278842.html 

Vian, A. (1992) ‘El diálogo como género literario argumentativo: imitación 
poética e imitación dialógica’, Ínsula, 542, pp. 7-10.

– (2005) ‘El diálogo lucianesco en el Renacimiento español. Su aportación a la 
literatura y el pensamiento modernos’, en Friedlein, R. (ed.), El diálogo 
renacentista en la Península Ibérica. Stuttgart: Franz Steiner, pp. 63-78.

– (2010) ‘Introducción general’, en Diálogos españoles del Renacimiento. Toledo: 
Almuzara, pp. Cxxii-cl.

Zermeño, G. (2008) Cartas edificantes y curiosas de algunos misioneros jesuitas 
del siglo XVIII, México: Universidad Iberoamericana.


