
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

grammatica quaedam scholia non 
contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis 
(1516) de Antonio de Nebrija

grammatica quaedam scholia non 
contemnenda: a pragmatic approach to the 
Latinity of the Segmenta ex epistolis (1516) 
by Antonio de Nebrija
Felipe González-Vega1

Universidad del País Vasco (España)
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5129-7751

Recibido: 04/11/2025
Aceptado: 10/12/2025

Resumen
Este trabajo se propone analizar los contextos pragmáticos de aquellos 

vocablos y locuciones lingüística y genéricamente significativas en la exégesis 
que realiza Nebrija sobre el leccionario de la misa. Estos Segmenta se publican 
en 1516, en coincidencia con la Tertia quinquagena del mismo autor, obra 
cumbre de la filología bíblica hispana, una miscelánea guiada por el criterio 
de la dificultad, en franco contraste con estos fragmentos neotestamentarios 
parafraseados en su sentido literal y gramatical y dirigidos ad sacrificulos 
sacerdotesque en formación. Este estudio pragmático lo haremos sobre 
una pequeña muestra entre las epístolas paulinas, para confrontar así que la 
atención del Nebrisense es vocacionalmente literalista y gramatical, sin derivas 
teológicas ni alegorías que sobrepasen la llana moralidad evangélica, por más 
que se sirva de términos y expresiones con arraigo en la exégesis escrituraria, 
en la homilética y en la canonística.

Palabras-clave: Antonio de Nebrija, Segmenta ex epistolis, escolios 
gramaticales, contextos pragmáticos.

1  (ecpgovef@gmail.com). 
Sitio web: https://dialnet.unirioja.es/metricas/investigadores/1980753



282 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

Abstract
This paper aims to analyze the pragmatic contexts of those words and 

phrases that are linguistically and generically significant in Nebrija's exegesis of 
the lectionary of the Mass. These Segmenta were published in 1516, coinciding 
with the Tertia quinquagena by the same author, a masterpiece of Hispanic 
biblical philology, a miscellany guided by the criterion of difficulty, in stark 
contrast in level with these New Testament fragments, paraphrased in their 
literal and grammatical sense and addressed to sacrificial priests in training. 
This pragmatic study will be based on a small sample among the Pauline 
epistles, thus demonstrating that the Nebrisian's approach is vocationally 
literalist and grammatical, without theological drifts or allegories that go 
beyond plain evangelical morality, even though he uses terms and expressions 
rooted in scriptural exegesis, homiletics, and canon law.

Keywords: Antonius Nebrissensis, Segmenta ex epistolis, grammatical 
notes, pragmatic contexts. 

Nuestro bachiller en artes y luego colegial de teología en Bolonia lee 
vorazmente todos los textos que van cayendo en sus manos, textos clásicos 
y patrísticos, la Biblia, por supuesto, sin poder prescindir de las obligadas 
recopilaciones medievales. Desde el siglo xii, la erudición del pasado cristiano 
se venía reuniendo, organizando y armonizando en torno al Decretum Gratiani, 
los cuatro libros de Sententiae de Pedro Lombardo y la Glossa ordinaria, que 
constituirían el currículo teológico de estudios en cánones, doctrina y exégesis 
escriturísticas2. Mas la frecuentación y tolerancia estética que observa Nebrija 
en su catálogo de autores de la latinidad (Suppositum) le proporcionan un 
agudo sentido histórico de la lengua y sensibilidad para la expresión elegante, 
en abierta contradicción con las alambicadas argumentaciones de que gustaba 
la Escolástica en la enseñanza superior3. El giro lingüístico que comporta 
el humanismo, radicado en un ars grammatica que basa su eficacia en la 
enarratio y el iudicium, sustituye y subvierte por completo la institucionalizada 
lectio escolástica y las abstrusas disputationes de su hermenéutica. Nebrija 
fue consciente de una necesaria reinvención de la lengua latina heredada del 
medievo, a base de frecuentar una amplia latinidad sancionada históricamente, 
que le permitiera hacerse con un estilo de prosa equilibrado (“dicendi genus 

2   Véase el comentario de historia cultural sobre el Didascalicon de Hugo de San Víctor elaborado 
por Illich (2018: 62-64). Para lo referente al contexto cultural dependo de Martín Baños 2014: 31-
36 y 56-58, y asimismo de Martín Baños 2019: 137 y 463; para cuestiones de humanismo bíblico y 
textualidad de los Segmenta tengo muy presente el trabajo de García Fuentes [en prensa].

3   El Suppositum de auctoribus grammaticae Latinae está ahora accesible en González Vega 2011: 
250-255.



283grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

temperatum”), resultante de conjugar la eloquentia clásica con la sapientia 
cristiana, así como hacer acopio de conocimiento (“rerum cognitio”, “ad 
religionem erudire”) y expresión (“magna ex parte facundiam augere”).

Nebrija pondrá –así esperamos mostrarlo– especial cuidado en una lengua 
latina que conjuga diacronía y variedad de géneros, de clásicos contrastados y 
cristianos acrisolados, hasta teólogos medievales y formulismos del derecho 
canónico. Las citas implícitas o locuciones, los términos que iremos verificando 
acreditan la función replicante e interactiva que los humanistas asignan a 
lo antiguo en el pensamiento y en la literatura contemporáneas, la vitalidad 
literaria que transcodifica lo antiguo y lo incardina en su vida, congruente con las 
exigencias de experimentalidad humanísticas, contrarias a todo replegamiento 
retórico-erudito4.

Los umbrales del texto

No dejemos pasar por alto aquello que Nebrija considera su principal tarea 
en el título mismo, esa incorporación de los “grammatica quaedam scholia non 
contemnenda”:

Segmenta ex epistolis Pauli, Petri, Iacobi, et Ioannis, necnon ex Prophetis 
quae in re diuina leguntur per anni circulum tam in diebus Dominicis quam in 
Sanctorum festis et profestis, quibus Antonius Nebrissensis adiecit grammatica 
quaedam scholia non contemnenda.

La respetabilidad de esos escolios gramaticales (adjetivados por vía 
de contrario “non contemnenda”) guarda estrecha relación intelectual con 
el iudicium que Nebrija emitiera en la dedicatoria del Prudencio de 1512 al 
obispo Diego Ramírez de Villaescusa, a propósito del importante caudal de 
conocimientos que aportan los autores cristianos, en virtud de la dimensión 
cultural (“erudire”) que aporta la religión y en mayor medida por las virtudes 
expresivas (“facundia”) de aquellos: “caeteros uero, quia plurimum conducunt 
ad multarum rerum cognitionem, non esse contemnendos atque in primis 
christianos, qui nos ad religionem erudiunt et magna ex parte facundiam augent”5. 
Las expresiones de este adjetivo verbal “non contemnenda” se localizan en 
contextos retóricos y estilísticos, como estas apreciaciones de Cicerón respecto 
de los nada despreciables oradores asiáticos por su estilo fluido y abundante: 
“hinc Asiatici oratores non contemnendi quidem nec celeritate nec copia” (Brut. 
51); o referidas a discursos de acusación o defensa: “acres acusationes tres… 

4   Véase Fera 2004, pp. 20-27.
5   Es la personal poética trazada en el prefacio al Prudencio de 1512; léase González Vega 2002: 

202.



284 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

defensiones,] etsi illa erant in eo meliora quae dixi, non contemnendae tamen 
saneque tolerabiles” (Brut. 273); incluso con la lógica proyección filosófica 
y moral del poeta ante el magisterio del dolor: “… intellegit poeta prudens 
ferendi doloris consuetudinem esse non contemnendam magistram” (Tusc. 
2, 21, 48). Luego entre los autores cristianos adoptará un poderoso distintivo 
alegórico y espiritual. Así, en la exégesis agustiniana de los Salmos: “an potius 
cum distinctione non contemnenda intellegendum est quod ait: montes pacem 
et colles iustitiam?” (Aug. in psalm. 71, 5). Lo mismo sucede en este fragmento 
del Ambrosiaster comentando la epístola paulina a los Romanos: “ideo adiecit: 
quae autem sunt, a Deo ordinata sunt, ut nemo putet quasi humana commenta 
contemnenda; uidet enim ius diuinum humanis auctoritatibus deputatum” (in 
Rom. 13, 1). Nebrija, por su parte, al someter sus escolios por los fueros de la 
gramática, transcodifica los precedentes valores religiosos para brindárselos a 
sus alumnos, futuros teólogos, sacerdotes y frailes, en clave eminentemente 
culturalista.

La disposición de las ideas que estructuran la dedicatoria es circular, 
comienza y termina destacando que su trabajo se ha limitado a depurar el texto 
y a disponerlo eficazmente en la página para que se entienda su sentido. La 
responsabilidad editorial de publicar estos escolios gramaticales se la reconoce 
a Arnao Guillén de Brocar6: 

Arnaldus Guillelmus Brocarius, Amplitudinis tuae cliens adiuratus, admonuit 
me, ut epistolas Pauli atque prophetias, quae per omnes grammaticorum scholas 
enarrari consueuerunt, quod ad orthographiam pertinet castigarem quodque ad 
enucleandos sensus conducit pungerem dispungeremque atque omnia caesa 
quae plaerumque reperiuntur confusa, colo et comate distinguerem.

Sorprende lo meticuloso que resulta Nebrija determinando todos y cada 
uno de los aspectos que se dispone a estudiar en estos textos, que son moneda 
corriente en los estudios del numeroso clero de la época: corregir la ortografía 
y la puntuación para aclarar el sentido, con una puesta en página (dispungere) 
que distinga los segmentos del texto, habitualmente confusos, mediante 
comas y puntos y comas. Quizá para justificar haber asumido una tarea menos 
prestigiosa que onerosa: “suscepi prouinciam hanc non tam –opinor– honorifica 
quam onerosa”.

La parte central y narrativa la dedica a exponer las dificultades inherentes 
a la lengua griega de las epístolas paulinas y las consecuentes causadas por el 
traductor latino. Para ello recurrirá a la autorizada voz de Jerónimo de Estridón 
y a la extensa cita en ED de la décima cuestión planteada por Algasia (epist. 

6   Manejo el ejemplar de la Biblioteca del Monasterio de San Millán, sign. B-116bis/27. Las 
diferentes ediciones alcalaínas y logroñesas de Brocar y su yerno Miguel de Eguía están oportunamente 
censadas por Martín Abad 1994: 53-54.



285grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

121, 10) sobre la humildad del espíritu (Col. 2, 18), que Jerónimo relaciona 
con la incapacidad de la lengua para expresar las ideas profundas (“profundos 
et reconditos sensus lingua non explicat”), a raíz de reconocer el Apóstol, no 
por humildad, sino consciente de su verdad, que carece de elocuencia, no así 
del conocimiento. Aquí encuentra Nebrija el meollo de la carta jeronimiana, 
al recordar que, pese a ser la lengua materna de Pablo el hebreo, estaba 
perfectamente instruido en la lengua griega a la que se autotradujo, para de 
este modo aleccionarnos como lectores de la necesidad de tales escolios, que 
esclarezcan un pensamiento que se ha visto oscurecido por una versión latina 
realizada palabra por palabra.

En la clausura de estos Segmenta reconoce haber hecho un trabajo mayor 
del exigido, no limitándose a puntuar el texto (la discretio tradicional con 
comas y puntos y comas), ajustar la ortografía de cada palabra y diseminar unos 
nada despreciables escolios y breves aclaraciones, aventurando la paráfrasis 
de ciertos pasajes algo enrevesados y sin dejar de insistir en lo que considera 
ejercicios propios de niños, para acotar un nuevo encarecimiento de lo pequeño, 
su razón de ser profesional, la razón de sus estudios gramaticales:

Sed plura feci quam quae amicus ille meus idemque tuus familiaris exigebat. 
Neque enim tantum caesa colo comateque distinxi, singulis dictionibus 
orthographiam suam accomodaui sed et quaedam scholia glossulasque adiunxi 
atque locos quosdam obscuriores audacius paraphrasi uerti. Haec amplitudini 
tuae narraui, non quo putem puerilia haec ad te pertinere, sed ut studiorum 
meorum ratio tibi unico honoris mei amplificatori constet. Vale.

Al final le reconoce al obispo Fonseca haber realizado un trabajo de 
mayores atenciones que las meramente ortográficas (“plura feci”), donde a 
continuación de la cita explícita de Quintiliano a propósito de la antigüedad 
de las palabras, con la locución “audacius paraphrasi uertere” se muestra 
implícitamente en sintonía con otras recomendaciones de Quintiliano sobre 
iniciarse en la paráfrasis elemental de textos sencillos, las pueriles fábulas de 
Esopo equiparables por su escasa dificultad a las epístolas neotestamentarias 
(inst. 1, 9, 2):

Igitur Aesopi fabellas… narrare sermone puro et nihil se supra modum 
extollente, deinde eandem gracilitatem stilo exigere condiscant, uersus primo 
soluere, mox mutatis uerbis interpretari, tum paraphrasi audacius uertere, qua et 
breuiare quaedam et exornare saluo modo poetae sensu permittitur.

Y sin dejar de recurrir a castizas fórmulas de cortesía epistolar, caso de ese 
“honoris mei amplificator”, que remeda la del Cicerón doméstico “dignitatis tuae 
amplificator” (fam. 2, 9, 3; 10, 12, 5); o a reconocibles sintagmas de alabanza 
de las letras: ese “studiorum meorum ratio”, que nos recuerda la principalía del 



286 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

Arquias ciceroniano “ad ingrediendam rationem horum studiorum” (Cic. Arch. 
1), unida a la esperanza y consideración protocolarias que el satírico Juvenal 
depositó en el César Domiciano: “et spes et ratio studiorum in Caesare tantum” 
(Iuv. sat. 7, 1).

Algunos contextos pragmáticos destacados

A la altura del cambio de siglo, a partir de 1499, el Cardenal Cisneros, 
que había compartido con Hernando de Talavera la confianza y asesoría 
espiritual de la Reina Isabel, asumirá todo el protagonismo y rigorismo 
religiosos y pone fin a la más tolerante política de conversiones liderada hasta 
entonces por el asceta Talavera en la ciudad nazarí. De este clima de absoluto 
predominio de la religión en lo doctrinal y en lo legislativo, con un extenso 
público potencial de lectores (bachilleres, sacerdotes, teólogos y canonistas), 
participará activamente la imprenta, corriendo de molde el tipo de literatura 
que satisfaga estas nuevas necesidades, y promocione aquellas publicaciones 
que ayuden en su divulgación e interpretación. Es el caso de estos Segmenta 
ex epistolis, en el orden que establece el leccionario del año litúrgico, que 
con sencillo latín aclarará a la multitud de frailes y clérigos la literalidad de 
los enunciados bíblicos, regalándoles de paso una útil disposición retórica 
de asuntos con que confeccionar sus sermones. Y la novedad de la imprenta, 
además de una presentación material más limpia y legible, hará efectiva y 
difundirá las singularidades intelectuales secularizadoras que el Nebrisense 
va a imprimir a estos textos formativos y del aprendizaje eclesiástico.

Primero contextualiza el primer domingo del Adviento, leído en las 
perícopas de Pablo y las profecías de Isaías7:

Dominica prima in aduentu Domini in quo leguntur epistolae Pauli et prophetiae 
ex Esaia in quibus fit mentio triplicis aduentus, scilicet cotidiani per gratiam, 
annui per solemnitatem temporalis generationis, extremi iudicii quo uiui et 
mortui sunt iudicandi.
El Adviento observa una estructura triple: el cotidiano a través de la gracia, 

el anual mediante la celebración solemne del nacimiento y el del juicio final 
cuando vivos y muertos serán juzgados. Esta concisa sinopsis teológica de las 
tres venidas de Cristo resulta muy persuasiva como introducción para quienes 
serán los futuros sacerdotes y teólogos antes de descender a las menudas 
explicaciones gramaticales. El sintagma “temporalis generatio”, que designa el 

7   Rom 13, 11-14: “Fratres. Scientes quia hora est iam nos de somno surgere; nunc enim propior 
est nostra salus quam cum credidimus. Nox praecessit, dies autem appropinquauit. Abiiciamus ergo 
opera tenebrarum et induamur arma lucis, sicut in die honeste ambulemus. Non in commesationibus 
et ebrietatibus, non in cubilibus et impudiciciis, non in contentione et aemulatione, sed induimini 
dominum nostrum Iesum Christum”.



287grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

nacimiento y la vida histórica de Cristo, está preñado de un sentido teológico 
aplicado al tiempo histórico de las generaciones humanas. Todos los casos en 
que se verifica (± 40) pertenecen a la doctrina patrística sobre la naturaleza 
temporal del Hijo. Lo razona y aclara el Agustín homilético, quien enseña a 
hacer las preguntas correctas cuando el nacimiento de Cristo es del Padre y 
cuando de la madre (Aug. serm. 189, 4):

Generatio Christi a patre sine matre; generatio Christi a matre sine patre: ambae 
generationes mirabiles. Prima generatio aeterna, secunda temporalis. Quando 
natus est de patre? quid est ‘quando’? Quaeris ibi ‘quando’, ibi, ubi non inuenies 
tempus? Noli ibi quaerere ‘quando’. Hic quaerere ‘quando’: quando de matre 
bene quaeris; quando de patre non bene quaeris: natus est et non habet tempus; 
natus est aeternus de aeterno, coaeternus.

Nebrija se limita a enunciarlo y aludirlo con el sintagma canónico del 
nacimiento temporal del Hijo, sin mayores honduras teológicas, porque no sería 
adecuado, salvo presentar el concepto en sí. De los ejemplos medievales puede 
ser ilustrativo Pedro Abelardo, dictando doctrina sobre el Hijo unigénito y la 
eternidad de su nacimiento temporal: “… quomodo Filium ex Patre principaliter 
nasci dicemus, cum ex eo solo natus sit, nisi forte cum ibidem statim additum 
sit ‘non in tempore sed semper’ respectu temporalis generationis eiusdem 
Filii ex matre id dictum sit, ut uidelicet haec principalis et prima sit quae est 
aeterna…” (Petr. Ab. theol. christ. 4, 135); o en el Tomás de Aquino sobre los 
nombres divinos, comentando la designación de Dios como “rex saeculorum” 
(I Tim. 1, 17), esto es inmanente a las variaciones del tiempo: “quia ipse non 
est factus, solum autem illorum esse per praeteritum et futurum uariatur, quae 
contigit fieri; neque etiam ei contigit quod generetur in praesenti uel in futuro ad 
modum generationis temporalis…” (Th. Aq. div. nom. 5, 1). Estos fundamentos 
teológicos de la inmanencia o eternidad de Dios sobre el tiempo histórico y 
mortal no apartarían a Nebrija de sus objetivos gramaticales y literalistas.

Tras el resumen teológico dispone el argumentum preliminar con la 
localización del pasaje y su contenido, que exhorta a la obediencia del poder 
civil (porque toda autoridad emana de Dios) para después inspirar el amor al 
prójimo:

Fratres Scientes] Segmentum hoc ex epistola Pauli ad Romanos translatum est 
capitulo XIII, in quo posteaquam exhortatus est illos ad obedientiam principum 
et ad proximi dilectionem infert.

Tanto los argumentos como las concisas glosas pueden nutrir de una 
elemental fraseología para que estos bachilleres en formación adquieran 
unas mínimas competencias en la escritura del latín. Así la construcción “ad 
(proximi dilectionem) infert”, con unos 40 usos, es recurrente en la exégesis 



288 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

escriturística, por caso la de Jerónimo en sus comentarios al profeta Isaías, 
inspirando a la penitencia o a cumplir con denuedo la ley y a dar testimonio: “et 
postea eos ad paenitentiam prouocans infert: lauamini, mundi estote” (in Is. 2, 
4, 4); “docet ergo discipulos; et infert ad legem magis et ad testimonium” (in Is. 
3, 8, 19). Se trata, por así decir, de una fraseología básica, con anclaje evidente 
en la prosa doctrinal de la patrística, que permita a los estudiantes no solo ir 
desentrañando el latín de las Escrituras, sino incluso soltarse a parafrasearlo en 
un latín parecido.

Tras estas iniciales aclaraciones del sensus, descompone el fragmento 
en lemas que va glosando con las propiamente gramaticales y retóricas: de 
la básica elisión del verbo “sum” y el uso tardío y cristiano de la conjunción 
causal “quia” como simple conjunción por “quod”, o el uso del comparativo 
intensivo “propior-propius” como preposición de acusativo, acudiendo a la 
comparación o insistencia en lo originariamente griego del texto, hasta explicar 
ese inusual uso sintáctico, donde el sentido figurado permite construir un verbo 
medio-pasivo con acusativo de relación:

Scientes] tempus. Sic enim in Graeco legitur et subauditur ‘simus’; nam apud 
Hebraeos et Graecos frequenter, apud Latinos quoque nonnunquam ‘sum-es-
fui’ supprimitur. Quia hora est] Quia pro ‘quod’ posuit; ‘quod’ in sacris litteris 
frequenter legitur sed perperam, ut est illud ‘scitis quia post biduum pascha 
fiet’; ‘quia’ non redit causam sed coniunctio tantum simplex est. De somno 
surgere] Metaphora est uel potius allegoria, sicut quae sequuntur nox dies, lux 
tenebrae; sunt quoque antitheta, idest contraposita. Propior] pro eo quod est 
propinquior, a ‘prope’; Graece propius nos est salus, ut sit propius praepositio, 
sed idem est sensus. Quam cum credidimus] Ante aduentum Christi, nam 
quod credidimus tunc, iam cernimus. Induamur arma] Ex speciali significatu 
uerbi ‘induo’; alioquin nullum uerbum passiuum nisi figurate construitur cum 
accusatiuo. Sicut in die] In Graeco una particula est ‘sicut’, uidelicet ‘sic’ aut 
‘tanquam’. Non in commesationibus] idest conuiuiis, uel potius compotationibus 
post coenam ad multam noctem. De ‘commesationibus’ Aristoteles multa in 
Politicis. In cubilibus et impudicitiis] Per endiadin, in lectis impudicis. Et est 
anaphora, quoniam ter ‘non’ particula reperitur, et dialyton quia subtrahitur 
coniunctio. Induimini dominum nostrum] Sic in alio loco ‘induite nouum 
hominem’. (Segmenta f. a3r)

Y dentro de lo lingüístico y gramatical, otras escuetas glosas son de tenor 
literario y figural, así la metáfora, apuntando mejor a la alegoría, que es la 
forma unánime del relato e interpretación espirituales, en antítesis de luz/
tinieblas endíadis, junto a la anáfora de ‘non’ y en asíndeton, figura que es 
designada, no mediante el usual “asíndeton”, sino recurriendo al sustantivo 
verbal griego τό διάλῠτον. En este nivel elemental de comentario no debiera 
extrañar este constante manejo de la lengua griega, como si de un elemento 
definitorio de diccionario se tratara y donde muchas de sus glosas se limitan 



289grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

a precisar meros equivalentes léxicos8. Por lo demás, esta apelación al griego 
está en consonancia con la metodología comparativa establecida desde el 
inicio entre las tres lenguas sabias, y con la justificación preliminar advirtiendo 
del desconocimiento del griego como la principal dificultad en las epístolas 
de san Pablo: “alter [epistolae Pauli] propter linguae Graecae in qua scripsit 
ignorationem”.

Veamos ahora aquellas locuciones o términos que implícitamente 
encuentran una pequeña o amplia repercusión en la historia de la lengua latina 
y que en lo manifiesto construyen una fraseología que de un lado revela la 
competencia lectora y expresiva de Nebrija y, de otro, enseñaría a buen seguro 
a sus alumnos tanto a codificar como a descodificar el latín. Es el caso del 
estilema “frequenter legere” (± 40 usos), específico de la comentarística 
cristiana, aunque con un solo uso en el Séneca naturalista, que apoya la concreta 
referencia a los resplandores del cielo en las obras de historia: “Inter haec licet 
ponas et quod frequenter in historiis legimus, caelum ardere uisum…” (nat. 
1, 15, 5)9; por lo que tal estilema parece entonces adecuado para consignar 
la frecuencia de un dato. Así, en Jerónimo de Estridón (“frequenter legimus”, 
in Matth. 4); también en Ambrosio de Milán: “sicut de Filio Dei frequenter 
legimus, quia secundum carnem et ‘factus’ est et ‘creatus’…” (spir. 2, 6, 58); 
“duo legimus frequenter animam et corpus” (in Luc. 7), etc.

Otro modismo de la exégesis cristiana es el adverbio “figurate”, para la 
glosa de lo trascendente, esto es del sentido alegórico de los hechos y dichos 
de la Escritura, con unos 445 usos, siendo Agustín de Hipona quien ofrece la 
mayor frecuencia del uso, con 140 usos en su forma absoluta: “et quicquid ibi 
tale narratur non solum historice ac proprie sed etiam figurate ac prophetice 
acceptum interpretandum est usque in finem illum caritatis siue Dei siue 
proximi siue utriusque” (doctr. 3, 12); que se reducen a solo 7 usos precedido 
del conector condicional negativo “nisi figurate”, verificándose 3 de ellos en 
Agustín: “si autem nullus exitus datur, ut pie et digne Deo quae scripta sunt 
intelligantur, nisi figurate atque in aenigmatibus proposita ista credamus” (gen. 
litt. 8, 2); “non frustra in psalmo dictum esse certi sumus neque id interpretari 
nisi figurate possumus” (in psalm. 77, 26).

La expresión “post coenam” (± 30 usos), con esa alusividad implícita a 
la última cena de Cristo con sus discípulos, designa ese momento de singular 
trascendencia para el mundo cristiano, con 4 usos en Agustín y los restantes son 
comentarios al pasaje de Juan sobre la última cena: “in hoc ipso tamen sermone, 
quem post coenam ante passionem ad discipulos habuit” (Aug. in Ioh. 86, 1); 
hasta ser contemplado en la canonística durante la cuaresma y el mandato para 

8   Este término griego solo aparece recogido en el primer Lex. 1492 “Dialyton -i, interpretatur 
dissolutum, figura”, para ser eliminado de las siguientes ediciones del diccionario latino-español.

9   Es nota muy oportuna de Codoñer 1979 (vol. 1): 45.



290 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

con los pobres (lavatorio de pies, ofrecimiento de pan y vino): “Dominicis uero 
diebus hoc mandatum post coenam fieri debet” (consuet. s. Vict. 64).

Resulta característico de Nebrija conjugar con un modismo propiamente 
cristiano otro culturalista, esto es singular de la cultura romana, por ejemplo “ad 
multam noctem”, que en esta literalidad verificamos 5 usos, todos de autores 
clásicos, que detallan un hecho o actividad “hasta muy entrada la noche”. 
Así, parece tener su importancia en Cicerón, y con cambio de preposición 
en dos momentos muy cercanos, refiriendo una larga conversación nocturna 
y haber estado despierto “hasta muy avanzada la noche”: “… sermonem in 
multam noctem produximus… Deinde ut cubitum discessimus me et de uia 
fessum et qui ad multam noctem uigilassem” (rep. 6, 10); esta charla variada 
y prolongada en la noche la reitera con gusto Cicerón: “etiam in Sabinis 
persequi soleo conuiuiumque uicinorum cotidie compleo, quod ad multam 
noctem quam maxime possumus uario sermone producimus” (senect. 46). O 
este otro uso de Suetonio a propósito de la capacidad de trabajo de Augusto, 
quien aprovechaba para despachar asuntos pendientes reposando en su diván 
de trabajo hasta muy entrada la noche: “A cena in lecticulam se lucubratoriam 
recipiebat; ibi, donec residua diurni actus aut omnia aut ex maxima parte 
conficeret, ad multam noctem permanebat” (Aug. 78, 1). Tal expresión 
parece tener cierta resonancia épica, propia del relato historiográfico, como 
esta mención de César al combate prolongado durante la noche: “ad multam 
noctem etiam ad impedimenta pugnatum est” (Gall. 1, 26, 3).

Aquí, ya desde la perícopa de apertura, encontramos muy nítidamente 
dibujadas las características idiomáticas y pragmáticas de la latinidad 
nebrisense.

Cuando Nebrija afronta la controvertida doctrina de la justificación 
por la fe, los fundamentos exegéticos son agustinianos, leídos en clave 
culturalista: allí donde Agustín define en el presente su concepto de justicia, 
la de quienes justificados por la fe están en paz con Dios; en cambio, la 
lucha contra la concupiscencia de la carne será espiritual y con ayuda de 
Dios mismo: “nunc ergo nostra iustitia est, ut iustificati per fidem pacem 
habeamus ad Deum; contra uero carnis concupiscentiam nos oppugnantem, 
per ipsius Dei auxilium repugnante spiritu dimicemus” (c. Iulian. op. imperf. 
6, 8). Otras locuciones relacionadas con la Trinidad y la encarnación humana 
de Cristo: “assumpta humanitas, splendor humanitatis”, en Hbr. 1, 1-3 (misa 
mayor del día de Navidad). En todas las perícopas del leccionario de la Misa 
que extractan la carta a los Romanos, nuestro humanista se limita a su estricta 
explanación literal y lingüística. Recuérdese que la controvertida doctrina 
de la justificación por la fe tiene su fundamento en la epístola paulina de 
Romanos 5, 1, que enfrentó entonces a reformistas y católicos y en cuyo 
debate teológico no entró a polemizar nuestro humanista.



291grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

Estos Segmenta pertenecen al nivel básico y elemental de la paráfrasis 
gramatical, estando destinados a la instrucción básica y a la comprensión 
general del texto. Esta voluntad gramatical, explícita e inaugural, no 
directamente religiosa, encabeza el título mismo de la obra. Su tipología 
expresiva se organiza en torno a dispersas glosas sinonímicas que suelen 
yuxtaponer un vocablo usual y una pequeña aclaración de sencilla sintaxis. 
Pero esta accesibilidad didáctica no es obstáculo para que aderece el 
libro con las modernas galas humanísticas: una enaltecedora epístola 
programática dirigida a la autoridad eclesiástica, seguida de una limpia y 
muy legible puesta en página del texto, que con distinta tipografía y cuerpo 
dispone el texto de las cartas evangélicas en tipo romano de cuerpo mayor 
al del comentario que lo rodea en orla y en un tipo gótico redondeado (a 
imitación de la escritura humanística heredera de la minúscula carolingia) 
de cuerpo menor. Es este carácter de primer nivel, con los lemas textuales 
que yuxtaponen concisamente el sentido y la morfosintaxis en castizo latín 
de los escolios, lo que hace previsible su pura instrucción gramatical, pero 
cuyo desvelamiento del sentido alegórico y espiritual apunta, solo apunta 
sin apenas desarrollo, conceptos básicos del dogma y la moral evangélicas 
(castigo de los pecadores, consuelo de los justos), para pormenorizar acto 
seguido todos los aspectos de gramática elemental: el uso medio-pasivo de un 
verbo activo, la epizeusis como figura de la iteración, aunque no es Cicerón 
quien lo autoriza, sino el Jerónimo epistolar que compone todo un tratado 
de ascetismo dirigido al monje Heliodoro; y el resto de autoridades poéticas 
clásicas sancionando nominativos usados como vocativos. Así puede leerse 
en el cuarto día de la primera semana de adviento10:

Feria quarta eiusdem hebdomadae. Haec dicit Dominus Deus. Consolamini et 
caet. Segmentum ex Esaia propheta cap. xl. Nam postea quam in superioribus 
denunciauit peccatorum punitionem, hic subiungit iustorum consolationem, 
dicens consolamini et caet. Consolamini in uoce passiua ab eo quod est 
‘consolo -as’. Varro in Oedipo [Men. 347]: “per idem tempus Oedipus Athenas 
exul uenire dicebatur, qui consolaret”. Et est epizeusis, idest eiusdem uerbi 
subiunctio, ut Cicero “ueniet, ueniet illa dies” [Hier. epist. 14, 11]. Popule meus, 
quia nomen est collectiuum cum uerbo plurali iungit; et meus in uocatiuo posuit 
pro ‘mi’, quemadmodum et Lucanus in ii [116] dixit: “Degener o populus”, et 
Vergilius [Aen. 8, 77] “Fluuius regnator aquarum”…

10   Is 40, 1-8: “Consolamini, consolamini, popule meus, dicit Dominus Deus uester. Loquimini ad 
cor Ierusalem et uocate eam, quoniam completa est malicia eius, dimissa est iniquitas illius. Suscepit 
de manu Domini duplicia pro omnibus peccatis suis. Vox clamantis in deserto. […] Omnis uallis 
exaltabitur et omnis mons et collis humiliabitur et erunt praua in directa et aspera in uias planas. Et 
reuelabitur gloria Domini et uidebit omnis caro pariter quod os Domini locutum est. Vox dicentis 
clama et dixi quid clamabo? Omnis caro foenum et omnis gloria eius quasi flos foeni. Exiccatum est 
foenum et cecidit flos, quia spiritus Domini insufflauit in eo”.



292 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

El concepto de la “peccatorum punitio” (31 usos) se verifica en exclusiva 
en la exégesis y homilética, también en la historiografía cristiana. Sirva este 
caso de Agustín sentando el dogma de que en el hombre no puede darse a la vez 
la confesión y el castigo del pecado por él mismo: “quia ergo non potest esse 
confessio peccati et punitio peccati in homine a se ipso” (in psalm. 50, 16); o 
este apunte histórico de Orosio mostrando el origen del pecado y su castigo a 
partir de Adán: “deinde cum ab ipso primo homine peccatum punitionemque 
peccati coepisse doceamur” (hist. 1, 1, 11). Del concepto “iustorum consolatio” 
todos sus usos (58) se verifican igualmente en la exégesis y en la homilética: 
“haec iustorum est consolatio, hoc est Domini iudicium; omnes ergo sapientes 
dicunt: iustus es, Domine, et rectum iudicium tuum” (Ambr. in psalm. 18, 8). 
El dogma establece que todo hombre justo oprimido obtiene consuelo: “et ille 
facile oppressus, si est iustus, habet consolationem” (Aug. serm. 359). Otra 
escueta aclaración del dogma de la encarnación de Cristo lo leemos algo más 
adelante a propósito de los versículos “Et reuelabitur gloria Domini et uidebit 
omnis caro pariter quod os Domini locutum est” y donde se extiende dando 
noticia de la predicación de Juan el Bautista sobre la fragilidad humana y la 
eternidad del Verbo encarnado junto al Padre y al Espíritu Santo:

Gloria Domini, idest uerbum humanitati coniunctum. Omnis caro, idest homo, 
ut sit pars pro toto. Quod, scilicet uerbum. Locutum est, subaudi per prophetas 
de illius aduentu. Vox dicentis, ut supra uox clamantis. Omnis caro. Haec est 
praedicatio Baptistae de hominis fragilitate et uerbi incarnati cum Patre et 
Spiritu Sancto aeternitate. Foenum in Hebraeo herba simpliciter est; foenum 
et flos translationes sunt. Spiritus, idest uentus a Deo missus; alioquin spiritus 
Domini omnia creat et renouat, ut inquit Psalmographus et Vergilius: “Spiritus 
intus alit” [Aen. 6, 726].

La idea de la humanidad del Verbo (“uerbum humanitati coniunctum”) 
es intensa y extensamente tratada en la teología cristiana. Así en Tomás de 
Aquino: “Sic ergo dicendum quod habet uim influendi Christi humanitas 
inquantum est coniuncta Dei uerbo” (Th. Aq. summa th. 3, 8, 2). No obstante, 
tales profundidades resultan inadecuadas para los futuros teólogos en este 
estadio inicial de su instrucción. Nebrija, pues, nunca pierde las expectativas 
gramaticales, también naturalistas o enciclopédicas, con ese apunte botánico 
del heno y su significado en hebreo, el sentido traslaticio de foenum y flos, 
junto al significado literal de spiritus autorizado en la explícita armonía de los 
versos de la Himnodia y de Virgilio. Una excesiva erudición en los conceptos 
teológicos siempre estará ausente de los escolios nebrisenses. Porque este tipo 
de alumnos solo precisa acceder por el momento a su enjuta enunciación.

Por vía de contrario se entenderá mejor esta discreta presencia de nociones 
teológicas fundamentales. En la lectura del domingo de sexagésima, estos son 



293grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

sesenta días antes del domingo de Pascua, se lee este pasaje de 2 Cor. 12, 3-4 
donde Pablo confiesa, con la modestia de quien habla por persona ajena, las 
arcanas revelaciones de que Dios le hizo partícipe11:

Huiusmodi hominem, de seipso quasi de alio loquitur. In corpore, anima non 
exclusa. Extra corpus, anima separata a corpore. Arcana uerba, in Graeco 
ineffabilia. Nihil, in Graeco non gloriabor…

Ofrece Nebrija un contexto tan lacónico como escogido para unos 
versículos de no obstante gran trascendencia exegética sobre las visiones y 
revelaciones recibidas por el Apóstol, optando por atenerse a comentar el punto 
de vista del narrador, esa oposición dinámica de cuerpo y alma, y concluir 
especificando los más exactos equivalentes latinos de acuerdo al texto griego. 
Su escolio a “arcana uerba, in Graeco ineffabilia” no sobrepasa la textura 
léxica contrastada con la lengua griega original, sin entrar en las honduras 
del topos místico de lo inefable y de la prohibición humana para pronunciar 
palabras inefables (± 100 usos). Valga esta anotación recurrente de Agustín 
(doct. prooem.; serm. 261; epist. 147, 13; gen litt. 12, 34; in psalm. 37, 12; 134, 
9; in Ioh. 98, 8):

… et exspectemus rapi usque in tertium caelum, siue in corpore siue extra 
corpus, sicut dicit apostolus, et ibi audire ineffabilia uerba, quae non licet 
homini loqui, aut ibi uidere Dominum Iesum Christum et ab illo potius quam 
ab hominibus audire euangelium.

Aquí encontramos verificada la exactitud textual y definitoria glosada por 
Nebrija, para una idea de la que conocemos el alcance intelectual que Nebrija le 
concede en combinación con el modismo “homini non licere”, dado que recurre 
a ella para sustanciar y defender ante los teólogos de la Inquisición el estudio 
de la Escritura desde el arte gramatical. Así, en la epístola manuscrita dedicada 
al obispo de Málaga en las guardas de un ejemplar impreso de la Apologia de 
1507, con la que dice responder a ciertos enemigos de la lengua latina, que 
juzgan inadmisible que un hombre instruido solo en gramática se ocupe de las 
Sagradas Letras12: “… quibusdam linguae Latinae hostibus, qui dicebant non 
licere homini grammatica tantum disciplina imbuto Sacras litteras attingere”. 
En este caso se da la combinación del modismo de la interdicción humana con el 
de la capacitación profesional. Se verifican usos en la canonística referidos a la 

11   2 Cor 12, 1-4: “Si gloriari oportet, non expedit quidem… Et scio huiusmodi hominem –siue in 
corpore siue extra corpore nescio, Deus scit–, quoniam raptus est in paradisum et audiuit arcana uerba, 
quae non licet homini loqui. Pro huiusmodi gloriabor, pro me autem nihil gloriabor…”.

12   Con signatura C.63.b38 (British Library) fue editada originalmente por Abellán de Corona 
1988: 397-401; no obstante dependemos para texto latino y traducción de Martín Baños 2014: 72-
73; igualmente su traducción y contextualización en la vida de Nebrija por Martín Baños 2019: 353.



294 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

carrera y formación eclesiásticas, así: “ne quis paenitus contra patrum praecepta, 
qui ecclesiasticis disciplinis imbutus per ordinem non fuisset et temporis 
approbatione diuinis stipendiis eruditus nequaquam ad summum ecclesiae 
sacerdotium aspirare praesumeret” (Coll. canon. 2, 188). Pero aquí Nebrija se 
considera imbuido del arte gramatical, con la locución habitual para designar la 
cultura de la Antigüedad. Así, Aulo Gelio cuando describe la necesidad de los 
ejercicios introductorios (eisagogés) para imbuirse del arte dialéctica clásica: 
“Cum in disciplinas dialecticas induci atque imbui uellemus, necessus fuit adire 
atque cognoscere quas uocant dialectici eisagogas” (Gell. 16, 8, 1). Los usos 
que siguen cubren una amplia latinidad, desde la argéntea a la Tardía, haciendo 
unánime referencia a los estudios del lenguaje y de la oratoria pública, por caso 
en Apuleyo: “et qui de nuptiis talibus erunt orti studiis congruentibus imbuentur 
et optimis disciplinis communi praeceptorum magisterio docebuntur” (Plat. 2, 
25); o este de Suetonio: “Inter ceteras disciplinas pueritiae tempore imbutus et 
musica…” (Nero 20, 1); o este del Tácito que hace historia de la oratoria: “Ergo 
apud maiores nostros iuuenis ille, qui foro et eloquentiae parabatur, imbutus 
iam domestica disciplina, refertus honestis studiis deducabatur a patre uel a 
propinquiis ad eum oratorem qui principem in ciuitate locum obtinebat” (dial. 
34, 1). Pero también alcanza a los últimos autores de la romanidad, con un pie 
en los estribos de la latinidad medieval. Así el Boecio que se confiesa imbuido 
de las enseñanzas y principios de Filosofía: “sed o nefas! illi uero de te tanti 
criminis fidem capiunt atque hoc ipso uidebimur affines fuisse maleficio quod 
tuis imbuti disciplinis, tuis instituti moribus sumus” (cons. 1 pr 4, 41); o la 
admiración manifestada por Casiodoro hacia el ciego que por no poder leer fue 
capaz escuchando de instruirse en importantes artes y disciplinas: “mirum est 
enim dicere quantis disciplinis atque artibus audiendo imbutus fuerit, qui ipsos 
quoque apices litterarum priuatus carnali lumine nequibat inspicere” (inst. 1, 
5, 2). Como conclusión parcial, nos encontramos con la mesurada unidad de 
modismos, uno cristiano y singularmente agustiniano (“non licere homini”), 
y otro postclásico (“disciplina imbutus”). La persuasión pedagógica de 
Nebrija insistiría ante los alumnos en no sobrepasar este umbral estrictamente 
lexicológico, por más que a buen seguro sabría provocarles unas expectativas 
de futuro conocimiento sobre tan atractiva cuestión.

Excurso en mitad: sobre la veracidad literaria de ciertos datos biográficos

Bien sabemos de la sólida instrucción del “domino de lebrixa theologo” y 
de aquel pasaje de la Recognitio donde declara su decidida voluntad, desde la 
ya temprana fecha de 1495, de consumir el tiempo que le quedaba de vida en 



295grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

el estudio de las letras sagradas13. Del grado de literalidad o de veracidad que 
debamos concederle a este tipo de testimonios me gustaría compartir ciertas 
inferencias del modelo de análisis pragmático que vengo practicando. Este paso 
pertenece al autocomentario que redacta Nebrija a la dedicatoria a la Reina 
Isabel de la tercera edición de sus Introductiones Latinae cum recognitione 
(1495), a cuyo contexto amplio y por él mismo estructurado hemos de prestar 
atenta consideración:

Tuae uero Celsitudini. Haec est tertia pars praefationis, in qua ponuntur rationes 
cur hoc opus celsitudini regiae dedicatum sit. Extremum laborem, quia nobis in 
animo est postea quam Antiquitates Hispanienses absoluerimus omne reliquum 
uitae nostrae tempus in Sacris Litteris consumere. Quantae sit tibi curae. Haec 
est ratio cur frontem perfricuit auctor, ut rem tenuem atque ieiunam tantae 
maiestati dedicarit, quod multis argumentis intellexit, quanta illi cura sit ne rei 
Hispanae hoc unum sermonis latini ornamentum desit…

Señala Nebrija el comienzo de la tercera parte del prefacio donde se exponen 
los motivos de la dedicatoria a la Reina de este último trabajo gramatical, teniendo 
en mente tras concluir esas inéditas “Antigüedades de España” consumir todo 
el tiempo que le reste de vida a la literatura sagrada. Obsérvese lo que dice a 
continuación, el habitual encarecimiento de una materia tenue y exigua al 
involucrar en su cuidado a la autoridad regia, una materia menor la gramática, 
pero necesario ornamento de la lengua latina para que en la patria florezcan 
las letras gracias al compromiso adquirido por la reina. En esta mayestática 
implicación hacia las letras dispone Nebrija su razón como autor, que ha perdido 
toda vergüenza para dedicarle esta modesta obra. E interesante motivo este 
“frontem perfricare” del que solo se constatan 4 usos en la latinidad argéntea o 
postclásica, en autores tan frecuentados por nuestro humanista como el Marcial 
que pondera la pérdida de vergüenza y timidez de una amante poco exigente: 
“aut cum perfricuit frontem posuitque pudorem” (11, 27, 7); o el Quintiliano 
que define la figura semántica de la permissio o consentimiento, como el de 
Calvo a Vatinio para que tuviera la audacia de afirmar que era más digno del 
cargo de pretor que el mismo Catón: “ut Caluus Vatinio ‘perfrica frontem et dic 
te digniorem, qui praetor fieres quam Catonem’” (inst. 9, 2, 25); o el Séneca 
que exhorta al filósofo sobre una conveniente audacia para dejar de escucharse 
a sí mismo: “… aliter quam si te pudere desierit: perfrices frontem oportet et te 
ipse non audias” (epist. 40, 13); o cuando este mismo Séneca confronta la más 
descarada adulación y el más desvergonzado atrevimiento de uno cuanto menor 
es el del prójimo: “quo apertior est adulatio, quo improbior, quo magis frontem 
suam perfricuit, cecidit alienam, hoc citius expugnat” (nat. 4a praef. 9). 

13   Véase Gil Fernández 1965: 347-349; González Vega 2010: 9-10 y González Vega 2011: 245 y 
335.



296 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

Estamos ante un uso muy literario y bien asimilado para designar cierto 
descaro o desvergüenza del comportamiento, en este caso de Nebrija como 
autor singularmente letrado de un levísimo arte gramatical. Considérese esta 
conclusión: nuestro humanista opone lo que será su absoluta dedicación 
posterior a la literatura sagrada, entendida así en general y abarcadora de todos 
sus contenidos, no exclusivamente la Biblia, como materia mayor frente a 
la menor del arte gramatical. Idea sobre la que vuelve más adelante en ese 
prefacio, con fingida modestia enaltecedora de haber osado dedicar a tan regia 
majestad sus vigilias escribiendo sobre materia levísima (“quod leuissimis de 
rebus scribens uigilias meas ausus sum maiestati regiae dedicare”):

Nemo igitur me. Ex superioribus autor concludit se non ambitiose fecisse, quod 
opus de rebus leuissimis qualis et grammatice tantae Principi dedicauerit, cum 
praesertim ab ipsa per litteras fuerit admonitus ut iisdem de rebus scriberet. 
[…] Petulanter, idest impudenter et procaciter, quod uidelicet illepidum fuerit 
donum, quod est de rebus leuissimis et parui precii, quod tamen excusatur 
ostendendo rei litterariae dignitatem.

El sintagma en anástrofe (figura sintáctica que deshace la paráfrasis) 
“leuissimis de rebus” hace las funciones de argumento del participio “scribens” 
o del sustantivo “opus” y constituye la “materia insignificante” definitoria de 
la gramática. Bajo esta forma de ablativo con preposición se verifican dos usos 
clásicos, uno ciceroniano y otro del enciclopedista y anticuario Aulo Gelio, 
ambos significativamente ejemplares en la teoría retórica, vale decir literaria 
y pragmática. Cicerón lo emplea en su digresión sobre las facciones políticas 
en Roma y a propósito de un modo de hablar más distendido en comicios y 
asambleas, donde la expresión de opiniones unas veces es sincera, otras falsa 
y distorsionada, de acuerdo a dos clases de personas, aquellas juiciosas para 
quienes lo irrelevante no tiene importancia y aquellas que estando pendientes 
de las cuestiones más insignificantes, como los rumores o el favor popular, el 
aplauso les parece señal de inmortalidad y el abucheo la muerte: “… set, si est 
leue, homini graui leue est; ei uero qui pendet rebus leuissimis, qui rumore et 
(ut ipsi loquontur) fauore populi tenetur et ducitur, plausum immortalitatem, 
sibilum mortem uideri necesse est” (Sest. 115). 

En el discurso del filósofo Favorino contra las profecías caldeas Aulo 
Gelio nos describe el sentido de estas, de manera que no solo los sucesos y 
acontecimientos externos, sino también toda voluntad humana, ya sea meditada 
o impulsiva hasta en las situaciones más insignificantes, podría considerarse 
movida y dirigida desde el cielo: “Iam uero id minime ferundum censebat, quod 
non modo casus et euentus… sed consilia quoque ipsa hominum et arbitria et 
uarias uoluntates… et fortuitos repentinosque in leuissimis rebus animorum 
impetus recessusque moueri agitarique desuper e caelo putarent…” (Gell. 14, 



297grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

1, 23). La densidad clásica y erudita del estilema se apodera del contexto. En 
la dedicatoria a la Reina Isabel no hay ambición por parte del humanista, sino 
respuesta al recordatorio por carta de aquella para que escribiera esta obra. La 
excusa de asumir materia tan leve y de poco valor no es sino evidencia de su 
dignidad literaria. Así, puede inferirse que tal vocación por lo sagrado sería 
manifestación de una más general inclinación hacia la literatura.

Igualmente en 1520, en la carta que dirige a Enrique Amusco por la 
publicación de su Diuinum Apiarium, celebra la elección de vida de este 
predicador por entregarse a los estudios cuyo solo conocimiento persevera en 
el cielo, mientras Nebrija, zarandeado en mitad de las perturbaciones de la vida, 
lamenta haberse dejado atrapar por el matrimonio:

Tu meliorem elegisti, hoc est operandi cibum qui non perit [Io 6, 27]; me in 
mediis uitae perturbationibus fluctuantem matrimonium excepit, quod me 
iterum in medium pelagus [Hier. Iouin. 1, 3, 224] retorsit. Tu operas tuas illis 
studiis in hac uita dedicasti, quorum cognitio sola perseruerat in caelo [Hier. 
epist. 53, 10].

Lo curioso de tales ideas es que idénticas ya se las había aplicado Nebrija 
a sí mismo en 1507 para defender su incursión como gramático en el texto de 
la Escritura y como argumento secularizador de inmortalidad literaria: “nunc 
uero quia operor cibum qui non perit atque –ut inquit Hieronymus– inuestigo 
‘in terris quorum scientia nobis perseueret in caelo’” (Apolog. 3, 3)14. Esta 
permuta de rasgos caracteriológicos, acudiendo a expresiones proverbiales de 
la patrística revela tanto un gran conocimiento y erudición de textos teológicos 
(doctrinales, canónicos y homiléticos), cuanto una mayor implicación vital (los 
biografemas barthesianos) en la propia sustancia literaria y un personal relieve 
del espíritu culturalista o secularizador con que el grammaticus o humanista 
vertebra el estudio de lo sagrado, de unas letras sagradas interesantes más por 
letras que por sagradas.

Final

Nebrija cumple escrupulosamente con el consejo profesional y editorial 
que le ha confiado Brocar, donde la clarificación del sentido a través de la 
ortografía, puntuación y puesta en página fundamenta esta edición de los 
Segmenta. Y en ello no es menos trascendental el recurso a la lengua griega del 
original evangélico como vía depuradora del texto y del sentido. Retomemos 
las dos primeras lecturas de la primera semana de Adviento y reparemos en la 

14   Véase González Vega 2020, pp. 9ss. y Martín Baños 2014, p. 108.



298 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

presencia allí de la epizeusis como figura de iteración: “et est epizeusis, idest 
eiusdem uerbi subiunctio”. El elemento definitorio latino “subiunctio” consta 
únicamente en Dict. 1512 Subiunctio -onis. Por aquella obra de ayuntar”, como 
deverbativo de “Subiungo -is subiunxi -ctum. Por ayuntar debaxo”, mientras en 
Vocab. esp.-lat. ca. 1494 no se registra bajo “Aiuntar. Iungo, iugo, copulo -as” 
y en formas compuestas solo bajo “Aiuntar en uno. Coniungo -is, coniugo -as” 
y bajo “Añadidura. Adiectio, adiunctio -onis”, en Dict. 1512 bajo “Iunctio -onis 
siue iunctura -ae”. Por el ayuntamiento. Este vocablo, con unos 26 usos en toda 
la latinidad, se emplea como concepto retórico para señalar un ‘subañadido’ 
en la exégesis escrituraria o en la liturgia. Así Agustín en su comentario a Job: 
“quid enim exordium quam timor ab eo? ista subiunctio uidetur illis uerbis 
consentire quibus dicit Iob: idcirco a facie eius turbabor, considerabo et timebo 
eb eo”; o este pasaje de Casiodoro destacando la decorosa consecuencia del 
temor de Dios por menospreciar con la vista al réprobo: “sequitur etiam alterius 
partis decora subiunctio, ut sicut ‘in conspectu eius malignus ad nihilum 
deductus est’, ita qui dominum timent, eum semper puro corde magnificent” 
(in psalm. 14, 4); o en la liturgia descrita por Ruperto de Deutz para señalar el 
añadido rogatorio a continuación del introito: “in introitu et in graduali rogat 
antiqua ecclesia… dicitque in subiunctione introitus et in gradualis uersu ‘uias 
tuas, domine, demonstrans mihi’…” (Rup. Tuit. off. 1, 31); o esta glosa figural 
del gramático carolingio Sedulio Escoto: “unde hypozeugma dicitur, id est 
subiunctio” (in Donat. 3) de cuyo enunciado Nebrija no anda muy lejos.

La lengua griega le resulta determinante para asear el texto y precisar su 
sentido. En un breve espacio de escolios ha venido señalando “per endiadin”, 
“et anaphora”, “et dialyton”, no dudando en usar una término nada usual como 
dialyton para designar la figura más conocida como asyndeton, hasta plantear 
pocos lemas después una exitosa vinculación entre ecdótica y comparación 
lingüística con el hebreo y el griego para sanar un versículo deturpado, 
además de cotejar el testimonio correcto de los códices antiguos frente al error 
inexcusable transmitido también por los códices más recientes:

Completa est malicia. Mendum inexcusabile mutatione unius litterae, ‘malicia’ 
pro ‘militia, etiam refragantibus libris recentioribus. Nam antiqui omnes ad 
unum habent ‘militia’ pro quo in Hebraeo ‘sabaoth’, idest exercitus legitur, hoc 
est militia, in illa significatione de qua in Iob: militia est uita hominis super 
terram. In Graeco ‘tapinosis’, idest humiliatio, est pro militia, ut nullo modo 
relinquatur locus maliciae.

Ya había anticipado en la epístola preliminar lo inaceptable de un error 
que altera por completo el sentido, denunciando y descalificando como 
“picapleitos” a quienes se niegan a sustituir la errata “malicia” por el correcto 
“militia”: “Nam pro ‘malicia’ uelint nolint uitilitigatores isti legendum est 



299grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

‘militia’”, donde sobresalen “uitilitigatores isti”, que es un término recogido 
únicamente por el naturalista Plinio como neologismo acuñado por Catón 
el Censor15. Nueva prueba de la erudición y competencia lexicográfica del 
Nebrisense. Y nuevo recurso al esclarecedor griego tapinosis en la designación 
de la figura de la “humiliatio”, también registrada en Dict. 1512 “Tapinosis siue 
tapinoma -atos, interpretatur humilitas. *figura est, scilicet magnae rei humilis 
expositio*” (el * indica la adición de las ediciones granadinas a partir de 1536).

Las resonancias de ciertas palabras clave o expresiones, asociadas 
a un género determinado (ya sea de la Antigüedad clásica y cristiana o 
de la predicación, exégesis de los salmos, mística, teología dogmatica y 
canonística de la Edad Media), pierden su código originario y resultan ahora 
recontextualizadas al servicio de la explicación gramatical, que las fusiona 
en un nuevo espacio donde conviven explícitamente la cultura cristiana junto 
con la clásica grecorromana16. Nebrija diluye en sus epístolas dedicatorias y 
anotaciones, mediante un proceso de transcodificación, la específica pregnancia 
doctrinal de aquellos vocablos y sintagmas implícitos y familiares “ad 
sacrificulos sacerdotesque”, que se ven así despojados de sus antiguos valores 
y enjuiciados bajo un exclusivo prisma cultural de historia y comparatismo 
lingüístico17.

15   En esta y otras singularidades léxicas y expresivas es donde se aprecia la dimensión simbólica 
y cultural de nuestro humanista. Nebrija había ocupado en Salamanca la cátedra de Plinio del que 
era un entusiasta y profundo conocedor; véase Martín Baños 2019: 398-401. Se trata de una palabra 
registrada en Dict. 1512: “por pica pleitos”; el texto dice así: “Ergo securi etiam contra uitilitigatores, 
quos Cato eleganter ex ‘uitiis’ et ‘litigatoribus’ composuit –quid enim illi aliud quam litigant aut litem 
quaerunt?–, exequemur reliqua propositi” (nat. praef. 32).

16   Para escudriñar estos rasgos de lengua y estilo nos hemos servido de herramientas informáticas, 
como el motor de búsqueda y base de datos CLCLT-7, que almacena toda la latinidad (clásica, 
tardoantigua, la completa Patrologia de Migne y el entero Corpus Christianorum y su Continuatio 
Medievalis).

17   Adelanto criterios y conceptos que aparecerán en una inminente publicación de la Tertia 
quinquagena (1516) en colaboración con Pedro Martín Baños, para la Universidad de Salamanca, 
en su colección de Opera Omnia Nebrissensia dirigida por la profesora Carmen Codoñer. En 
ella encontrará el lector interesado las oportunas referencias y concordancias con estos contextos 
pragmáticos que he venido exponiendo.



300 Felipe González-Vega

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

Bibliografía

Obras de Antonio de Nebrija

Dict. = Dictionarium (Burgos: Fadrique de Basilea [para Arnao Guillén de 
Brocar], 1512) (Madrid, Biblioteca Nacional de España: R/7693).

Lex. = Lexicon, hoc est dictionarium ex sermone Latino in Hispaniensem 
(Salamanca: [Juan de Porras], 1492) (Facsímil en Diccionario Latino-
Español (Salamanca, 1492), estudio preliminar por Germán Colón y 
Amadeu-J. Soberanas, Barcelona: Puvill, 1979).

Segmenta = Segmenta ex epistolis Pauli, Petri, Iacobi et Ioannis (Alcalá de 
Henares, Arnao Guillén de Brocar, 1516).

Vocab. esp.-lat. = Vocabulario español-latino (Dictionarium ex Hispaniensi in 
Latinum sermonem) (Salamanca, [Juan de Porras, ca. 1494]).

Otra bibliografía

Abellán de Corona 1988: Concepción Abellán Corona, “A Manuscript Letter 
by Antonio de Nebrija”, en BHS, 65 (1988), pp. 397-401.

Codoñer Merino 1979: Carmen Codoñer Merino (ed. y trad.), L. Annaei 
Senecae Naturales quaestiones (Madrid, C.S.I.C., 2 vols, 1979).

CLCLT-7: Library of Latin Texts: Centre Traditio Litterarum Occidentalium, 
Brepols: Turnhout, 2005. Es una web de acceso restringido a suscripción.

Charlo Brea 1994: Luis Charlo Brea, “Comentarios de Nebrija a las perícopas de 
la primera semana de Adviento” [Carmen Codoñer Merino y Juan Antonio 
González Iglesias, eds.: Antonio de Nebrija: Edad Media y Renacimiento, 
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1994], pp. 195-203.

Fera 2004: Vincenzo Fera, “L’imitatio umanistica”, [en Giorgio Bernardi Perini, 
ed.: Il latino nell’età dell’Umanesimo. Atti del Convegno (Mantova, 26-27 
ottobre 2001), Firenze, Leo S. Olschki Editore, 2004], pp. 17-33.

García Fuentes [en prensa]: Héctor García Fuentes, “Los Segmenta de Nebrija. 
Humanismo bíblico hispano”, en Pedro Martín Baños, ed.: Antonio de 
Nebrija y la Modernidad. Cinco siglos de espíritu crítico, Villanueva de la 
Serena, Editora Regional de Extremadura, [en prensa].

Gi 1965: Juan Gil, “Nebrija en el Colegio de los Españoles en Bolonia”, en 
Emerita, 33 (1965), pp. 347-349.

Gil 2021: Juan Gil, Antonio de Lebrija. El sabio y el hombre (Sevilla, Athenaica 
(Breviarios), 2021).

González Vega 2002: Felipe González Vega, Aurelii Prudentii Clementis V.C. 
Libelli cum commento Antonii Nebrissensis (Salamanca, Universidad de 
Salamanca, 2002).



301grammatica quaedam scholia non contemnenda: una aproximación pragmática 
a la latinidad de los Segmenta ex epistolis (1516) de Antonio de Nebrija

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 28, nº 61.
Primer cuatrimestre de 2026. Pp. 281-301.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2026.i61.12

González Vega 2010: Felipe González Vega, “Ex grammatico rhetor: the Biblical 
Adventures and Rhetorical Maturity of Antonio de Nebrija between the 
Apologia and the Tertia quinquagena” [en Barry Taylor y Alejandro Coroleu, 
eds.: Humanism and Christian Letters in Early Modern Iberia (1480-1630), 
Cambridge, Cambridge University Press, 2010], pp. 9-36.

González Vega 2011: Felipe González Vega, Paginae Nebrissenses [en Carmen 
Lozano Guillén, Antonio de Nebrija, Gramática sobre la lengua castellana, 
Barcelona, RAE-Galaxia Gutenberg, 2011], pp. 175-341.

González Vega 2020: Felipe González Vega, “Los cambiantes rostros del sabio [a 
propósito de Pedro Martín Baños, La pasión de saber: Vida de Antonio de 
Nebrija (2019), pról. Francisco Rico, Huelva, Universidad de Huelva/RAE/
CeCe (Biblioteca Biográfica del Renacimiento Español, 1), 643 pp.]”, en 
Etiópicas. Revista de Letras Renacentistas, 16 (2020), pp. 1-25.

González Vega 2024: Felipe González Vega, “Cum commento Antonii 
Nebrissensis: propuestas pragmáticas del comentario humanístico”, [en 
María Adelaida Andrés Sanz, Carmen Codoñer y David Paniagua, eds.: 
El Humanismo latino en el Studium de Salamanca: Nebrija y Europa, 
Madrid, Guillermo Escolar - Fundación BBVA – SEEC (Estudios Clásicos – 
Investigación, 2024], pp. 107-137.

Illich 2018:  Ivan Illich, En el viñedo del texto (México, FCE, 2018).
Martín Abad 1994: Julián Martín Abad, “Nebrija en los talleres de Arnao Guillén 

de Brocar y Miguel de Eguía” [en Ricardo Escavy Zamora et al., eds.: Nebrija 
V Centenario. Actas del Tercer Congreso Internacional de Historiografía 
lingüística, Murcia, Universidad de Murcia, vol. I, 1994], pp. 23-58 (reed. 
en El enredijo de mil y un diablos, Madrid, Ollero y Ramos, 2007, pp. 145-
176).

Martín Abad 1999:  Julián Martín Abad, La imprenta en Alcalá de Henares: 
1502-1600 (Madrid, Arco-Libros, 3 vols., 1999).

Martín Baños 2014: Pedro Martín Baños, “Estudio” [en Antonio de Nebrija, 
Apología, estudio de Pedro Martín Baños, edición de Baldomero Macías 
Rosendo, Huelva, Universidad de Huelva], pp. 9-99.

Martín Baños 2019: Pedro Martín Baños, La pasión de saber. Vida de Antonio de 
Nebrija (Huelva, Universidad de Huelva, 2019).

Reyes 1984: Graciela Reyes, Polifonía textual. La citación en el relato literario 
(Madrid, Gredos, 1984).

Reyes 1993: Graciela Reyes, Los procedimientos de cita: estilo directo y estilo 
indirecto (Madrid, Arco-Libros, 1993).

Reyes 1994: Graciela Reyes, Los procedimientos de cita: citas encubiertas y ecos 
(Madrid, Arco-Libros, 1994).




