
Otros géneros en ensayo 

MaraNegrón 
(Universidad de Puerto Rico) 

De ensayo: 

l. tr. Probar, reconocer una cosa antes de usarla. 
2. [tr.}Amaestrar, adiestrar. 
3. [tr.}Preparar el montaje y ejecución de un espectáculo antes de ofrecerlo 
al público. 
4. [tr.} Hacer la prueba de cualquier otro tipo de actuación, antes de realizar­
la. 
5. [tr.}Probar la calidad de los minerales o la ley de los metales preciosos. 
6. [tr.}desus. Sentar, caer bien alguna cosa. 
7. [tr.]ant. Intentar, procurar. 
8. prnl. Probar a hacer una cosa para ejecutarla después más perfectamente 
o para no extrañarla. 

Resumen 

Intento pensar el ensayo como género literario en las letras en Puerto 
Rico. Ha sido un género predominante para construir un sujeto nacional. En 
estas últimas dos décadas esa forma literaria ha sido tomada por las escrito­
ras. Recurro entonces al sentido literal de la palabra ensayo con el propósito 
de insistir en el aspecto de lo no acabado o el fin de la tesis. Las escritoras ya 
no tienen como referente ni como agenda política la construcción de una 
identidad nacional que por lo demás siempre ha sido falologocéntrica. Así han 
desestabilizado ese espacio discursivo. De suerte que podemos decir que se 
ensayan otros géneros en escritura. 

Palabras clave: ensayo - espacio discursivo - Puerto Rico - Escritoras 

Abstract 

My aim is to think the essay as a literary genre in the Literature of Puerto 
Rico. It has been a prevailing genre in order to construct a national subject. 
During the two past decades this literary form has been adopted by the wo­
men writers. 1 resort to the literal sense of the word "essay" aiming to insist 
on the not finished aspect or the end of the thesis. The women writers have 

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política y Humanidades, Nº 16. Diciembre de 2006. 
Págs. 212-225. 



Otros géneros en ensayo 213 

not any more in mind the political aim of constructing a national identity 
which has anyway always been falologocentric. Consequently, they have 
destabilized that discursive domain. We can thus say that other writing gen­
res are been tested. 

Keywords: essay - discursive domain - Puerto Rico - women writers 

Ensayemos pues. Experimentemos, probemos, degustemos otros géne­
ros en ensayo. Mi pretexto será el ensayo en tanto que género literario y sus 
contigüidades con la diferencia sexual, pues, a mi vez, ensayo una lectura 
sobre dos antologías escritas por mujeres en Puerto Rico en esta última déca­
da. Entenderé aquí la palabra ensayo, no sólo como aquel escrito en prosa 
que trata desde el siglo XVI (desde Montaigne) sobre un tema sin agotarlo, 
precisa el diccionario de la real academia, sino también en el sentido de pro­
bar, de intentar algo por primera vez, la experiencia pues, pero también en su 
acepción teatral e idiomática, aludiendo más bien al proceso del hacer, el del 
ensayo sin carácter todavía fijo y acabado. Ensayar es tratar por primera 
vez. Es la experiencia de la primera vez, inaugural. 

Por lo tanto, reivindico a través de la palabra ensayo una cierta apertura, 
una tentativa sin cierre, sin un límite definido de lo que se experimenta. Ahora 
bien, estoy anunciando pautas que delimitan el tema de esta reflexión así 
ensayo "escrito por mujeres", "en Puerto Rico" y en "esta última década". En 
primera instancia una categoría que atañe a la "diferencia sexual'', en segun­
do a la de «lugarn y en tercero a la de tiempo. Tres categorías y/o límites que 
aíslan un corpus. Como si no fuera suficiente me referiré específicamente a 
dos textos: Femina Faber: letra, música, ley de Aurea María Sotomayor1 y 
El fin del reino de lo propio de María l. Quiñones2. No seré exhaustiva. (Sin 
embargo, había pensado inicialmente en un corpus más extenso. Volví a leer 
a Inna Rivera Nieves, Cambio de cielo, viaje, sujeto y ley3 y a Vanessa Vil­
ches, De(s)madres o el rastro materno en las escrituras del Yo. 4 Ambas for­
man parte de esta coreografía que intentaré poner en escena aunque por 
razones de tiempo las deje entre paréntesis. Como una coreografía experi­
mental en la que no se borra la diferencia ni de cuerpos ni de voces, los 
sujetos de la enunciación de estos textos se responden, se intercambian posi­
ciones.) 

' Femina Faber. Letras. música, ley, Ediciones Callejón, San Juan: 2004. 
2 El fin del reino de lo propio. Ensayos de antropología cultural. Siglo Veintiuno editores, 

col. Pensamiento caribeño, Coyoacán: 2004. 
3 Irma Rivera Nieves. Cambio de cielo. Viaje, sujeto y ley, Editorial Postdata, San Juan: 

1999. 
"Vanessa Vilches Norat. De(.1)111adres o el rastro materno en las escrituras del Yo, Editorial 

Cuarto Propio, Chile: 2003. 



214 Mara Negrón 

Estos ensayos se escriben aparentemente desde lugares distantes, al menos 
desde el punto de vista de las disciplinas que practican las autoras. El objeto 
de estudio de A urea María Sotomayor proviene de la literatura, la pintura, la 
danza y el de María I. Quiñones desde lo que habrá sido el campo de la 
antropología. Esos dos lugares de la enunciación se distancian, pero también 
se tocan como intentaré demostrar. ¿Qué ensayan estos textos escritos por 
mujeres y qué podría ser inaugural? Veremos que las líneas disciplinarias se 
borran al igual que el lugar de la enunciación - más bien híbrido, cercano a la 
ficción- así como su relación con un Saber soberano y falologocéntrico. 

¿Por qué título Otros géneros en ensayo sugiriendo con ello que en el 
ensayo como género literario se ensayan otros géneros? A diferencia de otros 
géneros literarios, el ensayo no posee una historia o trayectoria clara, aparte 
de su momento inaugural con Michel de Montaigne. No existe tal cosa como 
una historia de la ensayística latinoamericana. Si bien encontramos antolo­
gías de poesía, de cuentos, historias de la literatura, es difici l encontrar una 
de ensayo. Aclaro que se encuentran antologías de ensayos, pero no exploran 
esa categoría en sí, no piensan la forma y el estilo ensayo como género. 
¿Cuáles serían las particularidades de la prosa ensayística aparte de la defini­
ción escueta que se suele dar? Pues bien, el contenido pesa más que la forma. 
Me parece que todo se juega entre una palabra que pesa -la palabra ensayo 
viene de exagium, peso- en oposición a una palabra más leve como la de la 
ficción o de la poesía. El ensayo se revela como un género sin género, el 
lugar de una prosa indecisa que está determinada por su cercanía con la 
verdad o su lejanía de la ficc ión. Sería el lugar de una palabra transparente y 
precisamente soberana. 

El género ensayo parece así desprovisto de género. Un género en el cual 
las marcas de la singularidad desaparecen. Un género de todas y todos y para 
todos, la prosa funcionando como el lugar de un decir sin estilo. El sujeto de 
la enunciación se sitúa, se posiciona ... es el tiempo de una tesis, aunque no 
exhaustiva. Las mujeres se han servido de él. . . Hay unos ensayos o confe­
rencias -uno duda con respecto a la designación- que han marcado los diver­
sos momentos de la historia del feminismo del siglo veinte: Un cuarto propio, 
de Virginia Woolf, es un texto bastante híbrido, o la carta5 de Sor Juana Inés, 
para movernos hacia una geografia latinoamericana, y acercarme al texto de 
Aurea María Sotomayor. Se trata aquí una vez más de otro híbrido, de una 
carta en su forma y estilo. La hibridez sería una de las características de la 
ensayística contemporánea. Pienso en Entre l 'écriture de Hélene Cixous6, 

5 Sor Juana Inés de la Cruz. "Respuesta de la poetisa a la muy ilustre Sor Fi lotea de la Cruz" , 
en Obras selectas, editorial Vosgos , Barcelona: 1975. 

6 Entre / 'écriture, Éditions des fernmes , Paris: 1986. Los ensayos recogidos en esta colec­
ción datan de los setenta . La venue a / 'écriture ( l 976). 



Otros géneros en ensayo 215 

publicado en 1976 como una de las propuestas más atrevidas en ese sentido; 
un texto híbrido. No se trata de crítica literaria en el sentido convencional ni 
de un ensayo teórico sencillamente porque ya la escritura tiene un carácter 
performativo que disloca el lugar de la enunciación. Para poder pensar dife­
rente hay que escribir de otra manera, la escritura dice y hace. Ésa es la 
propuesta que sustenta esa práctica diferente de la escritura. ¿Por qué la 
poesía, en tanto que formalización estética del lenguaje, tendría que estar 

- lejos de la prosa reflexiva, por qué el poema no contaminaría la prosa? Por 
eso el título de la antología anunciaba un ejercicio crítico entre la escritura, 
este «entre» indicando una apertura. Por lo cual, me parece que la contami­
nación de géneros literarios, de formas de escritura constituye una de las 
características de una ensayística nueva, a partir de los ochenta, es decir, el 
momento en que los conceptos de texto y de cuerpo se toman ineludibles. La 
escritura es la experiencia de esa dislocación del sujeto con su propio cuerpo. 
Por lo cual, pensar nuevos géneros, nuevos sujetos, subjetividades supone 
escribir de otra manera. 

¿Y en Puerto Rico? No existe tampoco una historia de la ensayística, a lo 
sumo del periodismo. Si bien la historia política, el canon, ha estado muy 
ligado a esa forma literaria. En Puerto Rico, la tradición ensayística remonta 
al siglo XIX, y casi sin excepción es una prosa que se agota tratando de 
aclarar la situación colonial. Desde Hostos, ver los trabajos de Irma Rivera 
Nieves, pasando por lnsularismo de Pedreira o El país de los cuatro pisos de 
José Luis González, es desde esa forma en prosa, que le da primacía a la tesis 
y al sujeto de la enunciación en posición de maestría, que se esgrimen las 
tesis sobre qué es el ser puertorriqueño y el futuro de la isla. El ensayo se 
marca en Puerto Rico por sus ejes temáticos. Una de las novedades de la 
ensayística de esta última década es que ha diversificado su temario. Si, por 
un lado, una parte de su producción se ha dedicado a desmontar los discur­
sos de la nación y de la identidad7 - prolongando esa tradición discursiva 
aunque sea de forma negativa-, por otro, se han multiplicado los sujetos y 
complicado los espacios de la enunciación. Al lado de esa prosa, a veces no 
muy lejos de ella, la crítica literaria. Me parece, esto se abre a discusión, que 
la ensayística sigue muy apegada aunque sea por negación a la problemática 
nacional, aunque sus retóricas y estrategias sean otras. Y me atrevo a decir 
que es el lugar de un sujeto masculino cuyo destinatario es una nación, aun­
que sea postmortem. Me parece que hay una línea divisoria: el ensayo que se 
escribe desde la literatura, que toma la literatura como su pretexto y texto, 

7 Ha sido necesario ese desmonte del nacionalismo. Ver Nación Postmortem de Carlos 
Pabón, ediciones Callejón, San Juan: 2002 y La ansiedad de ser puertorriqueiio: etnoespectá­
cu/o e hiperviolencia en la modernidad líquida de Arturo Torrecilla, ediciones Vértigo, San 
Juan: 2004. 



216 Mara Negrón 

tiene interlocutores más híbridos y voces más ambiguas. Eso es lo que creo 
que los trabajos que voy a recorre aquí innovan. Ellas no hablan desde ahí. Su 
destinatario ya no es «esa historia». Aunque ellas no son las únicas, pues este 
«entre» no es un propio de las mujeres. 

Como decía, me sirvo aquí de la palabra ensayo en su doble acepción 
tanto de género literario como de ensayo en el sentido de «probar, de recono­
cer una cosa antes de usarla», como uno se prueba un vestido o un lápiz de 
labio, pienso en María I. Quiñones. Volveré a una escena de este libro que 
considero «Ominosa» en tanto y en cuanto provoca una disfunción del sujeto 
de la enunciación, lo transforma en personaje en un texto de antropología. Se 
produce un extrañamiento con respecto a la disciplina antropológica y fami­
liaridad con la ficción. Estos ensayos tienen la particularidad de ensayar algo, 
de estrenar algo. Tanto Aurea María Sotomayor como María l. Quiñones 
ensayan sus voces en escritura y se ensayan desde otros lugares del decir. 
Ninguna de las dos deja de lado la cuestión de la diferencia sexual, pero ésta 
tampoco se propone como una categoría excluyente. En verdad. Ellas no se 
dejan coger o fijar un lugar. Aunque hablan como mujeres -femina faber, 
anuncia desde su título el texto de A urea María Sotomayor- y se toman como 
punto de partida algunos de los lugares comunes del feminismo, esos sujetos 
no enuncian ni verdades ni principios desde la transparencia de un saber. Es 
más, es la afirmación de esa fragilidad, ese no poder decir, o ese buscar 
cómo decir y desde dónde decirlo que caracteriza estos textos. 

Desde luego, juego un juego, me fío de una categoría cuestionable, el 
sexo biológico del autor con el propósito de constituir este corpus. Sí, es una 
astucia, como una medusa que levanta su cabeza y se ríe, y me importa aquí 
la risa, ese estado del alma. Juego y me río. "On va vous montrer nos sexes", 
decía un texto francés de los ochenta, osadamente mostrando un lugar entre 
otros, el de la castración. Otro personaje mitológico, Baúbo se habría levan­
tado la falda para enseñar su sexo y también, al hacerlo, se ríe. Sí, a manera 
de astucia me sirvo de esa categoría «mujer», pero la uso como lo que ella 
misma sugiere, una suerte de máscara que anuncia una escena de seducción, 
es decir, un simulacro. Estoy en una escena de lectura y me dejo seducir por 
esas mujeres que suti lmente se levantan la fa lda, no demasiado, no se trata ya 
de escandalizar, pero sí, de inscribir una capacidad de acoger a los otros en 
los espacios de la escritura. Me interesa insistir en las diferencias, y la sexual 
es una de ellas. Recordemos que la biología no determina nada seguro, sino 
que es desde ya una impronta, una marca de escritura que toda una vida no 
bastará para descifrar. . . la biología ya es escritura, por lo tanto ya experien­
cia del cuerpo y de la sexualidad como texto. 

Ninguna de las escritoras que me apresto a comentar es asimilable. Las 
voces en la escritura desdibujan rostros, figuras e identificaciones singulares 



Otros géneros en ensayo 217 

en cada caso. La diferencia sexual no es negada, más bien ya asumida. Ellas 
se escriben desde otro lugar. Ese "otro lugar" que reclamaba Marta Traba en 
Hipótesis de una escritura diferente8 con el propósito de distanciarse de la 
polémica que suscitó el manifiesto a favor de una "escritura femenina" de 
Hélene Cixous. Imposible, decía Cixous, de definir tal cosa, imposible decía 
Marta Traba, pero quizá podíamos tratar de escribir desde otro lugar. Pues 
bien, me parece que los textos que me ocupan hoy ya hablan desde otro 
lugar, y ensayan otros géneros dentro del género. Textos que producen su 
propia ley de género. ¿Cuál es esa ley? Según Derrida en "La loi du genre" 
-lectura de un texto de Blanchot-, la única ley de género es que no hay una 
ley o que todo género produce al instante la ley de su género. Imposible de 
definir un nosotros como no sea produciendo las condiciones de posibilidad 
en que se pueda articular un punto entre un yo y un nosotros. Ésta es la 
manera en que la deconstrucción anunciaba e inscribía el problema de la 
singularidad de un cuerpo y de la firma de un autor. Sin embargo, en algunas 
lecturas se mira en dirección de Ja "mujer". Así, en La folie dujour de Blan­
chot, la categoría mujer es probada como posibilidad: 

Les hommes voudraient échapper a la mort. [ ... ] 

J' ai pourtant rencontré des étres qui n 'ont jamais dita la vie, tais-toi, et 
jamais a la mort, va-t-'en. Presque toujours des femmes, de belles créa­
tures. Les hommes, la terreur les assiege ... (p. 279) 

Los hombres quisieran escapar a la muerte [ ... ] 

Sin embargo, he conocido seres que nunca han dicho a la vida, cállate, 
ni nunca a la muerte, vete. Casi siempre mujeres, bellas criaturas. A los 
hombres, el terror los cerca9 .•. 

Este enunciado no es totalizador "casi siempre mujeres". El "casi" abre 
la puerta y fisura de antemano cualquier pretensión de apropiación por parte 
de la mujer. Por otro lado, se señala una postura ante la vida, una afinnación 
a la vida que nada tiene que ver con la de la tesis soberana. Lo que "casi 
siempre" marcaría a "la mujer" sería una actitud de afirmación, una apertura, 
ese dar-decir sí, una posición ante la vida. Derrida inmediatamente descons­
truye pues todo sujeto que diga sí a la vida, y bello, ocupa esa posición: "il est 
done plus que probable que, pour autant que je dise oui, oui je sois femme, et 
belle" (p. 280) (Es más que probable que, por que yo diga sí, sí, yo sea mujer, 
y bella. Yo soy mujer, y bella). Si nos remitimos a su lectura del "soliloquio" 
de Molly Bloom, y no "monólogo", insiste Derrida, del último capítulo del 

' Marta Traba. "Hipótesis de una escritura diferente", en la sartén por el mango, Ediciones 
huracán, Río Piedras: 1984. 

" Jacques Derrida. "La loi du genre", en Parages, editorial Galilée, Paris: 1986. 



218 Mara Negrón 

Ulises de Joyce, 10 la mujer una vez más se encuentra asociada a la afirma­
ción, al "sí" trascendental, que sería la condición de posibilidad de todo pre­
formativo, un sí repetitivo, que también sabe contener al otro, escuchar al 
otro y que marca la promesa y el compromiso. La mujer sería el lugar de una 
posición, es una posición, un posicionamiento, condición de toda promesa, 
de toda palabra dada al otro. En Coreografias entrevista que le hace una 
"maverik feminist", Emma Goldman, Derrida se pregunta si la diferencia 
sexual y la différance, ese trazo olvidado en la archi-prehistoria no señalaría 
la localización atópica de la inscripción de la diferencia: "¿Debe pensarse la 
'différance' 'antes' de la diferencia sexual o a partir de ella?" (p. 103)11 Por 
último mencionemos Los estilos de Nietzsche, que se abre con un enunciado 
enigmático: "la femme (la vérité) ne se laisse pas prendre''. Derrida analizaba 
los lugares de huída, del juego de la escritura de Nietzsche. Curiosamente, a 
partir de los enunciados misóginos del filósofo, en ese lugar de su texto, es 
decir, desde ese lugar, inconquistable, Nietzsche afila sus espolones contra la 
filosofia metafisica. La mujer es el mejor arma de Nietzsche porque perma­
nece a distancia, seduce como la verdad pero no se deja conquistar. La mujer 
como concepto es lo incaptable, una vez más un lugar inaprensible. En ese 
sentido, el estilo de Nietzsche sería femenino. Hablar desde la diferencia sexual 
implica, entonces, a la vez una afirmación, pero sobre todo una posición que 
desconcierta la estabilidad del saber producido y de la enunciación. No es la 
afirmación de la tesis soberana. No hay tesis sino posición. 

Con lo cual, no debemos olvidar el estilo cuando de diferencia hablamos. 

Los estilos de Aurea María Sotomayor y de María l. 
Quiñones 

La pregunta entonces aquí no será la de Freud -"¿qué quieren las muje­
res?"-, sino ¿a quién le escriben las mujeres o todo aquél o aquélla que de 
una manera de otra ha dislocado el lugar de la interlocución en nuestra ensa­
yística esta última década, que ya no le escribirían a esa «Nación» hetero­
sexual convencionalmente estructurada? Lo que no quiere decir que no se 
escriba desde un lugar ni se deje de sentir interpelado por la memoria cultural 
y la experiencia política de la isla. Si el cuerpo es la escritura, ella, el lugar de 
esa experiencia finita del sujeto, entonces no hay un afuera de esa interrela-

'º "he asked me would I yes to say yes my mountain flower and first 1 put my arms around 
him yes and drew him down to me so he could feel my breasts ali perfume yes ... " (p. 125) 
(Tomado de Jacques Derrida, Ulises Gramófono: el oui-dire de Joyce). 

11 Jacques Derrida. "Chorégraphies". En Points de suspensión, editorial Galilée, Paris: 
1992. Ver el artículo que Anne E. Berger le dedica a esta frase: "Sexing Differances", en A 
Joumal o(Femi11ist Cultural Studies, Brown University, 16:3. 



Otros géneros en ensayo 219 

ción. Aurea María Sotomayor ubica explícitamente el lugar desde el cual ella 
escribe como un hacer de la mujer, de la escritora y un espacio literario en el 
país: "Feminafaber, como índica el título, es lo que hace la mujer; viene de 
una reflexión sobre lo que es ser escritora, sobre mi ubicación en el espacio 
teórico literario que me ofrece el país" (p. 13). Aunque estos anclajes se 
supeditan al arte y al artista que se hacen desde lugares menos aparentes: "La 
identidad del artista depende de su mejor acto, que es hacer arte" (p. 12). El 
libro de María I. Quiñones está compuesto de cinco ensayos y un epílogo, de 
los cuales sólo uno se sitúa en Puerto Rico: Los beauty parlas: el al(r)ma de 
las mujeres. Mas cuando recontextualiza las problemáticas exploradas afirma 
un anclaje en la herencia, en el archivo y un reconocimiento de la diferencia 
sexual que, por el otro lado, parece negar. Es un libro "fuertemente anclado" 
pero no es un libro sobre .. . : "Éste es un libro fuertemente anclado en el 
mundo que me ha tocado vivir; un país, Puerto Rico, un imaginario cultural, 
el caribeño, una tradición intelectual, la antropología. Aun así, no es un libro 
sobre el Caribe, sobre las mujeres o de antropología caribeña" (p. 17). Des­
confiemos de las apariencias, este es el fin del reino de los propios, éste es un 
libro que anuncia un final, el duelo de una disciplina, la antropología que 
perdió su objeto de estudio cuando este objeto comenzó a hablar y transfor­
mó al antropólogo a su vez en objeto de curiosidad. El que miraba se sintió 
mirado, escrutado. No es un libro "sobre el Caribe, sobre las mujeres o de 
antropología caribeña'', pero no es libro sin esa memoria. Lo que pasa es que 
ninguna de esas tres figuras -Caribe, mujer, antropología- significan lo mis­
mo. No son reconocibles a partir de un concepto de herencia convencional. 
María l. Quiñones lleva a la antropología a pasear a lugares que ella no había 
frecuentado. La hibridez consiste en combinar una escritura más cercana al 
relato de viaje novelesco, con intervenciones de la autora -que ya no quiere 
ser antropóloga, que deja de serlo, se borra- con un bagaje teórico. 

No se trata por tanto ni de no apelar a la memoria de la cultura, a la 
herencia y a sus figuras desde los lugares comunes de la retórica que son el 
"Caribe", "la mujer'', pero no se promete redención de ningún tipo, y más que 
destinatarios, estas metáforas de identidad son un punto de partida, de anclaje 
para lanzarse hacia la escritura. En cuanto a las disciplinas, El fin del reino de 
lo propio diversifica sus estrategias y los modos del relato mientras que en 
Feminafaber en la voz en escritura se confunden la poesía y el derecho. Hay 
en Aurea María Sotomayor una interrogación constante sobre las estructuras 
de la ley. Las innumerables figuras que constituyen este corpus de lectura 
comparecen de una fonna o de otra ante el fracaso de !ajusticia. Hay un grito 
de justicia que recorre sus ensayos. La lectora de ese libro comienza a leer 
instalando el escenario de una denuncia y su posible acto de justicia. 



220 Mara Negrón 

¿A quién le escriben ellas? ¿A quién ellas le dan el sí? ¿Cuáles son los 
destinatarios de esa prosa híbrida para los cuales ellas deciden escribirse y 
autorretratarse? ¿Cómo el sujeto de la enunciación se implica en el objeto 
mirado o se deja mirar ocupando entonces el lugar del sujeto pasivo? La carta 
como estructura me ha sido sugerida por el ensayo que Aurea María Sotoma­
yor le dedica a Sor Juana Inés de la Cruz: La réplica a las voces de los padres, 
una lectura de la Respuesta a Sor Filo tea de la Cruz ( 1691) que es "la réplica 
de Sor Juana a una "incitación al discurso" proveniente del [ ... ] confesor 
[ . . . ] Manuel Femández de Santa Cruz, el obispo de puebla" (p. 35). Como 
sabemos el confesor toma un pseudónimo, Fil otea, para provocar la respues­
ta de Sor Juana. Sor Juana Inés acalla escribiendo y hace alarde de su no 
saber escribiendo. Son éstas las tretas del débil que Josefina Ludmer describe 
en su ensayo. 12 En segundo lugar, me propongo describir la estructura del 
espejo que no es extraña al juego novedoso de estos textos. Este artefacto en 
medio de un discurso antropológico interrumpe la narración y como en Ali­
cia in wonderland pasamos, sino del otro lado del espejo, al menos nos revela 
el rostro de la que escribe. De suerte que, al hacer el retrato de los otros, yo 
hago el mío propio. Principio que María l. Quiñones no olvida a lo largo de 
sus cuatro ensayos poniendo al desnudo la posición de la antropóloga que no 
puede ya ocupar una posición de objetivad ni de verdad para hablar de un 
sujeto convertido en objeto de estudio. Dos estructuras entonces: la del envío 
y la del espejo, la una para subrayar el trayecto del discurso y la segunda para 
dislocar la posición de maestría de la que escribe insistiendo más en querer 
saber que en constatar lo que ya se sabe. Paradójicamente, un espejo es el 
instrumento indispensable para terminar con el reino de lo propio. Podríamos 
decir que tanto Sotomayor como Quiñones "están mirando tu pregunta prefe­
rida" como dice un verso de José Lezama Lima que sirve de epígrafe a Femi­
na faber. 

El travestismo de la cita latina 

Todas las figuras que deambulan a través de Femina Faber, como si 
fuera una inmensa ciudad, circulan en torno a una exigencia: la del derecho a 
la justicia. La inscripción de la escena de la ley es muy poderosa en Aurea 
María Sotomayor. Ésa es, diría yo, su pregunta preferida, un destinatario 
privilegiado de sus voces en escritura. No olvidemos el subtítulo del libro: 
Femina Faber: letras, música, ley. ¿Por qué asociar el hacer de la mujer en la 
letra y en la música al de la ley? ¿Puede la mujer encarar la ley, colocarse 

' 2 .Josefina Ludmer. "Tretas de l débil". En La sartén por el mango, Ediciones huracán, Río 
Piedras: 1984. 



Otros géneros en ensayo 221 

frente a ella? En un trabajo anterior, había dado cuenta de la lectura del perso­
naje borgeano de Emma Zunz, al que se le dedican dos ensayos de la antolo­
gía. De hecho, la antología se abre con uno de estos ensayos dedicados al 
personaje de Emma Zunz que se hace justicia a sí misma, toma la justicia en 
sus propias manos, por medio de la fabricación de un relato aceptable para el 
derecho que le pennite esconder su crimen. Emma Zunz vela, al umbral del 
texto de A urea María Sotomayor, dándole una figura a un reclamo, a veces a 
un grito de justicia. Tal cosa como la justicia sólo sería posible sugiere Femi­
na Faber retando los estatutos y escabulléndose a través de las fisuras del 
estado de derecho. La más fértil de todas las tretas reside en la palabra, en la 
maestría discursiva. La palabra es seductora, doble y confusa, sujeta a inter­
pretación. Es lo que no se deja captar, como la mujer. Una mujer ante la ley, 
¿cómo se enfrenta ella, cuál sería su mejor escenario? Aurea María Sotoma­
yor declara en "La escritora y la verdad" (2000): 

Con estas palabras he querido llamar la atención a una sensibilidad que 
dé fe de mi relato inicial, equiparando a esa escritora [ ... ]con cualquier 
mujer que sabe que el mejor escenario de su verdad desgraciadamente 
no lo puede custodiar el derecho. (p. 152) 

Entonces de lo que se trata es de la búsqueda de un escenario donde 
hacerse justicia. Ante ella, uno no se devela, más bien uno disfraza su verdad. 
No se trata de una comparación ante la ley, como en Kafka. No es una con­
frontación, no hay un cara a cara ni tampoco una espera paciente. Emma 
Zunz se venga fabricando un relato, mientras que Sor Juana en su carta se 
sirve de las armas discursivas del poder, del padre para revindicar un lugar 
para la mujer letrada. Las estrategias de Sor Juana serán una respuesta iróni­
ca al Obispo de Puebla que se había arrogado el derecho de publicar, sin su 
consentimiento, la Carta Atenagórica. El obispo usa un pseudónimo, Sor 
Filotea, para incitarla a responder. La carta es la respuesta de Sor Juana a Sor 
Filotea. Travestismo o máscara del obispo al que Sor Juana responde salien­
do del silencio: "para que se entienda que al callar no es no saber qué decir 
sino no caber en las voces lo mucho que hay que decir". Salida del silencio y 
entrada en la palabra que supondrá un travestismo más sutil con el propósito 
de que el discurso tenga muchas más voces y más autoridad. Sor Juana a mi 
manera de ver propone un travestismo a través de la cita, ella dice solapada­
mente con sus voces pseudonímicas lo que quiere decir. Sus voces son entre 
otras: Santo Tomás, Alberto Magno, Moisés, Faraón, San Pablo, Falsos 
Apóstoles. ¿Quién habla, cuántas voces se dicen a través de la carta de 
Sor Juana? 

La réplica a las voces de los padres: el caso de Sor Juana Inés de la Cruz 
de A urea María Sotornayor se centra en el uso del latín como estrategia para 



222 Mara Negrón 

desenmascarar al obispo. La pregunta que se hace es: "¿se cita con reveren­
cia o con ironía?", poniendo de relieve el doblez de la palabra. Su lectura en 
este sentido se aleja y completa la de Josefina Ludmer en las "Tretas del 
débil" que insiste en la paradoja del acallar-diciendo. La ironía que se deja 
sentir a través del empleo de las citas patrísticas en latín, a la vez que se hace 
alarde de no saber, es un arma de doble filo. El sujeto que escribe construiría 
según la lectura de A urea María Sotomayor una identificación discursiva con 
la figura de Cristo, la víctima, el mártir, en el sentido de que Sor Juana ha sido 
vilipendiada por los falsos profetas que no saben leer las escrituras . La carta 
describe un escenario de inculpación. Sor Juana no niega su deseo de saber y 
de leer. Pero, la cita en latín desenmascara al destinatario, tal es una de las 
tesis insistentes de Sotomayor y para demostrarlo traduce algunas de las 
citas latinas de la carta de Sor Juana: "Las buenas palabras no buscan el 
secreto"; "Ocultarse es propio de la conciencia criminal"; "La acusación no 
se sostiene si no la cuida la persona que la hizo" (p. 41) . El uso del latín le 
permite un decir en demasía, porque se pone en boca de otro que tiene más 
autoridad, lo que no puede decir una mujer sin disfraz, cara a cara. La cita 
viste las voces de Sor Juana. Desde su boca y su pluma la palabra de los 
padres tiene otro sabor y más de un sexo, diría yo. Se jugaría aquí el arte de 
bien citar, de bien hacer injertos del otro en uno. Esta carta apela toda una 
teoría sobre el injerto, la grejfe, como técnica que me permite "monstruosa­
mente" añadir pedazos de otro cuerpo al mío. El cuerpo de la carta de Sor 
Juana sería a mi manera de ver hasta cierto punto masculino. Es decir que, si 
por un lado Sor Juana desenmascara, ella a su vez juega a ponerse diversos 
vestidos -voces masculinas- de suerte que ella le devuelve los textos sacros, 
que ella sabe leer e interpretar, a la institución, irreconocibles. ¿A qué sexo 
pertenece una mujer sabia en el siglo XVII en un convento? Así leo y conti­
núo yo la lectura de Aurea María Sotomayor. Todo se va a jugar entre los 
injertos de las citas, la interpretación de la mismas, es decir, lo que uno le 
hace decir a las citas del otro. Hay en particular una cita: "Mulierem in eccle­
siis taceant" "las mujeres en la iglesia callan" central a la discusión. Sotoma­
yor comenta: "Juana se apropia la palabra del Pater, la utiliza y la ridiculiza. 
[ .. . ]Toma la lengua, así como toma el poder simbólico que ésta posee [ ... ] 
La extensa discusión e inversión del argumento misógino de la frase paulina 
[ ... ] Surge en ella [ ... ] la antítesis mujer sabia vs. Hombre necio y arrogan­
te". El recurso de Ja antítesis sirve a Ja interpretación de Sor Juana. Ahora 
bien, me parece que la escritura hace más de lo que sospecha Juana porque la 
carta fabrica más que un argumento antitético, sino también otro género de 
voz heterogénea, otro cuerpo y otro lugar para el híbrido monstruoso que 
supone ser una mujer sabía en escrituras sacras. Sor Juana es una hereje. 
Uno de los momentos claves de la carta consiste en la recontextualización 



Otros géneros en ensayo 223 

histórica de esa cita que le signaba a la mujer el lugar del silencio. Ella denun­
cia de que, al interpretar y/o traducir la frase paulina, no se tome en cuenta la 
explicación histórica de Eusebio: "Y es que en la Iglesia primitiva se ponían 
las mujeres a enseñar las doctrinas unas a otras en los templos; y este rumor 
confundía, cuando predicaban los apóstoles; y por eso se les mandó callar" 
(p. 122). Sor Juana revindica el derecho a la educación privado para la mujer 
y la carta está llena de referencias a mujeres célebres y doctas, ejemplos a 
imitar, pero cuyas palabras no aparecen citadas en su texto. Habla a través de 
la cita la voz de la autoridad del Padre, traducida e interpretada por Sor Juana. 
Para Aurea María Sotomayor Sor Juana hace un "ataque mordaz a la lengua 
patriarcal de la que se ha mofado desde el principio" (p. 46), después de lo 
cual entra en el silencio. Ese acto de libertad, de escritura, lleno de ironía 
pennanece como el testamento de Sor Juana y como figura y modelo de un 
grito de justicia para Sotomayor. 

Mi espejo es el espejo del otro 

El fin del reino de lo propio (ensayos de antropología cultural) de María 
I. Quiñones anuncia desde su título un final y por lo mismo una entrada en un 
proceso de duelo. La antropología perdió su objeto de estudio, si es que 
alguna vez lo tuvo, si es que alguna vez el viajero-antropólogo tuvo un objeto 
real fuera de sí mismo. En el presente, debido a la imposibilidad de distinguir 
con certeza entre un aquí y un allá, un civilizado y un salvaje, un sujeto de 
saber y un sujeto pasivo que se deja estudiar, la antropología parece haber 
descubierto la fragilidad de sus bases. Ése es el fin de un reino que se ocupó 
de sí mismo. En el fondo, el antropólogo, como el escritor, no ha hecho más 
que viajar en su propia interioridad a la vez que se desplazaba a lugares lejanos 
a recoger relatos, armarlos para darle existencia a una realidad que no dejaba 
de estar mediada por sus fantasmas e identificaciones. A lo sumo, el antropó­
logo no ha sido más que un traductor, que no es poca cosa, aunque "raras 
veces ha puesto en duda su gestión como traductor de las culturas" (p. 28) 
dice Quiñones. Si Femina Faber gira en tomo a un reclamo de justicia, El fin 
del reino de lo propio pasa la página de lo que fue la antropología del siglo XX 
y propone pensar la diferencia, no como exterior a nosotros, el otro diferen­
te, sino, de fonna ominosa, me parece, puesto que la diferencia aquí es aque­
lla extranjeridad que nos habita. El antropólogo se vería "como el extranjero 
de los lugares que habita" (p. 30): "El reto es desarrollar una antropología - y 
por ende, una sociología, una economía, una historia - que asuma el fin del 
reino de lo 'propio"' (p. 37). 

En un punto Femina Faber y El fin del reino de lo propio se tocan: la 
fabricación que supone mirar o leer al otro. Héléne Cixous dice: "C 'est l 'autre 



224 Mara Negrón 

qui fait man portrait" . Yo no puedo hacer un retrato del otro que no sea el 
mío propio e inversamente mi autorretrato será siempre el de los otros que 
me habitan. La hibridez de El fin del reino de lo propio estriba, creo, en ese 
autorretrato de la antropóloga que esboza cada uno de los relatos que ella 
anna, y yo diría, ar(l)ma para jugar con el título del ensayo que comentaré. 
Los relatos funcionan como un espejo, como una psique. Yo diría que el 
"personaje" del ensayo "Los beauty parlors: el al(r)ma de las mujeres", el 
único que se sitúa en Puerto Rico, es el espejo. Menciono de paso que el 
espejo es un artefacto caro a la literatura, en particular a la realista. Recorde­
mos el célebre narrador de Sthendal, Le rouge et el noir, que entra en la 
escena narrativa con un espejo. La novela debía de ser un espejo del mundo, 
reflejarlo. El narrador no hacía más que sostener ese espejo. ¿No es esta la 
tarea de la antropóloga? En todo caso, El fin del reino de lo propio me hace 
pasar del otro lado del espejo. 

El ensayo se abre con una cita de Lugo Fillipi, una mujer frente al espejo. 
Pero, continuemos, hay varios espejos. Yo por mi parte me detuve en el que 
la narradora se atribuye explícitamente, un momento de retrospección, vuelta 
a la infancia, la antropóloga cuenta su escena de espejo, ésta es su prehistoria 
antes de convertirse en antropóloga de la diferencia e ir a los beauty parlors 
a escuchar el alma de las mujeres, y declarar ese lugar como un espacio de 
socialización compleja en el que las ciencias humanas deben entrar. Esta aper­
tura, esta escena coloca el libro en un lugar indeciso desde el punto de vista 
de la disciplina. Su hibridez no es pensable precisamente desde ningún propio 
discursivo o disciplinario. Cito el fragmento titulado "La magia de un espejo": 

"El espejo nunca miente" murmuraba mami cada mañana al tiempo que 
retocaba el color de los labios y acomodaba sus medias nylon. Nunca 
estaba satisfecha con la imagen que le devolvía el espejo, que si el color 
de traje no le quedaba, que si las piernas lucían muy gordas. [ ... ]Nunca 
faltaba una visita al beauty parlar [ ... ] 

Cuando se enfermó, decidió que nunca más se miraría al espejo. Una 
tarde rebuscó los collares de fantasía que acomodaba en varios cofres y 
me los entregó. [ ... ] Ese día tuve la certeza de la muerte de mi madre. [ ... ] 
Nunca había compartido los rituales de belleza con mami [ ... ] Salir des­
aliñada era mi grito de guerra [ .. . ]Esa noche sentada frente al espejo me 
probé todos los collares y pantallas, me peiné de mil maneras y me 
maquillé[ ... ] El espejo me devolvió una imagen que no reconocí." (p. 54) 

Es una escena inaudita en un texto de antropología. Pero además, si 
buscamos en los anales de la escritura autobiográfica de mujeres, la escena 
que suele repetirse no ésta, sino la de la biblioteca dada por el padre. Aquí, a 
diferencia, es la madre la que da algo , un espejo mágico y transfonnador que 
devuelve imágenes irreconocibles. Éste sería la génesis de la mirada de la 



Otros géneros en ensayo 225 

antropóloga. Ella confiesa indirectamente que va a los beauty perseguida o 
empujada por una escena e imitando a otro personaje: la madre. De ahí su 
fascinación. A partir de ese momento, el texto hace del umbral su mejor lugar: 
relato antropológico pero no sin espejo, entiéndase ficción autobiográfica. 

¿Qué se dice en "Los beauty parlors: el al(r)ma de las mujeres" una vez 
se nos instala en ese nuevo teatro de la posmodernidad que es el salón de 
belleza? María l. Quiñones abandona el feminismo que asocia "los rituales de 
belleza con la objetivación sexual de las mujeres" (p. 49) demostrando que 
tanto mujeres como hombres se subjetivan a través del consumo de la belle­
za, superando también una moral que vendría a regular ese consumo por la 
necesidad. Es que el fetichismo envuelto en el consumo supera toda moral, y 
más bien coloca a los sujetos en el espacio de una perversión ligth. Las 
mujeres al hacer alarde del artificio superan siglos de naturalización de la 
feminidad a la vez que se construyen nuevos estereotipos de feminidad y 
masculinidad. 

Curiosamente, el salón de belleza no es sólo un lugar de distensión, es 
también el lugar de la incomodidad, por momentos la silla del estilista parece 
un diván. Puesto que hay ideales de belleza, sigue habiendo un espejo tras­
cendental en el que se refleja una imagen perfecta. Como sabemos, el control 
siempre se ha ejercido desde el cuerpo, desde la sexualidad. Por siglos, ese 
control, ese bio-poder, operó por medio de la represión. Por eso, para el 
psicoanálisis freudiano, el cuerpo es un entramado de energías, pulsiones 
reguladas económicamente por una instancia del yo que reprime e inhibe. Se 
trata por tanto de una noción económica del cuerpo. Represión que nuestra 
psiquis se encarga por medios alternos y oblicuos de burlar para liberar el 
inconsciente. A mi manera de ver, el capitalismo salvaje no prohíbe nada, el 
consumo no censura ni se censura. Ahí estriba su perversión, en la ilusión de 
libertad individual, de que todos podemos construirnos diferentes. En el fon­
do ya ni perversas ni perversos podemos ser. A mi manera de ver, ése es el 
reflejo que recojo en el espejo que me tiende el ensayo de Quiñones al salir de 
salón de belleza. Se trata según ella de prácticas que intentan hacer desapare­
cer las diferencias cuando no son ya otra fonna de domesticación, así "las 
mujeres pasan de la prisión doméstica a la prisión estética". Y su ensayo 
cierra con una pregunta sin respuesta: "¿Será posible aceptar el sacramento 
de la iglesia del consumo sin creer en la religión?" Si bien las prácticas esté­
ticas ponen punto final a la dictadura de la biología y de la naturaleza, no 
hacen más que sustituir un esencialismo por otro; el cuerpo cual más allá de 
su apariencia visible como espacio de verdad. 


