
Nuestra común y diferente humanidad: 
Su articulación jurídica 

Eva Martínez Sampere 
(Universidad de Sevilla) 

Resumen 

Estamos en la edad de hierro planetaria y 
nadie sabe si saldremos de ella. La coin­
cidencia entre la idea de edad de hierro 
planetaria y la idea de que estamos en la 
pre-historia del espíritu humano, en la era 
bárbara de las ideas, no es fortuita. 

Pre-historia del espíritu humano quiere 
decir que en el plano del pensamiento 
consciente, no estamos más que al co­
mienzo. Estamos aún sometidos a modos 
mutiladores y disyuntores del pensa­
miento y es aún muy difícil pensar de 
manera compleja. 

(Edgar Morin, Introducción al pensa­
miento complejo) 

El artículo defiende la pertenencia a la vez común y diferente de cada 
persona a la especie humana. Por ello, el principio de igualdad y de no discri­
minación es fundamental en un estado democrático. Tanto la idea neoliberal ­
y ahora neoconservadora- , idea acerca del ineludible carácter de desigualdad 
y la pretensión de comunitarismo multicultural de que haya diferentes dere­
chos para mujeres y niños, por un lado, como la reducción de la complejidad 
humana a unos pocos grupos predeterminados, por otro, son inadmisibles. El 
Estado democrático debe ser pluralista, por supuesto, pero ello bajo una ley 
común para todos. Consecuentemente, la autora rechaza la idea de un plura­
lismo judicial que en realidad implica relaciones de dominación interpersonal. 

Palabras clave: igualdad - desigualdad - especie humana - no discrimi­
nación 

Araucaria. Revista Iberoamericana de Fi/osojia, Política y Humanidades, Nº 16. Diciembre de 2006. 
Págs. 167-189. 



168 Eva Martínez Sampere 

Abstract 

The article defends the common and differente membership of every 
person into the human specie. Principie of Equality and Non Discrimination is 
nuclear in a democratic State for that reason. Both the neoliberal and now 
neoconservative idea about the ineluctable character of inequality and the 
pretension of the multicultural communitarianism of inequal rights for women and 
children and the reductions ofhuman complexity to a few predetermined groups 
are inadmisible. The democratic State must be pluralistic, of course, but under a 
common law for everybody. So the author rejects the idea of a juridical pluralism 
that in reality signifies keeping interpersonal domination relations. 

The article defends the common and different membership of every 
person in the human species. For that reason, the Principie of Equality and 
Non Discrimination is crucial in a democratic State. Both the neo-liberal and 
now neo-conservative idea about the ineluctable character of inequality and 
the pretension of the multicultural communitarianism of unequal rights for 
women and children, on the one hand, and the reduction ofhuman complexi­
ty to a few predetermined groups, on the other, are unacceptable. The demo­
cratic State must be pluralistic, of course, but under a common law for 
everybody. Consequently, the author rejects the idea of a juridical pluralism 
that in reality means keeping interpersonal domination relations." 

Key words: equality/inequality - human species - non discrimination 

I. Introducción 

En esta comunicación quiero defender la tesis de que todas y cada una 
de las personas poseemos una común y diferente humanidad: formamos par­
te de la especie humana, eso es lo que tenemos en común y, al mismo tiempo, 
somos seres con una individualidad diferente, i.e., concretos, únicos e irre­
petibles. Esta tesis, que parece evidente, pues el principio de igualdad y no 
discriminación es el núcleo de la articulación político-jurídica del Estado de­
mocrático, se está poniendo en cuestión por quienes defienden el neolibera­
lismo y el neoconservadurismo -más bien habría que llamarlo fundamentalis­
mo-, que consideran las diversas desigualdades sociales como naturales e 
inevitables -planteamiento que, como bien saben, no tiene nada de nuevo-, y 
pretenden reducir la acción del Estado al mínimo para mantenerlas o aumen­
tarlas, rechazando así los todavía insuficientes logros del Estado democráti­
co para paliar la desigualdad. Y, de otra parte, por las personas partidarias del 
"multiculturalismo" en sentido fuerte, quienes pretenden abolir la igual digni­
dad de la persona humana y, por tanto, la igualdad en derechos, sacrificando 
a los seres humanos concretos, especialmente mujeres, niñas y niños en aras 
de la llamada "identidad cultural" del grupo, de la "comunidad'', con el obje-



Nuestra común y diferente humanidad 169 

tivo de privar al Estado democrático de legitimidad y capacidad para aplicar la 
Constitución y el resto del ordenamiento jurídico en su territorio. En suma, 
bajo la falacia de un supuesto avance, se quiere retroceder a concepciones 
premodemas y predemocráticas, que admiten las relaciones de dominación 
manteniendo a las personas en situación de pobreza, y/o entre individuos por 
razón de sexo, raza o etnia, religión, ideas, lengua, orientación sexual, o cual­
quier otra circunstancia que se les pudiera ocurrir. Afortunadamente, en los 
países de nuestro entorno hay acuerdo general en que la discapacidad fisica 
o psíquica no puede ser una causa de discriminación. Para abordar este pro­
blema voy a hacer primero un planteamiento general (11), después voy a 
exponer cómo creo que debe articularse jurídicamente la ciudadanía demo­
crática, rechazando de ese modo otras soluciones que no comparto (III) y, 
por último, haré una reflexión final (IV). 

II. Planteamiento general 

Como es sabido, la idea de que todas las personas poseen una común y 
diferente humanidad, igual dignidad, y de que por ello pueden ejercer de modo 
individualizado los derechos humanos, insertos en la Constitución como de­
rechos fundamentales, no es un logro que haya existido siempre. Es una 
invención muy reciente en la historia de la convivencia humana, pactada po­
líticamente e implantada jurídicamente con la Declaración Universal de Dere­
chos Humanos, de 1 O de diciembre de 1948, la normativa internacional, co­
munitaria, y en el caso de España, la Constitución de 1978. 

Hasta entonces, las concepciones vigentes defendían la desigualdad por 
naturaleza entre las mujeres y los varones, construida en los últimos cinco 
mil años a favor de estos últimos, menospreciando y descalificando todo lo 
femenino, i.e., todo lo que socialmente se había elaborado como propio de las 
mujeres; defendían también la desigualdad por nacimiento, llegando a justifi­
carse la esclavitud; la desigualdad racial, la supremacía de unas u otras razas 
dependiendo de la zona; la desigualdad religiosa, etc. Esto era así en todas las 
latitudes del planeta: los inuit se llamaban a sí mismos "hombres", ¿como si 
los demás grupos humanos no lo fueran?; en la antigua China estaba prohibi­
do que una mujer se casara con un bárbaro, i.e., no chino; en el Imperio 
Otomano quien no profesara la religión musulmana no podía acceder a los 
cargos públicos; en algunos países de Asia hay niñas que nacían con el des­
tino impuesto de dedicarse a la prostitución, niños que estaban obligados a 
servir en un ejército extranjero como tributo de sangre, etc. Los ejemplos 
serían intenninables, y aunque sería apasionante hacer un recorrido por todo 
el mundo, los minutos asignados a cada interverción aconsejan que me cen­
tre en nuestra área geográfica. 



170 Eva Martínez Sampere 

La aparición del Estado constitucional como nueva forma de organiza­
ción del poder político supone la afirmación en abstracto del principio de 
igualdad. Esta nueva concepción en el plano de la lógica excluyó en la prác­
tica a la mitad de la población, las mujeres, y también a los varones de otras 
etnias o religiones y a los varones no propietarios. Pero en el plano jurídico se 
ha ido avanzando lentamente, de modo gradual en algunos países, lo cual ha 
impedido la existencia de dictaduras y, por consiguiente, de las rupturas cons­
titucionales, y de modo más brusco y violento en otros que sí las han padeci­
do, entre ellos el nuestro, hasta llegar a la implantación jurídica del principio 
de igualdad y no discriminación, con el amplio alcance que ahora veremos, 
no sólo incluyente -pues ahora comprende a todas las personas- sino tam­
bién transformador, como pretende la normativa internacional, la comunitaria 
y la Constitución española. 

La normativa internacional, empezando por la Declaración Universal de 
Derechos Humanos, que establece que todos los seres humanos nacen libres 
e iguales en derechos ( art. 1 º), sin distinción alguna de raza, color, sexo, 
idioma, religión, opinión política o de cualquier otra índole, origen nacional o 
social, posición económica, nacimiento o cualquier otra condición (art. 2º). Y 
resalta que todo ser humano tiene derecho, en todas partes, al reconocimien­
to de su personalidad jurídica (art. 6), i.e., a que se le reconozca como sujeto 
de derechos. La Declaración, además de incluir a todas las personas que 
integran la especie humana, tiene un carácter claramente transformador por­
que en su texto están no sólo los denominados derechos civiles y políticos -
condición necesaria pero no suficiente- sino también los económicos, socia­
les y culturales, a los cuales se refiere de modo genérico: "Toda persona, 
como miembro de la sociedad, tiene derecho a la seguridad social, y a obte­
ner, mediante el esfuerzo nacional y la cooperación internacional, habida cuenta 
de la organización y los recursos de cada Estado, la satisfacción de los dere­
chos económicos, sociales y culturales, indispensables a su dignidad y al 
libre desarrollo de su personalidad" (art. 22). De modo expreso menciona, 
entre otros, el derecho al trabajo y a las condiciones equitativas y satisfacto­
rias del mismo (art. 23); proclama que "Toda persona tiene derecho a un 
nivel de vida adecuado que le asegure, así como a su familia, la salud y el 
bienestar, y en especial la alimentación, el vestido, la vivienda, la asistencia 
médica y los servicios sociales necesarios; tiene, asimismo, derecho a los 
seguros en caso de desempleo, enfermedad, invalidez, viudez, vejez u otros 
casos de pérdida de sus medios de subsistencia por circunstancias indepen­
dientes de su voluntad" (art. 25); establece el derecho de toda persona a la 
educación y que el fin de ésta es el pleno desarrollo de la personalidad huma­
na (art. 26) . Y, por último, afinna: "Nada en la presente Declaración podrá 
interpretarse en el sentido de que confiere derecho alguno al Estado, a un 



Nuestra común y diferente humanidad 171 

grupo o a una persona, para emprender y desarrollar actividades o realizar 
actos tendentes a la supresión de cualquiera de los derechos y libertades 
proclamados en esta Declaración" (art. 30). Sirva esta breve referencia como 
botón de muestra. 

Para dejar aún más claro que la igualdad y no discriminación entre las 
mujeres y los hombres no se limita a la igualdad formal, el Convenio sobre los 
Derechos Políticos de la Mujer, de 20 de diciembre de 1952, establece que las 
mujeres los disfrutarán "en condiciones de igualdad" con los hombres, sin 
discriminación alguna (arts. I, II y III). 

Como desarrollo más concreto de la Declaración Universal, el Pacto 
Internacional de Derechos Civiles y Políticos, de 19 de diciembre de 1966, 
afirma que los Estados Partes del mismo se comprometen a garantizar a 
hombres y mujeres la igualdad en el goce de todos los derechos civiles y 
políticos enunciados en él (art. 3º). El artículo 5°. l reitera la prohibición -
contenida en el art. 30 de la DUDH, como acabamos de ver- de beneficiarse 
del Pacto para intentar destruirlo o limitarlo. Y es necesario tener en cuenta 
que el párrafo 2 del mismo artículo afirma de modo expreso: "No podrá 
admitirse restricción o menoscabo de ninguno de los derechos humanos fun­
damentales reconocidos o vigentes en un Estado Parte en virtud de leyes, 
convenciones, reglamentos o costumbres, so pretexto de que el presente 
Pacto no los reconoce o los reconoce en menor grado". Para terminar esta 
referencia al Pacto, quiero resaltar, a los efectos que más adelante se verán, 
que el artículo 27 proclama: "En los Estados en que existan minorías étnicas, 
religiosas o lingüísticas, no se negará a las personas que pertenezcan a dichas 
minorías el derecho que les corresponde, en común con los demás miembros 
de su grupo, a tener su propia vida cultural, a profesar y practicar su propia 
religión y a emplear su propio idioma". Obsérvese como el derecho lo tienen 
las personas, como es lógico, no las minorías. Son derechos de titularidad 
individual y ejercicio colectivo, como otros (por ejemplo, el derecho a la 
huelga). 

En cuanto al Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y 
Culturales, de la misma fecha que el anterior, y que también desarrolla la 
DUDH, reitera el compromiso de los Estados Parte de garantizar el ejercicio 
de los derechos que contiene sin discriminación alguna (art. 2º.2) y el com­
promiso de los mismos para "asegurar a los hombres y a las mujeres igual 
título a gozar de todos los derechos económicos, sociales y culturales enun­
ciados" en él (art. 3º). El artículo 5°, párrafos 1 y 2, reitera las prohibiciones 
establecidas en el artículo 5º del Pacto Internacional de Derechos Civiles y 
Políticos: no al uso del Pacto para destruirlo o limitarlo, y no a la restricción 
o menoscabo de los derechos humanos fundamentales reconocidos o vigen­
tes en un país por cualquier norma o costumbre con la excusa de que el 



172 Eva Martínez Sampere 

Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales no los 
reconoce o los reconoce en menor grado. En los restantes artículos del Pacto 
se detallan estos derechos. 

Las resistencias para llevar a la práctica lo previsto en estos textos inter­
nacionales hizo aconsejable expresar un nuevo y más decidido compromiso 
para acabar con la desigualdad social entre mujeres y hombres, y se elaboró 
la Convención sobre la Eliminación de todas las formas de Discriminación 
contra la Mujer, de 18 de diciembre de 1979, en la cual "sobre la base de la 
igualdad del hombre y la mujer, de los derechos humanos y las libertades 
fundamentales en las esferas política, económica, social, cultural y civil o en 
cualquier otra esfera", los Estados Partes se comprometen a adoptar medidas 
de acción positiva, legislativas o de otro carácter, con la sanción correspon­
diente, para garantizar a la mujer el ejercicio y goce de los derechos y liberta­
des citados en igualdad de condiciones con el hombre (arts. 2° y ss.). 

Por lo que hace a la normativa comunitaria, sólo voy a referirme aquí al 
Tratado de Ámsterdam, a la Carta de los Derechos Fundamentales de la 
Unión Europea y al Proyecto de Tratado por el que se instituye una Constitu­
ción para Europa. Como es sabido, el Tratado de Ámsterdam, firmado en 
1996, establece que la igualdad entre las mujeres y los hombres es una misión 
de la Comunidad y tiene el carácter de un principio jurídico transversal, que 
ha de impregnar todas las políticas y la acción comunitaria. Para alcanzar la 
igualdad, en sintonía con la Convención sobre la Eliminación de todas las 
formas de Discriminación contra la Mujer, la Unión Europea se compromete 
a desarrollar medidas de acción positiva. Es lo que también se conoce como 
mainstreaming de género. Si bien de modo indirecto, se reconoce jurídica­
mente algo que es obvio, pero que en plano de la acción política no lo es 
tanto: la desigualdad y la discriminación contra las mujeres es una grave 
injusticia humana, no es un asunto que sólo afecte a las mujeres, como si 
existiera un gueto femenino encerrado en sí mismo, incomunicado con la 
parte masculina de la especie, como si las mujeres fueran seres no humanos 
procedentes de otra galaxia. Cualquier atentado contra su dignidad y sus 
derechos es lesivo para la dignidad humana y constituye un ataque frontal 
contra los principios que están en la base de las sociedades democráticas. 

La Carta de Derechos Fundamentales de la Unión Europea, de 7 de di­
ciembre de 2000, afirma en el Preámbulo: "Consciente de su patrimonio espi­
ritual y moral, la Unión está fundada sobre los valores indivisibles y universa­
les de la dignidad humana, la libertad, la igualdad y la solidaridad, y se basa en 
los principios de la democracia y del Estado de Derecho. Al instituir la ciuda­
danía de la Unión y crear un espacio de libertad, seguridad y justicia, sitúa a 
la persona en el centro de su actuación". El Capítulo III de la Carta, dedicado 
a la fgualdad, garantiza la igualdad de todas las personas ante la ley (art. 20); 



Nuestra común y diferente humanidad 173 

prohíbe "toda discriminación, y en particular la ejercida por razón de sexo, 
raza, color, orígenes étnicos o sociales, características genéticas, lengua, 
religión o convicciones, opiniones políticas o de cualquier otro tipo, perte­
nencia a una minoría nacional, patrimonio, nacimiento, discapacidad, edad u 
orientación sexual" ( art. 21.1 ); y también prohíbe toda discriminación por 
razón de nacionalidad en el ámbito de aplicación del Tratado constitutivo de la 
Comunidad Europea y del Tratado de la Unión Europea, y sin perjuicio de las 
disposiciones particulares de dichos Tratados (art. 21.2); la Unión respeta la 
diversidad cultural, religiosa y lingüística (art. 22); sobre la igualdad entre 
mujeres y hombres, afirma que será garantizada en todos los ámbitos, inclu­
sive en materia de empleo, trabajo y retribución; y resalta que el principio de 
igualdad no impide el mantenimiento o la adopción de medidas que ofrezcan 
ventajas concretas a favor del sexo menos representado (art. 23); protege los 
derechos de la persona menor (art. 24); los de las personas mayores, men­
cionando su derecho a "llevar una vida digna e independiente y a participar 
en la vida social y cultural" (art. 25); y acerca de la integración de las personas 
con discapacidad, la Unión reconoce y respeta el derecho de las mismas "a 
beneficiarse de medidas que garanticen su autonomía, su integración social y 
profesional y su participación en la vida de la comunidad" (art. 26). 

Para terminar con la normativa comunitaria, quiero decir que el Proyec­
to de Tratado por el que se instituye una Constitución para Europa proclama 
en el Preámbulo que los habitantes de Europa, llegados en sucesivas oleadas 
desde los albores de la humanidad, han venido desarrollando los valores que 
sustentan el humanismo: la igualdad de las personas, la libertad y el respeto a 
la razón. Afirma que en la vida de la sociedad europea la persona y sus dere­
chos inviolables e inalienables, así como el respeto del Derecho, ocupan el 
lugar primordial. Resalta el convencimiento de que la Europa ahora reunida 
proseguirá por esta senda de civilización, progreso y prosperidad en bien de 
todos sus habitantes, sin olvidar a los más débiles y desfavorecidos; que esa 
Europa quiere seguir siendo un continente abierto a la cultura, al saber y al 
progreso social; que desea ahondar en el carácter democrático y transparente 
de su vida pública y obrar en pro de la paz, la justicia y la solidaridad en el 
mundo. Y con la seguridad de que, "unida en la diversidad", Europa les brinda 
las mejores posibilidades de proseguir, respetando los derechos de todos y 
conscientes de su responsabilidad para con las generaciones futuras y la 
Tierra, la gran aventura que la hace ser un espacio especialmente propicio 
para la esperanza humana. 

En cuanto a los valores de la Unión, el artículo 2 afirma que "la Unión se 
basa en los valores del respeto a Ja dignidad humana, de la libertad, de la 
democracia, de la igualdad, del Estado de Derecho y del respeto a los dere­
chos humanos. Estos valores son comunes a los Estados miembros en una 
sociedad caracterizada por el pluralismo, la tolerancia, !ajusticia, la solidari-



174 Eva Martínez Sampere 

dad y la no discriminación." Sobre los objetivos de la Unión, el artículo 3 
establece: "l. La finalidad de la Unión es promover la paz, sus valores y el 
bienestar de sus pueblos. 2. La Unión ofrecerá a sus ciudadanos un espacio 
de libertad, seguridad y justicia sin fronteras interiores y un mercado único 
en el que la competencia sea libre y no esté falseada. 3. La Unión obrará en 
pro de una Europa caracterizada por un desarrollo sostenible basado en un 
crecimiento económico equilibrado, en una economía social de mercado alta­
mente competitiva, tendente al pleno empleo y al progreso social, y en un 
nivel elevado de protección y mejora de la calidad del medio ambiente. Asi­
mismo, promoverá el progreso científico y técnico./ La Unión combatirá la 
marginación social y la discriminación y fomentará la justicia y la protección 
sociales, la igualdad entre mujeres y hombres, la solidaridad entre las genera­
ciones y la protección de los derechos del niño./ La Unión fomentará la cohe­
sión económica, social y territorial y la solidaridad entre los Estados miem­
bros./ La Unión respetará la riqueza de su diversidad cultural y la lingüística y 
velará por la preservación y el desarrollo del patrimonio cultural europeo./ 4. 
En sus relaciones con el resto del mundo, la Unión afirmará y promoverá sus 
valores e intereses. Contribuirá a la paz, la seguridad, el desarrollo sostenible 
del planeta, la solidaridad y el respeto mutuo entre los pueblos, el comercio 
libre y equitativo, la erradicación de la pobreza y la protección de los dere­
chos humanos, especialmente los derechos del niño, la estricta observancia y 
el desarrollo del Derecho Internacional, y en particular al respeto a los princi­
pios de la Carta de las Naciones Unidas./ 5. Estos objetivos se perseguirán 
por los medios apropiados, con arreglo a las competencias atribuidas a la 
Unión, en la presente Constitución." Para hacer realidad todo lo que proclama 
el Preámbulo, y establecen los artículos 2 y 3 como valores y objetivos de la 
Unión es imprescindible desarrollar todas las potencialidades del principio de 
Igualdad y No Discriminación. Por eso he querido transcribirlos enteros. Y, 
además, para resaltar que me parece mucho más correcto que la igualdad 
entre mujeres y hombres, inserta en el artículo 3 como objetivo de la Unión, 
pasara al artículo 2 como uno de los valores de la Unión, dado que es un 
universal -como veremos más adelante- de toda la especie humana 1• Obsér­
vese también como el proyecto de Tratado Constitucional pone énfasis en 
combatir la marginación social y, por ende, la pobreza. 

La Constitución española de 1978 proclama en el Preámbulo, entre otros 
objetivos, el de garantizar la convivencia democrática dentro de la Constitu­
ción y de las leyes confonne a un orden económico y social justo; promover 
el progreso de la cultura y de la economía para asegurar a todos una digna 
calidad de vida; y establecer una sociedad democrática avanzada. De acuerdo 

1 Parece que estamos a punto de conseguirlo. 



Nuestra común y diferente humanidad 175 

con ello, "España se constituye en un Estado social y democrático de Dere­
cho, que propugna como valores superiores de su ordenamiento jurídico la 
libertad, la justicia, la igualdad y el pluralismo político" (art. 1.1 ). El punto de 
partida del Estado social y democrático de Derecho es "la dignidad de la 
persona, los derechos inviolables que le son inherentes, el libre desarrollo de 
la personalidad, el respeto a la ley y a los derechos de los demás son funda­
mento del orden político y de la paz social" (art. 10.1). Y, en consonancia con 
la normativa que acabamos de ver, afirma el texto constitucional que "las 
normas relativas a los derechos fundamentales y a las libertades que la Cons­
titución reconoce, se interpretarán de conformidad con la Declaración Uni­
versal de Derechos Humanos y los tratados y acuerdos internacionales sobre 
las mismas materias ratificados por España" (art. 10.2). En relación con el 
principio de igualdad y no discriminación, hay que mencionar en primer lugar 
el artículo 14, que establece: "los españoles son iguales ante la ley, sin que 
pueda prevalecer discriminación alguna por razón de nacimiento, raza, sexo, 
rel igión, opinión o cualquier otra condición o circunstancia personal o so­
cial." La redacción de este artículo no es del todo precisa. Se refiere a los 
españoles, pero hay que tener en cuenta que de acuerdo con el artículo 1 O, la 
dignidad de la persona y sus derechos son la base del Estado democrático. 
No puede haber ahí distinción de nacionalidad, luego toda persona, por el 
mero hecho de ser miembro de la especie humana tiene igual dignidad, es 
sujeto de los derechos humanos y no puede ser discriminada (otra cuestión 
es que habrá derechos que posean sólo las personas nacionales de un país : 
los derechos políticos; y otros derechos en que las nacionales y las extranje­
ras posean la titularidad, pero puedan cambiar las modalidades de ejercicio: 
derecho de asociación, derecho de reunión, etc.). Por eso mismo, hubiera 
sido preferible que en lugar de decir el artículo 14 "iguales ante la ley", hubie­
ra dicho "iguales ante la Constitución", precisamente porque la ley -como 
hemos visto en la normativa internacional y comunitaria- puede y debe con­
tener diferencias de trato con el fin de conseguir la igualdad, que no es un 
concepto puramente formal, sino que va más allá y tiene un alcance transfor­
mador, como demuestra la redacción del artículo 9.2.: "Corresponde a los 
poderes públicos promover las condiciones para que la libertad y la igualdad 
del individuo y de los grupos en que se integra sean reales y efectivas, remo­
ver los obstáculos que impidan o dificulten su plenitud y facilitar la participa­
ción de todos los ciudadanos en la vida política, económica, cultural y so­
cial". He aquí un mandato vinculante para todos los poderes públicos. Como 
es lógico, conecta la libertad y la igualdad, pues sin la segunda no puede 
existir la primera, la libertad sería una fórmula vacía. El programa de acción 
que plantea la llamada igualdad sustancial del artículo 9.2. es amplísimo por­
que abarca todas las facetas de la convivencia humana, con el objetivo de 



176 Eva Martínez Sampere 

establecer una sociedad democrática avanzada, como proclama el Preámbulo 
de la Constitución. 

Se trata, pues, de una "igualdad compleja", no de la mera igualdad for­
mal, concepto este ya superado con la transformación del Estado liberal en 
Estado democrático. Igualdad "compleja" que, a mi juicio, además de abar­
car las denominadas igualdad fonnal e igualdad sustancial, está en sintonía 
con el "principio de complejidad" que Edgar Morin ha estudiado también en la 
ciencia2• Se trata de algo muy elemental -y, por eso mismo olvidado, si bien 
el pensamiento de las mujeres y los hombres feministas lo ha puesto de relie­
ve-, y es que el ser humano tiene muchas facetas, no es unidimensional -
aunque la organización social imperante había pretendido que lo fuera-y, por 
lo tanto, las sociedades humanas tampoco lo son. Actuar en ellas requiere 
tener en cuenta la complejidad del ser humano y la complejidad de la acción 
social, pues la reflexión, la acción y los resultados son interdependientes, 
pero no controlables por completo y no meramente cuantificables, pues cada 
persona es un individuo concreto, único e irrepetible, un ser singular. Las 
posibilidades que aporta un descubrimiento científico influyen a su vez en las 
demás ciencias y modifican nuestras condiciones de vida y, por ende, el 
modo de creación y aplicación del Derecho para ordenar jurídicamente la 
convivencia humana. Y amplían su ámbito de acción pues se agranda el área 
de lo humanamente modificable, mientras al mismo tiempo se revela cada vez 
con más claridad -como se aprecia en la literatura- la imposibilidad de la 
reducción de la singularidad humana a un supuesto tipo ideal prefijado, y, por 
lo tanto, también se hacen más visibles los límites de la acción del Derecho. 
No me refiero sólo a efectos colaterales no previstos de las reformas socia­
les, como muy bien ha estudiado Albert O. Hirschman3, sino a algo que tiene 
mucho más alcance, la imposibilidad de uniformar la condición humana. Se 
pueden crear materialmente las condiciones para que la igualdad y la libertad 
sean reales y efectivas, pero eso no garantiza que todos los individuos vayan 
a disfrutar en sus vidas de esas condiciones del mismo modo y en el mismo 
grado, pues las van a usar desde su subjetividad, i.e., a pesar de que existan 
esas condiciones la persona concreta puede no emplearlas bien o con la mis­
ma destreza (recordemos que el talento está desigualmente repartido). En 
suma, se puede eliminar la desigualdad de partida, pero es imposible suprimir 
la desigualdad en la llegada, pues la diversidad individual es consustancial a la 
especie humana y constituye su mayor riqueza. Ahora bien, ello no impide -
es más, de acuerdo con la nonnativa que hemos visto podríamos decir que 
exige- garantizar a cada persona un mínimo vital, como veremos más ade­
lante. El despliegue de todas las potencialidades del concepto de la igualdad y 

2 Introducción al pensamiento complejo, Barcelona, 1995. 
3 Retóricas de la intransigencia, México, 1991 .. 



Nuestra común y diferente humanidad 177 

no discriminación todavía no se ha logrado, pero su alcance transformador 
quizá sea compartido cada vez más por un mayor número de personas. 

Por eso, mientras el compromiso de garantizar a cada persona un míni­
mo vital no se adopte por los poderes públicos, queda pendiente la cuestión 
económica, la eliminación de las bolsas de marginalidad en los países desa­
rrollados -la ONU tiene el compromiso de reducir a la mitad la pobreza del 
planeta en el 2015, ojalá lo logremos-, que es conditio sine qua non para el 
disfrute de la ciudadanía. La desigual condición social de las personas, la cual 
se quiere presentar como consustancial a la vida humana en el planeta, del 
mismo modo que se pretende hacer con las demás desigualdades sociales, ha 
sido humanamente creada y es, por tanto, humanamente modificable4 • Ahora 
bien, hay que tener en cuenta que, dada la complejidad humana, el que una 
persona tenga garantizado ese mínimo vital para subsistir no quiere decir que 
vaya a tener una vida lo más plena posible. Depende de las cualidades y de los 
defectos personales que tenga - siempre mejorables por la educación, pero no 
de manera total para todos los individuos- , pero por lo menos estará libre de 
las necesidades más elementales. Es la diferencia que John K. Galbraith esta­
blece entre la pobreza estructural y el que existan algunas personas pobres; o, 
una vez que la subsistencia esté asegurada, que haya individuos que no se 
eleven por encima de ese umbral, pero con una educación adecuada estos 
supuestos serían muy escasos: "en este mundo no hay población educada 
que sea pobre, ni población no educada que no lo sea"5• 

Una vez analizado el grave problema de la marginalidad y la pobreza, 
todavía por resolver, ¿cuál es, a mi juicio, el alcance del principio de igualdad 
y no discriminación para la especie humana, pues todos sus miembros com­
parten una común y diferente humanidad? De un lado, partiendo de la duali­
dad sexual constitutiva de la especie, dividida e integrada por mujeres y hom­
bres, mixta, tiene una relevancia universal como elemento que configura las 
relaciones entre unas y otros, personas portadoras de igual dignidad humana. 
Es un universal, pues toda persona es mujer o es varón, el individuo es siem-

4 J.K. Galbraith, La cultura de la satisfacción. Los impuestos, ¿para qué? ¿Quiénes son los 
beneficiarios?, Barcelona, 1992, y Una sociedad mejor, Barcelona, 1997; Martha C. Nuss­
baum y Amartya Sen, The Quality of Lije, Oxford, 1993; Martha C. Nussbaum, Women and 
Human Development. The Capabilities Approach, Cambridge, 2001; Amartya Sen, Sobre 
Ética y Economía, Madrid, 1989, y Development as Freedom, Oxford, 2001; Paul Orrnerod, 
Por una nueva economía, Barcelona, 1995; David Anisi, Creadores de escasez: del bienestar 
al miedo, Madrid, 1995; Vic;enc Navarro, Neoliberalismo y Estado del bienestar, Barcelona, 
1997, y Bienestar insuficiente, democracia incompleta. Sobre lo que no se habla en nuestro 
país, Barcelona, 2002; Ronald Dworkin, Equality, The Sovereign Virtue; Onora O'Neill, Bounds 
o( Justice, Cambridge, 2003. 

5 Una sociedad mejor, cit., passim; p. 165; vid. tb. Amartya Sen, "¿Puede la democracia 
impedir las hambrunas?" en la Revista CLAVES de Razón Práctica nº 28, diciembre 1992. El 
autor, Premio Nobel de Economía 1998, dice -con toda razón- que sí. 



178 Eva Martínez Sampere 

pre sexuado en su cuerpo, no existe el neutro; el espíritu y la mente, en 
cambio, son simplemente humanos; y, además, prohíbe la jerarquía entre los 
sexos, porque no hay uno superior a otro: la calidad humana, las cualidades, 
los talentos o los defectos son siempre individuales. Conviene no olvidar este 
alcance universal, porque todavía se sigue hablando de las mujeres como de 
un grupo, de una minoría, etc., cuando las personas de sexo femenino inte­
gran y definen lo humano en paridad con las de sexo masculino, que no son 
toda la especie sino sólo la mitad masculina. De otro, el principio de igualdad 
y no discriminación posee una relevancia particular, pues además de ser 
mujeres u hombres, las personas tienen unas u otras características físicas: 
piel de uno u otro tono, ojos, cabellos, etc., en sí mismas no trascendentes, 
pero a las que se ha dotado también, como al sexo, de un significado social: 
las llamadas etnias, un concepto no relevante desde el punto de vista científi­
co; tienen asimismo las personas unas u otras convicciones laicas o creen­
cias religiosas; hablan unas u otras lenguas; tienen unas u otras orientaciones 
sexuales, pueden tener algún tipo de discapacidad, etc. Quiero resaltar que en 
todas estas u otras condiciones y circunstancias particulares, todas y cada 
una de las personas poseen igual dignidad humana, y también quiero poner de 
relieve que este principio prohíbe la jerarquía entre unas y otras característi­
cas físicas, convicciones laicas o creencias religiosas, lenguas, orientaciones 
sexuales, discapacidades, etc., pues asimismo las cualidades y los defectos 
de las maneras de ser son siempre individuales. 

El carácter transformador, además de incluyente, del principio de igual­
dad y no discriminación exige no sólo la inclusión de todas las personas 
como sujetos de derechos, lo cual se ha conseguido en el plano jurídico, sino 
también la tarea transformadora de las relaciones entre ellas y, por ende, de la 
propia configuración de la sociedad, creando las condiciones reales para que 
cada una y cada uno pueda desarrollar libremente su personalidad dentro del 
respeto al ordenamiento jurídico democrático, labor apenas iniciada y en la 
que son imprescindibles la implantación de la democracia paritaria, la exigen­
cia y existencia de las medidas de acción positiva y el libre ejercicio de los 
derechos fundamentales por cada persona, sin que estén reducidos por las 
características físicas que tenga o por los grupos en que se integre. 

La democracia paritaria, exigida por la Declaración de Atenas de 1992, y 
la normativa internacional y comunitaria e impulsada por el artículo 9.2 de la 
Constitución, supone tomar el consideración el carácter mixto de la especie 
humana, integrada por mujeres y hombres, pues ya hemos visto que el sexo 
es un universal6 . No es una cuestión numérica sino cualitativa. Se trata de que 

6 Sylviane Agacinski, Politica de sexos, Madrid, 1998; Eva Martínez Sampere, "La legitimi­
dad de la democracia paritaria", en Revista de Estudios Políticos, nº 107. enero-marzo 2000, 



Nuestra común y diferente humanidad 179 

la dualidad sexual constitutiva de la especie sea visible en la ciudad, poniendo 
fin así a un universo monosexual masculino. No significa que las mujeres 
representen a las mujeres y los hombres a los hombres. Supone poner de 
relieve nuestra común y diferente humanidad. Ya se ha implantado en Francia 
mediante una reforma de la Constitución, y en España puede implantarse por 
ley, como ya han hecho algunas CCAA. El Gobierno de la nación las ha 
recurrido, pero no sólo no se oponen a la Constitución, sino que la desarro­
llan de acuerdo con el citado artículo 9.2 y la normativa a la que acabo de 
hacer referencia. Como ha explicado la profesora Teresa Freixes, en el su­
puesto de que el Tribunal Constitucional anulara estas leyes, España podría 
ser denunciada por incumplimiento de la normativa comunitaria. El reparto 
paritario del poder entre mujeres y hombres haría posible también una nueva 
organización social y una nueva distribución de los usos de los tiempos y de 
los espacios entre unas y otros, compartiendo así mujeres y hombres las 
responsabilidades familiares y domésticas, para lo cual es necesaria la crea­
ción de una amplia red de servicios sociales7• 

Del mismo modo, la normativa internacional, la comunitaria, la Constitución 
en el mencionado artículo 9.2 y la normativa autonómica también exigen las 
medidas de acción positiva a favor del sexo situado en una peor posición social, 
el femenino. Se está avanzando en este terreno con las políticas públicas, pero 
hay que seguir creando las condiciones para que la igualdad sea real y efectiva. 

En cuanto al libre ejercicio de los derechos fundamentales por cada per­
sona dentro del respeto a las normas democráticas, pues todas y cada una 
tenemos igual dignidad humana, ello exige que cada cual tenga la posibilidad 
efectiva de hacer uso de ellos, sin que los derechos estén reducidos o supri­
midos por unas u otras características físicas, por ejemplo, el color de la piel; 
o circunstancias: convicciones laicas o creencias religiosas, discapacidad, 
etc. Vivimos en una sociedad, no en una comunidad premoderna y predemo­
crática donde los individuos tenían diferentes status personales y, por consi­
guiente, mayores o menores privilegios, que no derechos, porque el principio 
rector era la desigualdad. También en estos casos pueden y deben establecer­
se medidas de acción positiva, exigidas por la nonnativa, para facilitar su 
integración. 

pp. 133-149; La democracia paritaria en el Parlamento Europeo Propuesta de recomenda­
ción. Documento adoptado en Gijón (1 de abril 2001) en el Seminario "La democracia 
paritaria en las elecciones al Parlamento Europeo'', en el marco del Programa "Las mujeres y 
la construcción europea", directora del Proyecto Paloma Saavedra Ruiz. Propuesta elaborada 
por el grupo transnacional de expertas coordinado por Teresa Freixes Sanjuán e integrado por 
María Lúcia Amara!, Al ice Brown, Monique Leijenaar y Pia Locatelli. 

7 Vid. Eva Martínez Sampere, "La legitimidad de la democracia paritaria", cit., pp. 148-9. 



180 Eva Martínez Sampere 

III. La articulación jurídica de la ciudadanía 
democrática 

¿Cómo se puede convivir garantizando la igual dignidad humana de cada 
persona y, por lo tanto, la diversidad individual y el libre ejercicio de los 
derechos fundamentales de cada una y cada uno? A mi juicio mediante el 
mantenimiento y la mejora de la ciudadanía democrática. Esto exige mante­
ner a la persona, individualmente considerada, como sujetos de derechos, 
incluso frente a su familia, sus amistades, y en las distintas esferas sociales: 
laboral, política, religiosa, deportiva, "cultural", etc. 

Ahora bien, para conseguir el disfrute real de la ciudadanía democrática 
es condición necesaria la eliminación de la pobreza y la marginalidad, como 
he dicho más arriba. Un buen instrumento en esta línea podría ser la renta 
básica de ciudadanía8• Daniel Raventós, uno de los estudiosos y defensores 
de la misma en España, la define como la cantidad que con carácter universal 
-estimada en unos trescientos sesenta euros al mes- el Estado pagaría indivi­
dualmente a cada persona, trabaje o no trabaje, independientemente de con 
quien conviva, y durante toda su vida. Esto permitiría suprimir algunas ayu­
das sociales, ahorrar gastos y poner fin a las insuficiencias de la inspección y 
control del posible fraude en la percepción de las mismas, etc. Cada persona 
tendría así un mínimo vital garantizado que la libraría de las necesidades más 
elementales. Es una discusión en curso, ya se han celebrado diversos congresos 
internacionales sobre la renta básica, y en algunos países iberoamericanos ya hay 
algunos ejemplos limitados: Brasil y Argentina. Por ahora, sólo sería factible des­
de el punto de vista económico en los países con una democracia más consolida­
da. No es una panacea, pero mejoraría las condiciones de vida de muchas perso­
nas. En el supuesto de que quien perciba la renta básica de ciudadanía no estuvie­
ra estudiando o trabajando, sería conveniente que dedicara unas horas al día o a 
la semana a estudiar, fonnarse para una profesión o hacer algún tipo de trabajo 
social en su barrio, para estimular su espíritu, su mente y su cuerpo - por ejem­
plo, con el deporte- y contribuir a su integración social. 

Considero también contrario a la ciudadanía democrática y una amenaza 
para el respeto a la diversidad individual el multiculturalismo en sentido fuer­
te, el tipo "mosaico", como lo denomina Seyla Benhabib9• Es incompatible 

8 Daniel Raventós, El derecho a la existencia , Barcelona, 1999; Raventós (coord.), La 
Renta básica. Por una ciudadanía más libre, más igualitaria y más .fraterna, Barcelona, 
2001; Raventós y J .A. Noguera, "La Renta Básica. Acerca de su justicia, el derecho al trabajo 
y la polarización social", en CLAVES de Razón Práctica, nº 120, marzo 2002; y en la misma 
revista, "El salario de toda la ciudadanía", nº 106, octubre 2000; www.redrentabasica.org. 

9 The C/aims o( Culture, Princcton, 2002. 



Nuestra común y diferente humanidad 181 

con el Estado democrático, pues supone que las diversas comunidades étni­
cas o religiosas, denominadas "culturales", concurrirían con y derogarían el 
ordenamiento jurídico del Estado para sus miembros y dejarían de aplicar, 
por tanto, el ordenamiento jurídico común. Esas personas, especialmente las 
mujeres, niñas y niños, quedarían sometidas a las relaciones de dominación 
existentes dentro de la comunidad, sin posibilidad de ser protegidas por las 
normas democráticas. Tendríamos así una yuxtaposición de guetos imper­
meables a la mezcla, la interacción y el mestizaje, obsesionados cada uno de 
ellos por mantener su pureza, su identidad cultural, i.e., sus costumbres, 
porque la desigualdad procura privilegios a algunos de sus miembros, gene­
ralmente los varones adultos. 

No comparto, en cambio, la solución que propone Seyla Benhabib, la del 
denominado pluralismo jurídico para diferentes tradiciones "culturales" -
léase étnicas en muchos casos- o religiosas. El pluralismo jurídico permitiría 
la coexistencia de sistemas jurisdiccionales distintos para cada una de estas 
tradiciones, y de una variedad de instituciones. Pretende que esas estructuras 
serían compatibles con la democracia deliberativa universalista mientras no 
vulneraran tres condiciones normativas: la reciprocidad igualitaria, la ads­
cripción voluntaria y la libertad de salida y asociación. Por reciprocidad igua­
litaria entiende Benhabib que los miembros de las minorías culturales, religio­
sas, lingüísticas y otras, no deben por su status de miembros tener un menor 
grado de derechos civiles, políticos, económicos y culturales que la mayoría. 
La adscripción voluntaria significa que un individuo no debe ser asignado 
automáticamente a uno de estos grupos por su nacimiento, sino de acuerdo 
con los más amplios modos de autoadscripción y autoidentificación (¿cuá­
les?, pregunto). Consciente del peligro, Benhabib afirma que el Estado no 
debería garantizar simplemente el derecho a definir y a controlar la condición 
de miembro al grupo a expensas del individuo; sería deseable que en algún 
momento de sus vidas adultas a los individuos se les preguntara si aceptan la 
continuidad de su condición de miembros de sus comunidades de origen. Por 
último, la libertad de salida y asociación. La libertad del individuo de salir del 
grupo de adscripción no debe restringirse, si bien la salida puede ir acompa­
ñada de la pérdida de ciertos tipos de privilegios formales o informales, he 
aquí el problema. Sin embargo, continúa Benhabib, el deseo de los individuos 
de permanecer como miembros del grupo incluso si se casan con personas 
fuera del mismo, no debe rechazarse; debería encontrarse acomodo para 
matrimonios intergrupales y las niñas y niños fruto de los mismos. Bien, en el 
supuesto de que todo esto fuera así -como estarán pensando, en la práctica 
todo es mucho más complejo y terrible- , en ese caso ¿por qué no pueden 
funcionar esos grupos voluntarios como asociaciones privadas culturales, 
religiosas, lingüísticas, etc.? ¿Por qué se pretende que el Estado establezca, 



182 Eva Martínez Sampere 

reconozca y lleve un censo de estos grupos y de sus miembros? ¿Qué dispa­
rate es éste? ¿Qué clase de guetos se quieren implantar en la práctica? ¿Qué 
es lo que está detrás de todo para pedir algo distinto que su mera existencia 
como asociaciones privadas, protegidas por el derecho de asociación, sí, 
pero con todos y cada uno de sus miembros protegidos también por todo el 
ordenamiento jurídico democrático del Estado? Lo que se oculta en todo este 
proceso es la pretensión -ya sé que Seyla Benhabib no la comparte-, aunque 
en menor medida que en el multiculturalismo mosaico, de concurrir y dero­
gar las normas democráticas del Estado, por ejemplo, la igualdad entre muje­
res y hombres en la familia: matrimonio, divorcio, patria potestad comparti­
da, herencia, derechos de niñas y niños. Por eso, la autora no podía evitar 
hablar de privilegios formales o informales. Como se ve, toda esta construc­
ción teórica sobre las culturas o las religiones va encaminada a la perpetua­
ción de la sumisión de estas personas, mujeres, niñas y niños, que quedarían 
fuera de la acción protectora del Estado y no podrían desarrollar libremente 
su personalidad. Recuerden cómo en la cumbre sobre la población, en di­
ciembre de 2002 en Johannesburgo, se introdujo la inadmisible coletilla de 
que "los derechos de las mujeres se interpretarán de acuerdo con las cos­
tumbres morales y religiosas", dentro del respeto a los derechos huma­
nos. ¡Pues claro que dentro del respeto a los derechos humanos!, porque 
hasta quienes la introdujeron saben que la coletilla es manifiestamente 
ilegal. Vulnera toda la normativa internacional que hemos visto. Canadá se 
opuso a ella y está intentando que se retire. Por todas estas razones, es 
preciso tener claro que lo que se persigue en realidad con esta idea del 
multiculturalismo, se llame o no de modo explícito comunitarista, es el 
mantenimiento de vínculos de dominación interpersonales. Para su perpetua­
ción, de un lado quieren considerar estas comunidades como islotes prepolí­
ticos y, por tanto, prejurídicos, inmunes a la acción normativa del Estado y, al 
mismo tiempo, desean que el Estado reconozca de algún modo su legalidad 
y les otorgue el respaldo jurídico para que continúen existiendo. Es una apo­
ría incompatible con la lógica jurídica. Se trata, en suma, de no reconocer en 
la práctica la igual dignidad de cada persona y, por lo tanto, de mantener la 
desigualdad en los derechos, negando su diferente individualidad en aras de 
una supuesta homogeneidad intragrupal. Es necesario decir una vez más no a 
la tribu, no al gueto, no a la comunidad (Gemeinschaft), sí a la sociedad 
( Gesellshaft) abierta, democrática, y por eso mismo, pluralista y respetuosa 
de la diversidad de cada una y cada uno, mucho más compleja y difícil de 
respetar en la práctica que un limitado catálogo de grupos o comunidades 
predefinidas (¿por quién o quiénes?). 

En este sentido, quiero referirme brevemente a dos sentencias del Tribu­
nal Europeo de Derechos Humanos (TEDH) de este a1fo 2003 sobre Refah 



Nuestra común y diferente humanidad 183 

Partisi 10, el Partido de la Prosperidad turco, que precisamente pretendía esta­
blecer un pluralismo jurídico basado en la adscripción religiosa de los indivi­
duos y que, en concreto, para las personas de religión musulmana defendía la 
implantación de la sharía, o ley islámica, lo cual implicaba el final de la socie­
dad democrática. El Tribunal Constitucional turco, de acuerdo con la Cons­
titución y la ley turca nº 2820 sobre la regulación de los partidos políticos, lo 
disolvió, y sus líderes recurrieron ante el TEDH. En síntesis, la acertada 
argumentación del Tribunal Constitucional turco era la siguiente. Si bien los 
partidos políticos son los principales protagonistas de la política democráti­
ca, sus actividades no están exentas de ciertas restricciones. Las que sean 
incompatibles con el imperio de la ley no deben tolerarse. La Constitución 
turca impone el respeto de la laicidad a los diversos órganos del poder políti­
co. Lo mismo hace la legislación turca sobre los partidos políticos, que les 
impone aplicar la laicidad en las diversas esferas de la vida política y social. 
La laicidad es una de las condiciones indispensables de la democracia. En 
Turquía, este principio está salvaguardado en la Constitución, dada la expe­
riencia histórica del país y los rasgos específicos del Islam. El sistema demo­
crático es incompatible con los preceptos de la sharía. El principio de laicidad 
impide que el Estado manifieste una preferencia por una particular religión o 
creencia y constituye el fundamento de la libertad de conciencia y de la igual­
dad entre los ciudadanos ante la ley. La intervención del Estado para preser­
var la naturaleza laica del régimen político ha de considerarse necesaria en 
una sociedad democrática. Magnífico razonamiento. El Tribunal Constitu­
cional turco consideró probado que e l Partido de la Prosperidad se había 
convertido en un centro de actividades contrarias al principio de laicidad. 
Indicó asimismo el Tribunal que había tomado en consideración los instru­
mentos internacionales para la protección de los derechos humanos, incluido 
el Convenio Europeo de Derechos Humanos. Se refirió a las restricciones 
autorizadas por el segundo parágrafo del artículo 11 11 y el artículo 17 12 del 
mismo. Conforme a ellos, resaltó que los líderes de Refah y sus miembros 
estaban usando los derechos democráticos y las libertades con el fin de sus-

10 Sentencias de 13 de febrero de 2003. 
11 La parte relevante aquí de este artículo dice: "2. El ejercicio de estos derechos no podrá 

ser objeto de otras restricciones que aquellas que, previstas por la ley, constituyan medidas 
necesarias, en una sociedad democrática, para la seguridad nacional, la seguridad pública, la 
defensa del orden y la prevención del delito, la protección de la salud o de la moral, o la 
protección de los derechos y libertades ajenos". 

12 "Ninguna de las disposiciones del presente Convenio podrá ser interpretada en el sentido 
de que implique para un Estado, grupo o individuo, un derecho cualquiera a dedicarse a una 
actividad o a realizar un acto tendente a la destrucción de los derechos o libertades reconocidos 
en el presente Convenio o a limitaciones más amplias de estos derechos o libertades que las 
previstas en el mismo." 



184 Eva Martínez Sampere 

tituir el orden democrático por un sistema basado en la sharía. Sostuvo el 
Tribunal que cuando un partido político persiguiera acabar con el orden de­
mocrático y usara su libertad de expresión para llamar a la acción para con­
seguir ese objetivo, la Constitución turca y la protección internacional de los 
derechos humanos autorizaba su disolución. La argumentación es modélica. 

El Tribunal Europeo de Derechos Humanos le dio la razón al Estado 
turco. Las partes aceptaron que la disolución del Partido de la Prosperidad y 
las medidas que la acompañaron fueron una interferencia en el ejercicio del 
derecho de asociación por los demandantes. El TEDH mantuvo el mismo 
punto de vista y analizó si dicha interferencia estaba justificada según el artí­
culo 11 del Convenio: había de estar prescrita por la ley; perseguir uno o más 
objetivos legítimos según el parágrafo 2 del artículo 11; y ser necesaria en 
una sociedad democrática. 

En cuanto al primer requisito, "prescrita por la ley'', el TEDH hace notar 
que tanto el Gobierno turco como los demandantes están de acuerdo en ese 
punto: el Tribunal Constitucional turco se basó en los artículos 68, 69 y 84 de 
la Constitución y en las secciones 1O1 y 107 de la Ley nº 2820 ya citada. Los 
demandantes sólo discrepan en su aplicación. El TEDH coincide también con 
las partes en que la interferencia está prescrita por la ley. 

Sobre el segundo requisito, el de "uno o varios objetivos legítimos", el 
Gobierno turco considera que había varios, especialmente la protección de la 
seguridad pública, la seguridad nacional y los derechos y libertades ajenos y 
la prevención del delito. Los demandantes aceptan, de entrada, que la salva­
guarda de todo eso puede depender del principio de laicidad, pero alegan - de 
manera inconsistente en mi opinión- que el Tribunal Constitucional basó su 
decisión en declaraciones de políticos elegidos en elecciones democráticas y 
supuestamente protegidas por las prerrogativas parlamentarias. El TEDH, 
teniendo en cuenta la importancia del principio de laicidad en el sistema de­
mocrático de Turquía, considera que la disolución de Refah perseguía los 
objetivos legítimos contenidos en el artículo 11 del Convenio, especialmente 
la protección de la seguridad nacional y la seguridad pública, la prevención 
del desorden o el delito y la protección de los derechos y libertades ajenos. 

Acerca del tercer requisito, que la interferencia sea "necesaria en una 
sociedad democrática", sólo voy a referirme de modo sintético a los princi­
pios generales que maneja el TEDH. El Tribunal establece que el Convenio 
Europeo de Derechos Humanos debe entenderse e interpretarse como un 
todo. Los derechos humanos forman un sistema integrado para la protección 
de la dignidad humana; en esa conexión, la democracia y el imperio de la ley 
tienen que desempeñar una función clave. No puede haber democracia allí 
donde el pueblo de un Estado, incluso por decisión mayoritaria, desplaza los 
poderes legislativo y judicial en manos de una entidad que no es responsable 



Nuestra común y diferente humanidad 185 

ante el pueblo, tanto si es laica como religiosa. No se puede afirmar que el 
imperio de Ja ley gobierne una sociedad laica cuando grupos de personas 
están discriminados sólo porque son de un sexo diferente o tienen diferentes 
creencias políticas o religiosas. Tampoco se defiende el imperio de la ley 
cuando se crean diferentes sistemas jurídicos para tales grupos. Hay una 
ligazón muy estrecha entre el imperio de Ja ley y Ja democracia. No puede 
haber democracia sin pluralismo. En cuanto a los lazos entre Ja democracia y 
el Convenio, el TEDH ha establecido que la democracia es, sin duda, el rasgo 
fundamental del "orden público europeo", el único modelo político contem­
plado por el Convenio y, por tanto, el único compatible con el mismo. El 
TEDH mantiene que un partido político puede hacer campaña para cambiar 
las bases legales y constitucionales del Estado, con dos condiciones: ( 1) los 
medios empleados a tal fin han de ser legales y democráticos en todos los 
aspectos; (2) el cambio propuesto debe ser compatible con Jos principios 
democráticos fundamentales. Un partido político cuyos líderes inciten a la 
violencia, o propongan una política que no respete una o más reglas demo­
cráticas o que esté encaminada a Ja destrucción de Ja democracia y a la 
infracción de Jos derechos y libertades garantizados bajo la misma no puede 
pretender Ja protección del Convenio contra las penas impuestas por estas 
razones. Tampoco puede defenderse que el programa de un partido político o 
las declaraciones de sus líderes puedan encubrir objetivos e intenciones dife­
rentes de aquellos que proclaman. Para comprobar que no sea así , el conte­
nido del programa o las declaraciones deben compararse con las acciones del 
partido y de sus líderes y con las posiciones que defienden consideradas 
como un todo. Es más, el Tribunal reitera que, como dice el artículo 9 del 
Convenio, Ja libertad de pensamiento, conciencia y religión es uno de los 
fundamentos de una "sociedad democrática" dentro del significado del mis­
mo. Es, en su dimensión religiosa, uno de los elementos más vitales para los 
creyentes y su concepción de Ja vida, pero es también un valor precioso para 
los ateos, los agnósticos, Jos escépticos y los indiferentes. El pluralismo, 
indisociable de una sociedad democrática, que se ha conquistado duramente 
a través de los siglos, depende de ella. La libertad abarca, inter afia, la de 
tener o no tener creencias religiosas y Ja de practicar o no practicar una 
religión. El Tribunal ha declarado que en las sociedades democráticas, en las 
cuales coexisten varias religiones dentro de Ja misma población, puede ser 
necesario establecer restricciones a esta libertad para conciliar los intereses 
de los diversos grupos y asegurar que se respeten las creencias de cada 
persona. La función del Estado como organizador neutral e imparcial de la 
práctica de varias religiones, concepciones y creencias lleva a Ja armonía 
religiosa y a la tolerancia en una sociedad democrática. Por ejemplo, en una 
sociedad democrática, la libertad de manifestar una religión puede restringir-



186 Eva Martínez Sampere 

se para asegurar la neutralidad del servicio público de la educación, un obje­
tivo que contribuye a proteger los derechos de los demás, el orden y Ja segu­
ridad pública 13 . De modo similar, las medidas tomadas en universidades laicas 
para asegurar que ciertos movimientos religiosos fundamentalistas no pertur­
ben el orden público o recorten los derechos de las demás personas no vulne­
ran el artículo 9 del Convenio. El Tribunal también ha sostenido que impedir 
a un musulmán que se oponía al Gobierno de Argelia el reparto de propaganda 
en territorio suizo era necesario en una sociedad democrática para la protec­
ción de Ja seguridad nacional y Ja seguridad pública. Las instituciones del 
Convenio también han tenido en cuenta que el principio de laicidad en Tur­
quía es, sin duda, uno de los principios fundamentales del Estado, lo cual está 
en armonía con el imperio de la ley y el respeto a los derechos humanos. 
Cualquier conducta que no respete este principio no puede formar parte de la 
libertad de manifestar la propia religión y no está protegida por el artículo 9 
del Convenio. Es más, a los efectos de determinar si una interferencia es 
necesaria en una sociedad democrática, el adjetivo "necesaria'', dentro del 
significado del artículo 11, parágrafo 2, implica la existencia de "una necesi­
dad social acuciante". Lo que el Tribunal tiene que hacer es examinar la 
interferencia recurrida a la luz del caso como un todo y determinar si es 
"proporcionada al objetivo legítimo perseguido" y si las razones alegadas por 
las autoridades nacionales Ja justifican como "relevante y suficiente". Al ac­
tuar de esa manera, el Tribunal ha de quedar convencido de que las autorida­
des nacionales aplicaron criterios que eran conformes con los principios con­
tenidos en el artículo 11 del Convenio y, aún más, de que han basado sus 
dec isiones en una valoración aceptable de los hechos relevantes 14 . Creo que 
la argumentación de la sentencia está muy bien fundada en Derecho. 

En cuanto a España, conviene mencionar que el Juzgado de lo Penal 
número 3 de Barcelona condenó a Mohamed Kamal Mostafa, imam de Fuen­
girola, a 15 meses de prisión y multa de 2.160 euros por un delito de provo­
cación y discriminación contra las mujeres, cometido al escribir un libro en el 
que justificaba los malos tratos a las mujeres y daba instrucciones de cómo 
debían infligirse para no dejar huellas y mitigar su impacto. La sentencia 

13 Por ejemplo, la acertada ley francesa sobre la prohibición de símbolos religiosos ostensi­
bles en la escuela pública, tan injustamente criticada por los integristas musulmanes, que 
hablan de libertad religiosa - para ellos por encima del ordenamiento jurídico del Estado- para 
mantener la discriminación de mujeres y niñas. 

14 Vid. sentencia. El Tribunal decidió por cuatro votos frente a tres. El voto particular de los 
tres jueces disidentes considera, en cambio, que la disolución del partido, que priva a los 
demandantes de la condición de miembros de la Asamblea Nacional, y que les impone la 
prohibición durante cinco años de ser fundadores , miembros, administradores o auditores de 
cualquier otro partido político, es una restricción desproporcionada de su libertad de asocia­
ción garantizada por el artículo 11 del Convenio. Vid. voto particular. 



Nuestra común y diferente humanidad 187 

reconoce el derecho constitucional a la libertad religiosa del acusado, pero 
precisa que eso no es pretexto para amparar Ja violencia contra las mujeres 15• 

El razonamiento es lógico. Si se aceptara el pluralismo jurídico y no se respe­
tara el principio de igualdad y no discriminación, aplicable a cada persona, 
nos encontraríamos con el absurdo de que las mujeres que fueran pareja de 
un varón musulmán podrían ser maltratadas, pero las demás no. Y, por tanto, 
que los varones musulmanes podrían quedar impunes por este delito, pero 
los demás varones no. Llegaríamos al resultado detestable e inadmisible de 
que no todas las personas tendrían igual dignidad humana e iguales derechos, 
incompatible con el Estado democrático. Por eso, todas las personas están 
protegidas y, a su vez, deben cumplir el ordenamiento jurídico del Estado. 

Sí estoy a favor de Ja integración social de las personas, lo que se llama 
por algunos pensadores de uno y otro sexo "la integración de las culturas", 
bajo un ordenamiento jurídico común, el democrático, que respete los dere­
chos de todas y cada unas de ellas. En este sentido se han pronunciado Fatema 
Memissi, Nawal el Saadawi, Shirin Ebadi 16, que como mujeres saben bien lo que 
es la discriminación en sus países. En el siglo XIX argumentaron a favor de los 
derechos de la mujer el otomano Namil Kemal, y el egipcio Qasim Amin17. A 
comienzos del siglo XX, Kemal Atatürk. En la actualidad, el egipcio Naguib 
Mafuz, y otros. 

15 Vid. El País, jueves 15 de enero de 2004. El artículo 510.1 del Código Penal, por el que se 
condena al imam de Fuengirola, dice así: "Los que provocaren a la discriminación, al odio o a 
la violencia contra grupos o asociaciones, por motivos racistas, antisemitas u otros referentes 
a la ideología, religión, o creencias, situación familiar, la pertenencia de sus miembros a una 
etnia o raza, su origen nacional, su sexo, orientación sexual, enfermedad o minusvalía, serán 
castigados con la pena de prisión de uno a tres años y multa de seis a doce meses." Como la 
pena es inferior a dos años y es la primera que se le impone, el individuo no tendrá que ir a 
prisión. 

16 Pensadora, socióloga y escritora marroquí, una de las mayores autoridades del mundo en 
el Islam, profesora en el Universidad de Fez, Premio Príncipe de Asturias 2003 , autora entre 
otros muchos libros de Sueíios en el umbral. Memorias de una niiia del harén, en el que cuenta 
su infancia; El miedo a la modernidad. Islam y democracia, Madrid, 1992, cuyo título 
expresa el problema fundamental; Nawal el Saadawi, pensadora, médica, y escritora egipcia, 
que cuenta en su autobiografia Prueba de fi1ego su experiencia vital y las terribles condiciones 
de vida de las mujeres y niñas en su país; Shirin Ebadi, activista iraní a favor de los derechos 
humanos de las mujeres, niñas y niños, juez antes de la revolución teocrática, y abogada, 
Premio Nobel 2003. Vid. Eva Martínez Sampere, El pluralismo democrático como garante 
de la dignidad humana: 120 al triunfo póstumo de Hitler, comunicación presentada en el 
Encuentro en Baeza sobre "Cultura y Constitución", en junio de 2003, publicada en el libro 
Constitución y Cultura. Retos del Derecho Constitucional en el siglo XXI, Gerardo Ruiz-Rico 
Ruiz y Nicolás Pérez Sola (coordinadores), Tiran! lo Blanch, Valencia, 2005. 

17 Namil Keman, escritor, uno de los líderes de los Jóvenes Otomanos; Qasim Amin, joven 
abogado que había estudiado en Francia y tenía una novia francesa. Vid. Bemard Lewis, "El 
Oriente Próximo y Occidente", en la Revista CLAVES de Razón Práctica, nº 125, septiembre 
2002 , pp. 6-7. 



188 Eva Martínez Sampere 

E igualmente hay una importante reflexión sobre la importancia de la 
educación, la democracia, los derechos humanos y el desarrollo en varios 
sectores intelectuales y profesionales africanos, por ejemplo, las mujeres afri­
canas miembros de las ONGs que estuvieron en Nueva York durante la Asam­
blea extraordinaria de Naciones Unidas sobre "La mujer en el año 2000: Igualdad 
entre los géneros, desarrollo y paz para el siglo XXI, Beijing+5", entre otras 
Fatuomata Diarra, de Malí 18 • Y funcionarios de la ONU como Babashola Chins­
man, de Sierra Leona; John Menru, de Tanzania; Sadig Rasheed, sudanés 19• 

Y en América, por ejemplo,. participantes en la mencionada Asamblea 
extraordinaria de las Naciones Unidas sobre la Mujer: Esmelinda Pinda Pelles, 
Delegada Nacional del pueblo mapuche de Chile; Rosa Ramos Noj, Repre­
sentante de la Unión Nacional de Mujeres Guatemaltecas; Gina Yánez, Coor­
dinadora de Programas de Derechos Humanos del Movimiento Manuela Ra­
mos20; etcétera. 

Por todas estas razones, está claro que para reconocer y garantizar la 
mayor diversidad humana posible, la individual, es necesario el pluralismo 
democrático : de ideas, costumbres, religiones, lingüístico, político, sindical, 
etc. , pero para mantener y defender la igual dignidad humana de cada perso­
na y, como consecuencia, el que sean iguales en derechos, es imprescindible 
la existencia de un ordenamiento jurídico común, el del Estado democrático, 
que ha suprimido los vínculos de supra y subordinación personales, los vín­
culos de dominación, dotando a todas y cada una de las personas de la igual­
dad necesaria para poder expresar su diferencias, la mayor riqueza de la 
especie humana. 

IV. Reflexión final 

Como hemos visto, el principio de Igualdad y No Discriminación es el 
núcleo de la articulación política y jurídica del Estado democrático. Si no se 
desarrollan todas sus potencialidades transformadoras, en la línea de acabar 
con las bolsas de marginalidad y pobreza, estaremos ante la prolongación de 
una situación injusta, evitable con los medios de que disponemos, y, además, 
dejaremos de cumplir una dimensión esencial de toda la nonnativa internacio­
nal, comunitaria y constitucional para el efectivo disfrute de la ciudadanía. 

Del mismo modo, el principio de Igualdad y No Discriminación ha de 
desplegar toda su potencialidad transfonnadora para conseguir la igualdad 

" Vid. Meridiam , Revista del Instituto Andaluz de la Mujer, nº 19, cuarto trimestre 2000, 
monográfico dedicado a este tema. 

'" Vid. Ryszard Ka pus ci i1 ski, Ébano, Barcelona, 2000, pp. 238 y ss. 
"' Vid. Meridia111, nº 19, cit. 



Nuestra común y diferente humanidad l89 

real y efectiva de mujeres y hombres, mediante el reparto paritario del poder 
entre unas y otros, lo que hará posible poner fin a la subordinación social de 
mujeres y niñas en el uso de los tiempos y los espacios, que las deja en 
muchos casos sin poder cultivar su espíritu, su mente y su cuerpo, y les 
impide el disfrute del ocio. Reparto sexista que también priva a los varones 
del desarrollo de sus capacidades en la esfera íntima y familiar. Las mujeres y 
los hombres deben compartir las responsabilidades familiares y domésticas, 
no sólo las profesionales, para lo cual es necesaria la creación de una amplia 
red de servicios sociales. 

Por otra parte, si no defendemos la vigencia del principio de Igualdad y 
No Discriminación frente a los intentos de anulación por parte del multicultu­
ralismo comunitarista o a los más suaves de establecer un pluralismo jurídi­
co, la existencia del Estado democrático, tan reciente e imperfecta todavía, 
llegará a su fin para retrotraemos a formas de organización del poder político 
premodemas y predemocráticas, basadas en la desigualdad. Las personas 
con una posición más débil en las estructuras tradicionales de poder, muje­
res, niñas y niños, serán las más perjudicadas. Bajo un supuesto avance, se 
esconde el más espantoso retroceso para la igual dignidad de cada persona y 
su igualdad en derechos para expresar su diferente individualidad. 

Es necesario por parte de la ciudadanía y de los poderes públicos un 
compromiso decidido para actuar en este sentido. El Estado no puede hacer 
dejación de sus funciones y permitir la existencias de zonas o grupos resis­
tentes a la acción del ordenamiento jurídico en su territorio. Dejaría de existir 
como forma de organización del poder político y dejaría indefensas a las 
personas que no estuvieran protegidas por las normas jurídicas democráti­
cas. 

Así pues, el mayor pluralismo democrático posible bajo un ordenamien­
to jurídico común para expresar las diferencias individuales, las más comple­
jas y difíciles, porque se manifiestan no sólo en la esfera pública, en la que se 
respetan dentro de ciertos límites, sino especialmente en la privada, la cual es 
políticamente decisiva, ya que puede ser el núcleo más fuerte de opresión de 
la persona -hoy sobre todo si es una mujer- o un ámbito en el que pueda 
desarrollar libremente su personalidad. 


