
La revolución y el problema del origen 
O de la insalvable brecha entre la facticidad de lo 
instituyente y la validez de lo instituido 

Sebastián Mauro 
(Universidad de Buenos Aires) 

R(:sumen 

El presente trabajo se pregunta sobre la relación entre el fenómeno revo­
lucionario y el problema de la institución de un nuevo origen. En esta clave, 
se intentará desarrollar algunos aspectos de dos estrategias teóricas contra­
puestas que de alguna manera trabajan sobre esta relación de necesidad pero 
también de exclusión entre el acto de usurpación violenta del poder y el acto 
de legitimación del nuevo orden: se trata de la argumentación arendtiana so­
bre el problema del nuevo origen y la búsqueda del absoluto, y del tratamiento 
hobbesiano de la cuestión de la soberanía en el Leviatán y el Behemoth. 

Palabras clave: Revolución- Nuevo origen - Legitimidad 

Abstraer 

The present work wonders on the relation between the revolutionary 
phenomenon and the problem of the institution of a new origin. In this key, 
will be tried to develop sorne aspects of two theoretical opposed strategies, 
which in sorne way it works about this relation of necessity but also of 
exclution between the act of power's violent usurpation and the act of new 
order 's Jegitimize: it's about Arendt argumentation about the new origin pro­
blem and the search of absolut, and the hobessian treatement of sovereignty's 
problem in Leviachan and Behemoth. 

Key words: Revolution - New Origin - Legitimacy 

Introducción 
"Toda fraternidad de fa que hayan sido capaces los hombres es 

resultado de! fratricidio, toda organización política tiene su origen 
en e! crimen" (Hannah Arendt) 

Araucaria. Rcrista Jbernamericww de Filosofía, Pu/itica y H11111a11idades Nº 13. Junio de 2005. 
Págs. l 8-28. 



la revolución y el problema de origen 19 

El presente trabajo se pregunta sobre la relación entre el fenómeno revo­
lucionario y el problema de la institución de un nuevo origen; es decir, entre 
" ... la tentativa acompañada del uso de la violencia de derribar a las autorida­
des políticas existentes y de sustituirlas con el fin de efectuar profundos 
cambios ... " (Pasquino; 1998, pág. 1412) y el intento de legitimación del nue­
vo orden que la revolución pretende instaurar. 

En este sentido, la experiencia revolucionaria pone de manifiesto que 
cualquier configuración política y social es contingente, y obliga a reconocer 
el carácter perdurable de los artificios humanos y de la mutabilidad de todo. 
Pone a los individuos frente a frente con el devenir de la historia, en un flujo 
donde nada es estable y nada es seguro, en el que parece imperar la particu­
laridad, la violencia, la pura facticidad. 

Dentro de este flujo constante, la misión de fundar un nuevo orden sobre 
el derrumbe del statu quo anterior implica llevar adelante el intento imposible 
de suturar ese espacio abierto a nuevas rebeliones, de solidificar un nuevo 
conjunto de reglas y valores proyectando una imagen de unidad y de estabi­
lidad de lo social que oculte el conflicto y el devenir que le dio origen. Esta 
tarea necesaria e imposible de presentar como universal a la particularidad 
social e histórica del bloque que le da entidad a la nueva forma de domina­
ción, se juega en el terreno de la política y la ideología, y todos aquéllos que 
hayan tratado la cuestión revolucionaria se han enfrentado a este problema de 
alguna fomrn. 

En esta clave, se intentará desarrollar algunos aspectos de dos estrate­
gias teóricas contrapuestas que de alguna manera trabajan sobre esta relación 
de necesidad pero también de exclusión enJ:re el acto de usurpación violenta 
del poder y el acto de legitimación del nuevo orden: se trata de la argumenta­
ción arendtiana sobre el problema del nuevo origen y la búsqueda del absolu­
to, y del tratamiento hobbesiano de la cuestión de la soberanía en el Leviatán 
y el Behemoth. 

Dichos planteos son apenas ejemplos de formas contrapuestas de en­
frentarse a esta cuestión, no agotan ni pretenden abarcar la temática de una 
manera exhaustiva (según nuestro argumento esta cuestión atraviesa a la 
filosofia política toda). Tampoco se intenta un tratamiento en profundidad de 
la obra de Arendt y Hobbes, simplemente se intenta ilustrar la problemática 
planteada a partir de dos tratamientos significativos. 

Para ello, previamente se realizará una breve descripción del origen y 
desarrollo de la noción de revolución, asociando la historia del ténnino con 
determinadas características del relato de la modernidad, a fin de descubrir 
ciertas relaciones que permitan ilustrar de manera más clara el problema del 
nuevo origen. 



20 Sebastián Mauro 

Modernidad, contingencia y revolución 

El término revolución, como significante del discurso político, es mo­
derno. Su nacimiento, transfonnación y desarrollo se producen a la luz del 
nacimiento, transformación y desarrollo de la mentalidad moderna. 

Para el pensamiento premoderno, las diversas formas de gobierno se 
transformaban sobre ciertas secuencias cíclicas predeterminadas e implica­
ban solamente cambios en la composición de la clase gobernante. La argu­
mentación platónica sobre los cambios de las formas de gobierno en el libro 
octavo de La República es en este sentido paradigmática: las fonnas de go­
bierno degeneran unas en otras por un movimiento irrefrenable que hace a su 
naturaleza sensible, y por tanto, sometida a corrupción. 

El nacimiento del vocablo revolución puede identificarse en los siglos 
XV y XVI, primero asociado a la astronomía, con referencia al cíclico y 
regular movimiento de los astros, para pasar consecuentemente al campo 
semántico de la política (Pasquino; 1998, pp . 1414). En el siglo XVII se 
aplicará con referencia a un orden preestablecido que ha sido perturbado y 
que luego, cerrando el movimiento circular, ha sido reimpuesto: la rebelión de 
Cromwell en 1648 es una revolución en este sentido (Hill). 

Será en el siglo XVIII 1 cuando la noción de revolución sufra una muta­
ción simbólica, primero en el proyecto teórico de la Ilustración y luego en el 
curso de la revolución francesa y americana, ambas inspiradas y legitimadas 
precisamente por el pensamiento ilustrado. Así, de la definición de un acon­
tecimiento cíclico, de una mera restauración, se pasa a la idea de creación de 
un orden nuevo, un orden que se revela contra la tradición estableciendo el 
imperio de la razón y el progreso de la libertad (Pasquino; 1998, pp. 1415). 

El siguiente siglo le depararía al término revolución una aún mayor cen­
tralidad en el discurso político, a partir de las elaboraciones teóricas de dife­
rentes corrientes, dentro de las cuales el materialismo dialéctico de Karl Marx 
sería la más influyente. Para el pensamiento marxiano la revolución aparece­
ría como el instrumento fundamental para la transfonnación de las relaciones 
sociales, en el sentido de un progreso de la libertad y de la igualdad; emanci­
pando al hombre de la opresión y la explotación y modificando su naturaleza 
(o, mejor dicho, desplegando todas las capacidades contenidas en su natura­
leza) de manera radical para llevarla a un estadio de racionalidad superior. 

'Algunos autores (por ejemplo Christopher Hill) sugieren que ya el término r~volución era 
utilizado en el sentido de un cambio radical para caracterizar a la Revolución Gloriosa. Sin 
embargo, queda claro que el paradigma de revolución 110 se presenta con todas sus cualidades 
sino hasta 1776-1789. 



La revolución y el problema de origen 21 

¿Por qué el desarrollo antedicho está ligado a la historia del pensamiento 
moderno? ¿Cuáles son las características de lo moderno que influyeron en 
este desarrollo? La Modernidad como período se caracteriza por ciertos pro­
cesos que la diferencian de la cosmovisión de los estadios históricamente 
anteriores. Estos procesos se caracterizan por una relación completamente 
novedosa frente a la naturaleza (que podría calificarse de proceso de racio­
nalización2), frente a Dios (proceso de secularización3) y frente a la comuni­
dad (proceso de individuación). 

Esta mutación simbólica resignifica todas los supuestos de la cosmovi­
sión tradicional, y hasta incluso resignifica la relación de la acción humana 
frente a la tradición. El individuo es puesto en primer plano al construirse una 
nueva moralidad a partir de la noción de sujeto. Esta concepción replantea la 
relación de los hombres con la naturaleza, que se convierte en un objeto que 
es conocido por la acción de un sujeto dotado de conciencia (entendimiento 
racional) y que debe ser dominado mediante el cálculo estratégico (racional). 

El sujeto así definido supone otra relación con su comunidad: la idea de 
un sujeto formal dotado de una conciencia implica que todos los hombres 
tienen un conjunto de facultades que los hace libres e iguales (en tanto seres 
racionales). De esta igualdad y libertad se desprende que cualquier diferencia 
de jerarquía no se sostiene en ningún fundamento trascendente, sino que es 
un producto contingente de un determinado ordenamiento social. 

El peso de la noción de razón como constitutiva del sujeto y de sus 
relaciones con el mundo lleva a replantearse la relación con los poderes/ 
saberes/leyes instituidos. La tradición ya no cuenta con una carga de legitimi­
dad per se sino que encuentra en la razón un contrapunto que, sin convertirse 
en escepticismo, la rechaza como dogmatismo; que justifica la innovación 
como progreso y que abre de esta manera la puerta a la contingencia. 

Siguiendo a Lefort, este proceso de secularización de la vida social y 
política que comienza con la modernidad lleva a la separación de las esferas 
del poder, del saber y de la ley, al negarse la relación premodema entre el 
poder establecido y una realidad trascendente. Esta disociación entre el poder 
y una realidad trascendente implicaba el reemplazo por una nueva fuente de 

1 "Lo característico de la mentalidad burguesa es operar una doble disolución: la del hombre 
y la naturaleza y la de la realidad sensible y la realidad sobrenatural. La primera operación la 
convierte en objeto de conocimiento; la segunda implica que la naturaleza se conoce a partir 
de !a experiencia y no de la revelación" (Romero, J.L. p. 74). 

3 "En síntesis, la línea principal de la mentalidad burguesa se limita a definir la rea lidad corno 
realidad operativa, cuyo comportamiento puede preverse en términos adecuados para la ac­
ción. Oper.ativamcnte, la pregunta acerca de qué hay detrás de eso no tiene relevancia" 
(Romero, J .L. pp. 7'2). En este mismo sentido ver la noción de "desencantamiento del mundo" 
de Max Weber. 



22 Sebastián Mauro 

legitimidad del Estado a la vez que la afirmación de un nuevo sujeto político: 
desde Hobbes en adelante, pasando por el pensamiento de todas las revolu­
ciones democráticas, será la voluntad del pueblo el único sustento de la con­
figuración política. 

De esta forma, el poder se constituye como un lugar vacío, como un 
espacio que no puede ser encamado por ningún individuo y que solamente 
puede ser representado de forma momentánea. En este sentido, Lefort afirma 
que la democracia moderna acoge la indeterminación de lo político (en con­
traposición a la detenninación de la política, es decir, de lo instituido) e insti­
tucionaliza el conflicto, en la medida en que diversas facciones compiten por 
la representación del poder a intervalos regulares, en el momento del sufra­
gio, cuando el pueblo se rehace en la enunciación de su voluntad. 

Hobbes y la revolución imposible 

En su artículo "Victoria no es Conquista'', José Luis Galimidi analiza 
ciertas tensiones entre el aparato conceptual hobbesiano expresado en el Le­
viatán y el estudio de la guerra civil inglesa realizado en el Behemoth. Dichas 
tensiones aluden a la división hobbesiana entre el derecho y el ejercicio de la 
soberanía en la evaluación del Parlamento Largo, distinción que no existe en 
el Leviatán y que lo lleva a calificar a Cromwell de usurpador. 

¿Por qué Cromwell es un usurpador? ¿Por qué, una vez que obtiene la 
victoria no se convierte en soberano legítimo? Porque la rebelión es irracio­
nal, al enfrentarse al poder establecido y violar la tercera ley de naturaleza. 
Esta violación constituye un límite desde el propio origen a todo intento de 
legitimación ideológica que pretenda el nuevo régimen. 

Para exigir obediencia, los defensores del nuevo orden deberán presen­
tar el poder que ostentan como derecho, es decir, necesitan ir más allá de la 
mera facticidad que implica el derrocamiento del antiguo régimen por la vio­
lencia, argumentando a favor de la validez del nuevo estado de cosas. Pero 
argumentar a favor de las causas que llevaron a los usurpadores a revelarse 
llevaría a conceder que la soberanía es una materia discutible, razón por la 
cual una facción rebelde puede llegm a la victoria (por la violencia) pero 
nunca realizar una verdadera conquista (Galimidi; 2002). 

Hobbes es uno de los primeros autores que repara en el carácter contin­
gente y humano del orden político, al hacer referencia al pueblo corno sujeto 
de la soberanía, como sujeto que construye al Leviatán, pero que a la vez es 
objeto de la acción de éste, que le da forma a esa masa plural que es la 
multitud. 

Este carácter artificial y contingente es precisamente lo que lo hace in­
discutible: su única fuente de legi timidad se basa en que es un orden, es decir, 



La revolución y el problema de origen 23 

en que existe como orden frente al desorden de la multitud y la guerra de 
todos contra todos (la negación del sujeto, la disgregación); y cualquier deba­
te sobre órdenes alternativos debilitaría al artificio político. Es justamente su 
debilidad4 (y no su fortaleza) , su carácter humano, contingente, mortal y 
abierto lo que hace indiscutible su autoridad. Porque puede ser discutido 
(porque el poder depende de una evaluación subjetiva de los hombres que no 
pude ser controlada en su fuero interno por ninguna autoridad), no debe serlo; a 
riesgo de perderse no como un orden en particular sino como posibilidad de 
orden, como posibilidad de existencia del pueblo como sujeto unitario. 

En este sentido, cabe destacar Ja relación de necesidad entre la legitimación 
del artificio político y la articulación de una identidad colectiva. El sujeto del 
contrato es el pueblo, pero ese pueblo no existe como sujeto si no es por !a 
imagen de unidad que les devuelve el Leviatán. Precisamente el análisis de Hob­
bes sobre el Parlamento Largo llega a la conclusión de que Cromwell no puede 
edificar su legitimidad porque es incapaz de redefinir al pueblo inglés, que persiste 
como sujeto unitario y sostiene Ja unidad y Ja permanencia de Ja soberanía, de 
forma tal que no se cae en el estado de naturaleza ni se establece un "nuevo 
contrato',,, sino que se sostienen las mismas bases de legitimiclad del rey. 

En conclusión, el problema de toda facción rebelde pasa por la imposibi­
lidad de borrar las huellas de su propia contingencia, es decir, pasa por Ja 
imposibilidad de justificar el ejercicio de la violencia como momento único y 
legítimo, válido precisamente por su carácter de irrepetible y necesario (como 
un comienzo "mítico", tal vez) . La institución del Estado por una violencia 
que no es olvidada6, el origen de un poder que se revela como histórico7, que 

4 " ... del mismo modo que los hombres ( ... ) han creado un hombre artificial , que podemos 
llamar Estado, así tenemos también que han hecho cadenas artificiales , llamadas leyes civi­
les( ... ) Estos vínculos, débiles por su propia naturaleza, pueden, sin embargo, ser mantenidos, 
por el peligro aunque no por la libertad de romperlos" (Hobbes ; 1998, pp. 173). 

5 Un "nuevo contrato" no tendría ninguna factibilidad lógica en estos ténninos. El único 
tipo de "nuevo contrato" que podría pensarse con Hobbes surgiría de una conquista por parte 
de otro soberano. 

0 En este sentido, la relación entre la política (es decir, el orden institucional) y lo político 
(el momento instituyente) puede entenderse de manera análoga a la relación en el lenguaje 
ent re su uso literal y su uso metafórico. La literalidad del lenguaje no es otra cosa que un 
conjunto de metáforas que han sido olvidadas como tales." ... las verdades son ilusiones de las 
que se han olvidado que lo son: metúforas que se han vuelto gastadas y sin referencia sensible" 
(Nietzsche; 1996, pág. 25). En es te sentido (y parafras eando a la obra de Nietzsche) el espíritu 
de lo político constituye el origen de la politica , es decir que las formas de lo apolíneo no son 
otra cosa que sedimentaciones de aquello que surge de los abismos de lo dionisíaco. 

7 En es te sentido puede entenderse por q11é Hobbcs necesita establecer un origen lógico y no 
hi stórico del Esta(h el Estado es el resu ltado de un contrato realizado fücr~ del tiempo. 



24 Sebastián Mauro 

no puede salirse del tiempo para mostrarse a sí mismo como el orden posible y 
no como un orden posible, es precisamente el mayor peligro que enfrenta no ya 
un soberano, sino Ja soberanía como condición de posibilidad de lo social. 

La revolución arendtiana: Acción, pluralidad y 
libertad 

Para Arendt, una revolución es el comienzo de una historia nueva, es 
decir, se define por la institución de un nuevo origen, experiencia que direc­
tamente lleva al avance de la libertad. Este nuevo origen lleva consigo cierta 
carga de violencia, en tanto que todo nuevo comienzo implica una usurpación 
al poder del estado de cosas anterior, pero una revolución no es definida por 
esta violencia, ya que lo que salva al acto de dar(se) un nuevo origen de su 
propia arbitrariedad es el hecho de que este acto conlleva consigo su propio 
principio. 

Principio aquí es entendido en su doble acepción: como comienzo, como 
institución de algo nuevo; y como máxima, como pauta que regulará las 
acciones de todos aquellos que acuerden con ella. Siguiendo este argumento, 
la violencia es solo un elemento particular y aleatorio frente al fenómeno de la 
promesa mutua que se hacen los hombres al emprender este nuevo comien­
zo, en un espacio público de deliberación común entre hombres libres e igua·· 
les, único espacio donde Ja novedad puede surgir. 

La acción, en tanto creación de un sentido nuevo y aparición de nuevas 
identidades, no tiene autores (no tiene sujetos que dominen por completo el 
proceso causal que desata la novedad de la acción, que no está detem1inada 
por ninguna cadena causal anterior), por tanto sus efectos tan imprevisibles 
como irreversibles e ilimitados. La promesa mutua que se hacen los hombres 
en el espacio plural que ellos mismos crean es precisamente el único resguar­
do frente a la imprevisibilidad de la acción. 

Cabe destacar que en el planteo arendtiano, la legitimidad de la revolu­
ción (creación libre de un nuevo origen) también recae en un plano identita­
rio: la revolución implica un avance de la libertad, un avance de ese espacio 
común en el que surge la acción y en el que los hombres pueden darse a sí 
mismos una identidad nueva, distinta de la clasificación establecida por la 
lógica del orden social, y cuyo extremo sería el pensamiento ideológico. Se­
gún Arendt, Ja verdadera revolución (propia de la esfera de la acción) consis­
te en que los hombres puedan mostrarse como quiénes en oposición a mos­
trarse como qué, propio de la esfera del trabajo. 

Señalábamos, entonces, que frente a la pura facticidad de la usurpación 
violenta del poder, se encuentra la validez del acto de la promesa mutua, del 
principio en tanto máxima que los hombres se dan a sí mismos, y en tanto 



La revolución y el problema de origen 25 

reconocen este hecho son libres, y no están simplemente liberados8• Si la 
validez de la revolución está, pues, contenida en el ejercicio de la libertad, no 
hay ninguna necesidad de borrar la huella de la contingencia de la acción, 
porque sólo mientras se reconozca a la acción como acontecimiento contin­
gente y no determinado por ninguna lógica previa puede reconocerse al suje­
to de la acción como libre. 

En este sentido, Arendt critica a la revolución francesa por su búsqueda 
de una lógica que legitime al acto revolucionario como necesario. Se trata de 
la búsqueda de un nuevo absoluto que reemplace al fundamento divino del 
poder, absoluto que identificaron en la deificación del pueblo, en la exaltación 
de la figura del pueblo (un pueblo que ni siquiera tenía entidad, que no era 
más que un conjunto de súbditos arrojados al estado de naturaleza una vez 
derrotado su rey) como fuente suprema de toda legislación. 

La búsqueda del absoluto, dice Arendt, no solamente es una tarea impo­
sible, sino que al mismo tiempo oculta a los hombres la mundanidad del 
nuevo origen que ellos mismos se han dado, introduciendo la novedad en el 
espacio público a partir del ejercicio libre de la acción. En este sentido la 
revolución americana tiene el logro de reconocerse como un acto fundacio­
nal, como la creación de un nuevo origen. 

Conclusiones 

"La sociedad reposa entonces sobre la responsabilidad común del 
crimen colectivo" (Sigmund Freud) 

Hemos analizado en el primer apartado que el principal problema que 
abre la modernidad, y que pennite el ingreso de la palabra revolución al cam­
po semántico del discurso político, es el rechazo de una realidad trascendente 
encarnada en el soberano como fuente última de legitimidad. Si la justifica­
ción de todo orden político ya no está en un "más allá" de lo social sino que 
se encuentra "acá", "entre nosotros", el problema insoluble que se plantea 
nace de definir quiénes somos "nosotros" y qué espacio implica "acá". 

Llamamos a esta cuestión insoluble porque la modernidad se caracteriza 
por un constante movimiento de abrir el juego a la contingencia y posterior­
mente tratar de ce1nrlo para solidificar un nuevo orden social9• Podemos 

'"Quizá sea un lugar común afirmar que liberación y libertad no son la misma cosa, que la 
liberación es posiblemente la condición de la libertad, pero que de ningún modo conduce 
directamente a ella; que la idea de libertad implícita en la liberación sólo puede ser negativa y, 
por tanto, que Ja intención de liberar no coincide con el deseo de libertad" (Arendt; 1999). 

9 En este sentido son varios los autores que comparan esta "perplejidad moderna" o "bur­
guesa" con el dilema de Hamlet. En este sentido puede leerse Grüner; 2000. 



26 Sebastián Mauro 

ejemplificar este argumento simplemente aludiendo al carácter polisémico de 
nociones centrales como representación (contraria a encarnación, pero inter­
media entre "reflejo de aquello que representa" e "instituyente de aquello que 
es representado" 1º), razón (contraria a tradición, pero atrapada en un juego 
entre "ejercicio de la crítica" y "aplicación de criterios" 11 ) y pueblo (en opo­
sición a Dios, pero al mismo tiempo deificado como un sujeto finne y esta­
ble). En este sentido, la legitimidad de toda configuración política depende de 
que logre con éxito construir y cristalizar una identidad política que se sos­
tenga como sujeto estable de la soberanía. 

En Hobbes, la respuesta a esta cuestión podría plantearse de la siguiente 
manera: la soberanía proviene del pueblo, pero el pueblo solamente existe 
gracias a la unidad que le otorga el Leviatán, ya que sin ella no es más que 
multitudes informes. De esta forma, si bien el poder no está encamado ni 
reside en una realidad trascendente, justamente por ello no debe ser cuestio­
nado, porque la desobediencia no lleva a otra cosa que a minar las bases no 
sólo del poder imperante, sino de cualquier poder que intente construirse. Por 
este motivo, la república por institución sólo existe como fundamento lógico 
y no como comienzo histórico del Estado, presentando al crimen originario 
como una condición también fuera de la historia (la guerra de todos contra 
todos es al mismo tiempo la condición lógica del contrato y una posibilidad 
siempre latente). 

La respuesta de Arendt se encuentra en las antípodas. La revolución no 
sólo es posible sino que su validez reside justamente en la necesidad de de­
mostrar su propia contingencia, de presentarse como acto de .fundación. Lo 
que j ustifica la facticidad de la violencia revolucionaria, lo que define a una 
revolución, es el hecho de que con ella avanza la libertad. Esta libertad no es 
otra cosa que el resultado de la acción de individuos libres que construyen un 
espacio público plural. Sólo de esta fonna los individuos introducen la nove­
dad al mundo, crean nuevos significados y se muestran co1no quienes en el 
espacio público, de una manera diferente y novedosa frente al lugar asignado 
por la "literalidad" del orden social. 

En este sentido podría ser útil recurrir al análisis de Jacques Ranciére 
sobre "el desacuerdo". Según el autor francés, la política en sentido estricto 
solo se presenta en aquellos casos en que todas las certidumbres son puestas 
en duda, momento en que surge la verdadera democracia (que apunta más al 

1° Cf. al respecto , Pitkin, H. 1985. El concepto de represe11tació11 (Madrid : Centro de 
Estudios Constitucionales) cap. 1 O. 

11 No se trata de otra cosa que la distinción habermasiana entre racionalidad teleológica y 
racionalidad comunicativa. Podríamos también se11alar, en otro sentido, que la razón oscila 
entre su uso público y su uso pri,,ado. 



La revolución y el problema de origen 27 

demos que al cratos) al mismo tiempo que aparece el pueblo (no como una 
entidad sólida sino precisamente como conjunto plural que busca darse a sí 
mismo una identidad 12) . La contrapartida de este momento de pura institu­
ción, es precisamente el momento de la continuidad de lo constituido, el 
momento del gobierno y la administración: la policía. 

La política, el momento de interrupción del estado policial, es el momen­
to de constitución de subjetividades, de formación de identidades colectivas 
nuevas, que chocan en un desacuerdo fundamental, un litigio respecto de la 
existencia de las partes en discusión como interlocutores válidos, un litigio 
por el reconocimiento de la parte de los que no tienen parte, de Ja parte de 
aquellos que no son considerados sujetos capaces de lenguaje y acción (Ran­
ciére; 1996). 

En este momento de ruptura de los valores y presupuestos sobre los que 
se construyen las interacciones sociales, en que la lógica policial choca con la 
lógica de la igualdad, las identidades políticas que se constituyen son comple­
tamente nuevas, no determinadas por ninguna lógica previa. Éste es el mo­
mento en que se manifiesta claramente la mutabilidad de todo significado, al 
articularse una reconfiguración de lo sensible. 

En la misma línea encontramos el pensamiento de Ernesto Laclau, según 
el cual las identidades se construyen sobre la base de una falta radical, de una 
falla que impide que las identidades se cierren sobre sí mismas y solidifiquen 
significados perpetuos. Es precisamente en esta falla que el sujeto aparece 
como única instancia capaz de tomar decisiones en un campo que se revela 
como indecidible: en un campo donde no hay ninguna lógica a seguir (Laclau; 
1994). 

Ahora bien, esta tarea imposible de solidificar una identidad es, precisa­
mente por ese carácter imposible, absolutamente necesaria. La identidad (y el 
artificio político todo) existe solamente en ese intento siempre imperfecto, 
siempre destinado al fracaso, de sostener una literalidad de la identidad, una 
lógica de significados estables donde todos los significantes flotantes (ele­
mentos protoideológicos de cualquier identidad) sean "acolchados". Pero esta 
fijación de los significantes flotantes sólo puede ser ejercida mediante una 
intervención hegemónica, mediante una acción libre de decisi-On no determi­
nada por ninguna lógica previa, acción que sólo puede ser una "usurpación" 
al orden establecido. 

" Esta idea de "darse" una identidad es también utilizada por Foucault precisamente para 
caracterizar la actitud de la ilustración: son los mismos ilustrados los que asignan sentido a su 
presente al darse a sí mismos un nombre y un programa, que constituye un horizonte de sentido 
para legi timar su propia intervención en la historia {Foucault; 1999). 



28 Sebastián Mauro 

Bibliografía 

Arendt, Hannah 1999 (1963) Sobre la Revolución (Madrid: Alianza). 
Arendt, Hannah 2001 (1958) La condición humana (Barcelona: Paidós). 
Dunn, J .; Modern Revolutions 
Foucault, Michel 1999 "¿Qué es la Ilustración?" en Ética, Estética y Herme­

néutica (Barcelona: Paidós). 
Galimidi, José Luis 2002 "Victoria no es conquista" en Revista Deus Mortalis 

Nº l. 
Grüner, Eduardo; "El Estado: pasión de multitudes" en Borón, Atilio 

(comp.)2000 La filosofia política moderna (Buenos Aires: CLACSO­
EUDEBA). 

Habermas, Jürgen 1989 ( 1981) Teoría de la Acción comunicativa (Madrid: 
Taurus). 

Hill, C.; "The word 'revolution' in seventeenth-century england" 
Hobbes, Thomas 1998 Leviatan (México: Fondo de Cultura Económica). 
Hobbes, Thomas 1992 Behemoth (Madrid: Tecnos). 
Kant, Immanuel ¿Qué es la Ilustración? . 
Laclau, E. 1990 Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo 

(Buenos Aires : Nueva Visión) Cap. I. 
Laclau, E. 1994 ( 1993 ), "Poder y representación" en Revista Sociedad (Bue­

nos Aires) Nº 4. 
Lefort, Claude 1990 La invención democrática (Buenos Aires: Nueva Vi-

sión). 
Marx, Karl 1998 (1844) Sobre la cuestión judía (Buenos Aires: Need). 
Marx, Karl 1998 (1846) La ideología alemana (Buenos Aires: Need) . 
Nietzsche, Friedrich 1996 (1873) Sobre verdad y mentira en sentido extra-

moral (Madrid: Tecnos). 
Platón 1994 La República (Barcelona: Edicomunicación). 
Pasquino, G.; "Revolución" en Bobbio, N. ; Matteucci, N. y Pasquino, G. 

1998 (1976) Diccionario de Política (Madrid: Siglo XXI). 
Ranciere, Jacques 1996 El desacuerdo (Buenos Aires: Nueva Visión). 
Romero, José L. 1987 Estudio de la mentalidad burguesa (Buenos Aires: 

Alianza). 
Rousseau, Jean Jacques 1998 El contrato social (Barcelona: Edicomunica­

ción). 
Weber, Max 1997 El político y el científico (Madrid: Alianza). 
Zizek, Slavoj 2003 (1989) El sublime objeto de la ideología (Buenos Aires : 

Siglo XXI) . 


