La revolucién y el problema del origen

O de la insalvable brecha entre la facticidad de lo
instituyente y la validez de lo instituido

Sebastian Mauro
(Universidad de Buenos Aires)

Resumen

El presente trabajo se pregunta sobre la relacion entre el fenémeno revo-
lucionario y el problema de la institucion de un nuevo origen. En esta clave,
se intentara desarrollar algunos aspectos de dos estrategias tedricas contra-
puestas que de alguna manera trabajan sobre esta relacion de necesidad pero
también de exclusion entre el acto de usurpacién violenta del poder y el acto
de legitimacidn del nuevo orden: se trata de la argumentacién arendtiana so-
bre el problema del nuevo origen y la busqueda del absoluto, y del tratamiento
hobbesiano de la cuestion de la soberania en el Leviatan y el Behemoth.

Palabras clave: Revolucion- Nuevo origen - Legitimidad

Abstract

The present work wonders on the relation between the revolutionary
phenomenon and the problem of the institution of a new origin. In this key,
will be tried to develop some aspects of two theoretical opposed strategies,
which in some way it works about this relation of necessity but also of
exclution between the act of power’s violent usurpation and the act of new
order’s legitimize: it’s about Arendt argumentation about the new origin pro-
blem and the search of absolut, and the hobessian treatement of sovereignty’s
problem in Leviathan and Behemoth.

Key words: Revolution - New Origin - Legitimacy

Introduccidén

“Toda fraternidad de la que hayan sido capaces los hombres es
resultado del fratricidio, toda organizacion politica tiene su origen
en el crimen” (Hannah Arendt)

Araucaria. Revista lberoamericana de Filosofia, Politica y Humanidades N°13. Junio de 2005.
Pags. 18-28.



La revolucion y el problema de origen 19

El presente trabajo se pregunta sobre la relacion entre el fenomeno revo-
lucionario y el problema de la institucion de un nuevo origen; es decir, entre
*“...la tentativa acompaiiada del uso de la violencia de derribar a las autorida-
des politicas existentes y de sustituirlas con el fin de efectuar profundos
cambios...” (Pasquino; 1998, pag. 1412) y el intento de legitimacion del nue-
vo orden que la revolucion pretende instaurar.

En este sentido, la experiencia revolucionaria pone de manifiesto que
cualquier configuracidn politica y social es contingente, y obliga a reconocer
el caracter perdurable de los artificios humanos y de la mutabilidad de todo.
Pone a los individuos frente a frente con el devenir de la historia, en un flujo
donde nada es estable y nada es seguro, en el que parece imperar la particu-
laridad, la violencia, la pura facticidad.

Dentro de este flujo constante, la misioén de fundar un nuevo orden sobre
el derrumbe del statu quo anterior implica llevar adelante el intento imposible
de suturar ese espacio abierto a nuevas rebeliones, de solidificar un nuevo
conjunto de reglas y valores proyectando una imagen de unidad y de estabi-
lidad de lo social que oculte el conflicto y el devenir que le dio origen. Esta
tarea necesaria e imposible de presentar como universal a la particularidad
social e histdrica del bloque que le da entidad a la nueva forma de domina-
cion, se juega en el terreno de la politica y la ideologia, y todos aquéllos que
hayan tratado la cuestion revolucionaria se han enfrentado a este problema de
alguna forma.

En esta clave, se intentara desarrollar algunos aspectos de dos estrate-
gias tedricas contrapuestas que de alguna manera trabajan sobre esta relacion
de necesidad pero también de exclusion enfre el acto de usurpacion violenta
del poder y el acto de legitimacion del nuevo orden: se trata de la argumenta-
cién arendtiana sobre el problema del nuevo origen y la busqueda del absolu-
to, y del tratamiento hobbesiano de la cuestion de la soberania en el Leviatan
y el Behemoth.

Dichos planteos son apenas ejemplos de formas contrapuestas de en-
frentarse a esta cuestion, no agotan ni pretenden abarcar la tematica de una
manera exhaustiva (segin nuestro argumento esta cuestion atraviesa a la
filosofia politica toda). Tampoco se intenta un tratamiento en profundidad de
la obra de Arendt y Hobbes, simplemente se intenta ilustrar la problematica
planteada a partir de dos tratamientos significativos.

Para ello, previamente se realizara una breve descripcion del origen y
desarrollo de la nocién de revolucion, asociando la historia del término con
determinadas caracteristicas del relato de la modernidad, a fin de descubrir
ciertas relaciones que permitan ilustrar de manera mas clara el problema del
nuevo origen.



20 Sebastian Mauro

Modernidad, contingencia y revolucién

El término revolucién, como significante del discurso politico, es mo-
derno. Su nacimiento, transformacion y desarrollo se producen a la luz del
nacimiento, transformacion y desarrollo de la mentalidad moderna.

Para el pensamiento premoderno, las diversas formas de gobierno se
transformaban sobre ciertas secuencias ciclicas predeterminadas e implica-
ban solamente cambios en la composicion de la clase gobernante. La argu-
mentacion platdnica sobre los cambios de las formas de gobierno en el libro
octavo de La Republica es en este sentido paradigmatica: las formas de go-
bierno degeneran unas en otras por un movimiento irrefrenable que hace a su
naturaleza sensible, y por tanto, sometida a corrupcion.

El nacimiento del vocablo revolucion puede identificarse en los siglos
XV y XVI, primero asociado a la astronomia, con referencia al ciclico y
regular movimiento de los astros, para pasar consecuentemente al campo
semantico de la politica (Pasquino; 1998, pp. 1414). En el siglo XVII se
aplicara con referencia a un orden preestablecido que ha sido perturbado y
que luego, cerrando el movimiento circular, ha sido reimpuesto: la rebelidn de
Cromwell en 1648 es una revolucion en este sentido (Hill).

Serd en el siglo XVIII' cuando la nocién de revolucidn sufra una muta-
cion simbolica, primero en el proyecto teodrico de la Ilustracidon y luego en el
curso de la revolucion francesa y americana, ambas inspiradas y legitimadas
precisamente por el pensamiento ilustrado. Asi, de la definicion de un acon-
tecimiento ciclico, de una mera restauracion, se pasa a la idea de creacion de
un orden nuevo, un orden que se revela contra la tradicion estableciendo el
imperio de la razon y el progreso de la libertad (Pasquino; 1998, pp. 1415).

El siguiente siglo le depararia al término revolucidén una atin mayor cen-
tralidad en el discurso politico, a partir de las elaboraciones teodricas de dife-
rentes corrientes, dentro de las cuales el materialismo dialéctico de Karl Marx
seria la mas influyente. Para el pensamiento marxiano la revolucion aparece-
ria como el instrumento fundamental para la transformacion de las relaciones
sociales, en el sentido de un progreso de la libertad y de la igualdad; emanci-
pando al hombre de la opresion y la explotacién y modificando su naturaleza
(0, mejor dicho, desplegando todas las capacidades contenidas en su natura-
leza) de manera radical para llevarla a un estadio de racionalidad superior.

! Algunos autores (por ejemplo Christopher Hill) sugieren que ya el término revolucion era
utilizado en el sentido de un cambio radical para caracterizar a la Revolucion Gloriosa. Sin
embargo, queda claro que el paradigma de revolucion no se presenta con todas sus cualidades
sino hasta 1776-1789.



La revolucion y el problema de origen 21

(Por qué el desarrollo antedicho esta ligado a la historia del pensamiento
moderno? ;Cuales son las caracteristicas de lo moderno que influyeron en
este desarrollo? La Modernidad como periodo se caracteriza por ciertos pro-
cesos que la diferencian de la cosmovision de los estadios historicamente
anteriores. Estos procesos se caracterizan por una relacion completamente
novedosa frente a la naturaleza (que podria calificarse de proceso de racio-
nalizacion®), frente a Dios (proceso de secularizacion®) y frente a la comuni-
dad (proceso de individuacion).

Esta mutacion simbodlica resignifica todas los supuestos de la cosmovi-
sion tradicional, y hasta incluso resignifica la relaciéon de la accion humana
frente a la tradicion. El individuo es puesto en primer plano al construirse una
nueva moralidad a partir de la nocion de sujeto. Esta concepcion replantea la
relacion de los hombres con la naturaleza, que se convierte en un objeto que
es conocido por la accién de un sujeto dotado de conciencia (entendimiento
racional) y que debe ser dominado mediante el célculo estratégico (racional).

El sujeto asi definido supone otra relacion con su comunidad: la idea de
un sujeto formal dotado de una conciencia implica que todos los hombres
tienen un conjunto de facultades que los hace libres e iguales (en tanto seres
racionales). De esta igualdad y libertad se desprende que cualquier diferencia
de jerarquia no se sostiene en ningun fundamento trascendente, sino que es
un producto contingente de un determinado ordenamiento social.

El peso de la nocion de razéon como constitutiva del sujeto y de sus
relaciones con el mundo lleva a replantearse la relacion con los poderes/
saberes/leyes instituidos. La tradicién ya no cuenta con una carga de legitimi-
dad per se sino que encuentra en la razén un contrapunto que, sin convertirse
en escepticismo, la rechaza como dogmatismo; que justifica la innovacién
como progreso y que abre de esta manera la puerta a la contingencia.

Siguiendo a Lefort, este proceso de secularizacion de la vida social y
politica que comienza con la modernidad lleva a la separacion de las esferas
del poder, del saber y de la ley, al negarse la relacion premoderna entre el
poder establecido y una realidad trascendente. Esta disociacién entre el poder
y una realidad trascendente implicaba el reemplazo por una nueva fuente de

?“Lo caracteristico de la mentalidad burguesa es operar una doble disolucion: la del hombre
y la naturaleza y la de la realidad sensible y la realidad sobrenatural. La primera operacion la
convierte en objeto de conocimiento; la segunda implica que la naturaleza se conoce a partir
de la experiencia y no de la revelacion™ (Romero, J.L. p. 74).

“En sintesis, la linea principal de la mentalidad burguesa se limita a definir la realidad como
realidad operativa, cuyo comportamiento puede preverse en términos adecuados para la ac-
cion. Operativamente, la pregunta acerca de qué hay detrds de eso no tiene relevancia”
(Romero, J.L. pp. 72). En este mismo sentido ver la nocién de “desencantamiento del mundo™
de Max Weber.



22 Sebastian Mauro

legitimidad del Estado a la vez que la afirmacion de un nuevo sujeto politico:
desde Hobbes en adelante, pasando por el pensamiento de todas las revolu-
ciones democraticas, serd la voluntad del pueblo el Gnico sustento de la con-
figuracion politica.

De esta forma, el poder se constituye como un lugar vacio, como un
espacio que no puede ser encarnado por ningun individuo y que solamente
puede ser representado de forma momentanea. En este sentido, Lefort afirma
que la democracia moderna acoge la indeterminacién de lo politico (en con-
traposicion a la determinacion de la politica, es decir, de lo instituido) e insti-
tucionaliza el conflicto, en la medida en que diversas facciones compiten por
la representacion del poder a intervalos regulares, en el momento del sufra-
gio, cuando el pueblo se rehace en la enunciacién de su voluntad.

Hobbes y la revolucién imposible

En su articulo “Victoria no es Conquista”, José Luis Galimidi analiza
ciertas tensiones entre el aparato conceptual hobbesiano expresado en el Le-
viatan y el estudio de la guerra civil inglesa realizado en el Behemoth. Dichas
tensiones aluden a la division hobbesiana entre el dereche y el ejercicio de la
soberania en la evaluacion del Parlamento Largo, distincion que no existe en
el Leviatan y que lo lleva a calificar a Cromwell de usurpador.

(Por qué Cromwell es un usurpador? ;Por qué, una vez que obtiene la
victoria no se convierte en soberano legitimo? Porque la rebelion es irracio-
nal, al enfrentarse al poder establecido y violar la tercera ley de naturaleza.
Esta violacion constituye un limite desde el propio origen a todo intento de
legitimacion ideologica que pretenda el nuevo régimen.

Para exigir obediencia, los defensores del nuevo orden deberan presen-
tar el poder que ostentan como derecho, es decir, necesitan ir mas alla de la
mera facticidad que implica el derrocamiento del antiguo régimen por la vio-
lencia, argumentando a favor de la validez del nuevo estado de cosas. Pero
argumentar a favor de las causas que llevaron a los usurpadores a revelarse
llevaria a conceder que la soberania es una materia discutible, razén por la
cual una faccion rebelde puede llegar a la victoria (por la violencia) pero
nunca realizar una verdadera conquista (Galimidi; 2002).

Hobbes es uno de los primeros autores que repara en el cardcter contin-
gente y humano del orden politico, al hacer referencia al pueblo como sujeto
de la soberania, como sujeto que construye al Leviatan, pero que a la vez es
objeto de la accion de éste, que le da forma a esa masa plural que es la
multitud.

Este caracter artificial y contingente es precisamente lo que lo hace in-
discutible: su anica fuente de legitimidad se basa en que es un orden, es decir,



La revolucicn y el problema de origen 23

en que existe como orden frente al desorden de la multitud y la guerra de
todos contra todos (la negacidn del sujeto, la disgregacion); y cualquier deba-
te sobre 6rdenes alternativos debilitaria al artificio politico. Es justamente su
debilidad* (y no su fortaleza), su caracter humano, contingente, mortal y
abierto lo que hace indiscutible su autoridad. Porque puede ser discutido
(porque el poder depende de una evaluacion subjetiva de los hombres que no
pude ser controlada en su fuero interno por ninguna autoridad), no debe serlo; a
riesgo de perderse no como un orden en particular sino como posibilidad de
orden, como posibilidad de existencia del pueblo como sujeto unitario.

En este sentido, cabe destacar la relaciéon de necesidad entre la legitimacion
del artificio politico y la articulaciéon de una identidad colectiva. EI sujeto del
contrato es el pueblo, pero ese pueblo no existe como sujeto si no es por la
imagen de unidad que les devuelve el Leviatan. Precisamente el anélisis de Hob-
bes sobre el Parlamento Largo llega a la conclusion de que Cromwell no puede
edificar su legitimidad porque es incapaz de redefinir al pueblo inglés, que persiste
como sujeto unitario y sostiene la unidad y la permanencia de la soberania, de
forma tal que no se cae en el estado de naturaleza ni se establece un “nuevo
contrato™, sino que se sostienen las mismas bases de legitimicad del rey.

En conclusioén, el problema de toda faccién rebelde pasa por la imposibi-
lidad de borrar las huellas de su propia contingencia, es decir, pasa por la
imposibilidad de justificar el ejercicio de la violencia como momento tinico y
legitimo, valido precisamente por su caracter de irrepetible y necesario (como
un comienzo “mitico”, tal vez). La institucion del Estado por una violencia
que no es olvidada®, el origen de un poder que se revela como histérico’, que

+*...del mismo modo que los hombres (...) han creado un hombre artificial, que podemos
llamar Estado, asi tenemos también que han hecho cadenas artificiales, llamadas leyes civi-
les(...) Estos vinculos, débiles por su propia naturaleza, pueden, sin embargo, ser mantenidos,
por el peligro aunque no por la libertad de romperlos” (Hobbes; 1998, pp. 173).

* Un “nuevo contrato” no tendria ninguna factibilidad 16gica en estos términos. El Gnico
tipo de “nuevo contrato” que podria pensarse con Hobbes surgiria de una conquista por parte
de otro soberano.

¢ En este sentido, la relacion entre la politica (es decir, el orden institucional) y lo politico
(el momento instituyente) puede entenderse de manera analoga a la relacion en el lenguaje
entre su uso literal y su uso metaforico. La literalidad del lenguaje no es otra cosa que un
conjunto de metatoras que han sido olvidadas como tales. “... las verdades son ilusiones de las
que se han olvidado que lo son: metaforas que se han vuelto gastadas y sin referencia sensible™
(Nietzsche; 1996, pag. 25). En este sentido (y paratraseando a la obra de Nietzsche) el espiritu
de lo politico constituye el origen de /a politica, es decir que las formas de lo apolineo no son
otra cosa que sedimentaciones de aquello que surge de los abismos de lo dionisiaco.

7 En cste sentido puede entenderse por qué Hobbes necesita establecer un origen logico y no
historico del Estado® ¢l Estado es ¢l resultado de un contrato realizado fuera del tiempo.



24 Sebastian Mauro

no puede salirse del tiempo para mostrarse a si mismo como e/ orden posible y
no como un orden posible, es precisamente el mayor peligro que enfrenta no ya
un soberano, sino la soberania como condicién de posibilidad de lo social.

La revolucién arendtiana: Accién, pluralidad y
libertad

Para Arendt, una revolucion es el comienzo de una historia nueva, es
decir, se define por la institucién de un nuevo origen, experiencia que direc-
tamente lleva al avance de la libertad. Este nuevo origen lleva consigo cierta
carga de violencia, en tanto que todo nuevo comienzo implica una usurpacion
al poder del estado de cosas anterior, pero una revoluciéon no es definida por
esta violencia, ya que lo que salva al acto de dar(se) un nuevo origen de su
propia arbitrariedad es el hecho de que este acto conlleva consigo su propio
principio.

Principio aqui es entendido en su doble acepcion: como comienzo, como
institucion de algo nuevo; y como mdxima, como pauta que regulara las
acciones de todos aquellos que acuerden con ella. Siguiendo este argumento,
la violencia es solo un elemento particular y aleatorio frente al fendmeno de la
promesa mutua que se hacen los hombres al emprender este nuevo comien-
z0, en un espacio publico de deliberacion comun entre hombres libres e igua-
les, Gnico espacio donde la novedad puede surgir.

La acciodn, en tanto creacion de un sentido nuevo y aparicion de nuevas
identidades, no tiene autores (no tiene sujetos que dominen por completo el
proceso causal que desata la novedad de la accién, que no estd determinada
por ninguna cadena causal anterior), por tanto sus efectos tan imprevisibles
como irreversibles e ilimitados. La promesa mutua que se hacen los hombres
en el espacio plural que ellos mismos crean es precisamente el inico resguar-
do frente a la imprevisibilidad de la accidn.

Cabe destacar que en el planteo arendtiano, la legitimidad de la revolu-
cion (creacion libre de un nuevo origen) también recae en un plano identita-
rio: la revolucion implica un avance de la libertad, un avance de ese espacio
comun en el que surge la accién y en el que los hombres pueden darse a si
mismos una identidad nueva, distinta de la clasificacion establecida por la
logica del orden social, y cuyo extremo seria el pensamiento ideoldgico. Se-
gun Arendt, la verdadera revolucion (propia de la esfera de la accion) consis-
te en que los hombres puedan mostrarse como quiénes en oposicion a nos-
trarse como qué, propio de la esfera del trabajo.

Senaldbamos, entonces, que frente a la pura facticidad de la usurpacion
violenta del poder, se encuentra la validez del acto de la promesa mutua, del
principio en tanto maxima que los hombres se dan a si mismos, y en tanto



La revolucion y el problema de origen 25

reconocen este hecho son libres, y no estan simplemente liberados®. Si la
validez de la revolucion esta, pues, contenida en el ejercicio de la libertad, no
hay ninguna necesidad de borrar la huella de la contingencia de la accion,
porque s6lo mientras se reconozca a la accién como acontecimiento contin-
gente y no determinado por ninguna légica previa puede reconocerse al suje-
to de la accidén como libre.

En este sentido, Arendt critica a la revolucion francesa por su busqueda
de una logica que legitime al acto revolucionario como necesario. Se trata de
la busqueda de un nuevo absoluto que reemplace al fundamento divino del
poder, absoluto que identificaron en la deificacién del pueblo, en la exaltacion
de la figura del pueblo (un pueblo que ni siquiera tenia entidad, que no era
mas que un conjunto de subditos arrojados al estado de naturaleza una vez
derrotado su rey) como fuente suprema de toda legislacion.

La busqueda del absoluto, dice Arendt, no solamente es una tarea impo-
sible, sino que al mismo tiempo oculta a los hombres la mundanidad del
nuevo origen que ellos mismos se han dado, introduciendo la novedad en el
espacio publico a partir del ejercicio libre de la accién. En este sentido la
revolucion americana tiene el logro de reconocerse como un acto fundacio-
nal, como la creacidn de un nuevo origen.

Conclusiones

“La sociedad reposa entonces sobre la responsabilidad comun del
4
crimen colectivo” (Sigmund Freud)

Hemos analizado en el primer apartado que el principal problema que
abre la modernidad, y que permite el ingreso de la palabra revolucién al cam-
po semantico del discurso politico, es el rechazo de una realidad trascendente
encarnada en el soberano como fuente ultima de legitimidad. Si la justifica-
cién de todo orden politico ya no estd en un “mas alld” de lo social sino que
se encuentra “acd”, “entre nosotros”, el problema insoluble que se plantea
nace de definir quiénes somos “nosotros” y qué espacio implica “aca”.

Llamamos a esta cuestion insoluble porque la modernidad se caracteriza
por un constante movimiento de abrir el juego a la contingencia y posterior-
mente tratar de cerrarlo para solidificar un nuevo orden social’. Podemos

§ “Quiza sea un lugar comun afirmar que liberacion y libertad no son la misma cosa, que la
liberacion es posiblemente la condicion de la libertad, pero que de ningun modo conduce
directamente a ella; que la idea de libertad implicita en la liberacion sélo puede ser negativa y,
por tanto, que la intencién de liberar no coincide con el deseo de libertad” (Arendt; 1999).

° En este sentido son varios los autores que comparan esta “perplejidad moderna™ o “‘bur-
guesa” con el dilema de Hamlet. En este sentido puede leerse Griiner; 2000.



26 Sebastian Mauro

ejemplificar este argumento simplemente aludiendo al caracter polisémico de
nociones centrales como representacion (contraria a encarnacion, pero inter-
media entre “reflejo de aquello que representa’ e “instituyente de aquello que
es representado”'?), razén (contraria a tradicion, pero atrapada en un juego
entre “ejercicio de la critica” y “aplicacién de criterios™'") y pueblo (en opo-
sicién a Dios, pero al mismo tiempo deificado como un sujeto firme y esta-
ble). En este sentido, la legitimidad de toda configuracion politica depende de
que logre con éxito construir y cristalizar una identidad politica que se sos-
tenga como sujeto estable de la soberania.

En Hobbes, la respuesta a esta cuestion podria plantearse de la siguiente
manera: la soberania proviene del pueblo, pero el pueblo solamente existe
gracias a la unidad que le otorga el Leviatan, ya que sin ella no es mas que
multitudes informes. De esta forma, si bien el poder no estd encarnado ni
reside en una realidad trascendente, justamente por ello no debe ser cuestio-
nado, porque la desobediencia no lleva a otra cosa que a minar las bases ne
solo del poder imperante, sino de cualquier poder que intente construirse. Por
este motivo, la republica por institucidn sélo existe como fundamento logico
y no como comienzo historico del Estado, presentando al crimen originario
como una condicién también fuera de la historia (la guerra de todos contra
todos es al mismo tiempo la condicion logica del contrato y una posibilidad
siempre latente).

La respuesta de Arendt se encuentra en las antipodas. La revolucién no
s6lo es posible sino que su validez reside justamente en la necesidad de de-
mostrar su propia contingencia, de presentarse como acto de fundacion. Lo
que justifica la facticidad de la violencia revolucionaria, lo que define a una
revolucion, es el hecho de que con ella avanza la libertad. Esta libertad no es
otra cosa que el resultado de la accion de individuos libres que construyen un
espacio publico plural. S6lo de esta forma los individuos introducen la nove-
dad al mundo, crean nuevos significados y se muestran como quienes cn el
espacio publico, de una manera diferente y novedosa frente al lugar asignado
por la “literalidad” del orden social.

En este sentido podria ser util recurrir al analisis de Jacques Ranciére
sobre “el desacuerde”. Seglin el autor francés, la politica en sentido estricto
solo se presenta en aquellos casos en que todas las certidumbres son puestas
en duda, momento en que surge la verdadera democracia (que apunta mas al

10 Cf. al respecto, Pitkin, H. 1985. El concepto de representacion (Madrid : Centro de
Estudios Constitucionales) cap. 10.

' No se trata de otra cosa que la distincion habermasiana entre racionalidad teleoldgica y
racionalidad comunicativa. Podriamos también sefalar, en otro sentido, que la razon oscila
entre su uso publico y su uso privado.



La revolucion y el problema de origen 24

demos que al cratos) al mismo tiempo que aparece el pueblo (no como una
entidad sélida sino precisamente como conjunto plural que busca darse a si
mismo una identidad'?). La contrapartida de este momento de pura institu-
cion, es precisamente el momento de la continuidad de lo constituido, el
momento del gobierno y la administracion: la policia.

La politica, el momento de interrupcion del estado policial, es el momen-
to de constitucion de subjetividades, de formacion de identidades colectivas
nuevas, que chocan en un desacuerdo fundamental, un litigio respecto de la
existencia de las partes en discusion como interlocutores vélidos, un litigio
por el reconocimiento de la parte de los que no tienen parte, de la parte de
aquellos que no son considerados sujetos capaces de lenguaje y accion {(Ran-
ciére; 1996).

En este momento de ruptura de los valores y presupuestos sobre los que
se construyen las interacciones sociales, en que la l6gica policial choca con la
l16gica de la igualdad, las identidades politicas que se constituyen son comple-
tamente nuevas, no determinadas por ninguna légica previa. Este es el mo-
mento en que se manifiesta claramente la mutabilidad de todo significado, al
articularse una reconfiguracion de lo sensible.

En la misma linea encontramos el pensamiento de Ernesto Laclau, segin
el cual las identidades se construyen sobre la base de una falta radical, de una
falla que impide que las identidades se cierren sobre si mismas y solidifiquen
significados perpetuos. Es precisamente en esta falla que el sujeto aparece
como unica instancia capaz de tomar decisiones en un campo que se revela
como indecidible: en un campo donde no hay ninguna logica a seguir (Laclau;
1994).

Ahora bien, esta tarea imposible de solidificar una identidad es, precisa-
mente por ese cardcter imposible, absolutamente necesaria. La identidad (y el
artificio politico todo) existe solamente en ese intento siempre imperfecto,
siempre destinado al fracaso, de sostener una literalidad de la identidad, una
logica de significados estables donde todos los significantes flotantes (ele-
mentos protoideologicos de cualquier identidad) sean “acolchados”. Pero esta
fijacion de los significantes flotantes solo puede ser ejercida mediante una
intervenciéon hegemodnica, mediante una accion libre de decision no determi-
nada por ninguna légica previa, accion que soélo puede ser una “usurpacion”
al orden establecido.

'* Esta idea de “darse” una identidad es también utilizada por Foucault precisamente para
caracterizar la actitud de la ilustracion: son los mismos ilustrados los que asignan sentido a su
presente al darse a si mismos un nombre y un programa, que constituye un horizonte de sentido
para legitimar su propia intervencion en la historia (Foucault; 1999).



28 Sebastian Mauro

Bibliografia

Arendt, Hannah 1999 (1963) Sobre la Revolucion (Madrid: Alianza).
Arendt, Hannah 2001 (1958) La condicion humana (Barcelona: Paidos).
Dunn, J.; Modern Revolutions

Foucault, Michel 1999 “;Qué es la Ilustracion?” en Etica, Estética y Herme-
néutica (Barcelona: Paidds).

Galimidi, José Luis 2002 “Victoria no es conquista” en Revista Deus Mortalis
Ne 1.

Griiner, Eduardo; “El Estado: pasion de multitudes” en Boron, Atilio
(comp.)2000 La filosofia politica moderna (Buenos Aires: CLACSO-
EUDEBA).

Habermas, Jirgen 1989 (1981) Teoria de la Accion comunicativa (Madrid:
Taurus).

Hill, C.; “The word ‘revolution’ in seventeenth-century england”

Hobbes, Thomas 1998 Leviatan (México: Fondo de Cultura Econémica).

Hobbes, Thomas 1992 Behemoth (Madrid: Tecnos).

Kant, Immanuel ;Qué es la llustracion?.

Laclau, E. 1990 Nuevas reflexiones sobre la revolucion de nuestro tiempo
(Buenos Aires: Nueva Vision) Cap. 1.

Laclau, E. 1994 (1993), “Poder y representacion” en Revista Sociedad (Bue-
nos Aires) N° 4.

Lefort, Claude 1990 La invencion democratica (Buenos Aires: Nueva Vi-
sién).

Marx, Karl 1998 (1844) Sobre la cuestion judia (Buenos Aires: Need).

Marx, Karl 1998 (1846) La ideologia alemana (Buenos Aires: Need).

Nietzsche, Friedrich 1996 (1873) Sobre verdad y mentira en sentido extra-
moral (Madrid: Tecnos).

Platén 1994 La Republica (Barcelona: Edicomunicacion).

Pasquino, G.; “Revolucion” en Bobbio, N.; Matteucci, N. y Pasquino, G.
1998 (1976) Diccionario de Politica (Madrid: Siglo XXI).

Ranciere, Jacques 1996 El desacuerdo (Buenos Aires: Nueva Vision).

Romero, José L. 1987 Estudio de la mentalidad burguesa (Buenos Aires:
Alianza).

Rousseau, Jean Jacques 1998 E/ contrato social (Barcelona: Edicomunica-
cidén).

Weber, Max 1997 El politico y el cientifico (Madrid: Alianza).

Zizek, Slavoj 2003 (1989) El sublime objeto de la ideologia (Buenos Aires:
Siglo XXI).



