LAS IDEAS. SU POLITICA Y SU HISTORIA:

FILOSOFiAS DEL PODER Y USOS DEL DERECHO

Observaciones sobre Kant y el
liberalismo”

Jorge E. Dotti
(Universidad de Buenos Aires)

Resumen

Las interpretaciones habituales de la filosofia politica de Kant lo incluyen
en la galeria de héroes del liberalismo. Este articulo sugiere otra interpreta-
tion, que abre un cuestionamiento sobre esta inscripcion de Kant en la princi-
pal tendencia de la filosofia politica moderna, la liberal. Los puntos centrales
son el sentido de la critica kantiana al eudemonismo, la relacion entre sobera-
nia y propiedad, el carécter extra legal de la resistencia, la division pero no la
balanza de poderes.

Palabras clave: Kant - Liberaiismo y Estado moderno - Cosmopolitismo

Abstract

Current interpretations of Kant’s political philosophy include him in the
Heroes of Liberalism Gallery. This article suggests anther interpretation, which
discusses this adscription of Kant to the main trend of modern political philo-
sophy. The main points are: the sense of tyhe kantian critique on eudemo-
nism, the relation between soveraignity and property, extra-legal character of
the right of resistence, the divison —but not the balance— of powers.

Key-Words: Kant - Liberalism and Modern State - Cosmopolitism

1. Estas consideraciones tienen el propdsito de sefialar algunos aspectos
de la filosofia practica kantiana que entendemos centrales para evaluar su
identidad doctrinaria en el contexto de la tendencia prevaleciente en la filoso-
fia politica moderna, el liberalismo. De algiin modo, y aun con las diferencias
peculiares a cada lectura, las interpretaciones habituales tienden a destacar la

* Este trabajo reproduce, con leves modificaciones. la ponencia leida en el Simposio "Kant.
Razon, historia y libertad" que realizara el Goethe Institut de Santiago de Chile en noviembre
de 2004".

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica y Humanidades N°13. Junio de 2005.
Pags. 03-17.



4 Jorge E. Doiti

pertenencia de Kant a esta corriente. Para eso, suelen adoptar una compren-
sion del liberalismo que tiende a volverlo sindnimo de pensamiento politico
moderno sin m4s; una sinonimia omniabarcativa, ésta, que no nos resulta
totalmente convincente.

Nuestro distanciamiento de esta posicion hermenetica parte de la idea
de que el liberalismo, mas que constituir una teoria del poder politico, es una
variante dentro de una més general visidn antipolitica de la convivencia hu-
mana, en el sentido de que su eje doctrinario pasa por la justificacion para— o
filo-anérquica del acotamiento y limitacion del poder soberano. Toda teoria
especificamente liberal legitima el debilitamiento —cuanto mas riguroso, me-
jor— de la soberania, la cual debe quedar paulatinamente neutralizada, hasta
devenir administrativismo tecnocratico, neutral o post-politico. A la espera
de este estadio final de la racionalidad convivencial, el liberalismo disefia pro-
yectos de ingenieria constitucional asentados, todos ellos, en la considera-
cion del orden estatal como una suerte de mal menor, que cabe tolerar en la
medida en que complementa la racionalidad de las relaciones extra-estatales,
operando como mero mecanismo protector del inidividuo y de sus activida-
des no politicas o “naturales”, las cuales son, en cambio, plenamente racio-
nales en si mismas, independientemente de la 16gica del mando/obediencia.
Para el liberalismo, la estatalidad queda reducida a simple funcion finalizada a
(intentar) garantizar el respeto de las relaciones conmutativas entre sujetos
utilitarios. Esencialmente, funciona como dispositivo de castigo que habra de
enervarse a medida que el progreso econdmico, la pedagogia y el didlogo
racionales esclarezcan a los mas renuentes y remisos. De aqui que la activi-
dad estatal sea legitima s6lo cuando respeta su dependencia deontoldgica
respecto de esa dimension privada y publica no estatal, donde radica su con-
dicién de posibilidad tedrico-practica.

Central para la vision liberal de la politica es la dependencia conceptual
del Estado respecto de la sociabilidad extrapolitica. Una logica connatural al
ser humano en cuanto humano antes que ciudadano le traza al soberano los
limites racionales infranqueables, sélo respetando los cuales su ejercicio no
debe ser resistido. Definido en su especificidad con 1éxico kantiano, el libera-
lismo es la metafisica practica que postula como condicion a priori de la
soberania una logica existencial de tipo extra-, pre- y, llegado el caso, anti-
estatal. Desde esta luz, un poder civil es justo, o sea liberal, solo si todas sus
decisiones y acciones (la normatividad en general y los actos ejecutivos y
judiciales) son funcionales a garantizar, perfeccionar y complementar esa
convivencia racional conceptualmente fundada sobre si misma, no sobre la
supuesta primacia trascendental del Estado. En consecuencia, la racionalidad
del dinamismo socio-econdmico opera como fuente del criterio delimitativo
del accionar politico, que en ella se funda.



Observaciones sobre Kant y el liberalismo 5

Destaquemos este punto. Como teoria no de la —deseable pero utopica—
anulacién o prescindencia del poder politico, pero si, al menos, del practica-
ble debilitamiento progresivo del mismo, toda doctrina liberal auténtica sos-
tiene —y se sostiene en— la necesidad de neutralizar la soberania, acotdndola
en un doble sentido: a) en el de no intervenir en el ambito que la condiciona y
le da sentido, /imitando entonces sus tareas a las de castigar las infracciones
a esa racionalidad socio-economica de la cual depende (legislar, ejecutar tales
leyes y penalizar a sus violadores son especificaciones de esta tarea); y, con-
secuentemente, b) en el de estructurarla en la forma de control y subordina-
cién reciprocos entre los poderes constitucionales. La premisa del liberalis-
mo es que todo poder vertical es —en Ultima, o en primera instancia— malo;
ergo, tanto mejor serd cuanto mas limitado esté, en aras de la horizontalidad
conmutativa (dialdgica y economica).

De manera coherente con este apotegma basico, el pensamiento liberal rei-
vindica también un derecho de resistencia, cuya justificacion moderna remite a
una dimension o espacio convivencial constitutivamente independiente de la so-
berania y reacio o directamente rebelde ante la autoridad que no lo respete. Este
espacio conformado por las cavilaciones de la conciencia privada y de la con-
ciencia publica no estatal, o sea: el espacio invisible de la libertad de pensamiento
y visible de la libertad de expresion y de comercio, donde el sujeto se expande
libremente intercambiando productos e ideas, es el locus justificatorio de todas
las actitudes de desobediencia al absolutismo de lo politico, precisamente porque
exclusivamente alli, en ese ambito de lo privado en expansion y de lo piiblico
desestatalizado, radican —para el liberalismo— tanto el apriori de la estatalidad
como el tribunal Gltimo de la virtud ciudadana.

En este punto, cabe exponer el eje de nuestra lectura. Si bien seria absur-
do no reconocer los motivos y las aspiraciones liberales compartidos por
Kant en el plexo filosofico del clima espiritual moderno, nuestra interpreta-
cidn es que el filosofo por excelencia del apriorismo trascendental no teoriza
una vision liberal de lo politico; mas ain, que en algunos aspectos decisivos
se opone a ella, a partir de la flexion personal que sabe darle al significado de
los conceptos basicos en juego. A nuestro entender, Kant eleva la soberania a
condicion trascendental de la convivencia ética de los humanos.

2. Uno de los motivos comunes al liberalismo y a Kant es —para una primera
consideracion formal- el rechazo del eudemonismo; concretamente: la negativa
kantiana a reconocerle a la autoridad civil razones legitimas para intervenir, con
su poder coactivo, en la determinacion particular de la felicidad de los ciudada-
nos. Qué hace feliz a los humanos es privativo de cada uno de ellos.

Ahora bien, es importante distinguir entre el antieudemonismo en clave
de rechazo del intervencionismo estatal, propio del liberalismo, y la posicién



6 Jorge E. Dotti

de Kant, pues ésta diverge de aquélla. Mientras que el pensamiento liberal
hace depender la racionalidad del Estado del sometimiento de sus actos (pro-
duccién de normas generales y particulares variadas, disposiciones ejecuti-
vas de distinto tipo, sentencias, establecimiento de instituciones y organis-
mos diversos, etc.) a la verdad que emana del sistema de relaciones interindi-
viduales motivadas por el beneficio personal, lo que Kant busca, en cambio,
al rechazar el eudemonismo es expulsar de la argumentacion filoséfica que
legitima al Estado toda consideracion utilitaria, como la que el liberalismo
pone en la base de su idea misma de poder politico. O sea que, para Kant, de
lo que se trata es de no dar cabida en su metafisica de la estatalidad a las
logicas sociales segun las cuales todo individuo tiene en los otros seres hu-
manos el medio adecuado para obtener su beneficio personal. No porque esta
relacion deba ser eliminada o avasallada, sino porque el Estado se yergue
sobre bases éticas diversas, cuyo eje es que cada ser humano es un fin en si
mismo y que sdlo el Estado da plena realidad fenoménica a esta dignidad
nouménica de las personas.

Precisamente, esta eticidad intrinseca de la soberania (de la estatalidad
como espacio publico donde vale objetivamente la libertad humana) la eleva
por encima tanto del eudemonismo tradicional, asentado en un organicismo
premoderno, como también de su formulacion liberal como anti-intervencio-
nismo. Este se asienta en la creencia en que, persiguiendo cada individuo su
propio interés, el mayor beneficio para el mayor numero se logra espontanea-
mente; y en que, por ende, el Estado debe ajustar sus capacidades estructu-
rales y su finalidad operativa a las exigencias de proteccion y conservacion
de esa racionalidad no estatal que —en antitesis con lo que piensa Kant— es
asumida como la fuente del criterio evaluativo y legitimante de la soberania
misma. Para el regiomontano, por el contrario, el Estado es la meta del pro-
greso de la humanidad y su estatuto ético —la dignidad que le cabe como
unica realizacion posible de la personalidad de cada individuo- lo independiza
y lo jerarquiza frente a la sociabilidad resultante de la tendencia o disposicion
natural al antagonismo y la competitividad, bélicos y/o pacificos que fueren'.

" Es bien sabido que el articulo de 1784 sobre la “1dea de una historia universal...” es el texto
paradigmatico al respecto. Cf. I. Kant, Kleinere Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik
und Politik. Herausgegeben von K. Vorldnder, Meiner, Hamburg, 1973 (1*: 1913), pp. 3-20;
en especial p. 11 ss. Pero las mismas ideas, ademds que en otros textos, estan en la Doctrina
del derecho, para la cual hemos utilizado 1. Kant, Metaphysik der Sitten. Herausgegeben von
K. Vorldnder, Meiner, Hamburg, 1959 (1*: 1922), que indicamos como Rechtslehre. No incide
sobre la presentacion que aqui hacemos de nuestra lectura la propuesta interpretativa y edito-
rial de B. Ludwig, en su edicion: Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre. Metaphysik
der Sitten. Erster Teil, Meiner, Hamburg, 1986.



Observaciones sobre Kant y el liberalismo 7

A diferencia del esquema basico de toda teoria liberal, el Estado kantiano
encuentra su propia justificacién y legitimidad en la idea misma de razén
practica y, consecuentemente, representa la condicion de posibilidad tras-
cendental, el apriori racional y la condicion trascendental de la realizacion
efectiva de la libertad humana. Ante todo, como sometimiento de las accio-
nes a leyes: el ciudadano es siempre e indubitablemente libre porque obedece
al soberano; y luego, pero a partir y en virtud de tal obediencia, establecien-
do una interrelacion utilitaria con los deméas en una dimensioén sometida a la
racionalidad instrumental propia de la felicidad, no de la ética.

3. Justificar —someramente en esta ocasion— nuestra lectura nos lleva, en
primer lugar, a la nocion kantiana de propiedad. Si atendemos a la manera
como el liberalismo presenta la cuestién, en términos de relaciones concep-
tuales entre propiedad y Estado, la pregunta a hacerle al planteo kantiano es:
(cual de estas dos nociones opera argumentativamente como la condicion de
posibilidad trascendental de la otra?

Para Kant, como para todos los pensadores de la época, la cuestion
encuentra su punto focal en el pasaje de la posesion meramente fisica o
fenoménica de un objeto a la posesidon no inmediata, inteligible o nouménica,
porque so6lo la segunda es el campo de prueba (es decir: de validacion objeti-
va) del respeto que los otros tienen hacia mi como voluntad libre, y del respe-
to que les tengo, al reconocerlos como libres e iguales a mi.

La nocidn sobre la cual reposa la racionalidad de este movimiento (y la
de la convivencia ordenada juridicamente como realizacién de la justicia) es
la de reciprocidad, que es la manera kantiana de plantear la idea de reconoci-
miento. El momento a priori de toda posesion no empirica o metafisica en
general, en virtud del cual todo ser humano mantiene con ese objeto exterior
una relacion analoga —no idéntica— a la que mantiene consigo mismo como
ser libre, reside en el reconocimiento reciproco de que todos los seres huma-
nos tienen derecho a poseer (y necesariamente poseen) algo distinto de si
mismos: el objeto de su voluntad, inclusive cuando no ejercitan una tenencia
efectiva y presencial, inmediata, de tal objeto. Por ende, todos estan racio-
nalmente obligados a respetarse, renunciando a consumir o usufructuar en
general lo que los otros poseen, aun cuando éstos no ejerciten una tenencia
fisica o empirica de su posesion, salvo contar con su consentimiento.

El paso siguiente de la argumentacion kantiana es el decisivo para la
cuestion que estamos tratando. La determinacion de qué es lo suyo de cada
uno depende del consenso que los otros otorguen, pero no en cuanto plurali-
dad de voluntad particuiares, sino como voluntad universal que decide reco-
nocer a sus componentes ¢l derecho de poseer algo externo. La posesion
justa, porque juridica, exige el pasaje de la mera coexistencia de voluntades



8 Jorge E. Dotti

libres individuales a la conformacion de una voluntad universal, un querer
artificial —no natural ni privado— y coactivo, no regulativo, pero plenamente
racional. Esta volonté générale es la Unica garantia del respeto reciproco de
la libertad. Todas las voluntades particulares que contribuyen libremente a
constituirla legitiman, con tal gesto fundacional del orden politico, la obliga-
cion a respetarse reciprocamente, obedeciendo a los imperativos que emanen
de ese queremos, en el cual se han fusionado sus quiero individuales.

Dicho de otro modo: para articular de modo racional la coexistencia de
voluntades legitimamente poseedoras, superando asi la dificultad —causa de
conflictos— que nace de la eventual coincidencia en el objeto de voluntades
diversas, el reconocimiento de lo suyo de cada uno debe provenir de una
voluntad universal, resultante de la unificacion de todas las voluntades parti-
culares que han consentido a conformar un orden estatal, y dotada de la
capacidad coactiva requerida par imponer el reconocimiento reciproco, cas-
tigando a quienes, pese a haber dado su consentimiento, actuan violando su
compromiso ciudadano?.

Lo cual significa que, para Kant, sin el soberano y sin los otros poderes
estatales como instancias garantes de la libertad, la categoria juridica ideal de
posesion inteligible, caracterizada por su funcion regulativa, no tendria rea-
lidad practica alguna —ni personal ni institucional- que fuera su realizacién o
validez objetiva, es decir: no habria ninguna propiedad concreta. La cuestion
esencial, entonces, para determinar la aprioridad del Estado respecto de todo
el universo categorial del derecho es como articula Kant la regulatividad ideal
para mostrar que es exclusivamente en virtud de la conformacion del orden
estatal que las nociones de derecho natural o “privado” pueden operar como
“materia” de la “forma” juridica’. La soberania es la condicion trascendental
del derecho.

La identidad discursiva de las nociones juridicas naturales, su idealidad,
es —de manera paraddjica— su fortaleza, por ser puras, y su debilidad, por no
gozar de la efectividad inherente a lo juridico. Su condicion regulativa revela
su incapacidad performativa, no obstante pertenezcan al universo conceptual
del derecho. Esta funcién de instancia a priori en sentido especificamente
kantiano solo la puede cumplir el Estado. Lo cual significa que, en antitesis
con el liberalismo, las nociones del derecho privado (no estatal), aunque fuer-
tes en su racionalidad abstracta, s6lo adquieren realidad juridica gracias a las
del derecho publico, de las cuales dependen tanto tedrica como practicamen-
te, precisamente en cuanto nociones del derecho.

2 Cf. Rechtslehre, paragrafos 8, 9 y 10 (pp. 64-70); 14 y 15 (pp. 74-76); 16 (pp. 79-80).
* Cf. Rechtslehre, paragrafo 42, pp.128-130.



Observaciones sobre Kant y el liberalismo 9

A su manera, la filosofia de Kant tiene una allure expositiva y conceptual
protohegeliana, que no es la de las filosofias liberales. Lo que viene después
es el fundamento posibilitante de lo que aparece antes. Lo que se presenta
como primera instancia de racionalidad tiene, en verdad, su sentido racional
pleno y —kantianamente— su a priori en el concepto que guia teleologicamen-
te el proceso (l6gico-ontoldgico en Hegel, trascendental en Kant, historico en
ambos). Sin normatividad coactiva de derecho (de iure, Rechtens), no hay
interrelacion juridica (iure, rechtlich); por ende, no hay accion justa o legiti-
ma (recht) a la luz de la razén practica.

El eje del movimiento argumentativo es el de la universalizacion de la
posesion individual. Esta universalizaciéon solamente es racional y legitima
cuando procede de lo universal mismo, de la voluntad colectiva unificada,
como la tnica que puede conceder reconocimiento, o sea: garantizar recipro-
cidad. Mientras que el liberalismo legitima desde lo natural extra-politico,
Kant lo hace desde la soberania, esto es: siguiendo una direccion descendente
o distributiva. De aqui, entonces, que la posesion individual aparezca como
una autorizacion o concesién que el sujeto de tal reconocimiento reciproco,
la voluntad universal o colectiva y Unica, hace a cada uno de sus componen-
tes, legitimando asi la posesion personal de algo exterior, como expresion de
la libertad humana. Lo horizontal depende hobbesianamente de lo vertical:
“Pero la ley que distribuye lo mio y lo tuyo de cada uno relativo al suelo no
puede surgir, conforme al axioma de la libertad exterior, mas que de una
voluntad unificada originariamente y a priori (que no presupone para tal
unificacion ningun acto juridico)”, sino que es condicion de posibilidad —
agregariamos— de todos esos actos; “por consiguiente, so6lo puede surgir en
el estado civil (lex iustitiae distributivae), el Unico que determina lo que es
justo [recht], lo que es juridico [rechtlich] y lo que es de derecho [Rechtens]™.

La clave del nexo entre lo natural y lo civil en Kant radica en la dialéctica
entre lo provisorio y lo perentorio: tal posesién nouménica es una mera “pre-
suncion juridica”, que simplemente esta “a la espera y como preparacion”; o
sea que “vale, a la espera, [so0lo] comparativamente como [posesion] juridi-
ca’. La coaccion publica, consecuencia de la logica de la reflexion juridica
(de la Urteilskraft operando en el derecho) es, de este modo, la condicién
trascendental de la apropiacion como derecho en sentido estricto, pues trans-
forma la adquisicion provisoria en perentoria, dando efectividad (esa vigencia
real y concreta de un derecho, sin la cual éste no es tal) a la posesion noumé-
nica. Para que la posesion racional, pero provisoria, sea perentoria (o sea:

4 Cf. Rechtslehre, p. 79: pero véanse también pp. 42, 57-58, 127.
3 Cf. Rechislehre, paragrafo 9, pp. 65-67.



10 Jorge E. Dotti

para que sea respetada efectivamente en la convivencia real), la voluntad
universal que la reconoce vy, asi, legitima debe ser perentoria y efectiva, ade-
maés de racional qua instancia ideal-regulativa. Esta racionalidad abstracta
necesita de la racionalidad superior de la estatalidad para adquirir plena iden-
tidad juridica. Hobbes lo expresaba con el famoso authoritas non veritas
facit legem.

El punto central es éste: 1a entidad de la voluntad universal pensada como
no estatal es la propia de la racionalidad regulativa de las ideas; consecuente-
mente, esta caracterizada por la incapacidad —propia de su status discursivo—
para garantizar en la realidad de las acciones humanas el respeto reciproco en
el grado necesario como para determinar una forma de convivencia ética
entre seres, cuya misma libertad innata da testimonio de la siempre latente
posibilidad o predisposicion a no cumplir con lo que la razdn prescribe como
obligatorio, si es que tal obligacion no estd acompafada de una coaccién
efectiva, resultante de una voluntad unificada, rousseaunianamente générale.
Sin voluntad soberana, la posesion inteligible carece de validez objetiva. En tal
caso, una convivencia ético-juridica (o sea: racional y efectiva) entre seres
humanos es imposible.

La soberania es la condicion juridicamente a priori de la propiedad: Kant
lo expresa atribuyendo a la realizacion de la justicia un caracter distributivo.
Mas que proteger a la posesion inteligible, constituida como tal antes e inde-
pendientemente del orden soberano, el orden soberano es su fundamento
trascendental, porque toda categoria e institucidn juridicas nacen de, y corn-
ciernen a, la interrelacion ética entre los seres humanos. De aqui, también, la
durisima critica a la teoria lockeana del productor-propietario o de la propie-
dad natural asentada en el trabajo, que Kant considera fetichista®.

4. Siéstaes la legitimacion kantiana de la condicion de propietario (posee-
dor nouménico en virtud de su pertenencia a un orden soberano), entonces
es absolutamente coherente con la misma su dura critica y total rechazo a un
presunto ius resistendi, entendiendo por ello la equivoca pretension de que el
acto de resistir encuentre su justificacion en la misma racionalidad que prio-
riza a la soberania.

De manera sucinta, indiquemos algunas de las caracteristicas centrales
del rechazo kantiano de un presunto derecho a resistir al poder politico’.

© Ctf. Rechtslehre, pp. 71-72, 76-77, 80-81; como también toda la critica a un presunto
“derecho” de resistencia (véase punto 4 de este trabajo).

7 Para las consideraciones siguientes, cf. Rechislehre, pp. 142-148, 168-169. El innegable
Sfactum de la desobediencia, el hecho empirico innegable que se desobedece violentamente,
desde la perspectiva juridica, o sea: desde la razdn préctica, es el “crimen supremo y mas



Observaciones sobre Kant y el liberalismo 11

Ante todo, no es un derecho. Si la resistencia se sometiera a la prueba
clave para evaluar la racionalidad de su sentido distintivo, la kantianisima
universalizacion de la méxima, se generaria una contradiccion: la resistencia,
elevada a ley universal, se autodestruye pues anula la idea misma de orden
que presupone (esto es: que los resistentes presuponen) para juzgar como
despdtico el poder contra el cual resisten.

En segundo lugar, Kant enerva hasta neutralizar la fuerza ilocucionaria
del caballito de batalla del iusnaturalismo moderno: el pacto originario como
categoria que estructura la legitimacion de la resistencia al teorizarla como
inicio del camino a la refundacion de un orden justo. Para Kant, el contrato
social carece de toda entidad histérica, pues es “absolutamente imposible”,
con lo cual indica que no es racionalmente serio y sensato pensar que alguna
comunidad pudo haberse alguna vez efectivamente originado more pactista 'y
que, por ende, es irracional intentar que tenga lugar un acontecimiento seme-
jante.

Tal categoria de contrato fundacional (nocidn de por si utilitaria, propia
de la dimensién subordinada a la estatal) es simplemente una idea regulativa
de caracter exclusivamente practico. Se trata de una ficcion que cumple la
funcion politico-juridica de indicarle al soberano la via regia para obrar con
Jjuicio.

En tercer lugar, reaparece aca la cuestion de la contraposicion entre
felicidad y derecho, a la que ya hemos aludido. La desobediencia esta asenta-
da en consideraciones eudemonistas. Es el reverso de lo que el derecho de
resistencia invoca (una autoridad que se excede en su potestad juridica y
pretende determinar perspectivas que son privadas de cada ciudadano), pues,
para Kant, la irracionalidad sigue la direccion contraria: el desobediente invo-
ca su concepcion de la felicidad, de la propia conveniencia y de lo que le
resulta Util en la dimension del individualismo pre-civil, para cuestionar el
orden juridico, desconociendo la superioridad trascendental del derecho en
general respecto de las opiniones personales sobre la felicidad o la infelici-
dad, y del derecho publico en particular, en su realidad, respecto de la mera
idealidad del derecho privado o natural.

En este contexto, y como cuarta caracteristica, Kant ensefia que no
solamente el soberano legislativo, sino tampoco su “agente” ejecutor pueden

punible” y la “prohibicion” a cometerlo es “incondicional”. Mas duras atn son las criticas a las
revoluciones. La actitud kantiana frente a la Revolucion Francesa, gie no contradice estas
ideas, pese a que Kant no dejara de juzgar que el sentido filosofico-histérico de la misma debia
ser ficcionalizado como un mojén importantisimo en el camino hacia la realizaciéon del
derecho, exige consideraciones que exceden el limite de este trabajo.



12 Jorge E. Dotti

ser desobedecidos, ni siquiera en el caso de que los subditos consideraran
que el Poder Legislativo lo ha autorizado a obrar violentamente, como un
tirano. De aqui la férmula kantiana: la potestad legislativa es “irreprehensible
[untadelig]”; la ejecutiva, “irresistible [unwiderstehlich]”; la judicial, “inape-
lable [unabdnderlich]®.

Concluyamos este punto destacando (pero sin desarrollar) que, como
Hobbes y a diferencia de Locke, Kant no concede espacio a la conciencia
privada o fuero interno como instancia legitimadora de resistencia a la norma
imperante en el fuero externo. En linea de maxima, la unica tarea admisible y
necesaria es la de ejercer el uso publico de la razén en la Offentlichkeit, pero
esa misma razén no justifica ningian momento, dimension o instancia extra-
estatales que operen como referente alternativo al orden que la conciencia
privada juzga despético y contra el cual se cree justificada a rebelarse. ““;Ra-
zonad cuanto y sobre lo que querdis, solo que obedeced!”, esté escrito sobre
el portico del espacio plblico kantiano®.

En resumen: el Unico principio de la posibilidad de gozar del derecho
innato es la “justicia publica”: fuera del orden civil, el ser humano no es libre,
no realiza su dignidad esencial. Mas atin, Kant también comparte con Hob-
bes, entonces, la idea central de que la ensefianza de la lex naturalis es some-
terse a la lex civilis. En términos kantianos: “Ahora bien, del derecho privado
en el estado natural se sigue el postulado del derecho publico: en la inevitable
coexistencia junto a los otros, debes pasar de aquel estado al juridico, es
decir: al de justicia distributiva™!?.

De aqui que, segun Kant, respecto del poder civil sin més, como conjun-
to funcionalmente diterenciado y articulado a la manera de un silogismo, pero
unitario en su designio, jerarquia y finalidad general, no quepa ninguna resis-
tencia, pues es irracional resistir a un poder soberano cuya legitimidad juridi-
cay su absolutez son dos expresiones de la misma —digamos— verdad précti-
ca.

Esto nos lleva a la cuestion de la estructura de los poderes estatales.
Atendamos a clla intentando arrojar una luz sobre este tercer aspecto de nuestro
andalisis de la pertenencia o no de Kant al liberalismo moderno. La pregunta

S Cf. Rechislehre, p. 139,

“Que sea archiconocido, no vuelve, sin embargo, inttil recordar el famoso pasaje del ensayo
de 1734 ¢f I Kant, “Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?. en Kants Werke, Akade-
mische Textausgabe, VI, de Gruyter, Berlin, 1968, p. 41.

CLL Rechislehre, pardgrafo 42, p. 128, En el paragrafo 41, niega Kant que de la “union
civil™ quepa hablar como de una “sociedad”, pues ¢sta conlleva nexos horizontales que tienen
su condicion de posibilidad en la estructura vertical de la soberania, como régimen de mandato
y obediencia: nexo entre ¢l soberano o “Befehlhaber (imperans)™ y ¢l “Untertan (subditus)™:
el ihidem.



Observaciones sobre Kant y el liberalismo 13

relativa —y subyacente a nuestras observaciones— es si la obvia division de
poderes equivale a una doctrina del control reciproco, como instrumento cons-
titucional util para limitar la soberania. Esto es: si en Kant hay un contrapeso
liberal a la no liberal negacion de toda racionalidad practica a la resistencia e
inclusive a la critica publica, cuando ésta no resulta contenida o restringida
por la obediencia al soberano.

5. El Estado es la realidad una y trina de una voluntad universal inica y
absoluta, que ha devenido de ideal en efectiva. Los tres poderes o, en térmi-
nos kantianos, la “triple persona” de la “voluntad universalmente unida”, la
“trias politica”, se articula como “potestas legislatoria, rectoria et iudicia-
ria”, relacionadas a la manera de un silogismo practico: la premisa mayor
esta constituida por la ley emanada de la fuente legislativa, la potestad sobera-
na; la menor es el mandato ejecutivo, que lleva a cabo la subsuncién de lo
particular bajo las normas universales; y, finalmente la sentencia emitida por
la autoridad judicial determina qué es conforme a derecho, cuando hay con-
flictos y litigios en el &mbito estatal''.

La autoridad civil es compacta en su trifuncionalidad. Como conjunto
unitario, conforma la instancia superior o mandataria en su relaciéon con la
inferior o totalidad de ciudadanos sometidos al imperio del derecho. Ahora
bien, Kant insiste en la identidad ética que tienen estas potestades: son “digni-
dades”, con lo cual indica su independencia y jerarquia respecto de todo
dinamismo utilitario.

Ahora bien, en ningin momento teoriza Kant un sistema de autolimita-
cion del poder estatal mediante el control reciproco de sus componentes, en
el sentido estricto y operativamente eficaz de esta idea de la balanza o equili-
brio entre ellos. Por cierto, Kant afirma a rajatabla, como barrera contra el
despotismo, la pluralidad de las potestades, e incluso una subordinacién (dé-
bil 0, al menos, no suficientemente clara) del Ejecutivo respecto del Legisla-
tivo; pero no una limitacién mutua, de cuya infraccion pudiera surgir algo asi
como una justificacion de la resistencia.

De hecho, el primer aspecto que destaca es el de la coordinacion y com-
plementacion entre las dignidades estatales como “personas morales”!?. El
segundo rasgo es que “también” estan subordinados, con lo cual alude a la
relacion entre el Legislativo y el Ejecutivo. Kant aclara que cada uno de ellos
tiene su principio, y que —con referencia exclusiva a estos dos poderes, no al

' Para este punto 5, remitimos a los paragrafos 45 a 49 de la Rechislehre (pp. 135-141).

12 Estan “beigeordnet” como “potestates coordinatae™ y establecen entre si un nexo que
lleva a la “plenitud [Vollstindigkeit] (complementum ad sufficientiam) de la constitucion
estatal” (p. 139).



14 Jorge E. Dotti

judicial- el segundo no debe usurpar las funciones soberanas del otro, al que
“le da una mano”, porque lo exige el imperio de la ley". O sea que la subordi-
nacion significa que, asi como la actividad normativa es logicamente previa
al de ejecutar las normas, una tarea, ésta, que complementa a aquélla y —en
este aspecto— le esta subordinada, asi también el titular del Ejecutivo colabora
con el soberano sensu stricto, pero no como funcionario del Legislativo, a la
manera rousseauniana, sino como aquel que simplemente “siguiendo la ley”,
obra como “agente del Estado”, encargado de prescribir las reglas de la sub-
suncion del caso particular a la norma universal. Su requisito limitativo es no
realizar tarea legislativa, so pena de devenir déspota si lo hiciere; limitacion
obvia que no menoscaba en absoluto la identidad moral del titular del Ejecuti-
vo, la ya indicada dignidad".

El Legislativo, por su parte, no debe ser ejecutor, precisamente por ser
soberano. Pero esta condicion lo autoriza a destituir al Ejecutivo o a modifi-
car sus atributos. Lo que le esta vedado es castigar al titular del Ejecutivo,
pues éste no puede cometer injusticia: si lo hiciera, seria punible y deberia
castigarlo un poder coactivo distinto del Ejecutivo mismo, el cual monopoliza
la capacidad punitiva. Lo cual seria contradictorio. Asimismo, entre las atri-
buciones del soberano legislador esta “destituir”, o sea: cambiar al titular del
Ejecutivo, como también modificar sus funciones. Para mantener la cohe-
rencia, Kant no puede entender que estas prerrogativas constituyan un casti-
go (destituir no es castigar); en consecuencia, todos estos cambios de titula-
ridad y de tareas se realizan con el consentimiento —al menos formal- del
Ejecutivo mismo.

Por ultimo, el Judicial es el unico poder que juzga qué norma regula un
caso particular y como lo hace. Forma parte de ¢l una representacion popular
en la forma de jurado, elegido por el pueblo. Pero la efectivizacion de la
sentencia le corresponde al Ejecutivo.

Lo fundamental, entonces, es que la verdad superior de la relacion entre
el soberano legislador y el agente ejecutor es la “unidén de ambos”, pues en
esta unidad radica la posibilidad de las tres diversas maneras de conferir y
garantizar a cada subdito lo suyo.

La tarea que cada poder cumple es un esfuerzo para que la constitucion
(o sea: la legalidad objetivamente valida, vigente y eficaz) se ajuste cada vez
mas a los principios ideal-regulativos del derecho. En este sentido, no hay
control ni delimitacion reciproca posible, pues conforman en su conjunto un

B Ibidem.
4 Cf. Rechtslehre, pp. 136, 139-140.



Observaciones sobre Kant y el liberalismo 15

todo organico de funciones fundamentalmente complementarias, méas alla de
la jerarquia que rige entre ellas, en funcion de sus tareas especificas'®.

6. Nos queda por analizar el ultimo aspecto de nuestra lectura de la, si no
identidad, al menos idiosincracia politica del pensamiento kantiano, a la luz de
las connotaciones de la idea de liberalismo, a saber: el cosmopolitismo como
eje conceptual de una nueva ordenacion planetaria. Un aspecto, éste, que ha
sido y es fuertemente discutido y promocionado en las tltimas décadas, a la
luz de las vicisitudes de la politica internacional, y de su incidencia en las
politicas internas de los Estados, en la era de la globalizacion. A saber, el
problema de la racionalidad o no, segiin Kant, de un orden planetario caracte-
rizado por un centro de decisiones soberanas tinico, es decir, con alcance
global en lo que hace a la validez objetiva de sus decisiones'®.

La pregunta ahora es si el cosmopolitismo kantiano legitima una reptbli-
ca mundial, superadora de la pluralidad de Estados, en la medida en que fuera
pensada como la Unica alternativa a la guerra.

A favor de esta interpretacion estan menos los textos kantianos que un
eventual espiritu universalista que todo intérprete tiene derecho de atribuir a
esos mismos textos. Un Estado global tinico pareceria ser la tinica estructura
coactiva conforme al universalismo ilimitado, en sus principios mismos, que
sostiene la logica del intercambio de ideas y de productos. Si el mercado de
productos es conceptualmente ilimitado (la racionalidad de su dinamismo no
tiene por qué respetar las fronteras, que mas bien denuncia como trabas
artificiales al progreso edudemonista), y si la actividad judicativa en la Offen-
tlichkeit (el intercambio de ideas) no conoce otra restriccién que el respeto
de la ley (“pero obedeced”), ;por qué no legitimar, entonces, una autoridad

15 “Es, entonces, a través de tres poderes distintos (potestas legislatoria, executoria, iudi-
ciaria) que el Estado (civitas) tiene su autonomia, es decir: se conforma y se conserva a si
mismo segun leyes de la libertad. En su union [ Vereinigung] consiste la salud del Estado (salus
reipublicae suprema lex est); lo cual debe entenderse no como el bienestar de los ciudadanos
y su felicidad, pues éstos pueden, quizés, lograrse (como afirma también Rousseau) de una
manera mucho mas comoda y deseable en el estado de naturaleza o inclusive bajo un gobierno
despotico; sino que se entiende con ello el estado de la mayor armonia de la constitucién con
los principios del derecho, como aquel hacia el cual la razén, a través de un imperativo
categorico, nos vuelve obligatorio tender™ (idem, p. 141). Pero véase también el comienzo del
paragrafo 51 (p. 167).

¢ Cf. la seccion tercera del Derecho Publico, pardgrafo 62 y ss. (Rechislehre, p. 172 ss.);
pero fundamentalmente los principios séptimo y octavo de “ldeas...” (Kleinere Schriften...,
op. cit., pp. 12-18); el “Contra Moisé¢s Mendelssohn™ en “Uber den Gemeinspruch: Das mag
in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis™ (o sea, la tercera secciéon dedicada
a la “relacion de la teoria con la praxis en ¢l derecho internacional™), en Kleinere Schrifien...,
op. cit., p.p. 106-113; los “articulos definitivos™ y el “Apéndice 11" de “Zum ewigen Frieden.
Ein philosophischer Entwurf™ (Kieinere schriften.... op. cit., pp. 125-139 y 163-167).



16 Jorge E. Dotti

unica con potestad en todo el planeta, encargada de castigar a los violentos,
cuya agresividad los vuelve inmerecedores de convivir libremente en un mundo
politicamente racionalizado? La respuesta kantiana es negativa.

Para ser mas precisos: el problema en juego es si Kant esta teorizando las
bases para una revolucion en el concepto de ordenacion politica del espacio
humano sin mas, una nueva forma de orden internacional que seria incompa-
tible con el de la modernidad clasica, pluriestatal. O si, por el contrario, sigue
razonando en términos de la estatalidad clasica, la de la primera modernidad y
su logica de la soberania absoluta, en todo caso, acogiendo cierta renovacion
exigida por las circunstancias historicas en las que le ha tocado vivir.

Mas alla de que Kant se refiera —ocasionalmente— a la posibilidad de un
juez planetario, como meta remotisima que podria alcanzar algiin tipo de
realizacion en un futuro también lejanisimo, es evidente que se trata de una
ficcion hermenéutico-practica operando en clave regulativa, y que no es el
hilo conductor de sus opiniones —sensatas y conformes a la logica de la
soberania —sobre qué tipo de estructura internacional es racional y, ademas,
realizable, capaz de alcanzar existencia en un futuro menos remoto y menos
ficcional, y, por ende, susceptible de alentar esperanzas politicas prudentes y
razonables. Su cosmopolitismo no respalda ningun proyecto de soberania
global tinica ni ninguna practica tendiente a ella, sino que, por el contrario,
justifica una organizacion federativa respetuosa de las particularidades de sus
componentes y atenta a evitar que sus diferencias se resuelvan mediante las
armas, preocupacion central de un pensador del orden y contrario a todo
belicismo, inter- e intra-estatal, como Kant.

La sensatez de su propuesta, entonces, pasa por el rechazo de todo
intento de construir un orden global cual Estado tinico, un gobierno plsneta-
rio de caracter mono-imperial; y por el 16gico aliento a una liga o federacion
de republicas (inclusive en la variedad de maneras y grados con que sus
integrantes hayan realizado el espiritu republicano, sin el cual son despotis-
mos), pues esta perspectiva federativa se le presenta como la idea de mayor
capacidad regulativa entre todas las nociones que componen la nocién de
derecho.

Mientras que el Estado mundial, inevitablemente despo6tico, no es inco-
herente con la idea de un mercado libre global, el cosmopolitismo de Kant, en
cambio, no eleva la racionalidad del intercambio (el intercambio como logica
eudemonista) a criterio superior al de la soberania ni propone la superacion
del pluralismo estatal en una autoridad planetaria tnica, por el contrario, le
niega a tal orden global racionalidad ético-juridica y, por ende, también poli-
tica, en sentido estricto. Kant contrapone al “Estado de pueblos (Volkersta-
at)”, que anula sin mas la 16gica de la soberania estatal, una forma de perfec-
cionamiento de la misma en la “federacion de Estados (Vélkerbund)”, que se



Observaciones sobre Kant y el liberalismo 17

perfila como una profundizacién y a la vez subrogacion del Estado a nivel
internacional, sin fuerza coactiva pero, si, con capacidad para armonizar las
perspectivas de sus miembros, siempre con vistas a la paz'’. Someterse al
orden planetario unico seria rendirse a un principio utilitario (el egoismo de la
felicidad) y a un gobierno no republicano, sino necesariamente despotico,
que es, ademas, el preambulo a la peor anarquia'.

7. (Qué sentido puede alcanzar el cosmopolitismo kantiano en la época
actual, la de la guerra posmoglobal y de la violencia irrestricta, asi ejercida
por fodos los que participan en ella, sin excepcion? Si la planetarizacion de la
violencia es la verdad de la ideologia y de la practica de la globalizacion, ;que
significa hoy esa mezcla de modica utopia y consejo prudencial, tan tipica de
Kant?

La reivindicacion de los particularismos, por un lado (pluralidad de Esta-
dos, de lenguas, de religiones), puede ser débil frente al universalismo globa-
lizante; pero, por otro, podria llegar a alentar un nuevo ius publicum, asenta-
do sobre conjuntos novedosos, conformados por una pluralidad de Estados
reunidos en federaciones que, junto con una suprema organizacion interna-
cional (que debe abandonar su estructura oligopdlica y democratizarse), obs-
taculizan el dinamismo mono-imperial que conduce al gobierno mundial Gini-
co, en el que Kant vislumbra el peor despotismo, y a su inevitable contracara,
la guerra civil irrestricta, de dimensiones también planetarias. Hoy vivimos en
esta época de cambios existenciales.

17 Cf. Kleinere Schriften..., op. cit., pp. 13, 110-113, 130-131, 134.
¥ Como enseifia claramente en el punto 2 del Suplemento [Zusatz] 1, en “La paz perpetua”
(cf. Kleinere Schrifien..., op. cit., pp. 147-148).



