
• 141 •

Anduli
Revista Andaluza de Ciencias Sociales

ISSN: 1696-0270 • e-ISSN: 2340-4973

IDENTIDADES HÍBRIDAS: DISCURSOS DE JÓVENES 
DESCENDIENTES DE INMIGRANTES EN ESPAÑA
HYBRID IDENTITIES: DISCOURSES OF YOUNG 
DESCENDANTS OF IMMIGRANTS IN SPAIN

Ana Campelo
Universidad de Málaga

anideboracampelo@gmail.com
https://orcid.org/ 

0009-0009-8763-3719

Nayla Fuster
Universidad de Málaga

naylafuster@uma.es
https://orcid.org/ 

0000-0002-5874-2467

Rafael Grande
Universidad de Málaga

rgrande@uma.es
https://orcid.org/ 

0000-0001-5108-1478

Resumen

Desde finales del siglo XX, España se 
ha consolidado como un país receptor 
de migración internacional, transforman-
do su estructura social y cultural. Con el 
asentamiento de estas poblaciones y la 
formación de familias, emerge una se-
gunda generación que crece en entornos 
marcados por la diversidad. Este artículo 
explora cómo los hijos e hijas de pare-
jas mixtas y endógamas construyen su 
identidad cultural e integración social en 
el contexto español, a partir de un estu-
dio de caso. La investigación se basa en 
una metodología cualitativa que combina 
entrevistas en profundidad y análisis del 
discurso. Los resultados revelan identi-
dades híbridas y dinámicas, atravesadas 
por tensiones entre la autoidentificación 
y las presiones sociales para definirse en 
términos dicotómicos. Se identifican es-
trategias simbólicas para negociar perte-
nencias, experiencias de discriminación 
cotidiana y la persistencia de marcos 
normativos excluyentes. Estos hallazgos 
subrayan la necesidad de repensar las 
políticas de integración desde enfoques 
más inclusivos y sensibles a la compleji-
dad identitaria.

Palabras clave: Parejas mixtas, segun-
das generaciones, multiculturalidad, in-
migración, España.

Abstract
Since the late 20th century, Spain has 
consolidated its position as a major 
destination for international migration, 
reshaping its social and cultural 
structure. As migrant populations have 
settled and formed families, a second 
generation has emerged, growing up in 
environments characterized by cultural 
diversity. Using a case study approach, 
this article examines how the sons and 
daughters of mixed and endogamous 
couples construct their cultural identity 
and social integration within the Spanish 
context. The research employs a 
qualitative methodology combining in-
depth interviews and discourse analysis. 
Findings reveal hybrid and dynamic 
identities, marked by tensions between 
self-identification and social pressures 
to adopt dichotomous categories. The 
study highlights symbolic strategies 
for negotiating belonging, experiences 
of everyday discrimination, and the 
persistence of exclusionary normative 
frameworks. These insights underscore 
the need to rethink integration policies 
through more inclusive approaches that 
acknowledge the complexity of identity 
trajectories in multicultural societies.

Keywords: mixed couples, second 
generations, multiculturalism, 
immigration, Spain.

Cómo citar este artículo/ citation: Campelo, Ana; Fuster, Nayla; Grande, Rafael (2026).  
Identidades híbridas: discursos de jóvenes descendientes de inmigrantes en España.  

ANDULI 29 (enero 2026): 141-165, https://doi.org//10.12795/anduli.2026.i29.07

Recibido: 31.05.2025; Revisado: 12.09. 2025; Aprobado: 08.12.2025



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 142 •

1. INTRODUCCIÓN
La consolidación de la población inmigrante ha impulsado nuevas perspectivas en 
las ciencias sociales, orientadas no solo a la inserción de migrantes sino también a 
las generaciones descendientes, mayoritariamente jóvenes nacidos en España (Ba-
yona y Domingo, 2024). Estas líneas de investigación, aún incipientes en el contexto 
español, son claves para analizar la integración y comprender la cohesión y la equi-
dad en sociedades diversas. Trabajos previos han abordado la incorporación de los 
hijos de inmigrantes a la sociedad española respecto a su rendimiento educativo 
(Cebolla, 2022), su inserción laboral (Arcarons y Muñoz-Comet, 2018; Bayona y Do-
mingo, 2024) o su integración social (Checa y Arjona, 2009; Boland, 2020; Aparicio 
y Portes, 2021).

Según la Encuesta de Población Activa (EPA) de 2024, el 6 % de la población re-
sidente en España son hijos de progenitores extranjeros: un 3,5 % tiene ambos 
progenitores extranjeros y un 2,5 % procede de parejas mixtas. Además, aproxi-
madamente uno de cada tres menores nacidos en España que entra en la escuela 
tiene al menos un progenitor de origen extranjero (Bayona y Domingo, 2024), lo que 
evidencia el crecimiento de esta población y su relevancia en la sociedad española 
(Portes et al., 2024).

En este contexto, el objetivo del presente artículo es analizar los procesos de cons-
trucción identitaria y las dinámicas de convivencia de jóvenes descendientes de in-
migrantes, —hijos e hijas de parejas mixtas y endógamas— que han crecido en 
contextos caracterizados por la diversidad cultural.

2. 	IDENTIDADES HÍBRIDAS Y PROCESOS DE CONVIVENCIA 
DE LOS DESCENDIENTES DE INMIGRANTES

La incorporación de la población inmigrante a las sociedades de destino implica un pro-
ceso complejo de inserción marcado por desafíos culturales, económicos, sociales y 
psicológicos. Este proceso incide directamente en la construcción identitaria, especial-
mente durante la adolescencia y la juventud, etapas clave en la formación del sentido 
de pertenencia y la negociación de identidades (Phinney et al., 2001). Diversos enfo-
ques teóricos han analizado cómo los jóvenes descendientes de inmigrantes configu-
ran su identidad en contextos multiculturales, donde coexisten e interactúan modelos 
culturales en espacios cotidianos como la escuela, el hogar o el barrio.

En este marco surge el concepto de identidades híbridas, entendidas como articula-
ciones dinámicas de referentes culturales que generan nuevas formas de pertenen-
cia (Bhabha, 1994). Estas identidades no son simples sumas, sino síntesis creativas 
que cuestionan categorías rígidas. Así, un joven puede mantener prácticas familiares 
mientras adopta códigos lingüísticos, estilos musicales o valores de la sociedad re-
ceptora, construyendo una identidad que escapa a modelos dicotómicos y refleja la 
complejidad de la experiencia migratoria.

2.1. Construcción identitaria en el seno de familias de origen inmigrante

La construcción de la identidad es un proceso especialmente sensible durante la 
adolescencia, etapa en la que se consolidan los referentes culturales, sociales y 
afectivos que configuran el sentido del yo. En contextos migratorios este proceso se 
ve afectado en la medida en que los hijos de personas inmigrantes deben negociar 
constantemente entre la cultura de origen familiar y la cultura dominante del país 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 143 •

receptor (Erikson, 1968). Esta tensión identitaria es particularmente evidente en las 
denominadas segundas generaciones, al experimentar una socialización fragmenta-
da entre dos o más contextos culturales (Portes y Rumbaut, 2011).

Aunque es habitual denominarlas segundas generaciones, hay que tener en cuenta 
que hay diversas situaciones, consideradas en este estudio, que inciden directamen-
te en los procesos de formación identitaria. La «Generación 2.0» hace referencia a 
los jóvenes nacidos en el país de destino dentro de familias inmigrantes. En cambio, 
la «Generación 1.5» agrupa a quienes nacieron en otro país y migraron durante la 
infancia o la adolescencia. Dentro de esta última categoría se distingue la «Gene-
ración 1.75», formada por quienes llegaron durante la infancia y vivieron solo una 
parte de su socialización en su país de origen, y la «Generación 1.25», compuesta 
por quienes migraron en la adolescencia, después de haber iniciado su socialización 
secundaria en el contexto de origen.

Además, unido al fenómeno de la “mixticidad” ─referido a las dinámicas que se pro-
ducen en el emparejamiento entre autóctonos e inmigrantes (Rodríguez-García et al., 
2020)─, aparece la llamada «generación 2.5» de hijos nacidos de uniones mixtas, 
quienes articulan una doble pertenencia cultural desde la propia socialización familiar 
(Ramakrishnan, 2004). Las parejas mixtas, a través del cruce de categorías social-
mente significativas (nacionalidad, país de origen, etnicidad, religión o clase social), 
generan un “tercer espacio” de negociación que perturba y cuestiona las normas y ca-
tegorías sociales en los procesos cotidianos de socialización, pautas culturales, cons-
trucciones políticas y actitudes sociales, entre otros (Rodríguez-García et al., 2020).

Las teorías de la asimilación plantean una construcción identitaria lineal y unidireccio-
nal (Bruner, 1956), con un abandono paulatino de las costumbres del origen familiar y 
adquisición de las de la sociedad de destino en un sentido de “aculturación”. Frente a 
esa perspectiva, enfoques teóricos alternativos abordan la identidad de las segundas 
generaciones como procesos fluidos, que adoptan diferentes caminos dependiendo 
de las características individuales, familiares y sociales, y de la interacción entre esos 
tres niveles (Zhou, 1997).

2.1.1. Condicionantes estructurales de la identidad

Desde un enfoque estructuralista, la teoría de la asimilación segmentada o integra-
ción diferencial postula que el proceso de asimilación no es uniforme ni lineal, sino 
que está segmentado en función de factores como la racialización, la clase social y 
el contexto de recepción. Por ello, las segundas generaciones de inmigrantes experi-
mentan diversas vías de inserción social —incluida la movilidad ascendente o la mar-
ginación— que influyen directamente en la construcción de su identidad (Zhou, 1997; 
Portes et al., 2024; Kasinitz, 2025). En esta línea, el estudio de Rumbaut (1994) 
muestra que la identidad puede convertirse en un recurso positivo en función de las 
oportunidades sociales y económicas del entorno. Así, mientras algunos colectivos 
mantienen identidades étnicas fuertes asociadas a autoestima y buen rendimiento 
académico, otros construyen identidades más vulnerables vinculadas a mercados 
laborales etnoestratificados o a subculturas urbanas desfavorecidas.

De acuerdo con esta perspectiva, el proceso identitario dependerá de cómo las fa-
milias migrantes y sus descendientes afronten los desafíos estructurales y de los 
recursos de los que dispongan. Portes y Rumbaut (2011) evidencian que las formas 
de autoidentificación étnica adoptadas por los hijos de inmigrantes influyen signifi-
cativamente en su sentido de pertenencia y en su actitud hacia la sociedad, ya que 
dichas etiquetas reflejan las condiciones estructurales y los contextos sociales que 
enmarcan sus experiencias.



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 144 •

Entre estos factores exógenos se encuentran, por un lado, el capital humano de los 
progenitores y el habitus de origen en términos bourdianos (Bourdieu, [1981] 2012); y 
por otro, el contexto de recepción, que incluye las políticas públicas, las actitudes de 
la sociedad receptora y la presencia de comunidades coétnicas. A ello se suman las 
redes sociales —vínculos interpersonales— que, según su composición, conectan 
de manera distinta a los migrantes con sus comunidades y con la población autócto-
na, constituyendo fuentes de apoyo material, emocional y simbólico en la socializa-
ción de los descendientes (de Miguel Luken y Carvajal, 2007; Gualda, 2021).

En este sentido, los enclaves étnicos —espacios geográficos donde se agrupa po-
blación de un mismo origen nacional— pueden desempeñar un papel ambivalente: 
ofrecen apoyo y oportunidades que facilitan el mantenimiento de rasgos identitarios, 
pero también pueden limitar la movilidad social si restringen la interacción con otros 
grupos y refuerzan dinámicas de segregación (Portes y Wilson, 1980)

2.1.2. Identidades híbridas desde el enfoque poscolonial

Desde un enfoque poscolonial, la teoría de la hibridación plantea la formación de la 
identidad de los descendientes de inmigrantes como un proceso dinámico y flexible 
de negociación entre distintos referentes culturales (Zubida et al., 2013; Boland, 2020; 
Li, 2023). Los estudios clásicos sobre la identidad de la segunda generación, como 
los de Portes y Rumbaut (2011), exploran cómo estos individuos negocian diversas 
pertenencias culturales adoptando etiquetas híbridas con guión (como ecuatoriano-
español) o categorías pan-étnicas (como Latino). Esta perspectiva teórica tiene su 
punto de partida en la concepción sociológica de Stuart Hall (1992) de la identidad 
como una “fiesta móvil”, especialmente pertinente para las segundas generaciones 
que se sitúan en la intersección de varios marcos culturales y discursivos. No se trata 
de un simple tránsito entre dos culturas, sino de una construcción compleja mediada 
por relaciones de poder, representaciones sociales y experiencias de pertenencia y 
alteridad.

Bhabha (1994) concibió esas situaciones híbridas como un tercer espacio “interme-
dio” que requiere un ajuste constante y flexible entre el pasado y el presente, entre 
el “aquí” y el “allí” y entre el “nosotros” y el “ellos”, y que contribuye a la configuración 
de una identidad híbrida. Esta noción puede enriquecerse mediante los conceptos de 
Cross-Cultural Kids (CCK) y Third Culture Kids (TCK), en adelante TCK, que ofrecen 
un marco para analizar las trayectorias identitarias de las segundas generaciones y 
de los hijos de parejas mixtas. Los CCK son individuos que han interactuado signi-
ficativamente con diversos entornos culturales durante su desarrollo, lo que inclu-
ye a hijos de migrantes, minorías étnicas o adopciones internacionales (Pollock et 
al., 2017). Dentro de este grupo, los TCK —concepto introducido por Useem et al. 
(1963)— representan a quienes, al crecer entre la cultura del país anfitrión y la del 
origen de sus padres (que en parejas mixtas pueden ser más de dos), desarrollan 
una identidad híbrida que no se adscribe completamente a ninguna de ellas. Esta ter-
cera cultura implica una socialización compleja, marcada por la negociación continua 
de pertenencias, lo que plantea interrogantes sobre las diferencias en los procesos 
de integración y autoidentificación entre quienes se forman en dos culturas y quienes 
lo hacen en tres o más (Eddy, 2014).

Así, la teoría de la hibridación postula que estos adolescentes y jóvenes navegan y 
reconstruyen sus identidades a través de una combinación de influencias culturales 
tanto de su herencia inmigrante como de la sociedad de acogida, lo que posibilita 
que se autoidentifiquen y se presenten ante los demás de forma diferente según el 
contexto (Behtoui, 2019). En esta línea, investigaciones en diferentes contextos han 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 145 •

subrayado la importancia de elementos como el estilo de vida, la religión, el idioma o 
la apariencia física en la formación de la identidad de los adolescentes y jóvenes de 
origen inmigrante (Zubida et al., 2013; Runfors, 2016; Behtoui, 2019; Boland, 2020; 
Gualda, 2021).

La lengua es fundamental en la configuración de la identidad. Los adolescentes más 
cercanos a la lengua de origen de sus familias suelen identificarse menos con el país 
de destino, manteniendo las costumbres y estilos de vida de sus orígenes (Zubida et 
al., 2013). El bilingüismo —estrechamente ligado al biculturalismo— es un aspecto 
importante de la identidad de los hijos de familias de origen inmigrante, aún más 
en las de origen mixto, ya que sirve como representación simbólica de su doble 
herencia. No obstante, como expone Varro (1990), la capacidad para alcanzar el 
bilingüismo varía según el estatus social del grupo extranjero y el prestigio lingüístico 
asociado en la sociedad receptora.

Las identidades lingüísticas híbridas surgen a medida que las personas navegan por 
varios idiomas, incluso si no dominan ambos idiomas pero sí manejan palabras o 
expresiones de cada uno (Varro, 1990). Karpava y Ringblom (2023) observaron en 
segundas generaciones en Chipre y Suecia que prácticas lingüísticas híbridas —el 
uso de lenguas mixtas o múltiples en el hogar y fuera de él— reflejan la fluidez y 
diversidad de la identidad en estos colectivos. En el contexto español, Boland (2020) 
concluye que el uso alterno de varios idiomas según el entorno —incluso en la in-
teracción con los padres— permite a jóvenes musulmanes negociar su sentido de 
pertenencia.

La religión también juega un papel crucial en la intersección cultural en la que se 
configuran las identidades de la segunda generación, aunque su significado varía 
según los orígenes y las creencias (Yuval-Davis, 2010). Algunos estudios indican que 
la afiliación religiosa puede prevalecer sobre la identidad nacional entre musulmanes 
de segunda generación en Europa occidental, poniendo de relieve la tensión entre la 
autoidentificación religiosa y las normas sociales seculares predominantes (Andree-
va, 2023). En Madrid, los jóvenes musulmanes integran aspectos de sus anteceden-
tes religiosos y culturales con su identificación como españoles, lo que evidencia una 
interacción compleja de prácticas culturales (Boland, 2020).

La apariencia física, asociada a etnia y raza, condiciona las identidades de la segun-
da generación al influir en experiencias de pertenencia y marginación. Estudios pre-
vios muestran que la racialización, vinculada al fenotipo, afecta tanto la construcción 
de identidades híbridas —por ejemplo, en jóvenes indocaribeños y afrocaribeños en 
Canadá (Plaza, 2006)— como la autopercepción y las interacciones sociales —como 
en descendientes de origen chino en Australia (Martin et al., 2023).

En este sentido, en los procesos de integración la “pigmentocracia” (Telles, 2015) 
cobra relevancia al subrayar la importancia del color de piel o fenotipo en la es-
tratificación social. Wacquant (2024) propone reemplazar la noción de raza como 
“etnicidad negada” por un “continuum de la etnicidad”, entendido como fenómeno 
simbólico y gradual, en el que la identidad de las segundas generaciones oscila entre 
formas “ligeras” —flexibles y autoconstruidas— y “densas” —rígidas e impuestas—, 
generando jerarquías y desigualdades. Ese continuum se ve reforzado por prácticas 
de categorización social y político-administrativa que distinguen entre “inmigrantes”, 
asociados a la pobreza, y “extranjeros”, vinculados a estratos económicos elevados 
(Domingo y Bueno, 2016).



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 146 •

Por último, la teoría de la hibridación aboga por una interacción dinámica entre la 
agencia individual y los procesos psicológicos y socioculturales en la configuración 
identitaria. El estudio de Crocetti et al. (2011) plantea que, frente a los adolescentes 
autóctonos, los descendientes de inmigrantes enfrentan más desafíos en la recon-
sideración del compromiso de autoidentificación, lo que aumenta la probabilidad de 
situarse en una “moratoria de búsqueda” en la que exploran y reconsideran activa-
mente su identidad. En el caso de los hijos de parejas mixtas inmigrante-autóctono, 
ese proceso de moratoria suele ser menos pronunciado al poder forjar su identidad 
también a partir de la influencia del progenitor autóctono.

2.2. Adaptación, inserción y conflictos en contextos multiculturales

Más allá de la formación de la identidad, la inserción de los inmigrantes de segunda 
generación en las sociedades de acogida constituye un proceso complejo atravesa-
do por dinámicas culturales, marcos institucionales, tensiones identitarias, conflictos 
intergeneracionales y experiencias de discriminación. Estos factores dan lugar a tra-
yectorias diversas y no lineales. La adolescencia y la juventud representan etapas 
críticas en este proceso, al coincidir con la búsqueda de autonomía personal y la ne-
cesidad de reconocimiento social en entornos que no siempre reflejan la complejidad 
de sus identidades (Giunta et al., 2019; Vathi, 2011).

La literatura ha evidenciado que los procesos de “asimilación segmentada” no solo 
dependen del contexto de recepción, sino también del origen nacional y cultural de 
los jóvenes, dando lugar a formas de “aculturación selectiva” (Checa y Arjona, 2009). 
Esta variabilidad se traduce en la propuesta del modelo de “pluralismo fragmentado” 
de Hartmann y Gerteis (2005), que permite comprender cómo los inmigrantes, al 
tiempo que enriquecen la diversidad cultural de las sociedades receptoras, también 
contribuyen a reproducir estructuras sociales fragmentadas. Por tanto, las trayec-
torias de la segunda generación reflejan la interacción entre el origen y el bagaje 
migratorio familiar, las características estructurales y socioculturales de la sociedad 
de acogida y las propias experiencias individuales.

En primer lugar, las familias actúan como agentes fundamentales de socialización 
y apoyo, proporcionando respaldo emocional y económico, transmitiendo valores 
culturales (lengua, religión, alimentación, etc.) y condicionando las oportunidades 
educativas, laborales y de formación de pareja de sus hijos (Soehl, 2017; Kanitsar, 
2024). En ocasiones, las segundas generaciones experimentan “disonancia cultural”, 
surgiendo conflictos —en función de la rigidez de los progenitores— entre los valores 
familiares tradicionales y las expectativas de la sociedad receptora. Esto complica 
tanto la inserción como la convivencia familiar (Soehl, 2017). La evidencia empírica 
muestra que el tiempo de residencia familiar en el país de destino aumenta la asimila-
ción de referentes culturales (Checa y Arjona, 2009) y se asocia con un menor apego 
a la identificación religiosa (Soehl, 2017; Behtoui, 2019).

La teoría del transnacionalismo destaca la persistencia de vínculos simultáneos con 
los países de origen y destino, favorecidos por las actuales facilidades de comuni-
cación (Guevara y Candón, 2024). Esto ofrece una comprensión más matizada de 
las nuevas formas de pertenencia y de las configuraciones culturales emergentes 
(Smith, 2006). La vida transnacional de las familias migrantes, aunque tiende a de-
bilitarse con el tiempo —especialmente en prácticas como el envío de remesas—, 
mantiene un vínculo cultural para las segundas generaciones. Prácticas como el 
envío de productos, los viajes o el consumo de medios de comunicación mantienen 
el lazo con familiares y amistades, y evidencian la capacidad de los individuos y 
las familias para generar nuevas formas de sociabilidad y reforzar la pertenencia 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 147 •

de origen. Estas prácticas son más probables entre segundas generaciones peor 
integradas socioculturalmente y en países con políticas más asimilacionistas o ex-
cluyentes (Fokkema et al., 2012).

En segundo lugar, los contextos de recepción desempeñan un papel determinante en 
las trayectorias de inserción. El trabajo de Triandafyllidou et al. (2011), que analiza di-
ferentes países de Europa occidental, concluye que los entornos multiculturales influ-
yen positivamente en la integración al dar forma a las políticas de ciudadanía y a los 
enfoques educativos. Esto afecta directamente a las experiencias de los jóvenes de 
segunda generación. Por ejemplo, las escuelas pueden convertirse en espacios que 
potencian la convivencia multicultural, favoreciendo vínculos afectivos entre alumna-
do de diferentes orígenes mediante la mitigación de estereotipos y la normalización 
de comportamientos (De Miguel y Carvajal, 2007). En estos contextos, diversos es-
tudios señalan que los hijos de inmigrantes orientados tanto hacia la cultura del país 
de residencia como hacia la de sus padres presentan mejores niveles de adaptación 
y mayores oportunidades (Phinney et al., 2001; Li, 2023).

No obstante, el multiculturalismo también puede generar conflictos de pertenencia. 
La discriminación y los estigmas sociales suelen vincularse a la representación me-
diática y a las actitudes sociales, lo que complica la convivencia y limita el acceso 
equitativo a oportunidades laborales y educativas que favorecerían la movilidad as-
cendente (Triandafyllidou et al., 2011; Kanitsar, 2024; Bayona y Domingo, 2024). 
En este sentido, el multiculturalismo —aunque frecuentemente invocado como ideal 
normativo— puede funcionar como un recurso retórico que impone expectativas de 
integración asimétricas y refuerza la discriminación hacia quienes no se ajustan a las 
normas culturales dominantes (Schinkel, 2017).

En coherencia con la teoría de la asimilación segmentada, se observan importantes 
diferencias según el origen. Por ejemplo, los descendientes de Oriente Medio y del 
Norte de África en Europa se enfrentan a mayores desafíos y a niveles más elevados 
de discriminación (Heath y Schneider, 2021). Asimismo, la segregación residencial 
y escolar puede estigmatizar y limitar la formación de redes mixtas, desembocando 
en peores resultados de integración y una menor probabilidad de movilidad social 
ascendente (Portes y Zhou, 1993; Behtoui, 2019).

Finalmente, las experiencias individuales —incluidas las vivencias de aceptación o 
discriminación— desempeñan un papel crucial en la construcción identitaria y en 
las dinámicas de convivencia. Las narrativas personales y las relaciones sociales 
moldean la forma en que los jóvenes negocian su pertenencia en sus comunidades y 
en la sociedad en general (Boland, 2020). Así, la integración de la segunda genera-
ción no puede entenderse como un proceso homogéneo, sino como una experiencia 
situada influida por factores estructurales y por el bienestar psicológico (Phinney et 
al., 2001).

2.3. Objetivos

La presente investigación tiene como objetivo analizar los procesos de construcción 
identitaria y las dinámicas de convivencia entre jóvenes descendientes de inmigran-
tes, tanto hijos e hijas de parejas mixtas como de parejas endógamas. El interés cen-
tral se orienta a comprender los discursos que elaboran estos jóvenes, socializados 
en contextos caracterizados por la diversidad cultural, sobre su experiencia en su 
construcción identitaria, adaptación e inserción en la sociedad española. Para ello, 
se adopta una metodología cualitativa sustentada en entrevistas en profundidad y 
análisis del discurso. Se busca conocer cómo ellos mismos hablan de su identidad y 
de sus experiencias de socialización e inserción en España.



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 148 •

Observamos que sus identidades no se construyen de forma lineal ni homogénea, 
sino a partir de una combinación de elementos culturales, experiencias de discrimi-
nación, vínculos transnacionales y resignificaciones personales que permiten formas 
alternativas de pertenencia. Estas experiencias permiten detectar posibles situacio-
nes que favorecen o, por el contrario, dificultan los procesos de integración y que 
deberían ser estudiadas en mayor profundidad. Resulta fundamental su detección y 
conocimiento para desarrollar políticas, prácticas e intervenciones en los crecientes 
contextos multiculturales del caso español, y concretamente en Andalucía, una de 
las regiones donde esta realidad tiene una presencia especialmente significativa.

3. METODOLOGÍA
El estudio parte de supuestos exploratorios derivados del marco teórico y de inves-
tigaciones previas. Como punto de partida, se plantea que los jóvenes TCK presen-
tan dificultades para definir su identidad nacional y cultural, especialmente cuando 
sus progenitores proceden de orígenes distintos. Se considera probable que hayan 
experimentado situaciones de discriminación, aunque no siempre sean plenamente 
conscientes de ello, siendo más evidente en aquellos cuyo fenotipo difiere de manera 
significativa del predominante en la sociedad española. A partir de estas premisas, 
la investigación busca comprender cómo la exposición a múltiples culturas durante 
etapas clave del desarrollo influye en la percepción de la multiculturalidad y en la 
configuración de sus discursos identitarios.

Para conocer sus experiencias y discursos, la metodología adecuada es la cualitati-
va, concretamente las entrevistas, que permiten aflorar relatos basados en la expe-
riencia individual y acercarnos a este perfil específico. Así, el diseño muestral de las 
entrevistas es teórico e intencionado (Conde, 2009) y se fundamenta en el criterio de 
pertinencia (Ibáñez, 1979). En la selección de la muestra se tienen en cuenta tanto 
rasgos sociodemográficos como categoriales, es decir, aquellos más directamente 
relacionados con el objeto de estudio y que podrían influir en los discursos. Todos 
estos criterios se muestran en la figura 1.

Figura 1. Criterios sociodemográficos y categoriales en el estudio de los TCK.

Fuente: Elaboración propia.

Respecto a los rasgos sociodemográficos, se busca homogeneidad en la edad 
para que todos hayan pasado por situaciones vitales similares. El número de años 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 149 •

residiendo en España influye directamente en la identificación nacional (Gualda, 
2021); cada año adicional viviendo en el país aumenta un 14 % la probabilidad de au-
toidentificarse como español, y haber nacido en el país eleva dicha probabilidad a un 
42 % neto (Aparicio et al., 2014), por lo que este aspecto también se tiene en cuenta.

En cuanto a los rasgos categoriales, la nacionalidad influye en la identidad, y algunas 
son recibidas de forma más positiva por el Estado y la sociedad receptora que otras 
(Portes et al., 2024; Aparicio et al., 2014). En relación con el fenotipo étnico, los mar-
cadores culturales y raciales activan estereotipos y prejuicios y, como consecuencia, 
experiencias de discriminación (Aparicio et al., 2021).

Por último, se consideran tres tipos de uniones que condicionan las experiencias vi-
vidas por los hijos de parejas mixtas, siguiendo la clasificación de Rodríguez-García 
et al. (2020): uniones mixtas de inmigrante con español/a (MIE); uniones endógamas 
de inmigrantes (EI), que incluyen a los nacidos en el extranjero o con nacionalidad 
del mismo país de origen; y uniones mixtas entre migrantes de países distintos (MII), 
es decir, parejas formadas por dos migrantes de diferentes orígenes, donde en el 
seno familiar confluyen tres culturas.

Estos últimos criterios son los fundamentales para el diseño de las entrevistas (figura 
2). El resto se tiene en cuenta en la selección de participantes, buscando variabilidad 
en las entrevistas, como puede verse en la tabla 1 de entrevistas realizadas.

Figura 2. Criterios fundamentales utilizados para el diseño de las entrevistas.

Fuente: Elaboración propia.

Siguiendo un diagrama de árbol que abarcase todas las posibilidades, el diseño 
muestral daría lugar a 18 entrevistas. No obstante, en las primeras entrevistas ya se 
observó cierta saturación teórica en algunos temas, como la dificultad para identifi-
carse con una sola cultura. Esto, unido a limitaciones de tiempo y a la dificultad para 
encontrar perfiles con dos padres extranjeros de distintas culturas, implicó la realiza-
ción de 13 entrevistas, que intentan abarcar la mayor variabilidad discursiva posible.

La búsqueda de los posibles participantes se realizó a través de redes de conocidos 
y, en algunos casos, mediante la técnica de bola de nieve, donde los propios parti-
cipantes sugirieron la participación de otros; una estrategia habitual en estudios con 
perfiles tan específicos (Salinas, 2010). Todas las entrevistas se realizaron a perso-
nas residentes en la provincia de Málaga.

Ciertos autores afirman que Andalucía, y en particular Málaga, sirve como laborato-
rio social para estudiar la inmigración debido a la naturaleza multifacética —según 



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 150 •

origen y razones de la migración— de las poblaciones de origen extranjero (Larrubia-
Vargas y Ocaña, 2014; Natera-Rivas et al., 2021).

Tabla 1. Perfil de las entrevistas cualitativas semiestructuradas realizadas

N.º Edad
Tipo 
de 

unión

Origen progeni-
tor 1

Origen progeni-
tor 2

País de naci-
miento hijo

Llegó a 
España 

con:
Sexo

E01 19 MII Alemana Peruano España - Mujer

E02 18 MII Chilena Costarricense Chile 13 años Mujer

E03 20 MII Francesa Argentino España - Mujer

E04 22 MIE Inglesa Español Escocia 6 años Mujer

E05 18 MIE Marroquí Español España - Mujer

E06 17 MIE Ecuatoriana Español España - Mujer

E07 20 MIE Sudafricano Español España - Hombre

E08 15 ME Marroquí Marroquí España - Mujer

E09 17 ME Boliviana Boliviano España - Mujer

E10 19 ME Estadounidense Estadounidense EE.UU. 1 año Mujer

E11 22 ME Boliviana Boliviano Bolivia 10 años Mujer

E12 23 ME Argentina Argentino Argentina 1 año Hombre

E13 21 ME Ucraniana Ucraniano Ucrania 15 años Mujer

Fuente: Elaboración propia.

Así, el diseño muestral sigue la línea del análisis sociológico del discurso (Conde, 
2009). También el diseño de las entrevistas, que fueron semiestructuradas (véase el 
guion en anexos). Se parte de una serie de temas a tratar, pero se otorga flexibilidad 
para favorecer la espontaneidad (Tong et al., 2007).

Además, en todas las entrevistas se pide a los participantes que coloreen o dibujen, 
sobre un boceto con forma humana, elementos que asocian a su identidad. Esto sir-
ve como pretexto para centrar la conversación, pero también es útil para el análisis, 
pues permite observar qué aspectos vinculan visualmente con la identidad. Todas 
las entrevistas fueron grabadas y transcritas. El análisis realizado es eminentemente 
un análisis temático que busca ordenar y sistematizar las experiencias y discursos 
en relación con el objeto de estudio. Asimismo, como recomienda esta línea teórico-
práctica (Ibáñez, 1979), se presta atención a las expresiones de los entrevistados y 
a los sobreentendidos que pudieran darse.

Es importante mencionar un par de limitaciones. Primero, se trata de un estudio con 
perfiles muy específicos y, si bien se alcanzó cierta saturación en algunos temas, el 
límite en el número de entrevistas no permite realizar comparaciones sistemáticas 
entre los distintos perfiles (MIE, MII y ME), aunque sí puede abrir interrogantes. Se-
gundo, hay más mujeres que hombres, por lo que tampoco se analiza el género en 
los discursos, y lo mismo ocurre con el nivel socioeconómico.

4. RESULTADOS Y DISCUSIÓN
El objetivo general es analizar cómo los jóvenes descendientes de inmigrantes, hijos 
e hijas de parejas mixtas y endógamas, construyen su identidad cultural y afrontan 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 151 •

los procesos de convivencia en contextos multiculturales. Específicamente, se pre-
tende examinar los discursos sobre identidad y sentido de pertenencia, así como 
explorar las experiencias cotidianas vinculadas a la inserción familiar, la convivencia 
y la discriminación.

Para dar respuesta a estos objetivos, los resultados se organizan en dos apartados: 
el primero aborda las narrativas identitarias, analizando cómo los jóvenes negocian 
categorías y fronteras culturales; el segundo profundiza en las dinámicas familiares y 
sociales, destacando los procesos de inserción, las estrategias de convivencia y las 
percepciones sobre la discriminación en entornos cotidianos.

4.1.	 “Pero, ¿tú de dónde eres?” La identidad en los discursos de los hijos e 
hijas de parejas mixtas y endógamas

Las entrevistas comienzan solicitando a los entrevistados que cuenten su experien-
cia creciendo en un hogar con diversas culturas. Es habitual que, en esta primera 
respuesta, hagan referencia al conflicto o desconcierto que les ocasionaba ser hijos 
de parejas mixtas. Suelen mencionar que, en edades tempranas de la infancia o bien 
al inicio de la migración, “no eran conscientes” de que sus familiares procedían de 
otra cultura; “se sentían confundidos” o “les costaba diferenciar”.

No lograban distinguir las distintas lenguas o acentos, e incluso no comprendían qué 
costumbres correspondían a cada origen. Esta situación se ejemplifica en el siguien-
te fragmento:

“Cuando era muy niño, era muy chiquitillo, me costaba un poco, un poco cómo 
diferenciar las dos, por así decirlo, porque mi padre es sudafricano, pero de cultura 
inglesa y a veces me costaba diferenciarlo. Hablaba quizá con mis amigos que 
eran completamente españoles y decía “Ah, ¿pero vosotros no sabéis lo que es 
tal?” “No”; y para mí era muy raro, ¿no? Porque eso era algo como muy normaliza-
do que tenía yo en mi sistema” E7, madre española, padre sudafricano.

Esta confusión al identificar las costumbres que corresponden a las distintas cultu-
ras de los padres y del país en el que viven parece extenderse a una dificultad para 
reconocerse como parte de una cultura específica o de varias. En el siguiente frag-
mento, la entrevistada traslada la dificultad que siente al no distinguir qué prácticas 
son propias del origen familiar y cuáles del país de recepción, a una incertidumbre 
sobre su identidad y a la sensación de no pertenecer “realmente” a ninguno de los 
dos orígenes.

“En ese momento, cuando yo era niña, era todo muy confuso, porque era como 
hablar en casa, hablamos en inglés, pero en el colegio hablamos en español y 
mis amigos comen estas cosas en casa o mis amigos hacen estas cosas, pero yo 
estas cosas no las hago cuando voy a casa. Entonces, para mí, me generaba un 
poco de confusión, la verdad, porque yo no soy como mis otros amigos del cole, 
¿sabes? Y la verdad es que, creciendo en España, la verdad es que siempre 
tenía la duda de dónde soy. Porque soy de Estados Unidos, pero cuando vuelvo 
a Estados Unidos no me siento identificada con un estadounidense, claro, porque 
allí no he vivido la cultura, como es así vivir en Estados Unidos, pero tampoco soy 
española, ¿sabes?.” E10, madre estadounidense, padre estadounidense.

Esta falta de claridad es habitual en todas las entrevistas a hijos e hijas de parejas 
mixtas y endógamas, independientemente del tipo de unión de los padres. Los jóve-
nes que crecen en contextos multiculturales parecen atravesar una crisis de identi-
dad o, al menos, así es como lo describen ellos mismos.



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 152 •

“Tienes muchos momentos en los que tienes mucha crisis de identidad, porque 
dices, bueno, yo me siento, por un lado, […] alemana por parte de mi madre, y, 
por otro lado, me siento peruana, pero también he nacido aquí en España y tengo 
más acento andaluz que acento peruano.” E01, madre alemana, padre peruano.

Lo interesante es que esta crisis de identidad proviene de la presión social que sien-
ten por tener que decantarse por una sola nacionalidad o cultura como identidad 
única o principal, aunque ellos, como individuos, se perciban con una identidad mul-
ticultural. En los siguientes fragmentos se observa cómo se produce esta confron-
tación entre la autopercepción multicultural y la presión social por ser monocultural.

La primera entrevistada hace alusión a que tiene tres casas —en referencia a tres 
países— y, acto seguido, indica que la sociedad no comprende esa multiculturalidad. 
Más adelante, menciona de nuevo la presión social que siente por tener que decan-
tarse por una nacionalidad. Es habitual que en las entrevistas aparezca esta presión 
social, donde a la pregunta “¿pero tú de dónde eres?” parece que la única respuesta 
posible es dicotómica.

Esta presión procede incluso de la familia (E02, E06, E08, E11), que apremia a que 
uno de los orígenes resulte el “ganador” en esa pugna.

“Realmente hay cosas de la cultura española que no sé, que me faltan. ¿Sabes? 
Y es como tener tres casas siempre Alemania, Perú y España, y mucha gente 
eso no lo entiende” […] Por ejemplo, mi amiga (anonimizado, se refiere a una 
amiga cuyos padres son MII) si lo entiende porque está en la situación, pero otros 
amigos me dicen: no, tú eres más alemana por X razón, o es que otra por otras 
personas, es que tú eres más peruana porque tienes más rasgos latinos. Así que, 
bueno, eso creo que es bastante sufrido, ¿no? Y yo creo que uno decide de dónde 
es realmente. E01, madre alemana, padre peruano.

“Yo creo que sí, que formar parte de distintas culturas a veces puede ser como 
confuso para uno, sobre todo por lo que dice la gente o por cómo la gente te hace 
sentir, porque siempre, por ejemplo, a mí siempre me preguntan ¿pero tú de 
dónde eres? Y entonces yo digo de Chile y de Costa Rica, pero me dicen: no, 
no, eres de uno. Entonces, la gente quiere decidir por ti “[…] cuando visitaba 
Chile, […] sí que sentía como que mi familia de Chile me quería como hacer más 
chilena, que hablara más chileno, que comiera las cosas de Chile, que me gustara 
Chile” E02, madre chilena, padre costarricense.

A ello se suma la inconformidad que genera la reacción social ante sus decisiones, 
porque “¿cómo puede sentirse española una persona que nació en Ucrania y es 
rubia, alta y tiene ojos celestes?” (E12) o “¿cómo puede sentirse española alguien 
cuyos progenitores son marroquíes?” (E08). En este sentido, en los discursos puede 
entreverse que la construcción de la identidad para los entrevistados se nutre de 
varios elementos.

Esto ya se aprecia en el fragmento anterior, donde emerge la idea de acumulación de 
elementos culturales que dan forma a la identidad en la expresión “hay cosas (...) que 
me faltan”. Los entrevistados explican su identidad multicultural haciendo alusión a la 
etnia (los rasgos y el fenotipo), la lengua o el acento en el caso de los hispanohablan-
tes, las costumbres (especialmente la comida, pero también gustos y actividades), 
el número de familiares y la intensidad de las relaciones en los distintos países, así 
como al lugar de nacimiento o los años vividos en cada país.



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 153 •

Parecen hacer un cálculo mental en el que suman o contrastan estos elementos para 
explicar si se sienten más de una u otra cultura. Esta difícil tarea de “medir” la iden-
tidad implica incluso recurrir a porcentajes como forma de representar esa mezcla 
cultural, algo que Useem (1963) conceptualizaba como “tercera cultura”, en la que 
distintos elementos se combinan en mayor o menor proporción.

“Yo creo que si habría un 50% -de allí- y 50% de España, porque ya llevo toda 
mi vida aquí, pero como cada dos años iba allí, también me gusta mucho las cos-
tumbres de allí, me gusta la música, los bailes que hay allí, entonces me gustaría 
aprender más de ahí. E09, madre boliviana, padre boliviano.

No obstante, los descendientes de parejas mixtas con español/a parecen identificar-
se más con España; por el contrario, los hijos e hijas de parejas endógamas sue-
len mantener un vínculo más fuerte con la cultura de sus progenitores. Por último, 
aunque estos elementos son los que aparecen en los discursos, cuando se les pide 
que representen, de forma gráfica, su identidad cultural a través de un dibujo, dichos 
elementos pierden centralidad frente al símbolo de la bandera.

Figura 4. Dibujos de las personas entrevistadas representando la identidad cultural1

E01, MII. 
Madre alemana, 
padre peruano.

E02, MII. 
Madre chilena, 

 padre 
costarricense.

E03, MII. 
Madre francesa, 
padre argentino.

E04, MIE. 
Madre inglesa,
padre español.

E05, MIE. 
Madre marroquí, 
padre español.

E06, MIE. 
Madre ecua-
toriana, padre 

español.

E07, MIE. 
Madre espa-
ñola, padre 
sudafricano.

E08, ME. 
Madre marroquí, 
padre marroquí.

E09, ME.. 
Madre boliviana, 
padre boliviano.

E10, ME. 
Madre 

estadounidense,
Padre 

estadounidense.

1	 Actividad adaptada a partir de Eddy (2014).



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 154 •

E11, ME. 
Madre boliviana, 
padre boliviano.

E12, ME. 
Madre argentina, 
padre argentino.

E13, ME. 
Madre ucraniana, 
padre ucraniano.

Como se puede observar es habitual que representen las banderas o por sus colores 
combinados tal y como lo expresan sus propios relatos. Diversos autores han descri-
to las banderas como símbolos culturales que expresan identidad, historia y valores 
compartidos (Shakeel et al., 2023).

“Bueno, pinté así el muñequito porque soy fan de la albiceleste, sin duda, no se 
puede ser fanático de otra selección. Va a la moda, con lo que le metí unas bandas 
rojas y casco espacial amarillo, amarillo y rojo, ahí representando los colores de 
la bandera de España y la albiceleste representando la bandera argentina” E12, 
madre argentina, padre argentino.

“Andalucía tiene la misma bandera que mi departamento de Bolivia, también es 
verde y el rojo porque me gusta mucho el rojo. Iba a poner pantalones verdes, pero 
digo mejor que sea un color simple, o sea, uno más neutro, y ya le pongo ahí unas 
banderitas o algo…” E11, madre boliviana, padre boliviano.

Es menos habitual representar elementos como la comida típica, el color de la piel o 
del pelo (exceptuando E13), que sí parecen relevantes en los discursos y que, como 
veremos en el siguiente epígrafe, son claves para el reconocimiento mutuo como 
extranjeros y para entender las experiencias de discriminación.

“Llevo una flor, el girasol, que es la típica flor de Ucrania, en la mano. Entonces, 
la verdad es que me parece muy representativo. Luego he puesto los espetos 
-sardinas- al lado porque la comida de aquí, está muy buena ¿Qué más he 
puesto? Ah, los pantalones, he puesto el rojo, porque como aquella me he puesto 
las botas de bandera española, son rojos. La camiseta la he plantado en un color 
neutral que para mí es morado, los ojos azules, el pelo clarito, lo que no me lo 
va a quitar nadie” E13, madre ucraniana, padre ucraniano.

En resumen, los discursos de los/as entrevistados/as reflejan la complejidad que 
implica construir una identidad cultural en contextos multiculturales. Lejos de ser 
homogénea, esta identidad se configura a partir de múltiples elementos y expe-
riencias. La presión social por definirse en términos dicotómicos contrasta con una 
vivencia personal marcada por la hibridez, donde emerge la denominada “tercera 
cultura”, manifiesta no solo en sus palabras, sino también en sus representaciones 
gráficas. En el siguiente epígrafe se analizará cómo estas experiencias identitarias 
se vinculan con los procesos de inserción, convivencia y discriminación en la so-
ciedad receptora.



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 155 •

4.2.	 Crecer en una familia multicultural: Procesos de inserción, convivencia y 
discriminación

Para comprender los procesos de inserción y socialización de las personas jóvenes 
en familias multiculturales, resulta útil retomar brevemente algunos enfoques teóricos 
clave sobre la integración. Numerosos estudios han analizado estos procesos en 
hijos e hijas de personas migrantes, desde los modelos clásicos de asimilación lineal 
(Bruner, 1956) hasta propuestas más complejas como la asimilación segmentada 
(Portes y Zhou, 1993) o los marcos transnacionales (Smith, 2006). Estas perspec-
tivas permiten interpretar los discursos que se presentan a continuación, donde se 
observa que la integración no sigue trayectorias homogéneas, sino múltiples, frag-
mentadas y contextuales.

Cuando analizamos las historias de los entrevistados, observamos ciertos patrones 
o fases que parecen comunes, tal como han señalado estudios previos (Portes y 
Rumbaut, 2001). En ese primer momento de confusión, comentado en el epígrafe 
anterior, hay situaciones contextuales que favorecen un sentimiento de pertenencia 
o, al menos, disminuyen la sensación de no pertenecer.

En primer lugar, el propio contexto familiar resulta fundamental. La gestión que hacen 
los progenitores y el apoyo familiar ante los desafíos y choques culturales son claves 
para evitar dicha confusión identitaria. Esta parece ser menor cuando los padres to-
man un papel activo y explican la situación de la migración o la multiculturalidad del 
hogar familiar, reduciendo así la confusión:

“Yo creo que mis padres hicieron un buen trabajo como explicándonos a noso-
tros que somos de un sitio y somos de otro, que no pasa nada si no nos gustan 
algunas cosas […] ellos eran muy conscientes respecto a la crianza y eso fue lo 
que me ayudó a mí a no tener una crisis de identidad súper fuerte, o a no tener 
traumas de haberme mudado” E02, madre chilena, padre costarricense.

Pero también ocurre cuando la descendencia se convierte en un elemento clave para 
la inserción de sus padres, actuando como puente entre la nueva cultura y la familia, 
ya que suelen ser quienes están más inmersos en la sociedad de acogida. De este 
modo, pueden ayudar a sus padres a conocer mejor la cultura de destino y facilitar 
una adaptación más fluida.

“Y al final, pues ellos (refiriéndose a los padres), en parte, sí que yo hablase de 
esa forma o que aprendiese nuevas palabras, le ayudaba a mis padres porque 
mis padres solo se comunicaban con sus jefes. Y era como cada vez que decía a su 
jefe alguna palabra, que aquí normalmente se dice: yo decía “esto significa tal cosa, 
esto significa esto, lo otro” E10, madre estadounidense, padre estadounidense. 
“Por ejemplo, cuando nos mudamos a España, yo estaba como más inmensa la 
cultura. Entonces, yo también poder mostrarles a ellos cómo es aquí, cómo son los 
jóvenes. Creo que también ha sido muy bueno para unirnos. […] mis padres tienen 
esas ganas de hablar, de cómo habla la gente de Málaga y las expresiones y el 
acento y todo eso. Entonces, como que a lo mejor hablamos, yo les cuento cosas 
nuevas que he aprendido, palabras que nunca había escuchado o ellos me 
preguntan qué significa tal expresión” E02, madre chilena, padre costarricense.

Por otro lado, influye también la composición cultural del lugar al que llegaron siendo 
niños, normalmente el colegio. Esta sensación de no pertenencia se reduce cuando 
se encuentran en un entorno —especialmente en los primeros momentos de llegada 
o en edades tempranas— donde hay otros individuos que comparten las culturas de 



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 156 •

sus progenitores o donde, en el contexto escolar o del barrio, existen otros niños que 
viven en familias multiculturales, normalizando así socialmente los orígenes mixtos.

El siguiente verbatim ilustra, a través de tres contextos educativos diferentes, ese 
contraste entre tipos de entornos culturales y sus efectos en la autopercepción. Dis-
cursos similares se encuentran en casi todas las entrevistas.

“En primaria fui a un colegio que era muy chiquitito, […]. Y la comunidad ahí 
fue súper, como que nos pudimos adaptar súper bien. Y además porque en ese 
pueblo donde crecí había mucha gente de otros países, entonces era como una 
comunidad bastante multicultural. Y entonces ahí no tuve ningún problema, la 
verdad. Pero luego cuando empecé el instituto fui a un colegio privado, súper 
católico. Entonces ahí me costó un poco más porque también todas las personas 
que iban a ese colegio llevaban toda la vida ahí, todos se conocían súper bien. 
Llegué yo, una extranjera, que yo era, en plan, soy muy físicamente también 
bastante distinta. En plan, soy súper alta, soy 1,85 (metros), soy súper, súper 
alta. Entonces, claro, yo ahí soy más alta que todos los chicos, soy súper rubia, 
en plan, eso, vamos, todo el mundo me llamaba la extranjera. Entonces, ahí, la 
verdad, es que me sentía como un poco, eso, un poco alien. Creo recordar que 
el primer año lo pasé bastante mal, sinceramente. Pero también porque, por eso, 
porque yo creo que el colegio no fue el adecuado para mí […] Bueno, entonces 
me cambié de colegio y fui a uno público y me sentía bastante más normal porque 
había más gente de otros países y no me sentía tan como un alien, básicamente” 
E04, madre inglesa, padre español.

Esto es relevante porque refuerza el papel que desempeñan los enclaves étnicos, 
las comunidades y las redes entre inmigrantes y segundas generaciones, ya que, 
más allá del beneficio económico que puedan otorgar, implican apoyo y contención 
emocional (Portes y Wilson, 1980). Aunque también pueden constituir un primer paso 
hacia una posible separación o segregación por motivos culturales o étnicos.

“Cuando llegamos, yo personalmente no sentí ese rechazo de la gente hacia mí, 
de la gente de mi edad hacia mí, porque había gente de muchos sitios en mi clase, 
por ejemplo. Es verdad que ya luego, porque yo llegué cuando tenía 13, a lo mejor 
a los 15 o por ahí, como que ya me fui dando cuenta de que, sobre todo en el ins-
tituto, como los niños latinos se juntan con los niños latinos y los españoles 
con los españoles” E02, madre chilena, padre costarricense.

Esta comodidad por estar con personas similares podría pensarse que se debe a que 
son discriminados o se sienten discriminados. El análisis del Estudio Longitudinal de 
Aparicio y Portes (2021) concluía que un 80 % de los jóvenes de segundas gene-
raciones declaraba no haber sufrido discriminación. En nuestro caso, al preguntar 
por esta experiencia en la entrevista, la respuesta inicial era a menudo un “no”, algo 
esperable según esos datos.

Sin embargo, al dejar un momento de silencio, muchos de ellos empezaban a recor-
dar y aludir a experiencias en las que habían vivido episodios de racismo o trato dis-
criminatorio. Una de las razones por las que puede suceder esto es que, para estos 
jóvenes, el racismo constituye una experiencia cotidiana que tienden a normalizar y 
minimizar (Pernas et al., 2023). De hecho, ellos mismos califican estas situaciones 
como bromas o evitan la confrontación, como se observa en los siguientes fragmen-
tos, respectivamente.

“¿y alguna vez sentiste alguna discriminación por eso? Sí que es verdad que hay 
muchas bromas y chistes hacia Perú y lo típico de las palomas, ¿no? Pero son 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 157 •

cosas que nunca me han llegado a afectar porque, bueno, yo simplemente pienso, 
simplemente pienso que son chistes y que, bueno, ya está sin más, ¿no? Y me 
han llegado a decir que para ser alemana no tengo rasgos alemanes, que los nazis 
me hubieran matado o cosas así. Así que bueno, cosas de ese estilo así, ¿no?” 
E01, madre alemana, padre peruano.

“Cuando hablábamos de los amigos acá, me decías “Sí que hay algunos comen-
tarios”. ¿Podrías ponerme algún ejemplo de esos comentarios? Sí, a ver, aquí se 
usa mucho decir panchitos o panchos, a los latinos o a los bolivianos o a los que 
parecen latinos. Entonces, por ejemplo, eso de vez en cuando se escuchaba a 
alguien diciendo, como un comentario general “No, es que los panchitos hablan 
raro”. O sea, yo a veces decía algo, a veces no, porque a veces digo “bah, ya 
está”. E02, madre chilena, padre costarricense.

Estas experiencias de discriminación parecen estar influenciadas por dos factores 
principales: el fenotipo y los estigmas asociados al país de origen propio o al de los 
progenitores. En cuanto al primero de ellos, según los discursos, tener rasgos visi-
bles diferentes a los de la población autóctona tiene un gran impacto; por lo tanto, pa-
recerse físicamente a esta población disminuye las experiencias de discriminación.

“Ahora, no sé cómo decirlo, pero cuando era más pequeñito era…. No sé si está 
bien decirlo o no, pero era como más negrito. No sé si me entendés. Y algunas 
veces recuerdo que, en el cole, a lo mejor, algunos chicos decían algunos comen-
tarios, no muy lindos” E12, madre argentina, padre argentino.

“Tampoco me parezco como una persona extranjera. Total, a lo mejor si le 
preguntas a otra persona que ese parece más extranjero, a lo mejor sí, pero 
yo, por mi parte, nunca sentí nada de eso” E10, madre estadounidense, padre 
estadounidense.

En segundo lugar, se destaca la influencia del país de origen y los estigmas negati-
vos que se hayan creado sobre él, atribuyéndose menor peso a los países del primer 
mundo y mayor a los del tercer mundo. También se remarca que existen diferencias 
entre los propios países latinoamericanos, siendo algunos mejor recibidos que otros. 
Nuestros resultados confirman el etiquetaje de “inmigrantes” para las personas cuya 
migración se vincula a motivos económicos o de pobreza, y la etiqueta de “extranje-
ros” para quienes proceden de países asociados a economías de mayor nivel (Do-
mingo y Bueno, 2016). A ello se suman los rasgos físicos asociados a esos países.

A veces, este reconocimiento como “extranjero” o “inmigrante” y la discriminación 
asociada se vinculan a los distintos acentos. En relación con esto, cabe destacar 
un segundo momento o evento clave para comprender sus historias de inserción. 
En algunas entrevistas, observamos que muchos declararon haberse esforzado por 
ocultar su acento: “A mí me daba mucho miedo hablar en público, en clase, porque 
digo, van a mirar mal” (E13). Se dan así situaciones que recuerdan a procesos más 
clásicos de asimilación, abandonando su forma de hablar e incluso sus costumbres. 
Es el caso de la siguiente entrevistada, que explica cómo cambió su desayuno habi-
tual para no destacar como extranjera.

“Entonces, dije “Ah, bueno, si no me entienden de esta forma, voy a actuar de 
la otra”. […] en los desayunos, cuando íbamos a desayunar, yo me llevaba, yo 
qué sé, palta (aguacate), un bocadillo de palta. Y esas cosas me decían “Ay, 
qué asco, no sé qué”. Y yo “Pero si está rico, esto está bueno”. No me gustaba 
ese momento porque era yo el centro de atención y yo no soy de ser el centro de 
atención. Y entonces ahí empecé a lo típico mantequilla, queso y mortadela, queso 



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 158 •

y jamón, que si no sé qué. Pero bueno, eso sí, yo fui cambiando muchísimo por-
que si no siempre era yo el centro de atención. Y yo era como “Ay, no, por favor, 
no quiero serlo”. Y ya fui cambiando. Fui cambiando un poco por las cosas que 
llevaba. Y fui yo la que fui cambiando para no… Para ser… como que pasar 
desapercibida entre ellas” E11, madre boliviana, padre boliviano.

A pesar de las dificultades, la mayoría de las entrevistas realizadas nos hablan de 
experiencias satisfactorias de inserción en la comunidad receptora. Hay autores que 
señalan que vivir de manera transnacional puede dificultar la inserción si se mantie-
ne una mayor conexión con el país de origen y no se crean lazos fuertes en el país 
receptor. Todos mencionan que las relaciones con su país de origen se limitan a las 
familiares y que sus amistades son, principalmente, de origen español.

“No conservo muchas relaciones con los familiares que tengo allá, no es una 
relación muy estrecha, pero tengo algún que otro amigo conocido con lo que algu-
nas veces nos intercambiamos mensajes” E12, madre argentina, padre argentino.

“A ver, sí es verdad que hay de los dos, pero la mayoría son españoles. Sobre 
todo, porque estudio en un instituto español, donde apenas hay gente de Latinoa-
mérica” E06, madre ecuatoriana, padre español.

Al preguntarles sobre los inconvenientes y ventajas que tiene ser hijo/a de un matri-
monio mixto, todas las entrevistas comparten la percepción de que, a pesar de los 
problemas de confusión identitaria y de la posible discriminación, esta condición les 
otorga beneficios y habilidades. Tienden a agradecer el proyecto migratorio de sus 
padres, admirándoles y reconociendo que les ha aportado nuevas oportunidades 
económicas, pero también habilidades por las que pueden destacar, como hablar 
varios idiomas o desarrollar una mayor empatía y sensibilidad hacia diversas cul-
turas y situaciones vitales. En general, es algo de lo que se sienten orgullosos y 
agradecidos.

“Bueno, primero es el idioma todos los idiomas que he podido pues básicamente 
aprender sin ningún esfuerzo. Al final el inglés… pues la gente paga un montón 
de dinero para que sus niños aprendan inglés […] luego también pues supongo 
que culturalmente pues se aprende un montón viviendo con familia en países dis-
tintos y también yo creo que en cuanto a madurez y… un poco más abierta con 
gente en general y como yo creo que también me ha dado como una perspectiva 
como más sí, un poco más abierta, pues eso a gente distinta a ideas distintas 
opiniones y también creo que he podido aprender hasta con muchos tipos de per-
sonas distintas y no sé, eso...” E04, madre inglesa, padre español.

En conjunto, los testimonios analizados evidencian que los procesos de inserción y 
convivencia de los hijos e hijas de inmigrantes no pueden entenderse como linea-
les. Así, crecer en una familia o en un contexto multicultural no supone únicamente 
una acumulación de referentes, sino una forma singular de habitar la identidad y de 
experimentar la pertenencia. En las conclusiones retomaremos estos hallazgos para 
reflexionar sobre el potencial transformador que encierra la vivencia multicultural.

6. CONCLUSIONES
El objetivo de este estudio fue analizar cómo se configuraban la identidad cultural y 
los procesos de inserción de jóvenes descendientes de inmigrantes en España, a 
partir de trece entrevistas en profundidad realizadas a hijos e hijas de parejas mixtas 
y endógamas. Los resultados indicaron que la identidad no se construyó de manera 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 159 •

lineal ni homogénea, sino como una estructura híbrida y dinámica, fruto de la interac-
ción entre referentes culturales múltiples. Esta hibridez se expresó en prácticas, sím-
bolos y lenguajes procedentes tanto del país de origen familiar como de la sociedad 
receptora, y estuvo condicionada por factores como el fenotipo, el origen nacional y 
la presión social por definirse en términos dicotómicos.

La presión social ejercida a través de preguntas recurrentes sobre el origen generó 
tensiones identitarias y episodios de confusión, especialmente durante la adoles-
cencia. Estas tensiones se intensificaron en entornos escolares homogéneos y se 
atenuaron en contextos multiculturales, donde la diversidad era socialmente norma-
lizada. En relación con los procesos de inserción, las entrevistas evidenciaron la im-
portancia del apoyo familiar, la composición cultural del entorno educativo y las redes 
sociales como factores que facilitaron o dificultaron la integración. La actitud activa 
de los progenitores al explicar la situación multicultural redujo la confusión identitaria, 
mientras que la presencia de enclaves étnicos y comunidades diversas favoreció la 
adaptación inicial, aunque también reprodujo dinámicas de segregación.

Por último, las experiencias de discriminación estuvieron presentes en la mayoría de 
relatos, aunque a menudo fueron minimizadas e interpretadas como bromas. Estas 
prácticas se vincularon principalmente al fenotipo y a los estigmas asociados al país 
de origen, lo que llevó a algunos jóvenes a modificar acentos, costumbres o hábitos 
para evitar ser señalados. A pesar de estas dificultades, los entrevistados valora-
ron positivamente crecer en familias multiculturales, destacando beneficios como el 
aprendizaje de idiomas y el desarrollo de competencias interculturales que conside-
ran una ventaja en su vida personal y social.

En conjunto, los hallazgos evidenciaron que la identidad y la integración de estas ge-
neraciones se configuraron en un espacio intermedio de negociación cultural, donde 
la hibridez se convirtió en un recurso para afrontar la diversidad y generar nuevas 
formas de pertenencia. Estos resultados subrayaron la necesidad de repensar las 
políticas de integración desde enfoques más inclusivos y sensibles a la complejidad 
identitaria. Las experiencias analizadas demostraron que los modelos basados en la 
asimilación lineal resultaron insuficientes para atender la diversidad de trayectorias 
observadas. Por ello, se requiere diseñar políticas que reconozcan la hibridez cul-
tural como un recurso y no como una anomalía, promoviendo entornos educativos 
y comunitarios que normalicen la pluralidad y reduzcan las presiones por definirse 
en términos dicotómicos. Asimismo, las estrategias de políticas públicas deberían 
incorporar medidas contra la discriminación cotidiana y los estigmas asociados al 
origen, reforzando la formación intercultural en colegios y servicios sociales. En defi-
nitiva, los resultados apuntan a la urgencia de avanzar hacia marcos normativos que 
faciliten la convivencia plural y la cohesión social en sociedades caracterizadas por 
la multiculturalidad.

Contribuciones de los autores

Concepto y diseño: A.C., N.F. y R.G.; Revisión de bibliografía: A.C. y R.G.; Metodo-
logía: A.C. y N.F.; Trabajo de campo y recogida de datos: A.C.; Análisis e interpreta-
ción: A.C., N.F. y R.G.; Preparación del borrador original: A.C., N.F. y R.G.; Escritura: 
revisión y edición: A.C., N.F. y R.G.

Financiación

Este artículo se deriva del Trabajo de Fin de Grado de Ana Campelo, realizado en la 
Universidad de Málaga, dirigido por Nayla Fuster y Rafael Grande, en el curso 2023-
2024. El trabajo no ha recibido financiación externa.



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 160 •

Agradecimientos

Los autores desean agradecer profundamente a las personas entrevistadas por su 
generosidad al compartir sus experiencias y permitirnos acceder a sus vivencias y 
reflexiones. Su colaboración ha sido fundamental para dar voz a realidades a menu-
do invisibilizadas y comprender con mayor profundidad los procesos de construcción 
identitaria en contextos multiculturales. Asimismo, se agradecen los reconocimientos 
otorgados al trabajo del que deriva este artículo: el Premio al Mejor Trabajo de Fin 
de Grado en diversidad etnocultural, migraciones internacionales y multiculturalidad, 
concedido por el Vicerrectorado de Igualdad, Política Social y Bienestar Universitario 
de la Universidad de Málaga; y el Accésit en los Premios Cátedra de Inclusión del 
Ayuntamiento de Málaga.

Conflictos de intereses

Los autores declaran no tener conflictos de intereses que hayan comprometido la 
objetividad de la investigación. No obstante, se reconoce que una de las personas 
autoras comparte características con algunos perfiles entrevistados, al proceder de 
una familia de origen inmigrante mixto y haber realizado personalmente las entrevis-
tas. Esta circunstancia, que podría haber supuesto un sesgo potencial, fue abordada 
mediante estrategias de control ético y metodológico: la triangulación en el análisis 
por parte de los tres autores, la revisión cruzada de las transcripciones y la discusión 
colectiva de las interpretaciones. Lejos de constituir una limitación insalvable, esta 
proximidad favoreció la generación de confianza y la apertura discursiva en temas 
sensibles como la discriminación, reduciendo la deseabilidad social que podría ha-
berse producido con un entrevistador percibido como completamente autóctono. En 
todo momento se garantizó la transparencia y la vigilancia de la objetividad, siguien-
do los principios éticos de la investigación cualitativa y las recomendaciones para 
minimizar sesgos en estudios con implicación personal.

Disponibilidad de datos

La transcripción anonimizada de las trece entrevistas se encuentra disponible bajo 
petición a los autores del artículo.

Declaración de uso de IA

Para la realización de este trabajo no se ha utilizado ningún tipo de herramienta de 
inteligencia artificial.

BIBLIOGRAFÍA (Referencias)
Andreeva, L. (2023). Features of hybrid identity of the second/third generation 

of european muslims. Современная Европа. https://doi.org/10.31857/
s0201708323040101

Aparicio, R. y Portes, A. (2014). Crecer en España: La integración de los hijos de 
inmigrantes. Obra Social “La Caixa”.

Aparicio, R. y Portes, A. (2021). La investigación longitudinal sobre la segunda 
generación. En R. Aparicio y A. Portes (Eds.), Los nuevos españoles: la 
incorporación de los hijos de inmigrantes (pp. 9-20). Bellaterra.



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 161 •

Arcarons, A. F. y Muñoz-Comet, J. (2018). La generación 1.5 de inmigrantes en España 
¿La crisis de empleo les ha afectado igual que a la primera generación? Revista 
Española de Investigaciones Sociológicas, 164, 21-40.

Bhabha, H.K. (1994). The location of culture. Routledge.

Bayona, J. y Domingo, A. (2024). Descendientes de inmigrantes nacidos en España: 
¿hacia una integración segmentada? Revista Española de Investigaciones 
Sociológicas, 187: 25-44. https://doi.org/10.5477/cis/reis.187.25-44

Behtoui, A. (2019). Constructions of self-identification: children of immigrants in 
Sweden. Identities, 28(3), 341–360. https://doi.org/10.1080/1070289X.2019.1658396

Boland, C. (2020). Hybrid identity and practices to negotiate belonging: Madrid’s Muslim 
youth of migrant origin. Comparative Migration Studies, 8(1), 1–17. https://doi.
org/10.1186/S40878-020-00185-2

Bourdieu, P. [1981] (2012). Le capital social: Notes provisoires. Idées économiques et 
sociales, 3, 63-65. https://doi.org/10.3917/idee.169.0063

Bruner, E.M. (1956). Primary Group Experience and the Processes of 
Acculturation. American Anthropologist, 58(4), 605-623. https://doi.org/10.1525/
aa.1956.58.4.02a00030

Cebolla, H. (2022). ¿Qué más hay detrás de la desventaja educativa de los inmigrantes? 
Tres ideas poco conocidas sobre su experiencia escolar. Mediterráneo Económico, 
36, 189-205.

Checa, J.C. y Arjona, Á. (2009). La integración de los inmigrantes de “segunda 
generación” en Almería. Un caso de pluralismo fragmentado. Revista Internacional 
de Sociología, 67(3), 701-727. https://doi.org/10.3989/ris.2008.04.17

Conde F. (2009). Análisis sociológico del sistema de discursos. Cuadernos 
Metodológicos nº43. Centro de Investigaciones Sociológicas.

Crocetti, E., Fermani, A., Pojaghi, B., y Meeus, W. (2011). Identity Formation in 
Adolescents from Italian, Mixed, and Migrant Families. Child Care Quarterly, 40(1), 
7–23. https://doi.org/10.1007/S10566-010-9112-8

De Miguel Luken, V. y Carvajal Gutiérrez, C. (2007). Percepción de la inmigración y 
relaciones de amistad con los extranjeros en los institutos. Migraciones, 22, 147-190.

Domingo, A., y Bueno, X. (2016). Prácticas y discursos: la tentación pigmentocrática. 
Fisuras en el discurso intercultural. En A. Domingo (Ed.) Inmigración y diversidad en 
España. Crisis económica y gestión municipal. (pp. 129-160). Icaria.

Eddy, G. (2014). Hijos de una tierra sin nombre: la realidad de los Chicos de Tercera 
Cultura. Mosaico de Esperanza.

Erikson, E.H. (1968) Identity: Youth and Crisis. W.W. Norton.

Fokkema, T., Lessard-Phillips, L., Bachmeier, J. D., y Brown, S. K. (2012). The Link 
Between the Transnational Behaviour and Integration of the Second Generation in 
European and American Cities: Does the context of reception matter? Nordic Journal 
of Migration Research, 2(2), 111–123. https://doi.org/10.2478/V10202-011-0033-X

Giunta, S., Colantoni, C. M., y Mannino, G. (2019). Integration and marginalization 
in second-generation immigrants in Palermo: an empirical research. International 



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 162 •

Journal of Psychoanalysis and Education, 11(1), 19–30. http://www.psychoedu.org/
index.php/IJPE/article/download/252/245

Gualda, E. (2021). Ni de carne ni de pescado. En R. Aparicio y A. Portes (Eds.), Los 
nuevos españoles: la incorporación de los hijos de inmigrantes (pp. 225-260). 
Bellaterra.

Guevara-Perea, M., y Candón-Mena, J. (2024). El papel de las redes sociales digitales 
en la integración de los jóvenes migrantes marroquíes en España. Encrucijadas. 
Revista Crítica de Ciencias Sociales, 24(3), v2401.

Hall, S. (1992). The Questions of Cultural Identity. En S. Hall, D. Held y T. McGrew 
(Eds.), Modernity and Its Futures (pp.273-325). Polity Press.

Hartmann, D. y Gerteis, J. (2005). Dealing with diversity: mapping 
multiculturalism in sociological terms. Sociological Theory, 32, 218-240. 
https://10.1111/j.0735-2751.2005.00251.x

Heath, A., y Schneider, S. L. (2021). Dimensions of Migrant Integration in 
Western Europe. Frontiers in Sociology, 6, 510987. https://doi.org/10.3389/
FSOC.2021.510987

Ibañez, J. (1979). Más allá de la sociología. El grupo de discusión: teoría y práctica. 
Siglo XXI.

Kanitsar, G. (2024). The same social elevator? Intergenerational class mobility of 
second-generation immigrants across Europe. European Sociological Review. https://
doi.org/10.1093/esr/jcae007

Karpava, S. y Ringblom, N. (2023). Cultural and Linguistic Capital of Second-Generation 
Migrants in Cyprus and Sweden. Open Cultural Studies, 7(1). https://doi.org/10.1515/
culture-2022-0177

Kasinitz, P. (2025). Segmented assimilation, then and now. Ethnic and Racial Studies, 
1–8. https://doi.org/10.1080/01419870.2024.2445085

Larrubia Vargas, R., y Ocaña, M. del C. (2014). Extranjeros en Andalucía: diversificación 
de las corrientes inmigratorias y sus patrones de distribución sobre el espacio 
andaluz. Ería, 93, 101–119. https://reunido.uniovi.es/index.php/RCG/article/
view/10326

Li, Y. (2023). The Hybrid Identity Construction of Young Adult Australian-Mainland 
Chinese in Melbourne. Journal of Humanities, Arts and Social Science, 7(6), 1170–
1174. https://doi.org/10.26855/jhass.2023.06.024

Martin, J., Arunachalam, D. y Forbes-Mewett, H. (2023). Race and Ethnicity in Identity. 
In: Identity and Belonging Among Chinese Australians. Migration, Minorities and 
Modernity, vol 7. Springer, Cham. (pp. 47–84). Springer International Publishing. 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-47862-8_3

Natera-Rivas, J.J.; Larrubia-Vargas, R. y Navarro-Rodriguez, S. (2021). Description of 
the Intramunicipal Habitat with Significant Concentrations of Foreign Population. 
The Case of the Province of Málaga (Spain). Bulletin of Geography. Socio-economic 
Series, 52, 39-58. https://doi.org/10.2478/bog-2021-0012

Pernas, B., Román, M. y Arquero, M. (2023). Jóvenes descendientes de Inmigrantes en 
España. Estudio cualitativo sobre la identidad, la integración y el racismo percibido 



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 163 •

por los jóvenes cuyos padres emigraron. Observatorio Español del Racismo y la 
Xenofobia, Ministerio de Inclusión, Seguridad Social y Migraciones.

Phinney J.; Romero I.; Nava, M. y Huang, D. (2001). The Role of Language, Parents, 
and Peers in Ethnic Identity Among Adolescents in Immigrant Families. Journal of 
Youth and Adolescence, 30(2), 135-153.

Plaza, D. (2006). The Construction of a Segmented Hybrid Identity Among One-and-
a-Half-Generation and Second-Generation Indo-Caribbean and African Caribbean 
Canadians. Identity, 6(3), 207–229. https://doi.org/10.1207/S1532706XID0603_1

Pollock, D.C., Van Reken, R.E., y Pollock, M. V. (2017). Third culture kids: growing up 
among worlds (3rd edition ed.). Nicholas Brealey Publ.

Portes, A. y Rumbaut, R. (2011). Legados: la historia de la segunda generación 
inmigrante. Editorial Miguel Ángel Porrúa.

Portes, A. y Wilson, K. (1980). Immigrant Enclaves: An Analysis of the Labor Market 
Experiences of Cubans in Miami. The American Journal of Sociology, 86, 295-319. 
https://doi.org/10.1086/227240

Portes, A., Aparicio Gomez, R., Haller, W., y Vickstrom, E. (2024). Progresar en Madrid: 
aspiraciones y expectativas de la segunda generación en España. Revista Española 
De Investigaciones Sociológicas, (134), 55–86. https://doi.org/10.5477/cis/reis.134.55

Portes, A., y Zhou, M. (1993). The New Second Generation: Segmented Assimilation and 
Its Variants. The Annals of the American Academy of Political and Social Science, 
530, 74–96.

Ramakrishnan, K. (2004). Second-Generation Immigrants? The ‘2.5 Generation’ in the 
United States. Social Science Quarterly, 85(2), 380-399.

Rodríguez-García, D.; de Miguel Luken, V. y Solana-Solana, M. (2020). Las uniones 
mixtas y sus descendientes en España: evolución y consideraciones sobre 
la mixticidad. Anuario CIDOB de la Inmigración, 2020, 168-195. https://doi.
org/10.24241/AnuarioCIDOBInmi.2020.168

Rumbaut, R.G. (1994). The crucible within: Ethnic identity, self-esteem, and segmented 
assimilation among children of immigrants: IMR. The International Migration 
Review, 28(4), 748. https://doi.org/10.1177/019791839402800407

Runfors, A. (2016). “What an Ethnic Lens Can Conceal: the Emergence of a 
Shared Racialised Identity Position among Young Descendants of Migrants in 
Sweden.” Journal of Ethnic and Migration Studies, 42(11), 1846-1863. doi:10.1080/13
69183X.2016.1153414.

Salinas, D. (2010). ¿A cuántos y a quiénes preguntar? Una aproximación al muestreo 
cuantitativo y cualitativo en investigación social y educacional. Valparaíso: 
Universitaria de Valparaiso.

Schinkel, W. (2017). Imagined Societies: A Critique of Immigrant Integration in Western 
Europe. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/9781316424230

Shakeel, M., Arslan, F., y Haroon, H. (2023). An analysis of flags as cultural icons: A 
semiotic study of 30 countries. NUML Faisalabad Campus.

Smith, R. (2006). Mexican New York: Transnational lives of new immigrants. Univ of 
California Press. https://doi.org/10.1525/9780520938601



Anduli • Revista Andaluza de Ciencias Sociales 	 Nº 29 - 2026

• 164 •

Soehl, T. (2017). Social Reproduction of Religiosity in the Immigrant Context: the Role 
of Family Transmission and Family Formation–Evidence From France. International 
Migration Review, 51, 999-1030.

Telles, E. (2015). Pigmentocracias. Color, etnicidad y raza en América Latina. Fondo de 
Cultura Económica.Tong, A., Sainsbury, P., y Craig, J. (2007). Consolidated criteria 
for reporting qualitative research (COREQ): A 32-item checklist for interviews and 
focus groups. International Journal for Quality in Health Care, 19(6), 349–357. https://
doi.org/10.1093/intqhc/mzm042

Triandafyllidou, A. (2011). Inclusion and Exclusion of Young Adult Migrants in Europe: 
Barriers and Bridges. Journal of Youth and Adolescence, 40(8), 1074–1076. https://
doi.org/10.1007/S10964-011-9659-1

Useem, J., Useem, R. H., y Donoghue, J. (1963). Men in the Middle of the Third 
Culture: The Roles of American and Non-Western People in Cross-Cultural 
Administration. Human Organization, 22, 169-179. https://doi.org/10.17730/
humo.22.3.5470n44338kk6733

Varro, G. (1990). Enfants et adolescents mixtes: une identité spécifique? Enfance, 43(3), 
303–322. https://doi.org/10.3406/ENFAN.1990.1950

Virta, E.; Sam, D.L. y Westin, C. (2004). Adolescents with Turkish background 
in Norway and Sweden: a comparative study of their psychological 
adaptation. Scandinavian Journal of Psychology, 45(1), 15-25. https://doi.
org/10.1111/j.1467-9450.2004.00374.x

Wacquant, L. (2024). Notas sobre la raza como etnia negada. Encrucijadas. Revista 
Crítica de Ciencias Sociales, 24(3), r2403. https://recyt.fecyt.es/index.php/
encrucijadas/article/view/110150

Yuval-Davis, N. (2010). Theorizing Identity: beyond the “us” and “them” 
Dichotomy. Patterns of Prejudice, 44(3), 261.280. https://doi.org/10.1080/003132
2X.2010.489736

Zhou, M. (1997). Segmented assimilation: issues, controversies, and recent research on 
the new second generation. International Migration Review, 31(4), 975-1008. https://
doi.org/10.1177/019791839703100408

Zubida, H., Lavi, L.; Harper, R. A., Nakash, O., y Shoshani, A. (2013). Home and away: 
hybrid perspective on identity formation in 1.5 and second generation adolescent 
immigrants in Israel. Glocalism: Journal of Culture, Politics and Innovation, 2013(1). 
https://doi.org/10.12893/GJCPI.2013.1.6

© 2025 por los autores Licencia a ANDULI, Editorial de la 
Universidad de Sevilla. Es un artículo publicado en acce-
so abierto bajo los términos y condiciones de la licencia 
“Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar 
4.0 Internacional”



Artículos • Ana Campelo, Nayla Fuster, Rafael Grande

• 165 •

ANEXO
Guion para las entrevistas semiestructuradas

a.	Experiencia multicultural

	□Quería que me contaras cómo es crecer en un en un hogar con padres de 
diferente origen
	□¿Qué valoras de tu experiencia multicultural? ¿Qué ventajas o desventajas 
ves?
	□¿Sientes diferencias con los nativos?
	□¿Cómo crees que los españoles ven a los migrantes/extranjeros? ¿Crees que 
es a todos es por igual independientemente de que país vengan? (¿Reciben 
igual a un alemán que a un latino?)

b.	Identidad

	□¿Cómo te identificas a ti mismo?
	□¿Si tuvieras que usar colores para definir tu identidad cultural, como lo harías? 
(colorear dibujo).

c.	Relaciones sociales

	□¿Cómo han influido tus orígenes en tus relaciones sociales, es decir, que tus 
padres sean de otro país, ha influido en poder hacer amigos, en cómo te trata 
o ve la gente, etc.?
	□¿Me puedes hablar del origen de tus amigos? ¿Cómo te relacionas con ellos?
	□¿Has tenido alguna experiencia de discriminación?
	□¿Alguna vez sentiste presión por las expectativas de los demás por cómo 
debes ser, o con qué cultura identificarte?
	□¿Cuál es la relación actual que tienes con tu país de nacimiento? ¿O con el 
de tus padres? ¿Tienes familia o amigos allí? ¿Hablas con ellos de forma 
habitual? ¿Has vuelto/ido a conocerlos/visitarlos? ¿Qué red de contactos te 
queda de allí?

d.	Vida familiar

	□¿Cuál es la trayectoria de tus padres en el país? (trabajo, vivienda)
	□¿Tus padres te exigen o te piden cosas que en España no se hagan?
	□¿Qué comidas se comen en casa?
	□¿En qué idioma/expresiones prefieres hablar en casa?
	□¿La forma en la que hablas en casa, cambia cuando hablas fuera de casa?




