
civ

(Eds.)

SUMARIO

In Memoriam. Leonardo Amoroso (1952-2021) – Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz (1944-2021) –
Josep Martínez Bisbal (1950-2021) – I. ESTUDIOS VIQUIANOS: ALFONSO GARCÍA MARQUÉS,
Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos – MAURIZIO MARTIRANO, Reflexiones en torno
a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia nueva de Giambattista Vico (trad. de Mª.J. Rebollo
Espinosa) – AMPARO ZACARÉS, Vico y Zambrano, del saber poético al saber encarnado – ALFONSO ZÚNICA

GARCÍA, La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico – II. ESTUDIOS
SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA: ALBERTO M. DAMIANI, Instituciones, poder y lenguaje.
Sobre la reciente recepción de Vico en Argentina (2003-2018) – JOSÉ M. SEVILLA, Ráfagas de Vico en la
prensa diaria española del siglo XIX. Desde el final de la primera Guerra Carlista (1840) hasta el final del
Sexenio Democrático (1874) – III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS: GEORGE

LEÓN KABARITY, Reflexiones sobre cosmopolitismo e hispanismo. A propósito de un libro con 27 perspectivas
– IV. BIBLIOTECA VIQUIANA: GIAMBATTISTA VICO, Idea de una gramática filosófica (1740), trad. de
A. Zúnica; y Carta al abate Esperti en Roma (1726), trad. de J.M. Sevilla – COLABORADORES –
DIRECTRIZ DE LA REVISTA Y NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACIÓN –
EVOLUTIVO HISTÓRICO DE NÚMEROS ANTERIORES – Anuncio (2007) – Call for papers n. 37 (2023).

D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35

https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

Cuadernos
Vicosobre

C
U

A
D

E
R

N
O

S
 S

O
B

R
E

 V
I
C

O
  

  
  

  
 N

ú
m

. 
3
5
 /

 2
0
2
1

Centro de
Investigaciones

sobre Vico

https://editorial.us.es

Núm. 35 - 2021

Miguel A. Pastor

José M. Sevilla

30 años de la revista (1991-2021)

e-ISSN: 2697-0732

Nueva CSV MAQUETA CUBIERTA 35 (2021) QX VERDE:Maquetación 1  8/5/22  21:26  Página 1



Cuadernos
sobre VicoNúm. 35 - 2021





Cuadernos
sobre Vico

Miguel A. Pastor Pérez y José M. Sevilla Fernández (Eds.)

Núm. 35 - 2021

EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA  eus
CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO  civ

Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política
2021



Reservados todos los derechos bajo la Ley de Protección Intelectual. Ni
la totalidad ni parte de esta publicación puede reproducirse o transmitirse
por ningún procedimiento de edición o de publicación, sin permiso escri-
to del titular del ©.

Hay publicación digital del volumen original impreso de la revista, en http://www.ins-
titucional.us.es/cuadernosvico y en https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico,
con acceso libre a la lectura de los contenidos permitida para usos académicos y de
investigación. Licencia de uso “Creative Commons Atribución-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 Internacional”

Reproducción en portada: Fragmento de grabado de Francesco di Bartolo (1866)

© Diseño de portada: CIV – SPUS
Maquetación del volumen y edición impresa: Hal 9000sf
Edición digital y web: Juan A. Rodríguez Vázquez 

© CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 1991
Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política
Facultad de Filosofía. C/ Camilo José Cela s/n. – 41018 Sevilla (España)
Telfs. (34) 954 557 773 - 954 556 111 – 954 557 796;- FAX 954 559 725
Correo electrónico: sevilla@us.es mpastor@us.es
http://www.institucional.us.es/civico – http://www.institucional.us.es/cuadernosvico

© Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla. 2003. Editorial Universidad de Sevilla, 2021

© CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 2021

© CUADERNOS SOBRE VICO. 2021

© Autores y traductores en el volumen n. 35, 2021

Además de publicarse en su edición electrónica bajo una licencia de uso y distribución “Creative Commons Atribución-
NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional”, el mismo número de esta revista se publica idéntico en edición impresa en
papel, y bajo condición no venal, con una ayuda del Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética
y Filosofía Política (Universidad de Sevilla).

Produce impresión: iris-copy
Impreso en España – Printed in Spain

ISSN: 1130-7498
e-ISSN: 2697-0732
Depósito Legal: SE-423-1991

D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35

Cuadernos sobre Vico se publica en Sistema OJS (Open Journal System)

Repositorio digital Revistas US: https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico



CONSEJO DIRECTIVO / Consiglio Direttivo / Editors
Director: JOSÉ M. SEVILLA FERNÁNDEZ (Universidad de Sevilla) [Editor]

Director Adjunto (Jefe Redacción): MIGUEL A. PASTOR PÉREZ (Universidad de Sevilla) [Associate Editor]

CONSEJO DE REDACCIÓN / Consiglio di Redazione / Editorial Staff
FRANCISCO J. NAVARRO GÓMEZ (CIV) – MARÍA JOSÉ REBOLLO ESPINOSA (Universidad de Sevilla) – AMPARO
ZACARÉS PAMBLANCO (Universidad Jaume I). Secretaría (Universidad de Sevilla): ANA ROSA GÓMEZ ROSAL (CIV)
– JÉSSICA SÁNCHEZ ESPILLAQUE (Universidad de Sevilla).

Adjuntos al Consejo de Redacción para este volumen n. 35 de 2021:
LORENA GRIGOLETTO (Universidad de Nápoles) – FERNANDO H. LLANO ALONSO (Universidad de Sevilla) – ARMANDO
MASCOLO (ISPFSM, Nápoles) – MARIA LIDA MOLLO (Universidad de La Calabria) – GIORGIA DELLO RUSSO (Lisboa)

CONSEJO CONSULTIVO / Consiglio Scientifico / Board of Consulting Editors
PABLO BADILLO O’FARRELL (Universidad de Sevilla) – JOSÉ M. BERMUDO ÁVILA (Universidad de Barcelona) –
GIUSEPPE CACCIATORE (Universidad de Nápoles & Centro di Studi Vichiani) – ROMÁN DE LA CALLE DE LA CALLE
(Universidad de Valencia) – PIO COLONNELLO (Universidad de Calabria) – ALBERTO M. DAMIANI (Universidad de
Buenos Aires - C.O.N.I.C.E.T.) – MARCEL DANESI (Universidad de Toronto) – MOISÉS GARCÍA GONZÁLEZ (U.N.E.D.,
Madrid) – HUMBERTO GUIDO (Universidad de Überlândia) – ANTONIO HEREDIA SORIANO (Universidad de Salamanca)
– EMILIO HIDALGO-SERNA (Universidad T. Braunschweig & Fundación Studia Humanitatis) – FABRIZIO LOMONACO
(Universidad de Nápoles) – MASSIMO MARASSI (Universidad S.C. de Milán) – MAURIZIO MARTIRANO (Universidad de
La Basilicata) – JOSÉ LUIS MORA GARCÍA (Universidad Autónoma de Madrid) – CIRIACO MORÓN ARROYO
(Universidad de Cornell) –  ENRICO NUZZO (Universidad de Salerno) – GIUSEPPE PATELLA (Universidad de Roma Tor
Vergata) – ANTONIO ENRIQUE PÉREZ LUÑO (Universidad de Sevilla) – LEON POMPA (Universidad de Birmingham)
– ALAIN PONS (Universidad de París X, Nanterre) – MANUELA SANNA (Istituto per la Storia del Pensiero Filosofico
e Scientifico Moderno - C.N.R., Nápoles) – ANTONIO SCOCOZZA (Universidad de Nápoles) – QUENTIN SKINNER
(Universidad de Cambridge) – FULVIO TESSITORE (Accademia Nazionale dei Lincei) – JÜRGEN TRABANT
(Universidad Libre de Berlín) – JORGE VELÁZQUEZ DELGADO (Universidad Autónoma de México, Iztap.) – DONALD
PHILLIP VERENE (Universidad de Emory & Institute for Vico Studies) – AMADEU VIANA SAN ANDRÉS (Universidad
de Lleida) – JOSÉ VILLALOBOS DOMÍNGUEZ (Real Academia Sevillana de Buenas Letras).

Han pertenecido también a los Consejos (†): LEONARDO AMOROSO (Universidad de Pisa. 1952-2021) – MARIO

AGRIMI (Universidad Oriental de Nápoles. 1928-2010) – ANDREA BATTISTINI (Universidad de Bolonia. 1947-2020)
– JOAQUÍN BARCELÓ (Universidad Andrés Bello, Chile. 1927-2014) – EDUARDO BELLO REGUERA (Universidad de
Murcia. 1940-2010) – ISAIAH BERLIN (Alls Souls College, Oxford. 1909-1997) – GUSTAVO COSTA (Universidad de
California, Berkeley. 1930-2012) – EUGENIO GARIN (Universidad de Florencia. 1909-2004) – ERNESTO GRASSI
(Universidad de Múnich. 1902-1991) – JOSEP MARTÍNEZ BISBAL (Universidad de Valencia. 1950-2021) – JACOBO
MUÑOZ VEIGA (Universidad Complutense de Madrid. 1942-2018) – STEPHAN OTTO (Universidad de Múnich. 1931-
2010) – FRANCO RATTO (Universidad de Roma «La Sapienza». 1946-2003) – GIORGIO TAGLIACOZZO (Institute for
Vico Studies, Nueva York. 1909-1996) – G.H. VON WRIGHT (Academia Fennica, Helsinki. 1916-2003).

EDICIÓN
Centro de Investigaciones sobre Vico (CIVCIV). J.M. Sevilla, M.A. Pastor, J. Villalobos

DIRECCIÓN, REDACCIÓN Y ADMINISTRACIÓN
Cuadernos sobre Vico. Prof. Dr. José M. Sevilla

Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política (Facultad de Filosofía)
c/ Camilo José Cela s/n. 41018-SEVILLA (España)

Telfs. (34) 95 455 77 73 - 95 455 77 96 - 95 455 61 11 – FAX (34) 95 455 97 25
e-mails: sevilla@us.es – mpastor@us.es

http://www.institucional.us.es/civico – http://www.institucional.us.es/cuadernosvico

PUBLICACIÓN
Editorial Universidad de Sevilla

C/ Porvenir n° 27. 41013-SEVILLA (España)
Telf. (34) 95 448 7447 - (34) 95 455 11 29 – FAX (34) 95 448 74 43 – secpub2@us.es

https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico



TREINTA AÑOS DE Cuadernos sobre Vico
(1991 - 2021)



SUMARIO

In Memoriam. L. Amoroso – J. B. Díaz-Urmeneta Muñoz – J. Martínez Bisbal .................
Leonardo Amoroso (1952-2021). José M. Sevilla ....................................................................
Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz (1944-2021). Pablo Badillo O’Farrell ...............................
Josep Martínez Bisbal (1950-2021). José M. Sevilla .................................................................

I. ESTUDIOS VIQUIANOS

Alfonso García Marqués, Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos ...
Maurizio Martirano, Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la
Ciencia nueva de Giambattista Vico ............................................................................
Amparo Zacarés, Vico y Zambrano, del saber poético al saber encarnado ............................
Alfonso Zúnica García, La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su
lectura de Vico .................................................................................................................

II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA

Alberto M. Damiani, Instituciones, poder y lenguaje. Sobre la reciente recepción de Vico en
Argentina (2003-2018) ..............................................................................................
José M. Sevilla, Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. Desde el final
de la primera Guerra Carlista (1840) hasta el final del Sexenio Democrático (1874) ............

III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS

George León Kabarity, Reflexiones sobre cosmopolitismo e hispanismo. A propósito de un
libro con 27 perspectivas ......................................................................................................

IV. BIBLIOTECA VIQUIANA

Giambattista Vico, Idea de una gramática filosófica (1740). Trad. de Alfonso Zúnica García 
Giambattista Vico, Carta al abate Esperti en Roma (1726). Trad. de José M. Sevilla ........

COLABORADORES ....................................................................................................
DIRECTRIZ DE LA REVISTA Y NORMATIVA DE PROPUESTAS DE COLABORACIÓN ..............................
EVOLUTIVO HISTÓRICO: SUMARIOS DE NÚMEROS ANTERIORES ...........................................
ANUNCIO 2007 SOBRE EDICIÓN IMPRESA NO VENAL Y ON LINE EN ABIERTO ..............................

Corrigenda : erratas en la edición impresa (no en la digital) del nº 34 (2020) .......................................
Call for papers Cuadernos sobre Vico nº 37 (2023) .............................................................

13
15
19
23

31

65
89

111

143

153

203

217
221

229
231
235
244

245
246

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN 2697-0732

D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35





«nosotros, en cambio, que no pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar»
(De Antiquissima, Proemio)

La revista Cuadernos sobre Vico no impone ninguna tendencia hermenéutica ni sostiene sistema filo-
sófico alguno; tampoco está animada por ideología política o credo religioso de algún tipo. Explícita
y llanamente profesa un ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinión, pluralidad de ideas,
rigurosa investigación y calidad de expresión.

Las tesis mantenidas en los escritos reflejan solo el pensamiento de cada autor, no comprometiéndose
a los demás autores ni al propio nombre de la publicación Cuadernos sobre Vico.

De una litografía de Luigi Rados (1821)



Revista referida o indizada en:

©

INDICACIONES SOBRE REVISTAS TUTELADAS
POR LA EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA EUS 

(indicaciones publicadas por la EUS en su web: https://editorial.us.es/es/revistas/cuadernos-sobre-vico)

Licencia de uso
4.0   Salvo indicación contraria, todos los contenidos de la edición electrónica se distribu-
yen bajo una licencia de uso y distribución “Creative Commons Atribución-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 Internacional”. Puede consultar desde ahí la versión informativa y el texto
legal de la licencia. Esta circunstancia ha de hacerse constar expresamente de esta forma cuan-

do sea necesario.
Política de Preservación Digital

Las revistas tuteladas por la Editorial Universidad de Sevilla, alojadas en los dominios
https://editorial.us.es/es/revistas y https://revistascientificas.us.es, tienen asegurado un archivo seguro y
permanente gracias a la realización automática, por parte del servicio informático de la universidad, de
una copia de seguridad de sus contenidos cada 24 horas. Ello permite a todas las revistas electrónicas de

la Universidad de Sevilla preservar sus contenidos frente a cualquier posible eventualidad, puesto que en caso de pérdida o corrup-
ción puntual, es factible acudir a las copias de seguridad diarias.

Antiplagio
La revista siempre velará porque los trabajos publicados sean inéditos y originales, utilizando para su comprobación
la herramienta profesional de servicios antiplagios de Turnitin. La Revista se reserva la decisión de rechazar los artí-
culos con un porcentaje de similitud inadecuado. Así mismo el autor/es garantizan la autoría y originalidad del artí-
culo, y asumen la plena y exclusiva responsabilidad por los daños y perjuicios que pudieran producirse como conse-
cuencia de reclamaciones de terceros respecto del contenido, autoría o titularidad del contenido del mismo.

Lista de bases de datos y repertorios en que se cita a Cuadernos sobre Vico (noviembre de 2021)
BASE Bielefield Academic Search Engine – Biblioteca Virtual de Polígrafos FIL – CARHUS Plus 2014 – Catálogo CISNE –
CIRC– CORE – Dialnet – DICE (2010) – Dulcinea – Elenco delle Riviste Scientifiche (Aggiornato all’ 08/02/2016) Area 11 –
ERIH Plus – Europeana Collections – ILF Fundación Ignacio Larramendi – Google académico – Google Libros – HISPANA –
Índices CSIC – ISOC Base de Datos – idUS – ITALINEMO – JSTOR – La Referencia (Red de Repositorios en abierto) – PIO –
ProQuest – The Philospher’s Index – philpapers – latindex – LECHUZA – MIAR – Oalster – Open Aire / Explore – REBIUN –
RECOLECTA – ReserchGate – Scilit – RBPh UCLouvain – resh (2011) – UlrichsWeb – Zbook.org



CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO

CIV

SEVILLA (ESPAÑA)

Cuadernos sobre Vico es una revista académica especializada, impresa y en edi-
ción digital en abierto, que se publica con periodicidad anual, revisada por ‘pares
ciegos’ y ampliamente referenciada. Publicada en OJS.

Todos los volúmenes de la revista Cuadernos sobre Vico, desde el número 1
(1991) hasta el último, se encuentran disponibles en versión digitalizada (pdf) con
acceso libre solo para su lectura y en el Portal de Revistas de la Editorial
Universidad de Sevilla:

https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico
y en la página web del Centro de Investigaciones sobre Vico:

http://www.institucional.us.es/cuadernosvico

La consulta de los contenidos de los números, reproducidos de su versión origi-
nal impresa, solo está permitida para usos académicos e investigadores, no autori-
zándose su reproducción por ningún medio sin permiso expreso de la revista, man-
teniéndose el © de la revista impresa en papel, de los autores y de los traductores,
lo mismo que en la edición digital en abierto. Contenidos bajo licencia de distribu-
ción CCANC.

Sobre la edición impresa de la revista, véase la «Nota Editorial» en la página 11 de Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) y la
reproducción de la misma en la página 244 del presente volumen.



Nada grande, nada nuevo, nada insigne recaba tu atención,
porque con tu sublime ánimo has prevenido la totalidad de
las cosas más notables.

(G. Vico, Panegírico a Felipe V, 1702, § 11)



In memoriam

Cuadernos sobre Vico manifiesta su dolor y
hace público su pesar por el fallecimiento en
2021 de los tres reconocidos historiadores de las
ideas estéticas y filosóficas, estudiosos de Vico
vinculados a Cuadernos sobre Vico, revista a la
que apoyaron y en cuyas páginas colaboraron,
contribuyendo a la calidad de la publicación y a
la historización de “Vico en español”. 

Leonardo Amoroso
(Livorno 1952 - Pisa 2021)

Università degli Studi di Pisa

Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz
(Sevilla 1944 - 2021)

Universidad de Sevilla

Josep Martínez Bisbal
(Catadau 1950 - 2021)
Universitat de València

Imagen: Universitat de Valéncia

Imagen: Università degli Studi di Pisa Imagen: Centro de Investigaciones sobre Vico

Pisa, septiembre 2017

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)





[15]

Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam 
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.01

LEONARDO AMOROSO (1952-2021)
IN MEMORIAM

l profesor y filósofo Leonardo Amoroso falleció, inesperadamente ––según las
noticias de prensa que cubrieron el deceso––, el sábado 30 de enero de 2021, sin haber
cumplido aún los 70 años y durante el transcurso de la pandemia de virus covid-19
que azota al mundo desde hace dos años. Amoroso era catedrático de Estética en la
Università di Pisa, adscrito como docente al Dipartimento di Cilvità e Forme del
Sapere. Con él se pierde a uno de los más importantes filósofos hermenéuticos euro-
peos, y de entre los más representativos italianos en el ámbito de la estética.

Nacido en Livorno en 1952, estudió en la Universidad de Pisa y en la Escuela
Normal Superior (SNS). Influyeron en la dirección de su formación filosófica docentes-
filósofos como Francesco Barone (1923-2001), Massimo Barale (1941-2015), Giorgio

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.01
© José Manuel Sevilla Fernández, 2021. Director de Cuadernos sobre Vico

EE
CFS



Colli (1917-1979) o el hermeneuta Gianni Vattimo (1936-). Fue Investigador en la
SNS y en la Universidad de Pisa entre los años 1981 y 1995, y estuvo becado en
Hamburgo y en Friburgo. En 1995 ganó la cátedra de Estética en la Universidad de
Padua, donde profesó hasta 2001 en que retornó finalmente a la de Pisa, donde además
de catedrático de Estética ejerció durante casi una década como Presidente del “Corso
di Studi aggregato in Filosofia” (Laurea trienal) y de “Filosofia e forme del sapere”
(Laurea Magistral). Desde 2015 fue Vicepresidente de la Società Italiana di Estetica.

Sus investigaciones y ensayos, plasmados en publicaciones o intervenciones en
Congresos, se han movido dentro del ámbito de la estética y en declarada línea de la
filosofía hermenéutica, con libros y artículos dedicados a Baumgarten, Kant, Schiller,
Hegel, Kierkegaard, Heidegger (habiendo también traducido al italiano a autores ale-
manes: Kant, Schelling, Heidegger, Stirner…) y Vico, omnipresente Vico en el pen-
samiento y en la obra de Amoroso, especialmente desde la aproximación de ideas del
napolitano a las de Heidegger gracias a la mediación de Ernesto Grassi, figura que
––reconoce el propio Amoroso–– ejerció notable influencia sobre él. Amoroso buscó
y trató de rehabilitar a Vico en el lugar importante que merece dentro de la historia de
la hermenéutica. Así lo reconoció expresamente en su perfil viquiano para el volumen
especial de Cuadernos sobre Vico en 2018. Escribe en «Mi Vico hermenéutico»: «En
los años en los que me formé, esto es, en los años Setenta del siglo pasado, se estaba
en pleno “giro lingüístico”. Personalmente lo acogí sobre todo en lo que se refiere a
la hermenéutica de inspiración heideggeriana y, subsidiariamente, en lo referente a la
semiología de inspiración saussureana. Es a la luz de estas dos corrientes, y sobre todo
de la primera, como he interpretado después a Vico. […] dada mi procedencia desde
estudios heideggerianos, un aspecto que me interesaba y me atraía particularmente de
Grassi era el hecho de que él proponía una audaz conexión entre Vico y, justamente,
Heidegger.» (Cuadernos sobre Vico, n. 32, 2018, pp. 19-20). El giro hermenéutico
amorosiano fue constante, un permanente maelstrom en torno al cual giraba todo,
hasta que llegaba a ser hermenéuticamente digerido el sentido de la/s filosofía/s, la
estética, los autores, las tradiciones y las realidades en que vivimos (que dice
Blumenberg)… En ese inquieto y vivo remolino del pensar, tolvanera de ideas, caían
como en tela de araña los temas y autores de la estética clásica alemana, especialmen-
te Kant, de quien en 1984 había publicado para Guida (Nápoles) Senso e consenso.
Uno studio kantiano, y había traducido su Logica para los tipos de Laterza (Roma,
1984); pero, sobre todo, giraban siempre en el vórtice el hermeneutizado Vico y el
omnipresente ––pasión de aquel joven estudioso de Filosofía– Heidegger hermeneu-
tizador; a los que seguirían, más tardíamente, Nietzsche y Dewey.

Leonardo Amoroso pertenecía al Consejo Consultivo de nuestra revista, y cola-
boraba en ella de vez en cuando, junto con otros proyectos lanzados desde Sevilla.
Publicó en Cuadernos sobre Vico: «Dos estudios italianos sobre Vico y la estética»,

Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam

16 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



n. 7-8, 1997, pp. 399-405 [trad. de José M. Sevilla]; «De Heidegger a Vico con Grassi
y Gadamer», n. 30-31, 2016-2017, pp. 19-30 [trad. de Jéssica Sánchez Espillaque]; y
«Mi Vico hermenéutico», n. 32, 2018, pp. 19-24 [trad. de J. Sánchez Espillaque]. Y
en el volumen I de los tres que componen las actas del congreso internacional hispa-
lense de 1999, promovidas por el Istituto Italiano per gli Studi Filosofici y la Stiftung
Studia Humanitatis y a cargo de Emilio Hidalgo-Serna, Massimo Marassi, José M.
Sevilla, y José Villalobos (Eds.), Pensar para el nuevo siglo. Giambattista Vico y la
cultura europea (La Città del Sole, Nápoles, 2001), en pp. 23-36, flanqueada por
Eugenio Coseriu y por Manuel Barrios se halla la contribución de Amoroso «Vico e
la “nascita” dell’estetica».

Sería insensato pretender recoger aquí su extensa bibliografía, incluso la de
temática viquiana, con libros compuestos de importantes ensayos sobre su lectura her-
menéutica de Vico o sobre la paternidad viquiana de la estética, tales como: Nastri
vichiani, Edizioni, Pisa, ETS, 1997 (nueva edición en 2018); Lettura della «Scienza
Nuova» di Vico, Turín, Utet Libreria, 1998 (trad. alemana publicada por Neumann &
Königshausen, Wurzburgo, 2006; reelaborado en italiano como Introduzione alla
«Scienza Nuova» di Vico, Pisa, ETS, 2011); Ratio & aesthetica. La nascita dell’este-
tica e la filosofia moderna, Pisa, ETS, 2000, 2008 2ª ed.; Scintille ebraiche. Spinoza,
Vico e Benamozegh, Pisa, ETS, 2004. Y artículos o ensayos en capítulos de libros,
como: «Da Aristotele a Vico. A proposito di Grassi e il mito», en Un filosofo euro-
peo: Ernesto Grassi, Palermo, “Aesthetica Preprint” 48, 1996, pp. 61-76; o su precio-
so «Vico, Heidegger e la metafisica», en Studi in Memoria di Ernesto Grassi, al cui-
dado de Emilio Hidalgo-Serna y Massimo Marassi, Nápoles, La Città del Sole, 1996,
tomo I, pp. 447-470 (más tarde también en Nastri vichiani, ya citado); relacionable
con su ensayo sobre «La “Lichtung” de Heidegger, como lucus a (non) lucendo», en
El pensamiento débil, Gianni Vattimo & Pier Aldo Rovatti (Eds.), trad. esp., Madrid,
Cátedra, 1983 (y reeds. posteriores), pp. 192-228.

También, al igual que José Faur o Donatella Di Cesare, Amoroso rastreó la
relación de Vico con el pensamiento y la cultura hebreas. Así, por ejemplo, en su ya
referido libro de 2004 Scintille ebraiche. Spinoza, Vico e Benamozegh; si bien dedicó
otras obras a la tradición hebrea, como Per un’estetica della Bibbia, Pisa, ETS, 2008;
aunque tenían más peso las obras dedicadas a la formalización hermenéutica de la
estética: L’estetica come problema, Pisa, ETS, 1988; Maschere kierkegaardiane,
Turín, Rosenberg & Sellier, 1990; Lichtung. Leggere Heidegger, Turín, Rosenberg &
Sellier, 1993; Schiller e la parabola dell’estetica, ETS, Pisa, 2014.

Fue un ingenioso filósofo, mas también un académico serio y responsable y un
docente preocupado por la enseñanza y por la didáctica; y en aquello en que coinci-
den tanto colegas como discípulos suyos, es en que era, ante todo, una excelente per-

Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam

17Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



sona, con integridad moral, prudencia y discreción, conjugadas con la pasión por vivir
y el amor por la belleza; un ser elegante, del que Baltasar Gracián habría dicho:
«––¿Es italiano? ––preguntó la Muerte––. Porque eso sólo le basta, que saben vivir.»
(El Criticón, 3ª Parte, Crisis XI). Leonardo Amoroso celebró la vida humanísticamen-
te, y ahora, ausente, lo celebramos en las nuestras, entre aulas y bibliotecas, entre estu-
dios y hermenéuticas, lecturas y escritos donde permanece, como vibrando un diapa-
són, la palabra entonante de nuevas comprensiones y afinadora de prístinos sentidos,
ecos del ser. Su palabra, lógos (λóγος) – dabár ahora celebrada y desde ahora ,(רָבדָּ)
entonada.

A nosotros nos basta en esta rememoración del filósofo fallecido y del amigo
recordado con concluir diciendo, nuevamente por boca de Gracián: «Más importa ser
celebrado que ser celebrador» (Oráculo, máxima CCII).

José M. Sevilla Fernández
Director de Cuadernos sobre Vico

21 de septiembre de 2021, segundo año de pandemia

ef

Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)18



[19]

JUAN BOSCO DÍAZ-URMENETA MUÑOZ (1944-2021)
IN MEMORIAM

l pasado 22 de Julio falleció en Sevilla, ciudad en la que había nacido, Juan
Bosco Díaz-Urmeneta, dentro de dos familias cultas e ilustradas, no en vano era des-
cendiente de Pedro Muñoz Seca y de Antonia Díaz, en la casa de la cual vino al
mundo.

Profesor de Estética en la Universidad de Sevilla, en la que transcurrió toda su
vida académica, donde dejó constancia de sus notables virtudes docentes en las
Facultades de Filosofía, pero sobre todo en las de Comunicación e Historia por los
azares de la distribución de las cargas docentes, simultaneó esta ocupación con la
labor de crítico de arte y comisario de múltiples exposiciones y actividades artísticas.

Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz (1944-2021). In Memoriam
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.02

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.02
© Pablo Badillo O’Farrell, 2021. Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico

CIV

EE



Hay que dejar establecido que, dentro de su extensísima labor publicística, ha
dejado estudios en los que ha marcado hitos investigadores sobre casi todo el legado
de pintores sevillanos de estos últimos cincuenta años, desde Joaquín Sáenz y José
Soto a Teresa Duclós y Carmen Laffón, a la cuál dedicó su última magna obra con el
Catálogo razonado de su obra (Fundación Cajasol, 2021). Asimismo, fueron muy de
tener en cuenta todas sus actividades e iniciativas que, en concreto en Sevilla, se pro-
dujeron de manera extensa y continuada en el CAAC y en el CICUS.

Pero, además de las publicaciones y actividades en este campo en las que hay
voces mucho más autorizadas que la del que esto firma, es preciso detenerse en otro
ámbito al que asimismo dedicó mucho tiempo y una buena cantidad de publicaciones.
Estas, de las que me voy a ocupar a continuación, comienzan con la que fue original-
mente su tesis doctoral ––y que dio origen a su libro Individuo y racionalidad moder-
na (1994)–– y continuaron ulteriormente con una serie de artículos, traducciones y
capítulos de libros, en varios de los cuales colaboramos en  su realización.

El último libro citado lleva por subtítulo Una lectura de Isaiah Berlin, y en él
se encuentra un análisis muy detallado de la obra de este autor, especialmente sobre
la base del estudio de la incidencia del pensamiento ilustrado en la conformación del
pensamiento racional y de los contornos del individuo actuales. No obstante, Díaz-
Urmeneta dedica asimismo un amplio espacio a la consideración berliniana del pen-
samiento romántico como la otra pata en la que se puede sustentar una adecuada con-
sideración del pensamiento presente. En este libro ya hay dos extensos capítulos dedi-
cados a la importancia de Vico en la obra y el pensamiento berlinianos, circunstancia
que va a reiterar en un artículo muy próximo en el tiempo, publicado en 1997 en los
Cuadernos sobre Vico y titulado «Voces mezcladas. Una reflexión sobre tradición y
modernidad», donde persigue las trazas que Berlin siguió sobre dos grandes pensado-
res conservadores, De Maistre y Burke, y cómo en el estudio del desarrollo de la tra-
dición encuentran caminos distintos en relación con el napolitano, ya que mientras
que en el francés se puede constatar su conocimiento del pensamiento viquiano, en el
irlandés, en cambio, no hay tal traza, pero sí destaca Díaz-Urmeneta la defensa por
este de la permanencia e importancia de las estructuras sociales, de los cuerpos inter-
medios de la sociedad, frente a un individualismo absoluto. Pero en ambos encuentra
la sombra de Vico en la defensa del hombre histórico frente a la teoría ilustrada del
Hombre abstracto y plenamente racional.

La figura de Berlin fue un elemento que nos unió en diversas empresas
intelectuales, ya que Díaz-Urmeneta fue un hombre que mostró siempre, aparte
de una absoluta lealtad a los amigos, una enorme predisposición a colaborar en
cualquier trabajo en grupo que considerara interesante y digno de llevar adelante.

En 1997 compatibilizó su labor de traductor y estudioso de la obra berliniana,
dando a las prensas el libro El Mago del Norte. J. G. Hamann y el origen del irracio-
nalismo moderno, donde, en un iluminador prólogo a esta edición, desmenuzó el

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)20

Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz (1944-2021). In Memoriam



Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 21

Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz (1944-2021). In Memoriam

papel como heraldo de lo que había de venir, es decir, como prototipo del prerromán-
tico, del romanticismo entendido en cierta manera como corriente de pensamiento
que iba a subvertir los principios del racionalismo ilustrado.

Cuando en 1998 puse en marcha, junto con el Prof. Bocardo, la publicación
del primer libro colectivo que se iba a publicar en España sobre Berlin, que salió a
la calle el año siguiente bajo el título de Isaiah Berlin. La mirada despierta de la his-
toria, lo invité a colaborar y nos ofreció una magnífica monografía que se publicó en
dicho volumen con el título de «Los límites de la Ilustración: una aproximación al
concepto de experiencia en Isaiah Berlin», donde volvió a enfatizar sobre los exce-
sos que el autor inglés encontró siempre en las pretensiones totalizadoras del perío-
do ilustrado.

Al correr de los años, en el 2010, organicé unas jornadas hispano-italianas
sobre el pensamiento de Berlin en la Casa de la Provincia de Sevilla, en la que, como
siempre que se trataba de esta cuestión, conté con Bosco. Y nuevamente, a pesar de
sus múltiples ocupaciones docentes, investigadoras y de crítica y comisariado de
arte, se mostró dispuesto a participar en aquella reunión que fue extraordinariamen-
te fructífera, en cuanto a las relaciones humanas con los profesores napolitanos que
participaron en ella; pero además produjo el fruto de un nuevo libro sobre el inglés,
que se publicó en 2011 con el título de Filosofía de la razón plural. Isaiah Berlin
entre dos siglos, en el que Díaz-Urmeneta aportó un amplio y magnífico trabajo titu-
lado «Cuatro desasosiegos y un epílogo. (Reflexiones sobre la interculturalidad a
partir del pensamiento de Isaiah Berlin)».  

La cantidad y calidad de la bibliografía es extraordinaria, pero se volcó fun-
damentalmente en el campo de la estética y de la teoría de las artes, donde amén de
ser coeditor de prácticamente todos los títulos de la colección de estética de la
Universidad de Sevilla, asimismo publicó un extraordinario volumen titulado La ter-
cera dimensión del espejo. Ensayo sobre la mirada renacentista (2004), en que
afrontó un asunto que hasta ese momento había tenido escaso tratamiento en la
bibliografía en lengua española.

Pero, dejando de lado la amplitud de la bibliografía y de la riqueza de intere-
ses que movieron la curiosidad y la labor de Díaz-Urmeneta, subrayaría su extraor-
dinaria capacidad de trabajo, su dedicación al mundo universitario y, sobre todo, su
absoluta honestidad intelectual. Esta honestidad se puede comprobar de la forma más
palmaria en todo su devenir y desarrollo vital.

El autor al que venimos haciendo referencia desde el comienzo de estas líne-
as, Isaiah Berlin, se encontraba en las antípodas intelectuales de Díaz-Urmeneta,
pero siempre lo respetó y a él dedicó páginas espléndidas, propias de su talla intelec-
tual, ya que él, al igual que opinaba el inglés, pensaba que al adversario no se le debe
tachar, sino leer e interpretar para encontrar los puntos débiles de su pensamiento



Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz (1944-2021). In Memoriam

22 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

para combatirlos, y los fuertes para asumirlos. De todas maneras, y a pesar de esa
enorme distancia, él consideró siempre a Berlin la encarnación, como muchas veces
dijo, del liberalismo del bueno, y por ello creo que sintió por él interés y le dedicó
magníficos estudios, en los cuales había siempre una evidente carga de viquismo.

Con Bosco Díaz-Urmeneta se nos ha ido un profesor íntegro y volcado en su
labor y un intelectual brillante y, sobre todo, honesto.

Pablo Badillo O’Farrell
Catedrático Emérito de la Universidad de Sevilla

Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico

ef



[23]
© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.03
© José Manuel Sevilla Fernández, 2021. Director de Cuadernos sobre Vico

Josep Martínez Bisbal (1950-2021). In Memoriam
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.03

JOSEP MARTÍNEZ BISBAL (1950-2021)
IN MEMORIAM

errar este número de Cuadernos sobre Vico con la luctuosa noticia de la muer-
te de Josep Martínez Bisbal, en este noviembre de 2021, nos duele doblemente: en el
corazón, por la pérdida del amigo; y en la razón, por el intelecto ya cesado. Como frí-
gida gloria, siempre dejamos a modo de pequeña inmortalidad nuestros escritos, estu-
dios y publicaciones. Mas también nuestros compromisos y acciones. Y quedan los
gestos, siempre los gestos, que hacen que en la memoria no se diluya la imagen del
rostro con el pasar de los años. Pep (en su amada València), Pepe (para sus queridos
amigos y colegas sevillanos), Giuseppe (con los no menos amigos y comunes colegas
napolitanos), nos deja también gestos de amistad, de voluntad de poder ante los malos
momentos (como ha sufrido durante los últimos años por la cruel enfermedad), y de
entusiasmo frente a los proyectos y alegría en las charlas y debates. La sonrisa limpia,
que hemos querido reflejar en la fotografía de la Universidad de Valencia, queda fija-

CC



da en la retina de muchos de los que tuvimos la suerte de ser amigos, desde cualquie-
ra de los diversos ángulos de su existencia. Josep Martínez Bisbal ha muerto tras
haber vivido 71 años. No dudamos que intensamente y con amor a la vida; pero se ha
ido siendo aún joven, sobre todo para el estudio, el ensayo y la aportación jubilosa,
pero cada vez más serena, del pensamiento filosófico en cuya senda había elegido
caminar, incorporándose a ella inicialmente desde la titulación de Magisterio a la
Licenciatura en Filosofía y al Doctorado con su tesis sobre Vico. Su jubilación le per-
mitiría afianzar esa directriz teorética-práxica con que se dirigía en la vida, aún a pesar
de los males que ya asomaban a inicios de la década de los años ’10, cuando incluso
el gran fumador de tabaco negro se vio obligado a dejar la esotérica compañía del
humo, ante las negras nubes de diagnósticos médicos. En nuestra correspondencia me
decía, en noviembre de 2013, respondiendo a mis bromas sobre su “dulce retiro jubi-
lar”, mas con entero realismo: «En efecto me encuentro en una situación privilegiada,
la disponibilidad de tiempo se agradece y permite, por ejemplo, leer mucho por placer
o en interés propio. Y tenía, y tengo, muchas lecturas pendientes, así que leo mucho.
La vida beata y contemplativa se siente y atrae, gusta, pero me ocupa y la altera el
empeño político y cívico de resistir y articular la resistencia de estos pueblos ante el
ataque inmisericorde […]». La filosofía, y el compromìs con su pueblo, Catadau,
donde había nacido en 1950 y a donde se había retirado ya jubilado; comprometido con
la política progresista y de izquierdas, fue miembro de la plataforma cívica “Valencians
pel Canvi” [Valencianos por el Cambio] y del colectivo “Joan Lluís Vives”.

Josep Martínez Bisbal era Profesor Titular de Filosofía de la Universitat de
València, ya jubilado ––como he anticipado––, habiendo estado adscrito al
Departament de Filosofia de dicha universidad, donde colaboró en proyectos ––aca-
démicos e investigadores–– entre otros con el Director del Departamento, y también
amigo, prof. Sergio Sevilla. Ya de más antiguo había estado implicado en la política
académica universitaria, y en los programas democratizadores de la institución uni-
versitaria, apoyando el “Bloc per una Universitat Progressista, Moderna y
Valenciana”, llegando su implicación al ejercicio del Vicerrectorado de Estudiantes,
de 1990 a 1994, en el Gabinete rectoral de Ramón Lapiedra. Martínez Bisbal fue un
militante civil en lo político, un compromisario de la ciudadanía, y un militante polí-
tico (con conciencia de la polis) y práxico en el pensamiento filosófico. Pero ante
todo, para la universidad y, más aún, para la internacional academia viquiana, Josep
Martínez Bisbal fue siempre una inteligencia preclara y una sonrisa amable entre fre-
cuentes rostros acerados y sin muecas, un hombre dialogante y un intelectual forma-
do en incontables lecturas. La filosofía es vida, y la vida es filosófica. Más aún, en su
ejercicio, aprendió de su admirado José Gaos la senda bifurcada de la filosofía de la
filosofía, donde se funden el texto y el contexto, en esa gaosiana asunción histórico-
práxica que centrifuga el principio orteguiano del yo y la circunstancia, de la con-
ciencia intelectiva y el mundo, de la vida y el contorno y entorno (donde habita ine-

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)24

Josep Martínez Bisbal (1950-2021). In Memoriam



vitable y a la espera, siempre, también la muerte). La muerte es una circunstancia,
algo que rodea al yo vital y lo cerca, lo limita; pero que el intelecto es capaz de tras-
cender, y la conciencia, historizándose, es capaz de superar en el instante presente.
Un presente visto por Martínez Bisbal como voluntad de cambio a futuro; presente
dinámico y activista (como la filosofía viquiana de su omnipresente Scienza nuova,
que habíamos comenzado a traducir en edición crítica a ‘quattro mani’, y proyecto
del que guardo la contribución de Josep sobre los dos primeros libros para su conti-
nuación, una vez retomado este). De que era una persona respetada y querida ha dado
cuenta la velocidad con que la noticia sobre su muerte ha recorrido la prensa local
valenciana, las ediciones digitales, y las webs institucionales de la Universidad
valenciana; no menos que el rebote en los satélites de la comunicación viquiana.
Giuseppe Cacciatore me dio la triste noticia, pues al momento del óbito ya había lle-
gado el eco de esta a la patria de Vico.

La producción biobibliográfica de Pepe Martínez Bisbal está ligada, principal-
mente, al pensamiento y la obra de Vico, dentro de cuyo movimiento de ideas, entre
estudios e interpretaciones, dedicó parte del mismo a los Cuadernos sobre Vico, un
proyecto ––más que revista–– al que estuvo vinculado desde los tortuosos ––mas feli-
ces–– comienzos, colaborando, publicando y, sobre todo, perteneciendo activamente
al staff de la revista. Tras una estancia investigadora becado en Nápoles en 1989, en
el Centro di Studi Vichiani, finalizó su Tesis Doctoral Una aproximació historiogrà-
fica a Giambattista Vico. El debat italià: 1948-1968, dirigida por el prof. Sergio
Sevilla, defendida y leída en 1991 en la Universidad valenciana; texto en valenciano
––lengua que amaba –– que en la actualidad se encuentra disponible (digitalizado en
ProQuest con UMI número U607329) en el repositorio RODERIC de la UV
(https://roderic.uv.es/handle/10550/38810). Es una obra que, si cuenta con las autori-
zaciones pertinentes, con gusto sería traducida al castellano y publicada en Cuadernos
sobre Vico. Las contribuciones viquianas podemos dividirlas entre las publicaciones
en Cuadernos sobre Vico y otros proyectos del CIV; y en publicaciones en el ámbito
italiano. A ellas se suman todas las demás publicaciones de diversas temáticas. Sin ser
exahustivos, ni por ello completos, ofrecemos a continuación un elenco con sus prin-
cipales contribuciones, que, al irse el autor, este deja para aumentar la vida del espíri-
tu (dígase, si se prefiere, cultura) y engrandecer la República de las Letras. Al fin y al
cabo, verum ipsum factum.

PUBLICACIONES DE JOSEP MARTÍNEZ BISBAL EN CUADERNOS SOBRE VICO:
– «Nota sobre Vico en Valencia», n. 2, 1992, p. 191.
– «Globalización sin Dios providente», n. 13-14, 2001-2002, pp. 335-340.
– «El De Mente Heroica: el nuevo fin de los estudios y sus recompensas», n.

15-16, 2003, pp. 101-120.
– «El timón: la transmigración marítima de los fámulos rebeldes», n. 17-18,

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 25

Josep Martínez Bisbal (1950-2021). In Memoriam



Josep Martínez Bisbal (1950-2021). In Memoriam

26 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

2004-2005, pp. 117-130.
– «Una reedición desafortunada», n. 25-26, 2010-2011, pp. 240-241.
– «El De ratione de G. Vico: Una crítica política del cartesianismo», n. 30-31,

2016-2017, pp. 203-220. (Volumen especial por el XXV Aniversario de la Revista).
– «Mi Vico», n. 32, 2018, pp. 193-198. (Volumen especial por el 350º

Aniversario del nacimiento de Vico).

OTRAS PUBLICACIONES VIQUIANAS:
– «Vico in Spagna. “Per introdurre”», Bollettino del Centro di Studi Vichiani,

n. 24-25, 1994-1995, pp, 205-246.
– Autobiografía de Giambatista Vico, Giambattista Vico. Ed., trad. y n. por

MOISÉS GONZÁLEZ GARCÍA & JOSEP MARTÍNEZ BISBAL, Madrid, Siglo XXI de España,
1998.

– «Vico antes de la SN25, según Vico. Notas sobre el primer subtexto de la
Vita», en EMILIO HIDALGO-SERNA, MASSIMO MARASSI, JOSÉ M. SEVILLA, Y JOSÉ
VILLALOBOS (EDS.), Pensar para el nuevo siglo. Giambattista Vico y la cultura euro-
pea, Nápoles, La Città del Sole, 2001, 3 vols.; I pp. 295-319.

– [J. Martínez Bisbal – Moisés González García], «Note sulle traduzioni di
Vico in spagnolo», en Vico nelle culture iberiche e lusitane, a cargo de GIUSEPPE
CACCIATORE & MAURIZIO MARTIRANO, Alfredo Guida Editore, Nápoles, 2004, pp.
63-80.

– «El “De ratione” de G. Vico: una crítica política del cartesianisme», XV
Congrés Valencià de Filosofia. Josep L. Blasco in memoriam, València, Facultat de
Filosofia i Ciènces de l’Educació. 1, 2 i 3 d’abril de 2004, coord. por ENRIC CASABAN
MOYA & JOSEP LLUÍS BLASCO (hom.), València, Societat de Filosofia del País
Valencià, 2005, pp. 7-22.

– «Il timone. La trasmigrazione marittima dei famoli ribelli», Bollettino del
Centro di Studi Vichiani, vol. XXXV, 2005.

– «Vico y Ortega, de nuevo: José M. Sevilla Fernández, Prolegómenos para
una crítica de la razón problemática», Pasajes: Revista de pensamiento contemporá-
neo, n. 41, 2013, pp. 142-150.

PUBLICACIONES FILOSÓFICAS/PEDAGÓGICAS:
– [J. Martínez Bisbal – R. Guardiola Madera], «El acceso a la universidad

pública», Revista de educación, n. 326, 2001, pp. 195-224.
– «José Gaos, el filósofo transterrado», Laberintos: revista de estudios sobre

los exilios culturales españoles, n. 5, 2005, pp. 22-46.
– «Exili i filosofia», en Julián Pacheco: El exilio cultural – Universitat de

València, 22 noviembre 2006-28 enero 2007, Fundación Antonio Saura, Casa-Museo



Josep Martínez Bisbal (1950-2021). In Memoriam

27Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Zavala, Cuenca, 8 febrero-31 marzo 2007. Julián Pacheco (Il.), Ediciones de la
Universidad de Castilla-La Mancha – Fundació General de la Universitat de València,
2006, pp. 93-107.

– «Pensamiento latinoamericano», Pasajes: Revista de pensamiento contempo-
ráneo, n. 39, 2012, pp. 131-135.

– «“De la filosofía” y autobiografía», en Filosofía y vida. Debate sobre José
Gaos, a cargo de SERGIO SEVILLA & MANUEL E. VÁZQUEZ GARCÍA (Eds.), Madrid,
Biblioteca Nueva, 2013, pp. 41-62.

– «Conferències de José Gaos el 1938 a la Universitat de València», Quaderns
de filosofia, n. 2, 2014, pp. 107-108.

José M. Sevilla Fernández
Director de Cuadernos sobre Vico

30 de noviembre del 2021, 2º año de pandemia Covid-19





I

ESTUDIOS VIQUIANOS





© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.04
© Alfonso García Marqués, 2021

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos – Reconsidering the History of Europe in two Vichian cycles –
Una rilettura della storia di Europa in due cicli vichiani – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.04

UNA RELECTURA DE LA HISTORIA DE EUROPA
EN DOS CICLOS VIQUIANOS

Alfonso García Marqués
(Universidad de Murcia)

RESUMEN: Este artículo es una propuesta de una nueva lectura de la historia de Europa a partir de la filoso-
fía viquiana de la historia. El resultado es la negación de las cuatro edades de la historiografía actual (Antigua, Media,
Moderna y Contemporánea), y la propuesta de la nueva división en dos grandes ciclos, cada uno con tres subdivisio-
nes o edades. Para ello, en la primera parte, se hace una sucinta exposición de las ideas de Vico que se van a usar en
la interpretación de la historia europea, especialmente la doctrina del corso y ricorso, y la de las tres edades. En la
segunda, se aplican estas ideas: se periodiza la historia europea en dos grandes ciclos (un corso y un ricorso) y se
muestra cómo en cada ciclo se han dado las tres edades viquianas, cada una con su propia forma mentis.

PALABRAS CLAVES: G. Vico. Historia de Europa. Filosofía de la historia, A. García Marqués.

ABSTRACT: This article invites to reconsider the history of Europe from the point of view of Vico’s philo-
sophy of history. As a result, the four ages of current historiography (Ancient, Middle, Modern and Contemporary)
are denied, and a new division into two great cycles is proposed instead, each one composed of three subdivisions or
ages. In the first part of the paper, some ideas of Vico that will be applied to interpretation of European history will
be exposed, in particular the doctrine of the corso and ricorso, and the one of the three ages. It is in the second part
where these ideas are applied: European history is periodized in two great cycles (a corso and a ricorso), where each
one is composed by the three Viquian ages, each one with its own forma mentis.

KEYWORDS: G. Vico. History of Europe. Philosophy of history, A. García Marqués.

PLANTEAMIENTO DE LA CUESTIÓN
I. LA FILOSOFÍA VIQUIANA DE LA HISTORIA
1. El mundo de las naciones
2. El mundo civil hecho por los hombres
3. Las dos modificaciones de la mente
4. El ritmo ternario de la historia: las tres
edades 
5. Corsi e ricorsi
6. Resultado: la historia ideal eterna 

II. LOS DOS CICLOS DE EUROPA
1. Nuestra propuesta a partir de Vico
2. La delimitación temporal de los ciclos
3. Las tres edades del Mundo antiguo
a) Edad de los dioses: 753-509 b) Edad de los héroes:
509-27 c) Edad de los hombres: 27 a.C-754 p.C. 
4. Las tres edades del Mundo moderno
a) Edad de los dioses: 754-1054 b) Edad de los héro-
es: 1054-1453 c) Edad de los hombres: 1453-¿?
CONSIDERACIONES FINALES

Este texto ha pasado la revisión crítica por pares ciegos. En plataforma OJS: subido 27/12/21 y aceptado 29/12/21.

[31]



Alfonso García Marqués

LANTEAMIENTO DE LA CUESTIÓN
El origen de este texto es la invitación a impartir una conferencia a doctoran-

dos en la Universidad de Sevilla, que el prof. José Manuel Sevilla tuvo la amabilidad
de hacerme.1 Y el estímulo originario para presentar este tema en público y luego
redactarlo de modo más formal es la afirmación de Vico de que la filología sin filo-
sofía está ciega, pero la filosofía sin filología está vacía.2 No hace falta recordar que,
para Vico, el término filología alude a «la doctrina de todas las cosas que dependen
de humano arbitrio, como son la historia de las lenguas, de las costumbres, y de los
hechos así como de la paz como de la guerra de los pueblos» (SN44, § 7; cfr. SN44, §
139); dicho en una palabra: la filología es la historia, en su sentido más amplio y tota-
lizante, que incluye la historia social, las formas de vida, las lenguas…

La advertencia viquiana es doble. Los historiadores que no atiendan a la filo-
sofía no pueden tener una correcta comprensión del devenir histórico humano: no
pueden presentar una correcta interpretación de los periodos históricos, ni de los
acontecimientos reales en su plena complejidad social. Pero, por otro lado, Vico
está acusando a los filósofos de haber descuidado el dar a sus doctrinas un conteni-
do concreto, una plenificación factual. En mi opinión, la ausencia en la filosofía de
ejemplos reales, de concreciones históricas donde se puedan ver las ideas en con-
creto, en su individualidad, es un mal endémico, que explica, en parte, el fracaso
social de la filosofía.3

En este texto, me propongo hacer una aportación ––un ensayo––, a fin de
comenzar a colmar esa doble laguna que Vico señala. Considero que las ideas viquia-
nas sobre el sentido de la historia humana, su filosofía de la historia, su exposición de
los principios de humanización… son verdaderas, acertadas: es probablemente la
mejor exposición con que hoy contamos sobre la historia y cómo interpretarla. En
consecuencia, pienso que podemos ––y debemos–– aplicar dichas ideas para tener

PP

1. Agradezco al doctorando Alfonso Zúnica García las agudas observaciones que ha hecho sobre mi
manuscrito y las amplias discusiones que sobre él hemos tenido, lo cual ha contribuido notablemente a la
mejora del texto final.
2. Cfr. SN44, § 390. Cito todas las obras de Vico por: GIAMBATTISTA VICO, Opere filosofiche, ed. Paolo
Cristofolini, Florencia, Sansoni, 1971. Para la Scienza nuova de 1744, utilizo la abreviatura SN44, y sigo la
numeración de Nicolini.
3. «La filosofía contempla la razón, de donde procede la ciencia de la verdad; la filología observa la auto-
ridad del humano arbitrio, de donde viene la conciencia de lo cierto. […] Este axioma demues tra que
han fracasado por igual tanto los filósofos que no dieron certeza a sus razones con la autoridad de los filó-
logos, como los filólogos que no se preocuparon de dar verdad a sus autoridades con la razón de los filó-
sofos. Si, por el contrario, lo hubiesen hecho, hubieran sido más útiles a las repúblicas y nos habrían pre-
cedido en la elaboración de esta Ciencia» (SN44, § 138; cfr.  SN44, § 140).

32 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

33Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

una comprensión adecuada de nuestra historia europea. Digo nuestra historia europea,
porque me voy a centrar en esta parte de la historia de la humanidad, pues, aparte de
ser la que mejor conozco, es la que más nos afecta a nosotros los europeos en la com-
prensión de nosotros mismos. Eso no impide, al contrario, exige, que otros pensado-
res apliquen las ideas viquianas en la comprensión de su propio devenir histórico, u
otra filosofía, si es que la consideran más acertada y fecunda.

La consecuencia más evidente de esta consideración viquiana de la historia
europea será su división en dos grandes ciclos o corsi, como Vico los llama. Vico no
determina cuáles son esos dos ciclos, es más, ni siquiera propone que la historia euro-
pea haya de dividirse así, pero de sus escritos se desprende claramente que ha habido
dos ciclos. En efecto, el libro cuarto de la Scienza nuova está dedicado al «corso (reco-
rrido) que hacen las naciones» (SN44, § 915), mientras que, en el quinto expone «el
ricorso (retorno) de las cosas humanas en el resurgir que hacen las naciones» (SN44, §
1046), y trata explícitamente el retorno del derecho romano en el derecho feudal.

No obstante, quede claro que yo no voy a exponer el contenido de esos dos
libros, pues Vico no hace historia como la hacemos nosotros, ateniéndonos a los acon-
tecimientos ocurridos realmente y documentados fehacientemente, a las fechas per-
fectamente establecidas, etc. Este modo de hacer historia no nacería hasta el s. XIX con
Leopold von Ranke. En Vico, por el contrario, no hallamos ni una sola fecha en esos
dos libros, sino tan solo una descripción del modo en que los hombres concebían la
realidad en las diversas etapas del desarrollo histórico y cómo eran las cosas humanas
que creaban a partir sus concepciones. Así pues, lo que en esos libros se expone es la
estructura histórico-formal de los acontecimientos históricos.

En cuanto a mi exposición, he de decir que necesariamente será muy esque-
mática. Por un lado, nunca, que yo sepa, se han aplicado las ideas de Vico a la expo-
sición y comprensión de la historia universal (a la historia de las naciones), ni por
parte de los filósofos ni de los historiadores. Se trata, pues, de una primera visión
general, que no puede entrar en el análisis detallado de cada aspecto, periodo o acon-
tecimiento. Además, dado que de este enfoque viquiano resulta la negación de la par-
tición habitual de la historia en cuatro edades, se podrían exigir explicaciones muy
amplias y detalladas que justifiquen un cambio tan drástico en la comprensión de la
historia. Sin embargo, me parece claro que tales explicaciones requerirían centena-
res de páginas, imposibles de realizar en la breve extensión de un artículo. Por eso,
ciertamente, aportaré datos comprobados históricamente, que no podré justificar en
el presente artículo, pero que el lector podrá verificar en los textos de historia. Lo
más interesante de mi escrito es la interpretación de esos datos, que es lo que la filo-
sofía, en este caso de Vico, puede aportar a la obra de los historiadores, a fin de obte-
ner una auténtica y verdadera comprensión de la historia.

Por todo lo dicho, voy a dividir mi texto en dos partes netamente distintas. En
la primera, expondré muy esquemáticamente las ideas rectoras del pensamiento de



Alfonso García Marqués

34 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Vico para la interpretación de la historia y, en la segunda, aplicaré dichas ideas a la
historia de Europa. Tendremos, pues, una primera parte estrictamente filosófica y una
segunda de carácter histórico, donde intentaré mostrar cómo hay que periodizar la his-
toria y qué sentido tienen sus diversas edades. Se obtiene así un resultado muy distin-
to de la periodización oficial de nuestra historia en cuatro edades: Antigua, Media,
Moderna y Contemporánea.

I. LA FILOSOFÍA VIQUIANA DE LA HISTORIA

Vico es el filósofo del barroco. Pertenece a una época en que la humanidad
europea había conseguido un alto grado de madurez, con una plena conciencia de la
realidad humana en su cuasi infinita variabilidad. Se presta especial atención a lo
concreto, a lo particular, a las variaciones, sin desatender lo universal y teórico, evi-
tando las rigideces abstractas y uniformizantes que luego se darían en la Ilustración.
Vico representa la primera teoría general de la historia que es capaz de hacerse cargo
de esa riqueza y variabilidad y, al mismo tiempo, de la universalidad.

1. EL MUNDO DE LAS NACIONES
Como es sabido, la obra principal de Vico tuvo tres versiones, de las cuales, la

tercera y definitiva, la de 1744, lleva como título Principi di Scienza nuova d’intorno
alla comune natura delle nazioni. Esto ya nos da la primera clave de su filosofía de
la historia: el sujeto de la historia no son los individuos, ni los reyes, ni los militares,
ni los legisladores, sino las naciones. Con el término nación, Vico no se refiere a nues-
tras unidades políticas, jurídicamente constituidas, como España o Italia, que a veces
llamamos Estados, sino a lo que en terminología actual, llamamos etnias: los grandes
grupos humanos que comparten los mismos rasgos culturales, que tienen una lengua
común, costumbres semejantes, una cierta unidad de origen e incluso tienen una vida
colectiva común, con independencia de que sean un Estado o varios. Serían, por ejem-
plo, los griegos antiguos (a pesar de sus múltiples polis y sus diversos dialectos), los
germanos (con su multiplicidad de pueblos: francos, visigodos, ostrogodos…), o los
hispanos (prescindiendo de que hayan unificado políticamente o no sus diversas
estructuras estatales, como el reino de Aragón o León o Castilla o Portugal).

En referencia a Europa, no tenemos una sola etnia o nación, pero sí un conjun-
to de naciones que ha tenido un desarrollo cultural y político más o menos paralelo.
De hecho, Europa ni siquiera como continente es un concepto geográfico, sino cultu-
ral e histórico, que, por haberse expandido hasta América, lo llamamos, a veces,
Occidente o civilización occidental. Ciertamente esa expansión es un fenómeno que
forma parte de Europa e incluso parte importante, pero no es lo característico de ella,
ni lo que define su proceso histórico total. Ese desbordar los límites del conteniente



europeo también lo podemos ver en el Mundo antiguo, cuando Roma se extendía tam-
bién por el norte de África y todo el próximo oriente. Por eso, en el presente texto
atenderé fundamentalmente a lo que ha sido nuestro mundo europeo desde la antigüe-
dad hasta hoy, como una cierta totalidad de naciones que han vivido de modo parale-
lo, aunque ciertamente cada una tenga su propia historia y algunos, como los eslavos,
no se hayan incorporado a la vida europea hasta el siglo IX-X, u otros, como el norte
de África, hayan dejado de pertenecer a nuestro mundo.

2. EL MUNDO CIVIL HECHO POR LOS HOMBRES
No sin cierta solemnidad enuncia Vico una de las tesis centrales de su pensa-

miento:

En tal densa noche de tinieblas, con que está cubierta la primera y lejanísima
antigüedad, brilla la luz eterna ––que no tiene ocaso–– de esta verdad, que no
puede ponerse en duda bajo ningún concepto: que este mundo civil ha sido
ciertamente hecho por los hombres, por tanto, se pueden, porque se deben,
encontrar sus principios dentro de las modificaciones de nuestra misma mente
humana. (SN44, § 331).

Esta declaración “evidente” de que el mundo civil, el mundo de las naciones,
ha sido hecho por los hombres es entendida por Vico de un modo peculiar, fundamen-
tado en el primer principio de su filosofía. En efecto, cuando Vico mismo interpreta
su recorrido intelectual no duda en señalar que la búsqueda de ese principio es la tarea
que le ocupó desde el inicio: «Desde el tiempo de la primera Oratio […], se ve abier-
tamente que yo agitaba en mi ánimo un argumento nuevo y grande: hallar un princi-
pio que uniese todo el saber humano y divino».4 Dicho principio consiste en la afir-
mación «verum esse ipsum factum» («lo verdadero es lo que ha sido hecho»).5 Dicho
de otro modo, lo que Vico quiere defender es la reciprocidad o convertibilidad de lo
verdadero con lo hecho. Esto significa que, para los seres inteligentes, toda actividad
ontológica ––real–– consiste en una acción creadora en la que se hace la realidad en
sentido fuerte (las cosas), y también se las conoce, precisamente en cuanto que pro-
ceden del agente hacedor.6

Aplicado esto al hombre, significa que nosotros somos capaces de comprender
lo que hacemos. Ahora bien, dado que no hacemos el mundo natural, nos es imposi-

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

4. Autobiografía, 24. Vita di Giambattista Vico scrita da se medesimo (1725 y 1728), abreviadamente Autobiografía,
incluyendo ahí la Aggiunta fatta dal Vico alla sua autobiografia (1931).
5. AS, 63. De antiquissima Italorum sapientia (1710). Abrevio como AS.
6. Sobre la cuestión del primer principio, me permito remitir al capítulo segundo, titulado «Verum est fac-
tum», de mi libro Vico. Unidad y principio del saber, Valencia, Nau llibres, 1995.

35Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Alfonso García Marqués

36 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

ble comprenderlo exhaustivamente, tan solo lo conocemos en cuanto que somos capaces
de recrearlo mediante el experimento, que es lo que somos capaces de hacer y lo que
hacen las ciencias empíricas. Por el contrario, el mundo civil ha sido hecho por nosotros
y, por tanto, podemos conocerlo plenamente. Sea claro que no lo conocemos exhaustiva-
mente en sus aspectos físicos, sino en los humanos. Dicho de otro modo, dado que los
materiales con que construimos nuestras ciudades o nuestros artefactos son naturales, no
los conocemos exhaustivamente, pero sí nuestras leyes o lenguas o costumbres. Y todas
esas cosas son reales: nuestra actividad creadora es ontológica, hasta el punto de que
incluso nos creamos a nosotros mismos, no, claro, en cuanto especie biológica (proceso
de hominización), sino en cuanto humanos, a través de un proceso de humanización.

Este proceso creador fue concebido por Vico inicialmente, en su De antiquis-
sima Italorum sapientia, como un único proceso: el agente en un solo acto conoce el
objeto y lo crea, pues conociéndolo lo hace y haciéndolo lo conoce. De este modo, el
paradigma de su verum factum es la acción divina: Dios conociendo crea y creando
conoce, en un único acto. Ahora bien, en el De antiquissima, Vico no conseguía com-
prender cómo los toscos hombres primitivos podían crear lo humano sin un conoci-
miento de lo que es la sociedad, la política, las leyes, la moral… Pero finalmente Vico
hizo un descubrimiento tardío, fruto de toda su vida investigadora, que no dudará en
llamar la «llave maestra» de su nueva Ciencia:

Los primeros pueblos de la gentilidad, por una ya demostrada necesidad natu-
ral, fueron poetas, y hablaron por caracteres poéticos. Este descubrimiento es
la clave maestra de esta Ciencia, que nos ha costado la obstinada investiga-
ción de toda nuestra vida literaria. (SN44, § 34).

Esta idea viquiana, clave de toda su concepción, es la procesualidad interna de
la mente humana: los hombres no siempre han concebido sus pensamientos, ni han
conceptualizado la realidad del mismo modo, sino que la mente humana, por su cone-
xión con el cuerpo, lleva a cabo ––individual y colectivamente–– un proceso de
maduración desde concepciones concretas, esquemáticas, imaginativas hasta un
modo plenamente consciente de conocer, hasta una plenitud, hasta una razón total-
mente desplegada. No hay que entender esto como que una veces pensamos en unas
cosas y otras en otras, o que nuestros intereses ––individuales o colectivos–– varíen
con el tiempo, sino que nuestras conceptualizaciones son radicalmente distintas en los
diversos momentos de nuestro desarrollo cognitivo.

Dicho de otro modo, es la primera vez en la historia del pensamiento humano
que se introduce la idea de que la propia mente se modifica temporalmente en su
modo de conocer, de ahí que Vico acuñe la terminología de modificación de la
mente. Insisto en que la tesis de Vico es que la mente humana se modifica intrínse-
camente a lo largo del tiempo, de tal modo que tienen lugar muy distintas modalida-
des de conceptualización. Es decir, no basta con indicar que hay una pluralidad de



facultades (sentidos, fantasía y razón) y que están armonizadas; eso es necesario,
pero lo relevante es subrayar que la misma mente no siempre funciona igual: no por-
que posea distintas facultades, sino porque ellas juegan entre sí en diverso modo, de
tal manera que se modifica en sí la mente, dando lugar a esas modificaciones en sen-
tido viquiano. Según esto, podríamos distinguir entre los modos de la mente huma-
na, que son sus facultades por las que decimos que conocemos sensiblemente o
racionalmente, y sus modificaciones, o sea, las maneras en que la mente unitariamen-
te opera, en función del diverso juego de esas tres facultades.

Por eso, en la elaboración de la teoría de las modificaciones, Vico atiende tanto
a la unidad entre cuerpo y mente, como a la pluralidad de niveles cognitivos huma-
nos. Ateniéndose a ellos, sostiene que los modos de conocimiento humano van de lo
sensible a lo inteligible, tanto desde un punto de vista genético-individual como his-
tórico: todo conocimiento humano ha de empezar por los sentidos y proceder desde
ahí a la mente. Y así, el conocimiento de los primeros hombres es fundamentalmente
sensitivo y desde ahí se va elevando a lo puramente intelectivo: «Los hombres prime-
ro sienten sin advertir, luego advierten con ánimo perturbado y conmovido, finalmen-
te reflexionan con mente pura» (SN44, § 218).

Como he señalado, la diversidad de mentes no hay que entenderla como
exclusiva presencia de una facultad humana, por ejemplo del sentido o de la imagi-
nación, sino que todas pertenecen a la mente; es decir, se trata de una articulación
simultánea de esas facultades, aunque con el predominio ––no eliminación–– de una
sobre las otras. Así, por ejemplo, el lenguaje necesita siempre comenzar por lo sen-
sible en su formación y, por tanto, incluso las palabras que designan conceptos pura-
mente abstractos guardan relación con lo sensible y siempre conservan huella de su
origen (SN44, 444). En una palabra, el hombre es sentido, fantasía y razón, y esas
tres facultades están siempre presentes y operantes, de tal modo que en cada época
de la humanidad se produce un determinado equilibrio entre ellas.

3. LAS DOS MODIFICACIONES DE LA MENTE
Vico sostiene que son dos las modificaciones de la mente humana: la mente

poética (poiética, hacedora, creadora) y la mente reflexiva (recreadora). La mente
reflexiva es la nuestra: la mente plenamente desarrollada, científica, capaz de elabo-
rar conceptos y teorías puramente abstractos: «Finalmente, habiéndose desplegado
toda nuestra humana razón, alcanzó la verdad de las ideas».7 Por esto, Vico afirma
repetidamente que «la naturaleza racional es la verdadera naturaleza humana».8

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

37Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

7. «Finalmente, essendosi spiegata tutta la nostra umana ragione, andò a terminare nel vero dell’idee»,
SN44, § 1045.
8. «La natura ragionevole (ch’è la vera natura umana)», SN44, § 29. «…dell’umanità ragionevole, ch’è la
vera e propia natura dell’uomo», SN44, § 973.



El problema es concebir cómo fue la mente de los hombres primitivos, cues-
tión que le costó a Vico, como él mismo dice, toda su vida literaria. La tesis de Vico
es que esos hombres conocían mediante universales fantásticos (imaginativos), no
mediante conceptos abstractos, no mediante una total y plena intelección.

De este modo, tenemos dos modificaciones de la mente humana y dos momen-
tos del verum factum: el momento creador y el momento reflexivo (recreador). El pri-
mero con una sapienza poetica (hacedora, creadora), espontánea, no intelectiva, no
autoconsciente; y el segundo, una sapienza riposta (reflexiva, recreadora), en la que
reproducimos lo ya hecho real e históricamente, pero en modo plenamente conscien-
te, teórica e intelectivamente poseído.9

Para entender qué es esa creación, hay que tener en cuenta que no es de obje-
tos naturales, sino de las cosas reales del mundo humano: los saberes poéticos gene-
ran sus objetos al mismo tiempo que los conciben. Vico enumera articuladamente los
saberes poéticos y los objetos que ellos crean:

Los fundadores de la humanidad gentil con su teología natural, o sea, metafí-
sica, se imaginaron los dioses; con su lógica, encontraron las lenguas, con la
moral, se generaron los héroes; con la economía se fundaron las familias, con
la política, las ciudades; como con su física se establecieron los principios de
todas las cosas divinas, con la física particular del hombre en un cierto modo
se generaron a sí mismos, con su cosmografía concibieron para sí el universo
completo de los dioses; con la astronomía llevaron de la tierra al cielo los pla-
netas y las constelaciones; con la cronología dieron principio a los tiempos, y
con la geografía los griegos, por ejemplo, describieron el mundo dentro de su
Grecia. (SN44, § 367, subrayado mío).

De este modo, la tesis de Vico es que el hombre no solo creó el mundo civil,
sino que incluso se hizo a sí mismo, transformándose desde un estado animal a un
estado humano:

El hombre ignorante se hace regla del universo […], pues así como la meta-
física razonada enseña que homo intelligendo fit omnia [entendiendo, el hom-
bre se hace todas las cosas], así esta metafísica imaginativa demuestra que
homo non intelligendo fit omnia [sin entender, el hombre se hace todas las

Alfonso García Marqués

38 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

9. «Los primeros hombres, como niños del género humano, no siendo capaces de formar los géneros inte-
ligibles de las cosas, tuvieron natural necesidad de imaginarse los caracteres poéticos, que son géneros o
universales fantásticos [o imaginativos], para reducir como a ciertos modelos o retratos ideales, todas las
especies particulares semejantes a cada uno de sus géneros […]. Por ejemplo, los egipcios reducían todos
los hallazgos útiles o necesarios del género humano, que son efectos concretos de la sabiduría civil, al
género de sabio civil, concretado imaginativamente en Hermes Trimegisto, porque no sabían abstraer el
género inteligible de sabio civil y mucho menos la forma de sabiduría civil de la que fueron dueños tales egip-
cios» (SN44, § 209).



cosas]; y esto quizá con más verdad que aquello, puesto que el hombre al
entender despliega su mente y comprende las cosas, pero con el no entender
hace de sí esas cosas y, con el transformarse, se hace humano.10

Es importante notar la total unión de esos dos momentos. El verum factum en
su doble aspecto, creador y reflexivo, constituye la estructura transcendental del espí-
ritu humano, que, por tanto, rige toda construcción y todo saber humanos, todo lo que
hacemos y pensamos. No son dos principios distintos, sino el único verum factum en
dos momentos: el momento creador, en el que nuestra mente conociendo (sapienza
poetica), pero sin plena intelección, crea el mundo de las naciones, y un momento
reflexivo en que, recreando ese mundo civil que ya hemos hecho, lo conocemos cien-
tíficamente, con plena intelección (sapienza riposta):

Y en todo este libro [segundo] se mostrará que cuanto primero sintieron en
torno a la sabiduría vulgar los poetas, fue entendido después por los filósofos
en su sabiduría reflexiva; de tal modo que se puede decir que aquellos han
sido el sentido y estos el intelecto del género humano. (SN44, § 363).

Así los primeros pueblos, que fueron los niños del género humano, fundaron
primero el mundo de las artes; luego, los filósofos, que vinieron mucho des-
pués y en consecuencia son los viejos de las naciones, fundaron el mundo de
las ciencias: con este se completó de hecho la humanidad. (SN44, § 498).

4. EL RITMO TERNARIO DE LA HISTORIA: LAS TRES EDADES
Cuando Vico quiere hablar de los procesos históricos reales, suele señalar

diversas fases: «El orden de las cosas humanas procedió de este modo: primero fue-
ron las selvas, luego los tugurios, después las aldeas, posteriormente las ciudades,
finalmente academias» (SN44, § 239). De este modo ilustra el necesario proceso
desde lo tosco y pequeño, a lo complejo y grande: nihil repente maximum fit.11

Ahora bien, cuando expone el proceso necesario en que proceden las naciones,
cabría esperar que estableciese dos grandes edades: la poética y la reflexiva. Sin embar-
go, Vico establece que la procesualidad de la mente humana se concreta históricamen-
te en tres edades: la edad de los dioses, la edad de los héroes y la edad de los hombres.12

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

10. SN44, § 405. Nótese que Vico no dice que el hombre hace (facit) todas las, sino que se hace (fit): el hom-
bre no hace productos externos, sino que se hace a sí mismo humano y nación, con todo lo que ella impli-
ca: lengua, instituciones, leyes, pactos, comercio… Y luego, cuando recrea intelectivamente el mundo de
las naciones, su mente, recreándolo, se hace todas esas cosas.
11. VICO, De nostri temporis studiorum ratione, edición electrónica a cargo de L. Pica Ciamarra, en Laboratorio
dell’ISPF, IX, 2012, 1/2, p. 21.
12. «Ci sono pur giunti due gran rottami dell’egiziache antichità, che si sono sopra osservati. De’ quali
uno è che gli egizi riducevano tutto il tempo del mondo scorso loro dinanzi a tre età, che furono: età degli
dèi, età degli eroi ed età degli uomini», SN44, § 173; cfr. § 31.

39Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Alfonso García Marqués

40 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Las naciones llevan a cabo un proceso unitario que necesariamente pasa por esas tres
edades, por la imposibilidad de transitar de modo inmediato desde una mente poética
a una reflexiva; es necesario un proceso de mediación, que no es un mero medio, sino
una edad con sus propias características.

Esto comporta la idea de una temporalización ternaria de todo lo humano, que
Vico describe en el libro IV de la Scienza nuova: tres especies de lenguas, de carac-
teres, de costumbres, de derecho, de jurisprudencia, de autoridad, de juicios, de
gobierno, e incluso las ciencias y la misma naturaleza humana están sometidas a ese
ritmo ternario (SN44, § 915).

A modo de ejemplo, cabe mencionar que los tres tipos de gobierno son el teo-
crático, el de los optimates y el de los iguales (SN44, §§ 925-927). También el dere-
cho natural, permaneciendo constante como derecho natural, ha pasado por esas tres
edades: hay «tres especies de derecho natural. El primer derecho fue divino, pues […]
opinaban que todo eran dioses o lo hacían los dioses […]. El segundo fue heroico, o
bien, de la fuerza […]. El tercero es el derecho humano dictado por la razón humana
totalmente desplegada» (SN44, §§ 922-924). E incluso Vico llega a hablar de «tres
especies de naturaleza. La primera… poética» (SN44, § 916). «La segunda fue natu-
raleza heroica» (SN44, § 917). «La tercera fue naturaleza humana, inteligente y, por
tanto, modesta, benigna y razonable, que reconoce como ley la conciencia, la razón,
el deber» (SN44, § 918).

Se trata en definitiva de tres edades que recorre toda nación. En la primera, son
los dioses los que obran, todo tiene carácter divino: es la musa, no Homero, el que
canta la Ilíada, son los dioses los que obran en el mundo Homérico, Parménides reci-
be la revelación de la diosa Justicia… En cambio, en la edad de los hombres son estos
los que realizan todo de modo inteligente. Vico no explicita las características de la
edad de los héroes, pero podemos considerar que se trata de la edad en que los dioses
ya no obran directamente sino a través de los héroes: unos hombres especiales, extra-
ordinarios, superiores, que haciendo cosas únicas y grandiosas consolidan la nación y
ponen las bases para toda la futura edad de los hombres.

Una observación importante que hay que tener en cuenta al leer la historia con
ojos viquianos es la flexibilidad de esas diversas edades. Dado que siempre son hom-
bres los que recorren esas edades, no se puede excluir totalmente ningún elemento
humano. Es decir, siempre hay sentidos, fantasía y razón; o como dice Vico, en otro
contexto, el hombre siempre es «mente, corpo e favella» (SN44, § 1045). Por eso, aun-
que el paso de la sabiduría vulgar a la reflexiva y el ritmo ternario de las edades de la
humanidad, parezcan ser pasos cronológicamente sucesivos, donde los posteriores
hacen desaparecer totalmente los anteriores sin que permanezca rastro de estos, Vico,
por el contrario, afirma la contemporaneidad de los tres estadios de la humanidad:

Debe establecerse este principio: dado que comenzaron simultáneamente los
dioses, los héroes y los hombres (puesto que eran hombres los que fantasea-



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

41Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

ron los dioses y creían que su naturaleza heroica era mezcla de la de los dio-
ses y los hombres), así al mismo tiempo comenzaron tales tres lenguas».
(SN44, § 446. Cfr. § 412).

Esto significa dos cosas. En primer lugar que el paso a una nueva edad no eli-
mina lo anterior, sino que lo repropone de otro modo; la sabiduría reflexiva es esen-
cialmente sapienza riposta (sabiduría re-puesta; reposición): no una eliminación, sino
una recreación de la sabiduría poética, creadora. Y como hemos dicho, el lenguaje,
por muy abstracto que llegue a ser, siempre guarda origen de lo concreto y sensible
de dónde ha nacido (SN44, § 444). E igualmente una fase científica no tiene por qué
eliminar el arte, la poesía, el cultivo de lo sensible, etc.

Y en segundo lugar, que las transiciones no hay que entenderlas rígidamente
sino como una mezcla de dos edades, en las que los elementos de la primera se van
retransformando según la nueva mente y, por tanto, aparecen elementos de una edad
en otra, aunque eso sí, retransformados. Por ejemplo, los héroes no eliminan a los
dioses, sino que ellos mismos son de naturaleza sobrehumana, divina, pero son ellos
los que obran, no los dioses como en la primera edad.

5. CORSI E RICORSI
Esta procesualidad de lo humano se ve aumentada por la introducción de los corsi

e ricorsi, que dan a entender que las naciones concretas están en un proceso histórico
continuo de nacimiento, crecimiento, decadencia, y vuelta a empezar. Es decir, no solo
ha habido una génesis de lo humano y un descubrimiento posterior de las artes y las
ciencias, sino que todo eso está sometido a un proceso de descomposición o destrucción,
que conducirá a las naciones a un estado de barbarie, del cual volverán a surgir.

El proceso final de disolución no es una cuarta edad, sino la descomposición
de la nación durante su última edad, la edad de los hombres. Se trata, según Vico, de
que la mente reflexiva, rompiendo con la sapienza poetica (deja de ser riposta), se
convierte en razón hipercrítica; o sea, se trata de una subjetividad crítica, que, recha-
zando todo lo anterior, pasa a ser una subjetividad individualista, dominada por una
sensibilidad descontrolada, donde la verdad es repudiada y el propio capricho es un
absoluto. Así describe Vico este tipo de subjetividad hipercrítica:

Los doctos ignorantes se dedican a calumniar la verdad y nacen así discursos
enga ñosos de tal modo que de una perfecta libertad se cae en una perfecta tira-
nía, que es la peor de todas: la anarquía, o sea, la desenfrenada libertad de los
pueblos libres. (SN44, § 1102)

Las malnacidas sutilezas de los ingenios maliciosos, con la barbarie de la
reflexión, han convertido a los hombres en fieras más inhumanas de lo que
antes fue la antigua barbarie. […] A modo de bestias se han acostumbrado a
no pensar más que en sus particulares utilidades, propias de cada uno, y aca-



bando en lo último de la delicadeza o, mejor dicho, del orgullo, a modo de fie-
ras, apenas son disgustadas, se resienten y enfurecen. Y así, en la mayor con-
currencia o muchedumbre de cuerpos, vivieron como bestias inhumanas en
una suma soledad de ánimos y de voluntades, no pudiendo apenas convenir
dos, pues cada uno seguía el propio placer o capricho. (SN44, § 1106)

Ese proceso de disolución da lugar a un nuevo corso, que Vico llama ricorso
(retorno). Vico no especifica claramente cómo se da, pero podríamos considerar que
si la disolución es total, esa nación desaparece como tal nación y los nuevos indivi-
duos biológicos, sus hijos físicos, forman un nueva nación distinta: el sujeto histórico
ha cambiado. Esto es lo más habitual en la historia: Roma (la nación romana) ya no
existe. Sus descendientes biológicos somos nosotros mismos, pero nadie puede decir
que Roma o los romanos descubriesen América o circunnavegasen el mundo. Sin
embargo, también podría darse el caso de que la disolución no sea total, y esa misma
nación comience un nuevo ciclo: el sujeto seguiría siendo el mismo. No obstante, para
nuestra investigación no asumiremos esta segunda posibilidad, pues realmente no se
ha dado en la historia de Europa.

Vico no tematiza la diferencia que hay entre un corso y un ricorso, i.e. entre el
primer y el segundo ciclo, pero algo insinúa en el libro V, cuando habla del «retorno
(ricorso) del derecho romano antiguo hecho en el derecho feudal» (SN44, cap. 2). Es
decir, no es lo mismo un primer ciclo a partir de un estado ferino, que un segundo
ciclo recorrido a partir de la descomposición de uno anterior. Evidentemente, los res-
tos del anterior pueden permanecer en el segundo, como piezas sueltas que se vuel-
ven a reelaborar. De este modo podemos ver que el derecho romano ha estado ––y
está–– presente en nuestra leyes, nuestro modelo de familia ha sido el romano duran-
te nuestro ciclo, nuestras instituciones políticas y jurídicas guardan restos de aquellas
(senado, sistema judicial, repúblicas, elecciones públicas…), y creo que el mejor
ejemplo serían las lenguas: las lenguas romances son lenguas de segundo ciclo, ela-
boradas no a partir de la ausencia de lengua, sino desde una legua totalmente hecha y
culta, que ha entrado en descomposición y que, ya como una lengua nueva, está reco-
rriendo un segundo ciclo.

Quede, pues, claro que el segundo ciclo (no encuentro mejor modo de decir-
lo en español), no es tanto un segundo ciclo, sino un ricorso, un retorno, un “sobre-
ciclo”.

6. RESULTADO: LA HISTORIA IDEAL ETERNA
El resultado de la propuesta viquiana es el esquema general para interpretar

la historia, que es la historia de las naciones. Es lo que Vico llama la «historia ideal
eterna, sobre la cual corren en el tiempo las historias de todas las naciones» (SN44,
§ 7). Se trata de una conclusión necesaria, obtenida de sus investigaciones científi-

Alfonso García Marqués

42 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



cas, de su nueva Ciencia:

Por tanto, en esta Ciencia reina esta especie de pruebas: que las cosas de las
naciones debieron, deben y deberán proceder tal cual en esta Ciencia han sido
razonadas, […] y esto sucedería también aunque desde la eternidad nacieran
en el tiempo infinitos mundos, lo cual ciertamente es falso de hecho. (SN44,
§ 348).

Se trata de un esquema formalmente necesario, es decir, con la idealidad pro-
pia de lo filosófico: toda nación ha de recorrerlo, lo cual no impide que de facto no lo
hagan, pero por motivos extrínsecos, por cuestiones meramente coyunturales. Esto no
es nada extraño, pues todos decimos, por ejemplo, que el hombre es un viviente racio-
nal, lo cual no impide que haya personas totalmente dementes; o que el hombre tiene
un hueso frontal, pero nada impide que, a causa de un accidente, a algún hombre le
hayan tenido que poner en su lugar una placa metálica. Por eso, Vico no duda en decir
que el tema de su obra es la «naturaleza común de las naciones», como reza el titulo
de su obra principal.

En definitiva, la tesis de Vico es que «hay leyes de la dinámica sociocultural y
hay libre albedrío; hay leyes de la historia, y a la vez el futuro es imprevisible porque
el ricorso es libre y porque no reproduce el ciclo anterior sino sólo su esquema».13

Dicho de otra forma, las edades viquianas son como las edades humanas: por natura-
leza todo ser humano nace niño, es luego adulto y, por último anciano, aunque, per
accidens, muera siendo niño. Y además, que recorra necesariamente esas tres edades
no implica que sus acciones sean necesarias: su visión del mundo y sus consiguientes
acciones tienen sentido y se comprenden en función de la edad que está recorriendo,
pero ellas mismas son únicas, irrepetibles y libres.

En suma, Vico ha diseñado el esquema general que recorren las naciones, «la
historia ideal eterna» (SN44, § 7), y a partir de ella podemos hacer historia con sen-
tido, con auténtica intelección de sus fases y procesos. Podemos cumplir el sueño
viquiano de unir filología (historia) y filosofía: avverare il certo; accertare il vero.
Los poetas han creado este mundo civil que nosotros recreamos científicamente,
pues «los poetas fueron el sentido, y los filósofos el intelecto de la humana sabidu-
ría» (SN44, § 779).

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

13. CHOZA, J., «Reflexión filosófica y desintegración sociocultural en la antropología de G.B. Vico»,
Anuario Filosófico, 14, 1981, p. 47.

43Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



II. LOS DOS CICLOS DE EUROPA

1. NUESTRA PROPUESTA A PARTIR DE VICO
La historiografía habitual divide la historia de Europa en cuatro edades y se

establece una separación entre ellas, que no es posesión pacífica, pero aceptada fre-
cuentemente como límites orientadores: Edad Antigua (hasta el 476, caída del
Imperio romano), Edad Media (hasta el 1453, caída de Constantinopla), Edad
Moderna (hasta el 1789, Revolución francesa) y Edad Contemporánea.

No deja de ser curiosa esa división. El mismo concepto de Edad Media ten-
dría que ser discutido: es una invención renacentista para dar a entender que ellos
conectan directamente con el Mundo antiguo, y esos mil años (476-1453) no son
más que un periodo medio, de barbarie e ignorancia. Igualmente, decir que una edad
es contemporánea no significa nada, pues solo indica que se da ahora, como si al
preguntar a alguien la hora nos contestara: es la hora actual.

Y además, para sostener dicha división se ha tenido que recurrir a no pocos
supuestos arbitrarios, como la existencia de una supuesta edad “media”, de mil años
de duración y que, como tal edad, habría sido unitaria; o como la existencia de un
Imperio Bizantino (invención de Jerónimo Wolf en 1557, para apoyar que el autén-
tico continuador del Imperio romano no era dicho imperio, sino el Sacro Imperio
Romano Germánico); o suponer que la ciudad de Roma era lo mismo que el Imperio
romano, hasta el punto que su toma por Odoacro era el fin del Imperio romano; o
que el inicio de la revolución francesa fue un cambio de edad, etc.

La tesis que propongo, a partir de las doctrinas de Vico, es que Europa ha
recorrido dos ciclos ––llamémoslos el antiguo y el moderno––,14 y cada uno se divi-
de en las tres edades prescriptivas: de los dioses, de los héroes y de los hombres.
Nosotros estamos al final del segundo ciclo.

Como he comentado antes, hay que entender que los sujetos –las naciones–
en cada ciclo han sido distintos. No podemos decir que las modernas naciones euro-
peas o la Unión Europea sean el mismo sujeto histórico que Roma o que Atenas.
Aunque los crímenes de guerra no prescribieren, no parece fácil que los españoles
podamos pedir indemnizaciones al actual gobierno italiano por los daños causados
por Escipión el Africano en la toma de Cartagena: ni nosotros somos los cartagine-
ses, ni ellos los romanos.  Por el contrario, aún oímos quejas respecto a España
––con razón o sin ella, aquí da igual–– por la conquista de México; o igualmente
podríamos decir que los españoles expulsaron a los moros de la península. En el

Alfonso García Marqués

44 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

14. Para que surja la idea de la contraposición entre los antiguos y los modernos no hay que esperar a
la “querella” del XVII. Ya en plena Edad Media existía la conciencia de esa contraposición. Cfr. por
ejemplo, Averroes que, en el comentario 7 al IX de la Metaphysica, comienza diciendo: «Los modernos
sostienen…» (Aristotelis opera cum Averrois commentariis, apud Junctas, Venetiis 1562, f. 231 H).



ámbito cultural, no hay duda de que Llull, Vives, Suárez o Francisco de Vitoria son
filósofos españoles, mientras que Séneca o Averroes no lo son. Y por eso mismo pre-
sentar a San Agustín (nacido en el 354), plenamente contemporáneo del emperador
Teodosio (nacido en el 347), como un autor medieval, porque se convirtió al cristia-
nismo, es una cosa bien extraña.15

Así pues, la tesis,  que sostengo a partir de Vico, es que ha habido dos ciclos
en Europa y cada uno de ellos con sus sujetos históricos. El Mundo antiguo, en
substancia, es Roma, que formó una nación y cultura absolutamente única y máxi-
mamente influyente. Roma es el eje que aglutina el primer ciclo, con las diversas
naciones existentes, que Roma fue integrando hasta formar una unidad política y
cultural. Como escribe Berti: «La cultura del Imperio romano, la más grande cultu-
ra existente en la historia».16 Entre esas naciones que Roma asumió destaca espe-
cialmente Grecia, que también tiene su ciclo, inicialmente separado de Roma, pero
luego absorbido en el romano.17

El segundo ciclo, el ricorso (retorno), es el moderno, que, tras la disolución de
Roma, comienza con los balbuceos que darán lugar a las naciones modernas: un con-
junto de naciones jurídicamente constituidas, aunadas en grandes grupos étnicos y que
hoy tienden a formar una única estructura política y cultural. Este segundo ciclo abar-

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

15. En la común división de la historia de Europa en cuatro etapas es frecuente asociar el cristianismo a
la Edad Media. Presentado como una religión judía, el cristianismo es generalmente excluido de la Edad
Antigua. En la filosofía viquiana de la historia, la religión es un elemento fundacional y esencial de las
naciones. Consecuentemente, la filosofía viquiana de la historia ofrece las herramientas teóricas necesa-
rias para pensar, en su procesualidad histórica, la dimensión religiosa del hombre. En línea con el pro-
yecto que aquí presentamos, de realizar una historia de Europa more viciano, tuve ocasión de reflexionar,
recurriendo al concepto viquiano de akmé, sobre el cristianismo en «Tò pléroma toû chrónou. Humanismo
romano y religión cristiana», Revista Española Teología, 77, 2017, pp. 319-348.

Puesto que se trata de una larga cuestión, me limito a señalar que los receptores inmediatos del men-
saje de Cristo fueron judíos, pero pertenecientes a un mundo profundamente helenizado y latinizado, y
además los que la configuraron como una religión universal fueron los grecorromanos. Por eso, el cris-
tianismo es una religión racionalizada según las exigencias de la episteme griega: tiene como Dios supre-
mo al Logos (Juan I, 1) y un sistema de pensamiento como una filosofía del dato revelado; el único texto
que admite como revelado es el texto griego (la Septuaginta ––las traducciones desde el hebreo y arameo––
y los originales griegos ––deuterocanónicos y Nuevo Testamento––); su ordenamiento interno es el siste-
ma jurídico romano; su concepción del culto a los santos está calcada sobre el modo romano (aunque evi-
dente mente ya no son divus Caesar o divus Augustus, sino divus Petrus o divus Paulus), etc.

Además, en el concilio de Jerusalén, convocado en el año 50 para solucionar el enfrentamiento entre
los judaizantes y los helenistas, el cristianismo rompió totalmente con el judaísmo: eliminó todos los pre-
ceptos judíos (la circuncisión, el adorar en el Templo de Jerusalén, el sacerdocio hereditario entre los des-
cendientes de Aarón, los levitas, la prohibición de comer cerdo y animales impuros, el sistema de purifi-
caciones, la poligamia, el repudio de la esposa, le ley del levirato, etc.), y solo estableció dos preceptos,
que no son específicamente judíos: abstenerse de la fornicación y de los sacrificios a los ídolos (Hechos, XV,
29).
16. ENRICO BERTI, «¿Por qué traducir nuevamente la Metafísica?», Co-herencia, vol. 15/28, 2018, pp. 19-
28; p. 23.
17. De hecho, Vico señala que, en el Mundo antiguo, diversas naciones como Cartago o Capua no reco-
rrieron completo su ciclo completo, pues fueron integradas en Roma.

45Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



caría el resto del tiempo: desde el fin de Roma a nuestros días (y seguiría), o sea, una
parte de lo que hoy llamamos Edad Media, y toda la Edad Moderna y Contemporánea.

2. LA DELIMITACIÓN TEMPORAL DE LOS CICLOS
El primer y principal problema con el que nos encontramos es trazar una deli-

mitación entre los dos ciclos. Traducido a nuestros esquemas habituales la pregun-
ta sería: ¿cuándo acaba la Edad Antigua y comienza la Edad Media (toda ella o la
parte que corresponda)?

Como he comentado, “medieval” es el nombre dado por los renacentistas a
un periodo del que no se consideraban herederos. Ellos pretendían conectar direc-
tamente con Roma y la Antigüedad, prescindiendo de un periodo oscurantista que
nada había aportado, que estaba en medio por pura casualidad. Hoy sabemos que
ese planteamiento es absurdo: ningún medieval se consideró a sí mismo medieval,
y sus instituciones políticas, jurídicas, sociales, culturales, no es que estén en con-
tinuidad con muchas de las nuestras, sino que son las mismas.

La idea de que el Imperio romano concluye en el 476 procede de la historio-
grafía francesa del XIX, que, desde el punto de vista de la historia de Francia, ve el
476 como el fin de la Galia como provincia romana. Si embargo, en esa fecha no
pasó nada especial.18 En realidad, Odoacro, caudillo de los hérulos al servicio del
Imperio de Occidente, por diferencias en la asignación de tierras, se enfrentó con
Orestes, que había usurpado el poder y nombrado emperador a su hijo Rómulo
Augústulo. En este enfrentamiento, Odoacro tomó Roma, que era una ciudad cier-
tamente importante, pero no la capital del Imperio romano de Occidente. Odoacro
destituyó a Rómulo (el usurpador en Roma), pero Julio Nepote, el auténtico empe-
rador, seguía gobernando amplios territorios de Dalmacia y de la Galia. Realmente
Julio Nepote fue el último emperador de Occidente, pues siguió gobernando hasta
su muerte en el 480 y siempre fue reconocido como emperador por Constantinopla,
que entonces consideraba a Occidente como dependiente de ella, pues la importan-
cia de este era mucho menor. A la muerte de Julio Nepote, no se nombró ningún
emperador de Occidente, sino que Oriente asumió la totalidad: pasó a ser el Imperio
romano sin más, sin la añadidura “de Oriente”.

A Odoacro, al servicio de Roma, se le dio el rango de patricio y el título de dux
(generalísimo), y se le reconoció el de rex Italiae, aunque era un rey dependiente de
Constantinopla (como otros tantos reyes y régulos de la Antigüedad, que habían sido
parte del Impero romano); se le permitió acuñar moneda en nombre del emperador

Alfonso García Marqués

46 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

18. «En contra de lo que se piensa habitualmente el año 476 no supone el fin de Imperio alguno»,
GONZALO FERNÁNDEZ HERNÁNDEZ, «La crisis del Imperio Romano de Occidente (454-476 d. de C.)»,
Revista de arqueología, 28/314, 2007, pp. 55.



(en los primeros cuatro años en nombre de Julio Nepote), etc. Sin embargo, ante la
falta de obediencia de Odoacro, Constantinopla envió a Teodorico, rey de los ostro-
godos, para que lo eliminara; Odoacro fue asesinado en el 493. Posteriormente, ante
la situación inestable creada por Teodorico, Justiniano (Emperador de los romanos
del 527 al 565) envió a Belisario que derrotó a los ostrogodos –estos de saparecen
de la historia–; Italia, provincia romana, pasó a ser gobernada directamente por
Constantinopla hasta el 754 (independencia definitiva de Roma respecto al
Imperio).19

Un siglo después de la supuesta caída del Imperio, el emperador Justiniano
tenía todavía el 80 % de los territorios del Imperio romano, incluida Italia y Roma,
hablaba latín como lengua materna, con él se había recuperado el Imperio y empren-
dió grandes obras arquitectónicas (Santa Sofía, obras portuarias…) y culturales, como
la publicación del derecho romano, que estaba vigente (el Digestum). En pocas pala-
bras, las formas de pensar y vivir del mundo antiguo estaban aún vigentes.

Con Heraclio (610-641) se inicia el fin de la cultura romana, se pasa a hablar
griego (que ya se iba transformando en otro idioma, en griego medieval). Heraclio ya
no es Imperator, sino Basileus. La larga guerra de veinticinco años contra los sasáni-
das acabó con la victoria de Constantinopla en la Batalla de Nínive (627), pero simul-
táneamente el Imperio se había enfrentado a ávaros y eslavos, que llegaron simultá-
neamente con los sasánidas a sitiar Constantinopla. El Imperio romano quedó agota-
do y desestabilizado.

La nueva fuerza emergente, el mundo islámico, se encontró con un Imperio
agotado y tras vencerlo en Yarmuk (636) se produjo un colapso en gran parte del
imperio. Para el 641, muerte de Heraclio, todo el levante y Egipto, incluida
Alejandría, ya estaban en poder de los musulmanes.20 El avance de los musulmanes
fue imparable: en el 711 estaban en España y en el 712 en el Indo. Por eso, la his-
toriografía actual suele considerar el reinado de Constante II (641-668) como la
transición en Oriente del Mundo antiguo al medieval. Ese mundo antiguo podría

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

19. «El Imperio romano no cayó ni con Odoacro ni con Teodorico: ambos caudillos gemanos actuaron
como funcionarios imperiales (magistri militum praesentales [comandantes del ejercito en sitio] en nom-
bre y por cuenta del único emperador romano en cargo. Occidente y Roma continuaban su existencia
como periferia del poder político imperial. E incluso Teodorico abrió un periodo extraordinario de
gobierno con formas constitucionales inéditas bajo el signo de la recuperación de los fastos de la romani-
dad y de su civilización». ORAZIO LICANDRO, Occidente senza Imperatori (L’). Vicende politiche e costituzionali
nell’ultimo secolo dell’Impero Romano d’Occidente 455-565 d.C. fra Oriente e Occidente, L’Erma di Bretschneider,
2012. Resumen, en https://www.lerma.it/libro/9788882657413
20. Notemos que, según la historiografía habitual, estaríamos en plena Edad Media (sin ciudades, oscu-
ra y miserable), pero el comandante de las tropas musulmanas que tomaron Alejandría en el 642, Amr
ibn al-As, envió al califa un inventario de lo hallado: «4.000 palacios, 4.000 baños, 12.000 mercaderes de
aceite, 12.000 jardineros, 40.000 judíos y 400 teatros y lugares de esparcimiento». Tomo la cita de
Wikipedia, Alejandría.

47Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



haber sido absorbido por el mundo musulmán, pero sucedió que en el 718 León III
el Isaurio obliga a los musulmanes a levantar, tras un año, el sitio de Constantinopla,
ese mismo año se produce la batalla de Covadonga y en el 732, en Poitiers, se frena
el avance hacia el norte de los musulmanes.21

Ahora bien, esa expansión musulmana, entre el 636 y el 732, fue la liquidación
definitiva del mundo antiguo, de su cultura y de sus formas de vida. Se perdieron los
centros culturales y comerciales del Mediterráneo, con el consiguiente hundimiento
económico y cultural. Esto se puede ver con evidencia en la aparición de las lenguas
románicas: la transmisión cultural era tan ínfima que ni siquiera la lengua se mantiene.
En el breve espacio de tres generaciones ya no existe el latín sino las lenguas roman-
ces. Todo ello acentuado por una doble fractura: entre el norte y el sur del
Mediterráneo, por un lado, y entre el este y el oeste de la cuenca norte, por otro.

Esta última fractura estuvo propiciada por los carolingios: la nueva fuerza
emergente en occidente. Estos son los que frenan el avance musulmán hacia el norte
de Europa y los que en el 751, con la sanción del papado, sustituyen a los merovin-
gios, que hasta entonces seguían nominalmente gobernando. Estos eran todavía jefes
bárbaros integrados en el Imperio, que mantenían relaciones de dependencia cultural,
económica e incluso política, aunque de modo muy flexible, con Constantinopla.22

Convivían con los romanos, cuyas formas de vida, lengua y cultura seguían vigentes,
pues los nuevos pueblos ––como los visigodos en España–– formaron una tenue capa
de población, sin raíces, que no consiguió permear toda la población y su dominio no
penetró ni cultural ni lingüísticamente.

Por el contrario, la nueva situación provocada por el avance musulmán hace
que los carolingios y todo Occidente rompa relaciones con Oriente. Esta ruptura se
consolida definitivamente cuando, en el 754, el papa, el poder religioso de Roma,
asume el poder político, consagra a Pipino el Breve como Rey de los francos y
Patricius romanorum y rompe definitivamente con Constantinopla. Roma deja de
pertenecer al Imperio romano. Se constituyen nuevos sujetos históricos, naciones con
gobiernos teocráticos, germen de la actual Europa.

Este cambio radical ha sido expuesto magistralmente por Henri Pirenne, en su
célebre obra Mahoma y Carlomagno (1922), que las investigaciones posteriores no
han hecho más que confirmar, aunque se hayan corregido datos concretos o aspectos
marginales. Esta interpretación podemos verla confirmada en una obra reciente de

Alfonso García Marqués

21. Este no es el lugar para hacer matices sobre la fecha exacta y su importancia de la batalla de
Covadonga o el alcance de la batalla de Poitiers, pero, al fin y al cabo, cesó el avance musulmán y se pre-
paró una nueva época.
22. «Los soberanos bárbaros federados al Imperio romano reconocen la soberanía nominal de un único
emperador con sede en  Constantinopla  […]. Esta situación perdura hasta la coronación imperial
de Carlomagno», G. FERNÁNDEZ HERNÁNDEZ, «La crisis…», p. 55.

48 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Stanley Payne, publicada en 2017, donde, hablando de la transición entre el Mundo
antiguo y nuestro mundo, escribe:

Se trata de un proceso tan largo y lento, con tantos aspectos diferentes, que
siempre resulta artificial o arbitrario señalar una fecha concreta. Existe, sin
embargo, algún consenso respecto a que el primer periodo de formación clave
[de Occidente] discurrió entre los siglos VIII y IX.23

Y añade:

En conjunto los siglos VIII y IX ya no formaron parte del mundo antiguo, sino
de las primeras generaciones de la nueva civilización que llamamos
Occidente. Sus habitantes ya no eran ni romanos ni posromanos, sino europe-
enses, “europeos”, como los llamó la crónica mozárabe del año 754, todos
bajo la jurisdicción del Papa de Roma.24

En resumen, podemos decir que el tránsito entre los dos ciclos se da en el siglo
VIII. Como es lógico las fechas concretas son simbólicas: 636 (Yarmuk), el inicio de
la disolución; 718 (Constantinopla y Covadonga) y 732 (Poitiers), se frena el avan-
ce musulmán, y los restos de la Antigüedad no son integrados en la nación musul-
mana (o árabe), abriéndose así la posibilidad de un segundo ciclo, un ricorso, para
Europa. Y finalmente, 751, cuando los carolingios asumen el poder fácticamente, o
754, cuando el papa consagra rey a Pipino el Breve como Rey de los francos y
Patricius romanorum, y Roma deja de pertenecer al Imperio: nacen en occidente los
nuevos sujetos históricos.

3. LAS TRES EDADES DEL MUNDO ANTIGUO
Una vez que hemos delimitado el corso y el ricorso de Europa, podemos pasar

a ver muy esquemáticamente cómo se organizan las tres edades en cada uno de ellos.
Tendremos que determinar una primera edad en la que los dioses son los que obran,
donde todo es divino; una segunda, en donde los héroes, realizando acciones sobrehu-
manas, ponen los cimientos y estructura del ciclo; y una última edad en la que los
hombres, ya todos iguales, obran de modo racional. Y si es el caso ––como lo ha sido
en ambos ciclos––, habrá que describir la disolución de la edad de los hombres.

a) Edad de los dioses: 753-509.
El primer ciclo se inicia con la fundación de Roma (753), la  primera olimpia-

da (776) y la composición de la Ilíada y la Odisea (s. VIII). Evidentemente se puede

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

23. STANLEY PAYNE, En Defensa de España, Madrid, Espasa, 2017, p. 44.
24. Ibid., p. 46. Siguiendo esa terminología que insinúa Payne podríamos decir que nuestro mundo ha
tenido un corso: el romano, y un ricorso: el europeo. 

49Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



retrotraer el inicio 200 años antes, hasta los acontecimientos («selvas, tugurios») que
permitieron esos acontecimientos simbólicos, pero es claro que esas son las fechas
simbólicas. Esta primera edad se extiende hasta la fundación de la República romana
(509) y el inicio de democracia en Atenas (507).

Podríamos preguntarnos si este ciclo comenzó con las migraciones helenas del
siglo XX a.C. Ciertamente los jonios, eolios y aqueos fueron recorriendo su propio
ciclo histórico hasta la edad de los héroes, que fue truncada por la invasión de los
dorios (s. XII), que destruyeron la civilización aquea y dieron lugar a los llamados
siglos oscuros (1100-900) sin ciudades y sin escritura. En el siglo IX comenzó la
recuperación cultural, social, económica… En las ciudades jonias del Asia Menor, se
formaron los rasgos de la civilización griega clásica, que se difundió por el mundo
heleno. Adoptaron el sistema fenicio de escritura, básicamente silábico, pero intro-
dujeron las vocales, con lo cual apareció por primera vez en la historia de la huma-
nidad un alfabeto completo en sentido estricto (con vocales y consonantes). Crearon
una nueva organización política y social de la ciudad: nace la polis.

De modo paralelo podríamos tratar los precedentes de la civilización romana
entre el siglo X y el VIII. Por los cambios en el modo de inhumación, se puede estable-
cer que los latinos llegaron al Lacio en torno al 1000. Pero en definitiva, podemos
coger como fechas simbólicas las señaladas, que es cuando nace la nueva civilización,
i.e. se inicia el corso.

En esta edad las obras la realizan los dioses (la Ilíada la canta la musa, no
Homero). El derecho es mágico, con fórmulas sagradas, que solo conocían algunos.
Rómulo mató a Remo por violar el recinto sagrado. Los dioses son los que deciden el
combate entre Horacios y Curiacios. Los gobernantes (los 7 reyes legendarios) tienen
carácter sagrado, gobiernan por voluntad de los dioses. Los dioses se mezclan con los
hombres. E incluso los filósofos reciben su doctrina de los dioses (Parménides) o afir-
man que “todo está lleno de dioses” (Tales).25 La filosofía en esta edad no pasa de ser
balbuceos incipientes (a pesar de las tesis de Heidegger). Si no hubiesen existido
Platón y Aristóteles, simplemente no habría habido filosofía. Solo consideraciones o
reflexiones al estilo del pensamiento oriental.

b) Edad de los héroes: 509-27.
El inicio de la República (509) y de la democracia (507) marca el cambio a la

edad de los héroes, que se prolonga hasta Actium (31), cuando Augusto queda de
facto como único gobernante de todo el Mundo antiguo, o el 27, cuando Augusto
toma jurídicamente el poder y comienza el Principado.

Alfonso García Marqués

50 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

25. Frag. 11 A1 y A23. H. DIELS–W. KRANZ, Die Fragmente der Vorsokratiker, W. Hildebrand, Berlin, 1960-64.



En esta edad se forma un mundo que durará establemente siglos, e influirá en
el segundo ciclo.  Los rasgos de esta edad son claramente diferentes de la anterior. En
lo político tenemos la República y la democracia, que no son gobiernos democráticos
en sentido moderno, sino el gobierno de los optimates: de esos que son más que hom-
bres y que tienen derechos propios (no privilegios), pues su naturaleza es distinta, es
heroica. La Lex duodecim tabularum (450) recoge perfectamente esta situación: se
constituye jurídicamente el Senado y el pueblo romano (SPQR), los optimates y el
pueblo, y al mismo tiempo, nace el derecho constitucional, el derecho público, el
derecho civil. Nace también un nuevo derecho penal, basado en pruebas, no en juicios
de los dioses.

Los héroes que forjaron ese mundo fueron los que dieron esos pasos de gigan-
te, consolidando la república, redactando la Ley de las doce tablas, creando todas las
instituciones jurídicas, militares, comerciales… Y si queremos citar héroes concretos,
tenemos a Alejandro Magno y Pericles; a Escipión el Africano y a Quintus Fabius
Maximus Ovicula Cunctator, en cuyo epitafio se escribió: «Unus homo nobis cunc-
tando restituit rem» («Un hombre único aplazando restituyó la república»,26 en alu-
sión a que él solo, con su estrategia militar, impidió que Aníbal se adueñara de Roma.
Sin ese héroe singular, el mundo sería radicalmente distinto de lo que es hoy).

Aquí podríamos añadir una pléyade de hombres de cultura, pero me limitaré
a mencionar a Cicerón, cuyo latín ha estado ––y sigue estando–– presente durante
milenios y continúa vigente en nuestro español y, sin exageración, digo que en todas
las lenguas occidentales. Los que fijaron por escrito y nos legaron el Corpus home-
ricum o el Corpus aristotelicum. Platón, cuya Academia pervivió 900 años (387
a.C.-529 p.C.) y cuya filosofía seguimos estudiando hoy para comprender la reali-
dad y a nosotros mismos. Y Aristóteles, continuamente presente en la historia del
pensamiento humano, creador de la ciencia, de la biblioteca científica, del método
científico en general, del método matemático tal como lo concebimos hoy, cultiva-
dor de la filología, creador de la nuestra biología y entomología modernas… Como
dice Hegel, «uno de los más ricos y profundos genios científicos que jamás hayan
existido: un hombre que nunca ha podido ser igualado».27 ¿Acaso no sería algo más
que hombre?

El último héroe que cierra esta edad fue Julio César: estadista, militar, científi-
co (historiador, creador de las bibliotecas públicas romanas), organizador de la vida
social, creador del calendario juliano (el primer calendario preciso de la humanidad,
en esencia el mismo que aún tenemos). Sus creaciones políticas siguen presentes y su

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

26. ENNIO, Annales, IX, 309. Cito por http://www.thelatinlibrary.com/
27. G.W.F. HEGEL, Lecciones sobre la Historia de la Filosofía, trad. de W. Roces, 3 vols., F.C.E., México 1955,
vol. I, p. 237.

51Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



nombre aún resuena cuando hablamos del Zar de Rusia, del Káiser de Alemania, o de
toda la simbología de Estados Unidos, copiada de Roma.

c) Edad de los hombres: 27 a.C-754 p.C.
La edad de los hombres comienza con el gobierno de Augusto y dura hasta la

disolución del corso. El inicio fue una etapa de esplendor considerada como la «ple-
nitud de los tiempos».28 La episteme griega ––la verdad teórica––, y el ius romanum
–la verdad práctica– se habían dado la mano para crear el mundo humano, hecho vida
en instituciones políticas, jurídicas, económicas, científicas… La subjetividad huma-
na había alcanzado un pleno grado de autoconciencia y libertad, como podemos ver
en las Confessiones (398) de Agustín de Hipona o en los retratos romanos de El
Fayum (ss. I-III). Esa unión de episteme y ius es el núcleo del humanismo: la primera
vez que la humanidad alcanzó plenamente lo humano en cuanto tal. Por eso, retorna
en el segundo ciclo (el ricorso, el retorno), como un paradigma al que volver conti-
nuamente para recrearlo en formas nuevas: vinum vetus in utres novos.

Esta edad se puede dividir en tres etapas. Una primera de esplendor, hasta el
395, cuyo mejor siglo fue llamado por Edward Gibbon, en su Historia de la decaden-
cia y caída del Imperio romano, «el momento más feliz de la historia de la humani-
dad». Los cincuenta años de anarquía militar (235-284) supusieron los primeros desa-
fíos graves para esta edad. No obstante, Diocleciano consiguió una reorganización del
espacio político y público, que se ha dado en llamar el Dominado, que hace que este
periodo se prolongue hasta el 395, muerte de Teodosio el Grande, pues fue el último
que pudo gobernar el Imperio romano en toda su extensión.

A partir de entonces comienza un periodo de decadencia, como se evidencia de
la incapacidad de gobernar unitariamente todo el Imperio romano, una extensión que
durante siglos había sido gobernada sin dificultades especiales. Esa incapacidad obli-
ga a dividir el imperio en dos partes, que llamamos Imperio romano de Oriente e
Imperio romano de Occidente.

Con esto comienza una segunda etapa en la que ciertamente Oriente se recupe-
ró, especialmente con Justiniano, y aún tuvo momentos de esplendor político, militar
y cultural (como la edición del Digestum), pero en Occidente los problemas se acu-
mularon, incrementados por la migraciones continuas de los bárbaros. No obstante, en
el siglo VI todavía encontramos autores de relieve, como Boecio, que es propia y
estrictamente un romano: escribía el latín y, por cierto, de extraordinaria calidad,
hablaba perfectamente el griego (como Cicerón o César), fue cónsul, incluso sus dos

Alfonso García Marqués

52 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

28. PABLO DE TARSO, Epístola a los Gálatas 4, 4: «Ubi venit plenitudo temporis, misit Deus Filium suum». En
«“Tò pléroma toû chrónou”. Humanismo romano y religión cristiana», Revista Española de Teología, 77
(2017), pp. 319-348 comento el sentido de la expresión paulina.



hijos también lo fueron…, pero tras la muerte de Boecio (525), ya no encontramos
filósofos de relieve. Los romanos más capaces abandonan las instituciones docen-
tes y fundan nuevos sistemas culturales al margen de las instituciones romanas:
Benito de Nursia, noble romano, funda Montecasino (529) y Casiodoro (Magnus
Aurelius Cassiodorus Senator), que había sido senador romano, Magister officio-
rum y Praefectus praetorio, abandonó la política para fundar Vivarium (540). Y ya
a finales del VI la decadencia cultural es patente, como atestigua Gregorio de Tours,
historiador romano, que se queja en el 591 de la notable incultura de su gente: «Ay
de nuestros días, porque ha perecido el estudio de las letras entre nosotros y no se
encuentra en el todo el pueblo un rétor que pueda publicar por escrito los aconteci-
mientos actuales».29

Como ya he comentado, a partir del 636 tenemos una última etapa, ahora de
total disolución de las formas de vida del Mundo antiguo, para dar paso a una nueva
realidad a partir del 754.

4. LAS TRES EDADES DEL MUNDO MODERNO
a) Edad de los dioses: 754-1054.
La historia de nuestro ciclo, de los nuevos sujetos de la historia europea, o

sea nosotros mismos como colectivo histórico, tiene su origen en el siglo VIII,
como he procurado mostrar más arriba. El fin de esta primera edad hay que situar-
la aproximadamente a mitad del siglo XI, con un conjunto de fenómenos que luego
comentaré. Tomo como fecha simbólica el 1054, cuando se produce el Cisma de
Oriente.

En esta nueva edad de los dioses, los hombres vuelven a conocer mediante uni-
versales fantásticos y vuelven a crear el mundo humano, nuevas naciones, a partir de
la disolución total de Roma, lo cual no impide que elementos o construcciones suyos
permanezcan en este segundo ciclo, pues como dice Pierre Grimal «la civilización
romana, ciertamente, no ha muerto, pero, únicamente en la medida en que da naci-
miento a otra cosa que no es ella misma, está llamada a asegurar su supervivencia
hasta nosotros».30 De este modo, vuelven de nuevo a aparecer los modos de vida pro-
pios de la edad de los dioses, que nos pueden parecer irracionales, pero responden a
la necesidad establecida por Vico: homo non intelligendo fit omnia.

Ahora son los “dioses” quienes vuelven a actuar directamente en la tierra y son
el respaldo de toda acción humana. De nuevo, los reyes reinan gratia Dei (por la gra-
cia de Dios) y es necesario que el papa ––Dios en la Tierra–– respalde su actuación.

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

29. GREGORIO DE TOURS, Historiarum Francorum libri X, praefatio, en Bibliotheca Augustana,
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost06/Gregorius/gre_hipr.html.
30. PIERRE GRIMAL, La civilización romana, Paidós, Barcelona 1999, p. 64.

53Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Pipino el Breve ha necesitado la aprobación del papa para llamarse rey, y la consagra-
ción o unción sacra para poder gobernar: tenemos de nuevo los gobiernos teocráticos.
Los españoles vimos con nuestros propios ojos a Santiago Matamoros en Clavijo
(844; o según quieren ahora los historiadores en Albelda, 859), quien con su empuje
dio la victoria a los cristianos. O igualmente vimos en Simancas (939) a san Millán,
montando un caballo blanco y blandiendo su espada, tal como se le representa en un
cuadro conservado en la catedral de Sevilla, en cuya leyenda consta que mató a ochen-
ta mil musulmanes (casi tantos como todo el ejército de Abderramán).

De modo semejante, vuelven los juicios de Dios y las ordalías. Si dos rivales
se enfrentan con las armas en un juicio de Dios, es seguro que con la intervención
divina el que lleva razón triunfará. Igualmente el inocente no se quemará cuando le
apliquen fuego o flotará en el agua a pesar de la enorme piedra que le aten. Se acude
continuamente a la protección de los santos, que son los titulares de las iglesias. No
hay una iglesia dedicada a Dios, sino a san Pedro o san Pablo.

La alta cultura se ha perdido y aún no ha resurgido. Ciertamente la primera
edad de los dioses tuvo a su Homero y Hesíodo o a los presocráticos, pero la cien-
cia se ha perdido, ahora también tendremos un renacimiento carolingio o un Escoto
Eriúgena, pero el resultado no fue ––ni podía ser–– la aparición de una ciencia refle-
xiva, sino la creación de las estructuras embrionarias de la política, instituciones
civiles y religiosas, de lenguas modernas, etc.31

Quiero subrayar dos elementos esenciales de esta edad de los dioses: la apa-
rición del germen inicial de las naciones modernas y el nacimiento de nuestros
actuales idiomas. Esto muestra la capacidad creadora de esa edad. Nótese que es
indiferente o, si queremos, es coyunturalmente histórico que los diversos grupos
étnicos hayan dado lugar a un Estado actual o varios. Podría haber fracasado la
unión de Castilla y Aragón, o no haberse dado en 1870 la unificación de Italia o la
de Alemania, pero eso no quita que lo que Vico llama nación germana o itálica o
hispánica, con sus diversos pueblos y variantes, son un sujeto histórico que ha man-
tenido la continuidad desde su origen en la nueva edad de los dioses.

Y en cuanto a las lenguas, tenemos que en el siglo VIII se hablaba latín en todo
el viejo solar occidental del Imperio romano, ciertamente modificado respecto al
clásico, pero latín al fin y al cabo, y que en el siglo IX, por el contario, tenemos ya

Alfonso García Marqués

54 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

31. Todavía en el 871, el rey Alfredo el Grande, se lamenta de que no haya un mínimo de cultura en
Gran Bretaña: «La enseñanza en el pueblo inglés había caído tan bajo que había poquísimas personas,
incluso entre los eclesiásticos, al sur del Humber, que pudiesen comprender en inglés el canon de la misa,
o traducir una carta del latín al inglés; y creo que no habría muchos más allá del Humber. Había tan
pocas personas capaces, que no consigo recordar ni una sola al sur del Támesis en la época en que he
comenzado a reinar». Prefacio, Cura moralis de san Gregorio, ed. H. Sweet, King Alfreds West-Saxon Version
of Gregory’s Pastoral Care, Londres, Trübner, 1871.



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

32. GIUSEPPE ALBERTONI y TIZIANA LAZZARI, Introduzione alla storia medievale, Bolonia, Il Mulino,  2015, p.
249. Quede claro que esta afirmación se limita al segundo ciclo.

55Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

el francés, el español o el italiano, o si queremos un conjunto de variantes roman-
ces incipientes como la lengua de oïl, el castellano antiguo o el toscano.

b) Edad de los héroes: 1054-1453.
En esta nueva edad, ya no son los dioses lo que obran en el mundo y gobiernan

sino los optimates: los protagonistas no son los nobles de origen divino, ligados a la
posesión de la tierra, sino los nuevos grupos sociales que basan su poder en el cono-
cimiento y el dinero.

Como siempre, fijar una fecha para el exacto comienzo de una edad es una tarea
necesaria, pero hay que realizarla siendo conscientes de que siempre nos encontramos
con un lapso de tiempo más o menos amplio, dentro del cual cabe señalar una fecha
especialmente simbólica. Podemos ver que, en torno a la mitad del siglo XI, la forma
mentis de los europeos cambia y, con ella, su modo de vida, con un despliegue prodi-
gioso propio de una edad de los héroes. En concreto, tenemos un importante auge de
la ciuda des, que se traduce en un nuevo fenómeno a gran escala: la vida ciudadana, en
todas sus dimensiones culturales, sociales, artesanales, comerciales. La población se
incrementa notablemente, se busca el poblamiento de nuevas tierras, se incorporan
nuevos pueblos a Europa, como Polonia y Hungría, se desarrolla la agricultura, hay un
importante crecimiento económico, desarrollo de la artesanía y el comercio, nace el
románico… Aparecen grandes centros comerciales (Génova, Venecia…), capaces de
llegar incluso a China. Surgen nuevas técnicas e instrumentos (arado de vertedera, brú-
jula, torno de hilar, relojes, pólvora, papel, máquinas xilográficas, etc.).

Ahora bien, lo importante es comprender la mente de esos creadores.
Intentémoslo. En la edad de los dioses, con los carolingios la realeza adquiere carác-
ter sagrado: los reyes son los representantes de Dios en la tierra. En consecuencia, el
emperador del que sería llamado Sacro Imperio Romano Germánico es quien nom-
braba a los obispos, para el ejercicio de las funciones sacras, al igual que nombraba
otros funcionarios para funciones militares o económicas, y todos ellos ligados al
emperador por vínculos de fidelidad personal. Ahora bien, hemos de tener en cuenta
que había una multitud de nobles rurales, con su relativa autonomía del poder central,
que se amplía con el fraccionamiento del Imperio carolingio. Formando parte de todas
las cortes ––de nobles o de reyes o la imperial––, estaban los obispos, que realizan las
funciones ceremoniales y sagradas, de tal modo que tenemos una pluralidad de igle-
sias locales, vinculadas esencialmente al poder civil-sacro, cuya coordinación entre
ellas, ya desde el siglo IX, corría a cargo no del papa, sino del emperador, «por eso,
antes del siglo XI, es oportuno hablar de iglesias, en plural, más que iglesia».32 Esta



dependencia de la función religiosa respecto al poder civil, se extendía incluso al
papa, a pesar de su relativa independencia por poseer el poder político en los Estados
pontificios. En concreto, el Privilegium ottonianum otorgaba al emperador la capaci-
dad de elegir al papa o, al menos, la necesidad de dar su aprobación para que el ele-
gido pudiera ser papa.

En oposición a esa mentalidad, en torno a la mitad del siglo XI, surge un
nuevo modo de pensar, una nueva mente, que niega la sacralidad del poder real, o
sea, en la nueva mente los reyes dejan de tener carácter divino y, por tanto, no tie-
nen potestad para elegir obispos o al papa, ni estos se subordinan en modo alguno
al poder político. En consecuencia, se independiza la función religiosa, y los múlti-
ples obispos occidentales pasan paulatinamente a estar coordinados por el obispo de
Roma, cuya autoridad crece, no solo moral, sino jurídica y efectivamente. A esta
nueva situación se opusieron los reyes, que perdían su sacralidad y su influencia, de
ahí el largo conflicto entre Iglesia y poder político, llamado lucha o querella de las
investiduras. Por parte de la Iglesia, este fenómeno se manifestó en la llamada refor-
ma gregoriana que comienza con León IX (1049-1054) y tiene su punto culminan-
te con el monje Hildebrando (Gregorio VII, 1073-1085), autor del Dictatus papae
(1075), donde ya es formalmente negada la realeza sacra, y concluye con el concor-
dato de Worms (1122). Estamos plenamente en la edad de los héroes.

Esta nueva mentalidad, activamente promovida por la Iglesia, tuvo dos efec-
tos importantes. El primero fue el Cisma de Oriente (1054), que produjo una ruptu-
ra en la Iglesia, que dura hasta hoy día. En Constantinopla, el emperador tenía tam-
bién carácter sagrado y el patriarca de Constantinopla dependía de él; por eso, tenía
el título de Patriarca ecuménico, pues, dado que el emperador era el único que tenía
derecho al gobierno político universal, el patriarca, dependiente de él, lo tenía al
gobierno religioso universal. León IX (1049-1054), quien inició la reforma grego-
riana, exigió el reconocimiento de su primacía, no solo moral sino jurídica y efec-
tiva. Sin embargo, para el Emperador y el Patriarca de Constantinopla, era imposi-
ble, en su forma mentis, aceptar las propuestas de León IX, pues la realeza era
sagrada y por encima de la función religiosa episcopal. La concordia era práctica-
mente imposible: la ruptura de 1054 mostraba no ya la distancia entre dos iglesias,
sino la separación entre dos mentes, la divina y la heroica.

La otra consecuencia es la aparición de los nuevos poderes civiles que tampoco
reconocen la sacralidad del rey. El rey o los nobles ya no son la voz de Dios, sino la
opinión del gobernante, que se puede discutir o, incluso, negar. Surgen así las asamble-
as parlamentarias de los siglos XII-XIII (Cortes en España, Parlamento en Inglaterra,
Estados generales en Francia) al margen de los nobles, cuya sacralidad ya es negada:
una nueva forma de organización política, cuya consulta era necesaria para las cuestio-
nes decisivas de gobierno (impuestos, declaración de la guerra o de la paz…).

Alfonso García Marqués

56 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Creo que se ve con claridad que, en la mitad del siglo XI, se produce el cambio
de edad viquiana. Podemos tomar como fechas simbólicas el 1049 (el comienzo del
pontificado de León IX, iniciador de la reforma), el 1073 (comienzo del de Gregorio
VII, el gran reformador) o el 1075 (Dictatus papae). Ahora bien, teniendo en cuenta
la importancia del Cisma de Oriente ––llamado también el Gran Cisma––, incluso
para nuestros días, y que en ese momento se separan Oriente, que sigue en la edad de
los dioses, de Occidente, que entra en la edad de los héroes, creo que ese 1054 podrí-
amos considerarlo como la fecha más simbólica para marcar el inicio de esta edad.

En cuanto a las naciones, tenemos que, a partir de las unidades políticas naci-
das en la edad anterior, se forman núcleos estables y fuertes, que permitieron la con-
solidación de Europa. Esta se constituye en una potencia capaz de sobrevivir frente al
islam (organización de las cruzadas), e incluso frente a Constantinopla, impidiendo
que se frustre el ciclo. Estas unidades políticas ya no desaparecen, sino que con sus
lógicas modificaciones históricas son nuestras naciones actuales. Quiero decir que
entre estas entidades y nosotros hay una total y plena unidad: somos el mismo sujeto
histórico, aunque entonces en la forma de Castilla, León, Aragón… y ahora como
España; o en la forma de Reino de las Dos Sicilias, Venecia, Estados pontificios… y
ahora como Italia.

Esta transformación se da no solo en el ámbito político, sino en todo lo huma-
no, como había establecido la teoría viquiana: es un nuevo modo de pensar que trans-
forma todo. Es el ricorso: el retorno retransformado del derecho escrito, de las prue-
bas judiciales, de la ciencia con nuevos sistemas e instituciones de enseñanza (las
Universidades: las nuevas academias y liceos), un nuevo modo de concebir la religio-
sidad (órdenes mendicantes, de naturaleza urbana y no rural), nueva estética grandio-
sa (el románico y el gótico; catedrales)… Y de modo muy especial las lenguas moder-
nas se consolidan y pasan a ser sutiles instrumentos para la expresión del pensamien-
to, los sentimientos, la visión del mundo: nosotros hablamos las lenguas que consoli-
daron y dignificaron los héroes de esta edad.

Aunque en nuestro imaginario los héroes de ese periodo eran los guerreros,
como, por ejemplo, los jefes de las cruzadas (1096-1291), que impidieron la destruc-
ción de Occidente, sin embargo, hay que considerar como héroes ––incluso con
mayor motivo–– a los que construyeron ese mundo civil, humano, aún plenamente
presente entre nosotros y del que aún vivimos. Me refiero a los que hicieron el siste-
ma parlamentario, a los fundadores de las universidades, a los creadores ––en ricor-
so–– de la filosofía como saber autónomo y de las ciencias (medicina, artes liberales,
teología…), a los constructores de las catedrales románicas (XI-XII) y góticas (XIII-XV),
a los fundadores de las órdenes religiosas urbanas (s. XIII)…

Y si queremos poner ejemplos concretos, tenemos a los héroes que eran simultáne-
amente estadistas, políticos, militares, juristas, promotores de cultura…, como Fernando

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

57Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Alfonso García Marqués

58 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

III (1201-1252, reconquistó media Andalucía, promovió el castellano y las catedrales de
Burgos y León), Federico II Hohenstaufen (1194-1250, realizó una cruzada, creó la pri-
mera Universidad civil, la de Nápoles…), Inocencio III (1198-1216, que reorganizó el
derecho eclesiástico, organizó cuatro cruzadas, delimitó las relaciones entre poder
civil y poder religioso, promovió las universidades, las ordenes mendicantes, refor-
mó la vida religiosa laica…). Y en cultura y ciencia no podemos olvidar a los héro-
es que construyeron un mundo de pensamiento aún presente entre nosotros: Alberto
Magno, Tomás de Aquino, Duns Escoto, los calculatores…; o Dante Alighieri (1265-
1321), cuya influencia ha sido decisiva para la actual lengua y cultura italiana y para
toda la modernidad.

En pocas palabras, podemos ver que esa mal llamada Baja Edad Media no
fue un periodo oscurantista, en blanco y negro, miserable y violento, sino una lumi-
nosa edad de héroes, que nos dieron nuestras naciones, nuestros sistemas políticos
participativos, nuestras lenguas, nuestras universidades, nuestro sistema legal,
nuestras catedrales… Somos nosotros en nuestra edad heroica.

c) Edad de los hombres: 1453-¿?
Como siempre, es difícil establecer una fecha tajante para un cambio de edad.

No obstante, los acontecimientos que se acumulan en torno a la mitad del siglo XV
pueden ser tomados como el corte de edades: la caída de Constantinopla (1453), el
fin de la Guerra de los Cien Años (última guerra feudal de carácter sucesorio) tam-
bién en 1453 y la invención de la imprenta por Gutenberg (como fecha simbólica
de este invento se puede tomar también el 1453).33

Ahora bien, ciertamente lo decisivo es que aparece una nueva modificación de
la mente humana, en terminología viquiana, o si queremos un nuevo tipo de hombre:
el renacentista, que es un auténtico paradigma de la modificación de la mente de la
edad de los hombres. Ahora el hombre toma el puesto central en la nueva concepción
de la realidad: es lo que se llama antropocentrismo, frente a la edad de los dioses, de
carácter teocéntrico o la edad de los héroes centrada en la construcción de un mundo
civil común. Esto no quiere decir que el renacentista fuera ateo, más bien todo lo con-
trario: en el inicio de esta edad de los hombres todos eran creyentes y la cuestión de
la religión, la interpretación de la Biblia, etc., eran de máxima importancia. Los rena-
centistas ponen en primer plano al sujeto, al individuo, con su personal visión de la
realidad, con su subjetividad, con su libertad, con su deseo de originalidad: el hom-
bre es un ser autónomo, aunque tenga relación con la divinidad.

33. Quizá para los hispanos, por sus peculiares circunstancias históricas, su edad de los héroes se prolon-
ga casi un siglo más mezclándose con la edad de los hombres, pues fueron héroes quienes ensancharon
España hasta América.



El renacentista es, además, un humanista: un hombre centrado principalmen-
te en los aspectos humanos ––individuales y políticos––, que toma como modelo el
humanismo clásico de los latinos y griegos, pero no para seguirlos servilmente, sino
para recrearlos de modo nuevo. Eso, como hemos visto, es lo propio del ricorso: es
un retorno retransformado del corso. Por eso, la originalidad pasa a primer plano:
ciertamente en la anterior edad ––la de los héroes–– se cultivó el estudio de los clá-
sicos e incluso consideraban que sabían más que aquellos, pero eso se debía a que
ellos iban “a hombros de gigantes” (de héroes, diría Vico); por el contrario, los
humanistas consideraban que ellos, a partir de los estudios clásicos, habían recrea-
do de modo original una nueva visión del mundo: la visión de los hombres propia
de esta nueva época. Estamos en la edad de los hombres.

Al igual que la primera edad de los hombres, esta segunda edad tiene también
sus etapas. La historiografía habitual es consciente de que el nuevo periodo inicia-
do en el Renacimiento, llamado Edad Moderna, concluye hacia mitad del XIX. Los
historiadores franceses adelantan esa fecha al inicio de la Revolución Francesa
(1789), pero hay que notar que el inicio del proceso no fue lo decisivo, sino el triun-
fo de las diversas revoluciones burguesas (concluyen en 1848), que abrió una nueva
etapa en el conjunto de las naciones Europeas, dando lugar a una fragmentación
múltiple, que ahora comentaré.

A esta fragmentación contribuyó decisivamente el triunfo del Romanticismo
(1770-1848). Este movimiento critica al hombre como sujeto racional, dueño de sí,
que domina sus tendencias no racionales. Además, cultiva una subjetividad exalta-
da, individual y colectiva, que quiere romper no solo con la tradición antigua, con
el humanismo romano, sino también con sus formas más recientes renacentistas,
barrocas e ilustradas, para buscar sus raíces en una remota e hipotética tradición de
cada nación (etnia) europea: los germanos, los ítalos, los eslavos…34

Otro acontecimiento importante en el cambio de etapa viene producido por la
segunda revolución industrial (a partir de 1840) y las espectaculares aplica ciones
técnicas de la ciencia, que transformarían la vida y la mentalidad de los europeos
durante esta segunda mitad de siglo XIX. La ciencia se populariza y todos se hacen
conscientes de la importancia de la ciencia y de la tecnología. Se difunde el positi-
vismo de Auguste Comte (1798-1857), con todas sus variantes cientifistas: el único

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

59Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

34. Es altamente significativa la posición de Johann Wolfgang Goethe: «Ossián ha desplazado en mi
corazón a Homero» (J.W. GOETHE, Los sufrimientos del joven Werther, trad. José María Valverde,
Barcelona, Planeta De Agostini, 2008, p. 38; carta de 12 de octubre 1772). Como es sabido, Ossián fue
una burda superchería de James Macpherson (1738-1795), que levantó oleadas de entusiasmo en el
mundo anglogermano, pues vieron en él sus propias raíces superiores a las grecorromanas. El mismo
Goethe admiraba esa obra, la tradujo al alemán y la citó en su Werther a lo largo de varias páginas,
para enmarcar el momento cumbre del suicidio de Werther.



conocimiento válido es la ciencia. El predominio no ya de la ciencia, sino de la tec-
nociencia (la ciencias aplicadas con sorprendentes resultados) trajo dos consecuen-
cias inmediatas. Una general: los conocimientos anteriores (de la Antigüedad e
incluso de los siglos inmediatamente precedentes) parecían como balbuceos de
niños o incluso como un montón de falsedades ingenuas; los libros dejaron de ser
la memoria de los conocimientos de la humanidad, para ser la información de los
últimos descubrimientos científicos. Y otra particular: la filosofía deja de ser el
conoci miento y comprensión por excelencia de la realidad; ya no caben grandes sis-
temas filosóficos en los que se enmarca todo el conocimiento científico y humano
(estética, ética, política…), sino solo posiciones fragmentarias, puntos de vista,
corrientes de pensamiento, que coexisten entre sí y que casi todas están aún presen-
tes en nuestros días: psicoanálisis, fenomenología, existen cialismo, herme néutica,
filosofía analítica, etc.

Ahora bien, esa negación de la posibilidad de un pensamiento unitario, que
lleva a la fragmentación en diversas corrientes de pensamiento, va aún más lejos intro-
duciendo las ideologías. Se trata de una visión de lo humano ––del individuo y de la
sociedad–– que no intenta una explicación válida para todo ser pensante, sino una
defensa de puntos de vista particulares o de intereses de grupos, donde la racionali-
dad, la verdad, la objetividad, la investigación científica… carecen de peso, son irre-
levantes o usadas torticeramente para los propios intereses subjetivos e individualis-
tas. En terminología viquiana, el sensus communis ha dejado de ser común, para mul-
tiplicarse en formas irreconciliables en el seno de la nación. Y, en consecuencia, tene-
mos la fragmentación social en forma de partidos políticos, o sea, los ciudadanos
corrientes que luchan por conseguir el poder, guiados por una nueva figura, la del
político profesional, que busca la posesión del poder como única finalidad.

Esta pérdida de racionalidad, convertida en mentalidad ideológica, ya ha alcan-
zado a la filosofía y se expande incluso a la ciencia, al menos a las ciencias no duras
(a la psicología, antropología, historia, politología, etc.): los científicos de estas disci-
pli nas interpretan arbitrariamente la realidad o incluso la falsean, en función de intere -
ses particulares (invención de una historia nacional, falseamiento de datos antropo ge -
néticos, ideologías burguesas, liberales o socialistas, teorías contra la Biblia...).

De este modo, ha entrado en crisis la naturaleza humana propia de la tercera
edad, que Vico había descrito así: «La tercera [especie de naturaleza] fue naturale-
za humana, inteligente y, por tanto, modesta, benigna y razonable, que reconoce
como ley la conciencia, la razón, el deber» (SN44, 918). Visto con los ojos de Vico,
podemos considerar que esta época, dentro de la edad de los hombres, se caracteri-
za por la fragmentación: la idea de fondo es que lo humano no es universal, sino
particular, múltiple, con formas irreductibles entre sí. No se trata, como había hecho
el Barroco, del reconocimiento de la pluralidad y variabilidad de lo humano, de

Alfonso García Marqués

60 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

61Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

variaciones humanas que se reconocen mutuamente dentro de lo humano común,
sino que lo humano se plurifica de modo equívoco, es decir, en el fondo no son
variaciones de la naturaleza común de las naciones, sino un individualismo radical,
una subjetividad exaltada hasta lo irracional, una «barbarie de la reflexión».

Ahora bien, a partir de la década de los 70 del siglo XX, nuestro ciclo históri-
co ha acentuado el sesgo que había tomado en la última etapa, dando lugar a la lla-
mada Posmodernidad o mejor Tardomodernidad, pues aún estamos en el segundo
ciclo, el moderno, pero según parece, en su fase final. Ha tomado fuerza la idea de
que la modernidad ya no tiene vigencia, ahora solo cabe un subjetivismo extremo
con una total ausencia de verdad; estamos en la época de la posverdad.35 No se trata
tan solo de la vigencia de la concepción reductiva de la razón ––cien tifismo, natu-
ralismo…––, donde hay universalidad y acuerdo en los aspectos técnico-matemáti-
cos de nuestra praxis, aunque en las otras dimensiones de la acción humana ––arte,
moral, política, sociedad, religión––, no la hay ni puede haberla, pues caen fuera del
campo de la razón, la razón calculadora nada tiene que decir ahí. Ahora, en la
Tardomodernidad, el cientifismo, el escepticismo y el irracionalismo han quebrado
la confianza en la razón, al negar la posibilidad de un conocimiento estricto del
mundo real; la razón científico-técnica es incapaz de dar explicación de sí misma,
de justificar su método, su alcance cognitivo, de mostrar su racionalidad. Tenemos
así un pensamiento débil (Vattimo, Lyotard, Deleuze), totalmente relativista: es
imposible que haya una verdad válida para todo ser pensante. Pero hay más, se ha
llevado la irracionalidad más allá de los límites de lo imaginable, pues no se insis-
te tan solo en la pluralidad cacofónica de voces, sino que se sostiene que ni siquie-
ra hay una realidad común sobre la que podamos hablar y debatir: «Ya no hay punto
de vista privilegiado ni objeto común a todos los puntos de vista”.36

Muchas cosas podrían decirse de este final de ciclo, que ya muestra un  indu-
dable malestar. No quiero hablar de las matanzas y exterminios, militares y civiles,
provocados en nuestro siglo XX por las ideologías, sino preguntarme ¿qué pensar de
una sociedad sometida al yugo de una ley positiva, dictada bajo la arbitrariedad de
los parlamentos, que sin límites dictaminan el bien y el mal, cumpliendo así el
«seréis como dioses» (Génesis 3, 5)? ¿Qué pensar de una sociedad cuyas autorida-
des y biempensantes, a través de una burocracia irracional infinita y de una censu-

35. Aunque hay antecedentes en el uso del nombre y del nacimiento de esta forma de pensar, su difusión
imparable comienza en 1979 con el libro de JEAN-FRANÇOIS LYOTARD La condición posmoderna.
36. GILLES DELEUZE, La lógica del sentido (Barcelona, Paidós, 1994), apéndice I, 1, p. 263. En el marco de
mi proyecto de repensar la historia europea, sobre el aspecto de la forma mentis actual, publiqué un artícu-
lo titulado “La subjetividad contemporánea interpretada diacrónicamente a partir de G.B. Vico”,
Tropelías, 31, 2019, pp. 21-36.



ra social delatora, ejercen un control absoluto sobre los cuerpos y las conciencias?
¿Qué pensar de nuestra sociedad europea en la que «más de una de cada seis per-
sonas ha tenido un problema de salud mental en 2016, lo que equivale a alrededor de
84 millones de personas. Y, por otro lado, en 2015, las muertes de más de 84.000 per-
sonas en los países de la UE se atribuyeron a trastornos mentales y a suicidios»?37

En mi opinión, dependiente de Vico, a partir de 1970 habríamos entrado en una
última fase de la edad de los hombres, que podemos llamar de Tardomodernidad o
época de la fragmentación, pues se caracteriza por la disolución de las formas de vida
creadas en nuestro segundo ciclo: disolución de las naciones consolidadas en la edad
de los héroes, disolución del sujeto racional consciente y autónomo en un poliédrico
haz de identidades sin ninguna unidad, disolución de instituciones básicas como el
matrimonio, disolución de la moral y la ética en los intereses y sentimientos subjeti-
vos, disolución de la cultura y el arte como expresión del espíritu en una pos-cultura
y un pos-arte des-ontologizados y sostenidos en un discurso subjetivista…

En definitiva, los tres principios viquianos de humanización están siendo
deconstruidos tenazmente: más de un alumno mío se ha sonreído sarcásticamente,
cuando he leído en voz alta las tesis viquianas sobre los principios que rigen la pleni-
tud (la akmé) de una sociedad: todos los pueblos tienen religión, en la creencia de que
hay un Dios providente; celebran matrimonios solemnes, con la conciencia de que se
deben moderar las pasiones y tener responsabilidad sobre la prole; y entierran a sus
muertos, en la convicción de que las almas son inmortales (SN44, § 130 y § 333).

CONSIDERACIONES FINALES
1) Considero que las ideas de Vico sobre la historia son importantísimas para

hacer una correcta división de los periodos históricos. En primer lugar, establecien-
do los ciclos que cada colectivo humano ha recorrido (para nosotros, dos), en
segundo lugar dividiendo cada ciclo en tres edades (de los dioses, de los héroes y
de los hombres) con sus diversas mentalidades, y finalmente establecidos diversos
periodos o etapas dentro de cada edad.

2) Igualmente considero capitales las ideas viquianas para entender el senti-
do de los procesos históricos. No hubo una época primitiva en que los hombres
hayan sido irracionales o actuado de modo absurdo, sino que cada edad tiene sus
características generales necesarias, en cuanto al modo de pensar y, consecuente-
mente, de obrar. Y dentro de las etapas de cada edad, especial atención merece la
etapa de descomposición o disolución al final de la tercera edad, pues, conociendo

Alfonso García Marqués

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)62

37. OCDE-EU, Health at a glance: Europe 2018 state of health in the EU cycle, p. 11. Se puede consultar el texto
en: https://www.oecd-ilibrary.org/social-issues-migration-health/health-at-a-glance-europe-2018_
health_glance_eur-2018-en.



––y reconociendo–– que se está o se inicia a estar en esa etapa, se podrían poner
soluciones que contribuyan a superarla.

3) La visión viquiana ayuda a entender la continuidad del tejido histórico en
un triple sentido. En primer lugar, que el sujeto de la historia son las naciones
(etnias) y, por tanto, hay que explicar la historia atendiendo a la génesis, consolida-
ción, plenitud y disolución (si es el caso) de las naciones. En segundo lugar, que las
nuevas naciones o sujetos que surgen en el segundo ciclo mantienen elementos o
creaciones del anterior, que siguen vigentes en cuanto que retornan recreados en el
ricorso. Esto ayuda a entender cómo nuestro mundo, nuestro ricorso, está permea-
do por los logros del corso, que retransformamos e integramos de modo nuevo. Y,
en tercer lugar, nos hace comprender cómo el abandono de las creaciones del pri-
mer corso ––por ejemplo, el olvido del ius naturale gentium––, o de los logros de
nuestra edad de los héroes ––por ejemplo, nuestras universidades, nuestras len-
guas––, lleva a la edad de los hombres a una crisis de identidad, a una «barbarie de
la reflexión» e incluso a una disolución.

4) También ayudan las ideas de Vico a entender los procesos culturales. Es
absurdo hablar de Agustín de Hipona como un medieval, o Dante como pertene-
ciente a una edad de ignorancia y barbarie. Igualmente nuestras lenguas pasan las
diversas fases vinculadas a su ciclo histórico: de nacimiento, consolidación y pleni-
tud; y, si es el caso, de descomposición o transformación en otra nueva realidad, en
otra nueva lengua, como ha ocurrido con el latín y el griego del primer ciclo. Y,
como ya sabemos, muchos aspectos del corso permanecen en el ricorso, aunque
retransformados. Así es en la filosofía, en la ciencia, en las lenguas, y para dotar de
inteligibilidad plena a esas realidades es necesario conocer cómo fueron en el pri-
mer ciclo.

5) Por último, las ideas de Vico ayudan a superar los clichés erróneos de
buena parte de la historia oficial o, al menos, de la cultura popular. Por ejemplo, la
división de la historia en cuatro edades (Antigua, Media, Moderna y Contemporánea)
está mal hecha. La Edad Media no fue una época horrible, de miseria e ignorancia;
simplemente no existió. Hablar de una Edad Contemporánea es no decir nada, solo
que es la actual, pero no señala característica alguna. La interpretación correcta es
que tuvimos nuestra edad de los dioses, ciertamente con su barbarie e ignorancia,
pero también con su potencia creadora, y luego nuestra edad de los héroes: aquellos
que construyeron y consolidaron nuestras naciones, nuestras lenguas, nuestro
mundo, que ahora nos dedicamos asiduamente a disolver, lo cual nos indica que
estamos al final del ricorso, del retorno, y nos sitúa nuestro mundo europeo en su
contexto histórico real.

* * *

Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 63





Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de Giambattista Vico – Reflections on the first Milanese edition
(1801) of Giambattista Vico’s New Science – Riflessioni intorno alla prima edizione milanese (1801) della Scienza Nuova di Giambattista Vico –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.05

REFLEXIONES EN TORNO A LA PRIMERA
EDICIÓN MILANESA (1801) DE LA CIENCIA NUEVA

DE GIAMBATTISTA VICO

Maurizio Martirano
(Universidad de la Basilicata, Potenza)

RESUMEN: La intención de este artículo es reconstruir ––en la medida en que sea posible, dadas las lagunas existentes
en la documentación–– el significado y el papel, en el Milán de la República Cisalpina, de la primera edición de la
Scienza Nuova de Vico, publicada por la “Colección de Clásicos Italianos” en 1801, por la “Tipografía de Clásicos
Italianos” (sita en la calle del Bocchetto, nº 2536), donde trabajaba en calidad de director el joven Giovanni Silvestri.
Estudios ahora consolidados han sacado a la luz la acción ejercida por las numerosas iniciativas editoriales empren-
didas en ese período, algunas de ellas organizadas gracias a la contribución de los principales protagonistas de esa
etapa (de Foscolo a Monti, de Lomonaco a Cuoco, por citar solo algunos nombres) los cuales, empeñados en la difí-
cil búsqueda de una sintonía con el poder político, directa o indirectamente tuvieron un papel en el nacimiento y en
la formación de una “moderna comisión estatal”.
PALABRAS CLAVE: G. Vico, G. Silvestri, U. Carpi, siglo XIX, prensa, ediciones Scienza nuova, filosofía civil italiana,
M. Martirano.

ABSTRACT: The aim of this article is to reconstruct—as far as possible, given the gaps in the scholarship—the mea-
ning and role, in the Milan of the Cisalpine Republic, of the first edition of Vico’s Scienza Nuova, published by the
“Collection of Italian Classics” in 1801, by the “Typography of Italian Classics” (located at Carrer del Bocchetto, nº
2536), where the young Giovanni Silvestri worked as director. Consolidated studies have now brought into light the
role accomplished by numerous editorial initiatives that were undertaken in that period, some of them organized
thanks to the contribution of the main protagonists of the time (from Foscolo to Monti, from Lomonaco to Cuoco, to
cite just a few names). While engaged in a difficult quest for harmony with political power, those characters had a
direct or indiret role in the birth and formation of a “modern state commission”.
KEY WORDS: G. Vico, G. Silvestri, U. Carpi, 19th Century, print, editions of Scienza nuova, italian civil philosophy,
M. Martirano.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.05
© Maurizio Martirano, 2021   © de la traducción: María José Rebollo Espinosa, 2021

La traducción española del texto original e inédito ha pasado la revisión crítica por pares ciegos. En plataforma OJS, subido 17/12/21
y aceptado 31/12/21.

[65]



La intención de este artículo es reconstruir ––en la medida en que sea posi-
ble, dadas las lagunas existentes en la documentación–– el significado y el papel,
en el Milán de la República Cisalpina, de la primera edición de la Scienza Nuova de
Vico, publicada por la “Colección de Clásicos Italianos” en 1801, por la “Tipografía
de Clásicos Italianos” (sita en la calle del Bocchetto, nº 2536), donde trabajaba en
calidad de director el joven Giovanni Silvestri.1 1801 es ciertamente un año impor-
tante, señalado, como ha escrito Umberto Capri, por «trabajos individuales profun-
dos», que cambiaron a los hombres de una generación entera, muchos influidos por
las problemáticas viquianas, que actuaron sobre todo desde el punto de vista políti-
co, contribuyendo a la construcción de la identidad nacional a través de la revalori-
zación de aquellas tradiciones culturales capaces de hacer emerger el pasado de las
naciones, mostrando así la tensión hacia la libertad y la independencia. Estudios
ahora consolidados han sacado a la luz la acción ejercida por las numerosas inicia-
tivas editoriales emprendidas en ese período, algunas de ellas organizadas gracias a
la contribución de los principales protagonistas de esa etapa (de Foscolo a Monti,
de Lomonaco a Cuoco, por citar solo algunos nombres) los cuales, empeñados en
la difícil búsqueda de una sintonía con el poder político, directa o indirectamente
tuvieron un papel en el nacimiento y en la formación de una «moderna comisión
estatal».2 En particular, las investigaciones en torno a los “viquianos” involucrados
en las iniciativas y en las asociaciones tipográficas3 han contribuido a aclarar la

Maurizio Martirano

11..

1. Cfr. La voz de E. MARAZZi, Silvestri, Giovanni, en el “Dizionario Biografico degli Italiani”, vol. 92,
2018. Es interesante un pasaje extraído del Catálogo di tutte le opere dal tipógrafo-litografo-calcografo  e negocian-
te di libri e stampe cav. Giovanni Silvestri dal 1799 a tutto agosto 1855, Milán, Ditta Giovani Silvestri, 1856, p.
XII: «En el año 1801 se formó la Società tipográfica dei Classici Italiani, compuesta por el contable
Merli, el ingeniero Innocenzo Giusti, y el doctor Giulio Ferrano. Giusti, conociendo el ingenio desarro-
llado por Silvestre y su habilidad en el arte, lo nombró director de dicha tipografía, tanto más cuanto
que Silvestre había ideado una nueva distribución de la caja de composición,  cuyo uso había sido bien-
venido entre varios impresores, como bastante apropiado para obtener mayor rapidez en el trabajo.
Aunque él hubiese recibido tal encargo, no abandonó sin embargo su propia tipografía, que atendía
durante la noche, teniendo como compañero de trabajo a Felice Rusconi. Pudo, por tanto, publicar, en
el año 1801 y siguientes, las Rime de Bertola, la Mascheroniana de Monti, los Dialoghi dei Morti de Pagés,
etc. Mientras tanto, la Societá tipográfica de’Classici italiana se establecía, inaugurándose dando a la
luz las Cronache de G. Villani. El gobierno protegía con sumas considerables dicha publicación, y el pre-
sidente de la República aceptó la dedicatoria. Esta Antología, que se continuó hasta 1815, se compone
de 250 volúmenes, reúne a la flor de la literatura italiana, y valió para propagar en esos tiempos el buen
gusto de las letras italianas y el amor a la lengua patria».
2. Cfr. U. CARPI, Patrioti e napoleonici. Alle origini dell’identità nazionale, Pisa, Edizioni della Normale, 2013,
pp. 400 e 185-186.
3. Entre las más conocidas y estudiadas se puede recordar la de Raffaele Netti, ubicada en el nº 561 de
la Strada Nuova ––verdadero centro de difusión de la propaganda democrática––, y la de la Tipografía
Milanesa de Aniello Nobile y Carlo Antonio Tosi. En particular esta última fue un importante centro

66 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



capacidad de agregación política y cultural desarrollada por las imprentas, en las
cuales se comenzaban a lanzar los presupuestos para el paso del antiguo sistema a
un nuevo régimen editorial.4

En tan complejo contexto, aquí apenas esbozado, poner el centro de atención
en las elecciones en torno a Vico obradas por la “Colección” significa intentar refle-
xionar acerca de un motivo fundamental, esto es, el papel ejercido en aquellos años
por una lectura política del filósofo napolitano, desarrollada a partir de los componen-
tes post-revolucionarios, cuyo carácter era «desesperadamente pesimista», signo de
un historicismo «traumatizado» por la tempestad revolucionaria que había perdido la
confianza en la «coronabilidad de los ciclos».5 Una cuestión que se revela original
también para comprender, citando algunos temas que a ella se unen, en qué modo la
tradición histórico-cultural desarrollada en el sur en la época pre-revolucionaria, en

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

de unión política para los exiliados napolitanos, entre ellos Vincenzo Cuoco y Flaminio Massa, el cual,
entre 1800 y 1801, publicó allí los Saggi Politici de Mario Pagano y los Pensieri Politici de Vincenzo Russo,
útiles para difundir en Milán las líneas del experimento político que se había llevado a cabo en Nápoles
entre embestidas revolucionarias y masónicas (cfr. En particular los estudios de A. DE FRANCESCO,
Vincenzo Cuoco. Una vita politica, Roma-Bari, Laterza, 1997, p. 42 y ss., e ID., Costruire una identità nazionale:
politica culturale e attività editoriale nella seconda Cisalpina, in Universalismo e nazionalità nell’esperienza del giacobinismo
italiano, editado por L. LOTTI y R. VILLARI, Roma-Bari, Laterza, 2003, pp. 339-354. Importantes tam-
bién: ID., L’Italia di Bonaparte. Politica, statualità e nazione nella penisola tra due rivoluzioni, 1796-1821, Turín,
Utet, 2011 e ID., Storie dell’Italia rivoluzionaria e napoleonica, Milán, Mondadori, 2016. De Francesco sostiene
que la decisión de publicar los Saggi politici de Pagano y los Pensieri politici de Russo reflejaba «el propósito
de asegurar una plena difusión, en Milán, de las diferentes líneas culturales presentes en Nápoles en el
curso del experimento republicano e intentar mantener en equilibrio aquel diversificado conjunto de posi-
ciones políticas que, bajo el manto del común republicanismo, de hecho, a menudo habían terminado en
conflicto» (sobre esto cfr. ID., Leggere il «Platone in Italia» agli inizi del secolo XXI, en V. CUOCO, Platone in Italia,
editado por A. DE FRANCESCO y A. ANDREONI, Bari, Laterza, 2006, p. XXXV). Siempre importantes las
reflexiones de R. CARDINI, Ideologie letterarie dell’età napoleonica (1800-1803), Roma, Bulzoni, 1973. 
4. Tema de gran alcance profundizado en particular por las contribuciones de G. ALBERGONI, «Politica,
cultura e intellettuali a Milano dall’età rivoluzionaria al Quarantotto», en L’editoria italiana nel decennio fran-
cese: Conservazione e rinnovamento, editado por L. MASCILLI MIGLIORINI y G. TORTORELLI, Milán, Franco-
Angeli, 2016, pp. 13-31 e ID., «I letterati a Milano nella transizione tra età napoleonica e Restaurazione»,
en Milano 1814: la fine di una capitale,  editado por E. PAGANO y E. RIVA, Milán, FrancoAngeli, 2019, pp.
121-139. Sobre las iniciativas editoriales, cfr. también Editori italiani dell’Ottocento, editado por A. GIGLI
MARCHETTI (et alii), Milán, FrancoAngeli, 2004.
5. U. CARPI, Patrioti e napoleonici. Alle origini dell’identità nazionale, cit., p. 63. A Carpi se debe una de las más
importantes interpretaciones de la época revolucionaria y napoleónica, construida sobre la idea de que
los patriotas, empeñados en salir del desengaño de la ilusión de la revolución, encontraron como único
camino el de la restauración de los tiempos de la política y el de la recomposición de los fragmentos rotos
de la historia: Cuoco, con la viquiana evocación del mito de una antiquissima Italorum sapientia; Custodi con
la verriana organización de los materiales de una cultura nacional de la modernidad; Salfi con la función
de trade d’union entre estos dos historicismos nacionales (ibid., p. 109). Sobre estas problemáticas véase tam-
bién ID., «Appunti su ideologia postrivoluzionaria e riflessione storiografica dopo il Triennio giacobino»,
en I riflessi della rivoluzione dell’89 e del triennio giacobino sulla cultura letterari italiana, actas de Congreso desarrol-
lado en Portoferraio-Rio nell’Elba el 28-29-30 de septiembre de 1989, editadas por G. VARANINI, en la
Rivista di studi napoleonici, 1-2, XXIX, 1992, p. 85. Para una discusión de las tesis de Carpi, cfr. F.
TESSITORE y M. MARTIRANO, «Un momento del vichismo primo ottocentesco. In ricordo di Umberto
Carpi», Bollettino del centro di studi vichiani, XLIV, 2014, respectivamente pp. 201-218 y 218-225. 

67Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



primer lugar el viquismo de matriz político-jurídica de la cultura reformista napolita-
na, concentrado sobre el vínculo con la efectualidad histórica, podía adaptarse al con-
texto del Milán napoleónico;  para investigar si los ritmos de la revolución (naturales
y políticos) podían ser considerados desde la perspectiva de la ciclicidad del devenir
histórico garantizando, al mismo tiempo, una continuidad no lineal del desarrollo; o
incluso para establecer cómo el nexo entre filosofía y filología podía realizarse sobre
la base de la dialéctica entre la definición de un nuevo orden social y legislativo y la
comprensión de los orígenes.

La “Colección de los Clásicos Italianos” nacía de una iniciativa de algunos
exponentes de la nueva burguesía milanesa, empeñada en construir formas de asocia-
cionismo (de las cuales en el Milán napoleónico estaba sustancialmente excluida la
política)6 que se revelaron útiles también para las posibilidades de supervivencia ofre-
cidas a quienes participaban en los proyectos subvencionados por el sistema público.
Como ya se ha apuntado, no se quieren subrayar ahora aquí las características gene-
rales de la primera serie de la “Colección”,7 sino más bien reflejar el significado polí-
tico y cultural de la edición milanesa de la Scienza Nuova de 1744. Una edición criti-
cada por los estudiosos de la época por el escaso cuidado y los numerosos errores de
imprenta,8 que pronto se volvió inencontrable, ejerciendo por tanto una acción bastan-

Maurizio Martirano

6. Sobre el asociacionismo, cfr. M. MERIGGI, Milano borghese. Circoli ed élites nell’Ottocento, Venecia, Marsilio,
1992, en particular pp. 29-50.
7. Un anuncio de la “Colección” se puede leer en Il Corriere milanese del lunes, 27 de septiembre de 1802:
«La literatura italiana que durante mucho tiempo arrojó un brillo tan grande en Europa, según los mejo-
res escritores, parece que ahora ha perdido su antiguo esplendor. La lengua rica y armoniosa de Tasso,
de Ariosto y de Boccaccio, de Maquiavelo y de  Guicciardini, fue corrompida en el pasado siglo por el
neologismo, por frases extranjeras y por el mal gusto. Una sociedad tipográfica montada en Milán ha
emprendido, bajo los auspicios del gobierno, la tarea de reconducir el buen gusto entre los estudiantes,
reimprimiendo elegantemente en octavos de bello papel, a los grandes autores clásicos de todo tipo y a
los olvidados o convertidos en raros, eligiendo, con las directrices del célebre Parini, a aquellos que por la
importancia de la materia y por la pureza del estilo sirvieron para propagar el conocimiento y el uso del
habla toscana. De esta Colección ya han salido dos volúmenes de la Historia de Villani, uno de las Obras
de Agnolo Firenzuola, y pronto sacaremos el tercero de Villani y el segundo de Firenzuola; por tanto,
sacaremos dos volúmenes cada mes. El precio de la suscripción es de cuatro sueldos de Milan al folio y
de diez sueldos cada retrato. El primer cónsul presidente de la república, y el vicepresidente Melzi, siem-
pre atentos a lo que pueda contribuir a la propagación de las luces, han dado a esta bella empresa su pro-
tección especial. El ciudadano Maresclachi ministro de relaciones exteriores en París, que habló de esta
edición al primer cónsul nuestro presidente, escribe a la loable sociedad Ferraraio, Giusti y compañía, que
él ha aplaudido el feliz pensamiento concebido; que la autoriza a colocar su nombre entre los de los sus-
criptores; y que lo encarga a la vez que anuncia en el Giornale Officiale esta interesante empresa» (p. 644).
8. Pienso en las críticas por el escaso cuidado y la poca atención filológica, la impericia de los colabora-
dores y los descuidos de las ediciones que han acompañado las obras de esa primera serie de los Clásicos
Italianos y movió también a Fóscolo y a Giordani, exponentes, como ha observado Carpi (Patrioti e napo-
leonici, cit., p. 121), de dos líneas políticas distintas: los patriotas de origen jacobino y la de los relaciona-
dos con Melzi, entre los cuales también estaba Monti. Acerca de tales críticas cfr. S. FARAONI, «Giulio
Ferrario, intellettuale milanese ed editore della Società tipografica de’ Classici Italiani», Aevum, LXXVII,
2003, 3, pp. 886-687 y F. CALITTI, «Le Biblioteche “Patrie” degli scrittori. Trasformazioni e tendenze tra
Sette e Ottocento», La letteratura degli italiani. Rotte e confini passaggi, editado por A. BENISCELLI, Novi Ligure,
Città del silenzio edizioni, 2012, pp. 169 ss. 

68 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



te modesta y limitada (sobre todo si se piensa en la fortuna de la edición completa de
las obras viquianas realizada por Giuseppe Ferrari para la segunda serie de la
“Colección de los Clásicos Italianos”), y sobre la cual pocas noticias se han suminis-
trado incluso por Croce y Nicolini en su monumental Bibliografia vichiana, donde se
apunta solo al hecho de que la operación en torno a Vico se debía a la iniciativa, pero
no al cuidado, de Vincenzo Monti, a quien se atribuía también la traducción en 1816
del Liber Metaphysicus.9

En Milán, el interés por Vico y por una edición de sus obras no se había mani-
festado solo en el interior del círculo de los exiliados meridionales, sino más en gene-
ral en los componentes democráticos de la cultura lombardo-véneta. Un ejemplo sig-
nificativo está representado por Pietro Custodi, el cual, en 1804, publicando el volu-
men sobre Filangieri en la colección de los “Escritores Clásicos Italianos de
Economía Política”,10 escribía:

¡Cuán deseable sería que fuesen reunidas en una elegante reimpresión las doc-
tísimas y sublimes obras de Vico, tanto italianas como latinas, completando la
Scienza Nuova de la última edición original con los tres pasos importantísi-
mos de la primera de 1725 a la que se refiere el autor, y esclareciendo con
oportunas notas las frecuentes dificultades de una abstrusa elocución! Con
ello se facilitaría el estudio de las doctrinas de uno de los mayores genios de
Italia, que actualmente son casi desconocidos; y se tendría quizá ocasión de
reivindicar a nuestro Vico y no indiferentes plagios de los que se engalanaron
varios autores nacionales y extranjeros.11

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

9. B. CROCE, Bibliografia vichiana, acrecentada y reelaborada por F. Nicolini, Nápoles, Ricciardi, 1947, vol.
I, p. 423. 
10. Los primeros 48 volúmenes de la colección de Custodi salieron entre 1803 y 1805. Sobre Custodi cfr.
la monografia di V. CRISCUOLO, Il giacobino Pietro Custodi. Con un’appendice di documenti inediti, Roma, Istituto
Storico Italiano per l’età moderna e contemporanea, 1987 e ID.,«I primi trattati di Pietro Custodi», en
Pietro Custodi tra rivoluzione e restaurazione, vol. II, editado por D. ROTA, Lecco, Cattaneo Editore, 1989,
donde se muestra cómo Custodi, empeñado junto a otros de su época en una política de carácter nacio-
nal, recurría a Vico para explicar el fracaso del pensamiento ilustrado y su incapacidad para explicar las
causas de los sucesos revolucionarios (p. 40). Sobre estos temas véase en particular, entre las numerosas
contribuciones dedicadas al argumento, C. CAPRA, «Alle origini del moderatismo e del giacobinismo in
Lombardia: Pietro Verri e Pietro Custodi», Studi storici, 1989, pp. 873-890. Cfr. también G. BARBARISI,
«L’editore e conservatore di testi» y A. MACCHIORO, «La raccolta Custodi “Scrittori classici italiani di
economia” fra la statistica e l’economia politica», ambos en Pietro Custodi tra rivoluzione e restaurazione, edita-
do por D. ROTO, Lecco, Cattaneo, 1989, respectivamente pp. 61-79 e 139-164 (el ensayo de Macchioro
fue recogido luego en el volumen Studi di storia del pensiero economico italiano, Milán, FrancoAngeli, 2006, pp.
1-26).
11. Cfr. «Scrittori Classici Italiani di Economia Politica», parte moderna, Milán, 1804, tomo XXXII, p.
15. En las  Notizie di Ferdinando Galiani, editadas en el III volume (1803) de la misma Colección, Custodi
solo había esbozado la «inmensa pero abstrusa doctrina de Vico» (p. VIII). Como es sabido, en la
Bibliografia vichiana, cit., vol. I, p. 323, se apunta el hecho de que Custodi, deseando una copia de la edi-
ción de 1744, la habría transcrito manualmente. 

69Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



No es posible entrar ahora en el mérito de las cuestiones desplegadas por el
ex jacobino piamontés.12 Sin embargo, me interesa subrayar que la demanda de una
edición filológicamente acertada de las obras de Vico mostraba su insatisfacción
hacia la publicación de 1801, excluyendo así cualquier tipo de participación, que
quizá haya sido planteada como hipótesis,13 en la iniciativa por parte de Custodi, y
era la señal de una presencia cada vez más relevante del filósofo napolitano en el
ámbito de la cultura post-revolucionaria.

2. De las vicisitudes de los “Clásicos Italianos” se ha ocupado en particu-
lar Marino Berengo, que ha localizado el acto de fundación en abril de 1802, seña-
lando entre los protagonistas de dicha empresa al banquero Giovanni Angelo Borsa,
al ingeniero Domenico Giusti y al sacerdote Giulio Ferrario, que pidieron, como era
costumbre, la protección del vicepresidente de la República italiana Francesco
Melzi d’Eril.14 La dedicatoria al Vicepresidente se puede leer en el volumen I de las
Istorie fiorentine de Giovanni Villani ––que presenta en el frontispicio (datado en
1802) “De la Tipografía de los Clásicos Italianos, calle del Bochetto, nº 236”––, con
la firma en la parte inferior de “Los editores” y los nombres de Giusti, Ferrario y C.
[es decir, Compagni], al cual seguía el “Prefacio” de los mismos editores.15 Aquí se
indicaban las dos grandes ventajas que se auguraban por la idea de publicar los clá-
sicos italianos, iniciativa puesta bajo la deidad tutelar de Parini: por un lado, la posi-

Maurizio Martirano

13. En general, sobre esta cuestión cfr. G. GASPARI, Aspetti e problemi dell’epistolario di Pietro Custodi, en Pietro
Custodi tra rivoluzione e restaurazione, cit., vol. II, pp. 127-128, que sostiene la hipótesis  de que Custodi sea el
inspirador de la edición viquiana de 1801. 
14. M. BERENGO, Intellettuali e librai nella Milano della Restaurazione, Turín, Einaudi, 1980, en particular pp.
8-25. No es mi intención reconstruir los diversos cambios y transformaciones organizativas que marca-
ron esa Sociedad (de la cual en 1807 entró a formar parte también Francesco Fusi, llevándola luego a la
fusión con la de Anton Fortunato Stella en 1819). Cfr. A. COLOMBO, La philologie dantesque à Milan et la nais-
sance du Convito. Culture et civilisation d’une ville italienne entre l’experience napoléonienne et l’age de la restauration,
Lille, Presses Universitaires du septentrion, 2000, tomo I, pp. 52-96; R. SANI, «Società tipografica de’
Classici italiani», en Teseo. Tipografi e editori scolastico-educativi dell’ottocento, Milán, Editrice Bibliografica,
2003, pp. 553-555; A. CADIOLI, «La prima serie della Collezione dei Classici Italiani», en  Dal «Parnaso
italiano» agli «Scrittori d’Italia», a cargo de P. BARTESAGHI, G. FRASSO, S. BARAGETTI, V. BRIGATTI, Roma,
Bulzoni, Studi ambrosiani di italianistica, vol. 3, 2012, pp. 49-68 (que incluye también el elenco de los títulos
de la primera serie: 1802-1814).
15. El 1 de julio de 1802 se difundió un opúsculo programático, firmado por Giusti y Ferrerio, pero que
ha sido atribuido más específicamente a este último (Cfr. S. FARAONI, op. cit., p. 684), que contenía el
Prospecto de la edición y una nota dirigida al “Culto público italiano” en la cual, ligando los acontecimien-
tos literarios a los políticos y remitiéndose a Parini, se auspiciaba restituir en los italianos ese entusiasmo
por las obras maestras de la literatura nacional construido sobre la base de la pureza de la lengua, útil
para hacerles «despreciar toda servidumbre de la literatura extranjera e impulsarlos generosamente a
emular la gloria de sus insigne Mayores» (cfr. La Società Tipografica de’ Classici Italiani al Colto pubblico d’Italia,
opúsculo programático conservado en la «Biblioteca Nazionale Breidense» (carpeta de manuscritos de
Giulio Ferrario: AG.XIII.5), que se puede leer también en red en el enlace:
https://books.google.it/books?id=KVjja4I2V6EC&hl=it p. V). 

70 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



bilidad de reconstruir a través de ellos «el origen, el progreso, la oscilación, el resur-
gimiento, la gloria finalmente de la literatura italiana», que habría permitido resal-
tar «la pureza de la lengua, la cual extraída así de sus clarísimas fuentes, siempre se
conservará limpia en cualquier forma que quiera esforzarse»; por otro lado, el de
mostrar «la erudición, y la política misma de los distintos tiempos a los que perte-
necieron».16 La selección de las obras a proponer (se publicaron hasta 1814), cuyo
término a quo se puso a inicios del siglo XVIII, se dio a conocer a través del
Prospecto de los mejores autores italianos y de sus obras, divididas en las respec-
tivas materias desde el resurgimiento de las bellas letras hasta el año 1700…,
redactado por una comisión ––de la cual formaban parte, junto con el ya citado
Ferrario, Robustiano Gironi, Giuseppe Abbamonti17 y Francesco Soave18––, la cual
localizó volúmenes que, impresos con el canon de Crusca y con las indicaciones
parinianas de las lecciones recogidas en los Principi generali e particolari delle
Belle Lettere applicati alle Belle Arti, debían reflejar «un clasicismo moderno y
libre de andamios escolásticos», donde el amor por el estudio de la lengua asumía
un contenido nacional capaz de revelar el «cuidado de las tradiciones civiles italia-
nas» no plenamente atribuible a Crusca.19

Las publicaciones de la “Tipografía de los clásicos italianos” se iniciaron con
las que se pueden considerar las “ediciones piloto”, todas editadas en 1801: el
Parere di un membro della Commissione idraulica intorno la riparazione della
Piarda Casalasca nella medesima Commissione proposta,20 la Scienza nuova en la
edición de 1744 y la traducción italiana de Anton Francesco Gori del Trattato di

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

16. Prefazione degli Editori, in Istorie fiorentine di Giovanni Villani, Milano, Dalla Società de’ Classici Italiani,
1802, vol. I, p. VII.
17. Abbamonti, único meridional involucrado en la iniciativa, tuvo un papel importante en los aconteci-
mientos de la revolución del 99, tras la cual, a pesar de la condena a muerte, consiguió volver a la capi-
tal lombarda precisamente en 1801. Cfr. P. VILLANI, Abbamonti, Giuseppe, en DBI, I, 1960, pp.  Sobre
Abbamonti cfr. las páginas de N. FERORELLI, I patrioti dell’Italia meridionale rifugiati in Lombardia dal 1796 al
1806: Giuseppe Abamonti, en «Archivio storico per le province napoletane», 43, 1918, pp. 321-362; D.
IULIANO, La rivoluzione senza libertà. Giuseppe Abbamonte e il Giornale de’ Patrioti d’Italia, en «Archivio storico del
Sannio», 2, 2007, pp. 7-54 e ID., «Le circostanze nostre sono differenti…». Il progetto costituzionale di Giuseppe
Abbamonte, en «Archivio storico del Sannio», 1, 2008, pp. 105-137. 
18. El padre Francesco Soave había publicado en 1772 las Ricerche intorno all’istituzione naturale d’una società
e lingua e all’influenza dell’una e dell’altra sulle cognizioni umane, donde retomaba, a través de la mediación de
Stellini, el pensamiento de Vico, y las Istituzioni di logica, metafisica ed etica (Venezia, 1811), donde había sos-
tenido que Vico en sus principios de una ciencia nueva no había sabido acompañar la profundidad del
pensamiento de una “mayor claridad” (vol. I, p. 55). 
19. M. BERENGO, op. cit, p. 13.
20. El Parere es atribuido a Antonio Tadini (cfr. l’Appendice a G. BRAVI, Analisi delle opere di Antonio Tadini,
Bergamo Tipografia Natali, 1835, p. I). En el Inventario dell’Archivio Antonio Tadini presso la Biblioteca Civica
Angelo Mai (a cargo de B. Cattaneo. Biblioteca Civica Angelo Mai, 2013 – cfr. la edición digital en:
legacy.bibliotecamai.org/cataloghi_inventari/archivi/archivi_collezioni_doc/inventario_tadini/archi-
vio_tadini.pdf).

71Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Dionisio Longino intorno al sublime modo di parlare e di scrivere.21 Esta última, en
el anuncio dirigido “Al culto público italiano” por los editores, mostraba más clara-
mente el nivel aún de rodaje de la iniciativa,22 a partir de la cual serían puestos a
punto los criterios editoriales entre los cuales, en particular, la idea de acompañar
cada volumen con el retrato y la vida del autor.23

La edición viquiana, en tres volúmenes, fue elaborada respetando estas reglas,
tanto que presentaba el grabado del filósofo realizado por Carlo Rampoldi24 en la por-
tada, y la precedía el texto (en el que faltaba la dedicatoria a Troiano Acquaviva) de
la redacción de la Autobiografia extraída de los Opuscoli del padre Calogerà ––que,
como es sabido, no comprendía la adenda de 1731, solo publicada más tarde por
Villarosa––. Debería resaltarse que de esta edición, además de no venir indicado nin-
gún editor ( así como en gran parte de los siguientes volúmenes), no quedó ninguna
traza en los elencos o en las bibliografías de la época,25 por lo cual, excepto alguna

Maurizio Martirano

21. El discurso en torno a las bellas letras, y consecuentemente en torno a la centralidad de la lengua, es
uno de los pilares sobre los que se ha intentado reconstruir la identidad de las naciones. Eso emerge inclu-
so de la decisión de publicar en traducción italiana el Trattato di Dionisio Longino, que permitía rebatir la cen-
tralidad del debate sobre la reforma de la lengua, de la literatura y de la cultura italiana y restituir a la len-
gua una dignidad que parecía perdida. Y, a través de la cuestión de la lengua, y del progreso de las nacio-
nes que a ella se coligaba, se introducían también elementos de antigalicismo destinados a reiterar la nece-
sidad de una lengua común que permitiera sustraerse a las influencias extranjeras. Sobre las cuestiones de
la lengua, véase V. CRISCUOLO, «Per uno studio della dimensione politica della questione della lingua: set-
tecento e giacobinismo italiano», Critica storica, XIV, 1977, 3, pp. 410-470, XV, 1978, 1, pp. 109-171 y 2-
3, pp. 25-151; L. FORMIGARI, «Linguaggio e pedagogia civile in Italia tra Rivoluzione e Restaurazione»,
en L’esperienza e il segno. La filosofia del linguaggio tra illuminismo e restaurazione, Roma, Editori Riuniti, 1990, pp.
144-178 y los ensayos dedicados a este fundamental tema viquiano por Stefano Gensini e Jürgen Trabant. 
22. “Nosotros entre tanto nos disponemos cada vez más a la difícil muestra impresa, y esta misma demo-
ra no servirá para otra cosa que para hacer más laudables nuestras fatigas.  Nos atrevemos así a halagar-
nos, que nuestros extraordinarios esfuerzos tendrán un feliz éxito para que la expectativa del público no
se vea defraudada” (Al colto pubblico italiano in Trattato di Dionisio Longino intorno al sublime modo di parlare e di
scrivere, traducido del griego por Anton Francesco Gori. Con reflexiones, Milán, Dalla Tipografia de’
Classici Italiani, 1801). Es oportuno recordar que en el capítulo IX de la Scienza Nuova en la edición de
1725 Vico citaba a Dionisio Longino, «príncipe de los críticos», que admiraba en las palabras con las que
Mosè explicaba el obrar divino «toda la sublimidad del estilo poético» (G. VICO, Principi di una Scienza
nuova intorno alla natura delle Nazioni, en ID., Opere, ed. de A. BATTISTINI, Milán, Mondadori, 1990, tomo II,
p. 994 y la nota de Battistini, p. 1772 sobre la proximidad entre la Ilíada y la Biblia del pseudo Longino. 
23. En el opúsculo programático al que antes hice alusión (1 de julio de 1802) se escribía: «Cada obra se
acompañará del retrato y de la vida del autor, y de pocas y oportunas anotaciones; y finalmente del jui-
cio que será en gran parte extraido de las obras de Mazzuchelli, del Giornale de’ Letterati d’Italia, dalla Storia
della Letteratura Italiana del Tiraboschi, y de los otros más doctos críticos y escritores» (cfr. al Colto pubblico
d’Italia, cit., p. 6).
24. No son muchas las noticias sobre el grabador milanés Carlo Rampoldi (1775-1822), que colaboró
también con el conocido Giuseppe Longhi, titular de la cátedra de grabado de la Academia de Brera
(alguna noticia en C. ALBERICI, «La scuola d’incisione dell’Accademia di Brera nel periodo neo-classico»,
Arte Lombarda, vol. 5, 1960, 1, pp. 102-114). Pero aquí se señala por las relaciones que debió tener con
Giulio Ferrario: cfr. G. FERRARIO, Le classiche stampe dal cominciamento della Cal-cografia fino al presente, Milán,
Tipografia di Santo Bravetta, 1836, pp. 180-194.
25. En particular me refiero a la Bibliografia o Elenco ragionato delle opere contenute nella collezione de’ Classici
Italiani, editada por FRANCESCO FUSI (Milán, Società Tipografica de’ Classici Italiani, 1814). La

72 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



referencia bastante vaga, es totalmente indefinida la paternidad de la iniciativa. La
cual, como habíamos visto, no puede ser atribuida a Pietro Custodi, ni mucho menos
a los exiliados meridionales26 como Francesco Lomonaco y Flaminio Massa, en esos
años dedicados a sus negocios editoriales.27 Y ni siquiera a Vincenzo Cuoco, que ape-
nas acababa de publicar el Saggio storico, aunque, todavía en Nápoles, había intenta-
do convertirse en editor de las obras de Vico, como recuerda en la carta a Jean Marie
De Gerando (1804) donde expresaba un juicio poco lisonjero precisamente sobre la
Scienza nuova milanesa.28 Además, como se ha apuntado, el principal estudioso de la
obra viquiana en la primera mitad del siglo XX, Benedetto Croce, no se preocupó
mucho de contextualizar los momentos que determinaron el nacimiento de esa edi-
ción, ya sea porque estaba convencido de que los exiliados como Lomonaco habían
«travestido [a Vico] hacia lo jacobino y lo anticlerical, y por tanto ni genuino ni muy
eficaz»,29 ya sea porque estaba empeñado en contrastar la “leyenda”, también esta
enraizada entre los patriotas napolitanos, de las oscuridades lingüísticas de la princi-
pal obra viquiana que habría sido buscada por el propio autor para obtener el nihil obs-
tat de la censura eclesiástica.30

3. Para intentar avanzar alguna hipótesis más concreta, puede ayudarnos la
traducción italiana anónima del De antiquissima Italorum sapientia, seguida de las

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

Bibliografia se volvió a publicar, con una “Introducción” de E. A. ALBERTONI, Una pagina di storia civile e cul-
turale da riscoprire: l’edizione de’ Classici Italiani (1802-1814), Milán, Ed. Cisalpino La Gogliardica, 1979, pp.
V-XXXIX) y al ya citado catálogo de las obras de la imprenta de Giovanni Silvestri que por lo que res-
pecta a Vico cita la edición de 1816 de la Sciennza nuova y del De antiquissima publicado a partir del manus-
crito consignado por Romagnosi (p. 99). He visto también la Serie dei testi di lingua italiana di Bartolommeo
Gamba, cuya primera edición fue impresa por Bassano en 1805, que sin embargo en la edición de 1828
menciona la Scienza Nuova de 1801 como cuarta edición de la principal obra viquiana (p. 469) y viene cita-
da también la edición de 1725 de Gallotti, publicada en 1826.
26. Recuérdese que Croce observó que esa primera edición milanesa nació de la sugerencia de los exi-
liados meridionales; B. CROCE, «La fortuna del Vico», en Id., La filosofia di Giambattista Vico (1911), Bari,
Laterza, 1922 (2ª), p. 322. 
27. En particular, Lomonaco entre finales de julio y octubre de 1800 adquirió dos ediciones del Rapporto
al cittadino Carnot. 
28. «Ni la edición de Milán es la mejor, porque, entre las precedentes eligieron y siguieron la que quizá
era pésima, y le faltaban muchas cosas. Una buena edición de Vico todavía debe hacerse» (V. CUOCO,
Epistolario (1790-1817), editada por M. MARTIRANO y D. CONTE, Roma-Bari, Laterza, 2007, p. 346; cfr.
también  B. CROCE, Bibliografia vichiana, cit., p. 134 y la referencia a Nicola Quagliarelli.
29. B. CROCE, Storia della storiografia italiana nel secolo decimono [1921], Bari, Laterza, 19302, vol. I, p. 72.
30. Escribía Croce: «Excepto, conforme a sus personales disposiciones y a las tendencias de su tiempo,
el primero y principal adoctrinamiento que los patriotas estudiosos de Vico extrajeron de su pensamien-
to, fue político o de filosofía política; es decir, la crítica de ese jacobinismo y de ese filogalismo, que habí-
an hecho tan mala prueba en los acontecimientos de 1799. El pensamiento de Vico lo guió hacia con-
ceptos más concretos, y generó una obra de capital importancia, el Saggio storico sulla rivoluzione napoletana
(1800) de Vincenzo Cuoco» (B. CROCE, La filosofia di Giambattista Vico, cit., p. 322). Sobre las leyendas
que circulaban entre los patriotas cfr. ID., Bibliografia vichiana, impresión fascímil de la primera edición
de1904, con una presentación de R. Franchini, Nápoles, Morano, 1987, pp. 91-95.

73Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



dos respuestas viquianas de 1711 y 1712 al “Giornale de’letterati d’Italia”, realiza-
da también en Milán en 1816 por la tipografía ––sita en las “Escalinatas del Duomo,
nº 994”––31 de Giovanni Silvestri, el cual, en el mismo año, reimprimió también la
edición de 1801 de la principal obra viquiana.32 En la nota al pie del “Prefacio del
traductor” se evidenciaba que la traducción ya estaba lista en 1801, dato de por sí
interesante bien porque muestra que debieron transcurrir quince años para la impre-
sión, que por tanto vio la luz en tiempos totalmente cambiados desde le punto de
vista político, con la Lombardía de nuevo bajo dominio austríaco; bien porque,
como se apuntó antes, algunas fuentes insisten en el hecho de que el manuscrito de
la traducción había sido asignado, sin especificar cuándo, a Silvestri por
Giandomenico Romagnosi.33 Pero el prefacio, escrito con «espíritu filosófico»,
señalaba además otras cuestiones que es oportuno mencionar rápidamente. En efec-
to: 1) Indicaba que Mario Pagano era el único seguidor de la filosofía viquiana, aún
poco conocida por la cultura italiana34 ––un motivo que destacaba la visión cíclica
de la historia y la idea de progreso de las naciones, pero también la interpretación
platónica de los exiliados meridionales, y por tanto la visión política de Vico que
sostenía––. 2) Señalaba los presupuestos antropológicos en la base del origen del
mundo humano, de las sociedades y de las costumbres, el papel de la Providencia y
el tema de las formas de gobierno.35 3) Retomaba la cuestión del estilo y del uso de
la lengua latina en Vico,36 cuya obra había sido traducida a la lengua vernácula para
facilitar su difusión (una necesidad que volvió en la traducción de Sarchi de 1870).

Maurizio Martirano

31. Della antichissima sapienza degl’Italiani tratta da’ latini parlari. Opera di Giambattista Vico dalla latina nell’italia-
na favella recata, Milán, Giovanni Silvestri, 1816, la Prefazione del traduttore está en las pp. III-XII.
32. Principi di Scienza nuova di Giambattista Vico d’intorno alla comune natura delle nazioni colla vita dell’autore scrit-
ta da lui medesimo, Milán, dalla Tipografia di Giovanni Silvestri, 1816. La portada lo marca como la sexta
edición debido a la numeración, como explica la nota de Lo stampatore, por el hecho de que las tres pri-
meras se consideraban las de 1725, 1732 (sic en el texto) y la de 1744, a la que seguía la de 1801, la reim-
presión napolitana de 1811 y esta de 1816.
33. Entre las fuentes que informan de la noticia, el Catalogo di tutte le opere pubblicate dal tipografo-litografo-cal-
cografo e negazionte di libri e stampe cav. Giovanni Silvestri dal 1799 a tutto agosto 1855, Milán, Ditta Silvestri, 1856,
p. 99 y la Bibliografia vichiana de Croce. Viene al caso recordar también que la edición de las obras de Vico
hecha por Jovene en 1840 señala el nombre de Monti como traductor del De Antiquissima. Más reciente
es una afirmación en T. BOZZA, «L’editore Silvestri» (1938), en ID., Scritti 1932-1989, editado por C.
BOZZA, Nápoles, ESI, vol. I, 2014, pp. 21-34, aquí p. 33. 
34. Una cuestión que señalaba también F. MASSA, Elogio storico di Francesco Mario Pagano (1800), pp. III-
XXXVI (que aquí se lee por el ejemplar en posesión de la Biblioteca Nazionale di Napoli consultable en
https://books.google.it/books?id=B7tGyEs2fBMC&printsec=frontcover&hl=it&source= gbs_ge_ sum-
mary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false), que sostuvo que Pagano seguía los pasos de Vico (p. XI).
35. Por el que Vico habría reconducido «a sus verdaderos principios los orígenes de la sociedad, de las
naciones, de las leyes», reconstruyéndolos gracias al descubrimiento del nexo entre filosofía y filología y
basándose en la convicción de que «la razón natural fue ordenada por la Divina Providencia con las
costumbres humanas determinadas por las humanas necesidades» (cfr. Prefazione del traduttore, cit., pp. IV
y siguientes).
36. Cfr. G. BERTONI, «La lingua del Vico», impresión fascímil. en Lingua e pensiero, Florencia, Olschki,

74 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



4) Distinguía el Diritto universale, obra de la cual se destacaba que los contempo-
ráneos conocían al menos el nombre del autor, del De antiquissima, aún totalmen-
te desconocido para la cultura italiana de la época. 5) Sostenía la necesidad de una
traducción italiana también del De uno.37

Por lo tanto, en el Milán napoleónico circulaba un proyecto articulado de edi-
ción de obras viquianas que preveía, junto a la versión de 1744 y a la autobiografía,
también la traducción italiana del Liber metaphysicus38 y de las Respuestas. Como
es sabido, Benedetto Croce atribuyó esa traducción a Vincenzo Monti, información
que recabó probablemente de otras dos importantes iniciativas de los primeros
treinta años del siglo XIX, es decir, la de Wilhelm Ernst Weber, traductor alemán en
1822 de la obra principal viquiana, y la de Baldassare Poli autor, junto con
Giandomenico Romagnosi, de las notas y suplementos al Manuale di storia della
filosofia de Wilhelm Gottlieb Tennemann. Weber, en efecto, había sostenido que el
primer libro del De antiquissima había sido «traducido en el año 1801 por el famo-
so Monti en el espíritu y en la modalidad expresiva del original italiano, y publica-
do por Silvestri en Milán en 1816».39 Una noticia que podría haber extraído de
Johan Kaspar von Orelli ––a quien se debe el primer impulso a la traducción ale-
mana de la Scienza nuova––, que se había ocupado del filósofo napolitano tanto en
la “Leipziger Literaturzeitung” de 1813, como en un ensayo sobre Vico und Niebuhr
de 1816.40 Y es, sobre todo en su primera contribución, donde Orelli aproxima a
Vico y Monti, sosteniendo que «Vico konnte ihn darauf leiten, und dass Monti das

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

1932; M. FUBINI, «Monti e Lomonaco, Dante e Vico e la fortuna di Vico scrittore», en ID., Stile e umanità
di G.B. Vico, Bari, Laterza, 1946, pp. 92-96, E. GIAMMATTEI, La lingua laica. Una tradizione italiana, Venezia,
Marsilio, 2008, además de los trabajos dedicados al De antiquissima por GIUSEPPE PLACELLA. La crítica
muchas veces se sostiene sobre las relaciones entre Foscolo, Monti y Cesarotti, que trabajaron también en
el frente de la traducción de las obras, como, por ejemplo, las Satire de Persio que Monti publicó en 1803,
y que, como señalaba Vincenzo Cuoco, estaban envueltas en “oscuridad”.
37. «Tras las mismas consideraciones nos preparamos para hacer el mismo trabajo con la obra De uno
etc.» (Prefazione del traduttore, cit., p. XXI).
38. Obra que sufrió una sustancial marginación durante todo el siglo XIX (cfr. R. MAZZOLA, «Il De anti-
quissima nella storiografia filosofica italiana dell’Ottocento», en Studi sul De antiquissima Italorum sapien-
tia di Vico, a cargo de G. MATTEUCCI, Macerata, Quodlibet, 2002, pp. 183-207. 
39. G. VICO, Grundzüge einer neuen wissenschaft über die gemeinschaftliche natur der völker, ed. de W. E. Weber,
Leipzig, F.A. Brockhaus, 1822, p. 87.
40. Alumno de Pestalozzi, el pastor de origen italiano Johan Kaspar von Orelli, traductor Dei sepolcri, escri-
bió en 1816 el ensayo Vico und Niebuhr (tr. it en Bollettino del centro di studi vichiani, XIV-XV, 1984-1985, pp. 378-
388; véase sobre el tema G. DI COSTANZO, «Johann Kaspar Orelli su Vico e Niebuhr», Bollettino cit., pp.
375-377 y  F. TESSITORE, «Vico nelle origini dello storicismo tedesco», Bollettino, cit., IX, 1979, pp. 5-34.
Véase también S. CAIANIELLO, «Vico e lo storicismo tedesco», Laboratorio dell’ISPF, 2011, 1-2, pp. 71-94). Se
recuerda que en la segunda parte del Beyträge zur Geschichte der Italiänischen Poesie, Zúrich, Füßli & Compagnie,
1810, J.K. von Orelli, que vivió en Bergamo cerca de siete años a partir de 1807, publicó la traducción ale-
mana de la Vita di Parini de Francesco Reina, publicada en Milán en 1801. Reina abría su ensayo con las
palabras de Foscolo: «sin el Ossian de Cesarotti, el Giorno de Parini, Alfieri y Vincenzo Monti la magnificen-
cia de nuestra poesía yacería aún sepultada con las cenizas de Torcuato Tasso».

75Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Poetische in den Ideen des Neapolitaners fühlt, ist uns bekannt, lässt sich auch zum
Theil in der politischen Palingenesie bemerken».41 Poli, por su parte, en una nota
del parágrafo 418 del II volumen del Manuale de Tennemann, que es de 1832, cita-
ba al poeta de Alfonsine como el traductor de la obra viquiana sin ofrecer ninguna
argumentación ulterior;42 también se advierte que él seguía justamente las huellas
del De antiquissima para reconstruir el papel desempeñado por el pitagorismo en la
formación de las escuelas filosóficas de tipo jurídico.43

En la época de la edición viquiana de 1801 Monti, hacía poco regresado a
Milán desde París,44 había empezado el proyecto de una reforma literaria, conduci-
do de manera coherente con el programa de los unitaristas italianos y había estado
involucrado, probablemente de modo muy marginal, en el proyecto de la
“Colección de los Clásicos Italianos”, respecto al cual parece tener dudas sobre el
corte purista en la selección de las obras.45 De todos modos, no me parece que hayan
surgido nunca indicaciones precisas sobre su implicación en la empresa viquiana,
incluso si es acertada la influencia del filósofo napolitano en su obra, así como es
bastante conocido el juicio que ––expresado en la prolusión pavesa del 29 de
noviembre de 1803, Della necessità dell’eloquenza, pronunciada «arremetiendo
contra los sacerdotes y los franceses»–– parece recordar el de Giovanni Novello
sobre la “Biblioteca del hombre republicano o Curso de Política, Economía civil, de
Moral y de Educación” en 1797.46 Un juicio que actuó sobre los estudios en torno a
Vico y que influyó también sobre la difusión en el Milán de la II República de la

Maurizio Martirano

41. Cfr. Leipziger Literaturzeitung del 18 de enero de 1813, p. 140.
42. Manuale della Storia della filosofia di G. Tennemann, traducido por F. Longhena con notas y suplementos
de G. Romagnosi y B. Poli, Milán, Antonio Fontana, 1832, vol. II, p. 385. Sobre la historia de la filoso-
fía de Tennemann cfr. el ensayo de G. MICHELI nella Storia delle filosofie generali della filosofia, editado por G.
SANTINELLO y G. PIAIA, 4/1. L’età hegeliana, Padua, Antone, 1995, pp. 25-133. Sobre Poli, cfr. G. PIAIA,
Baldassarre Poli e l’eclettismo fra Italia e Francia, en I filosofi e la genesi della coscienza culturale della «nuova
Italia» (1799-1900), editado por L. Malusa, Napoli, Ist. italiano per gli studi filosofici, 1997, pp. 41-57 y
L. MALUSA, La natura della filosofia italiana. Note in margine alla storia della filosofia italiana di Baldassarre Poli, en
Filosofia, scienza, cultura. Studi in onore di Corrado Dollo, editado por G. Bentivegna, S. Burgio, G. Magnano
San Lio, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2002, pp. 453-495.
43. «Estos pocos datos en torno a los pensamientos filosóficos de los Latinos o Romanos deducidos de sus
antiquísimas voces, los demuestran por su índole y carácter, como también de orígenes verdaderamente
Pitagóricos. Si ellos tienen una afinidad y semejanza con alguna filosofía, no puede ser más que con el
Pitagorismo como aquello que enseñaba la espiritualidad de los seres o entes metafísicos, Dios, lo uno, las
especies o formas, el alma distinta del cuerpo» (Manuale della Storia della filosofia di G. Tennemann , cit.,
Supplementi, III, pp. 443-444).
44. Cfr. Vincenzo Monti e la Francia, editado por A. COLOMBO, París, Istituto italiano di cultura, 2006. Sobre
los patriotas italianos en Francia: A. M. RAO, Esuli. L’emigrazione politica italiana in Francia (1792-1802),
Nápoles, Guida, 1992 y M. TATTI, Le tempeste della vita. La letteratura degli esuli italiani in Francia nel 1799, París,
Champion Éditeur, 1999.
45. Cfr. D. TONGIORGI, L’eloquenza in cattedra. La cultura letteraria nell’Università di Pavia dalle riforme teresiane
alla Repubblica Italiana (1769-1815), Milán, Cisalpino, 1997, p. 154.
46. «¿De dónde viene que la Scienza nuova de Vico, obra maravillosa, tenga tan pocos lectores?
Ciertamente del estilo. La Scienza nuova es como la montaña de Golconda, erizada de rocas pero grávi-

76 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



obra viquiana, que permanecía excluida del mercado editorial, quizá también por
una cierta desconfianza por parte de los exiliados meridionales y de sus tradiciones
culturales. De todos modos, en el estado actual de la investigación, y a falta de una
documentación sólida, la única prueba que sostiene la atribución, nunca reivindica-
da por él, de la traducción italiana del De antiquissima al poeta de Alfonsine, viene
dada por las fuentes que se han citado, a las que debe unirse la constatación de las
relaciones no siempre fáciles con algunos exiliados meridionales. Efectivamente,
admitiendo la influencia de la lectura sensualista de Vico propuesta en particular por
Lomonaco, son notables las relaciones complicadas que Monti estableció con
Cuoco, el cual habría utilizado el De antiquissima sobre todo en el Platone in Italia
para situar en un lejano y originario pasado la especificidad de la joven nación,
como ha sido aclarado también por estudios más recientes que se han detenido en
el significado montiano del interés, en clave antifrancesa, para la reivindicación de
la primacía italiana.47

Ya se ha dicho que Silvestri tuvo que declarar que el manuscrito de esa tra-
ducción ya había sido consignado por Romagnosi, que había llegado a Milán en
octubre de 1806, tras haber tenido la oportunidad de profundizar también en los
años transcurridos en la Universidad de Parma en sus estudios sobre Genovesi y
Filangeri.48 Como él mismo relata, había comenzado a leer al filósofo napolitano

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

da de diamantes. Examinando Vico las religiones y los gobiernos y las costumbres y las leyes y las opinio-
nes y las lenguas de los primeros tiempos del mundo, y todas recorriendo la edad de los Dioses, de los
Héroes y de los hombres en la historia de las más remotas políticas sociedades encuentra ese vasto inge-
nio los principios de una nueva jurisprudencia y de una ética universal, sobre las cuales imagina y esta-
blece la constitución de una eterna república natural. Si estos arduos pensamientos dispersos de la más
sublime filosofía y de peregrina increíble erudición vinieran protegidos por una lengua más liberal, más
tersa, más fluida, el poeta, el orador, el artista, el legislador, el filósofo no tendrían libro por ventura ni
más útil ni más querido. Y quien amase de llamar a revista las ideas generatrices y profundas de las cua-
les Vico ha sido saqueado, se tejería un largo catálogo y se dañarían muchas reputaciones» (V. MONTI,
Della necessità dell’eloquenza. Introduzione al corso di questo studio pronunciata dalla cattedra il giorno 29 novembre 1803,
en ID., Lezioni di eloquenza e Prolusioni accademiche, introducción y comentario de D. Tongiorgi, Bolonia,
Clueb, 2002, pp. 276-277). A mí me parece hay un nexo entre este juicio montiano y el expresado por
Giovanni Novello en una serie de extractos de la obra maestra viquiana editados en la veneciana
“Biblitoeca del hombre republicano o Curso de Política, Economía civil, de Moral y de Educación” de
1797 donde, a propósito de la Scienza nuova del «austero jurista napolitano», se observa que esta volvía «a
guisa de una  de esas minas donde, buscando minuciosamente, puedes encontrar algunas gemas precio-
sas raras, pero sepultadas dentro de las más oscuras entrañas de la tierra», semejando así a «uno de esos
antiguos cantos rodados que con su majestad impone veneración a lo concerniente, pero a los que ni
siquiera los modernos polifemos y centauros osarían intentar el difícil acceso» (Prefazione del Redattore, in
Biblioteca dell’uomo repubblicano ovvero Corsi di Politica, Economia civile, di Morale e di Educazione, Venecia,
Tipografia di Antonio Curzi, 1797, tomo I, p. 38).
47. Cfr. A. ANDREONI, «Un “immortale romanzo italiano”», en V. CUOCO, Il Platone in Italia, cit., pp.
XCIX sgg. Como es sabido, Monti, en I Pitagorici de 1808, reconstruyendo los acontecimientos de la revo-
lución del ’99, no hacía mención alguna a Cuoco. Sobre esto cfr. A. DE FRANCESCO, «I Pittagorici di
Vincenzo Monti», en Storie dell’Italia rivoluzionaria e napoleonica, cit, pp. 197-207.

77Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



desde la juventud, entorno a 1781, alumno veinteañero del colegio Alberoni de
Parma, para más tarde discutirlo, tomando incluso distancias, en muchos de sus
escritos, entre ellos las Osservazioni sulla scienza nuova di Vico, editadas en 1822
en “Ape Italiana”.49 Vico y el viquismo están, por tanto, presentes en el horizonte
romagnosiano, en particular por cuanto respecta al tema de la búsqueda de las leyes
del progreso humano y por una serie de cuestiones que serían investigadas mucho
más después de 1822. Y en una carta a Giovanni Valeri, del 29 de junio de 1827,
Romagnosi señalaba la necesidad de una traducción italiana de la obra jurídica com-
pleta del filósofo napolitano,50 es hacia el final de la vida, casi en el coronamiento
de una larga y fecunda actividad, cuando promovió una importante iniciativa de
fuerte impronta viquiana, publicando en 1832, en la imprenta del editor milanés
Antonio Fontana, los Cenni sulla natura e necessità della scienza delle cose e delle
storie umane, editados por Cataldo Jannelli en 1817, precedidos por un ensayo suyo
Sui limiti e sulla direzione degli studi storici y por la traducción italiana (cuidada
por Francesco Longhena) del Discours sur le système et la vie de Vico de Jules
Michelet (que era la introducción a la versión francesa de 1827).51 Por tanto, el
hecho de que Romagnosi estuviese en posesión de la traducción italiana del De anti-
quissima no lo implica directamente en el proyecto de 1801, mientras que me pare-
ce mucho más probable que él haya sido el inspirador, para la segunda serie de la
Colección de los Clásicos Italianos, de la edición completa de las obras de Vico,
cuidada con pericia y rigor filológico por Giuseppe Ferrari y publicada en Milán
entre 1835 y 1837. Sin embargo, con Romagnosi, y después con Ferrari, estamos en
una estación política y cultural totalmente nueva,52 en la cual el filósofo napolitano
ha desempeñado otro papel ya sea desde el punto de vista filológico, por la mayor
consistencia de los materiales disponibles, ya sea desde el punto de vista político y

Maurizio Martirano

48. A través de los cuales no es difícil imaginar también la recuperación de la tradición jurídica de
Giannone a Vico que lo habría conducido después en 1791 a la redacción de la Genesi del diritto penale (cfr.
R. GHIRINGHELLI, Modernità e democrazia nell’“altro Risorgimento”. Studi romagnosiani, Milán, Giuffrè, 2002).
49. Permítaseme remitir al capítulo de M. MARTIRANO, «La filosofia civile in alcuni momenti del pensie-
ro democratico risorgimentale», in Momenti della filosofia civile italiana, a cura di G. Cacciatore e M.
Martirano, Napoli, La Città del Sole, 2009, in part. pp. 147-168.
50. Cfr. la carta a Valeri del 29 de junio de 1827 que se lee en G. D. ROMAGNOSI, Lettere edite e inedite,
recogidas y anotadas por S. FERMI, Milán, Vallardi, 1935, p. 242.
51. Sobre esto, permítaseme remitir a M. MARTIRANO, Giuseppe Ferrari editore ed interprete di Vico, Nápoles,
A. Guida, 2001. Sobre Michelet cfr. en particular los estudios de Pons y de Verri, pero, más recientemen-
te, A. BATTISTINI, «Michelet traduttore di Vico», en Traduzioni letterarie e rinnovamento del gusto: dal
Neoclassicismo al primo Romanticismo, editado por G. COLUCCIA y B. STASI, Lecce, Congedo, 2006, pp. 325-
341.
52. Según M. MERIGGI, «La società lombarda tra il 1814 e il 1821», en Idee e figure del “Conciliatore”, edi-
tado por G. BARBARISI y A. CADIOLI, Milán, Cisalpino, 2004, la componente aristocrático-liberal mila-
nesa post-napoleónica se empeñó en «redimensionar la omnipresencia del Estado, del ejército, de la
administración, de todos esos fenómenos institucionales de época napoleónica en los cuales percibimos 

78 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



teórico, elementos que habrían permitido al joven Ferrari construir en torno a la
oscuridad, al anacronismo y al platonismo del genio viquiano, una lectura que lo
habría conducido a afirmar problemáticamente que Vico, entendido como el último
de los renacentistas, ahora estaba muerto.53

4. ¿A quién, entonces, se atribuye la iniciativa de imprimir la Scienza nuova
en 1801? En este punto, no nos resta más que enfocar hacia los promotores de aque-
lla primera serie de la “Colección de los Clásicos Italianos”, en particular Giulio
Ferrario, sacerdote y hermano de Vincenzo, exponente, en su juventud, del ala más
extrema del jacobinismo y luego impresor del “Conciliatore”.54 Son pocas las noti-
cias acerca de la actividad de Giulio, en particular por cuanto respecta al período
napoleónico, así como tampoco hay, en el estado actual de las investigaciones,
documentos que atestigüen que haya sido el realizador de esa edición piloto, como
he intentado definirla, de la Scienza Nuova. Una única referencia en tal sentido se
puede leer en la Necrologia de Ferrario escrita por Giovanni Labus, el cual en un
pasaje hace una brevísima mención a las primeras obras de la Colección:

Comenzó [Ferrario] entonces el camino literario reproduciendo las obras de
dos escritores bastante reputados, Giambattista Vico por la profundidad de las
ideas, Lodovico Bianconi por la hermosura del estilo (1802).55

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

la cristalización, en un contexto diferente, de las instancias democratizadoras heredadas de la época revo-
lucionaria» (p. 6). El nuevo Estado Lombardo-Véneto habría nacido así de un compromiso, «entre la sus-
tancial conservación de las estructuras político-administrativas de la época napoleónica y la contextual
consigna ––en los años 1816-1821–– de gran parte de sus impulsos hacia la clase aristocrática local, una
vez efectuada la depuración de gran parte de la clase gobernante itálica» (p. 10).
53. Permítaseme remitir a alguno de mis recientes artículos: «Giuseppe Ferrari e la biografia ‘ideologica’
di Vico», Bollettino del centro di studi vichiani, XLIX, 2019, pp. 49-67; «Giambattista Vico a Milano: le inter-
pretazioni di Francesco Predari e Giuseppe Ferrari», Il Pensiero Italiano, 2, 2018, 1-2, pp. 19-42; y «Edizioni
e interpretazioni. Vico tra Francesco Predari e Giuseppe Ferrari», en Vico e la filosofia civile in Lombardia,
editado por G. CERCHIAI, Milán, FrancoAngeli, 2020, pp. 177-194. En el mismo interesante volumen
sobre la difusión de Vico en la cultura lombarda, véase también E. NUZZO, «Attorno all’edizione e inter-
pretazione della Scienza nuova prima di Giuseppe Ferrari», 1. Il genio di Vico nella storia progressiva delle epo-
che, en op. cit., pp. 125-152. Entre los muchos trabajos que Nuzzo ha dedicado a Vico y al viquismo me
limito solo a señalar: La tradizione filosofica meridionale, en Storia del Mezzogiorno, editado por G. GALASSO Y
R. ROMEO, Nápoles, Ed. del Sole, 1992, vol. X, t. 3, pp. 17-127 y los ensayos recogidos en el volumen
Tra ordine della storia e storicità. Saggi sui saperi della storia in Vico, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 2001
y Tra religione e prudenza. La “Filosofia pratica” di Giambattista Vico, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura,
2007. 
54. Sobre los hermanos Ferrario véanse las voces de S. NUTINI: «Ferrario, Giulio», en el Dizionario biogra-
fico degli Italiani, XLVI, 1996, pp. 699-701 y «Ferrario, Vincenzo», in ibid. 
55. G. LABUS, «Necrologio di Giulio Ferrario», Giornale dell’Istituto R. Lombardo di scienze, lettere e arti, fasc.
IV, 1848 p. 292. Sobre Labus, también él con un recorrido juvenil en las filas de los jacobinos, cfr. C.
BAZZANI, «Il giornalismo democratico a Brescia: l’esperienza di Giovanni Labus (1797-1799)», Storia in
Lombardia, XXXVI, 2016, 2, pp. 5-31.

79Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Giulio Ferrario, nacido en Milán en 1767, se había formado primero en el
Seminario arzobispal de Arona, después en Monza y en Milán, donde completó su
preparación filosófica, y finalmente en el Seminario general de Pavía,56 en el cual
entró en 1786 laureándose in utroque iure en 1790. El seminario estaba dirigido por
los brescianos Pietro Tamburini57 y Giuseppe Zola, que era un estudioso de las pro-
blemáticas viquianas, como muestran en particular las Lezioni di storia delle leggi
e dei costumi dei popoli sino alla repubblica di Roma, editadas póstumamente en
1809 en Milán,58 donde, más allá de las ideas viquianas que en general circulaban
dentro de la obra, en el primer capítulo, titulado «Del origen, de los progresos y de
las leyes primitivas de la sociedad humana hasta Moisés», puso en duda al «profun-
do Vico»,59 por determinar la autoridad histórica de Moisés:

El propio Vico, hombre de inmensa erudición y profundo filósofo, al que ese
sistema de salvaje vagabundeo tanto gustaba, respetó a Moisés, y cuando
escribió que en el diluvio descrito por él, acontecimiento que la historia natu-
ral junto a la civil atestiguan, perecieron todos los principios de humanidad
sobre la tierra, bajo su autoridad un pequeño rincón fue la excepción, donde,
intactos y eternos, algunos hombres piadosos y religiosos se conservaron”.60

Se añade además que en el Seminario se ocupaba de la formación de los clé-
rigos el sacerdote Antonio Mussi, docente de Teología Dogmática, que luego habría
ocupado la cátedra de Bellas Artes y de Lengua griega. Mussi, en 1798, había publi-
cado el Discorso sulle arti del disegno y en 1803 un trabajo sobre las Poesie pitto-
riche,61 problemáticas cercanas a los intereses que Ferrario maduraría a continua-
ción, en particular en su obra más conocida, que realizó en veintiún volúmenes en

Maurizio Martirano

56. Deseado por Giuseppe II, el Seminario general tuvo un papel fundamental en la educación y en el
control de los clérigos lombardos; cfr. V. PEDANTE, «Il Seminario Generale di Pavia sotto Giuseppe II»,
en Cattolicesimo e Lumi nel settecento italiano, editado por M. ROSA, Roma, Herder, 1981, pp. 205-237.
57. Zola y Tamburini representaron un papel protagonista dentro del Seminario General e incluso exa-
minaban el currículo de los estudios que los clérigos estaban obligados a seguir (cfr. A. ZAMBARBIERI,
«Pietro Tamburini», en “…parlano un suon che attenta Europa ascolta”. Poeti, scienziati, cittadini nell’ateneo pave-
se tra Riforme e Rivoluzione, Pavía, Tipografica Commerciale Pavese, 2000, p. 376). Sobre Tamburini
véase A. C. JEMOLO, Il giansenismo in Italia prima della Rivoluzione, Bari, Laterza, 1928.
58. G. ZOLA, Lezioni di storia delle leggi e dei costumi dei popoli sino alla repubblica di Roma recitate nella regia
Università di Pavia, Milán, Stamperia Reale, 1809, en las cuales, como observó Giovanni Francioni, se
atenía ampliamente a la terminología y a las ideas viquianas (cfr. la lección pronunciada el 12 de
diciembre de 2002 por G, FRANCIONI, Una filosofia civile. Contributo alla storia dell’Università di Pavia tra la
fine del settecento e gli inizi dell’ottocento, Università degli Studi di Pavia, Inaugurazione dell’Anno
Accademico 2002-2003, Pavía, 2003, pp. 55-74. 
59. G. ZOLA, Lezioni di storia delle leggi e dei costumi dei popoli sino alla repubblica di Roma, cit., vol. II, p.
301.
60. Ibid., vol. I, p. 1.
61. Cfr. M. BERNUZZI, «Antonio Mussi», en “…parlano un suo che attenta Europa ascolta”. Poeti, scienziati,
cittadini nell’Ateneo pavese tra riforme e rivoluzione, cit., pp. 349-354

80 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Milán entre 1817 y 1834, el Costume antico e moderno. Como se ha comprobado
en numerosos estudios, en los últimos veinte años del siglo XVIII la cultura viquia-
na estaba muy difundida en Pavía, así como en Padua,62 gracias sobre todo a los
hombres que frecuentaban la Universidad (entre los cuales también estaban Ugo
Foscolo, Vincenzo Monti y Aurelio de’ Giorgi Bertòla,63 a los cuales hay que aña-
dir al menos los nombres de Alessandro Volta, Lazzaro Spallanzani, Lorenzo
Mascheroni, Alessandro Verri, Cesare Beccaria, Pietro Custodi, que favorecieron la
refundación de la vida cultural y política de la ciudad), y a las reflexiones en torno
a los orígenes de la humanidad y a la condición salvaje del género humano, al naci-
miento de la religión y de la moral, al desarrollo de las facultades humanas, a la
génesis de las sociedades humanas y a las primeras formas de gobierno, temas tra-
tados haciendo a menudo referencia, directa o indirectamente, al filósofo napolita-
no y en sintonía con el discurso de las Sagradas Escrituras.64

Pero de Ferrario ––que constituye un caso de continuidad entre la cultura
reformista y la napoleónica––, interesa subrayar que, tras haber trabajado en el
catálogo de la Biblioteca de la casa del marqués Giulio Pompeo Litta Visconti,
publicó en 1802 el Progetto per un catalogo bibliografico secondo il sistema delle

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

62. Basta citar el nombre de Melchiorre Cesarotti y los estudios dedicados a él por A. Battistini, en par-
ticular «Un “critico di sagacissima audacia”: il Vico di Cesarotti», en Aspetti dell’opera e della fortuna di
Melchiorre Cesarotti, editado por G. BARBARISI e G. CARNAZZI, Bolonia, Cisalpino IEU, 2002, t. I, pp. 19-
70 e ID., «Le idee di un cervello “alquanto vesuviano”. Melchiorre Cesarotti interprete di Vico», Bollettino
del centro di studi vichiani, XXXIII, 2003, pp. 133-157. Como es sabido, fue Cesarotti quien procuró a Wolf
la copia de la Scienza nuova que le serviría para escribir el ensayo sobre Giambattista Vico über den Homer (edi-
tado después en Museum der Alterthums-Wissenschaft, I, 1807, pp. 555-570), donde se insistía en las “visiones”
del pasado, capaces de acercar a la verdad, que el filosofo napolitano podía suscitar.
63. En particular, sobre el viquianismo de Foscolo, M. MAZZACURATI, «Retaggi vichiani nella filologia e
nella storiografia del Foscolo», en Foscolo e la cultura meridionale, editado por M. SANTORO, Nápoles, Società
Editrice Napoletana, 1980, pp. 42-64 y C. DEL VENTO, Un allievo della rivoluzione. Ugo Foscolo dal «noviziato
letterario» al «nuovo classicismo», Bolonia, Clueb, 2003, que ha sostenido que había sido «la cultura venecia-
na, antes que la napolitana, la que había dejado en Foscolo en herencia el interés viquiano por la poesía
entendida como instrumento de investigación de las épocas más remotas de la historia y, en consecuen-
cia, para los caracteres originarios de la mente humana. A partir de este interés la escuela paduana defi-
nió la función política de la poesía, la de investigar, con más eficacia que el discurso racional de la filo-
sofía, la psicología de un pueblo. Al mismo tiempo, sin embargo, Foscolo también dibujó a partir de la
cultura veneciana uno de los trazos más característicos y duraderos de su propia ideología, la concepción
de la poesía como mediadora entre los datos de la experiencia, campo de acción de las ciencias natura-
les, y las especulaciones de tipo lógico-metafísico» (p. 64). También es interesante la referencia a Giovanni
Fantoni, poeta toscano y profesor de elocuencia en Pisa, el cual, en 1801, esbozando en una de sus Lezione
d’eloquenza los orígenes de la poesía, reproducía fielmente algunos pasajes de la Scienza nuova (p. 176). Sobre
las asonancias viquianas de Bertòla, cfr. l’Introduzione de F. LOMONACO en el volumen de A. DE’ GIORGI
BERTÒLA, Della filosofia della storia, Nápoles, Guida, 2002, pp. IX-LXXIII. Véase también A. BATTISTINI,
«Temi vichiani nei “Sepolcri”», en ‘A egregie cose’. Studi sui “Sepolcri” di Ugo Foscolo, editado por F. DANELON,
Venecia, Marsilio, 2008, pp. 31-52 y M. PALUMBO, «Cuoco, Foscolo e un capitolo della fortuna di Vico»,
Bollettino del centro di studi vichiani, vol. XLIII, 2013, 1-2, pp. 13-33.
64. Cfr. G. FRANCIONI, Una filosofia civile, cit., p. 61.

81Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



cognizioni umane di Bacone e D’Alembert,65 que le permitió ser contratado por la
Biblioteca di Brera en calidad de empleado en la compilación del catálogo por
materias. Aquí, si bien inicialmente con la oposición del Director de Bibliotecas y
Archivos (instituido en 1800) Luigi Bossi,66 comenzó su carrera que le llevaría a
dirigir la biblioteca milanesa sucediendo a Robustiano Gironi en 1838. Si los años
transcurridos en Brera coincidieron con el comienzo definitivo de la Colección de
los Clásicos Italianos (la biblioteca se convirtió de todos modos en el corazón
organizativo de la empresa editorial completa)67, la lectura del Progetto, y la pro-
puesta de organización de la Biblioteca, muestra el intento de participar en la
reconstitución, desde dentro del orden bonapartista, de las tramas de una cultura
nacional. Como se observó, en efecto, «la elaboración de una política librera a
escala nacional se entrecruza indisolublemente con el ejercicio del poder»,68 en
cuanto que la gestión y la organización del patrimonio librero debe ser considera-
da un acto de agregación, continuidad y conservación de los saberes heredados del
pasado y que son difíciles de armonizar con el proceso de democratización y de
regeneración de las naciones. Ya en el curso del trienio jacobino se había desarro-

Maurizio Martirano

65. Milán, Società Tipografica de’ Classici Italiani, 1802.
66. Para esta noticia, véase S. NUTINI, op. cit., y S. FARAONI, Giulio Ferrario, intellettuale milanese ed editore della
Società Tipografica de’ Classici Italiani, cit., que sin embargo no explican los motivos de la oposición. Una
señal interesante se puede recabar de esta cita de Bossi de 1806, que leo en G. DE ANGELIS, «Raccogliere,
pubblicare, illustrare carte». Editori ed edizioni di documenti medievali in Lombardia tra Otto e Novecento, Florencia,
University Press 2017 (https://www.fupress.com/archivio/pdf/ 3400_11208.pdf), a partir de la cual se
puede suponer el rigor con el cual eran elegidos los nuevos colaboradores: «Hay hombres groseros, fal-
tos de instrucción, y de cultura; iletrados, o, mejor dicho, no formados por ninguna educación literaria;
que por haber revuelto en cualquier archivo privado, por haber unido materialmente legajos o carpe-
tas de documentos; por haber  adquirido una idea mecánica de las diversas maneras de ordenar los
papeles; por haber quizá dispuesto los títulos de algún feudo, de alguna posesión, o de alguna genea-
logía; se creen archivistas sumos, y capaces de conservar, de regular, de disponer el más grandioso
conjunto de escrituras públicas que le fuese confiado. Los gobiernos ilustrados sabrán bien mantenerse
en guardia ante estos aficionados; que no harán más que someterlo todo a un sistema material y mecá-
nico; no actuarán más que mediante una práctica ciega, siempre sujeta a engaños y a los errores más
grandes; no podrán nunca dar razón de ninguna operación, y terminarán por introducir la vergüenza
y la confusión en las divisiones, subdivisiones, tablas, elencos, y en todo el sistema general del archivo.
Los gobiernos sabios no admitirán en la custodia y dirección de sus archivos, sino a personas de cuya
filosofía, sabiduría e instrucción puedan garantizar las operaciones, su conducta, su exactitud, y preci-
sión, la regularidad de las investigaciones, de las ediciones, del servicio en general» (p. 6). Sobre Bossi:
L. SEBASTIANI, en Dizionario Biografico degli Italiani, vol. XIII, 1971, pp. 323-327 y G. F. SIBONI, Luigi Bossi
(1758-1835): erudito e funzionario tra Antico Regime ed età Napoleonica, Milán, Leone Editore, 2010.
67. Después de haber consultado los manuscritos de Ferrario, conservados en la Biblioteca Nazionale di
Brera, me llegó noticia del doctor Lorenzo Colombo sobre un archivo interno de la Biblioteca Braidense
rico en materiales aún no estudiados porque hasta hace poco tiempo estaba depositado en Vigevano.
Vista la implicación de la Biblioteca en la Colección de los Clásicos Italianos no hay que descartar la hipó-
tesis de que puede haber otros documentos para estudiar la cuestión. Espero, pasada la irreal tormenta
de este periodo en el que escribo, poder tener la posibilidad de verificarlo.
68. F. DENDENA, «“La cose della Nazione”: patrimonio librario e costruzione dello spazio repubblicano
nel Triennio (1796-1799)», Il Risorgimento, LVIII, 2016, 1, p. 82.

82 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



llado la exigencia de crear un sistema bibliotecario construido sobre la identifica-
ción y la selección de las obras útiles que podrían formar parte de él, tanto que
Bossi había podido sostener que existían libros “perniciosos” que no debían circu-
lar y que eran destruidos.69 El Progetto de Ferrario, poniendo en evidencia el papel
del «arte divino de conservar […] eternos a los pueblos en la memoria al menos de
los posteriores»,70 intentaba mostrar cómo las colecciones de libros, públicas o pri-
vadas, contribuían a construir la felicidad de una Nación. Un punto de vista que
permitía hacer emerger el hecho de que las bibliotecas no deberían desarrollar solo
una función conservadora, sino que debían contribuir a crear la identidad de los
pueblos y de las naciones a través de la búsqueda del orden y a través de la memo-
ria de su historia. Como reza el título completo, el plan metódico para ordenar y
clasificar el patrimonio librero se establecía siguiendo las indicaciones de Bacon y
D’Alembert, es decir, según la idea de una subdivisión de las disciplinas organiza-
da sobre la base de los temas estudiados, aunque con la aclaración de que el de
D’Alembert era «quizá el único modelo, que se pueda usar en esta empresa».71 Y,
sin embargo, el discurso comenzaba por un elemento introducido por Bacon, el
cual, en la clasificación de las facultades espirituales y de las ciencias, había esta-
blecido un tipo de orden fundado sobre la memoria, sobre la imaginación y sobre
la razón,72 facultades que en D’Alembert tenían un significado de carácter conven-
cional más que filosófico. Escribía Ferrario: «O el intelecto hace una enumeración
pura y simple de sus percepciones con la memoria, o las examina, las compara, las
dilucida con la razón; o bien se esfuerza, y se deleita con imitarlas y falsearlas con

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

69. Libros, por tanto, peligrosos que «no deben circular, incluso deben destruirse. Hablo de los libros
ascéticos, hablo de los casuísticos, que han estropeado las cabezas, reduciendo las almas. Hablo de los
libros de teología moral, mística y especulativa, de los predicables, de los controversistas; libros hechos
solamente para perpetuar la ignorancia y apagar el ardor republicano. Hay muchos entre estos que o sir-
ven por cualquier razón a la erudición, o interesan al arte tipográfico, o son útiles para la investigación de
los literatos […]. Todos los demás van a las fábricas de papel, y de tal guisa perecen estos horribles monu-
mentos de la ignorancia y de la imbecilidad» (L. BOSSI en Assemblee della Repubblica cisalpina, editado por C.
MONTALCINI y A. ALBERTI, Bolonia, Zanichelli, 1917-1927, t. V, p. 396, pero aquí se cita por DENDENA,
op. cit., p. 109).
70. G. FERRARIO, Progetto per un catalogo bibliografico secondo il sistema delle ..., cit., p. 3.
71. Ibid., p. 10. Ha escrito Paolo Rossi: «La insistencia de Bacon en los aspectos organizativos e institu-
cionales de la ciencia, sus proyectos dirigidos a la creación de bibliotecas, jardines botánicos, laboratorios,
a la reforma de las universidades, su convicción sobre la necesidad de un apoyo del poder político a la
reforma de la cultura nacían de la convicción de que la ciencia no se identifica ni con un lecho para repo-
sar, ni con un pórtico para pasear, ni con una torre desde lo alto de la cual satisfacer las propias ambicio-
nes, ni con un mercado» (P. ROSSI, Introduzione a F. BACONE, Scritti filosofici, editado por P. ROSSI, Turín,
Utet, 2009, p. 15).
72. En el libro de La dignità e il progresso del sapere divino ed umano, el filósofo inglés mostraba cómo las par-
tes de la ciencia humana se referían a las tres partes del intelecto humano, que es la sede de la ciencia: «la
historia a la memoria, la poesía a la imaginación, y la filosofía a la razón» (F. BACONE, Scritti filosofici, cit., p. 203).
Una ligazón entre Bacon y Vico fue instituida también por Foscolo: cfr. M. PALUMBO, Cuoco, Foscolo e un
capitolo della fortuna di Vico, cit., p. 21. 

83Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



la imaginación».73 A partir de estos tres elementos derivaba por tanto el orden de la
“cognición humana”, subdividida en historia, artes y filosofía, a su vez organizadas
en diversas y más complejas articulaciones, a la que se añadía la atención para un
catálogo del cual recabar noticias en torno a los argumentos tratados en las obras.

Entonces, aunque sin citar nunca al filósofo napolitano, existe un trasfondo
viquiano en el discurso del abad milanés, al menos por lo que respecta al nexo entre
la memoria y las actividades ingeniosas, de modo que el ars inveniendi se recono-
cía capaz de producir verdades, y por consiguiente de desempeñar una función cre-
ativa y no meramente conservadora.74 El discurso en torno a la organización de la
biblioteca, en efecto, sumándose al principio de la sensibilidad y a un método ana-
lítico-inductivo, que desde la multiplicidad de los hechos obtenía una visión cada
vez más general, permitía entender cómo el proceso de civilización era posible por
los progresos de las diversas disciplinas que procuraban realizar la felicidad de las
naciones, para lo cual el orden podía ser recabado gracias a la integración de las tres
facultades junto con la historia, el arte y la filosofía, las disciplinas que unían tam-
bién el mundo divino, el natural y el civil. Se puede, pues, afirmar que Ferrario en
su Proyecto elaboró un programa de tipo sensualista construido en torno a la dialéc-
tica orden-facultad, que en Italia ya había sido propuesto por algunas personalida-
des con las que él mismo había estado en contacto, en particular Pietro Tamburini
y Francesco Soave, y que, más en general, buscaba, de acuerdo con algunas líneas
de la reflexión teórica que se desarrollaba en Lombardía entre finales del siglo XVIII
e inicios del XIX, y gracias también a la aportación de los exiliados meridionales,
concordar el ideal experimental baconiano con el método viquiano, que será des-
pués un ulterior elemento de confirmación de los nexos entre ilustración y viquia-
nismo. Me parece útil recordar a este respecto que, precisamente en Milán,
Francesco Lomonaco en la Vita di Giambattista Vico, editada entre 1802 y 1803,
había reclamado la originalidad de las reflexiones viquianas y el papel representa-
do por Bacon, pero también por Bonnet y D’Alembert, en lo referido a la cuestión
de la unidad de la realidad y de la ciencia, mientras que en los Discorsi letterari e
filosofici (1809) había subrayado la centralidad de la temporalidad, también respec-
to al crecimiento de los conocimientos humanos, para el que el tiempo «es el amigo

Maurizio Martirano

73. G. FERRARIO, Progetto per un catalogo bibliografico, cit., p. 12.
74. Sobre el tema cfr. M. SANNA, «Ingegno e memoria in Giambattista Vico», Italian Culture, 35, 2017,
pp. 101-111, e ID., La “fantasia, che è l’occhio dell’ingegno”. La questione della verità e della sua rappresentazione in
Vico, Nápoles, Guida, 2001. Se pone de manifiesto la diferencia con el discurso de Girolamo Bocalosi,
para el cual la dilatación de la memoria comportaba la restricción de la imaginación y del intelecto (cfr.
U. CARPI, Patrioti e napoleonici, cit., p. 53; mas, sobre Bocalosi, cfr. V. CRISCUOLO, «Girolamo Bocalosi fra
libertinismo e giacobinismo», en ID., Albori di democrazia nell’Italia in rivoluzione (1792-1802), Milán,
FrancoAngeli, 2006, pp. 271-338).

84 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



de la razón y de la verdad».75 Desde este punto de vista, la razón no debía ser enten-
dida como la racionalidad cartesiana, geométrica, que conoce la realidad según los
criterios de la claridad y de la distinción, sino como una de las facultades del hom-
bre en relación con los hechos y dirigida a la búsqueda de lo útil, necesario para sal-
vaguardar a la humanidad misma de la dispersión de las ciencias.76

A través de tales problemáticas se puede notar una adhesión de Ferrario a las
concepciones viquianas, que lo acerca de hecho también a la edición milanesa de la
Scienza nuova, que pudo nacer solo dentro de la comisión que había redactado el
proyecto de la Colección y en la cual Ferrario tenía ciertamente un papel importan-
te. De todos modos, no obstante las muchas lagunas documentales que envuelven
la cuestión, y que no permiten atribuir con seguridad la paternidad de la iniciativa,
el elemento central está constituido por el hecho de que en el Milán de la II
Cisalpina, donde ya se reconocía el genio filosófico de Vico, el proyecto de edición
fue arrinconado y poco apreciado, por lo que las teorías viquianas continuaron cir-
culando a través de otras mediaciones, dejando ver el tejido político y cultural de la
ciudad, pero el discurso puede ser el mismo incluso en la Nápoles del decenio fran-
cés, poco dispuesto a confrontarse con sus ideas. Es cierto que no se puede obviar
el hecho de que en ese período aún eran escasos e incompletos los materiales
viquianos disponibles (Carlantonio De Rosa, Marqués de Villarosa, no habría hecho
circular los nuevos opúsculos hasta 1818), así como que en la política cultural bona-
partista se sentía fuertemente la exigencia de magnificar las razones históricas y
políticas de la primacía francesa.77 Se abren así dos trayectorias contrapuestas entre
sí: por un lado, la representada por el coraje y la inteligencia crítica de los exiliados
meridionales (en particular Cuoco, Lomonaco y Salfi) y por hombres como Foscolo
(y en distinta medida Cesarotti), los cuales utilizaron las teorías viquianas para
poner el acento sobre una propuesta democrática y unitarista, para hacer resaltar la
centralidad del nuevo proyecto político post-revolucionario, desarrollado con la
sufrida conciencia de la insuficiencia de la vida política de las distintas patrias ita-
lianas, las cuales, frente a la fuerza y a la organización de la Gran Nación, sentían
una vez más en peligro la libertad y la independencia, de donde sacaron el ímpetu para

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

75. F. LOMONACO, Discorsi letterari e filosofici (1809), en ID., Discorsi letterari e filosofici e altri scritti, a cargo de
FABRIZIO LOMONACO, Milán, Mimesis, 2020, p. 102; mas ––especialmente–– véase: la Introduzione del edi-
tor, pp. 7-61, y aquí referidas pp. 30 y ss.
76. Escribía Lomonaco: «Yo opino que todas las partes del saber humano, igual que las diversas piezas
de una máquina complicadísima, están unidas con ingenioso concierto […] Pero opino, por el contrario,
que a pesar de este vínculo que une las ciencias, una de ellas es soberana: o, por emplear otra expresión,
todas las ciencias, similares a los radios de un vasto círculo, deben coincidir en un centro, que es el hom-
bre» (F. LOMONACO, Discorsi letterari e filosofici, cit., p. 283).
77. Cfr. S. MORAVIA, Il tramonto dell’illuminismo. Filosofia e politica nella società francese (1770-1810), Roma-
Bari, Laterza, 1986, en particular pp. 581-597.

85Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



la redefinición de las tradiciones culturales. Por otro lado, la capitaneada por perso-
najes como Ferrario y, en una medida mucho más problemática, por el proyecto
político y literario del que Monti era portador, empeñado en elaborar el discurso
sobre la identidad nacional reivindicando el papel representado por la tradición y la
formación de un espíritu público, pero también de un nuevo canon literario, cons-
truido sobre formas de comunicación claras y límpidas para todos78 que no se con-
jugaban fácilmente con las oscuridades y las asperezas del lenguaje viquiano.79 De
todos modos, en el contexto del orden napoleónico no fue fácil confrontarse con la
intrínseca politicidad del discurso viquiano, o aquel hecho circular sobre todo por
los exiliados ––tendente a comprender las causas de la crisis política y el significa-
do de las nuevas cuestiones que se destacaban en el horizonte, así como la remem-
branza del pasado necesaria para impulsar la nueva opción democrática y para refle-
xionar sobre la división de las masas populares por las ideas de la revolución–– por
el que se puede suponer que algunos retrocedieron casi inmediatamente, otros
ponen en circulación la metáfora de la montaña de Golconda.80 Entonces no es

Maurizio Martirano

78. Cfr. R. CARDINI, «A proposito del commento foscoliano alla “Chioma di Berenice”», Lettere
Italiane, XXXIII, 1981, 3, pp. 329-349, en particular pp. 341-342; de Cardini véase también Ideolo gie
letterarie dell’età napoleonica (1800-1803), Roma, Bulzoni, 1975.
79. Es famoso el juicio crociano según el cual con el discurso de apertura de Pavía de Vincenzo
Monti de 1803 Della necessità dell’eloquenza se habría introducido «el cliché, tan afortunado como
falso, de un Vico que piensa como un semidios y escribe como un ostrogodo» (B. CROCE,
Bibliografia vichiana, cit., vol. I, p. 423). En “Nulla si compie senza la parola”: profilo di un magistero politi-
co-letterario, que es la introducción a V. MONTI, Lezioni di eloquenza e prolusioni accademiche, Bolonia,
Clueb, 2002, Tongiorgi ha manifestado que sobre la cuestión de la oscuridad viquiana se han pro-
nunciado diversamente dos autores como Francesco Lomonaco, en las Vite y Flaminio Massa, en
el discurso Alla colta gioventù italiana de 1800, donde se lamentaba de la escasa capacidad comunica-
tiva del filósofo napolitano (p. 31). No es posible dar cuenta de los numerosos juicios expresados
sobre la cuestión de la lengua viquiana (a lo que he hecho un rápido guiño aquí, ver nota 37).
Refiero solo el, a mi parecer ejemplar, expresado recientemente por Maurizio Vitale (L’“autodidas-
calo” scrittore. La lingua della Scienza nuova di Giambattista Vico, Roma, Edizioni di Storia e
Letteratura, 2016) que ha escrito: «Pensador genial e innovador en la historia y en la filosofía, Vico
es un escritor de suprema calidad expresiva. En la vivaz adopción, en tonos fervientes, de los fun-
damentos más notables del estilo ornamentado; en la tan variada y heterogénea riqueza de datos
lingüísticos (latinizantes, anticuados, tradicionales, de elevada literalidad, de uso corriente, de ori-
gen dialectal) sabiamente armonizados, en las diferentes modalidades textuales, en un contexto
unitario de tono noble y grave; en el gran dominio y pleno ejercicio de la lengua italiana en su más
auténtica tradición toscano-florentina; en la ingeniosa representación de la historia del hombre filo-
sóficamente interpretada y expresada con arte segura y fuerte participación en los grandes temas
de la aventura humana, Vico, nada mediocre autor de poesía ya en su juventud, renacentista y
luego petrarquista y arcadiano, en la edad madura, después y gracias a muchos años de docta expe-
riencia latina, se afirma, en progresiva definición, como el más original y altísimo escritor no solo
del Setecientos italiano» (pp. 283-284).
80. Como escribió Carlo Cattaneo en 1839 reseñando Vico et l’Italie de Ferrari (Il Politecnico, II, 1839,
p. 251 luego en Scritti filosofici, editado por N. BOBBIO, Florencia, Le Monnier, 1960, vol. I, p. 95):
«¿Quién es este Vico del que tanto se habla? Hace treinta años Vincenzo Monti contaba a la juven-
tud, congregada para aplaudirlo en Pavía, que Vico había escrito la Scienza nuova, que era como la monta-
ña de Golcanda, áspera de rocas y grávida de diamantes. Pero el hombre elocuente, que mostraba ese tesoro,
moría pocos años después, sin haber excavado notable riqueza para sí mismo».

86 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



casualidad que, en una carta a Cesare Balbo del 9 de agosto de 1811, Carlo Vidua,
definiendo el programa de estudios históricos, escribiera:

Algunos otros libros te propondría estudiar, si te creyese capaz de hacerlo, es
decir, si no creyese contradecirme. Y son algunos libros de teoría. Y son algu-
nos libros de Repubblica y de Lege de Platón, de Legibus de Cicerón, algunos
opúsculos de Jenofonte y dos italianos, muy elogiados y poquísimo leídos,
Vico y Paolo Mattia Doria, ambos napolitanos, ambos profundísimos, ambos
áureos, no oro puro sino pozos de minas en los que el oro es abundante, pero
se necesita grandísima fatiga para extraerlo a partir de las demás sustancias
heterogéneas y despreciables. De los discursos de Maquiavelo no hablo.81

Una referencia al juicio montiano, que seguía circulando, repetido algunos años
más tarde por otro gran autor que estudió la concepción histórica de Vico, Alessandro
Manzoni,82 el cual, en 1819, confrontando, como ya había intentado hacer Francesco
Lomonaco, la obra de Montesquieu con la de Vico, escribía:

El Espíritu de las leyes se convierte, por así decir, en un fondo cultivado por
millares de ingenios, un sujeto perpetuo de escritos, y de conversaciones. La
Scienza nuova se quedó sola, abandonada, con sus grandes verdades y con sus
errores, fue y es desconocida para la mayoría y se convirtió, como sucede, en
un ídolo para algunos”.83

Para confrontarse más directamente con Vico se necesitaría atender a otra
estación y a otro clima político, como nos hace comprender Carlo Cattaneo que, en
1822, indicaba al esperado “juez competente” de Vico84 en Romagnosi, a quien
acompañaría con Giuseppe Ferrari, el discípulo menos ortodoxo del jurista emilia-
no, cuidador de la primera edición completa de las obras viquianas finalizada con
la Aggiunta a la segunda serie de la Colección de los Clásicos Italianos del siglo
XVIII.85 No es casualidad, sin embargo, que Michelet hubiera ya puesto en marcha
su operación viquiana y que el mismo Ferrari, cuya empresa vio la luz en una época

Reflexiones en torno a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

81. Cfr. Lettere del Conte Carlo Vidua pubblicate da Cesare Balbo, Turín, Giuseppe Pomba, tomo I, 1834, p. 183.
Sobre esto, cfr. en concreto F. PREDARI,  I primi vagiti della libertà italiana in Piemonte, Milán, Vallardi, 1861,
p. 56.
82. Cfr. F. TESSITORE, Manzoni, la storia e la tradizione vichiana (1987-1988), en ID., Contributi alla storia e alla
teoria dello storicismo, vol. III, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1997, pp. 9-30. Y véase también G.
COSPITO, «Il giovane Manzoni, Vico e la Milano napoleonica (1799-1805)», Annali Manzoniani, n.s. vol.
III, 1999, pp. 21-50.
83. A. MANZONI, Osservazioni sulla morale cattolica (1819), en ID., Tutte le opere, editado por A. CHIARI y F.
GHISALBERTI, Mián, Mondadori, 1963, vol. III, «Frammenti relativi alla seconda parte della Morale cat-
tolica», I (14), p. 554.
84. Cfr. la carta de Cattaneo a Giuseppe Montani de marzo de 1822 en Carteggi di Carlo Cattaneo, serie I.
Lettere di Cattaneo, vol. I, 1820 - 15 de marzo de 1848, editado por M. CANCARINI PETROBONI y M. FUGAZZA,
Florencia-Bellinzona, Le Monnier-Edizioni Casagrande, 2001, p. 6.
85. La adenda a la edición, que extendió la actividad de la Colección al período de 1833-1839, compren-

87Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



en la que el movimiento político y cultural nacional jugaba la carta de la extrañeza y
de la lejanía respecto a Francia,86 fuese acusado de ser un plagiario por su presunta
dependencia de la cultura transalpina. En los mismos años, otro estudioso que más
tarde se convertiría en bibliotecario de la Braidense, Francesco Predari, habría inten-
tado realizar también una edición de las obras viquianas, de la cual publicó solo el
primer volumen, mostrando así cómo dentro de Brera continuaban estando presen-
tes aspiraciones viquianas, en una línea ideológica muy distinta de la ferrariana.87

Trad. del italiano por María José Rebollo Espinosa

Maurizio Martirano

88 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

día también las obras de Pietro Verri, Antonio Genovesi, Giacinto Gerdil, Ludovico A. Muratori,
Appiano Buonafede y Giuseppe Baretti: cfr. C. BOLELLI, «La seconda serie dei Classici Italiani [1818-
1839]», en Dal Parnaso italiano agli scrittori d’Italia, cit., pp. 69-84, que relaciona el elenco de la segunda serie
y de las obras que se añadieron.
86. Cfr. A. DE FRANCESCO, Mito e storiografia della «Grande Rivoluzione». La rivoluzione francese nella cultura poli-
tica italiana del ‘900, Nápolesi, Guida, 2006, pp. 31-38.
87. Cfr. la carta de Giulio Ferrario a Predari del 29 de julio de 1839, con la cual Predari era confirmado
como sustituto en la Biblioteca de Brera hasta que se restableciera alguno de los empleados enfermos
(Biblioteca nazionale Braidense, Autografi, Aut. B. XXXIII. 54/1-7).

(Fragmento de la portada de Teatro d’Imprese,
vol. 2, de Giovanni Ferro, 1623)



© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.06
© Amparo Zacarés Pamblanco, 2021

[89]

Vico y Zambrano: Del saber poético al saber encarnado – Vico and Zambrano: From Poetical Thougth to Embodied Wisdom – Vico e
Zambrano: Dal sapere poetico al sapere incarnato – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.06

VICO Y ZAMBRANO:
DEL SABER POÉTICO AL SABER ENCARNADO

Amparo Zacarés
(Universidad Jaume I)

RESUMEN: Entre Giambattista Vico (1668-1774) y María Zambrano (1904-1991) concurren muchas similitudes que
en este año homenaje a la filósofa pueden rescatarse. Ambos filósofos nos invitan a centrarnos en ese otro logos y ese
otro mirar, más piadoso, que puede ayudarnos a comprender de otra manera la experiencia subjetiva y colectiva actual.
Hoy es urgente recuperar la estética como hermenéutica de la cultura y no como una disciplina meramente vinculada
a las cuestiones formales de la belleza y del arte. De hecho, la crisis económica y sociopolítica contemporánea es el
reflejo de una forma intelectualista heredada de entender el mundo de lo humano. Por ello, como pensamiento que
realizó una crítica epistemológica al idealismo y que planteó genealógicamente nuestros orígenes desde la sensibili-
dad y la creatividad, la filosofía de Vico y de Zambrano constituyen una oportunidad que no debe dejarse pasar para
crear un horizonte más humano y esperanzador del que parece dibujarse. 
PALABRAS CLAVE: G. Vico, M. Zambrano, cultura, estética, hermenéutica, razón poética, sabiduría poética, A. Zacarés. 

ABSTRACT: There are many similarities between Giambattista Vico (1668-1774) and María Zambrano (1904-1991)
that can be recovered in this year’s tribute to the latter. Both philosophers invite us to focus on a different kind
of logos, a more merciful gaze, one that can help us understand differently today’s collective and subjective experi-
ence. Today, it is urgent to recover aesthetics as a hermeneutic of culture, rather than as a discipline merely linked to
formal questions of beauty and art. Indeed, the ongoing economic and socio-political crisis reflects an inherited way
of understanding the human world in an intellectualist manner. Given that their thought made an epistemological cri-
tique of idealism, and raised our origins genealogically from sensitivity and creativity, the philosophies of Vico and
Zambrano constitute an opportunity to create a more humane and hopeful horizon than the one that seems to be tak-
ing shape.  
KEYWORDS: G. Vico, M. Zambrano, culture, aesthetics, hermeneutics, poetic reason, poetic knowledge, A. Zacarés.

El texto original e inédito ha pasado la revisión crítica por pares ciegos. En plataforma OJS: subido 17/12/21 y aceptado 29/12/21.



ntre Giambattista Vico (1668-1774) y María Zambrano (1904-1991) existen
notables coincidencias argumentativas que merecen reivindicarse y mostrar-
se. Una buena ocasión para ello es este año en el que la filósofa está reci-

biendo varios homenajes en su memoria. De hecho, el  6 de febrero de 2021 se cum-
plían los 30 años de su fallecimiento en Madrid, tras regresar de un largo exilio que
la mantuvo alejada físicamente de su país desde 1939 a 1984. En este contexto, han
sido varias las iniciativas académicas e institucionales1 que han recordado la impor-
tancia que tuvo la filósofa para el pensamiento español del siglo XX. En esencia,
María Zambrano realizó un  giro epistemológico crucial en la historia de la filoso-
fía al plantear la legitimidad de un nuevo logos al que denominó razón poética. En
este sentido, al igual que Vico, se decantó antes por el poema que por el sistema y
dio prioridad a un tipo de saber sensitivo, imaginativo y fantástico con el que la
humanidad pudo por primera vez nombrar e interpretar el universo. 

Es cierto que su prolífica obra y el discurso narrativo que emplea, donde lo
que dice y cómo lo dice están en perfecta sintonía, ensombreció el cáracter filosó-
fico de sus textos y le granjeó fama de escritora antes que de filósofa.2 Una dificul-
tad que  ha quedado despejada  y que, a día de hoy, le hace merecedora del apelati-
vo de ‘filósofa de la Generación del 27’.3 En este sentido, recuperar las nociones
filosóficas básicas con las que Vico y Zambrano guiaron su original pensamiento
para afrontar nuestros orígenes y desentrañar nuestra filogénesis, puede resultar un
ejercicio esclarecedor con el que responder a los interrogantes urgentes que surgen
en nuestro presente, en estos tiempos de posthumanidad en la que hace falta tanta
imaginación social como sentido de comunidad. 

Amparo Zacarés

EE

1. Durante 2021 se han realizado homenajes a la filósofa desde el Instituto Universitario de Estudios
Feministas y de Género Purificación Escribano de la Universitat Jaume I de Castelló, así como desde
el Institut Universitari de les Dones de la Universitat de València o la Asociación Clásicas y Modernas
para la Igualdad en la Cultura (CyM) entre otros más, algunos aún por realizar en el momento en el
que escribo estas líneas. Además, se han editado y reeditado varios libros en su honor y se ha inaugu-
rado una exposición en Vélez -Málaga, en la ciudad natal de la filósofa y sede de su Fundación. 
2. María Zambrano se sintió siempre filósofa. Ella misma se encargó de subrayar la naturalidad con la
que vivió por y para la filosofía desde edad muy temprana, reivindicando desde sus comienzos su «irre-
mediable vocación filosófica» y así lo expresó en la introducción al libro Filosofía y poesía, México, FCE,
2006 p.9. Un texto que escribió en 1939 en homenaje a la Universidad de San Nicolás de Hidalgo, en
la ciudad de Morelia, Michoacán, México, donde dio clases de filosofía recién llegada al exilio. 
3. María Elizalde definió a María Zambrano como «filósofa de la gene ración del 27» en una conferen-
cia suya pronunciada en noviembre 2016, Málaga, Centro de la Generación del 27. Por otra parte, en
el libro de ALFONSO BERROCAL, Poesía y Filosofía: María Zambrano, la generación 27 y Emilio Prados
(Valencia, Pre-textos, 2012), el autor conecta la figura de la filósofa con los poetas de esa generación.
Por otra parte, la editorial Antígona publicará en otoño de 2021 el libro María Zambrano: filósofa de la
Generación del 27, con texto de Amparo Zacarés y voz poética e imágenes de Rosa Mascarell-Dauder. 

90 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



I
En realidad,  más allá de esa línea común en la que ambos pensadores pre-

sentan una vía racional diferente al racionalismo occidental que encumbró a Platón
en la Antigüedad y a Descartes en la modernidad, no existen muchos datos en los
que María Zambrano se refiriera a Vico de forma explícita.  Y sin embargo a la filó-
sofa le interesó, al igual que al filósofo italiano, la lucidez de un tipo de conciencia
que era privativa del poeta.  En concreto, en  Filosofía y Poesía, obra que redacta
en 1939, señala que se trata de una conciencia enraizada en las profundidades del
sentir. De ahí que la condenación platónica a la poesía así como todos los reproches
que Platón vierte sobre Homero, le resulten inaceptables a la filósofa. En otras pala-
bras, el poeta contiene en sí «un género de conciencia lúcida y despierta»4 que retie-
ne lo más originario de nuestro ser. Tras ello se vislumbra la fuerza cognitiva del
logos del poeta que habla y piensa desde la razón del cuerpo. Una razón que deno-
minará poética y en la que la memoria y la imaginación serán predominantes.

De este modo, la poesía tendrá también su propia reminiscencia, pero muy
distinta a la que se aconsejaba en el método dialéctico y que consistía en un esfuer-
zo progresivo de conocimiento ascendente hacia las Ideas. En este proceso,  la  razón
teórica  aparta  la mirada de todo lo que  deviene y cambia  para alcanzar el mundo
ultraterreno e inteligible del ser, allí donde moran las esencias universales. Por el
contrario, la reminiscencia del poeta, a la que alude María Zambrano, no guarda rela-
ción alguna con el planteamiento platónico que, en ese camino ascendente hacia la
luz, desprecia todo cuánto hay aquí abajo en la oscuridad del mundo terreno y sen-
sible. La filósofa no participa de esta propuesta epistémico-ontológica, puesto que,
donde Platón encuentra  apariencias, Zambrano sitúa la realidad de la vida. En otras
palabras, donde el filósofo ubica la ceguera y la ignorancia, la filósofa localiza el
saber y la lucidez. Para ella es el poeta quien, sumido en el delirio propio de la rea-
lidad mutante que se ofrece a nuestros sentidos, alcanza la clarividencia en medio de
la oscuridad. Es más, si el poeta se conforma con las sombras de la caverna, es por-
que encuentra mucha más verdad en ese claroscuro y en ese amor por lo perecedero
y lo pasajero que en las inmutables e imperecederas Ideas platónicas.  

En efecto,  para Zambrano «la poesía también tiene su reminiscencia»  y
también «va a consolar a los hombres, con la rememoración de su origen».5 De este
modo, en Notas de un método, la filósofa sitúa el tema clásico de la reminiscencia
en un  vaivén, en  un  ir y venir entre  vivencias, en un revivir para lograr ver y en
«un ver que es entrever». Por esto, la mirada retrospectiva y la misma exigencia de

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

4. MARÍA ZAMBRANO, Filosofía y poesía, México, F.C.E., 2006, p. 43.
5. Ibid., p. 45.

91Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



recordar no es, como sucede en Platón, un discurrir entre «un ir y venir del pensa-
miento» sino entre «un ir y venir corporal».6 De hecho, la reminiscencia de la que
habla la filósofa es la que se da en la experiencia del discurrir de la vida:

La experiencia nos dice que no se ve cuando se va. Al ir, si es que entende-
mos que el venir no sea un ir también, no se ve ni tan siquiera adónde se va.
Si el volver es realmente un volver y no la repetición del ir, es cuando el ver
se presenta. Así lo testifica el recordar, la necesidad de la mirada retrospecti-
va. El movimiento propio del vivir personal, único que puede llegar a sernos
rela tivamente diáfano, es el de avanzar a ciegas primero y haber de retroceder
después en busca del punto de partida. El buscar el punto de partida es el
motor, la verdadera “causa movens” del recordar, del revivir para ver; un ver
que es un entrever. Ver entre el asalto de los sentimientos, de las percepcio-
nes, más intensas y nítidas también que cuando surgieron.7

La cuestión es lograr ver en medio de la ofuscación de las emociones, «entre
el asalto de los sentimientos». De hecho, la visión de la que habla la filósofa es la
que se da en la memoria de lo vivido. Le interesa, pues, el tipo de saber que existe
en la memoria para que la vida no sea un mero transitar indemne sin ocasión de rena-
cer. De ahí que la experiencia tenga un carácter eminentemente perceptivo y tome
como referencia la corporalidad y la sensibilidad humana. Desde esta perspectiva, en
la misma línea de la metafísica y lógica poética de Vico, la filósofa comprende que
el cuerpo no es un objeto mecánico, limitado por las di mensiones cuantitativas y
medibles, ni tampoco una entidad fisiológica, ni un lugar en el que el alma está enca-
denada. Por el contrario, para ambos filósofos, el cuerpo es el elemento central que
permite explicar cómo se forjó el pensamiento en los albores de la humanidad.

A partir de tales presupuestos, María Zambrano indaga en la mente y en el
lenguaje del poeta deteniéndose en el sentir y en las formas cognitivas y expresivas
denominadas corporales, que son las que, a decir de Giuseppe Patella, caracterizan
el pensar poético de Vico.8 En esa misma línea, la filósofa se opuso frontalmente al
positivismo que convirtió la ciencia en la única fuente de verdad y de conocimien-
to. Contraria a ese reduccionismo, vuelca su atención en el mundo de la vida y dado
que este tiene una existencia previa a cualquier análisis teórico, lo realmente origi-
nario es lo que se siente. Así pues, «la realidad es previa a la idea, contrariamente
a lo formulado por el idealismo. Y si es previa a la idea ha de ser dada en su sen-
tir».9 Mientras que para el racionalista la realidad se puede alcanzar con una idea o

Amparo Zacarés

6. ID., Notas de un método, Madrid, Mondadori, 1989, p. 81.
7. Ibidem.
8. GIUSEPPE PATELLA, Parva vichiana. Ensayos sobre Giambattista Vico y la Estética, Sevilla, Athenaica, p. 39.
9. MARÍA ZAMBRANO, Persona y democracia, Madrid, Siruela,1996, p. 228.

92 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



un pensamiento, para la filósofa pensar consistirá antes que nada en descifrar lo que
se siente. Por eso, dada la imposibilidad de separar el conoci miento de la vida, la
experiencia es como «si fuese un segundo nombre, un inmediato nombre de la
vida».10 Y en este matiz de corte fenomenológico-existencial es donde se encuentra
el paralelismo inicial entre la obra de ambos filósofos.  

Con lo dicho, se comprende que la vinculación entre Vico y Zambrano esté
bien traída. Sobre todo porque en este proceso de evocación y rememorización
desde la experiencia vivida no es posible admitir que la memoria sea solo una mera
«preparación del discurrir del pensamiento racional, más bien racionalista o racio-
nalizante».11 De ser así, la memoria quedaría despojada de su función originaria de
ser la nodriza y la madre del pensamiento:

Nodriza, madre del pensamiento, la memoria, sierva en su pasi vidad, sostie-
ne y sustenta el pensar en su ir y venir. Ella, si se la deja servir, desciende
hasta los “ínferos del alma”, de la psique, hasta la zona psico-física. Puesto
que mantiene, aunque oscura mente, la llama del origen celeste tanto como el
engranaje de las entrañas y de todo lo que en ellas, y también por ellas, gime
tri turado bajo el tiempo de la “razón” o bajo el tiempo aceptado, sea raciona-
lizado o no.12

En este planteamiento el proceso de recordar no es una mera toma de contacto
con el pasado sino un adentramiento en la oscuridad de lo vivido. Ya, en Filosofía y
poesía, había afirmado que en este proceso del sentir y del pensar es donde el poeta:

Quiere delirar porque en el delirio alcanza vida y lucidez. En el delirio nada
suyo tiene ningún secreto; nada opaco en su ser. Se consume ardiendo en la
llama y canta y dice. Porque el poeta vive prendido a la palabra, es su escla-
vo.  El filósofo quiere poseer la palabra, convertirse en su dueño. El poeta es
su esclavo, se consagra y se consume en ella. Se consume por entero, fuera de
la palabra él no existe, ni quiere existir. Quiere, quiere delirar porque en el
delirio la palabra brota en toda su pureza originaria. Hay que pensar que el
primer lenguaje tuvo que ser delirio. Milagro verificado en el hombre, anun-
ciación, en el hombre, de la palabra. Verificación ante la cual el hombre ya
poeta, no pudo sino decir: “Hágase en mí”. Hágase en mí la pa labra y sea yo
no más que su sede, su vehículo.13

Este texto resulta determinante porque defiende que la forma con la que se
afronta la experiencia es muy diferente en el poeta y en el filósofo. Pero lo verda-

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

10. ID., Notas de un método, cit., p.18.
11. Ibid., p. 83.
12. Ibid., pp. 83-84.
13. ID., Filosofía y poesía, cit. pp. 42-43.

93Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



deramente crucial es que afirme que la poesía remite a una forma expresiva de pure-
za originaria y que el primer lenguaje humano «tuvo que ser delirio», esto es, tuvo
que ser parte del delirio poético y no de «la tiranía del concepto».14 Con esta afirma-
ción, que bien podría haber firmado Vico, la filósofa se vincula al mismo paradigma
corpóreo del conocimiento que el filósofo italiano presentó en su obra más emble-
mática, redactada en el siglo XVIII y titulada Principii di scienza nuova (1744). Allí
desarrolló una teoría genética y diacrónica del lenguaje, tal como desveló Andrea
Battistini en 1975, al demostrar que en Vico los tropos poéticos son las categorías
cognitivas de la humanidad con las que los seres humanos realizaron por primera vez
el esfuerzo de imaginar, interpretar y nombrar el universo. De tal forma que la metá-
fora, la metonimia, la sinécdoque y la ironía,15 fueron la base del habla con la que se
comunicaron los hombres primitivos en aquellos momentos primigenios en los que,
como diría Zambrano, «el hombre ya poeta, no pudo sino decir: “Hágase en mí”.
Hágase en mí la pa labra y sea yo no más que su sede, su vehículo».16

II
Antes de avanzar más, conviene recordar que Vico concibe la poesía como

un pensamiento autónomo y anterior al de la filosofía, que proviene del cuerpo y de
la imaginación. Para Vico la base sensible del conocimiento creativo radica en el
mundo de la experiencia y de la vida y con esta manera de entender la poesía, den-
tro de un discurso antropológico y fi logenético, explicó cómo el ser humano pudo
salir de la animalidad gracias a tres operaciones esenciales de la mente: percepción,
juicio y raciocinio (perceptio, iudicium y ratiocinatio). Fue en el capítulo VII del
De antiquisissima Italorum sapientia donde dis tinguió tres facultades cognoscitivas
o facultates sciendi y asignó a cada una de ellas un arte: la tópica para la percep-
ción, la crítica para el juicio y el método para el raciocinio. De todas ellas, la más
primordial es la tópica que está unida a la sensibilidad y a cuatro facultades más
como son el sentido, la memoria, la fantasía y el ingenio. De este modo, en los orí -
genes de la humanidad, entre seres primitivos de mentes rudimentarias y toscas,
incapaces para el pensamiento abstracto-racional, el conocimiento se estructuró por
primera vez gracias a los sentidos, al cuerpo y a la imaginación. En otras palabras,
antropológica y filogenéticamente el ser humano conoció, antes que nada, a través
de lo que siente su cuerpo. De nuevo, encontramos que la correlación entre la filo-
sofía de Vico y la de Zambrano es más que acertada.

Amparo Zacarés

14. ID., De la aurora, Madrid, Tabla Rasa, 2004, p. 61.
15. GIAMBATTISTA VICO, Principii di scienza nuova (1744), Milán, Mondadori, 1999: SN44, § 409. [En
adelante citadas las siglas y el parágrafo].
16. M. ZAMBRANO, Filosofía y poesía, cit., p. 43.

94 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



En ese contexto que se remonta a los orígenes de la humanidad, Vico distin-
guió entre un modo de conocer las cosas según los poetas y otro según los filósofos.
Por medio de la poesía se comprende y se significa el mundo a través de los sentidos;
y por medio de la filosofía, a través de la razón abs tracta. De este modo, bajo un cri-
terio evolutivo, el primer tipo de saber que existió tuvo sus raíces en los sentidos, y
solo después la mente se desarrolló reflexivamente y aprendió a juzgar y a deducir
unas cosas de otras de manera abstracta e intelectiva. Poesía y filosofía son, pues, dos
modos antitéticos de interpretar el mundo, pero, filogenéticamente hablando, la poe-
sía precede a la filosofía. Por ello, la sabiduría poética, la primera que existió, fue
antes sentida e imaginada que razonada.17 Algo que viene reforzado porque la mente,
primigeniamente, «estuvo naturalmente inclinada a sentir las cosas del cuerpo».18

También Zambrano recalca ese originario mirar que es un despertar de un sentir que
supone «sentirse aludido en todo sentir […] de la memoria y de la conciencia».19

Precisamente la filósofa defiende que «…se puede saber de muchas maneras: por
observación aislada, por intuición, por inspiración poética, por iluminación repentina
que capta algo deslumbrador […]».20 Y es ese saber de otro modo el que recibió en
Vico el nombre de sabiduría poética y en Zambrano el de razón poética.

De hecho, en Filosofía y poesía, libro que mantiene un cierto didactismo aca-
démico y que Zambrano escribe durante su estancia en la Universidad de Morelia
recién llegada del exilio, narra el conflicto entre pensamiento y poesía con el que se
inauguró la historia de la filosofía.  En ese relato afirmó que el causante de «la con-
denación de la poesía»21 fue Platón con el mito de la caverna (La República, libro
VII) al despojar de capacidad cognitiva a los sentidos y señalar la razón como la
única vía de conocimiento. En las antípodas de este planteamiento, la filósofa des-
vela cómo la filosofía, que surgió del asombro y de la admiración ante las maravi-
llas de lo visible y sensible, se convirtió bajo la sujeción del concepto en un pensa-
miento abstracto y sistemático. Fue en ese proceso cuando realidad y vida se sepa-
raron, y esa ha sido la vía por la que ha transcurrido la tradición filosófica de
Occidente desde tiempos remotos. Zambrano, muy crítica con esta postura idealis-
ta, expone cómo la filosofía, de ser inicialmente pasmo y éxtasis ante las cosas, pasó
a negarlas y a interesarse por un trasmundo ideal e inteligible. Añade además que,
frente a los filósofos, los poetas fueron fieles al mundo visible, siguieron admiran-
do las cosas y no violentaron la experiencia de la vida con la pretensión de ascen-
der a las regiones ontológicas del mundo inteligible. 

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

17. SN44, § 375.
18. SN44, § 331.
19. M. ZAMBRANO, Notas de un método, cit., p. 96.
20. Ibid., p. 103.
21. ID., Filosofía y poesía, cit., pp. 13-14.

95Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Con todo, lo realmente interesante es que Zambrano, al igual que Vico,
defiende que filosofía y poesía son dos logos distintos, pero de igual modo legíti-
mos, por los que transitaron filósofos y poetas. Los primeros buscando la seguridad
cognitiva que ofrecían las ideas universales e inmutables y los segundos ahondan-
do en la plenitud inquietante de lo mutable y terreno. Desde entonces, sus estrate-
gias epistémicas y discursivas se enfrentaron y distinguieron. En ese sentido, el pen-
samiento de Zambrano que «fluye hondamente fundido en lo órfico»,22 diferencia-
rá y separará la experiencia del saber de la experiencia del conocer. No es extraño,
pues, que se interesara por el misticismo poético de Orfeo y de Museo y por la filo-
sofía de los presocráticos, sobre todo de Heráclito. Fue en esa misma contraposición
entre filosofía y poesía, donde se cumplió el encumbramiento de la filosofía frente
a la poesía. Una entronización que convertiría a la razón teórica en la única fuente
legítima de conocimiento. Una postura que la filósofa rechaza por entender que la
vida no tiene nada que ver con la abstracción de la Idea platónica ni con las eviden-
cias cartesianas. 

Con estas consideraciones, en esa batalla por la verdad y el conocimiento, la
filósofa distinguió el saber poético del conocer filosófico. Así, mientras que el
conocimiento exige una «vía de acceso y transmisión», el saber es «experiencia
ancestral o experiencia sedimentada en el curso de la vida», y es difícil de trasmitir
e incluso de adquirir, ya que las experiencias vitales no son factibles de programar
ni experimentar en un laboratorio. De tal manera que, entre el ser oculto de la idea
y el ser de las apariencias que nos muestran los sentidos, la filósofa se decanta por
el saber poético que es lo mismo que decir que por la vida. Una elección que le llevó
a distanciarse de la precisión y claridad del racionalismo cartesiano.

Al respecto, la filósofa sostuvo que la principal diferencia entre saber poéti-
co y conocimiento filosófico reside en el método:

No hay método en principio, pues, para el saber de la vida. Porque la vida es
irrepetible, sus situaciones son únicas y de ellas solo cabe hablar por analogí-
as y eso haciendo muchos supuestos y suposiciones […] El saber, el saber
propio de las cosas de la vida, es fruto de largos padecimientos, de larga
observación, que un día se resume en un instante de lúcida visión que encuen-
tra a veces su adecuada fórmula. Y es también el fruto que aparece tras un
acontecimiento extremo, tras de un hecho absoluto, como la muerte de
alguien, la enfermedad, la pérdida de un amor o el desarraigo forzado de la
propia Patria. Puede brotar también, y debería no dejar de brotar nunca, de la

Amparo Zacarés

22. JOAQUÍN VERDÚ DE GREGORIO, Del sentir hacia el pensar: María Zambrano, Madrid, Taugenit, 2021,
p. 187.

96 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



alegría, la felicidad, el instante de dicha y de revelación de la belleza sin extraer
de ellos la debida experiencia; ese grano de saber que fundaría toda una vida.23

Incidía de este modo en que era necesario prestar atención a aquellos saberes
del alma que no nacen de la claridad sino de la penumbra y que moran dentro de las
entrañas de un ser encarnado. La filósofa se refiere a aquellos saberes que el racio-
nalismo había desestimado por manifestarse a través del arte, de la poesía o de las
religiones. Son saberes que fundamentalmente afrontan el padecer humano. De ahí
nace la visión integradora que tiene Zambrano del ser humano. Una visión diame-
tralmente opuesta al reduccionismo de la razón cartesiana que lo considera como un
sujeto de conocimiento en el que los sentimientos, deseos y pasiones o son secun-
darios o no tienen importancia. Y de nuevo se da aquí otra notable coincidencia
entre Vico y Zambrano, puesto que el filósofo se opuso también a Descartes y a su
método que dejaba sin atender cuestiones vivenciales, antropológicas y éticas, rela-
cionadas con nuestra humanitas. 

III
Ante estas similitudes, cobra gran relevancia que Zambrano sostuviera que,

para llegar a las entrañas del ser, sean precisas otra forma de saber y otra forma de
decir, en definitiva, otro tipo de logos al que llamó razón poética. Ese otro tipo de
saber lo propuso muy tempranamente en el ensayo que tituló Hacia un saber del
alma (1934) y que se publicó en la Revista de Occidente. Fue este un artículo que
no agradó a Ortega y Gasset, pues parecía que aquellos saberes del alma, donde «el
corazón lo ha sido todo»24, desviaban a la filósofa de la senda razonable de la filo-
sofía. Pero no era así, la filósofa no desvariaba, solo que necesitaba proponer otro
tipo de logos, otro tipo de razón, que tratara aquella parte de la vida por la que no
se interesan ni la razón teórica ni la ciencia. Y por este motivo, la misma crítica que
le hará a Platón, termina luego por hacerla a su maestro. 

La filósofa admitía, como afirmaba Ortega, que la razón vital tenía como
base la realidad que es previa a la idea y es dada en un sentir. Pero, aun aceptando
este punto de partida orteguiano, Zambrano se distanció de su maestro al presentar
la razón poética «como la radical realización de la razón vital de Ortega».25 De
hecho, ella no aceptaba que las circunstancias en las que se encuentra el sujeto pue-
dan revelársele en un trance de lucidez teórica. Por el contrario, consideraba que ese

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

23. M. ZAMBRANO, Notas de un método, cit., pp. 107-108.
24. Ibid., p. 51.
25. JESÚS MORENO SANZ, El ángel del límite y el confín intermedio. Tres poemas y un esquema de Maria Zambrano,
Madrid, Endymion, 1999, p. 17.

97Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



tipo de claridad analítica dista mucho de adentrarse en la vulnerabilidad y el pade-
cer humano, donde «la muerte, no siendo vida, ocurre en la vida» y además «está
en otro plano que la vida lúcida de la conciencia».26 Se comprende, pues, que
Zambrano discrepe del pensamiento de su maestro, del que señala que «tan escasa-
mente a la muerte se acerca, que se diría que la evita en su consideración y que ni
siquiera en ninguna de sus metáforas aparece; […]».27 Pero, incluso así, Zambrano
siempre se sintió discípula de Ortega, solo que se apartó de él al fundar su propio
pensamiento en una razón vital que era poética y que iluminaba con una luz tenue
y auroral.

En ese distanciamiento con su maestro, lo propio de la filósofa al hablar de
esa otra razón, de esos saberes del alma, es haber señalado que la condición perma-
nente del ser humano es un padecimiento, un no ver con claridad o un estar sumer-
gido en la oscuridad. En esa dirección, cuestionó todo pensamiento que borrara la
tensión en el mismo pensar, como hizo Descartes, cuyo Discurso del método discu-
rría con serenidad y claridad, o como también hizo Kant que, en su Crítica de la
razón pura, guiaba a la filosofía por el camino seguro de la ciencia. Así pues, opo-
niéndose al idealismo trascendental y al racionalismo cartesiano, Zambrano presen-
ta al ser humano como un ser encarnado en el que el sentir es la fuente originaria
del pensar. Zambrano comprendió pronto que el mecanicismo cartesiano no podía
explicar la energía vital que emana de un ser sintiente y buscó otra forma de pensar
que no fuera ni teoría ni sistema, otro logos que se desliza en ese sentir que viene
de la fuente de la vida y que es, como ella misma afirma en Claros del bosque,
«palabra encarnada».28 En ello, su intención fue rescatar para el pensamiento el
amor, el dolor, el sufrimiento, la muerte; todo aquello que está en la poesía desde
los orígenes de la humanidad y que procede de las entrañas del ser humano, de la
carne y del sentir. De ahí que su pensamiento se presente como una reacción anti-
positivista que denuncia la incapacidad de la razón científica para revelar la profun-
didad de la vida humana. 

Lo relevante es que para la filósofa existe una especie de razón en la poesía
que no se puede ignorar si se quiere afrontar al ser humano en su totalidad. Y en
esto reside la importancia de la obra filosófica de Zambrano, en querer dar testimo-
nio de esa «razón en la sombra»29 y en encontrarle un lugar destacado en los albo-
res del pensamiento allí donde primigeniamente habitó la palabra:

Amparo Zacarés

26. M. ZAMBRANO, El hombre y lo divino, México, F.C.E., 1973, p. 185.
27. ID., Notas de un método, cit., p. 21.
28. ID., Claros del bosque, Madrid, Alianza, 2019, p. 42.
29. JESÚS MORENO SANZ, La razón en la sombra. Antología del pensamiento de María Zambrano, Madrid, Siruela,
1993.

98 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



En el interior más hondo del reino del sollozo y el llanto y del gemido habita
tal vez el núcleo de la palabra misma: reino aquel que ha sido arrasado por la
palabra inteligible, por esa matemática articulación capaz de abismarse en ella
misma, de ser ella misma torre, bastión, muralla, cerco también de lo que
habita en el corazón de los vivientes y en el corazón del mundo.30

De este modo, las semejanzas entre Vico y Zambrano se acercan cada vez más.  No
en vano en Vico se encuentra el germen de ese saber poético originario que también
se asoma en Zambrano con la aparición del Verbo en aquellos tiempos iniciáticos en
los que: 

[…] la palabra, criatura viviente desde el principio, nacida en danza y coro, no
puede detenerse, […], perdiéndose para llegar a ser palabra que ya conocemos,
pero que era ya palabra humana o encaminada a serlo. El viacrucis de la palabra
que desciende y se corporeiza, se hace dependiente […] se hace mortal.31

Pero no solo se da esa conexión entre Vico y Zambrano por entender ambos
que la comunicación humana tuvo como soporte antes que nada el canto, la danza,
y también el sollozo, el gemido o las exclamaciones de asombro propias de otras
emociones. No solo por eso, sino sobre todo porque cada uno en su época deman-
daba otro tipo de saber que le era necesario al ser humano y que no le podían pro-
porcionar las teorizaciones de la ciencia. Por esto, no está de más subrayar que a
quien realmente se opuso Vico no fue a Galileo sino a Descartes. En realidad, el
filósofo no se enfrentó a la “nueva ciencia” de Galileo ni al experimentalismo de
Gassendi, sino que más bien presentó otra ciencia muy distinta que llamó “ciencia
nueva” basada en la retórica, las artes y la historia. Con ello detectó que el método
hipotético-de ductivo galileano no podía dar cuenta de nuestra humanitas como un
conjunto compuesto de cualidades metafísicas, antropológicas y éticas. Vico no
invalidaba ni rechazaba el método galileano, solo consideraba que para ciertas cues-
tiones propiamente humanas no era el método adecuado por no poder asistirnos en
nuestras vivencias y aconteceres. Y es en esta línea donde la sabiduría poética de
Vico y la razón poética de Zambrano se encuentran, hasta el punto de que sus filo-
sofías pueden situarse dentro de una misma corriente de pensamiento que avistó la
insuficiencia de la razón científica para comprender el mundo de lo humano.

Es más, en ese aunar pensamiento y poesía, buscando un camino diferente al
racionalismo occidental con el que tratar las incertidumbres del sentir y del vivir, es
donde la filósofa encuentra un tipo de razón distinta a la teórica. Así, dice Zambrano,
que «la razón es múltiple, a la par que es una»32 y que son muchas sus especies: la

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

30. M. ZAMBRANO, De la aurora, cit., p. 124.
31. Ibid., p. 94.
32. ID., Notas de un método, cit., p. 128. 

99Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



razón seminal, la razón mediadora de los estoicos, la razón vivificante, la razón
matemática de los pitagóricos y la razón poética. Pero, de todas estas especies que
enumera, resalta sobre todo la razón poética, que es un tipo de razón sumergida que
el academicismo se mostró reacio a considerar. Y esto es así porque:

De la razón poética es muy difícil, casi imposible, hablar. Es como si hiciera
morir y nacer a un tiempo; ser y no ser, silencio y pa labra, sin caer en el mar-
tirio ni en el delirio que se apodera del insomnio del que no puede dormirse,
solamente porque anda a solas. ¿Lo llamaríamos desamparo? Tal vez. Terror
de perderse en la luz más aún que en la oscuridad, necesidad de la respiración
acompasada, necesidad de la convivencia, de no estar sola en un mundo sin
vida; y de sentirla, no sólo con el pensamiento, sino con la respiración, con el
cuerpo, aunque sea el minúsculo cuerpo de un pequeño animal, que respira:
el sentir la vida, donde está y donde no está, o donde no está todavía. En este
«logos su mergido», en eso que clama por ser dentro de la razón.33

Existe, pues, una especie de razón, de logos sumergido, que no se puede igno-
rar ni descartar sin más. Y ese otro logos, dado que la racionalidad teórico-matemá-
tica es indiferente al amor mundi, será el fundamento de toda la filosofía de
Zambrano.  Sabedora como era de que la filosofía había jugado al descarte y había
señalado qué es y qué no es real, no perseveró por esa vía. Y no lo hizo porque la
razón poética está vinculada a una forma de saber atravesado por el sentir mientras
se cumple el tránsito continuo del ser en su dejar de ser. En ese sentido, la razón
poética no está emparentada en modo alguno con la razón platónica. Pero, además,
ningún tipo de mundo noético ofrecido como esperanza pudo consolar y persuadir
al poeta para que aceptase «la muerte de la rosa, de la frágil belleza de la tarde, del
olor de los cabellos amados, de eso que el filósofo llama “las apariencias”».34 

Por otra parte, según Zambrano, que algo muera, no quiere decir necesariamen-
te que sea por ello irreal. Para la filósofa la realidad no es ni una cualidad de las cosas
que conviene a unas sí y a otras no, ni tampoco una categoría del entendimiento:

La realidad no se le ha ofrecido al hombre como una cualidad de las cosas,
según se ha llegado a formular al plantear el problema del conocimiento. ¿Es
posible el conocimiento de objetos reales? La realidad hecha problema en la
filosofía posterior a Kant ha hecho que se llegue a creer la realidad como una
condición, modo de ser de algunas cosas. Mas, la realidad como se presenta en
el hombre que no ha dudado, en el hombre en el estado más original posible, en
el que crea e inventa los dioses, la realidad no es atributo ni cualidad que les
conviene a unas cosas sí y a otras no: es algo anterior a las cosas, es una irra-

Amparo Zacarés

33. Ibid., p. 130.
34. ID., Filosofía y poesía, cit., p. 34.

100 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



diación de la vida que emana de un fondo de misterio; es la realidad oculta,
escondida; corresponde, en suma, a lo que hoy llamamos “sagrado”.35

A la filósofa le basta, como al poeta, lo que con su mera presencia existe y se
muestra ante nuestros sentidos. Entre el filósofo y el poeta, entre la idea de belleza
en sí y la belleza que se presenta ante nuestra vista, la filósofa no dudó en decantar-
se por el logos poético porque:

el poeta, está poseído por la hermosura que brilla, por la be lleza resplande-
ciente que destaca entre todas las cosas. Y sabe, es lo único que no puede olvi-
dar, que tendrá que dejar de verla, de gozar su brillo. El poeta está, para su
desventura, consagrado a una divinidad que perece, en el doble sentido, de
que la vemos irse ante nosotros y de que nosotros también nos iremos a donde
ella ya no esté.36

De hecho, la vida en su singularidad escapa a toda comprensión conceptual
y solo la intuición del poeta es la que puede aprehender su fondo trágico, como
señaló Nietzsche, uno de los filósofos preferidos de Zambrano. En resumidas cuen-
tas, el conocimiento intelectual es incapaz de captar la vida que fluye y renace. Es
necesario otro tipo de saber que sea capaz de intuir el delirio de ese impulso que lo
genera y lo devora todo. Para la filósofa, las múltiples mutaciones que ocurren ante
nosotros y que nos ofrecen los sentidos forman parte de lo real y tienen su propia
naturaleza óntica. Ahora bien, para ello hay que adentrarse en el vértigo numinoso
del instante que lo ilumina todo y en el delirio inacabable de la vida que muere y
nace continuamente. 

De este modo, en El hombre y lo divino, la autora en fatiza esa «melancolía
funeraria»37 que es de donde el poeta extrae su fuerza para afirmar la vida y no
renunciar a nada: 

Porque el nudo está en la muerte. El filósofo desdeña las apa riencias porque
son perecederas. El poeta también lo sabe y por eso se aferra a ella; por eso
las llora antes de que pasen, las llora mientras las tiene, porque las está sin-
tiendo irse en la misma po sesión, los cabellos negros de la amada blanquean
mientras son acariciados y los ojos van velando imperceptiblemente su brillo.
Y son por eso más amados, más irrenunciables.  […].38

Es así como la filósofa se enfrenta a cualquier ensueño de la razón que tien-
da a encumbrar a un sujeto de conocimiento alejado de «ese fondo último del huma-

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

35. ID., El hombre y lo divino, cit. p. 34. 
36. ID., Filosofía y poesía, cit., p. 36. 
37. ID., El hombre y lo divino, cit. p. 93. 
38. Ibid., p. 92.

101Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



no vivir que se llaman las entrañas y que son la sede del padecer».39 A su entender,
es un error reducir al ser humano a la res cogitans cartesiana. Así, cuando la moder-
nidad difundía este tipo de reduccionismo equiparando la conciencia con la capaci-
dad para captar el mundo de manera clara y distinta, a la sola luz de la razón, la filó-
sofa, a la manera que ya hiciera antes Vico, se empeñó en darle dignidad y legitimi-
dad cognitiva a un tipo de pensa miento auroral, donde predominaba la ensoñación,
el cla roscuro y la penumbra, que más que defectos eran ventajas, máxime cuando
«la forma primaria en que la realidad se presenta al hombre es la de una completa
ocultación, ocul tación radical; pues la primera realidad que al hombre se le oculta
es él mismo».40 

IV
Queda aún por explicar cómo funciona ese pensar poético o ese saber encar-

nado del que hablaron Vico y Zambrano. Algo ya se mencionó antes cuando se
recordó que, en el De antiquissima Italorum sapientia, el filósofo italiano distinguió
tres facultades cognitivas basadas en la percepción (tópica), el juicio (crítica) y la
razón (método). De todas ellas, la que consideró básica fue la tópica, ya que las pri-
meras operaciones mentales se realizaron por medio de la percepción, el sentido, la
memoria, la fantasía y el ingenio. Con esas facultades cognitivas, aquellas mentes
primitivas, interpretaron el universo mediante un tipo de universales que Vico deno-
minó «universales fantásticos». Aquel fue un pensamiento visual, icónico basado en
imágenes, construido con la memoria y la fantasía. De ahí que, ante la pregunta
¿cómo se forjó el primer cuadro significante del universo?, Vico respondiera con la
metafísica poética de la Scienza nuova.41 En ella, los universales fantásticos son
anteriores a los universales racionales y surgen de un saber «inmerso y sepultado en
el cuerpo».42 Es más, el lenguaje que surge de esa unión entre la mente y el cuerpo
es el lenguaje poético y está organizado según una «metafísica no razonada ni abs-
tracta, sino sentida e imaginada».43 De esta forma, Vico se distanció de todo cuan-
to sobre el origen de la poesía había dicho Platón, Aristóteles, los Patrizzi, Scalígero
y Castelvetro.44 Y, a contracorriente, mantuvo que la poesía no podía entenderse
como un no saber o un saber menor, falso y anómalo. Por el contrario, la poesía era
también una vera narratio y por lo mismo el logos estuvo antes que nada en la fábu-

Amparo Zacarés

39. Ibid., p. 38.
40. Ibidem.
41. SN44, §182.
42. SN44, § 331.
43. SN44, § 375.
44. SN44, § 384.

102 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



la y el mito.45 Para Vico, mitos y fábulas, surgidos por defecto de raciocinio, son
discursos de verdad extraídos a partir de los universales fantásticos, generados con
el ingenio y la capacidad de la memoria para establecer relaciones y unir entre sí lo
heterogéneo y lo diverso. Fue así como aquellas mentes salvajes y toscas pensaron
utilizando los sentidos y la fantasía y se comunicaron empleando de forma natural
los tropos poéticos. Tropos que Vico revalorizó como categorías cognitivas antro-
pológicas, a la par que reinterpretó la retórica clásica y presentó una nueva ciencia
que trataba de la «común naturaleza de las naciones».46

Volviendo a Zambrano, hay que subrayar que ese esfuerzo cognitivo de poí-
esis, en su sentido más estricto, que según Vico realizó el poeta en aquellos tiempos
remotos, es el mismo del que habla la filósofa en su relato sobre la bifurcación del
logos entre un conocimiento racional y un saber poético, tal y como tempranamen-
te lo narró en su libro Filosofía y poesía. Allí recordó que con Platón la razón filo-
sófica se convirtió en el único medio para alcanzar la verdad y conseguir la unidad
que subyace a la multiplicidad y mutabilidad de las cosas. Pero, según la filósofa,
no todos discurrieron con el mismo proceder en esa etapa primigenia de aparición
del logos.

Siendo esto cierto, también lo es que al poeta, al igual que al filósofo, le
importa la unidad, solo que cada uno la alcanza por medio de una vía epistémica
distinta. Así, escribe: 

La poesía perseguía, entre tanto, la multiplicidad desdeñada, la me nospreciada
heterogeneidad. El poeta enamorado de las cosas se apega a ellas, a cada una de
ellas y las sigue a través del laberinto del tiempo, del cambio, sin poder renun-
ciar a nada: ni a una criatura, ni a una partícula de la atmósfera que la envuel-
ve, ni a un matiz de la sombra que arroja, ni del perfume que expande, ni del
fantasma que ya en ausencia suscita. ¿Es que acaso al poeta no le importa la
unidad? ¿Es que se queda apegado vagabundamente —inmoralmente— a la
multiplicidad aparente, por desgana y pereza, por falta de ímpetu ascético para
perseguir esa amada del filósofo: la unidad?47

El caso es que el filósofo se dirige hacia el ser oculto tras las apa riencias,
mientras que el poeta queda adherido a las mismas apariencias sin ejercer violencia
alguna sobre la heterogeneidad de lo que siente y de lo que captan los sentidos.
Ahora bien, el poeta percibe la unidad por otros medios diferentes a cómo la consi-
gue el filósofo. Y además, existe una gran diferencia entre la unidad absoluta que

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

45. SN44, § 401.
46. SN44, § 119.
47. M. ZAMBRANO, Filosofía y poesía, cit., p. 19.

103Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



busca el filósofo y la unidad frágil e incompleta que encuentra el poeta. Sobre todo,
porque el poeta sabe que esa unidad, cuando la encuentra, le viene dada y la acep-
ta como tal.  

La cuestión de nuevo es ¿cómo puede la poesía encontrar unidad en la hete-
rogeneidad?  Para explicarlo, la filósofa establece una similitud entre poesía y músi-
ca. Al respecto, señala que «cada pieza de música es una unidad y sin embargo solo
está compuesta de fugaces instantes».48 Una comparación que resulta ser muy escla-
recedora, puesto que para conseguir esa unidad el músico no precisa acogerse a un
ser oculto e idéntico. De la misma manera, el poeta crea una unidad en su poema a
través de las palabras con las que intenta apresar lo distinto y lo disperso. Para la
filósofa «el poema es ya la unidad no oculta, diríamos encarnada».49 Con ello, viene
a decirnos que el sentir de las cosas es el que fundamenta la unidad más allá de la
multiplicidad y de la heterogeneidad. Se trata de un sentir que escucha el ritmo del
latir del corazón, de las entrañas y de la carne. De tal modo esto es así, que el sen-
tir poético es un sentir musical que se escucha desde el interior, acompañado por el
latido del corazón y con la ayuda conjunta de los sentidos de la vista, del olfato, del
oído, del gusto y del tacto. En suma, a decir de Zambrano, el poeta piensa de un
modo parecido a como lo hace el músico que no necesita «tener presente un ser
oculto e idéntico a sí mismo para alcanzar la transparente e indestructible unidad de
la armonía».50

Llegados a este punto, hay que preguntarse ¿por qué ese empeño en la uni-
dad? A lo que María Zambrano responde que el filósofo quiere la unidad absoluta
porque lo quiere todo. Por el contrario, el poeta teme que en esa pretensión no esté
todo ya que con la abstracción fi losófica se pierden innumerables matices que las
cosas contienen y que la poesía no desdeña. Así dice:

La cosa del poeta no es jamás la cosa conceptual del pensamiento, sino la cosa
complejísima y real, la cosa fantasmagórica y soñada, la inventada, la que
hubo y la que no habrá jamás. Quiere la realidad, pero la realidad poética no
es sólo lo que hay, lo que es; sino lo que no es; abarca el ser y el no ser en
admirable justicia caritativa, pues todo, todo tiene derecho a ser hasta lo que
nada ha podido ser jamás. El poeta saca de la humillación del no ser a lo que
en él gime, saca de la nada a la nada misma y le da nombre y rostro. El poeta
no se afana para que de las cosas que hay, unas sean, y otras no lleguen a este
privilegio, sino que trabaja para que todo lo que hay y lo que no hay, llegue a
ser. El poeta no teme a la nada.51

Amparo Zacarés

48. Ibid., p. 21.
49. Ibid., p. 22.
50. ID., Hacia un saber sobre el alma, Madrid, Alianza Tres, 1987, p. 45.
51. ID., Filosofía y poesía, cit., pp. 22-23.

104 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



En estos párrafos se deduce que la poesía está del lado de la lógica de
Heráclito, de la mutabilidad de lo que es y a la vez deja de ser. Precisamente por
ello, el logos poético se comunica con la vida de forma más rápida que el logos filo-
sófico que, en lugar de descender, asciende y deja de lado lo vital y lo visible.  En
ese aparecer y dejar de ser de las cosas, el poeta da con la unidad de forma mi -
lagrosa y regalada. Con tales consideraciones, Zambrano discrepa, pues, del escar-
nio al que Platón condenó a la poesía. Para la filósofa el poeta no solo quiere llegar
a la verdad, sino que también cree en ella. Solo que la verdad en la que cree el poeta
no es la verdad que «presupone que hay cosas que son y cosas que no son y en la
correspondencia de verdad y engaño».52

Dicho esto, no hay que pensar que el poeta sea un escéptico. De hecho «nin-
gún poeta puede serlo ya que ama la verdad, más no la verdad excluyente, electora,
seleccionadora de aquello que va a erigirse en dueño de todo lo demás, de todo».53

El quid aquí está en que el «todo» que busca la filosofía y que encuentra la poesía
son muy distintos. En la filosofía ese todo es la visión de conjunto de la que habla-
ba Platón, es un a priori que funciona como principio, mientras que en el poeta es
un a posteriori que se percibe en una especie de éxtasis cuando las cosas llegan a
su plenitud.  Sin embargo, en esa batalla por la verdad, a pesar de tender poesía y
filosofía hacia la unidad, el triunfo fue a parar a la claridad matemática y abstracta
del logos filosófico que, a partir de entonces, tomó la imagen misma de la razón y
despojó de fuerza cognitiva al mito, al sueño, a la ensoñación y a la metáfora, esto
es, a la poesía en todas sus manifestaciones. Y así, condenada por la filosofía, la
poesía fue expulsada del logos hasta que Vico la rescató en el s. XVIII y Zambrano
la recuperó en el XX.  Ambos filósofos, a pesar de los años que les separan, habla-
ron de una reforma de la razón y dejaron entrever una clasificación de los saberes
que tuviera en cuenta y reivindicara las humanidades, las ciencias del espíritu como
las llamaría Dilthey, dándoles un lugar privilegiado en la historia de la cultura.

V
Finalmente cabe añadir un vínculo más entre Vico y Zambrano que pasa por

la exaltación que hacen de Homero. Para ambos, el poeta se convierte en el referen-
te de la grandiosidad poética de la Antigüedad. Este cantor ciego de andar errante
es, para la filósofa, el paradigma de ese vivir, instante a instante, de esa forma de
hablar por inspiración divina y también desde la pasión y de la carne, de esa mane-
ra de intentar ver algo en la niebla y aún así ser capaz de amarlo. Esa imagen del
poeta es la misma que presentó Vico al identificar la poesía con un estado mental

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

52. Ibid., p. 25.
53. Ibid., p. 24.

105Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



primitivo, anterior al pensar abstracto, que es tanto más sublime cuanto más participa
intuitivamente de aquel mundo bárbaro repleto de pasiones y emociones. De hecho,
en el debate conocido como la querelle entre antiguos y modernos, que se produjo a
finales del siglo XVII, Vico se mantuvo junto a los defensores de Homero por conside-
rar que la grandeza poética de su imaginación no tenía parangón alguno. Así, aunque
fue Vico quien equiparó la poesía con la primera categoría mental y expresiva de
nuestra filogénesis, María Zambrano no le fue a la zaga al afirmar que el primer len-
guaje tuvo que ser delirio poético y que, por ese mismo motivo, el cantor ciego y
errante que fue Homero resulta digno de admiración y veneración. Y en esa misma
línea, afirma que «la poesía es encuentro, don, hallazgo, por gracia» o también que
«la poesía no se entrega como premio a los que metódi camente la buscan».54

La poesía es un don que no es de nadie y es de todos y que ha de tener su
lugar en el universo que da sentido a lo humano. Tras todo ello se descubre la dig-
nidad de un tipo de saber que puede ayudarnos hermenéuticamente a descubrirnos
como especie cultural sin caer en la unilateralidad y el reduccionismo del cientifis-
mo o del positivismo. Por una parte, en Vico se encuentra la reivindicación y legi-
timación de un tipo de logos vinculado con los orígenes de la conciencia humana,
cuya base era un pensar poético y una lengua mental común que proviene del sen-
tir del cuerpo y de la imaginación. Por su parte, Zambrano sigue esa misma línea
del pensamiento y, al hilo con lo anterior, señala que el acontecer humano desplie-
ga una historia trágica55 que solo puede captarse en profundidad a través de una con-
ciencia poética donde tiene cabida el corazón. Algo que la razón científico-instru-
mental no parece tener en cuenta.  La metáfora del corazón, de la que habla la filó-
sofa, tiene su sede en las entrañas del ser, «en un dentro oscuro y misterioso que en
ocasiones se abre».56 Así, el lugar del corazón es:

un espacio interior que dentro de la persona se abre para dar acogida a ciertas
realidades. Lugar donde se albergan los sentimientos inextricables, que saltan
por encima de los juicios y de lo que puede explicarse. Es ancho y es también
profundo, tiene un fondo de donde salen las grandes resoluciones, las grandes
verdades que son certidumbres […].57

Desde esa luz interior que más que fuego es una llama tenue que ilumina par-
padeando, se resuelven conflictos y se descubren nuevos poros de la realidad. Por
eso mismo, la filósofa no cree posible que se puedan ignorar las apariencias de lo
múltiple y de lo visible. Con ello, Zambrano, no solo contribuyó al fin de los fun-

Amparo Zacarés

54. Ibid., p. 13 y p. 46 respectivamente.
55. ID., Persona y democracia, cit., p. 122.
56. ID., Hacia un saber sobre el alma, cit., p. 56.
57. Ibid., p. 54.

106 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



damentos de la razón clásica, sino que también relanzó un tipo de conciencia trági-
ca en la que anidaba esa sabiduría que se adquiere, como afirmó en El sueño crea-
dor, «padeciendo el conflicto hasta apurarlo».58 En medio de la crisis del Sujeto de
la moder nidad y de la recuperación de la dimensión trascendente de la persona,
nadie mejor que la filósofa para reclamar que sepamos mirar, ver y escuchar el deli-
rio de cuánto re sucita, de cuánto nace y muere de forma inacabable. De tal suerte
que su apuesta filosófica, fundada en la razón poética y el amor mundi, se caracte-
riza por ser, en esencia, una hermenéutica de la luminosidad dentro de la oscuridad
en la que habitamos. En este sentido, puede decirse sin riesgo de equivocarse que
la filosofía de María Zambrano participa del legado filosófico de la Scienza Nuova. 

Sin embargo, a pesar de lo expuesto, por parte de la filósofa no hay apenas
referencias directas a la obra de Vico, aunque es seguro que conoció sus ideas. Es
más que probable que la biblioteca de su padre, Blas Zambrano, contara con un
ejemplar de la Scienza Nuova. A esto hay que añadir que, entre la filósofa y la escri-
tora Elena Croce, hija del filósofo Benedetto Croce, para quien Vico fue uno de los
descubridores de la estética moderna, existió una profunda amistad. Ambas se
conocieron en casa del también exiliado Diego de Mesa y, desde aquel momento,
nació un fuerte lazo de unión entre ellas tal como queda constancia en la correspon-
dencia que mantuvieron entre sí y que ha sido recopilada por Elena Laurenzi. En
cualquier caso, la filósofa siempre estuvo muy agradecida a su amiga, pues en los
años en los que las hermanas Zambrano residieron en Roma, de 1953 a 1964, la
escritora italiana fue un punto de apoyo indispensable para ellas al igual que para
todos los intelectuales en el exilio para los que creó un comité de ayuda. Resultaría,
pues, extraño que estando tan unidas y siendo Benedetto Croce un gran impulsor de
la filosofía de Vico, no lo hubiera conocido ni leído. 

De lo que no cabe duda alguna es de que conoció el pensamiento de Croce, al
que le dedica el texto que titula «Algunas reflexiones sobre la figura de Benedetto
Croce».  Ahora bien, cuando Zambrano habla de Vico lo hace en un texto que es muy
anterior a su estancia en Roma, en un artículo que la filósofa redactó en La Habana
en 1946 y que se publicó en 1947 en Buenos Aires. Fue en la revista Sur donde al
comentar el libro del Dr. Pittaluga, titulado Grandeza y servidumbre de la mujer, se
refiere al filósofo de forma explícita. El libro citado llevaba como subtítulo Situación
de la Mujer en la Historia y es, dentro de esta temática, cuando lo nombra. Así, dice
refiriéndose al autor que «apo yándose en Dilthey y Vico mira el proceso histórico
como un fieri y no como el conjunto de hechos ya cumplidos y acabados».59 En esta

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

58. ID., El sueño creador, Madrid, Turner, 1986, p. 69.
59. ID., «A propósito de la “grandeza y servidumbre de la mujer”», en Sur, 150, Buenos Aires, 1947, pp.
58-68; en Aurora, Documentos, 2012, pp. 8-14, p. 9. [La ref. citada por A. Zacarés es 2007: 194 (N.E.)]

107Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



frase la filósofa recoge la idea de un Sujeto que está haciéndose dentro del devenir
de la historia, que es además la tesis principal de Vico que concibió su Scienza Nuova
como «una historia de las ideas, de las costumbres y de los hechos del género huma-
no».60

En sintonía con esta idea, en La Cuba secreta y otros ensayos, la filósofa
escribe también por aquellos años que:

Las capacidades y potencialidades del ser humano se irán desentrañando,
manifestando […] y así irá naciendo la historia con su participación y sus exi-
lios, pues que ni la historia ni el hombre han nacido de una vez e irá trascen-
diendo sus sueños, sus sentimientos para ir despertándolos en ––y hacia–– la
historia.61

Sin embargo, más allá de estos párrafos, no parece haber constancia de otras
citas en las que nombrara a Vico explícitamente. Por eso, al intentar explicarme este
silencio, he pensado que la visión idealista que Benedetto Croce daba, a principios
del siglo pasado, sobre la estética de Vico distaba mucho de las reflexiones filosó-
ficas de Zambrano en torno al saber y al lenguaje. De hecho, el pensamiento estéti-
co de Vico y de Zambrano participan del mismo paradigma corpóreo y ambos
entienden la cultura como una ingeniosa creación humana y no tanto como una ela-
boración intelectualista. Esta manera de entender a Vico, más próximo al Barroco
que al Romanticismo, es la que defiende Battistini62, oponiéndose así a la mayoría
de las interpretaciones que se daban entonces. En esa línea, se comprende bien que
la retórica de Vico, por hallarse vinculada al ingenio y a la fantasía, resulte ser un
buen antídoto al desorbitado racionalismo y positivismo imperante. Pero eso era
algo ya reconocido por Verene y por Tagliacozzo, lo determinante para Battistini es
que la retórica en la Scienza Nuova posee «un rol antropológico» con el que se
puede reconstruir la mentalidad primitiva. Quiero pensar que esta noción de creati-
vidad vinculada a los orígenes de la humanidad, que hacía que Vico fuese partícipe
de un paradigma básicamente barroco, no le llegó a la filósofa al conocer sobre todo
la interpretación idealista que daba Croce del filósofo y que fue durante mucho
tiempo la más difundida. 

Desde luego, estas conjeturas no son más que un intento aproximativo por
aclarar el porqué, dándose tantas coincidencias entre Zambrano y Vico, la filósofa
apenas lo menciona. Sí que lo hace de Heráclito, Spinoza, Leibniz, Pascal,
Nietzsche o Bergson, que son los filósofos a los que se refiere cuando nos presenta

Amparo Zacarés

60. SN44, § 368.
61. M. ZAMBRANO, La Cuba secreta y otros ensayos, Madrid, Endymion, 1996, p. 128.
62. ANDREA BATTISTINI, «Vico e il Barocco», en Acuto Intendere, Milán, Mimesis, 2021.

108 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



el sentir como la matriz originaria de la vida o cuando señala que el hombre sintien-
te es anterior al hombre razonador. Es cuanto menos curiosa esa ausencia de refe-
rencia al pensador italiano, sobre todo porque la filósofa, al igual que Vico, dirigió
una crítica frontal a Descartes y a la creencia de que la claridad y la distinción en
las ideas eran cualidades de la realidad. Como es bien conocido, en una época en la
que el cartesianismo era sinónimo de método y conocimiento, Vico a contracorrien-
te ensalzó la poesía como fuente de saber y la antepuso diacrónicamente a la filo-
sofía. Pero también Zambrano arremetió contra la claridad y la distinción de las
ideas que Descartes quiso alcanzar para lograr una verdad que solo muy pocas rea-
lidades pueden contener. Y es en esa línea, en su crítica al racionalismo cartesiano,
cuando la filósofa se pregunta si no habrá en todo lo claro y lo visible un cierto
«cimiento de misterio», un «fondo último y abismal de la realidad inagotable que el
hombre siente en sí mismo».63 Ese tipo de realidad enigmática que muta ante nues-
tros sentidos exige un especial cuidado para «atender a lo que cambia, ver el cam-
bio y ver mientras nos movemos», y esto es así porque en ello reside «el comienzo
del mirar de verdad» o también de «mirar qué es la vida».64

Para finalizar, quiero referirme a aquello que Vico y Zambrano parecen invi-
tarnos a considerar y que está centrado en ese otro mirar que nos ayudaría a com-
prender de otra manera la experiencia subjetiva y colectiva actual. En una coyuntu-
ra de crisis social global necesitamos recordar quiénes fuimos, quiénes somos y en
quiénes nos hemos convertido. Vivimos en un mundo donde, a decir de Virilio,65 la
máquina de la visión no solo produce nuevas imágenes de lo real, sino nuevas
maneras de ceguera de lo real. Es en esa visión sin mirada propia de la pantalliza-
ción del mundo, de la globalización del modelo industrial, de la lógica del mercado
y de la cultura del espectáculo, como diría Debord,66 donde reside la nueva forma
colonial del poder. De ahí que, en un contexto así, haga falta recuperar con urgen-
cia el pensar estético, no para tratar las cuestiones formales relativas a la belleza y
el arte, sino más bien como una hermenéutica de la cultura de la que estamos tan
necesitados. En suma, la crisis económica y sociopolítica contemporánea es el refle-
jo de una forma intelectualista heredada de entender el mundo de lo humano. Por
todo ello, como pensamiento que realizó una crítica epistemológica al idealismo y
que planteó genealógicamente nuestros orígenes desde la sensibilidad y la creativi-
dad, la filosofía de Vico y de Zambrano constituyen una oportunidad que no debe
dejarse pasar si queremos ordenar con criterios más piadosos nuestras prioridades,

63. M. ZAMBRANO, Filosofía y poesía, cit., p. 125.
64. ID., Notas de un método, cit., p. 25.
65. PAUL VIRILIO, La máquina de la visión, Madrid, Cátedra,1989.
66. GUY DEBORD, La sociedad del espectáculo, Valencia, Pre-Textos, 1999.

109Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado



con la esperanza de crear un horizonte más humano del que parece dibujarse. Al fin
y al cabo, como decían los clásicos, Spes ultima dea. 

BIBLIOGRAFÍA
BATTISTINI, ANDREA: La degnità della retorica, Pisa, Pacini Editore, 1975.
–– ––: La sapienza retorica di Giambattista Vico, Milán, Guerini e Associati, 1995.
–– ––: «Vico e il Barocco», en Acuto Intendere, Milán, Mimesis, 2021.
CROCE, BENEDETTO: Opere di Benedetto Croce. Saggi Filosofici, Roma - Bari, Laterza, 1991.
DEBORD, GUY: La sociedad del espectáculo, Valencia, Pre-Textos, 1999.
LAURENZI, ELENA: A presto, dunque, e a sempre. Lettere (1950-1990), Milán, Archinto, 2015. 
MORENO SANZ, JESÚS: La razón en la sombra. Antología del pensamiento de María
Zambrano, Madrid, Siruela, 1993.  
–– ––: El ángel del límite y el confín intermedio. Tres poemas y un esquema de Maria
Zambrano, Madrid, Endymion, 1999.
PATELLA, GIUSEPPE: Parva vichiana. Ensayos sobre Giambattista Vico y la Estética, Sevilla,
Athenaica, 2019. 
–– : «Creatività come ingegno. Il paradigma barroco», en Articolazini. Saggi di filosofía e
teoria dell´arte, Pisa, Edizioni ETS, 2010. 
–– : Senso, corpo, poesia. Giambattista Vico e l’origine dell´estetica moderna, Milán,
Guerini, 1995. 
VERDÚ DE GREGORIO, JOAQUÍN: Del sentir hacia el pensar: María Zambrano, Madrid,
Taugenit, 2021,  
VICO, GIAMBATTISTA: «De antiquissima Italorum sapientia ex linguae latinae originibus
eruenda», en Opere filosofiche, Florencia, Sansoni, 1971.
–– : Principii di scienza nuova (1744), Milán, Mondadori, 1999.
VIRILIO, PAUL: La máquina de la visión, Madrid, Cátedra, 1989.
ZAMBRANO, MARÍA: «A propósito de la Grandeza y servidumbre de la mujer», revista Sur
nº 150, Buenos Aires, 1947.
–– : El hombre y lo divino, México, F.C.E., 1973.
–– : El sueño creador, Madrid, Turner, 1986.
–– : Hacia un saber sobre el alma, Madrid, Alianza Tres, 1987.
–– : Notas de un método, Madrid, Mondadori, 1989.
–– : Persona y democracia, Madrid, Siruela, 1996.
–– : La Cuba secreta y otros ensayos, Madrid, Endymion, 1996.
–– : De la aurora, Madrid, Tabla Rasa, 2004.
–– : Filosofía y poesía, México, F.C.E., 2006.
–– : Claros del bosque, Madrid, Alianza, 2019.

* * *

Amparo Zacarés

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)110



© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.07
© Alfonso Zúnica García, 2021

[111]

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico – The Objectivity of interpretation in G. Gentile about his
reading of Vico – L’oggettività dell’interpretazione in G. Gentile a proposito della sua lettura di Vico –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.07

LA OBJETIVIDAD DE LA INTERPRETACIÓN EN G.
GENTILE A PROPÓSITO DE SU LECTURA DE VICO

Alfonso Zúnica García
(Universidad de Sevilla)

Cada hombre tiene una misión de verdad.
Donde está mi pupila no está otra:

lo que de la realidad ve mi pupila no lo ve otra.
Somos insustituibles, somos necesarios.

(J. ORTEGA Y GASSET, Verdad y perspectiva (1916),
en OC, II, Madrid, 2008, p. 163)

RESUMEN: Una de las principales críticas que recibieron las interpretaciones idealistas de Vico fue la falta de objeti-
vidad histórica. Según esos críticos, al haber reconstruido la filosofía de Vico a partir de y según su propia filosofía,
estas interpretaciones tendrían el gran defecto de ser incapaces de investigar cómo fue y pensó realmente Vico. Este
trabajo se propone reconstruir, en respuesta a dichas críticas, la concepción idealista sobre la objetividad de la inter-
pretación, con el fin de plantear un renovado acercamiento a dichas interpretaciones. Aunque el trabajo toma como
autor central a Gentile, también considera aspectos de la filosofía de Croce.
PALABRAS CLAVE: Actualismo, B. Croce, G. Vico, G. Gentile, hermenéutica, idealismo italiano, interpretación, pers-
pectivismo, A. Zúnica. 

ABSTRACT: One of the main criticisms of Vico’s idealistic interpretations was the lack of historical objectivity. Those
critics think that, having reconstructed Vico's philosophy from and according to their own philosophy, these interpre-
tations would have the great defect of being incapable of investigating how Vico really was and thought. This paper
suggests a reconstruction, in response to these criticisms, of the idealist conception about the objectivity of interpre-
tation, in order to propose a renewed approach to these interpretations. Although the work takes Gentile as its central
author, it also considers aspects of Croce’s philosophy.  
KEYWORDS: Actualism, B. Croce, G. Vico, G. Gentile, hermeneutic, italian idealism, interpretation, perspectivism, A.
Zúnica. 

Agradecimiento del Autor: Esta investigación se enmarca en el proyecto de doctorado «Para un redescubrimiento de la metafísica de
Vico: los estudios viquianos de Giovanni Gentile», financiado en 2020-2021 con una beca predoctoral de la Fundación Oriol-Urquijo,
a la que agradezco su apoyo a mi investigación.

El texto original e inédito ha pasado la revisión crítica por pares ciegos. En plataforma OJS: ingresado 17/12/21 y aceptado 29/12/21.



NTRODUCCIÓN
Es habitual en la historiografía viquiana distinguir una primera fase fuerte-

mente dominada por las lecturas idealistas, que ocupó toda la primera mitad del
siglo XX, y una segunda etapa marcada por la fundación del Centro di studi vichia-
ni de Nápoles. Este nuevo corso napolitano marcó una hoja de ruta que evidencia-
ba los innegables límites de las lecturas idealistas, así como la rigidez de algunos de
sus esquemas interpretativos. Así pues, muchas de las tesis idealistas relativas a
Vico fueron abandonadas en cuanto que eran parte integrante de grandes reconstruc-
ciones historiográficas de matriz lato sensu hegeliana.1

No hay duda de que la nueva dirección de estudios viquianos se ha consolida-
do con firmeza y ha dado importantísimos resultados para la comprensión de la filo-
sofía y biografía de Vico. Precisamente una de las principales conquistas de esta rup-
tura con la era idealista es la legitimación de la pluralidad de perspectivas en los estu-
dios viquianos. Lo cual, naturalmente, no significa la relativización del pensamiento
de Vico, sino la apertura a nuevos enfoques e intereses a la hora de estudiar su obra,
más allá del exclusivo interés por la metafísica viquiana o su colocación en un desa-
rrollo dialéctico de la historia de la filosofía italiana o europea. Francesco Botturi ha
resumido esta idea en la expresiva imagen de un «prisma que ofrece estructuralmen-
te una multiplicidad de caras, cada una de las cuales abre legítimamente un particular
camino hermenéutico».2 En este sentido, la riqueza del pensamiento viquiano hace que
no pueda ser agotado recorriendo uno solo de estos caminos.

Ahora bien, si por un lado esta concepción “pluralista” se encuentra en evi-
dente oposición respecto a la reducción idealista del prisma viquiano a una sola de
sus caras, por otro lado legitima a su vez el camino especulativo que los mismos
idealistas recorrieron y que, con el nuevo corso, ha pasado a segundo plano.3 Es
más, esta misma concepción pluralista sugiere un renovado acercamiento a dichas

Alfonso Zúnica García

II

1. Sin embargo, no todas fueron abandonadas. De Gentile, por ejemplo, se continuó el estudio de las
fuentes neoplatónicas de Vico. Aún así resulta significativo el modo en el que, por ejemplo, Cacciatore
hace referencia al nombre de Gentile: «Forse non aveva del tutto torto Gentile, quando segnalava l’affinità tra
la critica al dualismo aristotelico di Vico e la sua adesione al platonismo emanatistico di Plotino e l’inter-
pretazione che di esso dà Bruno, ad esempio, nel De causa» (G. CACCIATORE, Autobiografia e filosofia.
L’esperienza di Giordano Bruno. Atti del convegno (Trento, 18-20 maggio 2000), ed. de NESTORE PIRILLO, Roma,
Edizioni di storia e letteratura, 2003, p. 151; subrayado mío). Naturalmente, la tesis de una herencia neo-
platónica en el pensamiento viquiano fue conservada fuera del marco interpretativo del actualismo.
2. F. BOTTURI, La sapienza della storia. Giambattista Vico e la filosofia pratica, Milán, Vita e Pensiero, 1991, p. 10.
3. Ciertamente encontramos excepciones, entre las que cabe destacar J.M. SEVILLA FERNÁNDEZ,
Giambattista Vico: metafísica de la mente e historicismo antropológico, Sevilla, Publicaciones de la Universidad de
Sevilla, 1988; o CECILIA CASTELLANI, Dalla cronologia alla metafisica della mente. Saggio su Vico, Bolonia, Il
Mulino, 1995.

112 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



interpretaciones; un renovado acercamiento que tenga por objetivo el poner de
manifiesto la cara del prisma viquiano a la que estas lecturas miran.

Para ello, será necesario realizar una labor de asimilación del marco idealista
a momento hermenéutico de la historia de la filosofía y, más concretamente, de la
historiografía viquiana. No es necesario precisar que, con esto, no se pretende refun-
dar una nueva era idealista, sino simplemente poner en primer plano la dimensión
metafísica o especulativa de la filosofía de Vico, en la que tanto se centraron sus lec-
tores idealistas. De ese modo, se reabrirá el camino hermenéutico que nace de la cara
metafísica del prisma viquiano, el cual aparecerá ––ahora sí–– como uno de los múl-
tiples caminos hermenéuticos de la literatura viquiana. Del mismo modo, tampoco se
pretende desmentir ni confirmar la veracidad de una concepción hegeliana o, más
genéricamente, idealista de la historia de la filosofía. Una vez liberado de los nexos
que históricamente ha tenido con el idealismo italiano, cada intérprete deberá reco-
rrer este camino hermenéutico según su propia concepción historiográfica.

Ahora bien, una de las primeras cuestiones que este proyecto plantea es la
tematización de la metodología seguida por los intérpretes idelistas. Y es que, como
es sabido, una de las principales críticas que se les ha dirigido es su falta de objeti-
vidad histórica. Así pues, tarea de nuestro escrito será reconstruir la concepción ide-
alista sobre la objetividad de la interpretación. Sin embargo, la naturaleza de este
trabajo nos obliga a centrarnos en uno solo de estos intérpretes. Por eso, como seña-
la el título, hemos decidido centrarnos en la concepción de Gentile, en quien la
cuestión planteada se hace más evidente. Sin embargo, esto no nos ha impedido
mostrar que se trata de una problemática igualmente presente en la interpretación
croceana de Vico, ni tampoco hacer referencia a analogías entre las concepcionces
de Gentile y Croce.

1. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA
Un carácter común a los principales exponentes del idealismo italiano fue la

tesis de la identidad de filosofía e historia de la filosofía. Aun sin entender unívo-
camente dicha identidad, cada intérprete establecía un marco teórico general que,
distinguiendo fases, etapas y eras especulativas, otorgaba a cada autor interpretado
un lugar y un valor dentro de la historia del pensamiento. Ahora bien, para Piovani
––y otros muchos posteriores estudiosos de Vico–– esa «exigencia de sistematici-
dad se traduce en una renuncia a medirse realmente con la autenticidad del filóso-
fo, […] en una renuncia a un juicio atento de Vico tal y como es».4 Según el críti-
co napolitano, la exigencia de sistematicidad impedía a los intérpretes idealistas leer

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

4. P. PIOVANI, «Il Vico di Gentile», en F. TESSITORE (ED.), La filosofia nuova di Vico, Nápoles, Morano,
1990, p. 313.

113Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



a Vico iuxta propria principia, dando así lugar a una reconstrucción según princi-
pios e intereses propios del intérprete, pero ajenos a Vico.

Hoy en día el debate metodológico sobre la naturaleza y el concepto de his-
toria de la filosofía no se encuentra especialmente presente entre los principales
debates académicos, los cuales se han desplazado hacia las disciplinas lógico-lin-
güísticas y ético-sociales.5 Sin embargo, en el ámbito de los estudios viquianos ha
sido un debate que ha ocupado numerosas páginas desde su auge a principios del
siglo XX.

En aquel momento, la tesis de que la historia de la filosofía posee necesaria-
mente un carácter especulativo resultaba absolutamente rompedora en Italia, donde
durante buena parte del siglo XIX las corrientes neokantianas y positivistas habían
dominado la historiografía filosófica.6 Y es que lo que los intérpretes idealistas
ponían en cuestión era precisamente la posibilidad de una historia puramente «obje-
tiva». Sostenían que el pretendido Vico histórico, a fin de cuentas, será siempre
nuestro Vico, o dicho de otro modo, el pretendido Vico histórico, cuya correspon-
dencia con el Vico idealista se quiere medir, no es ni puede no ser más que el Vico
que nosotros, juzgando, reconstruimos. Precisamente en esos términos Croce plan-
tea esta cuestión en la advertencia a la segunda edición de su principal monografía
viquiana:

Sobre la concepción y el método del libro no considero que deba introducir
cambio alguno ni arrepentirme de nada, por mucho que desde varias partes me
haya sido dirigida la fácil pero superficial crítica de que la interpretación de
Vico está completamente compenetrada por mi propio pensamiento filosófico
y que, por eso, no es “objetiva”. En realidad, quien realmente quiera conocer
a Vico debe leer y meditar los libros de Vico; eso es indispensable. Y esa es
la única objetividad posible, y no la así llamada “exposición objetiva” que
otros hagan, y que no puede resultar más que un trabajo extrínseco y material.
En verdad, la exposición histórica y crítica de un filósofo tiene una diversa y
más alta objetividad, y es necesariamente el diálogo entre un antiguo y un
nuevo pensamiento, solo en el cual el antiguo pensamiento es entendido y
comprendido. Tal es y procura ser mi libro. ¿Qué habría podido entender yo
de Vico si no me hubiese esforzado en meditar sobre problemas estrictamen-
te unidos a los suyos o derivantes de los suyos?7

Alfonso Zúnica García

5. Esta es precisamente la situación lamentada por Luciano Malusa en un volumen sobre la teoría his-
toriográfica de Gentile y su difusión en las universidades italianas (cfr. L. MALUSA, Rilevanza “dialettica”
della concezione gentiliana della Storia della filosofia (anche oggi, malgrado tutto), en G. GENTILE, Il concetto della sto-
ria della filosofia, Florencia, Le Lettere, 2006, pp. 199-201); y es un juicio que, por desgracia, tiene inclu-
so mayor vigencia hoy en día.
6. L. MALUSA, Rilevanza “dialettica”…, cit., p. 204.
7. B. CROCE, La filosofia di Giambattista Vico, edición nacional, Nápoles, Bibliopolis, 1997, p. 11.

114 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Esta fusión del pensamiento interpertado con el del intérprete resulta incluso
más evidente y llamativa en Bertrando Spaventa. En efecto, Spaventa, queriendo
realizar una fenomenología del espíritu de inspiración hegeliana, presenta las suce-
sivas filosofías de los pensadores italianos «como grados necesarios, a través de los
cuales el espíritu ha pasado (o pasa eternamente) para conquistar la plena concien-
cia de su propia actividad creativa»,8 es decir, como momentos especulativos de su
propia filosofía. Gentile hereda, si bien con una original reformulación, la doctrina
spaventiana de la identidad de filosofía e historia de la filosofía, y aunque en Studi
vichiani no se encuentra ninguna declaración metodológica análoga a la de Croce,
esa misma concepción es una constante en todos sus escritos.9 Un texto que testi-
monia esta común concepción a los tres pensadores italianos en torno a esta cues-
tión es el prefacio de Gentile a la ética de Spaventa:

Este libro, que hoy vuelve a imprimirse, fue publicado por el autor en 1869
con el título de Estudios sobre la ética de Hegel, que he considerado oportu-
no cambiar a Principios de ética de B. Spaventa. Y es que la ética de Hegel
era también la del autor, y no repetida por él, sino realmente repensada y
hecha suya, y corregida en algún particular, precisamente porque revivida en
su espíritu. Al final del proemio afirma haber querido exponer los puntos prin-
cipales de la ética de Hegel, pero añade: “Esta exposición no será ni un com-
pendio ni un extracto ni una paráfrasis, sino el concepto ––casi diría la ima-
gen–– que me he hecho de ella […]”. No se trata, por tanto, de una interpre-
tación o de un comentario, como el modesto título de Estudios daría a pensar,
sino de una reconstrucción crítica personal.10

Es claro, entonces, que la exposición de la concepción gentiliana de la obje-
tividad de la interpretación debe empezar por su concepción del pensamiento como
proceso constructivo.

Ahora bien, antes de continuar resulta necesario precisar que cuando recurri-
mos a la expresión «subjetividad de la interpretación» para referirnos a la fusión del
pensamiento del intérprete en la interpretación, entendemos el término subjetividad
en su significado más literal o etimológico, libre de connotaciones relativistas, es
decir, como «perteneciente o relativo al modo de pensar o de sentir del sujeto, y no
al objeto en sí mismo».11 En suma, hay que entender “subjetivo” como lo meramen-

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

8. G. GENTILE, Prólogo a «B. Spaventa, La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea», Cuadernos
sobre Vico, 34, 2020, p. 304.
9. Sobre su teoría de la historiografía filosófica véase Il concetto della storia della filosofía en G. GENTILE, La
riforma della dialettica hegeliana, Sansoni, Firenze 1954, de la que pronto la revista Anales del seminario de la
historia de la filosofía de la UCM publicará una traducción mía con estudio preliminar.
10. G. GENTILE, Prefazione a Principi di etica di B. SPAVENTA, en Opere, vol. I, p. 597. La cita de Spaventa
se encuentra en la p. 649 del mismo volumen.
11. Esa es la segunda acepción recogida en la voz «subjetivo» del Diccionario de la Real Academia
Española: https://dle.rae.es/subjetivo?m=form.

115Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



te perteneciente al sujeto. Para evitar equívocos relativistas, podría plantearse la
contextualización de los términos “subjetual” y “objetual”.12 Sin embargo, tratándo-
se de un texto sobre Gentile, me ha parecido más oportuno mantener, aclarando su
significado, la terminología gentiliana, y dejar así la reflexión sobre esos nuevos tér-
minos para trabajos más personales.

2. LA ESPIRITUALIDAD DE LA FILOSOFÍA COMO HISTORICIDAD DE LA VERDAD
El concepto que subyace a las posiciones idealistas es la espiritualidad de la

realidad. Como es sabido, una de las principales tesis del idealismo actualista es la
espiritualidad de toda realidad. Ahora bien, el propio idealismo gentiliano estable-
ce una distinción entre la espiritualidad del mundo natural y la espiritualidad del
mundo humano.13 Para resolver la cuestión que aquí nos ocupa, basta considerar
solo este segundo tipo de realidades.

Gentile expone su doctrina sobre el estatuto de las realidades espirituales en
los primeros capítulos de su obra Teoria generale dello spirito come atto puro.14 Su
exposición se enmarca dentro de la doctrina más genérica de la reducción de todo
objeto al actual acto de pensamiento, pero, centrándonos exclusivamente en las rea-
lidades espirituales, lo primero que cabe advertir es la diferencia que establece entre
naturaleza y espíritu. En el mundo natural, observa Gentile, las piedras, las plantas,
los animales

son ya todo lo que pueden ser, porque todas sus determinaciones son una con-
secuencia necesaria y preestablecida de su naturaleza, la cual es todo lo que
puede ser y no puede determinarse libremente en nuevas manifestaciones, o
sea, que no deriven de lo que constituye el contenido de su naturaleza. (Teoria
generale TG, III, 3)

El espíritu, por el contrario, «en su actualidad», es decir, considerado no
como acto ya agotado y pasado sino en su vivo actuarse, «se substrae a toda ley pre-
establecida, y no puede ser definido en los límites de una naturaleza predetermina-

Alfonso Zúnica García

12. Una distinción entre “subjetual” y “subjetivo” realizada en el ámbito metafísico se debe al profesor
José Villalobos, por ejemplo en su Memoria declarada de la música, Sevilla, Ed. Kronos, 2003, p. 117. Del
mismo autor, cfr.: J. VILLALOBOS, De la belleza de la filosofía / De pulchritudine philosophiae, nueva ed. rev. en
Nueva Mínima del CIV, Fénix Editora, Sevilla, 2005, en especial el cap. II «Philálethes, el investigador
de la verdad», pp. 39 y ss.
13. Gentile habla de «realidades espirituales» (realtà spirituali), cuando se refiere genéricamente a las
manifestaciones artísticas, filosóficas, científicas, lingüísticas, jurídicas, etc. del hombre, y de «hechos
espirituales» (fatti spirituali), cuando quiere referirse a ellas como objetos espirituales considerados abstrac-
tamente desligados del espíritu humano que las hace (cfr. Teoria generale, cap. II, § 1).
14. Actualmente no existe ninguna traducción al español de la obra, por lo que citaré traduciendo de la
última edición, editada por E. SEVERINO, y publicada en G. GENTILE, L’attualismo, Milán, Bompiani,
2015.  N.B.- En adelante la citaremos dentro del texto con las siglas TG seguidas del capítulo en núme-
ros romanos y del parágrafo en números árabes.

116 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



da sin perder su carácter propio de realidad espiritual» (TG, III, 3). Las sucesivas
manifestaciones del espíritu humano son imprevisibles, pues son producto de su
libre autodeterminación. Dada cierta forma espiritual, no hay ni puede haber ley
alguna que establezca a priori cuál será su siguiente expresión: el espíritu no tiene
naturaleza, sino historia.

Así planteada y llevada al extremo, esta tesis parecería negar cualquier ley que
pretendiese establecer a priori etapas en el desarrollo del espíritu. Sin entrar en la difí-
cil cuestión de la posición actualista respecto a la filosofía de la historia,15 baste seña-
lar que el propio Gentile distingue tres momentos, que llama «formas absolutas del
espíritu», en la autoposición del espíritu: arte, religión y filosofía.16 Ahora bien, al
igual que las viquianas modificaciones de la mente, las formas absolutas del espíritu
no anticipan el contenido de las expresiones culturales, sino que más bien ponen lími-
tes al despliegue de la mente humana. En el caso de Vico, según el grado de unión con
el sentimiento y las pasiones; en el caso de Gentile, según predomine el momento
objetivo, subjetivo o el de la unidad de objeto y sujeto.

Esta es, por tanto, la diferencia entre los dos mundos: los procesos naturales
«son procesos de realidad lógicamente agotados, por mucho que aún no se hayan
realizado del todo en el tiempo. Su existencia está idealmente realizada» (TG, III,
3). En cambio, las realidades espirituales son un continuo aumento de realidad.
Cada manifestación del espíritu es una nueva realidad, y es nueva precisamente por-
que, a diferencia de la naturaleza, no estaba contenida (virtualmente) en las formas
anteriores. Y es así como ––según podemos ver en línea con el archifamoso verso
machadiano sobre hacer camino–– Gentile concluye que:

En el mundo de la naturaleza todo es por naturaleza; en cambio, en el mundo
del espíritu nadie ni nada es por naturaleza, sino que es todo aquello en lo que
se convierte por obra propia. En el mundo del espíritu nada está hecho y, por
eso, todo está siempre por hacer. (TG, III, 3)

De todo ello se sigue un importante corolario, y es que, aunque muchas veces
necesitemos de soportes materiales para elaborar realidades espirituales, el princpio
creativo de estas y, por tanto, “el lugar” donde se encuentran es el espíritu humano.
Gentile pone el ejemplo de un pensamiento “contenido” en un libro. El libro es una
cosa que está ahí, inerte; pero lo que el libro enseña, su contenido, no está dentro de
las páginas, sino que es el propio pensamiento del lector en el acto mismo de leer

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

15. Sobre la cual remito a M. VISENTIN, «Attualismo e filosofia della storia», Giornale critico della filosofia
italiana, 1999, pp. 33-64.
16. Cfr. Sistema di logica, parte III, cap. VII y Le forme assolute dello spirito (1909) en G. GENTILE, La religio-
ne, Florencia, Sansoni, 1965, pp. 259-275. 

117Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



el libro. Lo que el libro enseña no existe como antecedente del pensamiento del lec-
tor. Ciertamente es necesario que alguien haya pensado con anterioridad lo que en
él está escrito, pero los pensamientos del autor desaparecen (cesan) cuando deja de
pensarlos en acto, y resurgen cuando otro (o él mismo) lee el libro. El contenido del
libro, por tanto, existe en la medida en que es revivido por un lector. De hecho, los
frutos intelectuales de una obra dependen sí, de la inteligencia de su autor, pero fun-
damentalmente de la inteligencia de sus lectores, de lo que sus lectores son capaces
de pensar por sí mismos. Pro captu lectoris habent sua fata libelli. Por tanto ––con-
cluye Gentile––, «el contenido, como tal, es un libro no leído» (en el mundo del
espíritu nada está hecho, sino que todo está siempre por hacer), «es lo que nosotros
pensamos o nos representamos, pero abstraído de nosotros, en donde es pensado o
representado».17 Es decir, el arte, la filosofía, la ciencia, las lenguas, etc. existen
solo en la medida en que son realizadas por el hombre y mientras son realizadas por
el hombre. Conclusión que Gentile resume reformulando el verum-factum viquiano
como verum et fieri convertuntur. No lo hecho, sino el ser actualmente hecho se
convierte con lo verdadero: verum est factum quatenus fit.18

Ahora bien, ¿qué relación guarda el contenido de nuestros pensamientos con
nuestra mente? La respuesta de Gentile es clara: «el espíritu y su opinión son unum et
idem, una y la misma cosa».19 En efecto, la espiritualidad de la realidad espiritual, que
es la convertibilidad del objeto con el acto de la mente, excluye cualquier forma de

Alfonso Zúnica García

17. G. GENTILE, Il torto e il diritto delle traduzioni, en Frammenti di estetica e letteratura, Carabba, Lanciano,
1921, pp. 370-371.
18. Gentile expone esta tesis como una corrección a Vico: «La verdad es que lo hecho, con lo que se con-
vierte lo verdadero, siendo la misma realidad espiritual que se realiza a sí misma, no es realmente un
hecho, sino un hacerse. Así que más bien debería decirse: verum et fieri convertuntur» (TG, II, 8). Sin embar-
go, pienso que, más que una corrección, se trata de una explicitación de un aspecto del sentido que el
mismo Vico daba al axioma. De este parecer es también Maurizio Martirano (cfr. M. MARTIRANO,
«Alcuni sviluppi del verum-factum vichiano», en G.M. PIZZUTI (ed.), Cinquant’anni tra didattica e ricerca. Studi
in onore di Ciro Senofonte, Nápoles, Edizioni scientifiche italiane, 2008, pp. 156-157). De hecho, escribe
Vico: «No sólo en los problemas, sino incluso en los propios teoremas que vulgarmente se piensa que se
contienen en la sola contemplación, es necesario operar (operatione opus est). En efecto, mientras la mente reúne
los elementos de esa verdad que contempla, no puede suceder que deje de hacer las verdades que cono-
ce» (G.B. VICO, La antiquísima sabiduría de los italianos, trad. y ed. de FRANCISCO J. NAVARRO GÓMEZ,
Barcelona, Anthropos, 2002, p. 138). Nótese la insistencia de Vico en que para “contemplar” un teore-
ma es necesaria la actividad (operatione opus est) de la mente y que, por tanto, lo verdadero (el teorema) es
lo hecho mientras es hecho, es decir, mientras la mente fabrica el teorema (dum mens colligit eius veri elemen-
ta). Es más, poco después precisa que el físico, no pudiendo conocer las cosas según las formas verdade-
ras por las que Dios las crea, «a imagen de Dios, sin basarse en cosa alguna, crea como de la nada (tam-
quam ex nihilo) el punto, la línea, la superficie». Es decir, el punto, la línea, la superficie no existen antes de
la actividad creadora de la mente y, evidentemente, dejan de existir cuando cesa dicha actividad, pues,
al no ser ya pensados por su creador, sus elementos se disgregan. (Véase, a propósito del tema, JOSÉ M.
SEVILLA, «L’argomentazione storica del criterio verum-factum. Considerazioni metodologiche, epistemo-
logiche e ontologiche», Bollettino del centro di studi vichiani, Nápoles, n. XVI, 1986, pp. 207-224). 
19. G. GENTILE, La riforma della dialettica hegeliana, Florencia, Sansoni, 1954, p. 128.

118 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



dualismo que contraponga por un lado el objeto espiritual, ya hecho y, por tanto, pri-
vado de libertad (factum infectum fieri nequit), y por otro, el acto creador, el espíritu
creador del objeto. De ese modo, el espíritu sería puesto al lado del objeto, convirtién-
dose así en objeto que tiene que entrar en relación con su creación. O sea, el objeto
espiritual sería puesto como antecedente del acto creador en que consiste el espíritu; y
de ese modo caeríamos en la materialidad del libro y abandonaríamos la espiritualidad
del pensamiento.

Para poder pensar correctamente esta relación, argumenta Gentile, no se debe
concebir el espíritu más allá de sus manifestaciones. En sentido estricto, solo el obje-
to es, no el espíritu: «una realidad espiritual, un poeta por ejemplo o una poesía, por
el mismo hecho de ser, no sería espíritu» (TG, III, 2). Si el espíritu fuese del mismo
modo en que su objeto es, adquiría por eso una serie de formas determinadas y ante-
riores a sus obras. Se convertiría en esa naturaleza a la que se opone.

Una realidad espiritual, sostiene Gentile, no es más que el mismo espíritu autode-
terminándose, o sea, el espíritu que se hace a sí mismo en un determinado modo: proce-
so constructivo. «Así como el amor es el amar y el odio, el odiar, del mismo modo el
alma que ama u odia no es más que el acto de amar o de odiar» (TG, III, 5). El espíritu
no está al lado de su objeto, sino que es su propia manifestación, pero su manifestación
en acto. No está, por tanto, por un lado la potencia o facultad (intellectus) y, por otro, el
acto (intelligere), sino que «el intellectus es el mismo intelligere, y la dualidad gramati-
cal del juicio “intellectus intellegit” es el análisis de la unidad real del espíritu, el cual, no
entendiendo, no es entendimiento» (TG, III, 5). El alma humana no es un soporte que
espere a ser rellenado con hechos espirituales, sino que es «la continua posición de
momentos determinados y fijos del mismo espíritu» (TG, III, 8).

Es claro entonces que para Gentile no tiene sentido preguntarse por el modo en
que objeto y sujeto se unen en las realidades espirituales. El contenido de nuestros pen-
samientos, deseos y sentimientos no es más que nuestra alma que se ha determinado
como ese concreto pensamiento, deseo o sentimiento. Así pues, no puede existir reali-
dad espiritual que no sea la forma en que se ha conformado un alma concreta, del
mismo modo que tampoco puede existir un alma que no se haya determinado como
una concreta realidad espiritual: «El objeto no es más que un aspecto del sujeto en
acto» (TG, XVII, 7). Resuenan aún las palabras del poeta: «Al andar se hace camino,
y al volver la vista atrás se ve la senda que nunca se ha de volver a pisar».

El espíritu actualista, en analogía con el sínolon aristotélico que combate la
platónica verdad trascendente más allá de las mentes individuales, es concebido
como un «nuevo sínolon espiritual»,20 donde forma y materia, sujeto y objeto, son

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

20. Il concetto della storia della filosofia en La riforma della dialettica…, cit., p. 117.

119Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



unificados por siempre: incesantes expresiones espirituales unificadas por un acto
que es forma de todas esas formas (forma formarum), y que, siendo pura actividad
creadora, mira solo al futuro, a lo que queda por hacer.

Ahora bien, en el caso concreto de la filosofía, el concepto actualista de espi-
ritualidad de la cultura se concreta como historicidad de la verdad. Así como nin-
guna obra del alma existe fuera del acto del espíritu, tampoco la verdad existe más
allá del intelecto. «La verdad no existe sin el acto de la mente», por lo que la cien-
cia no puede ser otra cosa que «la progresiva formación» de la verdad, y «la cien-
cia ya hecha cede el puesto a la ciencia in fieri, en perpetuo fieri: la verdad extrahu-
mana, extratemporal y extramundana es sustituida por la verdad humana, temporal
y mundana, por la verdad que es historia».21

Precisamente a propósito de este paso, Cacciatore comenta que con esta doctri-
na Gentile «se inscribe, a través de la senda de Hegel y Spaventa, en ese proceso de
identificación del concepto de filosofía con el de historia, también por lo que se refie-
re a la relación entre la lógica especulativa y la historicidad de las ideas, de la unidad
de ambas como el único verdadero concepto de verdad».22 Y es que, reduciendo la
verdad (el contenido de la ciencia y de la filosofía) al actual acto de pensamiento, ya
no cabe espacio para la filosofía entendida como realidad en sí misma distinta de las
filosofías históricamente aparecidas. La filosofía (como, toda otra forma cultural
humana) será siempre una determinada filosofía en un determinado contexto históri-
co y cultural. Del mismo modo, la filosofía del historiador y las filosofías pasadas
serán necesariamente momentos del proceso histórico en que consiste la filosofía.
Para que el historiador haga historia, debe haber una continuidad especulativa, «una
identidad de intereses y de pensamiento» (debe reconocer por lo menos que tanto su
pensamiento como el estudiado pueden ser reunidos bajo el concepto único y común
de filosofía), de modo que «la historia es historia en cuanto que coincide con el pen-
samiento mismo del historiador» (TG, IV, 15).

La doctrina actualista de la identidad de filosofía e historia de la filosofía abre
numerosas cuestiones23 y, entre ellas, la que aquí nos atañe, a saber, la posibilidad de
una interpretación objetiva ajena a todo elemento subjetivo puesto por el intérprete.

Alfonso Zúnica García

21. Ibidem.
22. Cfr. GIUSEPPE CACCIATORE, «L’unità di storia filologica e logica speculativa. Gentile e la Storia della
filosofia», en P. DI GIOVANNI (ed.), Il concetto della storia della filosofia, Florencia, Le Lettere, 2006, p. 239.
23. Una de las primeras cuestiones que se plantean es el problema de determinar un criterio de verdad
con el que poder juzgar tanto las filosofías pasadas como las presentes. Si no se quiere caer en un histo-
ricismo relativista, como efectivamente no quería Gentile, es necesario que dicho criterio se coloque, de
algún modo, fuera del tiempo, es decir, fuera del proceso generativo de dichas filosofías. De hecho, el
problema es abordado por Gentile desde el primer momento en que formula esta doctrina en la ya cita-
da conferencia Il concetto della storia della filosofia, y será un problema que lo acompañará durante muchos
años. Véase a tal propósito su Storicismo e storicismo, publicado como primer apéndice a Introduzione alla
filosofia, Florencia, Sansoni, 1958, donde toma explícita distancia del historicismo relativista. Por otro

120 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



3. LA OBJETIVIDAD DE LA INTERPRETACIÓN: UN EXTREMO INALCANZABLE
El concepto actualista de espiritualidad presenta las realidades culturales

como «proceso constructivo», como un hacerse. Es decir, la “contemplación” de
una verdad no es realmente tal, sino que requiere nuestra puesta en acción, la acti-
vidad de nuestra mente. Buscar una realidad espiritual significa «no que la tenga-
mos delante de nosotros, sino que nosotros, que queremos encontrarla, trabajemos
para encontrarla» (TG, III, 7). Ahora bien, esto significa que el objeto existe en la
medida en que lo construimos, por lo que «el encontrar durará tanto como dure la
construcción del objeto encontrado» (TG, III, 7).

Lejos de ser un concepto abstruso, observa Gentile, se trata de un concepto del
que vivimos cada vez que pretendemos conocer la situación de otras personas. Como
dice el refrán, para juzgar justamente a alguien, hay que ponerse en la piel del otro, es
decir, cada vez que queremos comprender los sentimientos, el pensamiento y, en
general, la situación espiritual de una persona, tenemos que mirarla no como algo
ajeno u opuesto a nosotros, sino como «algo que se identifica con nuestra actividad
espiritual. No importa que entendamos almas con las que no estamos de acuerdo;
nuestra comprensión puede realizarse consintiendo como disintiendo» (TG, I, 7).

Por tanto, el primer paso para interpretar a un filósofo es «penetrar en su rea-
lidad espiritual», y por eso se dice que «antes de juzgar hay que comprender»: «el
primer grado es el asentimiento, la aprobación» (TG, I, 7). Cuando un historiador
de la filosofía se propone escribir una monografía sobre la filosofía kantiana, ¿no
pretende acaso revivir en su mente esas mismas ideas que surgieron en la mente del
filósofo alemán en el siglo XVIII en Königsberg? ¿O cuando se propone escribir un
compendio de su filosofía, acaso no pretende reescribir las tres Críticas, si bien en
compendio? El ideal del historiador de la filosofía es precisamente revivir en su pro-
pia alma la mente del filósofo que quiere interpretar hasta el punto de transformar-
se en el mismísimo autor, de tal manera que, para colmar las lagunas que obras per-
didas o el silencio del autor hayan dejado, baste preguntar al intérprete y anotar en
los anales de la historia su respuesta, exactamente como haríamos en presencia del
filósofo interpretado.

Ahora bien, ¿cómo es posible llegar a tal identificación? Si toda realidad
espiritual es un proceso, no cabe otra cosa más que reproducir ese proceso, es decir,

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

lado, en la medida en que su doctrina se emparenta, a través del verum-factum, con la viquiana negación
de la verdad entendida como realidad en sí más allá de la mente, el mismo riesgo acecharía sobre la filo-
sofía de Vico, si no estuviese integrada por la doctrina del akmé. Sobre el akmé como criterio de juicio
de la historia (y, por tanto, de la verdad) véase A. GARCÍA MARQUÉS, «La Scienza nuova como arte diag-
nóstica», Logos. Rivista del Dpto. di Filosofia A. Aliotta, Nápoles, supl. 6, 2017, pp. 33-45 (y cfr. del
mismo autor: «El akmé de las naciones. Una propuesta viquiana para entender los procesos sociales»,
en E. HIDALGO-SERNA, M. MARASSI, J.M. SEVILLA y J. VILLALOBOS eds., Pensar para el nuevo siglo.
Giambattista Vico y la cultura europea, Nápoles, La città del sole, 2001, vol. III, pp. 1.019-1.040).

121Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



reconstruir una a una las etapas que su autor ha atravesado para llegar a esas ideas.
Después de la vida de un poeta, su poesía vivirá de nuevo en nosotros cada vez que
la leamos y la recitemos; y tanta realidad tendrá su arte cuanta seamos capaces de
realizar. Y así, cuantas más veces repitamos ese proceso, cuantas más veces trans-
cribamos las palabras textuales de los clásicos, mayor será la familiaridad que
mediará entre nosotros y ellos, hasta el punto de que ––como quería Vico––24 llega-
remos a transformarnos en los mismísimos autores. ¿Y desde dónde repetiremos ese
proceso?

Leer a Ariosto significa leer antes lo que leyó Ariosto, y rehacer en nosotros
de alguna manera esa vida que él vivió, ciertamente no desde que empezó a
escribir “Le donne, i cavalier, l’arme e gli amori”, sino antes, mucho antes,
hasta donde se pueda seguir hacia atrás el curso de su vida, de la cual el
Orlando floreció. (TG, XIII, 5)

Y ––añade Gentile– – «esto, en sustancia, no es el poema con, además, la pre-
paración de poema, sino solo el poema en su concreto proceso de actualidad espiri-
tual». La vida de Ariosto anterior a la redacción del Orlando furioso es parte inte-
grante del poema. La vida de Ariosto, es decir, su historia, es la prolongación en el
tiempo del propio Ariosto. En la medida en que su espíritu y su poesía son unum et
idem, todo su pasado se versa en la nueva poesía y se transforma en ella. Una nueva
poesía es un nuevo momento y, por tanto, la continuación del proceso generativo
del espíritu del poeta. La poesía es el poeta, que, en un determinado momento, se
ha determinado como esa determinada poesía.25

Aparte de demostrar que las obras espirituales pierden todo su valor cuando
son interpretadas prescindiendo del espíritu que las crea y del momento histórico en

Alfonso Zúnica García

24. Cfr. De nostri temporis studiorum ratione, cap. XIII, en G. VICO, Oración I, en ID., Obras. Oraciones inaugura-
les & La antiquísima sabiduría de los italianos, ed. de F. NAVARRO GÓMEZ, Barcelona, Anthropos, 2002, p.
120.
25. Una idea parecida subyace a un ingenioso relato de Borges: Pierre Menard, el autor del Quijote (en
Ficciones, ed. en Obras completas, vol. II, Barcelona, Círculo de Lectores, 1992, pp. 32-39). En él se narra
el proyecto del ficticio escritor francés del s. XX, Pierre Menard, que ––hipotetiza Borges–– se propuso
escribir el Quijote, no reescribirlo ni copiarlo ni, mucho menos, transcribirlo, sino producirlo como pro-
pia creación original. Para ello, se propuso «conocer bien el español, recuperar la fe católica, guerrear
contra los moros o contra el turco, olvidar la historia de Europa entre los años 1602 y 1918», en suma,
«ser Miguel de Cervantes» (p. 35).

Sin entrar en las cuestiones ontológicas que hemos tratado, ideas parecidas se pueden encontrar
también en el artículo de VALENTÍN GARCÍA YEBRA, «Ideas sobre la traducción y problemas de la tra-
ducción literaria», Équivalences, 12, 1981, pp. 1-13. Véase en particular este párrafo de p. 3 (subrayado
mío): «El traductor no puede contentarse con la comprensión del lector común, sino que ha de procu-
rar acercarse en lo posible a la comprensión total. Digo “en lo posible”, porque la comprensión total de
un texto es inalcanzable. Para comprender totalmente un texto sería preciso un lector ideal, que se identificase con el
autor. Más aún: tendría que identificarse con el autor tal como éste era y estaba en el momento de pro-
ducir el texto, pues sabemos que un autor puede no entender, o entender sólo en parte, lo que él mismo
quiso expresar algunos años, algunos meses, algunos días antes».

122 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



que surgen, esta doctrina fundamenta la objetividad de la interpretación. En un
extremismo spinozista se podría exigir revivir en nuestra mente no solo la vida del
autor, sino toda la historia de la humanidad anterior a él. Sin embargo, la objetivi-
dad está garantizada. Aun en el extremo spinozista, el objetivo valor y significado
de la realidad espiritual estudiada queda garantizado en el conjunto de actos y pen-
samientos anteriores a dicha realidad; por lo que, en línea de principio, cualquier
expresión espiritual podría ser replicada, manteniendo su idéntico valor y significa-
do, en cualquier momento histórico. Para ello, bastaría “olvidar”, según el propósi-
to de Pierre Menard, la historia que separa intérprete e interpretado. Y análogamen-
te, garantiza el criterio para reconocer introducciones espurias en la interpretación:
todas aquellas posiciones, problemáticas e intereses anacrónicos o ajenos al autor
interpretado.

Se trata, sin duda, de un ideal inalcanzable, pues su completa realización
implicaría la muerte del intérprete y la resurrección del interpretado. Sin embargo,
aunque la asimilación del objeto espiritual nunca sea total, esta doctrina ofrece al
intérprete el método a seguir y la línea en la que preparar los instrumentos para una
correcta interpretación, así como el criterio con que corregir los trabajos de sus pre-
decesores y progresar en la investigación histórica en un movimiento asintótico
hacia el espíritu del interpretado.26

4. LA SUBJETIVIDAD DE LA INTERPRETACIÓN: UNA SITUACIÓN INEVITABLE
A la imposibilidad material de revivir toda la historia del autor, Gentile añade

otro aspecto del acto interpretativo que hace ontológicamente imposible la plena
realización de una interpretación estrictamente objetiva: la naturaleza artística de
todo acto espiritual, o sea, el imborrable sello del autor en su creación.

Solo quien tome como punto de partida el objeto como tal, en su naturaleza
extrasubjetiva fuera e independientemente de su relación con el sujeto, puede

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

26. La imposibilidad de realizar plenamente el conocimiento histórico de las realidades espirituales en
la doctrina actualista se extiende también al conocimiento de la naturaleza (que también es declarada
espiritual por el actualismo). Por eso, se ha hablado de un regreso de Gentile más que Hegel, a Fichte
(cfr. p.e. PIERO DI GIOVANNI, Introduzione, en ID. (ed.), Il concetto della storia della filosofia, Florencia, Le
Lettere, 2006, p. 31). Que, con esta tesis, Gentile se aleja del hegeliano final de la historia es innegable.
Sin embargo, no me parece ver un “regreso” a Fichte, sino más bien una corrección del hegelianismo.
Y es que una gran diferencia separa a Gentile de Fichte. Para este, el objeto es puesto (kantianamente)
por el sujeto como distinto y otro del sujeto, por lo que concibe el conocimiento como la superación de
esa alteridad… insuperable. En cambio, Gentile insiste (hegelianamente) en la unidad ya realizada, actual,
de objeto y sujeto. El objeto es un aspecto del sujeto, por lo que el conocimiento del objeto consiste en
una toma de conciencia de sí mismo, es decir, en la autoconciencia. La diferencia con Hegel está en que
Gentile niega la doctrina hegeliana de la plenitud de la conciencia y, en consecuencia, de la historia; ple-
nitud que Hegel representa icónicamente en el concepto aristotélico de nóesis noéseos. Es claro, entonces,
que se trata de posiciones distintas: alteridad insuperable en Fichte, autoconciencia irrealizable en
Gentile.

123Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



desear un conocimiento fielmente objetivo de él, más allá de las condiciones
en las que el conocimiento se da en relación con el sujeto.27

En 1920, Gentile publica un artículo sobre La sinrazón y el derecho de las
traducciones, donde aborda específicamente esta relación con el sujeto en la que
necesariamente todo conocimiento se da.28 A través de una teorización de la rela-
ción entre forma (expresión lingüística) y contenido de un texto, y contra todos
aquellos que sostienen la imposibilidad «de transportar una poesía, de la lengua en
la que nació, a otra» o que «toda traducción es una falsificación»,29 Gentile reivin-
dica la traducción como condición inevitable de toda realidad espiritual.

Según el concepto actualista de realidad espiritual, la forma no puede ser
entendida como algo que se añade al contenido para darle consistencia en el espíri-
tu, pues el contenido no existe antes ni independientemente de la forma, que es el
acto creativo de la mente. El espíritu creador (el sujeto considerado como elemen-
to abstracto de la síntesis) es concebido, aristotélicamente, como acto primero de los
múltiples actos individuales según los cuales nos representamos los objetos espiri-
tuales: forma formarum. Forma y contenido no son, por tanto, dos elementos que se
unan en la síntesis, sino que son los dos aspectos de la única realidad que existe: el
objeto espiritual o, si se prefiere, el sujeto que piensa cierto contenido. De ese
modo, Gentile explica que «la traducción de un término filosófico deje siempre
insatisfechos: porque cada término, en su originalidad, o sea, en la concreción deter-
minada del pensamiento que en él realiza su forma, es revestido con una caracterís-
tica propia, que es su individualidad e intraducibilidad».30

En este sentido, y concibiendo el arte como la condición en que el alma «se
repliega sobre sí misma y se expresa solo a sí misma (o sea, expresa esa misma
situación del alma en la que la subjetividad consiste)»,31 sostiene que «no hay pen-
samiento que no sea pensamiento sin ser la poesía del pensador, es decir, sin vivir
esa vida completamente individual que se manifiesta en la actitud artística y, por
eso, en la expresión, en el estilo, en la forma».32 Vano, por tanto, es pretender des-
nudar un concepto de los términos en los que originariamente su autor lo concibió
para después revestirlo, intacto, con los nuestros. Contenido conceptual y expresión
lingüística son inseparables, por lo que toda traducción contendrá siempre elemen-

Alfonso Zúnica García

27. G. GENTILE, La riforma..., p. 245. Subrayado mío.
28. Il torto e il diritto delle traduzioni, en Rivista di cultura, 1, 1920, pp. 145-157, que citaremos por su reim-
presión en Frammenti di estetica e letteratura, Lanciano, Carabba, 1921, pp. 367-375. Actualmente estoy
preparando una traducción al español de dicho artículo para la revista Zibaldone. Estudios italianos.
29. Cfr. Il torto e il diritto…, cit., p. 369.
30. Il torto e il diritto…, cit., p. 370.
31. Ibid., p. 371.
32. Ibid., p. 369.

124 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



tos propios del intérprete y perderá esos elementos de individualidad que eran pro-
pios de la formulación que tenía en el espíritu de su primer autor. 

Ahora bien, esto significa que «siempre traducimos, porque la lengua, no la
de las gramáticas y diccionarios, sino la verdadera lengua, la que resuena en el alma
humana, no es jamás la misma, ni existe en dos instantes consecutivos; existe más
bien a condición de transformarse continuamente, inquieta y viva».33

Es aquí donde aparece el «derecho del traductor» y, en consecuencia, el nece-
sario carácter subjetivo de toda interpretación. «Cuando se traduce, lo que se hace
no es sino una interpretación, en la que de una lengua se pasa a otra porque ambas
son conocidas al traductor, o sea, porque el traductor las ha puesto en relación en su
espíritu».34 ¿Y no sucede acaso lo mismo cuando leemos lo que está escrito en nues-
tra propia lengua, por otros o por nosotros mismos? Si toda realidad espiritual es
producto del sujeto que la piensa y si no existen dos momentos históricos idéntica-
mente iguales, también cuando recreo un pensamiento que ya pensé en el pasado,
al recrearlo, pongo inevitablemente el sello de mi nueva condición espiritual, nece-
sariamente distinta a la condición en que lo creé.

El Goethe que leemos nosotros los italianos no es el Goethe alemán, de una
nacionalidad que excluye la nuestra: él no puede ser más que nuestro Goethe,
o sea, un Goethe traducido, aunque leído en alemán.35

5. LA INTERPRETACIÓN COMO SÍNTESIS DE LA OBJETIVIDAD DEL PROCESO HISTÓ-
RICO Y DE LA SUBJETIVIDAD DEL INTÉRPRETE

Entonces, ¿qué conocemos cuando leemos un texto? ¿Qué producimos cuando
interpretamos las palabras de otro? La intraducible individualidad de las realidades
espirituales parece negarnos esa posibilidad, que el método reconstructivo parecía
garantizar, de conocer fielmente pensamientos ajenos. Sin embargo, el escepticismo y
el relativismo fueron posiciones firmemente combatidas por el autor del actualismo.
Gentile pone el siguiente ejemplo:

Yo puedo volver a repetir las mismas palabras de la oración que aprendí de
niño de la boca de mi madre. ¡Pero cuán distinta veo hoy ante mí a aquella
santa mujer! ¡Cuánto más veneranda en mi alma, que se ha vuelto mucho más

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

33. Ibid., p. 373. Esta es su conclusión desde el punto de vista empírico, donde se distingue entre distin-
tos sujetos pensantes. Desde el punto de vista trascendental, añade Gentile, «nunca traducimos, porque
no hay más que una lengua», la única lengua del único sujeto (trascendental) de nuestro pensamiento, y
de la que todas las lenguas empíricas no son más que momentos dialécticos. Sin embargo, esta otra con-
clusión, enlazándose con el problema metafísico del estatuto ontológico del sujeto trascendental, abando-
na la línea argumentativa de nuestro escrito.
34. Ibid., p. 373.
35. Ibid., p. 375.

125Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



pensativa y mucho más profundamente religiosa! ¡Cuánto más profunda y
solemne y, a la vez, más conmovedora suena su voz dentro de mí! ¡Cuánto
más cargadas de divinidad y distintas, absolutamente distintas, resurgen del
fondo de mi memoria esas mismas palabras! ¿Podría traducirlas? Sí, yo puedo
volver a esa ingenua y casi somnolienta alma infantil, con la que antes las
escuché, pero permaneceré con mi corazón engrandecido ante esa antigua
alma mía, ya no mía. Y esa alma así, medio dormida y todavía en sueños, no
puedo volver a verla sino con estos ojos míos abiertos; no puedo oírla hablar
su lenguaje sin traducir por entero ese lenguaje en mi alma actual y teñirlo de
esta nueva vida mía.36

La situación que presenta es la siguiente. Por un lado está el Gentile actual,
adulto, con una profunda conciencia religiosa y su propia visión de lo divino; y,
por otro lado, está el niño Gentile, que aprende a rezar de los labios de su madre.
Lo que el pasaje propone es una traducción del lenguaje infantil al adulto. No se
trata de una traducción de una lengua a otra, puesto que la oración es la misma y
en el mismo idioma (la Salve en italiano, pongamos), sino que se trata de enten-
der, según los conceptos de la mente adulta, el significado y valor que esa misma
oración tenía para su mente infantil, es decir, el significado que a esa oración daba
el niño. Para ello, Gentile tiene que volver a pensar como un niño, es decir, «vol-
ver a esa ingenua y casi somnolienta alma infantil, con la que antes escuchó la ora-
ción». En la medida en que consiga volver a revestirse de la mirada de niño ––en
esto radica la dificultad de la interpretación y lo que caracteriza al buen intérpre-
te––, será capaz de comprender lo que vivió y, posteriormente, expresarlo en el
lenguaje del adulto.

El problema de la subjetividad aparece en cuanto advertimos que «permane-
ceré con mi corazón engrandecido ante esa antigua alma mía, ya no mía». Y es que
por grande que sea el esfuerzo que se haga por revivir la niñez, por mucho que con-
sigamos revivir su misma vida, esta reconstrucción no podrá no ser producto de
nuestra alma, del alma del intérprete; y, como todo acto espiritual, llevará el sello
de su autor, es decir, se teñirá de la vida (subjetividad) del intérprete, de la vida del
adulto. La mezcla del pensamiento reconstruido con el pensamiento del intérprete,
es decir, con sus inquietudes e intereses, con sus conocimientos, formación y cultu-
ra, en suma, con su lenguaje, es necesaria. Se trata, por cierto, de un problema que
también se propone dentro de la filosofía viquiana.37

Alfonso Zúnica García

36. Ibid., p. 375.
37. Como muestra Battistini, «Vico contaba con un serio problema de “transcripción”, relacionado con la
dificultad que suponía relatar la forma de vivir y pensar de la era de los dioses y de los héroes con el len-
guaje de la era de los hombres» (A. BATTISTINI, «De la retórica a la antropología», Cuadernos sobre Vico, 32,
2018, pp. 35-36). El problema surge precisamente por sus paralelismos con Gentile. En el cap. XI del libro
I de la Scienza nuova del 25, Vico, similarmente a cuanto hemos expuesto, sostiene que para comprender la
mente de los primeros hombres, «debemos revestir de algún modo, no sin una violentísima fuerza, su natu-

126 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



¿Implica esto que lo que realmente pensó y dijo Vico nos es inaccesible? No.
Naturalmente, las intrusiones de la subjetividad del intérprete pueden falsear el pen-
samiento interpretado mediante la introducción de elementos ajenos a este. Así suce-
dió, por ejemplo, con la obra de Aristóteles, cuando se consideró el neoplatónico
Liber de causis como parte integrante de su pensamiento. Sin embargo, el teñirse de
la vida del intérprete no implica la introducción de nuevos contenidos, pues el conte-
nido (polo objetivo) de la interpretación no es otra cosa que las etapas del proceso que
llevaron al autor a elaborar ese pensamiento que queremos interpretar. El Gentile
adulto no cambia las palabras de la oración, ni cambia los ojos infantiles con los que
miraba a su madre, sino que todo eso es mirado a través de los ojos del adulto: «esa
alma así, medio dormida y todavía en sueños, no puedo volver a verla sino con estos
ojos míos abiertos». Lo que cambia es la forma formarum que da consistencia al pen-
samiento recreado. La novedad pertenece al polo subjetivo de la realidad espiritual, es
decir, a la vida del sujeto que recrea el contenido, o sea, a la mente del intérprete. Así
pues, el pensamiento revivido, que incluye tanto el contenido (la oración) como la
subjetividad del autor (los ojos de niño), es integrado por una nueva subjetividad, es
decir, por una nueva relación con un nuevo sujeto (la historia y el pensamiento del
intérprete) y por el juicio que la mente del intérprete (los ojos de adulto) emite sobre
el proceso genético de ese contenido.

Por tanto, los únicos “cambios” que una interpretación puede introducir legí-
timamente, y de hecho introduce, en el pensamiento interpretado pueden ser de dos
tipos. En primer lugar, un cambio de perspectiva. La relación que asume el pensa-
miento interpretado con la mente del intérprete es la de objeto. Dicho de otro modo,
el pensamiento interpretado es objetivado según ––como no podía ser de otra mane-
ra–– la perspectiva del intérprete. Con esto no se quiere decir que, en la interpreta-
ción, la filosofía interpretada se reconfigure como respuesta a los problemas e
inquietudes del intérprete, dejando así de lado los de su autor. Si el problema cam-
biase, cambiaría también la filosofía interpretada y tendríamos no la misma filoso-
fía bajo una nueva perspectiva, sino una nueva filosofía.

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

raleza y, en consecuencia, reducirnos a un estado de suma ignorancia de toda la erudición humana y divi-
na, como si en relación a esta investigación nunca hubiese habido, para nosotros, ni filósofos ni filólogos».
Y el motivo es siempre el mismo: el principio incontestable de la Scienza nuova, «que el mundo de las nacio-
nes ciertamente ha sido hecho por los hombres». Puesto que se trata de un producto de la mente humana,
debemos revestir la mente de sus autores, siguiendo las indicaciones que abren el capítulo: liberarnos de la
obediencia a la religión del Dios creador del mundo, olvidar la lengua de Adán y toda cultura de humani-
dad (debemos “olvidar” la historia que nos separa de los primeros hombres). Por eso, ––señala
Battistini––«esta “transcripción” está hecha con técnicas retóricas […]. En su prosa, las ideas asumen las
características de una imagen sensible que permite llegar a visualizar el razonamiento. […] El equivalente
plástico encarna todo el proceso de pensamiento que se transmite mediante un procedimiento visual» (p.
36). Para conocer lo que pensaban los primeros hombres hay que pensar como los primeros hombres: con
una mente permeada de fantasía, con una mente que visualiza sus razonamientos. Ahora bien, está claro
que, por mucho que nos revistamos de fantasía, nunca retornaremos a la niñez de la humanidad.

127Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La elección de una determinada filosofía como objeto de estudio responde
necesariamente a los intereses del estudioso. Del mismo modo que toda su produc-
ción, si es libre producción, responde a las inquietudes y movimientos de su alma.
¿Por qué si no, iba a decidir estudiar esa determinada filosofía? Por otro lado, la
elección de una determinada filosofía encuentra una motivación paralela también en
el contenido de la misma. Si el estudioso no vislumbrase ya de alguna manera en la
filosofía elegida la solución a su problema, simplemente no se interesaría por ella.
De aquí la insatisfacción que a veces se tiene después de haberse sumergido en las
páginas de ciertos pensadores. Quedamos insatisfechos cuando su lectura no nos ha
ayudado a encontrar la solución que anhelamos.

El criterio de objetividad de la interpretación requiere que la filosofía sea
reconstruida según los movimientos de la mente de su autor. La necesaria subjetivi-
dad de la interpretación obliga a recrear la filosofía según los movimientos de la
mente del intérprete. Una interpretación adecuada es aquella que consigue satisfacer
ambas exigencias. Para ello, es necesario lo que Gentile llama “simpatía espiritual”.38

Como veíamos antes, no importa que entendamos almas con las que no estamos de
acuerdo; nuestra comprensión puede realizarse tanto consintiendo como disintiendo.
Sin embargo, ––añadía Gentile–– «no son dos posibilidades paralelas, de las cuales
pueda realizarse una u otra indiferentemente; son más bien dos posibilidades coordi-
nadas y sucesivas, una de las cuales necesariamente debe ser preparación a la otra.
Evidentemente, el primer grado es el asentimiento, la aprobación» (TG, I, 7). En pri-
mer lugar se necesita simpatía espiritual con el autor, es decir, convertirnos en él, sen-
tir como él, tener las mismas inquietudes y preguntas.

Ahora bien, si es imposible realizar completamente la reconstrucción de la
génesis histórica de su pensamiento, también la reconstrucción de la perspectiva del
autor será parcial. ¿Y en qué modo se reducirá, si no según los intereses del intérpre-
te? ¿Y en qué modo se integrará, si no según las nuevas cuestiones que la historia pos-
terior del pensamiento ha planteado y que han llevado al intérprete a filosofar?

Ante esta situación, no parece que el intérprete pueda ser acusado de adulte-
rar la filosofía interpretada. Ciertamente cambia el enfoque desde el que es presen-
tada la filosofía interpretada, pero no su contenido. Ni tampoco parece que pueda ser
acusado de renunciar a estudiar a Vico «tal y como fue», sino más bien de buscar,
repensando la filosofía del autor interpretado, una respuesta a sus inquietudes filosó-
ficas, que necesariamente se alinean con las de aquel. ¿Pero acaso es esto una culpa?
Es más, la nueva perspectiva tiene la ventaja sobre la conciencia del filósofo inter-
pretado de poder aunar dentro de sí los desarrollos teoréticos posteriores, a los que

Alfonso Zúnica García

38. Este mismo concepto aparece también en el primer capítulo de Studi vichiani: «El pensamiento italia-
no en la época de Vico» (traducido al español en Cuadernos sobre Vico, n. 34, 2020, pp. 193-206), donde
reprocha a Maugain la falta de simpatía histórica de su obra (cfr. pp. 201-202 de la citada traducción).

128 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



el autor interpretado evidentemente no tenía acceso, y que permiten ver la filosofía
interpretada a la luz de un más amplio contexto histórico.

El otro cambio que toda interpretación introduce es la distinción entre la filo-
sofía que fue y la filosofía que debió ser. Si interpretar es recrear una filosofía, inter-
pretar es, a fin de cuentas, filosofar. Se trata del segundo grado de identificación con
un pensamiento ajeno: el disentimiento (o asentimiento) reflexivo. El primer asen-
timiento es fáctico: el autor revive al autor interpretado. Ahora bien, puesto que la
conciencia del intérprete no es anulada, la recreación del proceso es inevitablemen-
te acompañada por un juicio de valor que afirma dicho proceso como verdadero o
falso. Y nótese que el juicio acompaña al acto reconstructivo. Aunque idealmente
presuponga la reconstrucción del pensamiento a juzgar, los dos actos son simultá-
neos, pues el juicio no es más que la conciencia que aprueba o rechaza el proceso
que ella misma realiza. Conceptualmente distintos, el acto recreativo y el acto de
juicio son dos aspectos simultáneos del único acto de interpretación. Se podrá callar
el juicio de valor, pero siempre estará.

¿Qué decir, entonces, sobre la pretensión de los idealistas de “corregir” a
Vico y preguntarse no solo cómo fue, sino sobre todo cómo debió ser? Que se trata
de un legítimo derecho de todo intérprete. Si hemos concluido que el intérprete no
es más que una prolongación de la vida del autor interpretado, ¿no parece natural
que llegado a una edad más madura se corrija lo que en juventud pensó? A fin de
cuentas, la historia de la crítica es, en cierto sentido, parte del pensamiento del autor.
«De hecho, existe una historia de la crítica ariostesca, que concierne no solo esa rea-
lidad que fue el poema en la vida espiritual del poeta, sino toda aquella que siguió
siendo después de su muerte, a lo largo de los siglos, en el espíritu de sus lectores,
verdaderos continuadores de su poesía» (TG, XIII, 5). Historia que será eterna, pues
«consecuencia de la indisoluble unidad de juicio histórico y juicio filosófico es la
imposibilidad de agotar, no ya la entera historia de la filosofía pasada, sino la de un
particular filósofo o sistema, que siempre, según el movimiento incesante del pen-
samiento, es iluminada en nuevos aspectos».39

Es fácil ver que esta concepción plantea la posibilidad de un nuevo filosofar que
se aleja de la interpretación: el viquismo. Si se abandona la pretensión de reconstruir

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

39. B. CROCE, Il concetto filosofico della storia della filosofia, en Il carattere della filosofia moderna, Nápoles,
Bibliopolis, 1991, p. 62. La idea de que las obras espirituales perduran y crecen en la historia de la crí-
tica es también compartida por Croce, como muestra Unamuno, haciendo a su vez también suya esta
idea: «El arte y la crítica son hermanos gemelos, si es que no son una misma y sola cosa vista desde dos
puntos. […] Pues criticar es renovar. Una obra de arte sigue viviendo después de producida y acrece su
valor según con los años van gozándola nuevas generaciones de contempladores, ya que cada uno de
éstos va poniendo algo de su espíritu en ella. […] ¿Y quién duda que el Quijote, v. gr., es hoy, merced
a sus críticos y comentadores, más bello, más expresivo que recién producido y virgen aún de lectores lo
fuera?» (cfr. MIGUEL DE UNAMUNO, «Prólogo a la versión castellana de la Estética de Benedetto Croce
(1912)», ed. y Nota a cargo de J.M. Sevilla, Cuadernos sobre Vico, 34, 2020, pp. 364-366).

129Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



lo que efectivamente pensó Vico, se delinea un filosofar que asume como propios los
principios de la filosofía viquiana y los desarrolla independientemente del modo en que
lo hizo Vico o, al menos, no tomándolo como norma (pues, incluso en la hipótesis de
un intérprete que no corrija nada de Vico, también su filosofía habría de considerarse
viquismo, si su proceder sigue una justificación autónoma, no fundada en la autoridad
de Vico). Esta podría considerarse la única escolástica que Gentile admite.40

Este es, por tanto, el poder creativo de la interpretación: el de crear un nuevo
pensamiento comprendido entre la inaccesible objetividad de la historia pasada y la
desprendida subjetividad de un filosofar libre de anclas hermenéuticas. En el extre-
mo del objetivismo se encuentra la filosofía pasada que, en su irrelación con el aún
no nacido acto recreativo del intérprete, jamás podrá ser repetida en su intraducible
individualidad. En el extremo del subjetivismo se encuentra un intérprete que deja
de ser tal, pues tras haber asimilado los principios de una filosofía ajena, filosofa
libremente sin más miras que desarrollar esos mismos principios según sus propias
inquietudes y fuerzas intelectuales. Entre ellos, está el nuevo pensamiento, el Vico
del intérprete, que en un solo acto mental reconstruye y juzga, desde una renovada
perspectiva, al Vico histórico. Leer a Vico es crear un nuevo Vico: el Vico del intér-
prete, un Vico entre el Vico histórico y el viquismo.

6. LA HONESTIDAD DEL INTÉRPRETE: TEMET NOSCE
Reconocida esta tensión de la interpretación entre objetividad histórica y sub-

jetividad hermenéutica, surge la necesidad de establecer un método con el que dis-
cernir los elementos objetivos y subjetivos que conforman una determinada inter-
pretación. Para ello, Gentile recurre al concepto de pensamiento puro o sujeto tras-
cendental.

Se trata de un concepto nuclear en el actualismo. De hecho, los distintos
aspectos del actualismo bien podrían considerarse modos en los que Gentile decli-
na su concepto de sujeto trascendental. En este sentido, las principales etapas del
actualismo pueden reconducirse a las diversas formulaciones que dicho concepto
asumió a lo largo de su continua evolución en la mente de Gentile.

Aunque ya desde sus inicios el actualismo se caracterizó por una clara voca-
ción metafísica, la teorización gentiliana del pensamiento puro evolucionó desde una
primera versión, evidentemente más gnoseológica, de «experiencia pura»,41 pasando

Alfonso Zúnica García

40. Sobre el modo de entender el “desarrollo original de una filosofía”, como pueden ser el viquismo o
el hegelianismo, véanse las observaciones de Gentile en torno al hegelianismo de Augusto Vera en Le ori-
gini della filosofia contemporanea in Italia, vol. III, Florencia, Sansoni, 1957, parte II, cap. II Augusto Vera e l’or-
todossismo hegeliano, pp. 261-373. Cfr. también LUCIANO MALUSA, «L’hegelismo “ortodosso” nell’interpre-
tazione di Giovanni Gentile», en PIERO DI GIOVANNI (ED.), Giovanni Gentile. La filosofia italiana tra idealismo e
anti-idealismo, Milán, FrancoAngeli, 2003, pp. 183-210.
41. De hecho, así lo encontramos referido en una de los más importantes textos de los inicios del actua-

130 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



por una intermedia de «sujeto trascendental»,42 hasta una conceptualización, mani-
fiestamente metafísica, del pensamiento puro como «Dios».43 Con esta triple división
no pretendemos en absoluto establecer una rígida distinción de tres momentos del
actualismo, ni mucho menos negar la continuidad y linealidad de su desarrollo.
Simplemente nos servimos de ella para mostrar que, aunque inevitablemente entrela-
zados, es posible separar de algún modo los aspectos gnoseológicos de su idealismo
de sus posteriores y progresivos desarrollos hacia una más definida metafísica. Así
pues, aquí intentaremos limitarnos a dichos aspectos gnoseológicos, que son los que
realmente interesan para la solución del problema planteado.

Hemos visto que, en la interpretación, el intérprete introduce inevitablemente
una perspectiva propia y personal. Sin embargo, la introducción de elementos subjeti-
vos en la interpretación no puede ser considerada en sentido estricto una alteración del
pensamiento interpretado. La misma afirmación de que el pensamiento altera el obje-
to conocido presupone esa misma oposición entre objeto y sujeto que el actualismo pre-
tende negar. En efecto, si la realidad del objeto espiritual no es otra que la de ser pro-
ducto del sujeto, las formas y elementos introducidos por el sujeto son, en consecuen-
cia, elementos constitutivos y esenciales del objeto, pues sin ellos el objeto no podría
existir. Por tanto, los elementos subjetivos de las realidades espirituales pertenecen a
estas no menos que los elementos objetivos, los cuales a su vez ––como es necesario
en toda realidad espiritual–– son producto de la actividad de otro sujeto.44

Sin embargo, es importante aclarar que el sujeto último del acto de pensa-
miento no es el sujeto empírico, es decir, las mentes individuales que nacen y mue-
ren y se desarrollan en el tiempo. Estas, como ya hemos expuesto, no son más que
el continuo e indisoluble flujo de realidades espirituales en su génesis y desarrollo
histórico, es decir, el “contenido del pensamiento”. Ahora bien ––y este es precisa-
mente el núcleo del legado spaventiano del actualismo––, la dialéctica del pensa-

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

131Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

lismo: L’esperienza pura e la realtà storica, que Gentile quiso incluir en la segunda edición de La riforma… (pp.
233-262).
42. Predominante en Teoria generale. En el Sistema di logica es posible entrever ya la teorización del pensar
puro como Dios, pero la temática de la obra lleva inevitablemente a tematizar los aspectos gnoseológi-
cos del sujeto trascendental.
43. Aunque puede encontrarse tanto implícita como explícitamente ya en sus primeras obras, la carac-
terización del pensamiento puro como Dios es predominante a partir de los años ‘30. En 1934 Gentile
manifiesta por escrito su deseo de «introducir muchos cambios y muchos desarrollos» en sus discursos
de religión (Cfr. Prólogo a la 2ª ed. de Discorsi di religione, en G. GENTILE, La religione, cit., p. 282), consa-
grando así la identificación del pensar puro con Dios en los discursos de filosofía de la religión sucesivos,
recogidos en la cuarta edición de dicha obra. Sobre el afirmarse en Gentile del sujeto trascendental como
un Dios trascendente, cfr. ARMANDO CARLINI, Giovanni Gentile. La vita e il pensiero, vol. VIII, Studi gentilia-
ni, Florencia, Sansoni, 1958 y, en concreto, Dall’immanenza alla trascendenza dell’atto in sé (pp. 37-45) y
Proscritto (pp. 46-64).
44. Me permito recordar la advertencia que hicimos en la Introducción: “subjetivo” es entendido como
lo meramente perteneciente o relativo al sujeto. No tiene, por tanto, ninguna connotación relativista.
Obviamente el término “objetivo” ha de entenderse en modo análogo.



miento no ha de buscarse en el «movimiento de la idea, objeto del pensamiento»
(las realidades espirituales), sino que debe ser pensada «como el movimiento
mismo del pensamiento».45 Las realidades espirituales, o sea, las mentes individua-
les, son objetos del universo, al igual que lo son los astros y las montañas, por lo
que se debe buscar el verdadero escenario en que se manifiestan, la verdadera luz
que las ilumina y las hace aparecer como partes de un único mundo. Es aquí donde
aparece el pensamiento puro, o sea, puro de todo elemento empírico.46

El sujeto trascendental no es más que el puro acto de pensar, «la pura luz en la
que todo es manifiesto»,47 o sea, la pura experiencia, el puro experimentar. Conocer es
siempre conocer algo en acto, pero se trata de mirar no a lo que es conocido, sino a su
ser actualmente pensado, a su ser actualmente manifiesto. Ahí se encuentra el pensar
como acto puro. El actualismo parte de la constatación de que conocemos la realidad,
de que conocemos lo que pensó Vico y lo que piensan otros sujetos (empíricos) en
torno a mí. Y lo conocemos realmente, no a través de una representación. Ahora bien,
como venimos argumentando, esto significa que mi acto de pensar se identifica con
dicha realidad espiritual. Pero esta identificación no implica la anulación del sujeto, no
implica que el sujeto se convierta simpliciter en el objeto. El objeto es en sí acto, aspec-
to del sujeto, por lo que objeto y sujeto se identifican, pero se identifican precisamen-
te en cuanto que el sujeto mantiene la conciencia de sí como distinto del objeto. El suje-
to conoce el objeto diciendo «yo conozco». Ahora bien, esta distinción entre objeto y
sujeto significa que el sujeto se retira del objeto dejando que aparezca tal y como es, o
mejor, tal y como ha llegado a ser. Al acompañar sus pensamientos con la conciencia
de que «yo pienso», el pensamiento se distingue del objeto separando de sí todo el pro-
ceso genético por el que el objeto se ha formado y, de ese modo, se convierte en un
puro mostrar, en luz que ilumina el objeto.48 Ahora bien, como hemos expuesto, el pro-
ceso genético es parte integrante de esa realidad, es más, es ella misma, por lo que el
objeto que aparece es el objeto real, tal y como es, sin alteración. Naturalmente, todo

Alfonso Zúnica García

45. Cfr. G. GENTILE, L’esperienza pura e la realtà storica, en La riforma…, p. 239.
46. En este sentido, Gentile precisa que afirmar que todo lo existente está contenido en el sujeto «no tiene
sentido si se refiere al sujeto empírico» (TG, II, 5). Según el actualismo, el mundo está «en nosotros, en el
Yo que no es el empírico sino el trascendental» (TG, IX, 13).
47. G. BONTADINI, Idealismo e immanentismo, en Conversazioni di metafisica, vol. I, Milán, Vita e pensiero,
1995, p. 18. Insistimos en que Gentile añade la interpretación metafísica del pensamiento puro como
Dios, pero en esta sede la dejaremos de lado.
48. Cfr. G. BONTADINI, Idealismo e realismo, en Studi sull’idealismo, Milán, Vita e Pensiero, 1995, p. 275: «Dire
che la coscienza non modifica l’oggetto vale quanto dire che essa è, in ogni caso, coscienza dell’oggetto
modificato, che, cioè, le modificazioni, considerate come prodotto, rientreranno nel contenuto oggettivo
della coscienza»; y D. SACCHI, Lineamenti di una metafisica di trascendenza, Roma, Studium, 2007, p. 116 y ss.:
«se anche la coscienza come tale alterasse o modificasse alcune determinazioni dell’oggetto, essa sarebbe
in ogni caso coscienza dell’oggetto in quanto modificato, il che significa che le modificazioni da lei prodot-
te rientrerebbero in ciò che essa sa: la coscienza, in tal modo, scinderebbe da sé ogni azione manipolatrice
e si purificherebbe fino a non essere nulla meno che presenza o manifestazione dell’oggetto».

132 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



objeto es necesariamente visto en relación al sujeto que lo muestra, es decir, desde una
determinada perspectiva, pero ––he aquí la cuestión–– la perspectiva es elemento cons-
titutivo del objeto. Un objeto sin perspectiva no existe. Sin más, es imposible.

Es claro, entonces, que la conciencia en la que se manifiesta ese proceso debe
ser, en cierto sentido, distinta y la misma que el acto mental empírico en que consiste
esa realidad espiritual. De lo contrario, no habría conocimiento. En efecto, como
hemos argumentado, la filosofía interpretada es el acto mismo de interpretación que la
recrea (he aquí la identidad), pero este acto es distinto del acto por el que se juzga y
comprende esa misma filosofía recreada (es decir, el acto por el que se tiene concien-
cia de la interpretación). Simultáneos e inseparables, pero distintos. Ahora bien, el
segundo requiere del primero, por lo que si ambos estuviesen en el mismo plano de
conciencia, uno sería necesariamente posterior al otro y nunca habría conocimiento. El
segundo acto (el de juicio), al darse después de la reconstrucción, no tendría nada que
juzgar, ya que la filosofía a juzgar habría desaparecido con el cesar del acto reconstruc-
tivo (el primer acto). Recordemos que las realidades espirituales existen, dum mens
colligit eius veri elementa. Por tanto, el “segundo” acto, el de juicio o comprensión, ha
de ser pensado ––retomando la terminología escolástica–– como acto in obliquo, es
decir, integrado en la dimensión autorreflexiva del pensamiento.

El acto por el que reconstruyo la filosofía de Vico no se da en la misma dimen-
sión que el acto por el que juzgo su filosofía. Este segundo acto es parte integrante del
acto in obliquo por el que tengo conciencia de mí mismo y por el que sé que soy yo el
que interpreto: el «yo pienso». El primer acto, en cambio, el acto recto en que consis-
te la filosofía interpretada es iluminado, está contenido por la autoconciencia. El pri-
mer acto se despliega en el tiempo, es más, es el tiempo, pues la historia no es más que
el sucederse de los acontecimientos. En cambio, el pensar puro no está en el tiempo,
sino que lo trasciende y lo contiene. Está fuera del tiempo, y, contrariamente a los múl-
tiples actos del sujeto empírico, el pensar puro es único e inmultiplicable: en él «no es
posible distinguir entre yo y otros, entre yo, que leo a Vico, entendiéndolo a fondo, y
Vico, que escribió la obra leída por mí. Así sucede siempre que una intensa lectura nos
absorbe y nos hace olvidar, como se suele decir, en el pensamiento ajeno, que enton-
ces no es en realidad sino nuestro pensamiento».49

Pero eso significa que el pensamiento puro, del mismo modo que no se iden-
tifica con Vico, es decir, con ese sujeto empírico, ese conjunto de deseos, pensa-
mientos y sentimientos que ininterrumpidamente se desarrollaron entre 1668 y

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

49. G. GENTILE, L’esperienza pura e la realtà storica, en La riforma…, p. 250. En realidad, Gentile pone como
ejemplo a Kant, pero permítase la licencia de traducción. Borges, en su relato La flor de Coleridge (Otras inqui-
siciones, Obras completas, vol. II, op. cit., pp. 233-235), comenta esta misma idea calificándola de panteista.
Es claro que esta idea encuentra una fundamentación metafísica inmediata en el panteismo. Sin embar-
go, rara vez la inmediatez es indicio de verdad. Es más, la semejanza del pensamiento puro con el aristo-

133Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



1744, tampoco se identifica conmigo mismo entendido como sujeto empírico, es
decir, tampoco se identifica con el alma que desde hace casi veinticinco años sien-
te, quiere, piensa y ahora elabora estas ideas que escribo. El pensamiento puro es la
luz que ilumina tanto la filosofía de Vico, o sea, el sujeto empírico que llamamos
Vico, como a mí, intérprete de Vico.

Dentro de la interpretación habíamos identificado tres elementos principales:
por un lado, el contenido de las ideas que se interpretan (la oración que el niño apren-
de de su madre) y el sujeto empírico autor de esas ideas (los ojos del niño) y, por otro,
el pensamiento del intérprete, que entrando en relación con esas ideas crea, desde su
propia perspectiva (los ojos del adulto), la interpretación. Pues bien, a estos tres ele-
mentos que se encuentran en el plano recto de la conciencia, ahora tenemos que aña-
dir la autoconciencia, el pensamiento puro en que son manifiestos.

Ya teníamos el criterio para discernir los elementos subjetivos de los objetivos.
Subjetivo es todo aquello que pertenece a la nueva perspectiva desde que es vista la
filosofía interpretada (los ojos del adulto). Ahora buscamos el método para discernir-
los. La dificultad que encontramos para discernir en la interpretación lo que pertene-
ce al autor de lo que es puesto por nosotros mismos radica en la tensión que hay entre
nosotros como sujetos empíricos de la interpretación y nosotros como pensamiento
puro, sujetos últimos de conciencia en que simultáneamente comprendemos a Vico y
comprendemos que comprendemos a Vico. La dificultad está en que la conciencia que
tenemos de nuestros pensamientos es, in primis, la perspectiva desde la que los con-
templamos y no, la conciencia pura. Por ello, para resolver la dificultad es necesario
depurar progresivamente nuestra conciencia de los elementos empíricos que la cons-
tituyen. De este modo, nos acercaremos siempre más a esa conciencia pura (pura, pre-
cisamente, de todo elemento empírico) que separa de sí el proceso genético por el que
se ha formado nuestra interpretación.

Depurar la conciencia de elementos empíricos no significa otra cosa más que
desplazar dichos elementos de la dimensión subjetiva del pensamiento a la objetiva,
es decir, hacer objeto de nuestro pensamiento dichos elementos. Por tanto, la hones-
tidad del intérprete consiste en una reflexión sobre su propio acto interpretativo que
busque reconstruir su perspectiva personal. Es decir, la honestidad del intérprete está
en tomar conciencia de sí mismo como sujeto empírico y realizar su interpretación a
la luz de dicha conciencia. Y así, podemos concluir con Vico que, puesto que todas

Alfonso Zúnica García

télico intelecto agente, que igualmente es asemejado a la luz y definido como único, inmutable, inmortal
e intemporal (De anima, Γ 5), sugiere que otra fundamentación metafísica es posible. Carlini, por ejemplo,
ha visto en las últimas obras de Gentile un desarrollo metafísico panenteista muy cercano a la doctrina
católica de la trascendencia de Dios (cfr. ARMANDO CARLINI, Dall’immanenza alla trascendenza dell’atto in sé,
en Giovanni Gentile. La vita e il pensiero, vol. VIII, Studi gentiliani, Florencia, Sansoni, 1958, p. 43 nota).

134 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



las realidades espirituales están en nosotros y de nosotros nacen, «entre los muchos y
muy sabios preceptos que», para orientar una interpretación a la verdad, «se celebran,
parece por completo absoluta y totalmente a propósito para ello aquel que, compren-
dido en dos pequeños vocablos, consagró la antigüedad en letras áureas en el templo
de Apolo Délfico: “Γνῶθι σεαυτόν”».50 La honestidad del intérprete es conocerse a sí
mismo, conocer su propia alma, retraerse cuanto más pueda al pensamiento puro para
objetivar y separarse a sí mismo de sí mismo. Por tanto, la suprema tarea del intérpre-
te es volver sobre sí mismo para distanciarse de su propio acto interpretativo y mos-
trar no solo a su Vico, sino, sobre todo, la perspectiva desde la que ha creado a su
Vico. O interpres, temet nosce.

CONSIDERACIONES FINALES
El objetivo de nuestro trabajo era despejar el camino hacia la integración de

las lecturas idealistas de Vico como uno de los posibles caminos hermenéuticos que
la filosofía de Vico plantea. Para ello, se había expuesto la necesidad de aclarar, en
primer lugar, el modo en que los intérpretes idealistas entendían la objetividad de la
interpretación.

Aunque hemos mostrado que se trata de una cuestión presente también en la
lectura croceana de Vico, nuestro trabajo ha expuesto principalmente la concepción
de Gentile. Ahora bien, cabe señalar que, distinguiendo entre los aspectos metafísi-
cos y los gnoseológicos de su pensamiento, la discusión se ha limitado a estos últi-
mos, queriendo explícitamente desligarlos de los primeros. De ese modo, ha resul-
tado una doctrina hermenéutica que, aun incluso considerándola como una ontolo-
gía de las realidades espirituales, queda desligada de las tesis metafísicas del actua-
lismo en torno a la naturaleza.

Ciertamente, no es la primera vez que se plantea la posibilidad de desligar la meta-
física idealista de la naturaleza de sus tesis hermenéuticas. Encontramos una idea pareci-
da en Verdad y perspectiva de Ortega y Gasset.51 En ese breve ensayo, dirigido a desmen-
tir la «errónea creencia de que el punto de vista del individuo es falso»,52 Ortega sostie-
ne que «la realidad, precisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes individua-
les, solo puede llegar a éstas multiplicándose en mil caras o haces».53 En apoyo de esta
tesis, Ortega cita un texto de Leibniz donde se pone el ejemplo de una ciudad vista por
«la multitude des substances simples». La ciudad presentará a cada una de estas concien-

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

50. G. VICO, Oración I, en Obras. Oraciones inaugurales & La antiquísima sabiduría de los italianos, ed. de F.
NAVARRO GÓMEZ, Barcelona, Anthropos, 2002, p. 5. En realidad, Vico ve en este imperativo el criterio
«para orientar una vida a la felicidad», ¿pero no es acaso la felicidad del intérprete encontrar la verdad?
51. J. ORTEGA Y GASSET, Verdad y perspectiva (1916), en ID., Obras completas, tomo II, El Espectador I, Madrid,
Taurus, 2008, pp. 159-164.
52. Ibid., p. 162.
53. Ibidem.

135Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



cias un lado distinto, de tal manera que habrá tantas ciudades cuantas son las «perspecti-
vas» o «puntos de vista» desde los que la ciudad es vista. Bautizando esta tesis como
perspectivismo, el filósofo español apostilla: «del párrafo transcrito de Leibniz apártese
cuanto en él hay de referencias a un idealiasmo monadológico».54

En analogía con el Leibniz de Ortega, la primera conclusión de nuestra expo-
sición es la identificación de un perspectivismo gentiliano independiente del actua-
lismo; y el presente artículo pretende ser una exposición sumaria de dicho perspec-
tivismo.

La otra cuestión propuesta en nuestro escrito era el problema de la integración
de las interpretaciones idealistas dentro de los actuales estudios viquianos. Aunque
aquí hayamos expuesto un perspectivismo gentiliano, la breve digresión orteguiana
nos sugiere una extensión de ese perspectivismo a un más amplio grupo idealista que,
si así se nos permite definir a Croce, incluya al otro dióscuro del novecento italiano.
Naturalmente, cuanto mayor sea la eliminación de tesis relativas a la ontología del
espíritu, mayor será el acuerdo. El mismo Ortega nos indica la dirección a seguir en
dicha reducción, resumiendo el perspectivismo del siguiente modo:

La realidad, pues, se ofrece en perspectivas individuales. Lo que para uno está
en último plano, se halla para otro en primer término. El paisaje ordena sus
tamaños y sus distancias de acuerdo con nuestra retina, y nuestro corazón
reparte los acentos.55

En efecto, también en Croce encontramos afirmaciones similares. Naturalmente,
su sintonía con Gentile hace que la orteguiana posición de la retina del espectador
asuma la forma del actual filosofar del intérprete:

Puesto que la interpretación histórica de la filosofía se genera únicamente en rela-
ción con un nuevo filosofar y en unidad con él, como uno de sus aspectos o
momentos, es claro que la historia de la filosofía no puede precederlo, no puede
ser su punto de partida, ni puede existir por sí misma antes de ese filosofar.56

Así pues, tanto para Gentile como para Croce, el reconocimiento de la necesi-
dad de asumir la propia filosofía como perspectiva desde la que interpretar la historia
de la filosofía conlleva afirmar la actualidad de todo pensador pasado, pero no la
actualidad que se persigue cuando se busca mostrar una filosofía en relación a las

Alfonso Zúnica García

54. La cita de Leibniz, recogida según el original francés, y el comentario de Ortega se encuentran en la
p. 162. Sin embargo, no se indica la obra de la que ha sido tomada. El fragmento recita: «Comme une même
ville regardée de différents côtés paraît toute autre et est comme multipliée perspectivement, il arrive de même, que par la mul-
titude infinie des substances simples ––es decir, de conciencias [nota de Ortega]––, il y a comme autant de différents
univers, qui ne sont pourtant que les perspectives d’un seul selon les différents points de vue de chaque Monade».
55. Ibid., p. 163.
56. B. CROCE, Il concetto filosofico della storia della filosofia, en Il carattere della filosofia moderna, Nápoles,
Bibliopolis, 1991, p. 67.

136 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



inquietudes de la época actual. En Croce y Gentile la actualidad de la historia de la
filosofía ha de entenderse «en el sentido de que la reflexión sobre el pensamiento
pasado es todo ello retraducción de ese mismo pasado en un nuevo pensamiento, en
el pensamiento presente».57

Ese es precisamente el principio que, según Croce, asegura a Hegel el título de
«verdadero fundador de la historiografía de la filosofía»: «Historia de la filosofía es
filosofía, filosofía que tiene plena conciencia de sí misma y, por eso, del modo en el
que se ha desarrollado y se ha formado, y cuyas etapas, recorriéndolas, juzga y defi-
ne».58 La historia de la filosofía existe en la medida en que es revivida, recorrida, por
el filosofar actual:

Pensad los hechos de la historia de la filosofía en su pasado; y no pueden ser
más que el acto, el único acto de vuestra filosofía, que no está en el pasado ni
en un presente que será pasado; porque ese acto es la vida, la realidad misma
de vuestro pensamiento, centro de irradiación de todo tiempo, pasado o futu-
ro que sea. La historia, por tanto, […] es concreta solo en el acto de quien la
piensa. (TG, XIII, 14)

Un clásico «se afirma ante nosotros como parte de nuestro tiempo y también
del mundo que, como auctor, contribuye a agrandar. Como sugiere Ortega, el clá-
sico se forja no en la fragua del pasado sino en el yunque de un presente».59 Si bien
el pasado es siempre el pasado, único e inmodificable, el conjunto de todos los actos
que ya fueron y nunca volverán; el presente, por el contrario, es siempre un presen-
te, mi presente, un presente en perspectiva. Tot capita, tot praesentia.

En verdad, el perspectivismo es una adquisición consolidada en la historio-
grafía viquiana.60 Sin embargo, se ha de reconocer que se trata de una adquisición
consolidada, sobre todo, a partir del nuovo corso de los estudios viquianos. Como
señalábamos en la introducción, una de las principales objeciones que recibieron las
reconstrucciones idealistas de la filosofía de Vico fue precisamente el haber pecado

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

57. RAFFAELO FRANCHINI, La teoria della storia di Benedetto Croce, a cargo de R. VITI CAVALIERE, Nápoles,
Edizioni Scientifiche Italiane, 1995, pp. 148-49.
58. B. CROCE, Il concetto filosofico della storia della filosofia, cit., p. 59.
59. J.M. SEVILLA FERNÁNDEZ, Introducción en G.B. VICO, Obras. Oraciones inaugurales & La antiquísima sabi-
duría de los italianos, ed. y trad. de F. NAVARRO GÓMEZ, cit., p. XI.
60. Testimonio de ello es el 32º número de la revista Cuadernos sobre Vico, que a propósito del aniversario
del nacimiento de Vico solicitó a los invitados «ofrecer una narración de su recepción personal de Vico, de
la experiencia intelectual que su pensamiento y su obra hayan supuesto para cada cual, así como una inter-
pretación acerca de la importancia histórica y la relevancia filosófica del filósofo napolitano» (p. 14). En
suma, pedía a los intérpretes dar razón de la formación de su Vico, cumpliendo así el ejercicio de honesti-
dad hermenéutica que hemos descrito. Prueba manifiesta de la conciencia (diversamente argumentada y
fundamentada) de la subjetividad de la interpretación en los estudios viquianos son los significativos títulos
que componen el volumen, entre los que cabe destacar algunos más explícitos como «Mi Vico hermenéu-
tico» (Amoroso), «Mi Vico» (Martínez Bisbal; y Nuzzo), «Mis tres Vicos» (Badillo), «“Mis” Vico»

137Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



de haber alterado la filosofía de Vico hasta transformarla exclusivamente en un
momento histórico-especulativo de sus propias filosofías.

La diferencia de las concepciones idealistas respecto a los estudios posterio-
res está en ver en el «espiritualismo absoluto»61 una irrenunciable adquisición del
pensamiento europeo. Esta doctrina, que venía a «disgregar y disolver el concepto
mismo de una naturaleza puesta en frente del espíritu, y llevaba a hacer de esta un
producto del espíritu»62 y concluía que «los objetos de la experiencia son fenóme-
nos, pero no solo para nosotros, como creía Kant, sino que son tales para nosotros
porque son tales en sí, en cuanto que no tienen en sí el principio de su existencia»,63

se convertía para Croce y Gentile en la única perspectiva históricamente legitima-
da para leer a Vico (y a cualquier otro filósofo moderno). Aunque de facto admitie-
sen que los presentes son tantos como hombres pensantes, para los filósofos idea-
listas el único presente teoréticamente representativo de ese momento histórico era
el espiritualismo absoluto.

Ahora bien, creo que de nuestra exposición debe concluirse que, dentro de la
posición idealista, la imposición de una perspectiva única debe separarse del perspec-
tivismo con el que, infundadamente, los idealistas justificaban su imposición. A fin de
cuentas, el perspectivismo idealista, con sus distintas variantes, no entra en contradic-
ción con la reivindicación anti-idealista de una libertad de lecturas y acercamientos al
texto de Vico. Al contrario, en estas páginas hemos visto que la misma posición idea-
lista puede llegar a ser incluso una justificación de esa reivindicación. Precisamente,
amparados en esa bandera, se nos impone la necesidad de volver sobre las interpreta-
ciones idealistas y realizar una tarea de honestidad hermenéutica que tematice sus ele-
mentos subjetivos, de manera que dichas interpretaciones sean depuestas del trono de
la perspectiva única y censadas como una de las múltiples caras del prisma viquianο.

Alfonso Zúnica García

(Cacciatore), «Vico a mi manera» (Pastor), «Mi perspectiva viquiana» (Botturi) o «Vico y yo» (García
Marqués) entre otros. Así pues, este concursus hominum litteratissimorum es, como señala Girard, una invitación,
para todo lector de Vico, a «plantearse cuál es su Vico» (P. GIRARD, «Giambattista Vico y la política de la
razón», Cuadernos sobre Vico, n. 32, 2018, p. 136).
61. El primero en usar esta expresión con este significado fue Bertrando Spaventa (cfr. B. SPAVENTA,
Idealismo o realismo?, en Scritti filosofici, en ID., Opere, Florencia, Sansoni, 1972, vol. I, p 559). Aunque tanto
Gentile como Croce la asumieron para referirse a sus propias filosofías, es claro que no la entendieron
unívocamente. Aquí resaltamos los elementos de consenso, pero es claro que dentro de esa común diso-
lución de la materia en el espíritu, Gentile identificaba el espíritu con un Yo absoluto de hegeliana memo-
ria, que se manifestaba en la naturaleza como «autóctisis» del pensar puro, mientras que para Croce esa
concepción neohegeliana no era más que un residuo de la vieja metafísica trascendentista hacia cuya
negación la filosofía moderna se ha dirigido progresivamente.
62. B. CROCE, Il concetto della filosofia come storicismo assoluto, p. 22. Cfr. también Storicità della natura, en Il
carattere della filosofia moderna, pp. 229-235, donde Croce remite a otros escritos suyos.
63. G. GENTILE, Bertrando Spaventa, en B. SPAVENTA, Opere, vol. I, p. 71.

138 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



El Vico de los idealistas no es el Vico, sino un Vico y, como tal, debe ser escuchado e
incluido en el torrente de lo real que resulta «de la integración de la multiplicidad de
puntos de vista que lo cercan y abrazan».64 Así como todas las perspectivas son nece-
sarias, todos los hombres somos necesarios.

* * *

La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico

64. “Nota de los editores”, Cuadernos sobre Vico, n. 32, 2018, p. 15.

139Cuadernos sobre Vico 35 (2021)





II

ESTUDIOS SOBRE VICO
Y LA CULTURA HISPÁNICA





Instituciones, poder y lenguaje. Sobre la reciente recepción de Vico en Argentina (2003-2018) – Institutions, Power and Language. On the
recent reception of Vico in Argentina (2003-2018) – Istituzioni, potere e linguaggio. Sulla recente fortuna di Vico in Argentina (2003-2018) –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.08

INSTITUCIONES, PODER Y LENGUAJE.
SOBRE LA RECIENTE RECEPCIÓN DE VICO

EN ARGENTINA (2003-2018)

Alberto M. Damiani
(Universidad de Buenos Aires)

RESUMEN: Este trabajo pretende presentar un panorama acerca de la historia de la crítica histórico-filosófica sobre la
obra de Vico, producida en argentina desde 2003 a 2018. Mediante este panorama sostengo la siguiente tesis. Esa crí-
tica se concentró en tres temas: instituciones, poder y lenguaje. El texto comienza con una reconstrucción de trabajos
argentinos sobre la concepción viquiana de las instituciones sociales y políticas. Luego son presentados los trabajos
argentinos sobre la teoría viquiana del poder político y sobre la relación entre la tradición retórica y la teoría de Vico
sobre el lenguaje y la sabiduría poética. Este devenir evidencia una notable presencia de Cuadernos sobre Vico.
PALABRAS CLAVE: G. Vico, Argentina, instituciones, poder, lenguaje, A.M. Damiani. 

ABSTRACT: The paper aims to show an overview about the historical philosophical research on Giambattista Vico in
Argentina from 2003 to 2018. Throw this overview, I defend the following these. This research was focused on three
topics: institutions, power and language. The paper begins with a reconstruction of the Argentineans works on Vico’s
historical conception on social and political institutions. After that, are presented the Argentineans works on Vico’s
theory of political power and on connection between the tradition of rhetoric and Vico’s theory of language and poet-
ic wisdom. There is a large presence of Cuadernos sobre Vico. 
KEYWORDS: G. Vico, Argentina, institutions, power, language, A.M. Damiani. 

a recepción de la filosofía de Vico en Argentina se inicia en la segunda déca-
da del siglo XIX, cuando pensadores de la talla de Juan Bautista Alberdi,

Domingo Faustino Sarmiento y Pedro De Ángelis se nutren de las ideas del pensador
napolitano, a fin de elaborar las categorías que les permiten intervenir en los debates

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.08
© Alberto Mario Damiani, 2021

El texto ofrecido por el Autor para su publicación en la Revista ha pasado la revisión crítica por pares ciegos. En plataforma OJS:
ingresado 17/12/21 y aceptado 29/12/21.

LL

[143]



políticos y sociales que acompañan la fundación del joven Estado latinoamericano.1
Esta recepción ha continuado durante el siglo XX, tanto en el contexto de discusiones
ideológicas y culturales, como en el marco más estricto de investigaciones histórico
filosóficas, desarrolladas en el ámbito universitario.2 En este trabajo me propongo pre-
sentar un panorama de la recepción de Vico en Argentina desde 2003 a 2018. Sin pre-
tensión de ser exhaustivo en la reconstrucción del mismo, intento mostrar que, en el
período mencionado, las investigaciones argentinas sobre el filósofo napolitano se
centraron en tres núcleos conceptuales. El primero se refiere al interés que la concep-
ción histórica de las instituciones, desarrollada por nuestro autor, despertó entre los
investigadores argentinos de su obra . En segundo lugar, me detengo a presentar algu-
nos trabajos que se concentran en la teoría viquiana del poder en general y del poder
político en particular. Por último, me refiero a un grupo de trabajos dedicados a estu-
diar la concepción lingüístico-retórica de nuestro autor. 

I
En el período indicado, se han producido en Argentina una serie de trabajos

dedicados a la concepción viquiana de las instituciones. El primero es un libro de mi
autoría, dedicado a la relación entre sentido y praxis en la obra del napolitano.3 A dife-
rencia de la usual identificación de la Scienza nuova con el primer sistema moderno de
filosofía de la historia, este trabajo apunta a destacar el carácter eminentemente políti-
co del pensamiento viquiano. Intento mostrar que la investigación acerca de los prin-
cipios que rigen la naturaleza común de las naciones no surge, en la obra de Vico, de
un interés puramente teórico ––esto es: un interés por determinar el sentido de la his-
toria de las naciones pasadas–– sino, fundamentalmente, de un interés práctico, pun-
tualmente vinculado a la necesidad de orientar el gobierno de las naciones presentes.
El objetivo principal de la Scienza Nuova sería, entonces, proporcionar un conocimien-
to racional que permita orientar el gobierno del mundo civil, atendiendo a los aspectos
que pueden hacer peligrar las instituciones propias de la edad humana. El trabajo
comienza reconstruyendo la concepción histórica de la naturaleza humana sobre la cual
se funda la filosofía política de Vico; continúa presentando al lenguaje  como instancia
de articulación entre el mundo civil y la naturaleza humana; luego trata sobre las con-
diciones institucionales, lingüísticas y antropológicas del mundo civil y, por último,
examina el interés práctico que anima a la Scienza Nuova.4

Alberto M. Damiani

1. Cfr. J.I. SAZBÓN, «De Angelis difusor de Vico: examen de un paradigma indiciario», Cuadernos sobre
Vico, n. 3, 1993, pp. 157-186; C.A. LÉRTORA DE MÉNDOZA, «Vico y Sarmiento: un caso para el tema de
las influencias», Cuadernos sobre Vico, n. 3, 1993, pp. 143-155. 
2. Cfr. J.M. SEVILLA, El  espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hispánica (1737-2005), Nápoles,
La città del Sole, 2007.
3. A.M. DAMIANI, Domesticar a los gigantes. Sentido y praxis en Vico, Rosario, UNR Editora, 2005.
4. Cfr. I. BEADE, «El sentido de la praxis», Cuadernos sobre Vico, n. 21-22, 2008, pp. 289-299.

144 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Años más tarde, la concepción histórica de las instituciones humanas la exami-
né en un trabajo dedicado al concepto de historia en Vico.5 En este trabajo sostengo
que hay tres cuestiones que delimitan la concepción viquiana sobre el sentido de la
historia en la obra de nuestro autor. La primera se refiere a la posibilidad del conoci-
miento histórico, justificada mediante el célebre principio verum ipsum factum. La
segunda se refiere a la estructura institucional del mundo civil, consistente en que el
mismo no solo es una obra humana, sino también una realidad regida por principios
y regularidades universales, en las que reside “la naturaleza común de las naciones”,
objeto de la Scienza nuova. Por último, examino la cuestión de la compatibilidad entre
la autoría humana de las instituciones del mundo civil y la estructura ideal y eterna de
esa obra, cuestión resuelta mediante la conexión entre libre albedrío, sentido común
y providencia divina.

Durante 2010 son publicados tres trabajos sobre la concepción viquiana de las
instituciones del mundo civil. En el primero, Luciano Córsico se propone establecer
un examen comparativo de Vico y Fichte sobre el problema de la validez universal del
derecho.6 Para ello presenta a la Scienza nuova y a la Wissenschaftslehre como dos
modelos alternativos de fundamentación teórica, orientados ambos al objetivo de jus-
tificar racionalmente la validez universal del derecho. Según el autor, la ciencia
viquiana ofrece una auténtica filosofía del derecho, en la que el modelo de la historia
ideal eterna se realiza en la historia efectiva del género humano y de sus instituciones
civiles. Esta filosofía combina un fuerte compromiso metafísico con premisas y datos
históricos, antropológicos y sociológicos, no siempre examinados críticamente. Por
otra parte, la fundamentación fichteana del derecho elude dicho compromiso median-
te el método deductivo, propio de la filosofía trascendental, que excluye sistemática-
mente presupuestos fácticos, ontológicos, históricos y sociológicos. Este método parte
del concepto puro de la racionalidad y de sus posibles usos. 

En un trabajo del mismo año José Luis Fliguer estudia la concepción viquiana
de las instituciones, identificando la Scienza Nuova con una sabiduría evolutiva dedi-
cada a reconstruir el carácter histórico de la naturaleza humana.7 En este trabajo, el
autor sostiene que la posición de Vico con relación a la tradición ilustrada le posibilitó
desarrollar un singular concepto de naturaleza humana. El mismo permite superar la
ruptura entre las interpretaciones naturalistas-evolucionistas del fenómeno ético-políti-
co humano y el pensamiento dominante en las ciencias sociales y humanas, que le nie-

Sobre la reciente recepción de Vico en Argentina (2003-2018)

5. A.M. DAMIANI, «Pasado histórico y presente político en Giambattista Vico», Cuadernos filosóficos, VI,
2009, pp. 81-109.
6. L. CÓRSICO, «Vico y Fichte: la validez universal del Derecho», Cuadernos sobre Vico, n. 23-24,
2009/2010, pp. 113-132.
7. J.L. FLIGUER, «La Scienza nuova como sabiduría evolutiva», Cuadernos sobre Vico, n. 23-24, 2009/2010,
pp.151-175.

145Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



gan estatuto científico al concepto mencionado. Basada en la comparación realizada
por Augusto Blasi entre la psicología del desarrollo de Kohlberg y la concepción de
Vico, la argumentación pretende mostrar que la Scienza nuova propone una idea de
hombre que se despliega en su historia natural. Esta idea generaría un espacio concep-
tual en el que la antropología filosófica, cultural y evolucionista pueden converger. De
este modo, la filosofía de Vico ofrecería una matriz conceptual que permitiría localizar
el aporte del discurso evolucionista a la comprensión de la justificación de los juicios
morales, como también la relación entre la naturaleza humana y el desarrollo de las ins-
tituciones político-culturales. Asimilando el proyecto filosófico de Vico con las inves-
tigaciones del biólogo Conrad H. Waddington se propone, finalmente, la vigencia del
proyecto de la Scienza nuova como sabiduría evolutiva. 

Por último, en el mismo año, Gustavo Salerno publica un trabajo dedicado a
examinar la problemática de la creación y modificación de las instituciones según la
Scienza nuova.8 Para ello, reconstruye, por un lado, los argumentos que permiten afir-
mar, siguiendo a la Scienza Nuova, que el lenguaje y la política se hallan fuertemen-
te interrelacionados. Posteriormente, de manera crítica, examina algunas interpreta-
ciones que aproximan el pensamiento de Vico a la filosofía del lenguaje contemporá-
nea. La tesis defiendida por el autor es que el lenguaje no expresa meramente una
peculiar visión del mundo, sino que es el medio indispensable para la creación y
modificación de las instituciones del mundo civil. 

Tres años más tarde, Gonzalo Carrión examina la base gnoseológico-antropo-
lógica de las instituciones mediante una comparación de las críticas de Vico y Adam
Smith al racionalismo y sus concepciones sobre el ingenio y la  imaginación.9 Este tra-
bajo tiene por objeto identificar algunas coincidencias entre las ideas de Vico y Smith
sobre los principios gnoseológico-antropológicos en los que asientan sus concepcio-
nes acerca del conocimiento científico-filosófico. El autor muestra que ambos autores
elaboraron sus posiciones filosóficas en diálogo crítico con el racionalismo, lo que les
permitió reestructurar la manera de comprender y caracterizar el conocimiento huma-
no destacando la acción de las facultades del ingenio en Vico y la imaginación en
Smith. 

Durante los años siguientes, publico dos trabajos sobre la concepción histórica
de las instituciones del mundo civil formulada por nuestro autor. En el primero, me
propongo aclarar la convergencia de la sociabilidad natural del hombre y la artificia-
lidad del mundo civil en la concepción política del filósofo napolitano.10 Para ello

Alberto M. Damiani

8. G. SALERNO, «La creación y modificación de las instituciones según la Scienza nuova», Cuadernos sobre
Vico, n. 23-24, 2009/2010, pp. 177-184.
9. G. CARRIÓN, «Ingenio e imaginación crítica al racionalismo y propuestas gnoseológico-antropológi-
cas en Giambattista Vico y Adam Smith», Philosophia. Anuario de Filosofía, LXIII, 2013, 2, pp. 39-59.
10. A.M. DAMIANI, «Instituciones artificiales y sociabilidad natural en Vico», Cuadernos sobre Vico, n. 28-
29. 2014/2015, pp. 15-30.

146 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



comienzo reconstruyendo brevemente su posición dentro de la polémica que mantie-
ne con la Escuela Moderna del derecho natural respecto del problema de la sociabili-
dad natural del ser humano. Luego me ocupo de examinar la cuestión de la compati-
bilidad de las concepciones viquianas de estado salvaje y de sociabilidad natural y
examino el desarrollo histórico institucional de dicha sociabilidad en conexión con la
teoría viaquiana de las formas de gobierno. En el segundo, intento aclarar el modo en
que Vico examina el problema del porvenir de la humanidad desde una perspectiva
filosófico-política.11 Para ello comienzo presentando brevemente la necesaria ambi-
güedad que contiene la noción de “humanidad” en la Scienza Nuova. Luego me deten-
go a examinar el modo en que esta ciencia puede estudiar el futuro de la humanidad
y las respuestas que ofrece al respecto. Estas respuestas pueden ser formuladas en el
marco de la “filosofía política”, en el peculiar sentido que Vico le asigna a esta expre-
sión. El trabajo concluye indicando las razones por las que la ciencia viquiana puede
ser considerada una filosofía de este tipo, interesada por el futuro de las instituciones
humanas y el desarrollo de una “mente heroica”. 

II
En segundo lugar, durante el período estudiado, diversos investigadores argen-

tinos se han dedicado a la teoría viquiana del poder en general y del poder político en
particular. Un primer trabajo ha sido publicado por Gabriel Livov sobre la relación
entre poder y corporalidad. El autor se propone analizar las formas de pensar la rela-
ción entre las instituciones sociales y la corporalidad en la última edición  de la
Scienza nuova.12 El tema de la gigantología viquiana es examinado atendiendo a las
siguientes cuestiones: la relación entre el cuerpo normal y el cuerpo gigantesco, los
modos de producción del cuerpo de correctas proporciones, los modos de habitar del
cuerpo en el espacio, la conexión con el problema de la barbarie, el método viquiano
para investigar el mundo de los gigantes e incluirlos en su teoría del mundo civil. El
trabajo presenta esta cuestión desde una perspectiva cronológica y una perspectiva
problemática. Cronológicamente, el trabajo sigue el desarrollo del cuerpo múltiple de
la Scienza nuova en su normalidad originaria, en su devenir gigantesco y en su rela-
ción con las instituciones básicas de la civilización: cuerpo religioso; cuerpo púdico-
matrimonial; cuerpo higiénico; cuerpo comunicado. También cronológicamente ana-
liza los modos de acondicionamiento del territorio, desde el espacio liso e indómito
del nómada hasta la domesticación producto del sedentarismo, condición que genera

Sobre la reciente recepción de Vico en Argentina (2003-2018)

11. ID., «El futuro de la humanidad en la filosofía política de Giambattista Vico», Cuadernos sobre Vico, n.
30-31, 2016/2017, pp. 105-119.
12. G. LIVOV, «Corporalidad y poder en la Scienza nuova de 1744», Cuadernos sobre Vico, n. 25-26, 2003,
pp. 65-100.

147Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



una frontera y de allí un conflicto que se resuelve en la república. El abordaje proble-
mático considera, como cuestiones centrales, la barbarie y el descenso metodológico,
y concluye planteando el problema sobre la politicidad del cuerpo. 

Durante los años siguientes publico tres trabajos sobre la teoría política de
Vico. En el primero intento mostrar que Vico comparte con Grocio el objetivo de refu-
tar el escepticismo político, pero discrepa en la estrategia para realizar ese objetivo.13

A diferencia de Grocio, Vico concede a Carnéades que los móviles de la acción huma-
na son egoístas y que la idea de un derecho natural racional no puede orientar el esta-
blecimiento del mundo civil. Estas concesiones le permiten ofrecer una mejor estra-
tegia contra el escepticismo.  En el segundo, intento mostrar que la teoría política de
Vico presupone una concepción histórica de la naturaleza humana.14 Esta concepción
es inescindible de la teoría viquiana de las formas de gobierno y de su sucesión en el
curso que recorren todas las naciones según la idea de una historia ideal eterna. En el
tercero, intento examinar la conexión viquiana entre el pasado histórico, estudiado por
la “parte teórica” de su Scienza nuova y el presente político, estudiado por la “parte
práctica” de la misma.15

Para ese entonces, Patricio Alarcón publica un trabajo sobre la función del
temor reverencial en las filosofías políticas de Hobbes y Vico.16 Partiendo de un aná-
lisis de Carlo Ginzburg sobre la convergencia del temor y la reverencia en el Leviatán
de Thomas Hobbes, el autor se propone analizar el papel cumplido por el temor y la
reverencia en Vico, y el origen religioso del mundo civil. El temor, por intermedio de
la imaginación, cumple una función coercitiva en los hombres gentiles; pero también
una función inspiradora en ambos autores. El terror a lo desconocido, por la ignoran-
cia de las causas, hizo que los hombres se unieran, bien por el pacto, bien por la inter-
vención providencial, constituyendo las instituciones humanas. La mayor coinciden-
cia encontrada por el autor entre ambos filósofos es el profundo temor a la disolución
de los gobiernos civiles de su época. Hobbes y Vico están pensando en la acción polí-
tica y establecen modelos de intervención real sobre la vida política de su tiempo. El
móvil que los motiva a escribir, y que alimenta su creatividad, no es el temor reveren-
cial a Dios que atemorizaba a sus gentiles, sino, por el contrario, el profundo temor a
los hombres. 

Alberto M. Damiani

13. A.M. DAMIANI, «¿Cómo enfrentar el escepticismo político? Vico vs. Grocio», Cuadernos de historia de la
filosofía, VIII, 2004, pp. 26-32. 
14. ID., «Il governo degli animi. I presuposti antropologici della politica in Giambattista Vico», en M.
MARTIRANO, G. CACCIATORE (eds.), Vico nelle culture iberiche e lusitane, Nápoles, Guida Editore, 2004, pp.
185-202.
15. ID., «Pasado histórico y presente político en Giambattista Vico», Cuadernos filosóficos, VI, 2009, pp. 81-
109.
16. P. ALARCÓN, «El temor reverencial: un principio político en Hobbes y Vico», Cuadernos sobre Vico, n.
23-24, 2009/2010, pp. 91-111.

148 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Al año siguiente, David A. Roldán publica un trabajo referente a  la recepción
filosófica y filológica de Vico en el marxismo occidental.17 El autor parte de la rea-
parición en la filosofía contemporánea de temas introducidos por el napolitano, tales
como la constitución de un anti-cartesianismo que introduce la historia como ele-
mento del filosofar; el énfasis en la comprensión de la historia como una «totalidad»,
que alberga partes o «cursos y recursos»; la recuperación de la palabra retórica como
legítima para el sostenimiento de las instituciones y, en definitiva, la continuidad de
la vida humana; el valor de los mitos en cierta etapa de la humanidad; la importan-
cia de la acción humana, inmortalizada en su famoso principio verum ipsum factum.
En el marco de este reconocimiento, el autor analiza la cuestión examinando una
referencia que Marx hace de Vico, para después exponer dos de las principales recep-
ciones del pensamiento del napolitano en el denominado «marxismo occidental»,
con el objetivo de sacar a la luz las aporías que dichas recepciones enfrentan y des-
tacar la tensión entre el acercamiento filológico-histórico y el filosófico. 

En el mismo año, Graciela Brunet, examina la relación entre theoría, poíesis y
praxis en la filosofía política de Vico y de Hannah Arendt.18 En este trabajo, la auto-
ra analiza la interpretación de Arendt sobre la aplicación viquiana de los principios
universales de la Scienza nuova al mundo civil. Para ello defiende las siguientes tesis:
a) existe cierta afinidad entre la finalidad “práctica” de la poesía en Vico y la catego-
ría de narratividad en Arendt; b) existe una marcada diferencia en cómo ambos auto-
res conciben la posibilidad de intervención sobre el mundo civil. Vico propone la fun-
ción de la prudencia basada en el sentido común para evitar la ruina de las naciones;
Arendt apuesta al juicio reflexivo y al pensamiento como medios de conjurar las
catástrofes políticas. El trabajo explora las articulaciones existentes entre los concep-
tos de theoría, praxis y poíesis en la concepción viquiana de la ciencia social,  y entre
las categorías arendtianas de labor, trabajo y acción; comparando el rol de la pruden-
cia viquiana y el del juicio reflexivo arendtiano. La autora sostiene cierta afinidad
entre la finalidad práctica de la poesía en Vico y la categoría de narratividad (storyte-
lling) en Arendt; no obstante, afirma una marcada diferencia en la manera como
ambos autores conciben la posibilidad de intervención sobre el mundo civil y sus ins-
tituciones. Vico propone la función de la prudencia basada en el sentido común para
evitar la ruina de las naciones, mientras Arendt apuesta al juicio reflexivo y a la facul-
tad del pensamiento como medios de conjurar las catástrofes políticas.

Por último, a comienzos de la segunda década del siglo XXI, publico cuatro tra-
bajos sobre la teoría viquiana del poder político. El primero se refiere a la relación

Sobre la reciente recepción de Vico en Argentina (2003-2018)

17. D. ROLDÁN, «La recepción filosófica de Vico y sus aporías filológicas. El caso del marxismo occiden-
tal», Pensamiento, LVII, 2011,  pp. 407-426.
18. G. BRUNET, «Theoría, poíesis y praxis en la filosofía política de Vico y Arendt», Revista de filosofía y teoría
política, XLII, 2011, pp. 11-31.

149Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



entre reflexión y política en la filosofía de Vico.19 En él examino el modo en que Vico
presenta el conocimiento de sí mismo desde una perspectiva novedosa en el marco
del giro reflexivo propio de la filosofía moderna. La novedad de la perspectiva
viquiana reside en que permite indagar el origen histórico-político del mismo.
Comienzo examinando este problema en la Primera Oración Inaugural y el De
Antiquissima. Luego considero el origen histórico político de la autoconciencia, tal
como aparece presentado en la última edición de la Scienza nuova. A continuación
analizo el sentido de la máxima “nosce te ipsum” como un precepto dirigido por
Solón a los plebeyos de la Atenas aristocrática, a fin de que estos reconozcan la natu-
raleza humana común, que los iguala con los patricios. De esta manera ubico dicha
máxima como expresión de un momento del desarrollo histórico de la racionalidad
humana, que se expresa antes mediante las fábulas de Esopo y después mediante la
filosofía griega del período clásico. Por último conecto el conocimiento de sí mismo,
prescrito por la máxima de Solón, con la reflexión necesaria para fundamentar epis-
temológicamente la propia scienza viquiana. 

En el segundo trabajo, presento las mencionadas tesis viquianas sobre las
fábulas de Esopo y la máxima de Solón como un modelo de crítica social, que
comparo con las de Rousseau y Marx.20 En el tercero, explico la función del empe-
rador Augusto en la teoría política de Vico sobre la naturaleza común de las nacio-
nes.21 El traba jo comienza con una breve presentación de los principios filosóficos
de esa teoría. Luego, relaciono esos principios con las tesis sobre el imperio de
Augusto, que Vico sostiene en el Diritto universale y en la Scienza nuova y con-
cluyo que para la concepción cíclica de la historia, formulada por Vico, el empe-
rador Augusto tiene una relevancia contemporánea como paradigma de las moder-
nas monarquías europeas del siglo XVIII. Por último, examino la relación que nues-
tro autor establece entre política y secularización.22 Para ello, parto de que Vico
combina dos elementos aparentemente contrarios. Por un lado, eleva a “principio
incuestionado” de su scienza la convicción secularizada de que el ser humano es
el autor del mundo civil y, por el otro, rechaza el intento de pensar el derecho pres-
cindiendo de la idea de providencia divina. Intento mostrar que esta aparente para-
doja, inscrita en la concepción viquiana de la secularización política, no entraña
contradicción alguna. Para cumplir con este propósito comienzo reconstruyendo la

Alberto M. Damiani

19. A.M. DAMIANI, «Nosce te ipsum. Reflexión y política en Vico», Cuadernos sobre Vico, n. 23-24,
2009/2010, pp. 133-150.
20. ID., «Crítica y acción», en L. MISSERI y J. BRANDO (Eds.), La crítica en la filosofía contemporánea. Su fun-
ción, sus límites y sus antecedentes, Mar del Plata, Universidad de Mar del Plata, 2011, pp. 91-105
21. ID., «Augusto y la naturaleza común de las naciones en la filosofía política de Giambattista Vico»,
Actas y comunicaciones del Instituto de historia antigua y medieval, X, 2014, pp. 53-62.
22. ID., «Política y secularización en Giambattista Vico», en E. ROMÁN y L. CATOGGIO (Eds.), El fenóme-
no de la secularización, Mar del Plata, Universidad Nacional de Mar del Plata, (2015), pp. 112-128.

150 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



concepción viquiana de la secularización política en términos de una transforma-
ción histórica del modo de legitimar la relación mandato-obediencia. Luego con-
sidero las consecuencias de esta transformación sobre la sucesión de los principios
del mundo civil y presento las críticas de Vico al iusnaturalimo moderno como un
corolario de su concepción del proceso histórico de secularización política. Por
último, presento esa concepción como el marco para examinar el difícil tópico del
providencialismo viquiano. 

3
Durante el período 2003-2018, además de los mencionados trabajos centrados

en las concepciones viquianas de las instituciones y del poder, investigadores argen-
tinos se han interesado por la filosofía del lenguaje retórico del napolitano. Un primer
trabajo es el de María José Rossi dedicado a una consideración hermenéutico-filosó-
fica sobre la antinomia viquiana tópica/crítica.23 La autora examina esta antinomia en
el marco de la teoría retórica viquiana y la contrapone políticamente al uso gadame-
riano del recurso a la tradición y al sensus communis. En ese sentido, presenta a la
retórica viquiana como el punto de partida de otro tipo de hermenéutica filosófica fun-
dada en la diferencia y en el conflicto social.

En un segundo trabajo Sandra Visokolskis y Gonzalo Carrión examinan la
cuestión de la fertilidad del ingenio en la ciencia, mediante una comparación de las
teorías de Vico y Charles Sanders Peirce.24 En este trabajo, la concepción retórica
sobre la función del ingenio en el proceso de descubrimiento de argumentos es conec-
tada con el proceso creativo de descubrimiento científico para mostrar sus relaciones
y potencialidades, en el marco de las discusiones actuales en filosofía de la ciencia.
Para ello recurren tanto a la noción viquiana de ingenio como a la de abducción peir-
ceana. Sostienen que, dadas las caracterizaciones de la facultad del ingenio que Vico
expone a lo largo de sus obras, es posible establecer una sistematización metodológi-
ca de dicha facultad en términos de razonamiento abductivo. Asimismo, al relacionar
estas dos concepciones, señalan que es posible lograr una perspectiva revisada de la
abducción en Peirce a través de la noción de semejanza. Esta reformulación de la
noción de abducción permite, según los autores, ubicar al napolitano como un precur-
sor en la superación de la tesis de una rígida delimitación entre los contextos de des-
cubrimiento y justificación en la investigación científica, idea tematizada posterior-
mente por la filosofía de la ciencia.

Sobre la reciente recepción de Vico en Argentina (2003-2018)

23. M.J. ROSSI, «Ars topica vs. crítica. Hacia una hermenéutica en perspectiva», en L. MISSERI y J.
BRANDO (Eds.), La crítica en la filosofía contemporánea, cit., pp. 203-219.
24. S. VISOKOLSKIS - G. CARRIÓN, «Charles Sanders Peirce y Giambattista Vico. Acerca de la fertilidad
del ingenio en la ciencia», Revista de filosofía. Conceptos, III, 2013, 4, pp. 162-192.

151Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



En un tercer trabajo, el mismo Gonzalo Carrión examina la relación entre
conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en las obras de Vico y Adam Smith.25

Para ello analiza la función del lenguaje persuasivo en ambos autores, sobre el fondo
del contexto más general de una comparación entre la ilustración napolitana y la ilus-
tración escocesa del siglo XVIII. En ese marco, el autor analiza la función del lengua-
je persuasivo en la formación de los vínculos sociales. Por último, Milagros del Pilar
Chain se encarga de destacar la preeminencia de la sabiduría poética en la filosofía de
Vico.26 Partiendo de las críticas de Vico al cartesianismo de su época y de la conse-
cuente rehabilitación de la tradición retórica-renacentista, la autora estudia la defensa
viquiana de la tradición filológica y de la retórica y del lenguaje poético-metafórico
en oposición al lenguaje lógico-racional, tanto en las primeras obras como en la
Scienza nuova.

4
Como señalé al comienzo de este trabajo,27 el mismo no pretende ser exhausti-

vo, sino solo presentar un panorama de la reciente recepción de Vico en Argentina
durante los últimos quince años entre 2003 y 2018. En el mismo intenté mostrar que,
en este período, los historiadores argentinos de la filosofía que se ocuparon de la obra
del filósofo napolitano se interesaron en tres núcleos conceptuales: la concepción his-
tórica de las instituciones, la teoría viquiana del poder político en particular y la con-
cepción lingüístico retórica de nuestro autor. El hecho de haber sido protagonista de
la recepción argentina de la filosofía de Vico durante el período aquí examinado no
me ubica en el mejor lugar para evaluarla científicamente y para explicarla en el
marco de la historia cultural de mi país. Seguramente, dicha evaluación podrá ser rea-
lizada por otros colegas que se ocupan de la obra de Vico y dicha explicación podrá
ser llevada adelante por historiadores especializados en la historia de las ideas de la
Argentina reciente. 

d b

Alberto M. Damiani

25. G. CARRIÓN, «Conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en Giambattista Vico y Adam Smith»,
Cuadernos sobre Vico, n. 27, 2013, pp. 99-112.
26. M.P. CHAIN, «La preeminencia de la sabiduría poética en la filosofía de Vico», Síntesis, V, 2014, pp.
58-73.
27. El presente trabajo fue presentado por invitación en 2018 a una revista italiana para un monográ-
fico sobre Vico, pero al no haberse publicado aún en 2020 se entrega a Cuadernos sobre Vico como un iné-
dito, con independencia de que más adelante sea publicado en Italia, para la sección sobre “Vico y la
cultura hispánica”. [N.B.]

152 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.09
© José Manuel Sevilla Fernández, 2021

[153]

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX (1840-1874) – Blasts of Vico in Spanish XIXth Century Daily Press (1840-1874) –
Lampi di Vico nella stampa quotidana spagnola del Novecento (1840-1874) – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.09

RÁFAGAS DE VICO EN LA PRENSA DIARIA
ESPAÑOLA DEL SIGLO XIX. DESDE EL FINAL DE LA

PRIMERA GUERRA CARLISTA (1840) HASTA EL
FINAL DEL SEXENIO DEMOCRÁTICO (1874).

[Versión actualizada y notablemente ampliada del texto*]

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)
Dedicado a Giuseppe Cacciatore,

por su 75 cumpleaños (2 de diciembre de 2020)

*Versión extensa del artículo escrito en 2017 para celebrar al año siguiente el 350º aniversario de Vico y el 150º de
La Gloriosa. Texto notablemente ampliado para su publicación en esta sede de Cuadernos sobre Vico, para celebrar los
30 años de la revista hispalense de estudios viquianos (1991-2021).

RESUMEN: Este artículo estudia la recepción de Vico en la prensa diaria española entre 1840 y 1868. En el contexto
de la dialéctica entre tradicionalistas y liberales, la “Ciencia Nueva” es sinónimo de “Filosofía de la Historia” y Vico
es visto como un genio incomprendido en su época, aunque felizmente descubierto para la proyección del “Siglo del
Progreso”. Esta obra constituye un Añadido más a El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hispá-
nica (Nápoles, 2007), y es una versión muy ampliada (doble extensión) del homónimo artículo en Rocinante. Rivista
di filosofia iberica, iberoamericana e interculturale (2018-2019), aún en prensa.
PALABRAS CLAVE: G. Vico, Hispanismo, Siglo XIX, Revolución de 1868, prensa diaria, José M. Sevilla. 

ABSTRACT: This paper studies the reception of Vico in the Spanish daily press between 1840 and 1868. In the context
of the dialectic between traditionalists and liberals, the “New Science” is synonymous with the “Philosophy of
History” and Vico is seen a genius misunderstood in his time, but happily discovered for the projection of the “Century
of Progress”. This work is another addendum to El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hispáni-
ca (Naples, 2007), and is an very much expanded version (double extension) of the homonymous article in Rocinante.
Rivista di filosofia iberica, iberoamericana e interculturale (2018-2019), wich is still in printing process. 
KEYWORDS: G. Vico, Hispanism, 19th century, 1868 Revolution, daily press, José M. Sevilla. 

El contenido de esta contribución ha pasado ya, en una parte sustancial de su primera parte, previamente por la evaluación positiva
anónima de los referee de Rocinante. Rivista di filosofia iberica, iberoamericana e interculturale en 2018 («I contributi proposti all’at-
tenzione della Redazione per la pubblicazione su “Rocinante” sono sottoposti a una duplice procedura di blind peer review.»); y en
otra segunda mitad, igualmente sustancial, por la valoración por pares ciegos del Bollettino della Società Filosofica Italiana, también
en 2018-2019 («I contributi destinati alla pubblicazione vengono preventivamente sottoposti a procedura di peer review»).



Porque siempre el fino dardo puede hincarse donde nunca
hubiese podido hacer mella la cápsula de gran calibre.

(Benjamín Jarnés, 1933)

DE RÁFAGAS Y OTROS AIRES
Según la definición en lengua española, ráfaga es un viento fuerte, repentino y

breve; mas también significa un destello luminoso y vivo, aunque efímero. Estos dos
sentidos del término son los que asumo y deseo expresar con el título de la presente
contribución, en línea con una serie de artículos sobre ráfagas y centellas de Vico en
los periódicos españoles a lo largo de una centuria, comprendida entre la primera gue-
rra civil española en 1840 y el final de la última en 1939. Con tales Añadidos a la pre-
sencia de Vico en la cultura española, estudiada y ofrecida en el El espejo de la época
(2007) y en algunos estudios posteriores sobre la recepción de Vico en revistas cien-
tíficas y culturales españolas,1 pretendo relatar ––cual ejercicio de razón narrativa––
aspectos del devenir y de la dinámica de esa imagen de Vico emergente como flashes

José M. Sevilla

1. En dicha serie, la presente contribución se construye a partir de la Adenda III ––revisada y notable-
mente ampliada para esta ocasión–– y de uno de los tres apartados de la Adenda IV ––también amplia-
do–– a El espejo de la época. Capítulos sobre G.B. Vico en la cultura hispánica (1737-2005), Nápoles, La Città del
Sole, 2007 (con Presentación de Giuseppe Cacciatore y Prólogo de Antonio Heredia Soriano). Tal con-
tribución actualizada se ofrece aquí, en esta sede natural de Vico en lengua española que, desde 1991, es
Cuadernos sobre Vico, para celebrar los 30 años de “fino dardo” de la revista viquiana que se cumplen en
este 2021. La versión revisada y extendida por mí del artículo elaborado en 2017 y que inicialmente (reba-
jado en más de un tercio a 76.000 caracteres, por necesarias exigencias editoras) fue remitido en 2018 a
la revista italiana de hispanismo Rocinante, en respuesta a la invitación para un volumen especial de
2018/2019 (que se anuncia ahora próximamente disponible ya en breve). La presente versión ampliada
casi al doble, si bien en nada merma la tesis mantenida en la versión resumida de Rocinante, sí que, sin
embargo, amplía y extiende el relato hasta 1874, aporta más datos y se actualiza en algunos contenidos
tras cuatro años de distancia entre ambos textos. Para componer la tercera sección de esta actual contri-
bución, se ha utilizado el material previamente publicado (originalmente también de modo más abrevia-
do y sintético) en el primer apartado (“I. 1868-1974”), correspondiente a las pp. 27-33, de mi contribu-
ción como Adenda IV en el Bollettino della Società Filosofica Italiana, n. 228, sett.-dic. 2019, pp. 25-50.

Las referidas “Adendas” ofrecidas y publicadas hasta la fecha son las siguientes: Adenda I:
«Destellos de Vico en revistas culturales y literarias españolas. Nuevos capítulos viquianos en la cultura
española entre 1841 y 1939», Cuadernos sobre Vico, 30-31, 2016-2017, pp. 349-384; Adenda II: «¿Un Vico
monarquista? Su recepción derechista en la prensa española (1902-1936)», Bollettino del centro di studi vichia-
ni, a. XLVIII, 2018, pp. 115-127; Adenda III: «Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo
XIX (1840-1868)», Rocinante. Rivista di filosofia ibera, iberoamericana e interculturale, nº 11, 2018-2019 (vol. esp.
Le trame dell’ingegno. Vico nell’orizzonte della cultura iberica e iberoamericana, a.c. de G. CACCIATORE, M. SANNA y
A. MASCOLO), pp. 166-177, e.p.; Adenda IV: «Aludir con la palabra Vico. Nuevas ráfagas viquianas en
la prensa periódica española durante el Sexenio Revolucionario (1868-1874) y la Restauración alfonsina
(1874-1885)», Bollettino della Società Filosofica Italiana, n. 228, sept.-dic. 2019, pp. 25-50; Adenda V: «Más y
nuevos destellos de Vico en periódicos españoles durante la Restauración (1885-1902): de la regencia de
María Cristina al comienzo del reinado de Alfonso XIII», Cuadernos sobre Vico, 33, 2019, pp. 111-186.

N.B.- En la presente contribución se mantiene la ortografía original para las citaciones de textos,
según aparece en la prensa de la época.

154 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



entre las páginas de la prensa diaria, expandiendo su recepción, más allá del depósito
en pensadores e intelectuales, al ámbito de una mente civil escindida bipolarmente en
ideologías contrapuestas y enfrentadas entre “derechas” e “izquierdas”, a su vez tam-
bién divididas ellas y fragmentadas. No en vano en alguna prensa del s. XIX se distin-
guía tipológicamente entre «periódicos democráticos» y «periódicos reaccionarios».
Relumbra así el nombre de Vico ante los ojos de ciudadanos de una nación en crisis,
de una España entre convulsiones políticas y civiles, defensora de la tradición a la vez
que amante del progreso; y, como una marca filosófico-histórica, brilla «la palabra
Vico» ––por medio de instantáneas pero vivas menciones o de breves citaciones mas
densas en reconocimiento–– a ojos de muy diferentes ciudadanos lectores, y de modo
frecuente como una marca de agua de la ínclita Filosofía de la Historia e incluso tim-
brada a veces la Scienza nuova con la negra imagen del “círculo de hierro” que apre-
sa a la humanidad.

Ráfagas, pues, porque los destellos de esas evocaciones, aunque breves, preten-
den eficacia en su función clarificadora dentro de las narraciones construidas por los
más diversos y hasta contrarios autores, a la vez que, paradójicamente, dichas evoca-
ciones bajo el signo de cada época buscan perennidad en la fugacidad de las páginas
de un periódico diario: noticia hoy y olvido mañana; mas historia siempre. Si Vico apa-
rece citado y rememorado en la prensa cotidiana española, y no solo en las eruditas
publicaciones académicas y científicas (como por ejemplo las revistas o los volúmenes
por fascículos),2 según sería de esperar; y además en la prensa periódica y normalmen-
te con frecuencia diaria es leído su nombre y examinadas y aplicadas sus doctrinas filo-
sófico-históricas sin necesidad de que se ofrezcan mayores explicaciones acerca del
autor napolitano ni de su obra principal, es porque tales doctrinas ––o al menos las prin-
cipales–– están ya integradas en el debate de la cultura española de la época, como así
acreditan no pocos autores, y no desde luego en la superficie del papel impreso sino en
la intimidad de los creativos ingenios de estos y del conocimiento reflejo de los lecto-
res cocreadores. Estas ráfagas podrán ir aumentando, recolectando imágenes epocales
conforme se profundice más en las indagaciones en prensa (sean periódicos, revistas o
boletines) que los de las muestras que vengo ofreciendo hasta ahora. Hoy, treinta años
después de mi primer ensayo aparecido en Cuadernos sobre Vico, continúo ensayando
un ejercicio de razón narrativa, mediante unos cuantos relámpagos viquianos, anuncio
y constancia de las sonadas tormentas políticas y sociales que asolaban a un país y a su
cultura, en un periodo comprendido entre el final en 1840 de la I Guerra Carlista y el
truncamiento del Sexenio Revolucionario en 1874, en aquella España pugnante entre
monarquismo tradicionalista y republicanismo democrático.

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

2. Cfr. mi estudio «Detalles de Vico en revistas culturales y literarias españolas. Nuevos capítulos viquia-
nos en la cultura española entre 1841 y 1939», adenda I antes citada.

155Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



156 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

José M. Sevilla

La prensa periódica, sea en edición diaria o, en otros casos, semanal, constituye
la verdadera galaxia-guttemberg ideológica, política y civil del siglo XIX, que cubre
todas las múltiples variedades existentes en el espectro de colores políticos, a la vez
que de tendencias filosóficas, históricas y literarias. A pesar del problema que suponía
la distribución nacional ––y sin olvidarnos del gran número de iletrados entre la pobla-
ción––, no dudamos en afirmar que la prensa fue el principal medio a través del cual
ulularon los vientos de la razón en el siglo XIX yendo a desembocar, huracanados, en
el siglo XX. Torbellinos de acción y de reacción, de libertad y de autoritarismo, de tra-
dicionalismo y de progresismo, de catolicismo y de secularización; tornados de paz y
de guerra, agitaban en calles y en academias las irregulares cabriolas y trastocados vue-
los de «periódicos democráticos» al igual que de otros «reaccionarios». Y tanto en
unos como en otros, hijos nacidos de crisis históricas y de tormentas ideológicas, los
destellos viquianos resplandecen efímeros pero brillantes sobre el papel prensa.
Destellos a “ráfagas” porque, como hemos dicho, se siguen en un continuo de momen-
táneas evocaciones, breves noticias o referencias cortas ––flashes––, las cuales, sin
embargo, alumbran importantes aspectos en el debate cultural y científico, anejo al
político e ideológico en la agitada y cuando no convulsa España decimonónica. 

I. 1840-1856. DEL FINAL DE LA PRIMERA GUERRA CARLISTA AL FINAL DEL BIENIO
PROGRESISTA

El final de los siete años de la primera guerra carlista, coincidentes con la
regencia de María Cristina, refleja la apertura de la confrontación política entre
aquellos liberales ––unos moderados y otros progresistas–– partidarios del Nuevo
Régimen (isabelinos) y los absolutistas ––monárquicos y/o tradicionalistas–– par-
tidarios del Antiguo (carlistas). En este período que acotamos acontece la regencia
del general progresista Baldomero Espartero (1793-1879) ––tras el exilio de la
regente borbón–– hasta su destierro. También acaece el pronunciamiento liberal
del general Ramón M. Narváez (1799-1868) que, si bien afianzó el liberalismo
doctrinario, avivó la disputa entre liberales progresistas (en apoyo de Espartero) y
moderados (seguidores de Narváez). A la década de gobierno del partido modera-
do (1844-1854), tras la revolución de julio de 1854 tuvo lugar hasta 1856 el Bienio
Progresista, fruto de la coalición gubernamental entre Espartero (presidente) y el
general puritano Leopoldo O’Donnell (ministro de la Guerra), hasta el ascenso de
O’Donnell (1809-1867) a la presidencia tras la dimisión de Espartero. Precisamente,
es en el lento cambio del régimen absolutista al liberal donde mejor viene a mos-
trarse el proceso de madurez y europeización del periodismo en España.3 En los

3. Cfr. Hemeroteca Digital (HD) de la Biblioteca Nacional de España (BNE). Vid. el vol. 2 de M.C.
SEOANE, Historia del periodismo en España: El siglo XIX, Alianza, Madrid, 1983.



periódicos, mejor que en ningún lugar, se aprecia ese proceso de difícil transición
que define e ilustra el devenir histórico del siglo decimonono; y cómo, junto a mili-
tares, mercaderes, clérigos e intelectuales, los periódicos contituyen, más que una
‘quinta columna’ de poder en la vida política y civil, un verdadero cuarto poder vin-
culado a los tres clásicos (legislativo, ejecutivo y judicial) no solo en el sentido de
aquella lúcida expresión de Edmund Burke de “Fourth Estate” (‘cuarto estamento’)
que le atribuyó Thomas Carlyle;4 sino, más aún, como un poder eminente y vivo,
paradójico, que se entrelaza con los otros principales poderes en una nación (políti-
co, militar, religioso, económico, intelectual, cultural). No extrañará el que muchas
veces las diversas figuras en sus variadas combinaciones se conviertan en una sola,
cuya voz se expresa en la letra impresa sobre papel color ocre o blanco sucio; ni que
el director o el redactor y el articulista o el columnista insistan en ser influenciadores,
fundamentadores dóxicos y no, sin menospreciar su importancia, meros noticiadores
e informadores. Quizás pocos medios cumplieran en el siglo XIX el papel de crisol de
logos, episteme, doxa y frónesis; y quizás pocos siglos se ofrezcan tan abiertos como
el XIX para una hermenéutica de la compleja e indeleble interrelación entre política,
ideología y filosofía. Un ejemplo relevante de ello lo representa la figura trágica, entre
doliente y tenebrosa, de Juan Donoso Cortés (1809-1853), hijo de su siglo que vive
su militancia ideológica entre los dos polos de las antípodas decimonónicas: primero
en el liberalismo doctrinario y luego en el tradicionalismo ultramontano, antes en el
optimismo progresista de la Filosofía de la Historia y después en el pesimismo de su
Teología Política, de inicio en defensa del impulso novista y revolucionario postilus-
trado y de final en el radicalismo reaccionario defensor de la dictadura. El primer
Donoso es aquel que, destacado en el ejercicio de la filosofía (política) de la historia,
había publicado en 1838 en el Correo Nacional (1831-1841) de Madrid su serie de
once artículos Filosofía de la Historia. Juan Bautista Vico,5 con gran eco en otros
periódicos y notable publicidad (también popular media o interburguesa) otorgada a
Vico al publicitar y popularizar el Marqués de Valdegamas la identificación michele-
tiana de la Ciencia Nueva con la Filosofía de la Historia.6 Sin embargo, prevalece más
tarde el conocido y polémico Donoso reaccionario, convertido al teologismo políti-

4. CARLYLE, TH., «Lecture V. The Hero as Man of Letters. Johnson, Rousseau, Burns. [Tuesday, 19th
May 1840.]». En ID., On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History, Londres, Chapman and Hall, [1840]
1872, p. 152.
5. Vid. mi edición del texto y la Nota en Cuadernos sobre Vico, 17-18, 2004-2005, pp. 489-526.
6. Cfr. El espejo de la época, cit., pp. 74-82 y 181-201. Véase mi «Nota de presentación a la traducción espa-
ñola de la Introducción y del Discurso de J. Michelet», Cuadernos sobre Vico, 34, 2020, pp. 253-255; y cfr. J.
MICHELET, «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico» (1835), ibid., pp. 261-285 (trad. del francés por
Emmanuel Chamorro y Miguel A. Pastor ): «He aquí por qué el nombre de Vico es todavía tan poco
conocido más allá de los Alpes. Mientras la multitud seguía o perseguía la reforma cartesiana, un genio
solitario fundó la filosofía de la historia» (p. 261).

157Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)



co tras el sismo revolucionario que sacudió a toda Europa en 1848, y a tenor de ello
defensor de la dictadura cuando ––a su juicio–– no basta con la legalidad para man-
tener a salvo la sociedad y la civilización. Pero el Donoso converso que repudia
aquel Vico, descubierto y ensalzado por el otrora joven extremeño liberal y eclécti-
co, indirectamente también publicita el nombre Vico tras la polémica generada en la
prensa por las dos cartas remitidas por el Marqués de Valdegamas ––en el mismo año
de su Discurso sobre la Dictadura (1849)–– al Conde Montalembert acerca del
declive de la civilización católica.7 Años antes, en 1840, se anunciaba en El Correo
Nacional8 la inclusión de ese primer Donoso entre los redactores de la naciente
Revista Andaluza, en cuyo Prospecto se indica que se expondrán los «sistemas his-
tóricos» más famosos, «haciendo análisis críticos de las doctrinas de Vico, Herder,
Ballanche y demas escritores que han intentado averiguar las leyes generales que
dirigen todos los periodos de la historia».9 Tres años después, Donoso comparte en
El Heraldo de Madrid,10 en una reseña del Curso de Historia de Fermín Gonzalo
Morón,11 la consideración que al joven profesor de Historia le merece ese «Vico, que
sujetó la historia á las leyes», el mismo «genio investigador, melancólico y profundo,
de quien hablan hoy hasta los ignorantes, habiendo muerto desconocido hasta de los
sabios, maestro de la Alemania, renovador de los estudios históricos en Europa».12

Hurgando en la prensa de un siglo tan fideísta del progreso, y tan preocupado
por las ocultas leyes de la historia que incluso llega a hacer de la filosofía de la his-

7. Las cartas berlinesas del periódico L’Univers aparecieron en diarios españoles conservadores (como los
madrileños El Católico, n. 3182, 7-8/7/1849, Supl. pp. 49-50; La Esperanza. Periódico Monárquico,
29/06/1849, p. 2; La Patria, n. 153, 30/06/1849, p. 2; La Época, n. 75, 28/06/1849, p. 4); y en otros como
el Diario Constitucionalista de Palma de Mallorca (n. 9, 09/07/1849, p. 3), además de progresistas y/o libera-
les (p.e., en El Clamor Público, periódico del partido liberal, de Madrid, n. 1.746, 8/8/1850, p. 3). Véase la crí-
tica del vicario Monescillo en agosto de 1849, en el madrileño La Nación. Cfr. pp. 354-356 de mi «Detalles
de Vico en revistas culturales y literarias españolas. Nuevos capítulos viquianos en la cultura española
entre 1841 y 1939», Cuadernos sobre Vico, ya citado. Las Cartas de Donoso Cortés a Montalembert se
encuentran disponibles digitalizadas en el Archivo Regional de la Comunidad de Madrid:
http://www.madrid.org/archivos_atom/index.php/cartas-remitidas-por-el-conde-de-montalembert.
De la durabilidad existencial de esos periódicos da cuenta el que fueran fundados la mayoría en fechas
emblemáticas de eventos políticos e históricos (1844, 1849, etc.), del mismo modo que con otros aconte-
cimientos señalados finiquitaron su publicación: El Católico, se publicó desde 1840 a 1857; el promonár-
quico La Esperanza, de 1844 a 1874; La Patria, de 1849 a 1951; el mallorquín Diario Constitucionalista, de
1836 a 1852; el liberal El Clamor Público, entre 1844-1864; y La Nación de 1849 a 1873. El más duradero,
y en fases de mayor derechización, fue La Época, fundado en Madrid en 1849 y cerrado definitivamente
en 1936.
8. En el n. 938, publicado el 14/8/1840, p. 4.
9. Ibid., c. 3. [Con la abreviatura ‘c.’ designaremos en adelante el término ‘columna’, seguido del núme-
ro de la misma dentro de la página].
10. Junto a La Época (Madrid, 1849-1936) y La Ilustración, Periódico Universal (Madrid, 1849-1957), El
Heraldo, «Periódico político, religioso, literario e industrial» (Madrid, 1842-1854) fue uno de los periódicos
moderados más importantes del siglo. 
11. Sobre la recepción de Vico en Morón, cfr. mi volumen El espejo de la época, cit., pp. 144-146.
12. El Heraldo, n. 420, 29/10/1843, p. 3 c. 3. Una extensa reseña la publica Donoso en la Revista de Madrid,
2ª época, n. 1, 1843, pp. 190-264.

158 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

José M. Sevilla



toria una nueva religión secular, no extrañará hallar elaborados elencos de autores
presuntamente sistematizadores de esa nueva ciencia. Y de sistematización, precisa-
mente, da cuenta en un folletín El Corresponsal de una sesión literaria del Ateneo del
1 de marzo de 1840 dedicada al «sistema más conveniente para escribir la historia»,
en la que el ateneísta Cueto afirma que «el verdadero autor de la filosofía de la his-
toria es Vico», el cual «dió origen con su libro á todas las teorías que sobre el méto-
do de escribir la historia han brotado en Alemania posteriormente».13 Percepción con
la que coincide el también ateneísta Galiano, que componiendo su propia lista de his-
toriadores incluye en ella la aparición de «ese gran fenómeno que no ha sido bien
conocido hasta tiempos muy modernos, la ciencia nueva de Vico».14 Por contra, en
un comentario al manual Introducción al estudio de la Historia (1842), se anuncia en
la Bibliografía de El Católico15 cómo en dicha Introducción «verás la Escuela filosó-

13. El Corresponsal, n. 308, 3/4/1840, p. 1 c. 2. Diario monárquico-constitucional, publicado en Madrid
entre 1839 y 1844, llegó a ediciones matutina y vespertina (cfr. E. HARTZENSBUCH, Apuntes para un catálo-
go de periódicos madrileños desde el año 1661 al 1870, Madrid, Sucesores de Rivadeneyra, 1894, p. 62). En el
“Folletín” del periódico, la referida reseña publicada corresponde a la Sesión del lunes 1 de marzo de
1840 de las “Conferencias Literarias del Ateneo”, presidida por Martínez de la Rosa, y cuyo tema a dis-
cusión propuesto era: «¿Cuál es el método ó sistema mas conveniente para escribir la historia?» En el
resumen de la actuación de Cueto se recoge lo siguiente acerca del método en la modernidad: «Al cabo de
largos siglos en que se escribió la historia sin comprender toda su importancia, Bossuet creyó encontrar
el dedo de la Providencia en la serie de los sucesos, y prescribió la narración filosófica de los aconteci-
mientos humanos, que despues se ha llamado filosofía de la historia. Poco despues Voltaire observó que
todos los sucesos que cuenta la historia, tenian entre sí cierto enlace que se debia examinar á la luz de la
razon; pero animado de espíritu revolucionario, todo aquello que Bossuet esplicaba guiado por la fé, daba
á Voltaire armas á la impiedad, y ocasión al sarcasmo. A fines del siglo pasado apareció Herder en
Alemania, á quien la ciencia de la historia debe mucho; pero el verdadero autor de la filosofía de la his-
toria es Vico, el cual al descubrir las leyes providenciales de aquella, levantó los ojos á una altura, á donde
ninguno antes habia alcanzado, y dio orígen con su libro á todas las teorias que sobre el método de escri-
bir la historia han brotado en Alemania posteriormente.» (El Corresponsal, ibid., cc. 2-3). Leopoldo Augusto
de Cueto (1815-1901), diplomático, escritor y crítico, miembro del Ateneo de Madrid desde 1840, cola-
boró en el periódico moderado El Piloto (1839-1940) fundado por Antonio Alcalá Galiano (1789-1865) y
Juan Donoso Cortés. Más adelante Cueto, de formación filosófica y jurídica, en su artículo «Importancia
histórica y literaria de la poesía popular» (Revista Ibérica, tomo I, n. IV, 30 de noviembre de 1861, pp. 241-
251) se refiere también a aquella verdad poética de la que «han nacido las fecundas teorías históricas de
Vico, de Montesquieu, de Herder, y de otros filósofos [...]» (id., p. 247). 
14. Ibid., p. 2 c. 2. En lo que se refiere a la intervención del ateneísta Galiano, también recogió en su
exposición histórica a Vico ––como citamos en cuerpo de nuestro texto–– si bien igualmente en paran-
gón con Voltaire, decantándose ––a diferencia de Cueto–– más por la aportación del francés:
«Posteriormente apareció ese gran fenómeno que no ha sido bien conocido hasta tiempos muy moder-
nos, la ciencia nueva de Vico. Esta no tuvo al pronto mucho influjo en el orbe literario; la gran revolu-
cion de la historia se debe á Voltaire, el cual observando que la historia solo se habia contentado con
hablar de los príncipes, dijo que se debia escribir la de las naciones, literatura, legislación y costumbres.
La época era muy favorable para que tuviese acogida este pensamiento que hacía concebir la historia de
un modo mas grande y que proporcionaba en ella mas utilidad  enseñanza […]» (ibid., p. 2, cc. 2-3). El
Ateneo Español, creado en 1820, fue refundado en 1835 como Anteneo Científico y Literario, siendo
Galiano uno de los socios fundadores y también presidente del Ateneo madrileño (1845-1852 –Donoso
Cortés presidió en el intervalo de 1848– y 1862-1865).
15. El Católico (Madrid, 1840-1857), t. XV, a. IV, n. 1.341, 16/11/1843, pp. 370-371. Periódico clerical,
cuyo director M.S. Moreno y Sacristán tenía «aspiraciones carlistas» (cfr. E. HARTZENSBUCH, op. cit., p. 64).

159Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)



fica de Vico», de quien «tienes muchas noticias y muy malas desde que leíamos el
famoso Roselli, y mucho malo dijo también de él con mucha razón el señor Zafrilla en
los últimos tomos de la Biblioteca de Religion». Más aún, y siempre de oídas francesas,
un apartado afirma: «Vico echó los cimientos de la teoria de Hegel, de Guizot, de Thiers
y de Miguet que le llaman filósofo fatalista»;16 a pesar de lo cual, esta Bibliografía crí-
tica asume en el número siguiente que, no obstante, habrá que leerlo.17

Mas no solo es la filosofía de la historia la causa u ocasión de que Vico apa-
rezca como fundador de esa ‘marca’ en los periódicos. También hay motivos que vin-
culan la genialidad de este napolitano universal con la propia grandeza de Nápoles,
recordada como «la antigua patria» de tantos «genios» como él.18 Se lee en uno de los
artículos de la serie dedicada a Italia por el periódico liberal-moderado El Español que
la Jurisprudencia «encontró en Nápoles valerosos intérpretes», pero ––aún más–– de
forma notable «se debió también á los napolitanos que la filosofía saliese en Europa
del yugo aristotélico», de modo que «Bruno, Campanella y Juan Bautista Vico, deja-
ron después de sí fama de hombres grandes».19 En cambio, por el contrario, viene cri-
ticado Vico junto a Wolf («el gefe de los incrédulos») ––a propósito de las tesis sobre
el verdadero Homero–– en una «Carta» dedicada a Nápoles por Ramón Lozano y
publicada a principios de 1843 en El Heraldo,20 en la que críticamente, si no despec-
tivamente, se les denomina «innovadores» a los dos autores. El artículo apareció tam-
bién en el «Álbum» trimestral del periódico barcelonés, de signo liberal, El
Imparcial.21 Quince años más tarde, Eduardo Mier mantendrá en El Correo de
Ultramar una crítica semejante a la de Lozano ante quienes consideran a Homero
«como un mito ó como simbolo nacional»,22 exponiendo además Mier, en este sema-
nario ultramarino publicado en París, la doctrina viquiana de las tres edades.23

16. Ibid., p. 371 c. 1.
17. Ibid., n. 1342, 17/11/1843, t. XV, a. IV, p. 379 c. 1. 
18. Véase Diario Constitucionalista de Palma de Mallorca, n. 37, 6/11/1845, p. 3.
19. El Español, 2ª época, n. 440, 23/11/1845, p. 3 c. 5. El Español (Madrid, 1835-1848) es catalogado por
Hartzensbuch como diario de signo liberal moderado y de tipo monárquico-constitucional, fundado por
Andrés Borrego (1802-1891), que en su segunda época tuvo una impronta democrática e independiente.
Entre ilustres colaboradores del periódico tuvo a Larra y a Zorrilla (E. HARTZENSBUCH, op. cit., p. 48).
20. R. LOZANO, «Víages.- Italia. Carta segunda. Nápoles 4 de mayo de 1842», El Heraldo, n. 164,
25/1/1843, pp. 3-4: p. 3 c. 4. Como sugiere M. Romero Recio, en un artículo de 2011, puede que se
trate del diplomático Ramón Lozano Armenta (1810-1861).
21. El Imparcial, a. II, n 243, 1/5/1843, p. 155 del «Álbum». El Imparcial de Barcelona se publicó desde
1842 a 1844. El diario homónimo de Madrid no comenzó a publicarse hasta 1867. 
22. E. MIER, «Sobre los poemas de Homero», El Correo de Ultramar (París), t. IX, a. XVII, n. 285,
16/12/1858, pp. 390-391: c. 1 y cita c. 3.
23. Ibid., p. 391 cc. 1-2. Ha de tratarse del filólogo y traductor Eduardo Mier y Barbery (Paterna del
Puerto, 1829 – Madrid, 1914), que sustituyó en Sevilla a Amador de los Ríos en la Comisión Central de
Monumentos. Traductor de obras del latín y sobre todo del griego, también tradujo del alemán, por
ejemplo obras dramáticas de Schiller. De ideología conservadora, colaboró continuadamente en más de
una docena de periódicos durante su vida. A veces utilizó el seudónimo de Perpétuo Ponleví.

160 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

José M. Sevilla



En abril de 1846 aparece en El Tiempo una extensa reseña crítica del libro
Filosofía de las Leyes autoría de un joven literato y aprendiz de filósofo, Ramón de
Campoamor (1817-1901). Destaca la afilada pluma del crítico cómo el libro de
Campoamor representa «en muchas ocasiones» solo una ingeniosa recreación de pen-
samientos de importantes «filósofos, economistas y jurisconsultos», entre ellos
Vico.24 A finales de ese año, en la columna folletinesca del número 846 del mismo
diario conservador, el polemista y periodista extremeño Gabino Tejado (1819-1891)25

se refiere en una comparativa, irónica y metafóricamente, a «una ciencia mas nueva
aun que la de Vico».26 En otro folletín, ahora de La Patria, emerge de la pluma del
famoso político e historiador Antonio Cánovas del Castillo (1828-1897) un efusivo
elogio al «célebre filósofo napolitano»: «Vico nos ha dado la clave de la sucesion de
las formas politicas en una de esas instituciones inmortales de la ciencia nueva, que
la ciencia humana alcanza solo tras largos siglos de meditación y de estudio».27

Semejante reconocimiento y elogio, salido de la pluma del más tarde reputado y archi-
conocido político liberal-conservador, dirigente del Partido Conservador y repetidas
veces presidente del gobierno de la nación, resulta sumamente relevante en este
momento en que Cánovas, que entra ese mismo año en el Ateneo, culmina un perio-
do de dedicación plena a su labor de historiador y comienza su exclusividad en la de
político; resultando Vico, bajo esta óptica interpretativa, una evidente bisagra en la
puerta de comunicación entre historia y política. 

En el meridiano del decenio moderado soplan ráfagas viquianas sea entre pen-
sadores y políticos de uno u otro polo ideológico, sea entre periódicos voceros con-
servadores o bien progresistas. La recepción de Vico en el ámbito del pensamiento
político conservador y de las ideologías tradicionalistas ha tenido una relevante pre-
sencia, influida en parte por el publicista Donoso Cortés, al igual que entre “centris-
tas”, liberales y progresistas. No es de extrañar una presencia en el polemista periódi-
co El Tiempo, combativo contra otros diarios, entre ellos El Clamor Público, periódi-
co del partido liberal y decidido batallador contra el tradicionalismo antidemocrático,
el cual pone por testigo a Vico de que el progreso es condición sine qua non para la

24. El Tiempo, Diario Conservador, n. 630, 17/4/1846, cita en p. 3 c. 5. Periódico madrileño, editado de
1844 a 1847.
25. Conocido tradicionalista y apologeta neocatólico, Gabino Tejado fue senador y diputado a Cortes.
Editó las Obras de Juan Donoso Cortés.
26. «Folletín. Revista de Pascua», en El Tiempo, n. 846, 27/12/1846, p. 1 c. 1.
27. Parte III de la crítica literaria de una obra de Javier de Quinto, en La Patria, n. 90, 17/4/1849, p. 2
c. 3. Periódico dirigido por el ecijano  Joaquín F. Pacheco y Gutiérrez Calderón (1808-1865) y órgano de
expresión de los centristas «puritanos» del Partido Moderado. Cánovas, vinculado en sus inicios políticos
a Pacheco y al periódico (del que Cánovas será director en 1850), fue hombre fuerte de la Unión Liberal
y posterior exponente del Partido Conservador fundado por él; elemento clave de la Restauración y siete
veces presidente del consejo de ministros con Alfonso XII. Murió asesinado por un anarquista italiano.

161Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)



perfectibilidad evolutiva de los pueblos. Precisamente, en el número del sábado 30 de
junio de 1849 reproduce El Clamor Público en primera página un capítulo de los pro-
gramas políticos publicados por los «progresistas en el buen sentido de esta palabra»,
señores Rafael M. Baralt y Nemesio Cuesta. Al enjuiciar diversas posiciones partidis-
tas en torno a las ideas de ‘revolución’ y de ‘progreso’ se dice, respondiendo a los
«mal aconsejados tránsfugas del partido liberal», que el progreso «es la condición
esencial de la vida de los pueblos» y negarlo implica «negar la historia», «la civiliza-
ción» y hasta «negar la Providencia»; una existencia «admitida como principio [...]
por cuantos pensadores se han ocupado desde Vico hasta nuestros dias en el estudio
de las ciencias morales y de la filosofia».28

También en 1849 soplan ráfagas viquianas en la crítica política y social de
varios números de El Heraldo de Madrid. Se esgrimen argumentos a favor de refor-
mas y del progreso, pero no de súbitas transformaciones que puedan conducir a la
conflagración «restituyendo el mundo civilizado á la barbarie, y dando de este modo
visos de probabilidad á la ley histórica de Vico: el partido de órden rehusa la guerra,
y fiel á la índole tranquila de estos tiempos, procura que haga la razón el oficio enco-
mendado á la espada»,29 se lee a mediados del “Decenio moderado” en un periódico
que pretende evitar la ley histórica de Vico. En septiembre del mismo año, en una cró-
nica contra el gobierno de Francia, el corresponsal de París se refiere a la escandalo-
sa destitución de Giuseppe Ferrari (1811-1876) como enseñante, ordenada por el pre-
varicador ministro de interior galo: «En el colegio de Bourges hay un lombardo, fran-
cés naturalizado, que es profesor de filosofía. Su nombre es Ferrari, ventajosamente
conocido en el mundo científico como comentador de las obras de Vico».30 Pocos días
después de apuntado el affaire del Ministerio francés con el editor milanés, y bajo la
misma cabecera periodística, el polígrafo gaditano Tomás García Luna (1800-1880),
quien ya años antes había señalado la paternidad viquiana de la filosofía de la histo-
ria,31 confirma en esta ocasión las exigencias del napolitano de una comprensión y
explicación histórica del acontecer y de la realidad acontecida (y no únicamente rei-
vindicación de mostración de hechos y crónica de acontecimientos). Es decir, García
Luna desvela la exigencia hermenéutico-filosófica, propuesta por la ciencia nueva
relativa a la comprensión del mundo histórico humano, que sobrepasa a la común y
frecuente mera descripción fenomenológica de los hechos y eventos por parte de his-

28. El Clamor Público, n. 1.538, 30/06/1849, p. 1 c. 5.
29. El Heraldo, n. 2.165, 13/6/1849, p. 2 c. 1. El día 28 ofrece íntegras las dos cartas de Donoso.
30. Ibid., n. 2.241, 9/9/1849, p. 2 c. 2. Sobre Vico-Ferrari véase MAURIZIO MARTIRANO, Giuseppe Ferrari
editore e interprete di Vico, Nápoles, A. Guida ed., “Studi vichiani” n. 33. [Véase a propósito del tema y del
mismo autor su artículo publicado en este mismo número de Cuadernos sobre Vico: «Reflexiones en torno
a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de Giambattista Vico». N.E.]
31. Cfr. mi ya citado «Destellos de Vico en revistas …», Cuadernos sobre Vico, Adenda I, pp. 356-357.

162 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

José M. Sevilla



toriadores y de filósofos. Como hemos apuntado en otro lugar, lo que viquianamente
postula el historiador andaluz es un nuevo método que revitalice las monótonas cró-
nicas de datos, ciñéndose a «las consideraciones filosóficas [...] sustancia de la narra-
ción», sin pretensiones de descifrar la razón semántica de los escritores, sino despe-
jando vía entre la historia de los cronistas sin filosofía y de la filosofía de la historia
sin hechos. Sin especificarlo, García Luna está abogando por el método viquiano que
integra ‘filología’ y ‘filosofía’; aunque critique ––con fervor pro-progresista anticícli-
co–– a «los que siguiendo las huellas de Vico» han buscado en los libros de los his-
toriadores «las leyes del desarrollo de la humanidad».32 Un ejemplo de estos ––seña-
lados por Luna–– seguidores del rastro viquiano se aprecia a las pocas semanas en un
artículo que el liberal-moderado (o sea, conservador) El Balear extrae ––citándolo––
de las páginas del ultraconservador La España, ambos medios preocupados y críticos
con los acontecimientos revolucionarios acontecidos en Berlín. En claro ejercicio de
decimonónica filosofía de la historia se dice que: 

Se están acumulando en nuestra historia contemporánea tantas lecciones, tan-
tos escarmientos y tantos desengaños, y se suceden tan rápidamente unas á
otras estas grandes visicitudes, que en el espacio de pocos meses ha podido
recoger el observador filosófico mayor número de hechos fecundos en salu-
dables doctrinas, que los que sirvieron á Vico para escribir su Ciencia
Nueva.33

¿Se viene tratando ya, aunque sea solo a veces, de una ‘ciencia nueva’ sin
Vico? ¿O, incluso, de viquismo sin viquianismo; es decir, a la carta? Así lo acabamos
de advertir, y así podemos comprobar a continuación, por ejemplo en el momento en
que las «revoluciones y catástrofes que actualmente presencia Europa» vienen anali-
zadas en clave semejante a la anterior por La Ilustración. Periódico Universal. El
redactor único del semanario, previamente advierte de «que no somos de aquellos que
creen en el cículo de yerro histórico trazado por Vico»;34 aunque, al reseñar la Historia
general de España de Modesto Lafuente (1806-1866),35 Ángel Fernández de los Ríos
(1821-1880)36 sí cite de ese mismo autor la necesidad de desechar «el sombrío siste-

32. Reseña de Historia de la conquista del Perú, por W. Prescott, en El Heraldo, 27/9/1849, p. 3 c. 3.
33. El Balear, a. 2, n. 423, 7/10/1849, p. 1 col 1. Aunque pone tomado «(De la España)», no hemos halla-
do el artículo en semanas anteriores en el diario de Madrid (publicado desde 1848 hasta 1868). El Balear
se publicó en las Islas durante el periodo de 1848 a 1856, que ejemplifica la etapa de historia española
que abordamos en el presente apartado I de nuestro trabajo.
34. La Ilustración, t. II, n. 8, 23/2/1850, p. 58 c. 2. Este “Periódico universal”, como define su cabecera,
se publicó en Madrid desde 1849 a 1857.
35. Liberal progresista (aunque giró más tarde al conservadurismo), Modesto Lafuente fundó el perió-
dico satírico Fray Gerundio (1837-1849).
36. Periodista y político del Partido Progresista ––dirigido por Espartero–– y destacado militante antimo-
nárquico y prorrevolucionario. Fernández de los Ríos fue propietario-director del “Periódico universal”.

163Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)



ma del fatalismo» como modelo hermenéutico37 y, por contra, optar por un providen-
cialismo viquista. Citando a Lafuente: «Creemos, pues, con Vico en la dirección y el
órden providencial, y admitimos ademas con Bossuet [...], la progresiva tendencia de
la humanidad hácia su perfeccionamiento [...]. He aquí los dos grandes y luminosos
fanales que nos han guiado en nuestra historia».38 Bossuet y Vico, pues, son focos que
han iluminado el método de elaboración de Lafuente de su Historia general de
España. Es el mismo signo de los tiempos que asume el editorial de La Esperanza
cuando ––haciendo uso torcidamente de Lafuente para realizar una apología del abso-
lutismo–– se refiere a cómo en épocas ‘tranquilas’ los estudiosos se emplean en el
análisis de los hechos históricos; así: «Bacon escribe su nuevo órgano de las ciencias,
Vico traza el plan de una ciencia nueva, y Montesquieu descubre el espíritu de las
leyes».39 Sin embargo ––sigue el periódico monárquico–– «en tiempos como los nues-
tros, en que la impresion de una catástrofe agena sucedida ayer se borra con la que
hoy produce el peligro de otra propia que nos amenaza», solo hay lugar para aplicar
a los acontecimientos acertados una idea de verdad que los conecte en su significado,
según leemos una década después.40 Es frente a esta necesidad de enlazar e incluso de
atar semánticamente los acontecimentos, que Lafuente reconoce en su prólogo que
Vico es uno de los dos luminosos fanales que alumbran internamente su obra; cosa
recordada por F.P. d’Almeida cuando reseña la misma obra de Lafuente en el periódi-
co liberal-progresista La Nación y se refiere a la evidente perspectiva filosófico-his-
tórica que el autor otorga a su Historia: «Adversario de Miguel [sic] y de Thiers, el
señor Lafuente adopta y abraza la luminosa teoría de Vico y procura en todas las fases
de la vida social de la nación española descubrir esa eterna ley, que dirige y gobierna
á los pueblos de su mision providencial». Caso evidente, pues, de ‘filosofía práctica’
el que se le atribuye al autor en el ejercicio de dicha Historia general de España:
adopta la luminosa teoría viquiana y la aplica a la vida social de la nación española,
según ha sido ya textualmente citado. Y no se equivoquen los lectores, pues: «No se
crea por eso, que el señor Lafuente pertenece á la escuela milagrera; [...] que comba-
te hoy furiosa en sus últimas fronteras.»41 Queda así recomendada la obra.

En el mismo periódico progresista relampaguea de nuevo el nombre de Vico e
ilumina entre destellos la figura de un extrañado maestro de la historia, perplejo ante
los acontecimientos, descrito en la carta de Victor Hugo contra la «Causa seguida a

37. La Ilustración, n. 31, 3/8/1950, p. 247 c. 2.
38. Ibid., c. 3.
39. La Esperanza, a. VI, n. 1.669, 7/3/1850, p. 1 c. 2. Periódico reaccionario y voz antiliberal, aunque
declarado ‘monárquico’; se publicó en Madrid de 1844 a 1874.
40. La Esperanza, a. XVIII, n. 5.229, 29/10/1861, p. 3 c. 3). Cfr. nota 126 más adelante.
41. La Nación, n. 497, 2/12/1850, p. 2 c. 4.

164 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

José M. Sevilla



42. Ibid., n. 683, 10/7/1851, p. 5 c. 4. También en el n. 35, 9/2/1954, pp. 1-2, cita p. 2 c. 3 de El
Genio de la Libertad (publicado en Palma de Mallorca de 1839 a 1857).
43. Diario de Palma, n. 41, 10/2/1854, p. 3 cita c. 3. Es una de las cabeceras de periódico (1852-1856),
portavocía del liberalismo moderado en las Islas Baleares, que su propietario Felipe Guasp Vicenç
adaptó hasta siete veces al son de las circunstancias.
44. El «Discurso pronunciado contra la pena de muerte por el ilustre proscrito de Francia, Victor
Hugo, en Guernesey» apareció en La Nación, a. III n. 523, 6/2/1866, pp. 1-2 (cita a p. 2 c. 2-3); La
Ilustración, a. XIV n. 3.562, 8/2/1866, p. 2 (cita en c. 4); y en el diario democrático ––publicado en
Madrid, 1856-1870–– La Discusión, a. XI n. 3.106, 9/2/1866, p. 2 (cita en c. 5).
45. Antonio de los Ríos y Rosas (1812-1873), figura de la Unión Liberal y reputado orador en las
Cortes, representó el espíritu más liberalista de la facción de “los puritanos” dentro de Partido
Moderado. Fue ministro de Gobernación con O’Donnell y Embajador en Roma. Llegó a ser presiden-
te del Congreso y también del Consejo Real. Presidente del Ateneo de Madrid y de la Academia
Matritense de Jurisprudencia y Legislación, y miembro de la RAE. (Cfr. su biografía, a cargo de A.
Fernández García, en el Diccionario Biográfico de la RAH).

165Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Carlos Hugo por haber escrito contra la pena de muerte», y que, entre otros periódi-
cos, publica también el diario madrileño La Nación. Perseverante abolicionista, en la
defensa de su hijo encausado el padre busca conmover al jurado mediante una argu-
cia retórica por la que la guillotina, indignada, protesta contra esos «utopistas anárqui-
cos» ––dice Hugo irónicamente–– «contra esos demagogos declamadores que se lla-
man Beccaria, Vico, Filangieri, Montesquieu, Turgot, Francklin; [...]».42 Igualmente
recurre a Vico en el alegato abolicionista del 10 de febrero de 1854, que Victor Hugo
dirige al pueblo de Guernsey:

«Si Beccaria, proscrito, estuviera en medio de vosotros, os diria: la pena capi-
tal es impía; si Franklin, desterrado, viviese en vuestro lugar, os diria: la ley
que mata es una ley funesta; si Filangieri refugiado, si Vico estrañado, si
Turgot espulsado, si Montesquieu arrojado, habitasen bajo vuestros techos, os
dirian: el patíbulo es abominable; si Jesucristo, huyendo ante Caifás, llegase
á vuestra isla, os diria: no irais con la espada! Y á Montesquieu, á Turgot, á
Vico, á Beccaria, á Franklin gritándoos: gracia! Á Jesucristo grintándoos gra-
cia! ¿responderiais: No?»43

Es la lógica de «la civilización entera», enfrentada a la barbarie, la que recla-
ma el escritor francés contra la abominación del patíbulo. No, es la respuesta nihilis-
ta; la de la muerte frente al progreso. Responder “No” a la demanda de gracia equi-
valdría a gritar ¡viva la muerte, muera la civilidad y la inteligencia! Tal es la encruci-
jada de Guernsey, pues de su resolución dependerá la civilización. Conscientes de
ello, doce años más tarde, en febrero de 1866, varios periódicos republicanos, progre-
sistas y demócratas, publicarán íntegro el elocuente discurso de Víctor Hugo.44

En otro «Discurso», este «pronunciado por don Antonio de los Ríos y Rosas,
en la apertura de la academia de jurisprudencia», publicado también por La Nación,
el 29 de octubre de 1852, el jurisconsulto malagueño y diputado45 alude al genio



inmortal del maestro napolitano. En el Discurso, Ríos Rosas divide y analiza los
métodos de razonamiento de las tres escuelas jurídicas: la dogmática, la analítica y la
histórica que se establece entre las dos. Expone que el método a priori que define a
la primera ha sido edificado con las teorías de «aquellos genios inmortales» a lo largo
de los siglos. «El primero en el órden del tiempo es Platón; el segundo Leibnitz; el
tercero Vico; el último Kant. Hé aquí los padres y maestros de la escuela dogmática».
Una ‘escuela’ en donde el punto culminante es la ley divina y humana con que la
Ciencia Nueva desentraña «la oculta significación de las instituciones cardinales de la
humanidad, comunes a todos los pueblos».46 Ese mismo teorema, «sobre el que
Bossuet y Vico trabajaron tan concienzudamente», un editorial de La Esperanza sigue
planteándolo como «el teorema de la unidad de las leyes de la humanidad».47

De otro Discurso, ahora con motivo de la recepción de José de Zaragoza en su
ingreso en la Real Academia de la Historia el 12 de abril de 1852,48 también se hicie-
ron eco dos importantes periódicos madrileños: La Época, que ofreció un resumen
comentado del Discurso, y El Heraldo, que realizó la publicación íntegra del texto.
Según resume el primero, el recipendiario se mostró combativo con la moderna
«escuela histórica», y tras señalar «los delirios de aquellos filósofos que empezaron
por hacerse profetas» continuó criticando a estos autores que como Vico, Herder,
Schlegel, o Hegel, «no querian aparecer como historiadores, sino como filósofos»;
por lo que a ojos del periódico reaccionario significaba desorden e ininteligibilidad
cualquier pretensión de hallar en el pasado las claves hermenéuticas del porvenir,
poniendo a la razón en el lugar de Dios.

Dejemos, pues, á Vico trazar confusamente el código de las leyes providen-
ciales, que cree haber desentrañado; llevando su ilusion hasta descubrir por lo
pasado el porvenir del mundo y usurpando a la divinidad uno de sus princi-
pales atributos

––cita La Época a Zaragoza––. No obstante, no son tales «escritores eminen-
tes» en sí los corruptores de la historia, sino «el enjambre de imitadores» que pulula
por doquier con sus diversas imposturas vestidas con formas y colores de filosofía de

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)166

46. La Nación, a. IV n. 1.014, 31/10/1852, pp. 1-2; citas a p. 2 c. 1. El 28/09/1852 el mismo periódi-
co (a. IV, n. 985, p. 2) se había hecho eco de unos párrafos en El Clamor Público, que a su vez copiaba
de «un periódico estranjero», donde se cita a Vico (vid. c. 1) en una defensa de la filosofía frente a los
ataques de los reaccionarios.
47. La Esperanza, a. IX n. 2.458, 28/10/1852, p. 1, cita c. 1.
48. J. de Zaragoza y Lechuga-Muñoz († 27/05/1869), abogado y diputado al Congreso (fue vicepre-
sidente en 1851). Zaragoza solicitó en 1848 la plaza vacante de numerario de la RAH, a la que optó
junto al eminente catedrático Alfredo Adolfo Camus († 1889), a quien recordamos por sus dos artícu-
los en El Siglo Pintoresco (1845) sobre «Homero y la Ciencia Nueva» (vid. El espejo de la época, cit., pp. 82-84).
Entre ambos postulantes a la Academia de la Historia, fue admitido José Zaragoza, que cuatro años
después discursó sobre los «Sistemas históricos».



la historia.49 En el texto original y completo del discurso de Zaragoza, la atención
prestada al napolitano ocupa toda una importante columna ––una quinta parte del dis-
curso–– de El Heraldo, que resumimos a continuación:

En los primeros años del último siglo apareció en Napoles un libro intitulado
Scienza Nuova, de autor desconocido y poco apreciado de las gentes. Lo difi-
cultoso y enmarañado de su estilo y la estraordinaria oscuridad y variedad
infinita del pensamiento que en él venía a plantearse, fueron parte para que el
libro anduviese por espacio de mas de cien años sin que nadie fijase en él la
atencion seriamente [...]. Al cabo, en el año de 1822, el aleman Ernesto Weber
se resolvió a estudiarle, y creyó haber encontrado efectivamente una ciencia
nueva. Conmoviose la república literaria con el hallazgo, y Vico fue procla-
mado en Alemania el padre de la Filosofía de la Historia [...]. Un escritor
francés, mas poeta que historiador, Mr. Michelet, dió a conocer algunos años
despues en Francia el libro de Vico [...]. Los sistemas históricos pulularon
entonces. Suponíase haberse encontrado la ley constante porque se habia regi-
do la humanidad desde el principio del mundo y con este dato seguro se aspi-
raba, no solo á esplicar los sucesos pasados, sino a lanzarse en los tiempos
futuros. Los filósofos en su orgullo no se contentaron ya con el título, dema-
siado modesto, de historiadores, sino que se convirtieron en profetas.50

A esa «manía filosófica de considerar la historia» es a la que se opone el nuevo
académico Zaragoza; aunque no censura ––como se ha visto–– a aquellos egregios
filósofos (a los que sí, en cambio, aprovecha La Época para ponerlos en la diana de
la indiferencia), sino «a la turba de plagiarios que a trueque de aparecer como pensa-
dores originales, han inundado la república literaria de abortos históricos».51

Cierto es que la lectura de Zaragoza resulta de parte, como bien refleja la rese-
ña crítica publicada por la oposición periodística-ideológica de El Clamor Público,
que lo considera «una triste prueba» del «espíritu reaccionario, que domina en toda

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 167

49. «Real Academia de la Historia. Recepción del Sr. D. José de Zaragoza», La Época, a. IV n. 965,
13/4/1852, p. 2 c. 3. De este diario dice Hartzensbuch (Apuntes para un catálogo..., cit., p. 119) que pri-
mero «fué periódico de la Unión liberal; después se hizo moderado, y desde la revolución de
Septiembre de 1868, alfonsino».
50. «Real Academia de la Historia», El Heraldo, n. 3.047, 13/04/1852, pp. 2-3, cita p. 3 c. 3, en la
‘Parte Literaria’. El «Discurso pronunicado por el señor de Zaragoza en la Academia de la Historia»
fue publicado también por el diario madrileño La España, en su apartado de ‘Variedades’. La España
(1848-1868), periódico durante la etapa monárquica isabelina fundado y dirigido al inicio por el
empresario vasco y diputado fuerista Pedro de Egaña y Díaz de Carpio (1803-1885), quien llegaría a
ser efímero Ministro de Gobernación durante seis meses en 1853, fue un diario de sesgo muy conser-
vador y tradicionalista (carlista) mantenido por sus diversos directores, de Francisco Navarro Villoslada
hasta Francisco Selgás Carrasco. (Cfr. E. HARTZENSBUCH, Apuntes para un catálogo..., citado). El artículo
antes referido apareció en: La España, a. V n. 1.239, 14/4/1852, cita p. 3 c. 3-4.
51. Ibidem. Discurso también publicado en La España, a. V, n. 1.239, 14/04/1852, citas p. 3 c. 3-4.



Europa» y que «no se contenta ya con invadir el campo de la política», sino que «aspi-
ra a enseñorearse de la historia».52 De este modo, Zaragoza ha anatemizado los prin-
cipales sistemas históricos para decantarse por el método descriptivo. De hecho, para
el nuevo académico: «Vico, Weber, Schlegel, Michelét y sus secuaces son nombres
funestos para la humanidad: nada han enseñado sus escritos: sus grandes pensamien-
tos filosóficos merecen el nombre de delirios, cuando no ideas encaminadas á perver-
tir el corazón de los mortales» ––según recoge con ironía el periódico del Partido
Liberal––.53 La conclusión de aquella posición reaccionaria, que usa la Real Academia
de Historia «contra el espíritu revolucionario», contra «la escuela liberal», es que la
filosofía debe alejarse de la historia.

No se llega al año cuando, tras nueves meses de gestación, es dada a luz
una diversa e incluso contrapuesta posición a la del académico José Zaragoza.
Un Vico promotor del maridaje entre filosofía e historia ondea en el discurso de
investidura de Doctor en Jurisprudencia, por la Universidad de Madrid, a cargo
de Benito Gutiérrez Fernández (1826-1885),54 quien además dedica al filósofo
napolitano una especial atención, como se refleja al final de su oración en El
Faro Nacional.55 En ella el orador reconoce el favor de la «escuela histórica»
hecho al gran desarrollo del Derecho: «Montesquieu por distinto rumbo que
Vico, sin que pretenda, como él, hacer derivar los hechos de las ideas, [...] ha
dicho, y con razon, que el jurisconsulto debe colocarse entre la filosofía y la his-
toria». De este modo, el Dr. Gutiérrez propone, sin más, el maridaje de las escue-
las histórica y filosófica («fraccionada en sectas») como cuerpo y alma de un
«feliz consorcio».56 Tal idea de concordia, en las antípodas de la reaccionaria de
Zaragoza, viene sancionada por Juan Ortiz Gallardo en su propio discurso de
Doctorado por la Universidad de Salamanca ––y también recogida por el mismo
periódico––, precisamente cuando el Dr. Ortiz reconoce los «eminentes servicios»

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)168

52. «Discursos leidos en la Real Academia de la Historia el dia 12 de abril de 1852 con motivo de la
admision de Don José Zaragoza», El Clamor Público, n. 2.393, 14/4/1852, p. 3, c. 4-5 («Sección
Literaria»).
53. Ibid., c. 4. La polémica se extiende desde el ámbito científico y literario a la disputa política e ide-
ológica. Así, en adalid periodístico, avalando a Zaragoza contestó el discurso de censura La Época (a. 5
n. 1.244, 20/6/1852, p. 3 c. 2-5); y al día siguiente replicó El Clamor Público ––órgano del Partido
Liberal–– a cuatro columnas en primera plana (n. 2.399, p. 1 c. 2-5) al «largo artículo» de La España
del día anterior «en respuesta del que escribimos hace unos dias para censurar el discurso» (ibid., c. 2).
54. Jurista y catedrático de Derecho en la Central desde 1857; miembro de la Academia de Jurisprudencia
y Legislación, y de la de Ciencias Morales y Políticas, Benito Gutiérrez Fernández también fue diputado a
Cortes y Senador. (Vid. obras en la nótula por E. LÓPEZ BARBA en el Diccionario de catedráticos españoles de
Derecho (1847-1943), portal de la uc3m).
55. El Faro Nacional (1851-1865): Periódico oficial del Ilustre Colegio de Abogados de Madrid y órga-
no de la AJL, con dos números por semana hasta que en 1854 se hizo diario.
56. B. GUTIÉRREZ, «Sobre el orígen, desarrollo y estado actual de la ciencia del derecho», El Faro
Nacional, a. III n. 165, 3/2/1853, pp. 120-125. Citas p. 125.



que ha prestado a la ciencia «la escuela histórica»; esa valiosa escuela
nacida de una revolución, confirmada con una reyerta, teniendo como prece-
dentes á las obras de los célebres Vico y Montesquieu, y como precursores á
Moeser y á Scholser, proclamó como único origen de todo en el derecho, al
elemento positivo.57

Ráfagas viquianas soplan también en 1853 y 1854 en los moderados isleños
El Balear y en ––más ‘católico’ que el anterior–– Diario de Palma. Sea respecto al
derecho a la propiedad privada ––como un hecho vinculado a los orígenes de la
sociedad civil y al dominio de los primeros padres de la humanidad––,58 sea con rela-
ción a un contexto histórico-jurídico de la esclavitud;59 sea por referencia a la crítica
literaria, en un estudio sobre Quevedo,60 o bien en un artículo reproducido de La
España sobre política económica;61 sea tanto en otro guiño de Rafael M. Baralt,
ahora al enjuiciar el polémico Ensayo de Donoso Cortés,62 como en un artículo

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 169

57. J. ORTIZ, «Necesidad de combinar el elemento filosófico con el histórico en el estudio y aplicacion
del derecho», El Faro nacional, a. IV, 2ª época, n. 32, Madrid 12/08/1854, pp. 283-286, cit. pp. 284-
285. Cfr. Escuela, 1864, pp. 136-179. Vid.: El elemento filosófico debe combinarse con el histórico para la esplica-
cion de los fenómenos del Derecho. Discurso pronunciado en la Universidad Central por D. Juan Ortiz
Gallardo López del Hoyo, Licenciado en la Facultad de Jurisprudencia é individuo del Ilustre Colegio
de Abogados de Salamanca, en el Acto Solemne de recibir la Investidura de Doctor en la misma
Facultad, Madrid, Imprenta de Julián Peña (Cava Alta, 44), 1854, [12 páginas] pp. 8-9. Continúa el
texto sobre la Escuela Histórica tras el antes citado: «Hugo, Cramer, Hambold y Savigny, desconocien-
do el elemento filosófico, reduciéndolo todo al conocimiento de las creencias, usos, costumbres, la vida,
en fin, esterna de los pueblos, partieron de un principio erróneo: abandonando lo racional, lo absolu-
to y recogiendo lo arbitrario, lo caprichoso y que puede fácilmente conducir al cáos. Este principio lleva
á tristísimas consecuencias, y solo es ineficaz. No puede negarse que la escuela histórica ha prestado /
eminentes servicios á la ciencia, profundizando la historia y poniendo de relieve sus grandes enseñan-
zas; pero ha olvidado ese rayo divino existente en la inteligencia que, como el sol á la luna, presta su
luz para iluminar unidos la noche de lo pasado.» «El derecho no se encuentra todo en las teorías, tam-
poco le bastan los hechos.» (Ibid., p. 9).
58. «En las elocuentes páginas que el célebre Vico ha consagrado al esclarecimiento de esta idea, se
echa de ver cuán íntimamente se ligan con ella todas las instituciones de los tiempos primitivos, [...]».
Diario de Palma, n. 80, 21/3/1853, p. 1 c. 1 (reproducido de La España); y en El Balear, a. VI n. 1.497,
22/3/1853, p. 1 c. 1. Son diarios que suelen nutrirse de otros periódicos, aunque así otorgan mayor
difusión a los temas que tratamos como objeto de nuestra atención.
59. «[...] el vencedor sustituia en sus derechos al padre del vencido, y este era considerado como hom-
bre sin Dios, segun la observacion de Vico, siendo lo que llamaban los jurisconsultos exlex, hombre sin
derecho á la protección de las leyes». Diario de Palma, 25/5/1853, p. 1 c. 3.
60. El periodista e historiador venezolano afincado en Madrid, Rafael M. Baralt (1810-1860), reseña
el tomo I de las Obras de Quevedo, a cargo de A. Fernández Guerra, en Diario de Palma, n. 11,
11/10/1853, refiriéndose a Vico en p. 2 c. 3 (Folletín, pp. 1-2).
61. «En todas las naciones del mundo, dice el profundo Vico, los fuertes sostienen hasta el último tran-
ce las prerogativas de que gozan». El Balear, a. VI n. 1.522, 20/4/1853, p. 1 c. 2.
62. «Discurso del señor Baralt (continuación)», en Diario de Palma, n. 7, 7/1/1854, pp. 1-2. «... pene-
trando (como él mismo [Donoso] dice bella y pintorescamente de Vico) en las misteriosas fuentes del
rio de la humanidad, escondidas más allá de los inciertos albores de la historia, y de las ráfagas de luz
intermitentes y engañosas de la fábula» (ibid., p. 2 c. 2). Reproducido un par de días más tarde en El
Genio de la Libertad, n. 8, 9/1/1854, cita p. 2 c. 2. Baralt ingresó en la RAE en 1853 con el discurso
«Juicio crítico al marqués de Valdegamas».



copiado de El Heraldo relativo a la guerra de Oriente como campo de batalla y pre-
mio al vencedor; en cualquiera de los diversos casos y diferentes temáticas pretende
evidenciarse, con innegable perspectiva ‘actual’, que:

Uno de los esfuerzos mas sublimes de la inteligencia del hombre ha sido la
creación de la filosofía de la historia. Pero si es necesario poseer el genio de
Vico ó de Bossuet, de Guizót ó de Balmes para esplicar la ley que rige á los
hechos pasados y conocidos, ¿quién podrá señalar su marcha á los que están
entre las oscuridades de lo porvenir?63

No hay genios como los apuntados, como aquellos dos ‘fanales’ de luz que
harían falta en la negrura de sus tiempos actuales, los cuales barruntan próxima la
noche oscura civil sin candiles de genios como Vico o Guizot.

Todavía dentro del Bienio Progresista, aunque presintiendo su fin, se mantiene
la presencia de Vico en los dos periódicos baleares cuando ambos publican el artícu-
lo, tomado del El Diario Español, contrario a la libertad de cultos y su presunto bene-
ficio para la economía.64 El argumento de base esgrime que la aprobación de la liber-
tad de culto ––propuesta por los demócratas–– no solo iría en contra de «la unidad
católica», sino que nada garantiza el que con su establecimiento se obtendría un pre-
sunto beneficio económico cual sería que vinieran a la llamada de libertad «los aven-
tureros y los emigrantes», suponiendo ––dice el artículo con aire viquiano–– que estos
«sean la providencia de las naciones en ruina».65 Dirigiéndose al gobierno esparteris-
ta, «sectarios de unas doctrinas añejas», con una lógica entre nacionalista-católica y
exclusivista argumentan los ‘neocatólicos’:

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)170

63. FERNANDO COS-GAYON, «La Guerra de Oriente», El Heraldo, n. 3.674, 24/5/1854, pp. 1-2, p. 1
c. 2 (copiado en Diario de Palma, n. 152, 1/6/1854, pp. 1-3; cita p. 1 c. 4). F. Cos-Gayon (1825-1898),
periodista y político conservador, fue diputado y varias veces ministro desde 1890. En la época del artí-
culo estaba destinado en la fiscalía de Madrid.
64. Debido a las fuertes presiones, inclusive del Vaticano, las Cortes de 1854 no aprobaron la propues-
ta demócrata de una ley de libertad de cultos. El Diario Español, político y literario, de ideología liberal-
conservadora (fundado en 1852 y vigente hasta 1870) inicialmente dirigido por Manuel Rancés y
Villanueva, fue bastante influyente en la política en los años previos a la revolución del ’54, denuncian-
do corrupciones y crisis, como ya en 1850 denunció Donoso Cortés aquella corrupción que «está en
todas partes, nos entra por los poros; está en la atmósfera que nos envuelve; está en el aire que respi-
ramos.» El Diario fue uno de los firmantes del manifiesto de prensa de 29 de diciembre de 1853, y junto
con La Época ambos fueron “constructores civiles” de la Unión Liberal, hasta que esta alcanzó el poder
en 1858 y el Diario se convirtió en sombra gubernamental. [Cfr. JORGE VILCHES, «“El Diario Español”
de 1852, azote de la corrupción en España», El Español, Periódico Digital Independiente, Madrid,
15/11/2015, https://www.elespanol.com/reportajes/20151114/79242131_0.html].
65. Diario de Palma, n. 57, 26/2/1855, pp. 1-2, p. 1 c. 4: «¿vendrán á España, donde cada diez años se
promulga una nueva Constitucion, cada cinco estalla un motin, con la guerra civil en jaque, con la
Hacienda en descrédito y con el principio de autoridad vilipendiado?» (ibid.). Igual en El Balear, a. 8 n.
2.113, 28/2/1855, pp. 1-2.



[...] os proclamais espiritus fuertes, y nos relegais al vulgo de los fanáticos,
porque sostenemos como un gran bien para España la unidad católica. Pues
sabed que entre ese vulgo de fanaticos están, desde Platón á Vico, desde
Montesquieu á Krause, todos los filósofos y legisladores que honran á la
humanidad.66

Por el contrario, un defensor de la libertad cultual fue Francisco M. Salmerón
(1822-1878).67 Aunque anécdota, El Balear se hizo eco de manera crítica y cínica de
la respuesta dada por el ministro de Gobernación con Espartero, el entonces político
progresista y escritor romántico Patricio de la Escosura (1807-1878),68 al discurso del
referido hermano mayor del aún joven veinteañero filósofo krausista Nicolás
Salmerón (1838-1908), a propósito del derecho teutón, comparando al orador progre-
sista Francisco M. Salmerón con «los genios de la historiosofía»: 

¡Loado sea Dios, esclamamos (así esclamó otra vez el Sr. Escosura), que ya
tenemos entre nosotros quien oscurezca la gloria de Vico, Lessing, Herder,
Schlegel y tantos otros como han procurado descrifrarnos el enigma de los
siglos que fueron!69

El nombre del napolitano también fue impreso en el diario de signo contrario
El Genio de la Libertad, progresista que enarbolando bajo la cabecera el lema
«Libertad. Tolerancia. Progreso» polemiza con periódicos conservadores (madrile-
ños o insulares, como los dos anteriores tratados El Balear y El Diario de Palma),
publicando en las Islas textos originarios de El Clamor y de La Nación. Así, por
ejemplo, el artículo del diario unionista en que se critica el abuso ideológico que La
Esperanza hiciera del discurso de Modesto Lafuente, presuntamente violentándolo

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 171

66. Ibid., p. 1 c. 4 y p. 2 c. 1; y p. 1 c. 3, respectivamente.
67. Hermano mayor de quien en 1873 llegará a presidir el gobierno de la I República. Francisco María
Salmerón y Alonso, abogado en lo profesional, liberal progresista y republicano en lo político, fue dipu-
tado por su provincia (Almería) en 1854, y nombrado ministro durante el Sexenio Democrático, coin-
cidiendo con su hermano Nicolás.
68. Escritor romántico, dramaturgo, militar y diplomático; director del Teatro del Museo (Madrid),
miembro de la Real Academia Española y de la Real Academia de la Historia; participante de la tertu-
lia romántica “El Parnasillo”; fue senador por Córdoba. En política transitó del liberalismo dinástico (o
monáquico constitucional), afiliado al Partido Moderado, al liberalismo progresista, bajo cuya filiación
fue ministro en el gabinete de Baldomero Espartero durante el Bienio Progresista (periodizado de julio
de 1854 hasta julio de 1856) ––antes lo había sido con el gobierno del ‘moderado’ Ramón M. Narváez–– ,
y colaboró en el ‘centrismo’ de la Unión Liberal de O’Donnell ––por la que fue diputado a Cortes––.
Patricio de la Escosura Morrogh finalizó su vida ejerciendo de diplómatico en Alemania.
69. El Balear, a. 9 n. 2.440, 29/3/1856, p. 2 c. 2. En El Mallorquín (1856-1861), a. 2 n. 92, 2/4/1857,
p. 4 c. 1, hay una referencia a la «era filosófica» de Vico, muy acertada metáfora para dibujar el signo
de esa época española.



con objeto de minar el sistema parlamentario argumentando «la escelencia del
gobierno absoluto».70

Siempre próximo al debate acerca de la filosofía de la historia, en este ámbi-
to se muestra un personaje singularmente destacado en el siglo XIX español: el filó-
sofo Julián Sanz del Río (1814-1869), introductor del krausismo y rector del proce-
so institucional de secularización de la educación y del pensamiento en España. Si
bien, dada la orientación filosófica gérmánica de Sanz del Río, este no se detiene en
Vico en su artículo de 1853 “Sobre el estudio de la Filosofía de la Historia”, publi-
cado en El Clamor público, al menos sí que menciona al napolitano en pro de una
presunta originalidad alemana en lo que se refiere a la importancia del empeño de
los sistemas modernos por aplicar la filosofía a la historia. Escribe Sanz del Río:

Sin hablar de los filósofos materialistas y negativos como Voltaire, el abate
Bazin, ni de algunos filósofos italianos como Bertola y Vico, los filósofos
modernos alemanes Kant, Fichte, Herder, Hegel y Krange han escrito ensayos
ó tratados sistemáticos de filosofia de la historia [...].71

En la misma directriz norteña, La Nación recoge unas líneas del bisemanario
español e hispano-americano La Ilustración a propósito de una novela filosófica cuya
traducción alemana apareció en 1852 en Munster y que los historiadores alemanes
atribuyen a un autor español; justo aquellos mismos historiadores a los que el sema-
nario publicado en París atribuye que habrían ‘descubierto’ la Ciencia Nueva: «Si

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)172

70. «La Esperanza pretende ahora hacer una apologia del gobierno absoluto con la magnífica disertacion
del señor don Modesto de Lafuente.» El Genio de la Libertad, n. 44, 21/2/1853, p. 1 c. 3. «Confesamos que
nunca vimos hacer un abuso mas deplorable de la dialéctica, que jamás se habia violentado la crónica con
más ceguedad.» Ibid., p. 2 c. 1, ref. a Vico («… no conocemos ninguna escuela histórica, desde Vico hasta
Proudhon, que se atreva á convertir el acontecimiento de un pueblo en ley general de la humanidad; …»).
Tomado de La Nación. Cfr. de MODESTO LAFUENTE, Discursos leídos en sesión pública de la Real Academia de la
Historia en la recepción de Don Modesto Lafuente el 23 de enero de 1853, Madrid, Est. Tip. de P. Mellado, 1853
(su Discurso sobre el Califato de Córdoba, en pp. 11-30, y en pp. 33-45 la Contestación por el académi-
co D. Antonio Cavanilles). Cavanilles, defensor de la presencia española (cuestionada en la famosa pri-
mera polémica sobre la ciencia española tras el comentario de Masson de Morvilliers en la nueva
Enciclopedia) en la historia del conocimiento y de las ciencias, en contestación al discurso de entrada en
la Academia de Historia de D. Felipe Canga Argüelles el 16 de mayo de 1852, examinando la contribu-
ción de los institutos monásticos a la expansión del saber, nos recuerda, entre otros, «que Vico, el célebre
autor de la Scienza Nuova, estudió con los jesuitas y se formó en las obras de un fraile español» (A.
CAVANILLES, Diálogos políticos y literarios y Discursos académicos, Madrid, Imprenta de J. Martín Alegría -
Librería de Sánchez, 1857, 1859 [2ª ed.], p. 245. Con Prólogo de Fernán Caballero. La primera edición
del Discurso, en 1857, se recoge bajo el título Diálogos, Cartas y Discursos Académicos). Modesto Lafuente y
Zamalloa (1806-1866) fue un conocido periodista satírico, escritor romántico e historiador; miembro de
la Real Academia de la Historia y de la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas; fundador de la
revista satírica Fray Gerundio y autor de una Historia general de España desde los tiempos remotos hasta nuestros días,
en seis tomos, finalizada en 1867.
71. J. SANZ DEL RÍO, «Sobre el estudio de la Filosofía de la Historia», El Clamor Público, n. 2.674, 6/4/1853,
p. 3, cita c. 4. Reproducido en El Genio de la Libertad, n. 91, 16/4/1853, pp. 2-3; cita p. 2 c. 4.



conocemos al napolitano Vico, se lo debemos á ellos, que acaban de descubrir otro
tesoro a España».72 Dicho así, sin más.

Del centro a la periferia, importantes ráfagas transatlánticas se hallarán en las
páginas de El Correo de Ultramar, periódico ilustrado publicado, al igual que La
Ilustración, en París dirigido a los hispanohablantes de ambas orillas del Océano.
Destacan durante este periodo las páginas a propósito de unos «Apuntes de viaje de
Nápoles a Roma» del marqués Cayo Quiñones de León (1818-1899), en 1848, con
una clara referencia a la oscuridad de algunos genios entre sus contemporáneos; y,
desde Madrid, el recordatorio de F. de Madrazo de la interpretación viquiana de la Ley
Petelia.73

II. 1856-1868. DEL FINAL DEL BIENIO PROGRESISTA A LA REVOLUCIÓN SEPTEMBRINA
El final del Bienio Progresista, acabada la cohabitación gubernamental de

Espartero y O’Donnell, permitió al general conservador ocupar la dirección del
gobierno. Por decisión real, este acabó siendo sustituido por el general Narváez, al que
siguió el general Armero y, a los tres meses, Istúriz. Todo ello en el plazo de octubre
de 1856 a junio de 1858, en que Isabel II solicitó a O’Donnell la formación de un
gobierno de la Unión Liberal, que duró hasta 1863. Siete gobiernos se sucedieron
desde entonces hasta septiembre de 1868, incluyendo el autoritario de Narváez. Los
intereses de partido para el gobierno empujaron a los progresistas hacia un acerca-
miento a los demócratas. Tras el acuerdo de Ostende en agosto de 1866 promovido
por el lider del Partido Progresista, los unionistas se adhirieron al programa asamble-
ario prerrevolucionario. A la vez, acontecieron movimientos obreros y revueltas cam-
pesinas. Hasta que, con la sublevación popular del general Juan B. Topete (1821-
1885) en Cádiz y el desembarco del activista general Juan Prim (1814-1870), tuvo ini-
cio el proceso revolucionario de 1868, conocido como la Revolución de Septiembre
o La Gloriosa.74

Durante este periodo histórico dominado por un clima de conspiraciones y
de provisionalidad política, no merma la regular presencia de Vico en la prensa ni
la importancia de sus citadores. El eminente orador, político demócrata y filósofo
secular Emilio Castelar (1832-1899)75 citó a Vico algunas veces, tanto en revistas

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 173

72. La Nación, a. VII n. 2.526, 29/8/1856, p. 3, cita c. 1.
73. El Correo de Ultramar, t. V a. 14 n. 120, 16/4/1855, pp. 250-252, cita p. 1 c. 3; y «Estudios sobre el
teatro de Plauto y Terencio. (Continuacion)», ibid., t. VI a. 14 n. 1, 29/10/1955, p. 274, cita c. 1.
74. Sobre el curso de los acontecimientos narrados, cfr. el cap. IV de la segunda Parte del vol. VIII de
la Historia de España, dirigida por Manuel Tuñón de Lara, Barcelona, Labor, 1981, en especial pp. 223-
262 a cargo de Casimiro Martí y Martí.
75. Filósofo hegeliano, catedrático de Universidad y académico de la RAH y de la RAE. Republicano
demócrata ‘individualista’, fue el último ––tras Francisco Pi Margall y Nicolás Salmerón–– de los filó-
sofos presidentes de la I República (del 7/9/1873 al 3/1/1874, finalizada tras el golpe de Pavía).



como en diarios. Una de estas veces fue en su Discurso de investidura de Doctor
por la Facultad de Filosofía de Madrid en 1857, acto concurrido y aclamado,
según relata La Época, que publicó el 10 de junio del mismo año el discurso dedi-
cado por Castelar a la vida y obra del poeta clásico Lucano. Hegeliano declarado
y convencido pensador de método dialéctico, Castelar nos muestra un mundo a
ojos del poeta romano regido por la ley de la contradicción, una ley «eterna, inva-
riable en la conciencia humana», que «se manifiesta en Roma por la lucha de
patricios y plebeyos, que, como ha dicho Vico, es el ideal de la historia de la
humanidad».76 Para Castelar, y de conformidad con la tesis de la Scienza nuova,
los patricios representan «la concentracion de los derechos», mientras que los ple-
beyos «la concentracion de todos los deberes»;77 hasta que el anhelo de derechos
generó la revolución romana. El discurso del ilustre gaditano fue publicado en
folletos por entregas también por el matutino progresista La Iberia,78 considera-
do «el auxiliar más eficaz que ha tenido en la prensa la revolución española»;79

mismo periódico que, en el Artículo 13 de los «Estudios Políticos» a cargo del
periodista cordobés Carlos Rubio Collel (1832-1871), se hace eco de la idea
viquiana de una edad teocrática;80 y que de la mano de Ventura Ruiz Aguilera
(1820-1881)81 traduce para un folletín por entregas la novela de Balzac Un gran-
de hombre de provincia en Paris, obra en que al jocoso comentario del personaje
‘Blondel’, acerca de quienes en el cenáculo de la calle de los Cuatro-Vientos
intentan descubrir si la humanidad gira en torno a sí misma o si en cambio pro-
gresa, cínicamente apostilla el antagonista ‘Bixiou’ que, en aquel lupanar filosó-
fico y religioso referido por Blondel, hasta el momento solo se han ocupado «de
buscar el pensamiento providencial del vino de Champagne, la razon humanitaria
del pantalon y la pequeña bestia que hace andar al mundo. Levantan grandes
hombres caidos, como Vico, Saint-Simon y Fourier. Mucho me temo que trastor-

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)174

76. La Época, a. IX n. 2.550, 1857, p. 4 c. 4. 
77. Ibidem.
78. La Iberia, a. IV n. 910, 20/6/1857 p. 1 (p. 21 del folleto). El periódico, fundado por Pedro Calvo
Asensio (1821-1863), apoyó la revolución liberal del ’54 y fue instrumento para la revolución demo-
crática del ‘68. 
79. P.D. Montes, Historia de la gloriosa revolución española en septiembre de 1868, Madrid, Elizalde y cia.,
1868, p. 445.
80. La Iberia, a. IV n. 808, 15/3/1857, pp. 1-2; p. 1 c. 6. El redactor C. Rubio Colell, progresista y
destacado activista revolucionario, escribió una Historia filosófica de la revolución española de 1868, publi-
cada en Madrid al año siguiente (1869).
81. Nacido en Salamanca, escritor, dramaturgo y traductor, Ventura Ruiz Aguilera también fue
periodista que colaboró de columnista y redactor político en numerosos periódicos, e influyó en la for-
mación literaria de Galdós (cfr. REGINALD F. BROWN, “Una relación literal y cordial: Benito Pérez
Galdós y Ventura Ruiz Aguilera”, Actas del Quinto Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas
(Bordeaux, 2-8/9/1974), F. LOPEZ et alii (Coords.), Burdeos, I.E.I.I. - Universidad de Burdeos III,
1977, pp. 223-233).



nen el juicio à mi pobre José Bridau».82 No está de más la observación de ‘Finot’
al repecto: «En Francia el triunfo mata».83

El diario madrileño moderado El León Español publicó el «Viage á Italia», de
Javier de Ramírez, dramaturgo sevillano84 que en 1870 muere de locura. En su relato,
reproducido también por El Isleño a la par que por el periódico semanal Revista de
Instrucción Pública, Literatura y Ciencias, Ramírez dedica el cuarto artículo de su
Viaje a una revisión crítica del historiador italiano César Cantú (1804-1895), recono-
cido publicista de Vico entre lectores españoles, exigiendo al historiador el deber de
ser filósofo y que se tenga por misión la misma llevada a cabo por San Agustín,
Bossuet y Vico.85 De este modo, Ramírez reprocha a Cantú el que haya «amontona-

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 175

82. La Iberia (1854-1898.), a. V n. 1.228, 4/7/1858, p. 1 c. 3 de la «Biblioteca de la Iberia» (p. 288). Véase
al respecto la cita también en Un grande hombre de provincia en Paris, por Balzac, traducida por Ventura Ruiz
Aguilera, Madrid, Imprenta de la Iberia (a cargo de Manuel Rojas), 1858, p. 288; obra publicada por
entregas en el periódico, relevante inédito en español, para que «los amantes de la libre emision del pen-
samiento, por medio de la prensa periódica, conozcan y aprecien en su verdadero valor á los que solo con-
sideran a esta como instrumento miserable de sus pasiones ó de vergonzosos intereses personales, trafican-
do con su conciencia, con sus opiniones y con su inteligencia, como si fuesen venales mercancías; y á los
que, siguiendo un camino diametralmente opuesto, la respetan, la aman y la enaltecen como una institu-
cion civilizadora, como el apostolado de los pueblos modernos» (ibid, p. 4; cfr. p. 3), reivindica El
Traductor en su ‘Advertencia’ preliminar.
83. Ibid., c. 2 (p. 285 de la obra). Cfr. en p. 317 de la obra: «En Paris principalmente el triunfo, ó sea
el éxito, mata al éxito».
84. Cfr. Recuerdos de un siglo de teatro, p. 201; colección de originales digitalizados por el Centro de
Documentación Teatral (INAEM). El León Español: Madrid, 1854-1867, diario de la tarde, suspendió su
publicación en 1860 y reapareció cinco años después, hasta su desaparición; fue un periódico político,
de tendencia moderada, dirigido por el sevillano José Gutiérrez de la Vega (1824-1900); según Eugenio
Hartzenbusch ––op. cit., p. 155––, tras la reaparición del periódico en el ’65 se encargó de su dirección
Eduardo Mier). Contó entre sus redactores con Fermín Gonzalo Morón, buen conocedor de Vico (cfr.
El espejo de la época, cit., en especial pp. 143-146 y 177-179). Javier de Ramírez († 1870), redactor de La
Democracia (1865), estrenó La Culebra en el pecho, com. 1859; autor también de Fuego entre ceniza, com. 1863,
y La Caja de Pandora, estudios filosóficos, político-satíricos, literarios..., Madrid, 1862, 1865. (Cfr. JULIO CEJADOR
Y FRAUCA, Historia de la Lengua y Literatura Castellana, Madrid, Tip. de la Revista de Archivos, Bibliotecas
y Museos, 1918, t. VIII Primer periodo de la época realista: 1850-1869, p. 283). Gutiérrez de la Vega publi-
có en dos volúmenes Viajes por Italia (Madrid, 1850-1851; 1887) [cfr. J. CEJADOR, op. cit., p. 63].
85. Cfr. El Isleño, a. II n. 168, 6/2/1858, pp. 1-2;  cita p. 1 c. 3. Diario progresista (publicado entre
1858-1867) del demócrata Pedro J. Gelabert, editor también de El Genio de la Libertad, al que sustituye
El Isleño. En la Revista de Instrucción Pública, a. III n. 16, 9/1/1858, pp. 251-254 (a dos columnas): JAVIER
DE RAMÍREZ, «Viaje á Italia. Artículo IV.» Entre otros argumentos críticos expone sobre el historiador
italiano en quien se ha detenido el viajero al llegar a Pavía: «Dice César Cantú que el historiador en la
edad presente tiene una mision doble y grande que cumplir, que es preciso que, enlazando los sucesos
que han tenido lugar en todas las naciones, los analice para investigar la alta mision de la familia huma-
na y descubrir las leyes morales que han presidido á su desarrollo; leyes que la llevarán con el trascur-
so de los tiempos al grado mas sublime de su perfección. Que esa es la mision del historiador es tan
cierto, como que san Agustín, Bossuet y Vico, para juzgar los hechos de la humanidad, demuestran sus
varios orígenes y calculan el resultado de esta lucha, en que las ideas poco á poco se esclarecen con la
razon entre el estruendo de las armas. Esto quiere decir, que el historiador debe ser filósofo, que debe
sacrificar su vida y su talento al estudio de las generaciones que han dejado en la tierra, juntas con los
recuerdos de sus vicios las memorias de sus virtudes; que buscando la fuente de aquellos y analizando
las causas que los produjeron, adviertan á las edades futuras, cuales son los escollos que deben evitar,



do los materiales para hacer el edificio», pero falte que «un filósofo profundo diseñe
el plan de la obra» y, con materiales selectos, «eleve con ellos el coloso como antes
de César Cantú intentaron alzar Bossuet y Vico». A este último lo ubica «entre los
modernos» el redactor del efímero semanario cultural El Iris (cuya existencia trans-
curre de mayo a agosto de 1858), Rafael de Sierra. En el periódico dirigido por el
escritor Salvador M. Granés (1838-1911), Sierra concluye con la tercera entrega un
artículo sobre «Descartes», emparejando a Vico con Malebranche y Leibniz, filóso-
fos modernos que, a su juicio, pusieron el origen de la idea de infinito en Dios.86

Incluso en clave irónica y cómica aparece en otras sedes de papel impreso el nombre
Vico junto al de otros ––así considerados–– precursores modernos del mensaje filosó-
fico: «Bossuet, Vico, Kant y César Cantú no han hecho más que balbucear: nosotros
hemos hablado», satiriza en Uno de tantos el humorista Heliodoro del Busto,87 tam-
bién otra clara conciencia democrática en la época.88

En las postrimerías de 1859, los periódicos de derechas La Esperanza y ––más
moderado–– La Época citan a Vico para justificar la aristocracia del poder. «Esto es
lo que sucede al cabo de cierto tiempo en virtud de la ley espresada por Vico: El impe-
rio del mundo pertenece al mejor», publican ambas cabeceras madrileñas copiando el
extracto de un libro aparecido en L’Univers.89 Mientras tanto, M. López elogia las
excelencias de las «instituciones monárquico-representativas», a las que la tradición
de la monarquía añade una autoridad mayor que la de «una asamblea democrática o
un senado aristocrático», y a cuya «gran conquista» moderna «dirigieron los esfuer-
zos de su privilegiado ingenio filósofos eminentes y estadistas distinguidos, desde
Aristóteles á Ciceron, desde Séneca hasta Baccon [sic], Vico y Leiznibz [sic]».90

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)176

para que llegue un dia en que el derecho se apoye en la justicia, y no en la fuerza. // Convencidos de
cuales son las cualidades que deben adornar al historiador universal, no dudamos un momento en
decir que Cesar Cantú, no es filósofo. Cesar Cantú, aunque la frase parezca dura, es novelista.» (Revista
de Instrucción Pública, cit., p. 252 c. 2). Y ya, en el párrafo final de esta entrega, dice Ramírez: «Sacaremos
de dudas al historiador; creemos que ha amontonado los materiales para hacer el edificio. Ahora se
necesita que un filósofo profundo diseñe el plan de la obra, y escogiendo entre esos materiales los úti-
les, y buscando en todas las naciones los muchos que faltan, eleve con ellos el coloso que antes de Cesar
Cantú intentaron alzar Bossuet y Vico. Para semejante empresa se necesita un arquitecto alemán, pues
aunque no dudamos que la Italia y todas las naciones producen filósofos, en asuntos de frialdad y de
calma, damos la preferencia á la Prusia.» (Ibid., p. 234 c. 2).
86. R. DE SIERRA, «Descartes» III, El Iris, a. I n. 9, 27/6/1858, p. 2 c. 2.
87. Diario de Córdoba, a. IX n. 2.349, 17/10/1858, folletín p. 2 c. 4. El Diario vivió casi un siglo (1849-
1938).
88. A Heliodoro del Busto se debe Los Partidos en Cueros, ó Apuntes para escribir la historia de doce años 1843-
1855 (Madrid, 1856), donde advierte este funcionario de correos (A. CHECA GODOY, Historia de la pren-
sa en Córdoba, 2011, p. 276) y escritor comprometido que: «Somos demócratas; esto quiere decir que
somos tolerantes. [...]» (op. cit., p. 5). «La revolucion, lo decimos muy alto, es la conquista de la humanidad
para ella misma; los pronunciamientos son la negacion del derecho y de la libertad» (ibid., p. 21).
89. La Esperanza, a. XVI n. 4.652, 15/12/1859, p. 1 c. 5 (firma N. García Sierra); y La Época, a. XI n.
3.564, 19/12/1959, p. 4 c. 4.
90. La Época, a. XI n. 3.571, 27/12/1859, p. 2, cita c. 2.



Elogios en honor de la monarquía parlamentaria que La Esperanza reprocha a La
Época y a La Discusión; tal que, en la portada del diario carlista, afirma su director
Pedro de la Hoz (1800-1865), criticando al diario demócrata, que cuanto más se exa-
mina el escrito de López «menos podemos comprender la defensa que hace del régi-
men parlamentario».91 Entre críticas a las concesiones ‘innecesarias’ hechas por la
Unión Liberal al parlamentarismo, copia Hoz el argumento de La Época donde Vico
ha sido incluido entre los «filósofos eminentes y estadistas distinguidos»,92 para a
reglón seguido desestructurarlo mediante una retórica absolutista y totalizante.

Por su lado, el Diario de Córdoba incluye al napolitano en la lista de «Italianos
célebres»93 ––nómina que pulula hasta 1861––;94 y al año siguiente, en la sección edi-
torial, se elogia a un «profundo Vico que no fué comprendido en su tiempo hasta
hoy».95 La historia en sentido filosófico ha alcanzado ya, «en estos últimos tiempos»,
un elevado rango espistémico, llegando a ser una ciencia igual de perfecta que «las
demás de su clase». El alcance de este rango hace confiar en que se halle «algún prin-
cipio general» capaz formar «un sistema».96

Ahí radica la clave del éxito de Vico a través del ámbito de la opinión pública
(y publicada) decimonónica: en la posibilidad, abierta frente al problematismo de los
hechos históricos, de pensar en sentido filosófico la ‘historia como sistema’. Así
mismo nos lo confirma Tomás García Luna al historizar la filosofía de la historia,
como ya mostramos anteriormente97 y se aprecia ahora en su artículo de El mundo
pintoresco respondiendo a la pregunta «¿Por qué es creacion reciente la filosofia de
la historia?» (1860):

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 177

91. La Esperanza, a. XVI n. 4.665, 30/12/1859, p. 1 c. 1.
92. Ibid., c. 2.
93. Diario de Córdoba, a. X n. 2.671, 19/7/1859, p. 3 c. 3: «El primer filósofo historiador, es italiano: Vico.»
94. Ese mismo elenco de «Italianos célebres» aparece en el periódico literario gerundense La espingar-
da, a. I n. 39, 7/5/1861, p. 4; en el madrileño (1860-1865) El Contemporáneo, a. IV n. 794, 5/8/1863, p.
4 c. 2; y también en El Mundo Militar. Panorama Universal, a. V n. 171, 15/2/1863, p. 56. Otra lista de
sabios que incluye a Vico se encuentra en El Tiempo del 17/4/1846 (vid. nota 24 supra). Ya un año antes
recogía El Contemporáneo la obra de Vico entre aquellas otras obras universales y emblemáticas que, ante
el criticado proyecto de Ley de imprenta (que proponía la calificación de “folletos” para aquellos libros
con menos de 400 páginas), no alcanzarían el rango español de “libro”. Así se leía en página de porta-
da, con evidente sarcasmo refiriéndose al gubernamental proyecto de Ley: «¿Qué folleto es ese que está
V. leyendo? Preguntará cualquiera con arreglo á la flamante ley; y el interpelado podrá contestar; La
imitación de Cristo, Los discursos sobre la Historia Universal, de Bossuet, La ciencia nueva, de Vico, El ideal de la
humanidad para la vida, de Krause, y otras obras de no menor peso, que todas suelen estar impresas y
encerradas, sin que sea muy compacta la edición, en un solo volúmen de menos de 400 páginas. Nos
parece, pués, poco digno de legisladores el calificar y dividir los impresos, atendendiendo solo al núme-
ro de páginas; cosa que no haría el peor y mas ignorante mercader de libros.» (El Contemporáneo, a. II
n. 104, 23/4/1861, p. 1 c.c 2-3).
95. Diario de Córdoba, a. XI n. 2.990, 2/8/1860, p. 1 c. 3.
96. Ibidem.
97. Vid. notas 31 y 32 supra.



[...] Vico acertó con el calificativo, cuando impuso el de nueva á la ciencia, que á
fuerza de erudicion y de constancia habia elaborado; y aunque errara al formular
su teoria, habrá siempre de concedérsele la gloria de haber descubierto, que la
multitud de acontecimientos consignados en los anales del género humano, aun-
que á primera vista parezcan inconexos, tienen entre si íntima correspondencia; y
que por consiguiente, es posible el hallazgo de un principio que los esplique.98

Un juicio similar al de López y al de García Luna lo emite Ricardo de la
Cámara en el mismo periódico ilustrado, dos semanas después, al referirse a «una
parte de los grandes trabajos que está llamada á hacer nuestra generacion sobre la
filosofia de la historia, siguiendo el camino trazado por Bossuet, Vico y Herder».99

Camino viquiano abierto para la Filosofía de la Historia que, más detenido y deter-
minante, resulta en el análisis de semejante trazado filosófico-histórico como lo lleva
a cabo el krausista Eduardo Pérez Puyol (1830-1894)100 en las páginas del neonato
semanario salmantino Adelante. En su artículo «Filosofia de la Historia. Sus siste-
mas», llegado al relato de la Modernidad, Pérez Puyol parte de la idea de que la filo-
sofía de los siglos XVII y XVIII, nacida de la «protesta religiosa» que inauguró los
tiempos modernos, fue una filosofía ajena a la historia porque ––dice el autor, reso-
nando inversor de fórmulas orteguianas–– «el individuo no tiene historia: apenas si
tiene biografía». Un desierto en el que, sin embargo, vinieron a clamar tres voces
resonantes. «Tres hombres de elevado talento intentaron sucesivamente revelar á la
ciencia el secreto de la historia. Bosuet [sic], Vico y Montesquieu: pero ni aun se dig-
naron escuchar los hombres de su tiempo que no podian comprenderlos».101 El
Discurso sobre la Historia Universal (1681) del obispo de Meaux no logró permea-
bilizar el escindido espíritu de su época. Y muchas verdades del Espíritu de las Leyes
(1748) del barón de Montesquieu no serán conocidas hasta que no se encuentre «la
cadena» que las une. De hecho, Pérez Puyol sugiere que tal vez Montesquieu habría
hallado esa cadena en la obra de Vico; a no ser porque el napolitano, a diferencia del
francés, «vivió y murió desconocido».102 Quizás por ello, a las ideas de Vico se les
dedica en el artículo una columna completa, con una sentida y sintética semblanza.

El genio sombrío de Juan Bautista Vico intentó despues [de Bossuet] esplicar
á la Italia las evoluciones de la humanidad. Poeta y profeta de la historia con-

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)178

98. El Mundo Pintoresco, a. 3º, n. 11, 11/3/1860, p. 83 c. 3. El Mundo Pintoresco, ilustración española, se
publicó en Madrid, 1858-1860.
99. «Don Diego de Saavedra Fajardo», ibid., n. 13, 25/3/1860, cita p. 104 c. 1.
100. Puyol o Pujol; aunque firma Puyol. Jurista y sociólogo vinculado al krausismo; catedrático de
Derecho, tras La Gloriosa fue rector de la Universidad de Valencia. Autor de una Historia de las institucio-
nes sociales de la España goda (1896) y de unas lecciones de clase tomadas por los apuntes de dos alumnos
del curso 1885-1886: la Historia general del derecho español (1886).
101. Adelante, Semanario científico y literario, n. 20, 3/6/1860, pp. 2-3; cita p. 2 c. 2. Adelante se publi-
có en Salamanca entre los años 1860 y 1866.
102. Ibid., p. 3 c. 1.



jetural como algunos le han llamado, precursor de todas las grandes ideas y
de todos los grandes hombres de nuestro siglo, pero rechazado por la ciencia
oficial por la Universidad de Nápoles, despreciado ó desconocido por el filo-
sofismo francés, debió bajar á la tumba atormentado por una amarga pena,
dudando de la certeza de su genio, ó la justicia de los hombres. Anticipándose
á Hegel en la creencia en la identidad entre la historia y la naturaleza huma-
na, modeló las edades de los pueblos por las facultades del hombre; y levan-
tando á teoría absoluta las fases accidentales de la historia de Roma quiso tra-
zar en el foro el círculo en que debian resolverse todas las generaciones.103

Sigue a la cita una densa exposición del “círculo” de la historia, de la doctrina de las
tres edades y del alzamiento de la la humanidad civil desde el salvajismo ferino. Se expli-
ca el esquema hermenéutico viquiano del corso-ricorso y el retorno de la sociedad a la bar-
barie para dar comienzo a «lo que Vico llama il ricorzo [sic]» de las cosas humanas;104 y
reconoce Puyol que Vico «tiene el mérito de haber sido el primero que concibió un sistema
completo, y puede con razon gloriarse de ser el autor de la scienza nuova. Tardia justicia de
la posteridad».105 Es decir, de una época que puede sintetizar las doctrinas sansimonista y
viquista para dibujar en espiral el movimiento de la historia de la humanidad.106

Un par de meses antes del artículo de Puyol, el fuerista Víctor Oscáriz Lasaga
(1831-?) había trazado, en el fugaz semanario La joven Navarra (1860), también un
recorrido histórico de autores y aportaciones en su «Estudio sobre la Filosofía de la
Historia», donde, en una de sus entregas al periódico liberal de Pamplona, siguiendo a
Hott apunta hacia una segunda «escuela filosófica» de la historia, inaugurada por el
napolitano, que viene a ser la referida «a esos grandes sistemas que han formado eco en
el mundo científico, los cuales se inauguraron en las obras del italiano Vico, cuyo méri-
to consistio en haber llamado la atencion sobre el origen de las naciones».107 Y aunque
se detiene críticamente en la idea viquiana del retorno a la barbarie, «hipotesis fatalista
que aprisiona á la humanidad en un círculo de hierro», sin embargo Oscáriz resume los
tres principios de la ciencia nueva, para concluir diciendo que, aun a pesar de «los erro-

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 179

103. Ibid., p. 2 c. 3. 
104. Ibidem. Una mención al «movimiento circular» atribuido a Vico, en la c. 2.
105. Ibid., p. 2 c. 3 y p. 3 c. 1.
106. El artículo de Eduardo Pérez Puyol concluye en el siguiente número 21 de Adelante (10/6/1860,
pp. 2-3). Ahí refiere, con bastante perspicacia e ingenio, que Buchez ––discípulo de Saint Simon––,
«hermanando la teoria del progreso con las ideas de Vico, ha concluido por hacer de la linea de la his-
toria, no un circulo, sino una espiral que adelanta separándose del centro» (p. 2 c. 3). Cfr. también, por
citado Vico, p. 3 c. 1. Una ingeniosa, y adelantada a su época, interpretación de la procesualidad his-
tórica viquiana en espiral hacia delante, con los altibajos de ‘cursos’ y ‘recursos’, donde es la humani-
dad la que, por un lado o por otro, avanza en todo momento.
107. V. OSCÁRIZ, «Estudios sobre la Filosofía de la historia» (Continuacion), La joven Navarra, n. 9,
16/4/1860, cita p. 68 c. 1. Periódico de literatura, ciencias, artes, industria y comercio; publicados
quince números del semanario, desde febrero a junio de 1860, de tendencia liberal. En el periódico
liberal palmplonés, Víctor Oscáriz y Lasaga firmó contenidos de Filosofía de la historia. Oscáriz, abo-



res de su sistema», Vico «fue el primero que presintio la existencia de una ley progresi-
va para la especie»;108 cosa que debió de advertir el francés Boulanger, quien «a imita-
ción» del napolitano estudió la antigüedad,109 se lee un par de párrafos adelante.

Si de reconocer se trata, evidentes en ese sentido resultan las ráfagas que en ese
mismo año 1860 emanan del periódico La Discusión, de ideología republicana y decla-
radamente democrático,110 fundado en Madrid a primeros de marzo de 1856 y dirigido
por el presidente del Partido Democrático, Nicolás María Rivero (1814?-1878) y, pos-
teriormente, desde 1864,111 por ––entre otros grandes nombres de la época–– el repu-
blicano federalista Francisco Pi Margall (1824-1901), hegeliano de izquierdas y pro-
gresista proudhonista, que ostentó la presidencia del gobierno de España durante unos
meses de 1873 en la I República. En primera plana del número de La Discusión corres-
pondiente al 15 de julio de 1860 aparece a cinco columnas el artículo de Luis Pérez del
Aya112 titulado «La sociedad y la democracia». En él, el liberalista creyente en la doc-
trina del sumo progreso postula que la democracia es la consecuente «realización polí-
tica» del «último movimiento filosófico» de ideas políticas en España; es decir, que la
democracia es la consecuencia del avance civil y de la praxis política del progreso:

Nadie que en el curso de la historia haya observado las transformaciones por
las que ha pasado la humanidad; nadie que reconozca la ley del progreso
como suprema, ya crea con Vico que tiene un término, ya con Herder que es
indefinido; [...] podrá negar que la democracia sea la que corresponde á esta
evolucion política y social.113

Los creyentes en el progreso de la civilización y de la humanidad no negarán,
según Pérez del Aya, que «la organización actual» sea la «más perfecta y acabada»,

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)180

gado de los Tribunales nacionales y académico-profesor de la Academia Jurídico-práctica Aragonesa;
fue catedrático de Retórica y Poética en diversos Institutos de Enseñanza; doctor en Filosofía y en
Derecho; y, según parece, fue un conocido espiritista (cfr. J. IBARRA, Biografías de los ilustres navarros del
siglo XIX y parte del XX, Pamplona, J. García, 1953, t. IV, p. 308; y véase el n. 1 del a. VI del Boletín
Bibliográfico Español, de Dionisio Hidalgo, Madrid, 1/1/1865, pp. 208 y 211).
108. Ibidem.
109. Ibid., c. 2. La metáfora del círculo férreo atribuido a un ‘fatalista’ Vico resulta recurrente en la pren-
sa; p.e., en el semanario español e hispanoamericano El Correo de Ultramar (París, 1842-1886), t. XVII,
a. 20 n. 423, 12/2/1861, confiesa fiel creyente que: «Si no fueran tan hondas mis convicciones, tan
ardiente mi fe en la marcha providencial del mundo, llegaria á creer con Vico que la humanidad gira
en un círculo vicioso, reproduciendo eternamente sus locuras» (ibid., p. 103 c. 1).
110. La Discusión. Diario Democrático (Madrid, 1856-1874; 1879-1887). Lleva en las sienes de su cabecera
el programa del partido; y su «propaganda democrática» influyó durante el Sexenio Democrático.
111. El mismo año en que Castelar funda el periódico La Democracia.
112. Hombre descrito como «amante caloroso de la libertad, muy bienquisto de los liberales madri-
leños y víctima temprana de la reaccion. En 1823 fué condenado á muerte, como otros muchos» libe-
rales. Comutada la pena por diez años de trabajos forzados y presidio en Alhucemas, la rebajó por
méritos heróicos en hazañas bélicas. Volvió a ser encarcelado en 1846 y en 1848, pero «vivió fiel a sus
principios». Cfr. Prisiones de Europa, t. II, L. Taso, Barcelona, 1863, cap. «La cárcel de Corte» (por
“Roberto Robert”), pp. 1.038-1.043.
113. La Discusión, a. V n. 1.398, 15/7/1860, p. 1 c. 4.



el último término en la serie indefinida del progreso.114 Incluso aunque esa organiza-
ción actual, lejos de ser resolutoria, resulte problemática. Justo porque encierra den-
tro de sí la contradicción propia del sistema de que procede, ya que leyes e ideas anti-
guas coexisten con ideas y principios modernos, convirtiendo la sociedad ––de la
mayoría de los pueblos modernos–– en un desorden en que el progreso solo acontece
––como en la dramaturgia de la tragedia–– a través del antagonismo, el conflicto y el
combate. Quizás se ejemplifique mejor lo dicho mediante la polémica de La
Discusión con el arzobispo de Tarragona, centrada en torno a la independiencia de
Italia: «¿Desde cuando ha sido un crimen pelear por la patria?», pregunta el periódi-
co, que ve la independencia como una obra en la que

han puesto sus manos todos los hijos de este gran país. Dante la ha cantado.
Santo Tomás y San Buenaventura, la han deseado. Miguel Angel y Rafael, la
han espresado en sus lienzos. El filósofo Vico, la ha idealizado en sus escri-
tos. El socialista Campanella, la ha soñado [...].115

El periódico democrático, lo mismo que imprime el nombre del napolitano
junto al de otros que «se esfuerzan en facilitar la marcha del progreso»,116 lo destaca
individualmente en la reseña (copiada de La España) del largo discurso ––¡más de dos
horas!– – con que la elocuencia de Castelar elevó en el Ateneo de Madrid su defensa
del progreso;117 igual lo rememora en el discurso impreso del orador demócrata,118 que
lo recuerda en el incondicional apoyo al proceso unificador de Italia.119 Tampoco falta
el nombre Vico en el canon establecido por Castelar de «sabios que con sus luces ilu-
minaron el mundo», y que algún neocatólico ofrece como crítica sarcástica al autor

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 181

114. «No nos corresponde á nosotros que creemos en el progreso, negar que la organización actuál,
siendo como es el último término de esta série indefinida, sea la mas perfecta y acabada.» (Ibid., p. 1
cc. 3-4).
115. La Discusión, n. 1.520, 2/12/1860, p. 2 c. 1.
116. Ibid., a. VI n. 1.651, 9/5/1861, p. 1 c. 1: «Guttemberg, Vicente de Paul, Galileo, Vico, Rousseau,
Volta, Filangieri y Franklin», relata La señorita de Armestad, novela de Juan de Dios de Mora, en folletín
a partir del n. 1.634. (Cita p. 146 del folletín).
117. Historización de la idea de progreso en que Castelar llega a justificar que si Vico había sostenido
«el dogma del fatalismo», fue inspirado «por las desgracias de su patria». La Discusión, a. VI n. 1.657,
17/5/1861, p. 2 c. 4. Copiado de La España.
118. El discurso fue publicado al día siguiente, sábado 18, aunque no he tenido acceso a ningún ejem-
plar del n. 1.658 del diario para cotejarlo. Sí he leído el Discurso recogido en el volumen Discursos polí-
ticos y literarios de D. Emilio Castelar, Madrid, J.A. García, 1861, pp. 229-290. Textualmente dice Castelar,
en un emotivo elogio a la sufriente Italia, que «en historia nos ha legado [Italia] el dogma de la retro-
gradacion con Maquiavelo y el dogma del fatalismo con Vico: venganza que toma de todos los siglos,
por las injusticias de que ha sido víctima ese Lázaro de los pueblos, cuya resurreccion mostraremos á
nuestros hijos como el milagro que prueba el poder y la santidad de nuestro siglo. (Estrepitosos y unáni-
mes aplausos que interrumpen por algun momento al orador.)» (Op. cit., p. 250).
119. «Allí han nacido Vico, Galileo, Volta, en la dura servidumbre; y allí hoy mismo el género de las
ciencias filosóficas y de las ciencias naturales tiene sacerdotes y tiene templos. [...] Una gran naciona-
lidad se está formando en el Mediterráneo. Saludémosla, que es Italia, la madre de las naciones». La
Discusión, a. VI n. 1.763, 18/9/1861, p. 2 c. 1.



del Discurso («Castelarius longus, vita brevis») y en polémica viva con La Discusión
del reaccionario La Regeneración.120 A veces, incluso, al moverse por terrenos filo-
sófico-históricos, algunos autores reaccionariamente críticos se ven en la obligación
de ‘justificar’ que ellos no son seguidores de Vico; como le sucede al anónimo «joven
amante de la verdad» que, oculto tras un artículo del beligerante semanario católico
La Luz, declara durante un enfrentamiento que «no somos secuaces de las doctrinas
de Vico, en las cuales vemos mas bien la cabeza del escritor, que la realidad históri-
ca».121 Los iluminados moralistas de La Luz no aceptan las doctrinas de Vico, ni que
sea dado explicar todo por la sola razón. Lo hemos visto firmado por “B.C.”, y el
hecho se ratifica cuatro meses después en la continuación de un artículo de “A.G.”,
donde se lee que: «Vico, el renombrado autor de la ciencia nueva, quiso filosofar
sobre la historia para presentar sinteticamente la marcha de la sociedad. Algunos
hechos sirvieron de punto de partida á la teoria que pensaba sentar el escritor italiano,
pero la misma historia vino á refutar sus doctrinas».122 La problematicidad de la vida
que Vico habría apreciado en los hechos «le condujo á sentar que la humanidad sigue
un círculo fatal», afirma el siglado. De tal modo que: «Ante la vida material desapa-
reció la vida moral, ante la idea de las armas, olvidó, en nuestro concepto, la idea de
civilizacion. Por lo mismo la Teoría de Vico es inadmisible».123

Otro diario ‘neocatólico’ y tradicionalista, declaradamente polemista: El
Pensamiento Español, «Diario católico, apostólico, romano» fundado por Gabino

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)182

120. «Resumen del resumen del señor Castelar. Artículo I. Omniscibilidad», La Regeneración, a. VII n.
147, 24/5/1861, pp. 1-2; p. 2 c. 1. Periódico publicado en Madrid entre 1860 y 1873; de sesgo teocrá-
tico y radicalmente antiliberal, se opuso a la unificación de Italia. (Cfr. ficha biobibliográfica en la HD
de la BNE). Junto a La Regeneración, el monarquista La Esperanza (Madrid, 1844-1874) y el ‘católico’ El
pensamiento español (Madrid, 1860-1874) copan el espacio de la derecha más tradicionalista y antilibe-
ral. Véase como ejemplo el párrafo editorial de El Contemporáneo, el martes 23 de abril de 1861, dando
cuenta tanto de su contemporaneidad como también de la anterioridad al responder a las críticas reac-
cionarias de La España: «Creemos sí que con la revolución de 1848, nació en el seno de este gran par-
tido [refiriéndose al liberal-conservador] una división lamentable. Esto no lo podemos negar ni ocul-
tar; es un hecho histórico. Muchos hombres eminentes, á cuya cabeza colocamos al ilustre marqués de
Valdegamas [Juan Donoso Cortés], llenos de un terror anti-revolucionario exageradisimo, é inspirados
por las doctrinas de De-Maistre y de otros autores estranjeros, reconocidamente absolutistas, y aun
influidos tambien por autores de una impiedad profunda y de las ideas mas subversivas, como, por
ejemplo, Proudhon y algunos neo-hegelianos alemanes, autores que ellos trastuecan vuelven del revés,
sin dejar por eso de copiarlos, han creado un nuevo partido separándose del liberal-conservador á que
pertenecieron antes, y formando, según los grados de separacion, una série ó escala, que está represen-
tada hoy en la prensa, por La España, El Pensamiento Español y La Regeneración. Las doctrinas que sostie-
nen todos estos periódicos, y particulamente los dos últimos, ya descubiertamente absolutistas, no pue-
den ser considerados como conservadores-liberales. Todos estos periódicos hablan mal del parlamen-
tarismo, reniegan de la revolución y de las conquistas de la revolución, condenan, denigran ó censuran
la civilizacion moderna, y son capaces de apoyar á cualquier gobierno, por malo que sea, con tal de
que imaginen que es reaccionario.» (El Contemporáneo, año II n. 104, 23/4/1861, p. 1 c. 3).
121. B.C., «La Filosofía y la Moral. III», La Luz, n. 5, 1/12/1861, pp. 34-36; p. 34 c. 2.
122. A.G., «Cuatro palabras sobre la razón humana. (Continuacion.)», La Luz, n. 22, 30/3/1862, pp.
172-173.
123. Ibidem.



Tejado y dirigido por Francisco Navarro Villoslada, por estos años menciona un par
de veces el nombre Vico: una en el colofón del artículo titulado «Los seis enredos de
Napoleon III»,124 copiado en la sección extranjera; otra, bajo una fórmula retórica en
un discurso de Thiers «juzgando la revolución italiana».125

Tampoco está ausente Vico en la crónica del corresponsal en Nápoles de La
Esperanza, que relata revueltas sureñas y enfrentamientos acaecidos cerca de la ciu-
dad partenopea y pinta el desplazamiento del general Enrico Cialdini, «que iba á la
Villa-Reale, donde se inauguraba la estatua de Juan Bautista Vico, escritor napolitano
del último siglo», pues la escultura, «fundida bajo el gobierno caido, no habia podido
ser erigida á consecuencia de los acontecimientos».126 Estas noticias de la milicia
nacional en Villa Reale, vinculadas a un contexto ideológico de crítica al proceso de
unificación de Italia, también le llegan al Diario de Barcelona y de ellas se hace eco
La España, que a la presencia del general Cialdini añaden la nueva del profesor
Ranieri. Por ejemplo, se relata que la milicia «fué á la Villa Reale á arrancar el lienzo
que ocultaba la estátua de Juan Bautista Vico. A esto último estuvo presente el gene-
ral Cialdini. El profesor Ranieri leyó un discurso en que aseguraba que los Borbones
persiguieron á los artistas y literatos; y al decir esto señalaba á la estátua de Vico».127

En cambio, y de otro lado, La Iberia, diario liberal de la mañana, da cuenta de esa
misma «Inauguración en la villa de la estátua de Juan B. Vico» pero destacando, por
el contrario, un supuesto carácter festivo de la misma para celebrar la unidad de Italia
y el aniversario del plebiscito de octubre de 1860.128

En el ámbito liberal varios y significativos destellos viquianos tienen lugar en
1862, especialmente en El Contemporáneo de Madrid, órgano del Partido Moderado y
publicación adversaria de la Unión Liberal. En este periódico, del que el literato Juan
Valera (1824-1905) es redactor principal, aparece un conocido artículo del polígrafo
andaluz con motivo del discurso de ingreso de Ramón de Campoamor y Campoosorio
(1817-1901) en la Real Academia Española. Ahí desmonta Valera críticamente la tesis
central del discurso de Campoamor de que «la metafísica limpia, fija y da esplendor al
idioma», argumentando el escritor cordobés el que las grandes cabezas metafísicas no
han tenido siempre buena pluma, como en la Europa moderna se demostraría con Vico,
«acaso el mas eminente metafisico italiano» y quien –-al parecer del crítico egabren-

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 183

124. «Las cosas puestas fuera de su estado natural, decia Vico, ni están nunca en caja, ni son durade-
ras.» El pensamiento español, a. III n. 772, 4/7/1862, p. 1, cita c. 5. Cfr. la Dignidad VIII de la sección
“De los Elementos”, en la Scienza nuova de 1744, que dice: «Le cose fuori del loro stato naturale né vi si
adagiano né vi durano» (§ 134).
125. El pensamiento español, a. VI n. 1.628, 19/4/1865, pp. 1-2, ref. en p. 1 c. 2. El discurso de Thiers
lo publicó también al día siguiente La Libertad, p. 3 (cita en c. 4).
126. La Esperanza, a. XVIII n. 5.229, 29/10/1861, p. 3 c. 3.
127. La España, a. XIV n. 4.675, 30/10/1861, p. 1 cita c. 5.
128. La Iberia, a. VII n. 2.234, 5/11/1861, p. 3 c. 4.



se–– sin embargo «era menos que mediano, por no decir mal escritor». Lo mismo que
sucedería con Kant, «con ser tan maravillosos metafisicos el uno y el otro».129 La crí-
tica a Campoamor fue impugnada más tarde por el filósofo espiritualista, y propagan-
dista de Descartes, Nicomedes Martín Mateos (1806-1890), a la sazón correligionario
del Partido Progresista y autor de un ensayo ––como recuerda Marcelino Menéndez
Pelayo en su Historia de los heterodoxos españoles–– impugnador de Donoso Cortés
en lo político y de Campoamor en lo filosófico.130 La crítica de Valera a Campoamor
también resultó replicada por el egregio redactor en defensa de «nuestras doctrinas
filosóficas».131 Reitera Valera su dardo contra la tesis de Campoamor cuando afirma
en su segundo discurso lo siguiente: «notamos que algunos metafísicos famosos como
Vico, Kant, Balmes y otros de otras escuelas, han escrito harto mal, con perdón sea
dicho».132 Mal escritor, mas metafísico “famoso”. Años después, en 1870, el progre-
sista José Alcalá Galiano (1843-1919) coincide con la tesis del literato cordobés, al
afirmar el escritor madrileño en la Revista de España (1868-1895) que en Italia, salvo
Maquiavelo y Galileo, «todos los demás escritores italianos valen por su fondo más
que por su forma. Vico, Beccaria, Verri, Filangieri, Genovesi, Pagano, Gioia
Romagnosi, Gallupi, son, á no dudarlo, grandes inteligencias, filósofos notables, pero
escritores medianos».133

Una crónica ––no exenta de crítica–– del discurso en el Congreso del modera-
do José Posada Herrera (1815-1885), ministro de Gobernación en el gabinete de
O’Donnell y portavoz oficioso del mismo hasta su caída en 1863,134 trae a colación
un dato interesante para la tesis que hace tiempo sostengo e intento mostrar: que «todo
hombre de mediana instrucción» conoce los principios de la ciencia nueva de Vico.
Según el cronista ilustrado, Posada les dijo que era imposible solventar el problema de
«si los hechos preceden á las ideas ó estas á aquellos». Se integran y maridan, tal es la

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)184

129. «Sobre los discursos leidos ante la real Academia española en la recepción pública del Sr. D.
Ramón de Campoamor», El Contemporáneo, a. III n. 371, 11/3/1862, p. 4, citaciones en la c. 4.
130. Cfr. la interesante nótula sobre «Nicomedes Martín Mateos 1806-1890» en el Proyecto Filosofía
en Español (https://www.filosofia.org/ave/001/a191.htm).
131. «Réplica al artículo comunicado por D. Nicomedes Martin Mateos, sobre el discurso leido por el
Sr. De Campoamor en la real Academia española», El Contemporáneo, a.  III n. 392, 4/4/1862, p. 4.
132. Ibid., c. 4. La réplica no lleva firma, pero el texto está incluido en las Obras Completas de Valera.
Cfr., ya citado, El espejo de la época, p. 101; y vid. pp. 99-103 sobre Vico en Valera, y  pp. 103-107 sobre
Campoamor y Vico.
133. J. ALCALÁ GALIANO, «Poetas líricos del siglo XIX» (Conclusion), El Correo de Ultramar, t. XXXVI,
a. 29 n. 919, 16/8/1870, cita p. 138 c. 1. Artículo original de la revista de intelecto, ciencia y filosofía
política Revista de España, Madrid: 1868-1895, que llegó a ser dirigida por Benito Pérez Galdós, colabo-
rador asiduo junto a krausistas como Nicolás Salmerón, Urbano González Serrano o Giner de los Ríos,
políticos como Antonio Cánovas del Castillo, y literatos como Emilia Pardo Bazán, Ramón de
Campoamor, etc. Véase por citada (a la p. 75): Revista de España, t. XIII, a. III n. 49, Madrid 1870, pp.
29-77.
134. Posada venía de ostentar la cartera de Gobernación en el gobierno de Istúriz; y volvió a ella de
nuevo con el ascenso de O’Donnell a la presidencia de gobierno en 1865.



tesis de la Scienza nuova. Ese es un principio viquiano que todo hombre medianamen-
te instruido conoce en España. ¿Alguien necesita más evidencia del calado de Vico en
la cultura hispánica en el siglo XIX? «Y esto» ––comenta El Contemporáneo–– no lo
expresa ni un vocero periodístico ni un baranda político, sino que

lo dice un ministro, un hombre de Estado de primer órden que debiera ser, y
que de seguro es la inteligencia y la palabra del gabinete, despues de haberse
escrito tanto sobre la filosofía de la historia, y cuando ya nadie ignora, y todo
hombre de mediana instruccion acepta y cree sobre estas materias los princi-
pios proclamados por Vico, Herder y Heghel [sic].135

Un Vico y un Hegel que sustentan filosofías como la defendida por Castelar,
según ha confirmado él mismo, mas también según nos recuerda Fermín Gonzalo
Morón cuando corrobora, respecto de la condición intelectual del ilustre orador gadi-
tano, «su aficion é inteligencia de la historia comprendida y esplicada segun la gran
escuela de Vico, copiada por los alemanes».136 Posada, Castelar, Morón…, ilustre
elenco de autores y ‘hombres de primer orden’.

En mayo de 1865 Francisco Álvarez Ossorio publica, en el moderado La Libertad,
una reseña de los Estudios de literatura y de crítica del académico sevillano José
Fernández Espino (1810-1875).137 En ella, Álvarez Ossorio destaca cómo en las épocas
de juventud y desbordante imaginación «la vida corre expontánea, el entendimiento sólo
despierta á la accion de símbolos expresivos, las relaciones sociales son pocas, la ley es
la lira, y el derecho en el sentir de Vico un drama, un serioso poema»; épocas «de más
sensibilidad, que frio juicio» y en las que «la poesía, en fin, lo es todo».138 El también
académico de la Real Academia Sevillana de Buenas Letras, Luis Vidart Schuch (1883-
1897), personaje de pluma y espada que frecuentó las referencias al napolitano,139 dis-
para ahora dos ráfagas viquianas en el semanario ilustrado El mundo militar:140 una
breve exposición sobre el criterio de verdad en Vico, que concluye el capitán de artille-

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 185

135. El Contemporáneo, a. III n. 392, 5/4/1862, p. 2, cita c. 5.
136. F. GONZALO MORÓN, «Discursos políticos y literarios de D. Emilio Castelar», El Contemporáneo, a.
III n. 464, 3/7/1862, p. 4, cita c. 4. Sobre Morón véase El espejo de la época, ya citado, especialmente
pp. 143-145 y 177-179.
137. Miembro de la Real Academia Sevillana de Buenas Letras (RASBL), de la que fue director; tam-
bién catedrático de Literatura de la Universidad hispalense, J. Fernández Espino estuvo vinculado al
Partido Moderado. Fue cofundador y director de la Revista de Filosofía, Literatura y Ciencias de Sevilla. Cfr.
G. TRIGUEROS, La Universidad de Sevilla durante el Sexenio Democrático, Sevilla, SPUS, 1998, p. 325; D. CARO
CANCELA (Dir.), Diccionario biográfico de parlamentarios de Andalucía 1810-1869, Sevilla, CEA, 2010, pp. 474-
475; y R. M. SERRERA (Coord.), Universidad de Sevilla. Personalidades, Sevilla, EUS, 2015, pp. 218-219.
138. F. ÁLVAREZ OSSORIO, «Estudios de literatura y de crítica por José Fernández Espino», La Libertad, n.
455, 6/5/1865, pp. 3-4, cita p. 4 c. 4.
139. Véase El espejo de la época, cit., pp. 125-127; y CSV pp. 359-360. Vidart Schuch ingresó en la
RASBL en 1867.
140. El mundo militar. Panorama universal, Madrid: 1859-1865.



ría ––con algún parecido a la crítica de Balmes al criterio verum-factum141–– diciendo:
«El escepticismo que entrañaba la teoria de Vico, fué contestado por Tomás Reid
[...]»142; y otra más extensa exposición sobre la doctrina de las tres edades históricas de
Vico contenidas «en su célebre libro» y sobre la inclusión de su autor en la «escuela filo-
sófica».143

En febrero de 1866 ––coincidiendo contemporáneamente con la expulsión de
Castelar y de Salmerón de sus cátedras universitarias en el mes anterior, represaliados
por Narváez, y con el fracasado intento de derrocamiento del gobierno unionista, a la
vez que el estallido de la crisis financiera y económica–– en el diario La Esperanza
se resumen del libro de Chateaubriand, Estudios históricos, las explanaciones acerca
de la ‘escuela filosófica de la historia’. Con un tono del resumen polémicamente par-
tidista ––a pesar de mostrarse críticos con sus propias presunciones acerca de las con-
secuencias de las tesis del napolitano–– se recalca la importancia de Vico en el ‘lado
oscuro’ de las interpretaciones de la historia. Se lee en el diario derechista y monár-
quico en ese invierno:

Añade [Chateaubriand] á lo dicho, como dogma fundamental, el progreso,
que no entiende como Vico, Bossuet y otros, sino de distinta manera. Lo ima-
gina, sí, dentro de un círculo limitado, pero que se desarrolla sucesivamente.
Vico cree que este círculo es inflexible, y aun pretende demostrarlo con la his-
toria de Roma. Piensa que cuando la humanidad ha recorrido todas las etapas
[...] torna nuevamente á la primera. Pasa de la grosería á la civilizacion, y
vuelve á aquella pasado mucho tiempo. Esto cree el escritor aleman [sic].144

En el mismo crucial año, el neotomista y antikrausista Juan M. Ortí y Lara
(1826-1904) recoge en primera plana de El Pensamiento Español una extensa cita de
Gioberti a propósito de los libros de texto, donde se inscribe a Vico entre los «inge-
nios vigorosos» y «los nombres más gloriosos de la edad moderna.»145 Y también
vemos en un periódico local montañés al historiador filosófico cántabro Gumersindo
Laverde Ruiz (1835-1890) extrañarse, ya en 1867, de que en la edición de las Obras
de D. Juan Donoso Cortés a cargo de «su diligente editor y apologista D. Gabino

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)186

141. Sobre Vico-Balmes véase El espejo de la época, cit., pp. 89-96, 134-138, 177-178, 251-252.
142. «Estudios filosóficos, por el capitán de artillería D. Luis Vidart. (Continuacion.)», El mundo militar,
a. VII n. 286, 20/4/1865, pp. 140-141; cita p. 141 c. 1.
143. «(Conclusion)», El mundo militar, a. VII n. 297, 16/7/1865, pp. 227-229; cita p. 228 c. 1-3. «Juan
Bautista Vico, en su célebre libro titulado la Ciencia nueva, protestó contra las teorias de Bossuet, consi-
derando dividida la historia de la humanidad en tres periodos: [...]» (c. 1). A diferencia del obispo fran-
cés, «Vico había razonado», aunque ambos descuidaron el «elemento empirico del conocimiento», que
completó Herder. «Hegel pretendió formar la síntesis de los tres sistemas» (c. 2). Cfr. c. 3.
144. La Esperanza, a. XXII n. 6.566, 26/2/1866, p. 1 c. 3.
145. El pensamiento español, a. VII n. 2.121, 27/11/1866, p. 1 c. 4.



Tejado» no se encuentre «en esta coleccion su estudio sobre la ciencia nueva de
Vico»,146 dice expresamente el maestro de Marcelino Menéndez Pelayo.

Por estas fechas, La Paz de Murcia, diario independiente de tinte conservador,
publicó por entregas unos artículos del abogado albaceteño José Marín Ordoñez bajo
el título de «Ensayos Científicos». Uno de estos ensayos, titulado «Esbozos histórico-
filosóficos», contiene una página completa dedicada a «Vico, investigador melancó-
lico». En él, expone Marín que el autor napolitano

en su Ciencia nueva establece el desenvolvimiento de la humanidad con suje-
cion á una ley que le marca su término definido y limitado, desde cuya altura
cae para volver á caminar de nuevo, recorriendo así inevitablemente un círcu-
lo fatal en una série de ideas inmutablemente ligadas; de este modo destruye
la libertad y hace inútil la historia, puesto que fatalmente siguen su rumbo los
pueblos sin que puedan aprovecharse en nada de los elocuentes ejemplos de
las generaciones que les precedieron.147

En otro recopilatorio por entregas, recién fundado El Imparcial de Madrid,
Manuel Silvela (1830-1892) ––en un rizado ejercicio de acrobacia retórica–– se discul-
pa ante Vico por no creer en su tesis homérica de que la Iliada sea «obra de una socie-
dad en comandita de copleros de la lengua»;148 si bien artículos más adelante, tratando
del arte de redactar periodísticamente, dice burlonamente con ironía y sarcasmo: 

Para tantear el gusto del público me limitaré á aplicar los principios de la cien-
cia nueva, mucho más que la de Vico que escribió hace tiempo, á la redaccion
de los periódicos literarios, que por sus exiguas formas y diminutos artículos,
y por la moda en que están, forman la escuela homeopática de la literatura.149

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 187

146. G. LAVERDE RUIZ, «La Filosofía Española (IV)», en La Abeja Montañesa, a. XI n. 2.324,
13/9/1867, p. 3, cita c. 3 (nota 2). Periódico de intereses locales (Santander, 1857-1870). De los artí-
culos de la serie, este que señalamos está dedicado por Laverde al estudio crítico de la obra de Vidart
Breves indicaciones sobre el estado actual de la Filosofía en España.
147. La Paz de Murcia, a. X n. 2.891, 21/5/1867, p. 4 (p. 85). Vid. también el n. 2.884, 14/5/1868, p.
4. Serie iniciada en el n. 2.802 de 4/11/1866. La Paz de Murcia (1858-1896) fue, además de un com-
prometido diario regionalista, un medio muy destacado y relevante durante el periodo isabelino.
Mantuvo su línea independiente hasta 1879 en que cambió la línea editorial y la cabecera del periódi-
co por la de «órgano del partido constitucional» de Murcia. Respecto de José Marín Ordóñez, el letra-
do publicó en 1869 El catecismo del obrero, La república en España (18732 ed.), y también Recuerdos históricos
de España (1883) y, entre otros escritos, unas difundidas Cartas a Don Emilio Castelar (1886).
148. ‘VELISLA’, «¡¡¡Sin nombre!!!», en El Imparcial, a. I n. 95, 3/7/1867, p. 4 c. 3. Pseudónimo de
Manuel Silvela de Le Vielleuze (1830-1892), presidente de la RAJL y miembro de la RAE, que fue con-
cejal madrileño en 1668, senador y diputado en las Cortes; ministro de Estado con Prim en 1869 y fina-
lizó en las filas conservadoras del partido de Cánovas. (El Imparcial. Diario político de la tarde, Madrid
1867-1933).
149. Ibid., en n. 99, 8/7/1867, p. 3 c. 2.



Incluso un chiste demuestra en su fondo comprensible que, para inteligibilidad
del juego retórico, habría de considerarse la existencia de un expandido en prensa
conocimiento sobre Vico.

III. 1868-1874. RÁFAGAS DURANTE EL SEXENIO REVOLUCIONARIO O SEXENIO
DEMOCRÁTICO

Desde Cádiz á Santoña ha resonado el grito de Libertad; y unas Córtes
Constituyentes, elejidas por el sufragio universal decidirán sobre los destinos de
la Pátria. (Manifiesto de la Junta Revolucionaria el 29 de septiembre de 1868).

Con Vico diríamos que tras los gobiernos heroicos acontecieron los gobier-
nos humanos monárquico-parlamentarios y republicano-populares. Cierto es que
parece que así sucediera en España. Derrocada y exiliada Isabel II (1830-1904),
durante seis años se despliega en el país el denominado periodo “democrático” a
través de las experiencias de una sucesión de gobiernos provisionales ––a la bús-
queda de un apropiado régimen de Estado–– y de la Constitución de 1869, de la
prueba de una “monarquía popular” constitucionalista ––la amadeísta (1871-
1873)–– y del ensayo de la I República democrática federal (1873-1874). 

En 1867 muere O’Donnell; y al año siguiente Narváez. El 18 de septiembre
de 1868 estalla la revolución que, empujada por movimientos obreros y revueltas
campesinas, se activa tras la sublevación popular en Cádiz del general Topete y el
retorno del exilio del general Prim. A la Revolución de Septiembre siguió un
ensalzado periodo democrático. El primer asunto que se plantearon las Cortes fue
la elección del régimen de Estado apropiado entre república o monarquía, siendo
la opción segunda la solución prevista por el gobierno provisional presidido por el
general Serrano, con el general Prim en el ministerio de la Guerra y con Sagasta
en la cartera de Gobernación, tríada de militares progresistas y hombres fuertes de
la revolución septembrina. Serrano fue elegido regente del Estado y Prim nombra-
do presidente del gobierno. Las Cortes que aprobaron la Constitución democráti-
ca de 1869, consagrando las libertades sociales, políticas y civiles, también se
decantaron por la candidatura de Amadeo I de Saboya como rey constitucional, el
cual juró la Constitución en enero de 1871, días después del asesinato terrorista
(1870) de su valedor el general Prim. Durante el régimen de monarquía parlamen-
taria, hasta la abdicación de Amadeo I, se siguieron en alud seis presidentes de
gobierno, hasta que el 11 de febrero de 1873 las Cortes proclamaron la primera
República española, de efímera existencia al darle fin en 1874 el golpe militar del
general Arsenio Martínez Campos (1831-1900). Comienza entonces la Restauración
borbónica con la entronización de Alfonso XII (1857-1885), hijo de la reina
destronada.

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)188



Durante el breve pero intenso periodo radical y democrático, sigue asoman-
do Vico desde páginas de periódicos democráticos. Desde que al inicio del Sexenio el
ministro de Gobernación ––presidente del gobierno tres años después–– liberal-pro-
gresista Práxedes Mateo Sagasta (1825-1903) promulga el decreto de libertad de
prensa sin censuras ––que recoge la Constitución de 1869–– y plena libertad de
imprenta, la prensa periodística adquiere institucionalmente las más altas cotas de
pedagogía cívica y de instrucción popular.150 El nombre Vico también aparece impre-
so en los tipos gráficos del periodo revolucionario. 

Dentro del agitado clima político en que todo el mundo parece estar reubicán-
dose, en el mismo verano prerrevolucionario y partero de La Gloriosa, Victor Oscáriz
y Lasaga publica en el principal diario santanderino un artículo por entregas dedica-
do a la «Filosofía de la Historia», que incluye las opiniones sobre Vico que el catedrá-
tico de Retórica había publicado ya ocho años antes en La Joven Navarra, aunque
ahora no se ofrece indicación alguna de ello.151 ¿Hay motivos ocultos para volver a
publicar ese artículo, dentro de este clima político en que todos están recolocándose
dentro del nuevo tablero del momento histórico? Quizás ese «lugar muy preferente»
que Oscáriz otorga a «la filosofía de la historia [..] iniciada por Vico» sea porque esta
«ha evocado á su fondo todos los grandes problemas políticos y sociales, manifestan-
do por sí misma la brillante elaboración científica que caracteriza la época moder-
na».152 Oscáriz recoge esa misma idea pocos días después, al concluir su esbozo sobre
la historia del derecho penal. En dicho apunte histórico-filosófico relata cómo algu-
nos grandes acontecimientos en la antesala de la modernidad prepararon el progreso
filosófico y científico que «caracteriza nuestra época contemporánea»; a la vez que
destaca la influencia de un largo elenco de «notables jurisconsultos» dentro de ese
proceso, entre los cuales destaca el napolitano porque «Vico aplica al Derecho la teo-
ría histórica de la organizacion y orígen de los pueblos».153 También un editorial de El
Vigilante, al mostrar el periódico liberal de Gerona su desacuerdo con la opinión del
publicista francés E. de Girardin acerca del estudio de la historia, esgrime que «para
dar nuestro fallo» acerca de la importancia de la historia «deberiamos discutir antes la

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 189

150. Dicta Sagasta acerca de la «elevada misión de la prensa periodística» lo siguiente: «Difundir las
luces por este medio, dar a la emisión del pensamiento escrito la esfera de acción más ancha, la libertad
más amplia, es la misión de un Gobierno que trate de elevar la instrucción de los pueblos» (Gaceta de
Madrid, a. CCX n. 122, 2/5/871, p. 985; publicación oficial del gobierno; citación tomada de P.
PASCUAL, Escritores y editores en la restauración canovista (1875-1923), Madrid, La Torre, 1994, I, pp. 30-31).
151. La Abeja Montañesa del 12 al 17/6/1868. Sobre la publicación anterior de Oscáriz, ahora redita-
da, véase supra nota 107 y ss. 
152. Ibid., a. XII n. 135, 12/6/1868, p. 2 cita c. 4. Vid. referencias a Vico en p. 3 c. 1 del siguiente n.
137 correspondiente al día 15 de junio.
153. «Bosquejo sobre la historia del derecho penal» (Conclusión), en ibid., n. 142, 20/6/1868, p. 2, cita
c. 2.



teoria de la historia desde Vico y Bossuet, hasta Gratry y Vera».154 Mas no solo en
referencia a doctrinas, sino a figuras ––como la del egregio napolitano, sinónimo de
grandeza intelectual y gloria eterna a pesar de haber vivido ignorado––,155 se hace
necesaria la redefinición de la teoría histórica. En el reputado semanario ilustrado El
Museo Universal, Salvador Costanzo (1804-1869) reseña in extenso el libro de
Vicente Mortillaro Reminiscenze dei miei tempi. En una exaltación de mediterranei-
dad en filosofía, el historiador palermitano asemeja aspectos de la vida del Marqués
de Villarena (1806-1888) con la del autor de la Ciencia Nueva, no dudando en aline-
ar al primero «al lado de Vico».156

Por las mismas fechas en que algunos ––como hemos visto en el periódico
montañés –– hacen guiños a Vico, los integristas neos de El Pensamiento Español
abiertamente se declaran «enemigos mortales» de todo el linaje de autores que
«corrompen el corazon y degradan la inteligencia», según reconocen a propósito del
reproche que les había regalado el combatiente progresista Las Novedades. Este dia-
rio republicano radicalista puso por escrito que: «Los neos son enemigos de
Quintana, de Voltaire, del conde de Aranda, de Feijóo, de Llorente, de Vico, de
Krause; etc. etc., difundidores de la luz, de la ciencia». Con lo que se evidencia la
consideración sobre Vico como un fanal de ciencia y modernidad, y además se corro-
bora la asunción de su figura a las filas de clásicos aliados para el progresismo.
Actitud ante la que responden los neos confirmando esta imagen de Vico: «En efec-
to, nada hay más natural ni más lógico. Salvo de Feijóo, de todos los demas que cita
Las Novedades somos enemigos mortales».157 Queda manifiesto que los redactores
del «Diario católico, apostólico y romano» ––según reza en la cabecera–– se decla-
ran adversarios de Vico. Esta enemistad evidente se mantiene en la novela, publica-
da por entregas en el mismo diario, del presbítero-periodista José Salamero y
Martínez (1835-1895), titulada «Eberhardo o El pensador de la Germania». Ya en el

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)190

154. El Vigilante. Periódico Liberal de Gerona, a. I n. 27, 15/5/1870, p. 1 c. 2. Órgano del Partido
Liberal provincial, se publicó entre 1870-1871.
155. Resulta común y muy frecuente encontrar señalado en prensa la indicación micheletiana de que
ha sido un autor “desconocido” en su propio tiempo y solo reconocido y reivindicado en el s. XIX. Por
ejemplo, Vico es para el jurista e historiador zaragozano ––republicano demócrata y senador durante
el Sexeni  o–– Manuel Lasala (1803-1874), «uno de aquellos que [...] vivieron ignorados» (La Paz de
Murcia, a. XI, 2/3/1868, p. 2, c. 4.).
156. S. COSTANZO, «Reminiscencias de mis tiempos», El Museo Universal, a. II n. 18, 2/5/1868, p. 139
c. 2 (cfr. El espejo de la época, cit., pp. 108 y 165-168).  El Museo Universal, Periódico de ciencias, literatu-
ra, artes…, Madrid 1857-1869.
157. El pensamiento español, a. IX n. 2.584, 13/6/1868, p. 2 c. 3. El periódico Las Novedades (Madrid
1850-1872), fundado por el editor radicalista Ángel Fernández de los Ríos, pasó en 1857 a la propie-
dad de Nemesio Fernández Cuesta, periodista republicano y redactor de La Discusión, afín al progresis-
mo radical. Las Novedades fue uno de los firmantes del manifiesto madrileño del 29 de septiembre de
1868 celebrando la caída de la monarca y haciendo un llamamiento popular a la tranquilidad y el
orden. Tuvo entre sus colaboradores principales a figuras como Pérez Galdós, Cánovas, y Castelar.



Prólogo declara que en sus páginas se encontrará «lo que se necesita en estos tiem-
pos»,158 a saber: «la necesidad de proclamar hoy la filosofía del órden».159 Los ata-
ques desde la prensa reaccionaria a «toda esa plaga de filósofos que la historia nos
presentará siempre como los que han hecho retardar el proceso de la verdadera cien-
cia»,160 no finaliza al vencer la Revolución, sino que continúan en confrontación con
esta y con su proceso prorrepublicanista. También Vico es citado a veces en críticas
y ataques a “La Gloriosa”, tal que, de un modo u otro, lo que se manifiesta es que en
este ámbito de beligerancia en torno a la modernidad resulta casi una marca, ya sim-
plemente, «la palabra Vico». Así, v. gr., La Época reproduce, aprovechando el efec-
to bumerán, un artículo del periódico republicanista unitario El Pueblo161 donde ––a
propósito de Olózaga, Sagasta, y Rivero–– se lee:

Nadie diria sino que los revolucionarios en comision de esta revolucion in
articulo mortis, que se llamó gloriosa en su infancia y apenas puede llamarse
infortunada en su senectud, se han propuesto ensayar en el gobierno de
España aquella famosa teoría de Vico, cuya síntesis cabe toda entera en esta
frase: la–ritorno.162

Es el ánimo de ese periódico republicano «aludir con la palabra Vico» a «las
veleidades de la fortuna» que han puesto a la res publica en manos de los «progresis-
tas resellados»,163 que funcionan más como «doctrinarios prudentes» ––propio, qui-
zás, de «una situación á la moderada como la de 1858»–– que como «demócratas vic-
toriosos» ––propio en la «situación revolucionaria como la de 1870»––, amarrados «á
ese nuevo lecho de Procusto que se llama la democracia monárquica ó la monarquia
democrática; [...] ¡Pobre revolución! Y ¡pobre España!»164

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 191

158. El pensamiento español, a. IX n. 2.575, 2/6/1868, p. 2 c. 2. «[...] podremos desentrañar algo de lo
que todavía es un misterio en los grandes sucesos y cataclismos que hemos visto y vemos en muchas
partes de Europa ...» (ibidem). Salamero, tío del que será notorio krauso-institucionista y regeneracio-
nista tras el Desastre del ‘98, Joaquín Costa (1846-1911), estuvo vinculado a varios diarios católicos
(incluso fundó El Espíritu Católico), compaginando su actividad intelectual con una altruista dedicación
a las personas más necesitadas.
159. Ibid., a. IX n. 2.614, 20/7/1868, p. 2 c. 4. «El filósofo napolitano Juan Bautista Vico pintaba la
metafísica en una hermosa matrona con álas en la cabeza, que descendia del cielo á la tierra y volaba
de la tierra al cielo», escribe Salamero (ibidem).
160. Ibid., c. 2.
161. Cfr. HARTZENSBUCH, Apuntes para un catálogo de periódicos madrileños desde el año 1661 al 1870, cit., p.
196. Fundado en 1860 por Eugenio García Ruiz, El Pueblo permaneció cerrado ––por orden de
O’Donnell–– desde 1866 hasta su reapertura tras la Revolución, publicándose durante todo el Sexenio
Democrático hasta la suspensión por el golpista Martínez Campos de los periódicos republicanos.
162. La Época, a. XIII n. 7.057, 15/9/1870, p. 1 c. 3. [No se lee bien la partícula que antecede al
guión.]
163. Ibidem.
164. Ibid., c. 4.



Si las ideas de Vico, o la identificación de su obra con la Filosofía de la histo-
ria y de la humanidad, o simplemente su nombre (lo que contiene y alude esa marca
que es «la palabra Vico») avalan el reproche de El Pueblo hacia la dejación de los
principios revolucionarios, también sirven, a su vez, de aval en la prensa republicana
federal. Así, por ejemplo, sucede en el órgano federalista balear El Menorquín, diri-
gido por Bernardo Fábregues y Sintes, en cuyo número 160 (1870), al enmendar un
suelto del periódico La Crónica de Menorca y aplicando la doctrina viquiana del
corso-ricorso de las naciones, defiende la tesis historiográfica de que la rendición del
reino nazarí de Granada, en 1492, históricamente no se debió en concreto al senti-
miento religioso católico de sus conquistadores (no menos que, en cambio, al «espí-
ritu de nacionalidad y de progreso»), puesto que tal rendición «se hubiera realizado
mas tarde sin el concurso de la sotana. Sírvenos de criterio para emitir esta opinion La
Ciencia nueva de Juan Bautista Vico».165 Del mismo modo, y sirva el caso de otro
ejemplo de Vico como ‘criterio’, en un largo artículo de Francisco de Borja Pavón
(1814-1904) dedicado al doctor y académico sevillano Luis Segundo Huidobro y
Leygonié (1829-1866) con motivo de la publicación por la Real Academia Sevillana
de Buenas Letras en 1870 de sus Obras escogidas, también en este caso, aunque moti-
vado por una crítica a la que achacan ser su «Escuela Cíclica», vuelve el nombre Vico
al Diario de Córdoba y en primera plana, en la reseña del artículo «Introducción
General al estudio de la Historia» (1860), que el joven profesor de la Universidad lite-
raria hispalense explicaba para comenzar su asignatura de Historia Universal, tratan-
do «con la razon y la fé» de «esclarecer el campo oscuro de la Historia». Pavón, uno
de los fundadores del periódico cordobés, resume que esa Introducción se plantea al
estudiante, lo mismo que al lector: «Condenando la Escuela de Juan B. Vico, como
contraria al progreso; y la de una perfectibilidad ilimitada, como incompatible con la
decadencia primitiva y actuales condiciones del hombre».166 No recoge Pavón, en

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)192

165. El Menorquín, a. II n. 160, 12/2/1870, pp. 2-3; cita p. 3 c. 1. La cabecera del periódico (Palma de
Mallorca, 1869-1874) está flanqueda por los eslóganes «¡No más reyes!» y «¡Viva la República!». El dia-
rio mahonés La Crónica de Menorca (1870-1873), fundado por el sacerdote Lorenzo Pons, polemizó con-
tra el republicanismo masón y anticlerical del impresor-director de El Menorquín, Bernardo Fábregues.
166. Diario de Córdoba, a. XXII n. 6.191, 30/3/1871, pp. 1-2; cita p. 1 c. 5. Doctor en Filosofía y en
Derecho, Huidobro fue un reconocido jurisconsulto, poeta, escritor y académico. En el libro citado,
objeto de la reseña, escribe textualmente en el Prólogo el Director de la RASBL, José Fernández-
Espino: «Juan Bautista Vico en su CIENCIA NUEVA ó sea la llamada Escuela Cíclica, viene desde luego
á ser objeto de sus investigaciones. Si bien [Huidobro] admira la profundidad de pensamiento del
docto italiano, rechaza con indignacion su doctrina, segun la cual está condenada la humanidad á
desenvolverse en un círculo de hierro [...], de esa nueva rueda de Sísifo en que Vico coloca á la huma-
nidad [...]. Tiene grandísima razon: los adelantos en las Ciencias, y el progreso humano, son constan-
te negacion de la desconsoladora ensen ̃anza de Vico.» (L. S. HUIDOBRO Y LEYGONIÉ, Obras escogidas,
Sevilla, RASBL, 1870, Prólogo de J. Fernández-Espino. Cfr. la cita en p. XXXIX del Prólogo). La
Escuela Cíclica «de Vico sujeta al hombre á un destino fatal, sin esperanza de progreso» (ibid.,
Prólogo, p. XL).



cambio, la apreciación que parece que siente y muestra Huidobro por el napolitano;
así mostrada, por ejemplo, cuando expresa el académico en el § 8 de la citada
«Introducción» lo siguiente:167

Juan Bautista Vico fué el iniciador del estudio filosófico de la História bajo el
aspecto puramente humano, y bien pudo en este concepto anunciar sin arro-
gancia sus ensayos bajo el título de la Ciencia nueva; por más que fuese poco
afortunado en la idéa dominante de su síntesis. Desde entonces este ramo del
saber humano ha ido sucesivamente elevándose al primer lugar en el orden
científico.168

En «Los enciclopedistas. –– La ciencia nueva», IV parte ofrecida por F.J. Moya169

de su De la Historia con relación al Derecho, publicada en el quincenal La América,170

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 193

167. Publicado en la Revista de Ciencias, Literatura y Artes, t. VI, Sevilla 1860 (cita a Vico en p. 201; cfr.
la segunda cita en pp. 641-642). La Revista, fundada por M. Cañete y J. Fernández-Espino, fue publi-
cada entre 1855 y 1860.
168. L.S. HUIDOBRO, Obras escogidas, cit., p. 358. Según Huidobro, las principales doctrinas sobre la
evolución de la humanidad pecan por exceso o por defecto en su creencia del progreso; o, en sus pro-
pias palabras, si no como «la escuela de Saint-Simon, que suen ̃a con una edad de oro futura y con la
ilimitada perfeccion del género humano», entonces «como la de Vico, que supone que éste gira en un
círculo cerrado, donde al cabo de cierto número de pasos vuelve al mismo punto de donde partió» (op.
cit., p. 171). Huidobro reduce a tres las diversas escuelas filosófico-históricas, que son las que aparecen
en el libro. Entre ellas: «La primera debe su origen á Juan Bautista Vico, y nos atrevemos á proponer
para ella el nombre de Escuela cíclica, porque su carácter distintivo consiste, en considerar el movi-
miento de la Humanidad como efectuándose en un círculo cerrado, de cambios sucesivos que se repro-
ducen, pero sin verdadero progreso. Difícil es malgastar más talento, ingenio más claro, imaginacion
más rica, fuerza de induccion más poderosa, en el desarrollo de una teoría arbitraria, estéril, descon-
soladora para el hombre, y ofensiva para la Providencia, que los que el célebre autor de la Ciencia Nueva
prodiga, esforzándose por demostrar que los pueblos están fatalmente condenados á pasar del régimen
patriarcal á la oligarquía, de ésta á las luchas demagógicas, contenidas después pasajeramente por el
despotismo, para sumergirse al fin en una corrupcion sin freno y sin remedio, hasta que unas hordas
invasoras renueven aquella civilizacion gastada y descompuesta, con el aluvion asolador de la barba-
rie. En presencia de esta eterna y dolorosa rueda de Sísifo, la inteligencia se abate, el corazon se con-
trista, y se siente uno tentado á gritar á las generaciones, que se agitan anhelantes de mejorar sus con-
diciones morales y materiales, la terrible frase escrita por Dante á la entrada de su Infierno: Dejad toda
esperanza.» (Ibid., p. 364; cfr. p. 440.) 
169. Se trata de Francisco Javier de Moya, relacionado con Nemesio Fernández Cuesta, Eduardo
Asquerino, Nicolás M. Rivero y Manuel Seco de Luna, entre otros, en el comité central del Círculo de
la Unión elegido el 15/8/1854 (Círculo que llamó la atención de K. Marx en La Revolución en España);
y relacionado con la llamada “generación democrática de 1868” y con el papel propagandista de La
América. Cfr. L. LÓPEZ-OCÓN,  Biografía de “La América”. Una crónica hispano-americana del liberalismo democrá-
tico español (1857-1886), Madrid, CSIC - Centro de Estudios Históricos. Vº Centenario del Descubrimiento
de América, 1987, p. 34.
170. Aunque podría considerarse “revista”, la publicación se tiene a sí misma por «periódico, que se
publica en Madrid los días 13 y 28 de cada mes» con dos ediciones, una para España y otra para
América, de unas dieciséis páginas. La América. Crónica hispano-americana se publicó en Madrid desde el
8/3/1857 hasta, al menos (según la nótula de la HD de la BNE que lo reseña), el 13/7/1886; funda-
do y dirigido por el periodista y diplomático Eduardo María Asquerino García (1824-1881), de tenden-
cia liberal progresista, y desde 1870 dirigido por Victor Balaguer.



difusor de ideas demócratas y liberalistas emanadas de la revolución liberal de
1854,171 el autor realiza una loa del enciclopedismo constructor histórico de moder-
nidad así como de los filósofos enciclopedistas, en especial de Voltaire, «que dio
nombre á su siglo y dirigió el asombroso movimiento intelectual de la Enciclopedia»
y «creó también con sus obras la escuela filosófica histórica».172

Tras el sentido relato sobre los enciclopedistas, Moya pasa a narrar pros y
contras del efecto de la ciencia nueva de Vico sobre la Filosofía de la Historia, en la
que el napolitano se encuentra ubicado «entre los buenos maestros». Damos a conti-
nuación reescritura a la media columna que, aunque extensa, no deja de resultar una
evidencia de la importancia otorgada a Vico, presentándolo codo a codo con los filó-
sofos franceses en el progreso «inmenso» que ha supuesto desde entonces situar el
«bienestar» de la humanidad como central y principal «objeto de la historia».

Escribe Francisco Javier Moya:
Es una observación digna de estudio, que si la filosofía del siglo último contem-
porizó de algun modo con ciertas preocupaciones, produciendo incertidumbre
en las teorías é inseguridad en las opiniones, no por eso fue ménos bienhecho-
ra y decisiva su intervencion en el terreno de la política, de la religion y de la
historia. Era necesario la negacion en todo ántes de crear, y solo así pudo con-
cebirse el espíritu nuevo de progreso, que impele á las modernas generaciones
hácia una organización universal en la armonia de los derechos y deberes.

Y continúa diciendo el escritor demócrata:

Cundió el ejemplo por las naciones cultas, ventajosamente en Inglaterra,
donde Gibbon publicó su incomparable Historia de la decadencia y de la
caida del imperio romano, que terminó en 1788, engastando esta preciosa
joya en la diadema con que la Gran Bretaña se ostenta reina de la libertad del
pensamiento, y con notable adelanto en Italia, la pátria universal de las artes
y las letras. La ciencia nueva, de Juan Bautista Vico, elevó la historia al más
alto grado de generalidad, proponiéndose por asunto examinar las leyes que
determinan los fenómenos de la civilizacion. Tambien formó escuela tan dis-
tinguido escritor, colocándose entre los buenos maestros de la filosofía de lá
historia, por ser el primero que procuró saber, no solo cuanto ha sido y es, sinó

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)194

171. «Llega la hora final del bienio con la derrota de los progresistas y los demócratas y se inicia la
etapa de la contrarrevolución. // Pocos meses después, en pleno gobierno reaccionario de Narváez,
nace La América como un medio de expresión de los derrotados en julio de 1856.» Así describe Leoncio
López-Ocón el acontecimiento de La América (medio surgido, al igual que El Museo Universal lo hace el
15 de enero en ese mismo año, como efecto de una burguesía expansiva, cosmopolita y universalista,
que salta desde la vieja Europa a la joven América), dedicándole al «poder o instrumento cultural bur-
gués» un interesante capítulo inicial de su citado estudio: cfr. L. LÓPEZ-OCÓN, op. cit., cap. I «La América,
un símbolo de la España moderna de 1857», pp. 27-58.
172. F.J. MOYA, «De la Historia con relación al Derecho. IV. Los enciclopedistas. –– La ciencia nueva», La
América. Crónica hispano-americana, año XIV n. 14, 28/7/1870, pp. 9-10; sobre el movimiento enciclope-
dista, p. 9 cc. 3-4 y p. 10 c. 1.



del modo que debe ser. El fue quien perfeccionó más la crítica, viendo única-
mente ideas, símbolos vivos, donde otros habian hallado personajes y semi-
dioses. El grande y deporable error de Vico consiste en trazar á la humanidad
un círculo vicioso y fatal, dentro del cual creyó que estaba condenada á girar
eternamente, de las edades bárbaras á las civilizadas y de estas á las primeras,
imagen y representacion de Tántalo, cuya sed de justicia no habia de verse
nunca satisfecha; pero no obstante las aberraciones á que ha dado ocasión este
sistema, que acusaba á Dios de impotente y cruel, como los neocatólicos,
blasfemando contra la santidad de su pensamiento de órden, perfectibilidad y
armonía, revelado en toda la naturaleza; y aun cuando ese método, dialéctico
ántes de Guttenberg, que hizo imposible el retroceso de su descubrimiento,
que rompió el círculo, no se aproximaba ni al fin ni con mucho, propendia con
todo á encontrar la verdad, marchaba hácia ella con firme paso y tan profun-
da prevision, que puede decirse de este autor, lo mismo que de sus contempo-
ráneos los enciclopedistas, que iba asido á la fimbria del porvenir.

F.J. Moya.173

En el periódico de izquierdas y federalista La Independencia, un tercer capítu-
lo dedicado al político italiano del Risorgimento, G. Mazzini (1805-1872), sirve de
ocasión para destacar la poderosidad de Vico y su influencia en las ideas del genovés.
Centrado en el “Mazzini revolucionario”, esgrime el historiador, escritor y político
catalán Salvador Sanpere y Miquel (1840-1915), autor del artículo, la siguiente argu-
mentación, que contiene una referencia clara no solo a la Scienza nuova sino también
a uno de los principios elementales del De Uno ––terna antropológica clave del
viquiano Diritto Universale––, «nosse, velle, posse»:

Mazzini [...] se afana estraordinariamente en el estudio de la filosofía de la
historia. Y como quiera que en sus tiempos imperase Vico, bien pudiéramos
decir que este causó gran influencia en sus ideas. Pues en Mazzini se halla
confirmada aquella trilogía de saber, querer y poder, [...] y por otra parte en
Vico es en donde se demuestra la accion de Dios de todos los siglos de todos
los pueblos, la providencia en la que tanto confió y esperó.174

Un Vico, por tanto, que no solo aparece en este periódico “Democrático
Republicano Federal” como mero espíritu influyente en el ánimo revolucionario de

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 195

173. Ibid., p. 10 c. 2.
174. «Mazzini. III», La Independencia, a. II n. 745, 24/3/1872, cita pp. 1.796-1.797. El periódico fue
compuesto en Madrid (1871-1875?) con los ex-redactores de El Independiente quienes siguieron defen-
diendo los «principios democrático-republicano-federales». Uno de los ex-redactores firmante de la
advertencia «Al Público» en el n. 1 de La Independencia (2/2/1871, p. 1), es Salvador Sanpere: activista
republicano, seguidor de Castelar y de Pi Margall, fue diputado en el Congreso durante el Sexenio
Democrático, director de la Revista de ciencias históricas y miembro de varias academias. José Luis Abellán
destaca la condición krausopositivista de Sanpere y su amistad con Salmerón, que epilogó una de sus
obras (J.L. ABELLÁN, Historia Crítica del Pensamiento Español, t. VI (I), Madrid, Espasa-Calpe, 1988, pp.
129-130; y pp. 83-84).



Mazzini; sino, también, como aquel que por sí mismo destaca, frente a tantas impos-
turas filosófico-históricas que brotan por doquier, como maestro escritor de historia.
Así lo ensalza Sanper. Y así se desprende de la ráfaga que cruza una reseña ––obra
del mismo Sanpere–– de una obra del prehistoriador y paleontólogo Juan Vilanova y
Piera (1821-1893), «apóstol de la ciencia prehistórica en España», donde el egregio
reseñador manifiesta que hay que reducir pedagógicamente el número de quienes
«ignoran o aparentan ignorar que Vico, Montesquieu, Heger [sic], Herder y Laurent
han escrito sobre historia y sobre cómo debe escribirse la historia».175

Incluso cuando esta pequeña historia de dos años que vive la Primera
República española (entre su proclamación el 11 de febrero de 1873 y su derroca-
miento el 29 de diciembre del año siguiente) manifiesta circunstancias o trances más
críticos de lo normal, en las cajas tipográficas de las imprentas se compone el nom-
bre de Vico, por activa o por pasiva. De este modo, cuando La Época analiza el
momento crítico de los adversarios radicales (intentando estos defender la situación
política mediante la afinidad e identificación entre el presidente de las Cortes, Rivero,
y el presidente del Gobierno, Ruiz Zorrilla), el diario monárquico articula una puesta
en claro con las observaciones y comentarios de otros periódicos (en este caso con-
creto con La Política, La Correspondencia y El Diario Español) y extrae del comien-
zo de este último unos párrafos en que El Diario Español176 pretende examinar la
razón por la que sigue persistiendo la actual situación política a pesar de tantos con-
flictos como rodean al gobierno de Ruiz Zorrilla, cuando solo uno de ellos ya habría
bastado para derribarlo. ¿Cuál es el astuto porqué oculto de esta continuidad? ¿Dónde
se encuentra la razón sobre la que pivota el sostenimiento de tan manifiesta precarie-
dad?  Según apunta La Época:

Hé aquí la singular esplicacion que El Diario Español se da á si mismo:
“Nosotros creemos en la filosofía de la historia, no solo porque algo hemos
leido á Vico y oido á Castelar cuando Castelar era ministerial tímido, sino
porque hay sucesos que no se esplican cuando se niega la voluntad divina de
la Providencia. ¿Hubiera habido jamás un Parlamento como el actual, á no
decidirlo el Sumo Director invisible de la humanidad?”177

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)196

175. S. SANPERE, «Origen, naturaleza y antigüedad del hombre. Obras de J. Vilanova», La
Independencia, a. II n. 791, 20/4/1872, cit. p. 2.359. No hemos hallado referencia a Vico en la referida
obra de Vilanova, objeto de la recensión por Sanpere.
176. Publicado en Madrid a diario entre 1852 y 1870, el Diario Español fue un periódico simpatizante
de la Unión Liberal, dirigido en sus comienzos por el periodista gaditano y diplomático Manuel Rancés
y Villanueva (1824-1897).
177. La Época, a. XXIV n. 7.359, 19/11/1872, p. 2 c. 3. En el mismo periódico se halla, en la p. 4 del
número 7.143 de 3/4/1872, una referencia a Vico en una esquela promocional del libro La Moral y la Ley
de la Historia, por A. Gratry inserta entre anuncios de delicatessen y de botica. Flashes instantáneos como el
anterior, que no merecen gran atención, también son frecuentes, p.e. en una mención sobre Homero



Cree el El Diario Español que la situación política de la nación dura porque el
designio heterogónico de la Providencia es ––de conformidad con la doctrina de
Vico–– que cuando caiga el gobierno «debe llevarse, cuando se vaya, hasta la misma
raíz enfermiza de su advenimiento».178 El mismo periódico publicará a los tres meses
la abdicación del monarca constitucional Amadeo I. No deja de resultar llamativo el
hecho de que, a propósito de la crítica situación de gobierno de España, estando ya el
«republicanismo auténtico del 73»179 con el frente abierto de la tercera Guerra Carlista
y a las puertas del golpe de Estado de Pavía, advertimos cómo la prensa, sea liberal o
progresista, o bien por el contrario reaccionaria y decididamente antirrevolucionaria,
se acuerdan de Vico y del supuesto ––y de la muy publicitada metáfora–– del férreo
círculo de hierro de la historia. Coincidiendo con el tercer aniversario de la
Revolución, el diario político constitucional El Gobierno describe un momento en que
el avance armado del carlismo coloca «la libertad al borde del abismo», y frente a este,
entonces, la decisión de «gran parte de la sociedad española» planteada por «la opi-
nión liberal y sensata» de resolver lo antes posible el problema ontológico-político de
ser o no ser, que, a pesar de lo que diga el absolutismo, «constituye la inteligencia y
el movimiento, la vida y el nervio de la España contemporánea»,180 tanto frente a los
«fanáticos absolutistas» como también de cara al «desenfreno de los piratas cantona-
les», así como de quienes hipócritamente aspiran «a la tirania del tumulto».181 Ante el
pesimismo de los hechos históricos aplica el periódico, como tantos otros, la fórmula
magistral de filosofía de la historia:

No creemos nosotros en los círculos fatales de Vico, y como es consiguiente
no podemos creer tampoco en el regreso fatídico del absolutismo: es una ins-
titución proscrita, muerta en nuestra patria. Pero la opinion general, aunque
no se forma por las teorias de Vico, de Maquiavelo ni de Hobbes, ni se detie-
ne a medir con el compás de una lenta reflexión el curso de las leyes históri-
cas, lo que observa es que se pretende estrellarla sin piedad ni misericordia
entre el choque de dos barbaries, igualmente iracundas y vandálicas; de dos
barbaries que en el último tercio del siglo XIX se atreven á manifestarse, á
exponerse todavia sin sonrojo á las miradas de Europa.182

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 197

(ACTEÓN, «Cartas parisienses», La Época, a. XXVI n. 7.917, 19/6/1874, p. 2, c. 1), o en relación con la
popular edicióń francesa de 1837 de la Filosofía de la Historia de Vico por Jules Michelet (M. URRABIETA,
«Revista de París», El Correo de Ultramar, t. XLIII, a. XXXIII n. 1.103, 12/3/1874, p. 6ª [p. n. 166], c. 2).
178. Ibidem.
179. Historia de España, dirigida por M. Tuñón de Lara, cit., p. 278.
180. «Ser o no ser», en El Gobierno, a. II n. 245, 16/9/1873, cita p. 2 c. 1. El periódico constitucional-
liberal se publicó en Madrid durante los años 1872-1874; como muchos otros, periódico de corta exis-
tencia relacionada directamente con el advenimiento y final de la República Española.
181. Ibid., c. 2.
182. Ibid., c. 1.



El clarividente artículo respecto de los dos siglos europeos que seguirán circu-
lando ––al igual que en la teoría de Vico–– entre ‘las dos barbaries’, atiende ––como
se ha podido apreciar–– a la doctrina viquiana de la barbarie (tanto la del “sentido”
como la de la “reflexión”), el cual reproduce a los pocos días en portada el diario libe-
ral de Alicante El Constitucional,183 que acto seguido arremete contra una atribuida
indolencia del presidente Castelar ante la delicada situación. Al progreso de las fac-
ciones carlistas que tanto preocupa a El Gobierno ya se había referido antes, en pare-
cidos términos y con razón, el diario liberal La Prensa en su artículo «Los carlistas y
la situacion», y que acto seguido reproduce el ‘neocatólico’ La Regeneración hacien-
do valer el contenido en sus procarlistas páginas.184 Vaticina La Prensa:

Es incuestionable que se acerca la gran crisis, y si no estamos apercibidos
todos los que amamos la causa de la libertad, podrá suceder que el absolutis-
mo se entronice de nuevo en nuestra pátria. Hemos recorrido el famoso círcu-
lo del pensador italiano Vico. ¿Volveremos á empezar? No podemos contes-
tar á esta pregunta más que con un vergonzoso ¡quién sabe! Medítelo bien el
Sr. Castelar.185

La Nación avisa cuando define a «los carlistas o neocatólicos» como «comu-
nes enemigos de toda la familia liberal».186 No sería de extrañar que, barruntando lo
que estaba por llegar el 30 de diciembre de 1873, más de un progresista hubiese que-
rido pensar, como los republicanos liberales que, al igual que en Francia, se camina-
se una marcha liberal hacia la «proclamación definitiva de la república», guiada aun-
que fuese por una mano oculta providente:

La marcha de los acontecimientos es inevitable; hay una sábia fatalidad en
todo, como decia Vico, el gran historiador.187

Aunque la doctrina del napolitano no salvó la caída de la República ni evitó la
Restauración monárquica; sí se dio constancia de su teoría dinámica de las modifica-
zioni, como las de la mente, también en las formas de gobierno. Tampoco fue salva-
da la I República por la circularidad idealista de la historia del prusiano Hegel, cuya

José M. Sevilla

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)198

183. 2ª época, a. VIII n. 1.641, 19/9/1873, p. 1.
184. La Prensa, a. III n. 811, 6/12/1873, p. 2; y La Regeneración, a. XX n. 6.568, 9/12/1873, p. 3. El
periódico liberal La Prensa se publicó en Madrid entre 1872 (salió el 1 de enero) y septiembre de 1875,
órgano del Partido Constitucional, según reza además en la cabecera; y el católico y tradicionalista car-
lista La Regeneración en Madrid de 1860 a 1873. 
185. La Prensa, ibid., p. 2 c. 3 y p. 3.
186. La Nación, a. X n. 2.335, 21/3/1873, p. 2.
187. Ibid., p. 3, col. 1.



filosofía redentora fue diseminando Castelar en sus misiones académicas. Así define,
el 1 de marzo de 1874, el sabio gaditano La filosofía del Progreso sin más: «La ver-
dadera filosofía del progreso es la filosofía de Hegel.» Y lo es para Castelar porque
«ningún sistema da, como el sistema hegeliano, al movimiento daléctico de las ideas
fuerza bastante para remover desde las inmensas moles del universo, hasta las secu-
lares instituciones de la sociedad». Porque su sistema «contiene la eterna sustancia del
progreso. Hegel es el filósofo por excelencia del movimiento progresivo.» Con estas
palabras inauguraba el número 1 de la Revista Europea188 quien dos meses antes había
sido presidente del poder ejecutivo de la I República Española,189 ya a las puertas del
29 de diciembre de 1874.

[Se continuará]

Ráfagas de Vico en la prensa diaria española del siglo XIX. (1840-1874)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 199

188. E. CASTELAR, «La filosofía del progreso», Revista Europea, año I n. 1, 1/3/1874, pp. 1-6; citas p.
1. (El artículo se continúa en el n. 2, de 8 de marzo, pp. 33-40).
189. Emilio Castelar fue presidente del gobierno desde el 7 de septiembre de 1873 hasta el 3 de enero
del año siguiente, terminando de ser también diputado en las Cortes (miembro desde 1869) hasta su
nueva elección en 1876 (y ya hasta su muerte, el 25 de mayo de 1899). Castelar había ostentado los
cargos, también durante la República, en 1973 de Ministro de Estado y a continuación de Presidente
del Congreso de los Diputados.

Alegoría de la I República Española
(1873). “La Niña Bonita”, publicada
a colores en La Flaca, revista humo-
ristica-satírica, liberal y republicana,
el 6 de marzo de 1873. Dibujo del
artista barcelonés Tomás Padró
Pedret (1840-1877).





III

COMUNICACIONES
Y

ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS





Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo – Reflections on Cosmopolitism and Hispanism – Riflessioni su Cosmopolitismo e Ispanismo –
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.10

REFLEXIONES SOBRE COSMOPOLITISMO
E HISPANISMO. A PROPÓSITO DE UN LIBRO

CON 27 PERSPECTIVAS

George León Kabarity
(EE.UU.)

RESUMEN: Relatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosófico hispánico (Madrid, ed. Dykinson SL, 2021) reúne
cerca de una treintena de conferencias acerca de diversos temas que tocan muy de cerca aspectos relacionados con
algo que podríamos llamar lo hispano. Qué caracteriza a eso hispano se puede ir sacando en claro al tiempo que uno
se sumerge en la apasionante lectura del libro: desde la razón poética de Zambrano, pasando por la cuestión de la
esclavitud en España, por la consolidada tradición de los médicos filósofos de la talla de Andrés Laguna, hasta la
picaresca como género que mejor define a la literatura en español: un género que se centra en la figura del pícaro,
un individuo desencantado con la realidad y que tiene que hacer uso del ingenio para sobrevivir en el mundo a veces
tan cruel en que vivimos. Ese mismo ingenio nos llevará a poner sobre la mesa una propuesta genuinamente hispá-
nica, que hace referencia a una categoría en la que cristaliza, se concreta y alcanza sus máximas potencialidades la
hispanidad: el cosmopolitismo. Reflexionamos a propósito de algunas de estas contribuciones.
PALABRAS CLAVE: cosmopolitismo, hispanismo filosófico, ingenio, pícaro, médico, realidad.

ABSTRACT: Relatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosófico hispánico (Madrid, ed. Dykinson SL, 2021) gat-
hers nearly thirty lectures on diverse topics that closely concern certain features related to what we could call lo
hispano. What best characterizes lo hispano can be made clear throughout the fascinating reading of the book:
beginning with the poetical reason of María Zambrano, towards the question of slavery in Spain, the renowned tra-
dition of doctor-philosophers such as Andrés Laguna, until the picaresca as the genre that best characterizes the
literature in Spanish: a genre that articulates itself around the character of the picaro, an individual disappointed
with reality and who makes use of his wit (ingenio) in order to survive in such a cruel world as the one he lives in.
This ingenio will allow us to put forth a genuinely Hispanic proposal, which refers to a notion in which the
Hispanidad reaches its peak: cosmopolitism. We reflect on some of these important contributions.  
KEY WORDS: cosmopolitism, philosophical Hispanism, wit, picaro, doctor, reality.

Relatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosófico hispánico, P. BADILLO O’FARRELL, CRISTINA HERMIDA
DEL LLANO, MIGUEL A. PASTOR PÉREZ, JUANA SÁNCHEZ-GEY VENEGAS, JOSÉ M. SEVILLA FERNÁNDEZ
(Eds.). Madrid, Ed. Dykinson, 2021. ISBN 978-84-1377-580-7. Págs, 371.

El texto ofrecido por el Autor para su publicación en la Revista ha pasado la revisión crítica por pares ciegos. En plataforma OJS:
ingresado 19/12/2021 y aceptado 31/12/2021.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.10
© George León Kabarity, 2021

[203]



elatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosófico hispánico es un
compendio de conferencias impartidas por profesores universitarios de
todo el mundo con ocasión de las XIV Jornadas Internacionales de
Hispanismo Filosófico organizadas en la Facultad de Filosofía de la
Universidad de Sevilla en el mes de abril de 2019 por la Asociación de

Hispanismo Filosófico y la propia Facultad de Filosofía. Los editores del volumen,
salido de las prensas de la Editorial Dykinson (Madrid, 2021), son Pablo Badillo
O´Farrell, Cristina Hermida del Llano, Miguel Antonio Pastor Pérez, Juana
Sánchez-Gey Venegas y José Manuel Sevilla Fernández.

Para ser conscientes de la envergadura del proyecto que se concreta en este
suculento libro recién publicado y caracterizado por reunir cerca de treinta confe-
rencias, conviene prestar atención a cómo en la misma contraportada ––ese aditivo
cuasi insípido para cualquier lector demasiado precipitado y dispuesto a tirarse al
charco sin ni siquiera asegurarse de que ese charco no está compuesto de ácido
corrosivo–– el proyecto se define a sí mismo en su propósito: «En definitiva, el lec-
tor se encuentra ante una gran obra en la que los relatos de cosmopolitismo nos con-
ducen a un lugar común, gracias a que los diferentes caminos escogidos se termi-
nan felizmente encontrando en ese espacio vital del hispanismo filosófico en el que,
junto al pensamiento reflexivo y la hermenéutica, se encuentra la indagación histó-
rica». El hispanismo como encrucijada universal, de todos los propósitos que bus-
can, no ya en el espacio vital, de tan tristes connotaciones, sino en la razón vital, el
punto de partida para hacer filosofía. En el texto citado hallamos algunas categorías
que merecen una especial atención, en el sentido de un especial cuidado, como cate-
gorías puestas bajo nuestra custodia pero no como propiedad nuestra, sino como
horizontes que surten unos efectos inacabables. 

LA ENCRUCIJADA
La primera es la de lugar común, como espacio solo posible en la alteridad

en que consiste nuestro arrojamiento en una circunstancia que hace de nosotros
incluso a veces personajes de lo más cómicos. Como dijera el Ortega de las
Meditaciones del Quijote (1914), «es un hecho que existen hombres decididos a no
contentarse con la realidad. Aspiran los tales a que las cosas lleven un curso distin-
to: se niegan a repetir los gestos que la costumbre, la tradición, en una palabra, los
instintos biológicos les fuerzan a hacer. Estos hombres llamamos héroes».1 Por eso,
la comedia consiste precisamente en mostrarnos la dimensión material e incluso
ridícula del héroe. La comedia nos enseña que hasta el más idealista tiene una parte
animal que lo liga a condiciones sobre las que no tiene poder. La comedia ridiculi-
za los intentos del héroe de desligarse de su circunstancia para dar ser a lo que no
puede ser de ninguna manera. En esta línea, Manuel Herranz Martín entiende pre-
cisamente, en su magnífica conferencia titulada «El cosmopolitismo de la picaresca»,

George León Kabarity

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)204

RR

1. ORTEGA Y GASSET, J., Meditaciones del Quijote, Madrid, Cátedra, 2017, p. 226, 227.



que «la picaresca [como el género hispánico por antonomasia, cultivado hasta por la
cumbre de la literatura española, Cervantes] es una crítica al idealismo; un mundo
figurado, desligado de la realidad de la vida». Y de ahí el mencionado autor constata
que de la picaresca no podía menos que surgir la novela (como «relato atento o suje-
to a la vida») cómo género, del cual Don Quijote de la Mancha es el primer e inigua-
lable exponente. La novela, como creación genuinamente hispánica, nos pone ante ese
mencionado lugar común de la alteridad en que consisten las circunstancias. 

Es cierto que la circunstancia es en cada caso mía y de nadie más, pero ese
carácter se desmarca del solipsismo en que acaba cayendo precisamente el idealis-
mo en que la circunstancia constituye una perspectiva, es decir, un lugar desde el
que miramos una misma realidad que se revela como ajena, independiente de e
incluso inclemente con respecto a los deseos subjetivos y las reglas lógicas; y es que
la realidad como lugar común al que cada uno mira desde su lugar propio no se deja
reducir o explicar mediante leyes racionales, precisamente porque la perspectiva es
limitada; si no lo fuera, no sería perspectiva. Solo Dios carece de perspectiva, por-
que no está inserto en una línea o secuencia temporal, porque ve lo sucesivo como
instantáneo, porque es El Único que puede ver la naranja –tomando prestada a
Ortega la metáfora de la ya citada obra Meditaciones del Quijote––2 entera (no solo
la cáscara y desde una determinada parte, sino toda ella). Y el problema, lo que más
radicalmente define la perspectiva del ser humano, es que no hay forma de verifi-
car racionalmente que estemos viendo la misma naranja solo que desde perspecti-
vas diferentes. Dicho de otra forma, no hay modo de verificar racionalmente la
racionalidad de las explicaciones que sobre la realidad damos y compartimos. 

Pero precisamente ese ‘lugar común’ que decimos no abordable mediante
reglas racionales que garanticen la paz en que consiste el acuerdo, requiere por eso
mismo y más que ninguna otra cosa algo que no es exactamente sinónimo de razón,
a saber, la inteligencia, o dicho de forma más precisa, el ingenio. Dado que el lugar
común en que consiste la alteridad por la cual miramos a lo mismo pero desde dife-
rentes perspectivas irreductibles e inconmensurables (en un sentido similar al kuh-
niano) la una frente a la otra, dado que con respecto a qué sea ese lugar común no
cabe ponerse de acuerdo racionalmente, ese lugar común se presenta entonces como
un terreno hostil repleto de un sinfín de concepciones sobre lo que es en perpetua y
mutua lucha incesante y que, por tanto, requiere de una habilidad especial para
sobrevivir en él: la inteligencia. Podríamos decir que el carácter trágico de nuestra
condición circunstanciada deriva precisamente en que esa circunstancia ––la de
cada una de nosotros–– se vuelva hostil, brutal, indolente y ya no se ande con con-
templaciones. Ese carácter único de la circunstancia, que hace que el alma bella se
vuelva un corazón duro como la piedra, que hace, dicho en la jerga de la psicología
de la personalidad, que adquiramos un trastorno antisocial de la personalidad,3 es
lo que pretende recoger la picaresca de la que nace la novela moderna. Los cuentos

Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 205

2. Cfr. Ibid., pp. 105, 106, 115.
3. SOLER, J., PACUAL, J.C., La personalidad. ¿Por qué soy así?, Barcelona, Siglantana, 2018, p. 183 y ss.



de hadas con final feliz ya no cautivan al pícaro, que sabe que siendo bueno es más
que probable que sucumba al mal perpetrado por otros. Dicho kantianamente, ha
sido el pícaro, como creación genuinamente española, el que se ha percatado de que
de la moralidad no se sigue necesariamente la felicidad. Ante ello, prefiere dejarse
moldear por la realidad y volverse malo, lo que en estos términos significa volver-
se práctico, volverse ingenioso. El bueno sería, así, el no práctico, el que se resiste
al carácter de lucha desencarnada de la realidad en la que cada uno intenta imponer
su perspectiva como siendo la verdadera y completa y plena imagen de la realidad.
El bueno sería el aparatoso, el que en pleno siglo XVII, «en estos tan calamitosos
tiempos» se pone una pesada armadura medieval para surcar las tierras de la penín-
sula en busca de aventuras en las que «desfacer agravios, socorrer viudas, amparar
doncellas».4 El bueno sería, pues, el héroe, que, así, en sentido primigenio, pasa a
ser una categoría moral. El héroe por antonomasia es el héroe moral, porque «voy
por la angosta senda de la caballería andante, por cuyo ejercicio desprecio la
hacienda, pero no la honra».5 Desprecia la hacienda, por lo que se embarca en aven-
turas que en ocasiones le cuesta el mismo apaleamiento. Quién sabe si la locura se
plantea, en esta obra, como la resistencia a que la realidad haga a uno indolente y
cínico para con el destino del prójimo que sufre.6

El pícaro se da cuenta de que los individuos responden ante las perspectivas
que tienen de la realidad, por lo que no espera que los demás actúen como él espe-
ra que lo hagan. Por eso, tiene que recurrir al ingenio para sobrevivir, es decir, a la
técnica. Pero precisamente, y justo por ello paradójicamente, el ingenio, como capa-
cidad de saber a la perfección cómo debemos actuar en cada momento ante la rea-
lidad hostil para sacar provecho de ella, ayuda a superar el particularismo de las
perspectivas, tal y como sucede, en el ejemplo por excelencia, en la guerra. Más allá
de la famosa frase atribuida a Francisco I de Francia cuando se encontraba en gue-
rra con Carlos I de España («Ambos estamos de acuerdo en una cosa: los dos que-
remos el Milanesado»), la guerra, como enfrentamiento universal con un otro que
hará todo lo posible por aprovechar de forma óptima la realidad para brindarse la

George León Kabarity

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)206

4. Don Quijote de la Mancha I, cap. IX.
5. Don Quijote de la Mancha II, cap. XXXII.
6. Del prójimo que sufre sin importar su clase social ni su condición económica. Don Quijote de la Mancha
es la primera obra literaria que da valor y dignidad al sufrimiento del pobre y del miserable. La trage-
dia clásica se fundamentaba en la dignidad de las desdichas de un individuo de estamento noble, pero
la literatura clásica ridiculizaba el sufrimiento y las carestías del pobre. Por eso, la comedia hasta
Cervantes se articulaba en torno a personajes de clase baja y sus desdichas. Don Quijote de la Mancha
sería, más bien, una tragedia que reconoce que en el sufrimiento del humilde hay dignidad. Ya no es
el héroe que persigue su desdicha cual maldición o castigo divino, sino aquel en cuyas venas no corre
sangre noble quien sufre por causa ajena y además no cuenta ni con el beneplácito del mismo narra-
dor. Numerosos son los pasajes de la novela cervantina en los que Sancho es apaleado por la causa de
su amo, y el narrador, en un ejercicio de ingratitud, ni siquiera aprecia ese sufrimiento. Todos los insul-
tos, las burlas y los desprecios se los lleva el escudero, incluso por parte de Alonso Quijano. Célebre es
el pasaje, por ejemplo, en el que Sancho se niega a darse tres mil azotes para liberar a Dulcinea y reci-
be por ello los insultos de la ninfa (II, cap. XXXV).



victoria, es la situación que de forma más aplastante exige el apego a la realidad, a
la realidad, por ejemplo, usando una cita de George Orwell en Mil Novecientos
Ochenta y Cuatro, de que dos más dos es cuatro cuando se trata de diseñar una pis-
tola o un avión que busque aniquilar al enemigo ––por mucho que en los tiempos
de paz, dados a la lujuria de la especulación, la filosofía, la religión, la ética y la
política puedan discutir si dos más dos da de hecho cinco––.7 Por eso, el mismo
autor distópico británico concluye, de forma impactante, que «la guerra es la salva-
guarda de la cordura».8

Es decir, la situación que emana de una realidad en la que dos más dos no es
siempre cinco dada la multiplicidad de perspectivas que están luchando entre sí, es
decir, la guerra, es la que precisamente fuerza a las partes en contienda a aceptar sin
tapujos que dos más dos es cuatro para poder sobrevivir en la guerra. La multipli-
cidad de perspectivas provoca una lucha que, como por arte de magia, parece pro-
vocar que las perspectivas dejen de serlo para convertirse en visiones íntegras de la
realidad. En la guerra, la perspectiva reconoce su propia condición de mera, limita-
da y parcial perspectiva para dejar de querer imponerla a cualquier precio. Y, sin
embargo, la guerra continúa.

O no. Este ingenio que nos apega a la realidad, que nos ayuda a lidiar con una
circunstancia adversa precisamente porque en ella asistimos a la lucha por imponer-
se de las diferentes perspectivas que emanan de las diferentes circunstancias, ese
ingenio que no ha podido surgir sino de una condición tremendamente difícil y
cruel, ese ingenio que nos hace saber cómo debemos actuar ante la realidad para
poder sobrevivir en ella, podría tomar el nombre de sentido común. Y no deja por
ello de ser una suerte de racionalidad, de una racionalidad que ha brotado de una
lucha caracterizada curiosamente por la imposibilidad de una racionalidad que per-
mitiese conciliar las diferentes perspectivas, las cuales han terminado embarcándo-
se en una contienda a muerte. Ese ingenio, que nos procura la supervivencia ense-
ñándonos la dura realidad de las cosas, solo puede mostrarnos una cosa al final: que
solo podemos sobrevivir en la paz. Por eso, Hobbes, que por Aurelio de Prada
García es mencionado en oposición a Baltasar Gracián, en el artículo «El Leviathan
y el Héroe: Hacia una modernidad glocal», dice que una Ley de la Naturaleza «es
un precepto, o regla general, hallado por la Razón, por la cual un hombre no puede
hacer aquello que es destructivo para su vida o desprenderse de aquello que le per-
mite preservarla».9 Y el mejor medio para procurar la preservación de la vida es,
precisamente, la instauración de la paz y el fin de la guerra. El ingenioso sabe que
la paz es la única forma de sobrevivir. Y el ingenio debe encontrar las recetas por
las que se pueda, primero instaurar, y luego mantener esa paz. Con lo cual, aquí se
nos cierra el círculo de la desfachatez y la sinvergonzonería del pícaro, que ahora

Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 207

7. Cfr. ORWELL, G., Nineteen Eighty Four, UK, Penguin, 2000, p. 200.
8. Ibidem (traducción nuestra).
9. HOBBES, T., Leviathan, Harmondsworth UK, Penguin Classics, 2017, pp. 105, 106. Traducción
nuestra.



se da cuenta, en una nueva vuelta de tuerca, de que la única forma de ser feliz es ser
moral. Y, sin embargo, esta cláusula, que emana del sentido común, necesita, para
entrar en vigor, que los demás con los que convivimos y con los que compartimos
el espacio de alteridad también tengan sentido común. El sentido común es la herra-
mienta que nos permite vivir en un lugar común. Sin ella, lo que surgen son dege-
nerados ––idiotas, en el sentido griego–– que tratan de alejarse de lo común para,
primero ellos instalarse, y luego a nosotros encerrarnos, en la prisión perfecta de su
fantasía.10 El idealismo está servido de nuevo.

Es cuanto menos curiosa, en todo lo que nos atañe en lo que venimos desa-
rrollando, la contraposición que de Prada establece entre el Leviatán hobbesiano y
el héroe de Gracián. Todos tenemos en mente la portada de la obra magna del inglés
y cómo esa inmensa bestia a la cual nada hay en la Tierra parecido se halla com-
puesta en una multitud de hombres que no se representan a sí mismos y que no se
miran entre sí, sino que miran todos al gran Leviatán del que forman parte y de
cuyas acciones ellos son los autores. El miembro de la Commonwealth de Hobbes
no trata con sus semejantes ni con su entorno, sino que, en un mero y frío cálculo,
cede a un soberano mediante un contrato la capacidad de hacer todo lo necesario
para el mantenimiento de la paz. Aurelio de Prada contrapone a este cálculo racio-
nal el ingenio, lo cual choca con la premisa de la que partíamos antes, por la cual
se establece casi una consustanciación entre el ingenio y la racionalidad. El ingenio
sería, para este filósofo, lo propio del héroe «que tratando con los demás se hace
hombre», el ingenio es lo propio de aquel que se representa a sí mismo y no dele-
ga sus responsabilidades en ningún otro que actúe bajo su autoridad, como si de un
menor de edad con necesidad de un tutor se tratara. Quizás, a nosotros nos parece-
ría más adecuada la consideración de que tanto en el caso del individuo hobbesia-
no que hace un pacto para instaurar la paz como en el del héroe de Gracián estamos
ante el ingenio, porque en ambos casos hay que lidiar con un estado del conflicto.
En el caso hobbesiano es obvio cómo. En el caso de filósofo español del siglo XVII,
porque el héroe necesita solucionar problemas que surgen de la confluencia de inte-
reses opuestos, por ejemplo, la cuestión medioambiental, que enfrenta a los que
consideran que es una patochada pseudocientífica sin fundamento con los que son
conscientes de que la Tierra necesita nuestro auxilio para no acabar destruida por la
hybris de la producción irresponsable. En los dos casos, la búsqueda de la supervi-
vencia tiene el papel central, y ambos requieren del ingenio. Respecto a la misma
cuestión medioambiental ––como con respecto a otros innumerables temas–– a
nivel internacional nos encontramos en un estado similar al hobbesiano estado de
guerra de todos contra todos. Hay potencias que contaminan indiscriminadamente
en contra del sentido común, que dice que, para nuestro propio mantenimiento
como especie, es necesario reducir las emisiones de gases de efecto invernadero.

George León Kabarity

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)208

10. Cfr. VOEGELIN, E., “Wisdom and the Magic of the Extreme”, de The collected works of Eric Voegelin,
Vol. 12: Published Essays 1966-1985, Louisiana State University Press (USA), 1990, p. 315.



Otro tanto sucede con la cuestión de la reducción poblacional. Los problemas de
escasez que van a surgir en un mundo que en unos años tendrá una población de
diez mil millones de habitantes causarán el sufrimiento (ya lo causan) a millones de
seres humanos condenados a una existencia en la más absoluta miseria. 

En este sentido, diríamos que el ingenio no deja de ser racionalidad calculado-
ra. La racionalidad desquiciada, que permite calcular cómo matar personas de la
forma más eficiente posible no sería, por tanto, racionalidad, porque pierde de vista
esa ley, tantas veces confirmada en los hechos del pasado, de que de la guerra nunca
nace la paz. A lo sumo, de la guerra nace la paz de los cementerios. Todas las guerras
han acabado devorando a sus padres. Lo que ha sucedido en Afganistán con respecto
a las tropas norteamericanas podría ser una prueba de ello. Tanta sangre derramada,
tantos fondos destinados a armamento, para que el país que pretendía instaurar una
democracia acabase expulsado después de veinte años y además dejando un montón
de armas devastadoras en manos de los talibanes.

Lo que ocurre es que de Prada ––y en esto compartimos su visión–– defien-
de un modelo donde ese ingenio sea ejercido de forma más persistente en el tiem-
po. En el fondo subyace la concepción de que lo que se logró con la instauración
del Leviatán no es paz auténtica. Y es cierto: el modelo estatal contemporáneo que
es directamente deudor de la filosofía de Hobbes presenta en su seno una multitud
de conflictos sin resolver, precisamente porque los que hemos salido aparentemen-
te beneficiados con el pacto nos hemos desentendido. La Ley de la Naturaleza, así,
no ha llegado a su cumplimiento pleno, dado que la paz no ha sido lograda. Pero
esto no quiere decir que no pueda llegar a serlo en un futuro si respondemos a la lla-
mada de la paz y usamos para conseguirla el ingenio. En ese momento, nos conver-
tiríamos en el Héroe de Gracián, el que escucha a los necesitados, el que cuenta con
los subalternos, el que es la voz de los que no tienen voz. Después de todo, si el
ingenio del pícaro, que en un principio servía para la procuración únicamente de la
propia subsistencia individual aun a costa de los demás, llega a su máxima poten-
cialidad, entonces tendría como misión establecer la paz, dado que la paz sería la
única tesitura donde se puede tener la seguridad de la subsistencia. Y, en ese caso,
cuando el ingenio del pícaro se vuelve hacia la búsqueda de la paz, deja de ser el
ingenio de un pícaro para convertirse en heroicidad. 

RELATOS DE COSMOPOLITISMO
Como vemos, todas estas dinámicas no pueden menos que desembocar en la

otra gran categoría de la contraportada, que aparece en realidad antes que lugar
común: «relato de cosmopolitismo». No se puede obviar que este concepto tiene
todavía más vigencia hoy que vivimos en la era de la globalización. Pero siempre
tuvo recorrido en el pensamiento hispánico. 

El capítulo de José Manuel Sevilla, titulado «El tragicosmopolitismo europe-
ísta de Juan Luis Vives y Andrés Laguna», nos trata de situar en una época precisa-
mente caracterizada por la guerra, en una época en la que Europa se está desangran-
do por motivos de religión. El proyecto imperial de Carlos I de España y V de

Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 209



Alemania de una Universitas Christiana vuela por los aires por causa de la
Reforma, por la que las doctrinas de Lutero son instrumentalizadas políticamente
por los príncipes alemanes como herramienta para combatir ideológica y bélica-
mente las injerencias del Papado y las del Sacro Imperio Romano Germánico que
encarnaba a aquel.11 En este nuevo contexto, se rompe la Cristiandad como unidad
teológico-política en que consistió todo el Medioevo,12 y Europa como unidad geo-
gráfica difusa queda desnuda y desamparada. ¿Qué es lo que define realmente a
Europa? Tendríamos el concepto, pero, ¿en qué sentido la realidad realiza, en el
sentido del accomplish anglosajón de origen latino (complere), el concepto? ¿Cómo
la realidad responde al o está a la altura del concepto Europa proveyéndonos una
representación adecuada? Parece difícil que esto suceda, porque Europa ya no es
ninguna unidad, y está enfrentada. No parece un concepto unitario, sino el campo
de batalla de un montón de conceptos enfrentados entre sí. Europa ha dejado de ser
una perspectiva, y se ha vuelto el lugar donde esas perspectivas luchan a muerte por
imponerse como únicas y verdaderas imágenes de la realidad. Esta lucha de pers-
pectivas nos pone ante un fenómeno que puede ser visto en toda su plenitud y sin
importar la perspectiva, siempre y cuando se tenga sentido común: Europa se está
muriendo, desangrada por las luchas entre sus hijos. Y quien se está muriendo nece-
sita un médico: Andrés Laguna. Aquí el médico representa, desde luego, el ingenio.
Lo que dicta el ingenio en este caso en el que todo es tan tenso que, como decía
Juan Luis Vives (citado por José M. Sevilla), «no podemos ni hablar ni callar sin
riesgo», es encontrar aquello que une a todos los hijos que luchan en el seno de la
Madre Europa. Podría decirse que eso no es más que mera retórica y que, en una
época como aquella, el ingenio consiste en encontrar las armas más dañinas y las
tácticas de guerra más avanzadas para ganar. Pero no, el ingenio del médico no es
cualquier ingenio. El médico entra allí donde las estrategias militares han fracasa-

George León Kabarity

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)210

11. Hay que notar que lo que hicieron tanto Lutero como Calvino no fueron reformas, sino escisiones
en toda regla. Es curioso que el nombre Contrarreforma, empleado a veces en los sentidos más despec-
tivos, quedara para la posteridad para designar los mecanismos por los que la Iglesia Católica quiso
reformarse, de hecho, en el Concilio de Trento (1545-1563). Con la Reforma, se destroza el hilo con-
ductor que ha caracterizado al espíritu del Medioevo: el intento de continuidad con el Imperio
Romano. Desde que el Imperio de Occidente cae en 476, lo que hay después son intentos persistentes
de reconstruirlo; el ejemplo más importante es el del Sacro Imperio Romano Germánico. Con la
Reforma esas aspiraciones se caen definitivamente y Europa se escinde no solo en obediencia sino tam-
bién en la fe, de tal modo que ya no puede hablarse de Cristiandad. Pues bien, este es el contexto, a
grandes rasgos, donde vive y escribe Juan Luis Vives, así como Erasmo de Rotterdam, quien manten-
drá durante largo tiempo una correspondencia muy afectuosa con un Lutero que lo admiraba, aunque
finalmente acabaran ambos enfrentados entre sí. 
12. Con sus altibajos, como la experiencia de Aviñón, en la que se llegó a perpetuar un cisma en toda
regla y llegó un momento en el que hubo hasta tres pontífices. Sin embargo, como Javier Álvarez, doc-
tor por la Universidad de Sevilla, parece señalar, en la crisis de Aviñón se dio una ruptura en la obe-
diencia, pero no en la fe. En este sentido, no hubo papas heréticos. En la Reforma Protestante sí pode-
mos hablar de un movimiento que se desvía de las líneas fundamentales de la doctrina católica y, en
este sentido, sí son heréticas para la Iglesia Católica. Cfr. ÁLVAREZ, J., La religión de la sociedad secular,
Sevilla, Thémata, 2017, p. 171 y ss.



do, donde el ingenio para destruir vidas nos acaba exigiendo el ingenio para salvar-
las. Y el ingenio del médico, el de la paz, aplica un tratamiento. Ese tratamiento,
para Laguna, sería destacar el hecho mismo de que, por encima de todas las pers-
pectivas, todas las naciones europeas vienen de una única madre, que les ha trans-
mitido a todas un mismo gen, una perspectiva compartida y trascendente: la de la
civilización. 

Ortega entendía que «la civilización no es otra cosa que el ensayo de reducir
la fuerza a ultima ratio»,13 a último recurso. Quizás esto lo suscribiría Andrés
Laguna. Europa es sinónimo no ya de Cristiandad, sino de civilización. Europa se
realiza en la medida en que en una serie de naciones se garantice la libertad religio-
sa y la tolerancia y la disidencia religiosa no sea motivo para desplegar la fuerza
bruta contra el disidente. En el momento en que el ideal de humanidad y de digni-
tas es pisoteada en lo que geográficamente conocemos como Europa, Europa no
será sino un concepto vacuo en sentido kantiano. La concordia será el ideal en el
que habrá de fundarse el proyecto europeo, que emana de una misma tradición fun-
damentada sobre dos pilares: la cultura clásica pagana y la cultura cristiana. Por eso,
se propone el médico reivindicar que todos los europeos lo son porque comparten
un fondo común del que se pueden extraer los valores de la concordia, la paz y la
tolerancia. 

De aquí se sacan dos consecuencias. La primera es que, de este modo, Europa
es vocación de cosmopolitismo, porque lo que significa se abre a la procuración de
la concordia para todo el género humano que habita en todos los rincones del
mundo. La segunda consecuencia es que, justo por eso, Europa se plantea como un
proyecto o como un destino que debe ser puesto en marcha por los mismos europeos,
pero con vocación universal. El plan universal de Carlos I, pensado para el mundo
antes de la Reforma y fundamentado en la fe católica, ya no era posible. Pero, si de
Cristiandad ya no se puede hablar tras la división doctrinal, ¿por qué no incluir a
otras religiones diferentes del cristianismo como el Islam? 

Esta reivindicación de lo común con vocación universal, en definitiva, esta
perspectiva, genuinamente europea, que defiende la validez de todas las perspecti-
vas, solo puede ser llevada a cabo por un cristiano transigente. Así, con cristiano
transigente se vincula ahora la figura del ingenio, en tanto que el ingenioso es aquel
que es maleable y transparente a las circunstancias que lo rodean. 

COSMOPOLITISMO ES HISPANIDAD
El texto de Miguel A. Pastor, por ejemplo, trata de situarnos ante la proble-

mática que acosa a todo aquel que intente estudiar la perspectiva unamuniana sobre
la relación entre España y Europa. Una vez más hablando de perspectivas. ¿Hay una
perspectiva europea? ¿Hay una perspectiva genuinamente española? Si la hay,

Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 211

13. ORTEGA Y GASSET, J., La rebelión de las masas, Barcelona, Espasa-Calpe Austral, 2011, p. 129.



¿puede tener sentido el deseo de integrar a esta en aquella, como antaño tratamos
con la perspectiva europea de Andrés Laguna englobar todas las perspectivas de la
humanidad en el seno de la vocación universal del europeísmo?

Lo cierto es que Pastor señala que Unamuno experimenta una evolución cru-
cial no exenta de ambigüedades. Perfecto vasco y al mismo tiempo (o más bien,
justo por eso) perfecto español, Unamuno se dolía del destino decadente de la
España de la derrota de 1898 que supuso el fin del Imperio que antaño había gene-
rado glorias inigualables. El ser mismo de España está en entredicho, el de una
España que se desangró durante siglos defendiendo la fe católica y la prosperidad
de sus territorios de ultramar a costa incluso del progreso de la propia metrópoli, y
que ahora ve cómo parece estar un paso por detrás de lo que el núcleo de la confor-
mación del espíritu europeo contemporáneo (definido sobre todo por la Ilustración)
entendía por Europa. ¿Qué hacer ante esta tesitura de aparente atraso? Como seña-
la Pastor, en un primer momento Unamuno defiende la necesidad de una llana euro-
peización de España, entendida como una apertura del país a las corrientes vigen-
tes en el resto de Europa para que entren cual aire fresco. No obstante, más tarde,
entiende que dicha europeización, a saber, la adquisición por parte de España de la
perspectiva europea no se puede dar sin una previa españolización de Europa. 

El filósofo vasco tiene claro que Europa es pluralidad, aunque con un fondo
común. España, quizás, no solo es que tendría una condición similar, es que la pade-
cería. La padecería porque no ha sabido sustituir su antigua misión de universali-
dad que caracterizaba el Imperio por una misión que respondiera a lo más típica-
mente español. Hasta cierto punto, España se ha quedado sin el potencial para rea-
lizar la misión que ahora corresponde a Europa como equilibrio de pluralidades,
como nación compuesta de naciones más pequeñas. No es que estemos cerca ni
mucho menos de una Europa ––parafraseando, una vez más, a Ortega y Gasset––
que no se encuentra segura de estar mandando en el mundo.14 Más bien, que
Europa ha adquirido la vocación de la universalidad en la pluralidad. Por eso, según
Unamuno, si España va a ser como Europa, lo que tiene que hacer primariamente
no es europeizarse, sino precisamente españolizar a Europa, dicho en otras pala-
bras, hacer lo típicamente europeo: la integración y asimilación del fondo común
europeo según los estándares propios y genuinos de cada nación. Españolizar a
Europa significa interpretar lo europeo a nuestra manera, hacerlo nuestro mediante
su quijotización; en otras palabras, ver lo europeo desde las coordenadas de lo his-
pánico. Solo puede la perspectiva española integrarse en la perspectiva europea si
vemos lo europeo desde nuestra propia perspectiva. 

Y lo que caracteriza por excelencia a nuestra perspectiva es, para Unamuno,
el sentimiento trágico de la vida, como lucha entre lo que las cosas son y cómo nos
gustaría que fueran, entre una España con problemas profundos situada en el siglo

George León Kabarity

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)212

14. Cfr. ibid., p. 177.



XVII y el mundo medieval de ensueño con el que el chiflado de Quijano fantasea. Solo
haciendo española a Europa, España puede hacerse europea, pero justo porque puede
hacerse universal. Y el proyecto de universalidad es, no lo olvidemos, algo que se
encuentra presente en los orígenes mismos del Imperio español: en la ya mencionada
Universitas Christiana de Carlos I. Recopilando, lo que en un principio era un proyec-
to hispánico de universalidad, ha dejado de ser hispánico porque España ha perdido los
recursos para su implantación. Ahora la misión corresponde a Europa, pero ser euro-
peos, del mismo modo que ser españoles, es tener vocación de universalidad. 

CONCLUSIONES
En definitiva, pocas cosas hay más relevantes que reivindicar la grandeza y

la fortaleza de valores que damos tan por hechos que ni siquiera se nos ocurre que,
de un día para otro, desaparezcan de la faz de la Tierra ante los peligros acuciantes
de los integrismos de cualquier signo político o religioso. El integrismo, una vez
más, no reside en la radicalidad de los planteamientos o convicciones por los que
una persona o grupo rige su vida, que resultan totalmente incompatibles con otras
concepciones. Diríamos que ser firme en las propias convicciones es algo valioso y
es lo que da viabilidad a un sistema democrático donde el debate y el pleito sean
posibles. Si nadie está convencido de su postura, nada hay sobre lo que discutir, y
la argumentación es imposible.

No hay posturas, a nuestro modo de ver, que por sí mismas de forma intrín-
seca sean antidemocráticas. Antidemocrático es solo el intento de imponer la pro-
pia perspectiva sobre la de los demás por medio de la fuerza. Ante las concepcio-
nes antagónicas no caben soluciones mágicas, no cabe siquiera el acuerdo casi
nunca, y es evidente que convivir con personas que defienden unas posturas radi-
calmente diferentes a las nuestras no resulta confortante aunque a veces sea enri-
quecedor. Quizás por eso resulte más conveniente volver al sentido primigenio de
la tolerancia tal y como nació a raíz de los tratados que pusieron fin a las guerras de
religión en los siglos XVI y XVII. La tolerancia, más que un valor en sí mismo, sería
un medio para la paz, brindado por el ingenio que entiende que para poder convivir
en armonía necesitamos entender e incluso soportar que los demás tengan unas
visiones contrarias a las nuestras. La tolerancia es algo que conlleva la vida pacífi-
ca en una sociedad donde hay una pluralidad incuestionable de ideas sobre lo que
es una vida buena. Conllevar lo ponemos en cursivas para destacar el sentido pri-
migenio de la palabra, que tiene la connotación del aguantar, del sobrellevar al
diferente, teniendo en cuenta que todo el mundo es el diferente para el diferente.
Sobrellevar al diferente no quiere decir que los europeos tengamos que aguantar a
los inmigrantes o los que proceden de una cultura distinta como si fueran cargas.
Eso sería eurocéntrico (siendo el eurocentrismo lo más contrario a Europa, por lo
dicho hasta ahora), y supondría no entender que nosotros también somos el diferen-
te para el otro y que el otro nos tiene que soportar. 

Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 213



Entendemos que esta postura que defendemos puede no resultar de lo más
halagüeña, pero, dado el estado de las cosas y la fragilidad del ser humano, es la que
más puede poner nuestros pies en la tierra. Cuando, al contrario, confiamos en la
posibilidad de que mediante el diálogo lleguen posturas contrapuestas al acuerdo,
si la realidad nos demuestra que ello es imposible, la consecuencia lógica es, sim-
plemente, tachar al que piensa diferente de adoctrinado, de ideologizado, de fanáti-
co, de poseedor de una racionalidad defectuosa o, sencillamente, decir que el otro
no quiere dialogar. Y entonces empezamos a patologizar al disidente, a internarlo
en centros psiquiátricos y a condenarlo al ostracismo social. 

Y es que, si lo pensamos bien, sosteniendo toda civilización, que se caracte-
riza por reducir la fuerza bruta a última ratio, subyace simple y llanamente la nece-
sidad de aguantarnos los unos a los otros en nuestras manías y nuestros defectos,
conscientes de que la vida en sociedad es más bella y rica que cualquier estado de
guerra en el que la justicia sea lo que yo digo que es justo. 

George León Kabarity

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)214



IV

BIBLIOTECA VIQUIANA





Idea de una gramática filosófica – Idea of a philosophical Grammar – Idea d’una grammatica filosofica – G. Vico

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.11

IDEA DE UNA GRAMÁTICA FILOSÓFICA.

A propósito de la «Gramática» de Antonio d’Aronne

(en torno a 1740)

Giambattista Vico
(1740 ca.)

Traducción al español

por Alfonso Zúnica García

RESUMEN: Traducción española a cargo de Alfonso Zúnica García del texto italiano de Giambattista Vico, la rese-
ña de la Gramática aronniana, editada por Fausto Nicolini (1953).
PALABRAS CLAVE: G. Vico, A. d’Aronne, F. Nicolini, A. Zúnica, Gramática, Humanismo, F. Sánchez ‘el Brocense’.

ABSTRACT: Spanish translation by Alfonso Zúnica García of the Italian text by G. Vico, review of the Grammar by
Antonio d’Aronne, edited by Fausto Nicolini (1953).
KEYWORDS: G. Vico, A. d’Aronne, F. Nicolini, A. Zúnica, Grammar, Humanism, F. Sánchez ‘Brocensis’.

Texto original e inédito en español, propuesto para su publicación por el Traductor y superados los criterios de valoración y del pro-
ceso de aceptación requeridos, incluida la revisión y valoración por especialistas.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.11
© de la traducción Alfonso Zúnica García, 2021

[217]





IDEA DE UNA GRAMÁTICA FILOSÓFICA.1

A propósito de la «Gramática» de Antonio d’Aronne2

(en torno a 1740)

Giambattista Vico

[944] La metafísica es una ciencia que tiene por objeto la mente humana, por
eso se extiende a todo aquello que puede pensar el hombre y desciende a iluminar
todas las artes y ciencias que completan el objeto3 de la sabiduría humana. Entre
ellas, las primeras son la gramática y la lógica: una da las reglas del correcto
hablar; la otra, del hablar con verdad. Y puesto que, según el orden natural, el
hablar con verdad debe preceder al correcto hablar, con generoso esfuerzo, Giulio
Cesare della Scala, seguido después por todos los mejores gramáticos posteriores,
se puso a razonar con los principios de lógica sobre las causas del latín. Pero su
proyecto fracasó por aferrarse a los principios de lógica que pensó cierto filósofo,
a saber, a la lógica de Aristóteles, cuyos principios, siendo demasiado universales,
no consiguen explicar las casi infinitas particularidades que por naturaleza encuen-
tra todo [945] aquel que se dispone a razonar sobre una lengua. Por eso, Francesco
Sanzio,4 que con magnánima valentía lo siguió en su Minerva, se esfuerza en expli-
car con su famosa «elipsis» las incontables particularidades que observa en el latín,
y, con infeliz resultado, para salvar los universales principios de la lógica de

Idea de una gramática filosófica.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 219

1. Traducimos a partir del texto editado por Fausto Nicolini en G.B. VICO, Opere, Milán, Riccardo
Ricciardi, 1953, pp. 944-945. Las restantes notas a continuación son de Nicolini, excepto la 3ª y nues-
tra ampliación realizada en la 4ª [N. del T.].
2. El sacerdote Antonio d’Aronne (nacido en Monteleone Calabro en los primeros años del siglo XVIII,
muerto en Motalto en marzo de 1780), después de haber sido durante varios años alumno de Vico en
Nápoles, había preparado, o empezado a preparar, en torno a 1740 una especie de gramática filosófi-
ca del latín, cuyas ideas directivas, a juzgar por lo que dice el propio D’Aronne en su Dissertazione meta-
fisica (Nápoles, 1760), eran, en gran parte, fruto de la mecanización, malinterpretación y, a veces, ver-
dadera traición de algunos principios de la viquiana logica poetica. Sin embargo, el intenso deseo de pro-
selitismo, que con los años se había acentuado en Vico, lo inducía muy a menudo a encontrar en algu-
nos jóvenes, que repetían como loros, e incluso asesinándolas, las teorías a las que más aprecio tenía,
lo que precisamente en estos faltaba (y, entre ellos, en D’Aronne): el ingenio metafísico.
3. Textualmente sería “sujeto”, aunque semánticamente optamos por “objeto” ya que pensamos que
Vico usa el término en el sentido escolástico del subiectum (objeto formal) de una ciencia. [N. del T.]
4. Franciscus Sanctius Brocensis: Francisco Sánchez de las Brozas (1523-1601), apodado “El Brocense” (no
confundir al humanista extremeño con su homónimo “El escéptico”, Tuy 1550-1632, autor del Quod
nihil scitur), gramático autor ––entre otras importantes obras–– de Minerva sive causis linguae latinae
(Salamanca, 1587).



Aristóteles, resulta forzado y desagradable en una casi incontable cantidad de
expresiones latinas, de las que cree poder colmar las exquisitas y elegantes elisio-
nes que el latín usa al explicarse.5

Pero el autor de esta nueva Grammatica, tan agudo cuan perspicaz, ha redu-
cido todos los modos de pensar que pueden nacer en la mente humana en torno a la
sustancia y a sus incontables y diversas modificaciones a ciertos principios metafí-
sicos tan útiles y cómodos, que se encuentran realizados en todo lo que la gramáti-
ca latina propone en sus reglas y excepciones. El fruto de una gramática como esta
es enorme, porque el joven, sin darse cuenta, conforma su mente según una meta-
física, por así decir, práctica, con la que da razón de todas las maneras de su pen-
sar; precisamente del mismo modo que, con la geometría, los jóvenes, aun sin darse
cuenta, aprenden el hábito de pensar ordenadamente. Por todo eso, según mi débil
y corto juicio, estimo esta Grammatica digna de ser publicada, en cuanto que trae
consigo el desvelamiento de grandes luces para la república de las letras.

[Trad. del italiano por Alfonso Zúnica García]

Giambattista Vico

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)220

5. Sobre todo eso véase supra [SN44, lib. II, sección II, § 455].



Carta al abate Esperti en Roma (1729) – Letter to abbé Esperti in Rome (1729)– Lettera all’abate Esperti in Roma – G. Vico

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.12

CARTA AL ABATE ESPERTI EN ROMA

Giambattista Vico
(1726)

Traducción al español

por José Manuel Sevilla Fernández

RESUMEN: Traducción española a cargo de José M. Sevilla Fernández del texto italiano de Giambattista Vico
(1729): carta al abate Giuseppe Luigi Esperti. Traducción de la edición a cargo de Andrea Battistini –– incluida en
Opere de G. Vico, a su cargo (Milán, 1990).
PALABRAS CLAVE: G. Vico, G.L. Esperti, A. Battistini, J.M. Sevilla, correspondencia, Ciencia Nueva.

ABSTRACT: Spanish translation by José M. Sevilla Fernández of the Italian text by G. Vico: letter to abbé Giuseppe
Luigi Esperti. Translate from the italian works edited by Andrea Battistini ––Vico, Opere (Milan, 1990)––.
KEYWORDS: G. Vico, G.L. Esperti, A. Battistini, J.M. Sevilla, letters, New Science.

Texto original e inédito en español, propuesto para su publicación por el traductor y superados los criterios de valoración y del pro-
ceso de aceptación requeridos, incluida la revisión y valoración por especialistas, dentro del programa llevado a cabo desde 1991
por Cuadernos sobre Vico de edición de textos de Vico traducidos en español.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.12
© de la traducción José Manuel Sevilla Fernández, 2021

[221]



Giambattista Vico

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)222

NOTA DEL TRADUCTOR

Esta interesante carta de Vico, de principios de 1726, da
cuenta de la escasa recepción que ha tenido su Scienza nuova (1725)
y a propósito de lo cual Vico realiza una sintética exposición del
decadente estado de la cultura de su tiempo y de los espurios inte-
reses de los estudios con que, relativizados por las modas, le ha
tocado competir en su época. La carta, según indica Andrea
Battistini (vid. op. cit. infra vol. II, p. 1.427), fue «publicada en un
opúsculo del mismo destinatario en torno a 1787 por Francesco
Saverio Esperti». Giuseppe Ferrari indica la fecha de 1792 en que
el abogado napolitano pariente de Monseñor Esperti publicó el
texto (vid. nota 2 infra, a continuación). La carta de Esperti que
precede a esta de Vico se ha perdido.

Para la presente traducción hemos utilizado el texto de la
edición de las Opere de Vico a cargo de Andrea Battistini, Milán,
A. Mondadori Ed., 1990, 2 vols: “Lettere” X, en vol. I, pp. 322-
325; y hemos considerado las notas del propio Battistini, en vol.
II, pp. 1.305 y 1.427-1.429. Se han utilizado igualmente dos edi-
ciones clásicas anteriores: la de Giuseppe Ferrari, y la de Croce-
Nicolini. Cfr. texto de la carta en Parte I. Scritti scientifici.
“Lettera all’Abbate Giuseppe Luigi Esperti. Prelato domestico alla
Corte di Roma. Napoli, 1726.”, en Opuscoli di Giambattista Vico, por
Giuseppe Ferrari,  Milán, Società Tipografica de’ Classici Italiani,
(1836) 1852, 2ª ed., pp. 3-6; y en GIAMBATTISTA VICO, L’Autobiografia,
il carteggio e le poesie varie, a cargo de B. Croce y F. Nicolini, Gius.
Laterza & Figli, Bari, 1929 (seconda edizione riveduta e aumenta-
ta): “Carteggio”, XLII: “All’Abate Esperti in Roma. Intorno alle
cagioni del poco incontro della Scienza nuova e alle condizioni della
cultura e degli studi del tempo.”, pp. 201-203.

José M. Sevilla



CARTA AL ABATE ESPERTI1 EN ROMA.
[Acerca de las razones sobre la escasa recepción de la Scienza nuova

y sobre las condiciones de la cultura y de los estudios en su tiempo.]2

Giambattista Vico
(Nápoles, a principios de 1726)

Rindo a Vuestra Ilustrísima Señoría los acumulados felices augurios que gus-
tosamente tomo de su singular benevolencia hacia mí, y, a la vez que se los entre-
go, le quedo infinitamente agradecido.

Así como infinitos agradecimientos le profeso también del servicio pasado
con el señor Cardenal3 en torno a la honesta utilidad que yo creía me había ofreci-

Carta al abate Esperti en Roma (1726)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 223

1. «Giuseppe Luigi Esperti: abogado de escaso éxito, emprendió una carrera eclesiástica que culminó,
gracias a la petulancia y al emprendimiento descritos por sus contemporáneos, con cargo de monseñor
en la curia romana.  [...]. Vico le confió las copias de la Scienza nuova del ‘25 para distribuirlas en Roma
(una de ellas para el cardenal Corsini) y en Venecia, destacadamente a Porcìa, a Antonio Conti y a Carlo
Lodoli, los tres intelectuales vénetos que ayudaron en diversa medida a la publicación del texto [...].» [A.
BATTISTINI, II, p. 1.305]. De ellos, el más vinculado intelectualmente a Vico sería el paduano Antonio
Conti (1677-1749), el «abate libre pensador», según lo definió Nicola Badaloni en su conocida monogra-
fía de 1968. El filósofo y “«teólogo de la Serenísima república de Venecia», Carlo F. Lodoli (1690-1761),
y el conde friuliano Giovanartico di Porcìa (1682-1743, hermano del abad de Montecassino, nombrado
cardenal en 1728, Leandro di Porcia), estuvieron muy relacionados con la realización y posterior publi-
cación de la Vita de Vico, así como con el proyecto de la edición y reedición de la Scienza nuova. Cfr.
“Aggiunta” (1731) a la Vita de Vico (ed. Battistini en Opere de Vico cit., I, pp. 68 y ss.). En una anterior
carta, de 18 de octubre de 1725, dirigida al padre Celestino Galiani, profesor en Roma, Vico le informa
de que envía a Esperti «una cajita con ejemplares de una obra mía dedicada a Su Eminencia Corsini,
uno de los cuales va dirigido a Vuestra Reverendísima Paternidad» (cfr. L’Autobiografia, il carteggio..., a
cargo de Croce y Nicolini, cit., p. 186). [N. del T.] 
2. «Con los nuevos principios de la Scienza Nuova Vico había asignado la antigüedad de cuatro mil años
a la soberanía de las Casas de Austria y de Francia (Primera Scienza Nuova, lib. III, Cap. XXX); creía que
este sueño le procuraría una honesta utilidad, pero Esperti lo desengañó al respecto, haciéndole entender
que la obra no era aplaudida. En esta carta, Vico se resigna a su suerte y explica que los tiempos de
Gassendi, de Descartes y de Locke no pueden ser los de la Scienza Nuova. –– Fue en 1792 que el aboga-
do Francesco Saverio Esperti sacó a la luz estos pensamientos di Vico, que sesenta y seis años antes
habrían sido compadecidos por el Prelado romano, a quien iban dirigidos.» (Nota de G. FERRARI, op.
cit., p. 3).
3. Cardenal Lorenzo Corsini Strozzi (1652-1740), más tarde papa Clemente XII (1730). Al ya recien-
te pontífice dedicará Vico su segunda edición de la Scienza nuova, 1730 (o Scienza nuova seconda). La Scienza
nuova prima (1725) estaba también dedicada al entonces Cardenal, en la confianza de que este financia-
ría la edición de la obra, aunque finalmente Vico hubo de pagarse la edición con la venta del anillo de
diamante familiar, dedicando la obra en portada «all’ eminentiss. principe Lorenzo Corsini amplissi-
mo cardinale dedicati», a la vez que en frontispicio interior, en p. 5, “somete” su obra «A las Academias
de Europa»: «Alle Accademie dell’ Europa / le quali / in questa età illuminata [...]». [N. del T.]



do la fortuna por el descubrimiento de los orígenes heroicos de las dos casas de
Francia y de Austria: mas, aunque no parece convenirle a Su Eminencia, yo debo
estimar tanto. Pero perdóneme aquí el cariño que Vuestra Ilustrísima Señoría tiene
por mis ventajas, si por ello no escucho su consejo. Porque desearía merecer, si no
el reproche, al menos alguna aprobación de los señores cardenales Cienfuegos4 y
Polignac5 si les enviase los ejemplares de la obra6 tan tarde y por correo ordinario,
ya que finalmente se ha estampado solo una docena; y presentarlos sin otra fianza
que la de su fama, que, como el mismo señor cardenal Corsini decía con ellos, no
habría encontrado el aplauso de algunos, que deben ser los más, por cuyas razones
Usted, por favorecerme, lo agregó, y el señor cardenal con su generosidad habitual
se dignó recibirlas, y por estas otras [razones] que ahora le mostraré.

El libro ha salido en una época en la que, según expresión de Tácito en la que
reflexiona sobre sus tiempos tan semejantes a estos nuestros, “corrumpere et
corrumpi saeculum vocatur”;7 y por ello, como libro que disgusta o incomoda a
muchos, no puedo conseguir el aplauso universal. Porque el libro está elaborado
sobre la idea de la Providencia, trabaja por la justicia del género humano y llama a
las naciones a la severidad. Mas hoy el mundo fluctúa y se balancea entre las tor-
mentas que mueven las costumbres humanas por el “Caso” de Epicuro, o se clava
y se fija en la “Necesidad” de Descartes; y así, o abandonándose a la ciega fortuna
o dejándose arrastrar por la sorda necesidad, poco si no casi nada se cuida median-
te los invictos esfuerzos de una elección razonable8 de regular la una o de esquivar,
y, donde no se pueda, al menos de templar la otra. Por ello no gustan los libros más
que aquellos que, como los vestidos, se elaboran por moda; mas este explica al
hombre sociable sobre sus eternas propiedades.

Los escritores que mientras viven aman el oír gritar sus nombres y con una
tempestiva gloria combinan utilidad y provecho de los libros, dirigen sus plumas al
gusto del siglo, para que vuelen más rápido según la época. Y en verdad que sería

Giambattista Vico

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)224

4. Álvarez Cienfuegos (1657-1739), jesuita español y embajador del Emperador en Roma. «Ya que
Vico esperaba obtener los reconocimientos tangibles, por su descubrimiento, de las dos casas que había
favorecido, Esperti lo aconsejó, en una carta perdida, dirigirse a quien en Roma desempeñaba el tra-
bajo de embajadores de Austria y de Francia.» [A. BATTISTINI, II, p. 1.427].
5. «Melchor de Polignac (1661-1742) era el embajador de Francia en la Santa Sede.» [A. BATTISTINI, idem].
6. Se refiere a la primera Scienza nuova (1725): «A finales del año 1725 vio la luz en Nápoles, en la
imprenta de Felice Mosca, un libro en dozavo de no más de doce folios en caracteres de glosilla con el
título: Principios de una Ciencia nueva sobre la naturaleza de las naciones, por los cuales se encuentran otros principios
del derecho natural de gentes, y con un elogio lo dedica a las Universidades de Europa.» (Vita, en Opere ed.
de A. Battistitni, cit., I, p. 54; trad. de M. González García & J. Martínez Bisbal (eds.), Autobiografía de
Giambattista Vico, Siglo Veintiuno de España Eds., Madrid, 1998, p. 149).
7. «Se llama moda al corromper y al dejarse corromper» (Tácito, Germ. 19).
8. «“elezion ragionevole”: en la intención de Vico, la Scienza nuova no era solamente un tratado útil para
comprender la dinámica de la historia, sino también una suma de enseñanzas prácticas con las que evi-
tar la regresión del “ricorso”.» [A. BATTISTINI, II, p. 1.427].



una materia digna de toda la aplicación de los ingenios bien informados de los asun-
tos en la república de las letras el escribir “sobre las causas ocultas o ajenas de la
fortuna de los libros. Gassendi halló el mundo marchito en amores de novela y lan-
guidecido en brazos de una muy complaciente moral,9 y escuchó en vida cómo
todos celebraban su nombre como restaurador de la buena filosofía, mediante un sis-
tema que hace criterio de verdad el sentido, del que a cada uno le complace el suyo
propio, y pone en el placer del cuerpo a la humana felicidad, porque para Epicuro no
hay más que vanidad y cuerpo. Por odio a la probabilidad se endurece en Francia la
moral cristiana, y desde el cercano Septentrión y gran parte de la Alemania el espí-
ritu interno de cada uno se erige en regla divina de las cosas que deben creerse. Ve
Descartes el tiempo de hacer uso de sus maravillosos talentos y de sus extensos y
profundos estudios, y elabora una metafísica conforme a la necesidad y establece
como regla de verdad la idea que nos viene de Dios, sin jamás definirla; de donde
que entre los mismos cartesianos a menudo suceda que una misma idea será para uno
clara y distinta y para otro será oscura y confusa. Y si él logró en vida fama de céle-
bre filósofo en este siglo delicado y vistoso, en el cual la mayoría con poco estudio
y únicamente talentos naturales quieren parecer sabios y hacen de sus habilidades la
regla de los libros, donde se estiman buenos solo los explicados y fáciles, de los que
por pasatiempo se puede razonar con las damas; por el contrario, aquellos que
requieren del lector mucha y variada erudición y les obligan al tormento de tener que
reflexionar y combinar mucho, son condenados con solo decir que “no se entienden”.
Inglaterra, incierta en religiones y en un siglo tan severo en dictar máximas como
disoluto en practicarlas, a sus tiempos propios da externalidad Locke, que estudia
establecer la metafísica de la moda y quiere maridar Epicuro con la [metafísica] pla-
tónica.10 Entre los literatos, la mayor parte en este sentido de que no aman fijarse en
libros que exigen meditación, como Usted dijo sobre el mío con el señor cardenal, y
por tanto filólogos que no se deleitan más que con diccionarios y repertorios,11 ¡a cuán-
tos pocos debe complacer esta obra, cuya materia, como dice el señor abate Odazi12 por

Carta al abate Esperti en Roma (1726)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 225

9. Según perspicaz observación de Battistini, esta dura expresión de Vico, «mondo tutto marcio in
amori di romanzi», es usada para destacar «los tiempos de la “barbarie de la reflexión”, Cfr. SNP
[Scienza nuova ‘prima’], § 280 [...]». Cfr. A. BATTISTINI, I, p. 1.428.
10. Al igual que hace en su “Autobiografía” (Vita), Vico conecta a Epicuro y Locke en cuanto negado-
res de la Providencia. No obstante, en un Apéndice a la Scienza nuova segunda se detiene en la
«Riprensione delle metafisiche di Renato Delle Carte, di Benedetto Spinosa e di Giovanni Locke» (cfr.
trad. en español en Cuadernos sobre Vico, ns. 5/6, 1995-1996, pp. 449-450). Por otro lado, respecto de la
expresión «“metafisica della moda”: es la misma fórmula con que Vico define el cartesianismo, confir-
mando, con su impaciencia, la difusión del pensamiento lockeano en Italia» (A. BATTISTINI, idem).
11. Libros compilaciones, resúmenes, enciclopédicos, de moda ilustrada y fácil consulta.
12. «No se conoce nada del abate Odazi, que en Roma había elogiado la Scienza nuova. Quizás era
ascendente del economista Troiano Odazi da Atri (1741-1794) [...]» (Nota de F. Nicolini en G. VICO,
L’Autobiografia, il carteggio e le poesie varie, ed. cit., p. 286).



favorecerme, es un extenso examen de las cosas, y la demostración [la pruova] es un
pensar fuerte para profundizar en ellas y comprenderlas! Mas me consuelo de mis
largos y amargos esfuerzos sufridos en medio de las tempestades de la contraria for-
tuna y entre las sequías de mi pobre numerosa familia, con tal de que la obra le haya
complacido al sabio señor cardenal Corsini y que quede amparada bajo su poderosa
protección. Por tanto, estoy muy agradecido al señor abate Odazi por el interés
demostrado, como a tantos muchos hombres sabios a los que él ha respondido que
escucharan bien al respecto.

Acerca de los ejemplares que Ud. me aconseja que debo enviar a los carde-
nales Davia y Pico,13 dudo en mandarlos ya tarde y por correo ordinario; pero si
Usted lo ordena así, de inmediato seguiré su indicación. Me alegro de que el conde
de Porcìa quede contento de la biografía literaria del señor Cirillo.14 Para aquella del
señor Doria,15 dedicará eficazmente su esfuerzo el señor D. Marcelo Filomarino,16

el cual devota y humildemente rinde sus respetos a Su Eminencia Corsini, a quien
con reverencia le responde que le disgusta en grado sumo aplazar su venida pen-
diente, por lo que está intentando todos los medios que sean necesarios para ello, a
fin de obsequiar a Su Eminencia presencialmente, como es debido.

Y yo, rogándole el honor de sus recomendaciones, me declaro, etc.17

(Nápoles, a principios de 1726)

[Trad. del italiano por José M. Sevilla]

Giambattista Vico

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)226

13. Antonio Davia Bargellini (1660-1740), político boloñés y nuncio apostólico. Cardenal Ludovico
Pico della Mirandola (1669-1743), prefecto de los Palacios Apostólicos y de la Congregación de las
indulgencias (cfr. A. BATTISTINI, cit., II, p. 1.428). En sus “Notizie”, Fausto Nicolini se refiere a él con
el nombre de “Luigi Pico della Mirandola” (en la edición de L’Autobiografia..., cit., p. 286).
14. Nicola Cirillo (1671-1734), profesor de medicina en la Universidad de Nápoles. No llegó a escribir
la anunciada biografía literaria de Porcìa (cfr. A. BATTISTINI, ibidem).
15. Paolo Mattia Doria (1662-1746), «ferviente cartesiano, si bien posteriormente, tal vez debido a la
influencia de Vico, se orientó hacia el platonismo, entendido de acuerdo a los intérpretes renacentis-
tas.» (Nota a pie de página de M. González García & J. Martínez Bisbal, en su edición cit., p. 114).
16. A Marcello Filomarino le había dedicado Vico su II Oración Inaugural (1708). Cardenal arzobis-
po de Nápoles (cfr. nota en el poema de Vico “Giunone in danza” (1721), v. 339; vid. la edición cit. de
L’Autobiografia..., ed. Croce y Nicolini, cit., p. 327).
17. Fórmula abreviada en los cierres epistolares: me declaro siempre su devoto servidor, etc.



COLABORADORES

DIRECTRIZ Y NORMATIVA DE LA
REVISTA

SUMARIOS ANTERIORES





Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 229

Colaboradores de este número

COLABORADORES DE ESTE NÚMERO 35 (2021)

PABLO BADILLO O’FARRELL – Catedrático Emérito de Filosofía Política de la Universidad de
Sevilla.

ALFONSO GARCÍA MÁRQUÉS – Catedrático de Filosofía de la Universidad de Murcia. 

ALBERTO MARIO DAMIANI – Profesor de Filosofía Política en la Facultad de Filosofía y Letras
de la Universidad de Buenos Aires. Profesor Titular de Historia de la Filosofía Moderna en la
Universidad Nacional de Rosario.

GEORGE LEÓN KABARITY – Doctorando en el Programa de Doctorado en Filosofía de la
Universidad de Sevilla (2021).

MAURIZIO MARTIRANO – Catedrático de Historia de la Filosofía en el Departamento de Ciencias
Humanas de la Universidad de la Basilicata (Potenza).

JOSÉ M. SEVILLA FERNÁNDEZ – Catedrático de Filosofía de la Universidad de Sevilla.

AMPARO ZACARÉS PAMBLANCO – Profesora de Estética en el Departamento de Historia,
Geografía y Arte de la Universidad Jaume I (Castellón de la Plana).

ALFONSO ZÚNICA GARCÍA – Doctorando en el Programa de Doctorado en Filosofía de la
Universidad de Sevilla (2021). CIV. Contratado Personal de Investigación (Junta de Andalucía).

COLABORADORES TRADUCTORES: JESÚS NAVARRO REYES; MARÍA JOSÉ REBOLLO ESPINOSA; JOSÉ M. SEVILLA
FERNÁNDEZ; ALFONSO ZÚNICA GARCÍA.

REVISIÓN Y CORRECCIÓN DE PRUEBAS DE ESTE NÚMERO: PABLO BADILLO O’FARRELL; FRANCISCO J.
NAVARRO GÓMEZ; MIGUEL A. PASTOR PÉREZ; MARÍA JOSÉ REBOLLO ESPINOSA; ALFONSO ZÚNICA
GARCÍA.

VERSIÓN DIGITALIZADA DEL NÚMERO PARA WEB: JUAN A. RODRÍGUEZ VÁZQUEZ.

COLABORACIÓN ECONÓMICA DE AYUDA A LA PUBLICACIÓN IMPRESA DE ESTE NÚMERO 35 (2021): Departamento de
Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política (Facultad de Filosofía, Universidad de
Sevilla).





Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 231

Normativa que regula las propuestas de colaboración

DIRECTRIZ DE CUADERNOS SOBRE VICO
y

NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACIÓN

«Como los hombres, las instituciones, grandes o pequeñas, o mínimas, no existen por lo que dicen
querer hacer, sino por aquello que hacen: por sus acciones reales, y no por sus verbosas declara-
ciones, serán juzgadas. Cuenta solo aquello que hacen, y como lo hacen.» (Pietro Piovani). «Obran
las cosas [...] antes que hablar de ellas, puesto que las realizan» (G. Vico).

DIRECTRIZ DE CUADERNOS SOBRE VICO

«Cuadernos sobre Vico» se presenta como una publicación periódica de estudios cuyo eje se sitúa en el pen-
samiento de Giambattista Vico. Desde esta raíz originaria mantiene un perfil interdisciplinar, dirigido a conjuntar estu-
dios y colaboraciones desde los más diversos ámbitos científicos y filosóficos que se presten, apuntando entre sus
objetivos centrales la indagación histórica, el estudio crítico y la investigación temática, pero también la difusión e
información de ideas. Presta especial interés a los temas que esclarezcan aspectos –problemáticos, historiográficos y
temáticos viquianos– en relación a la cultura española e iberoamericana.

En la misma medida, la publicación se abre a todos aquellos estudios que, aún no siendo expresamente sobre
Vico, de algún modo hagan aportaciones para la comprensión de las ideas viquianas, de la obra de Vico, del contex-
to histórico, y de elementos de discusión y cuestiones filosóficas o problemáticas; y especialmente aquellos destina-
dos a profundizar en la tradición filosófica italiana y los que alumbren conexiones con nuestra cultura hispana. 

Desde la apertura a problemáticas diversas pero a su vez desde la dimensión integracionista viquiana,
«Cuadernos sobre Vico» potenciará la publicación de estudios e investigaciones de calidad en el ámbito hispano para
que puedan integrarse con los propios producidos en el ámbito italiano y los desarrollados en el entorno anglo-america-
no, contribuyendo al progreso de los estudios viquianos; ajeno a cualquier espíritu de bandería, con un ánimo práctico
de colaboración y contribución.

«Cuadernos sobre Vico» se fija los siguientes objetivos principalmente:
a) Promover por medio de publicaciones el estudio del pensamiento y de la obra de Giambattista Vico (1668-

1744).
b) Potenciar el estudio de la influencia y desarrollo del pensamiento viquiano y de la obra de Vico en relación

al pensamiento hispánico (español y americano). 
c) Indagar y esclarecer el tratamiento y relevancia de sus ideas en el ámbito de la cultura hispánica, desde una

perspectiva interdisciplinar; es decir, no estrictamente filosófica, sino también desde perfiles elaborados en los cam-
pos de la historia, el derecho, la antropología, la literatura, la estética, la filología, la pedagogía, etc... Dar luz así a
estudios históricos, temáticos y problemáticos realizados desde cualquier área de conocimiento, dentro del entrama-
do de las ciencias filosóficas y las históricas, e interdisciplinarmente de las ciencias humanas contemporáneas.

d) Estudios que desde cualquier contexto problemático contribuyan al esclarecimiento de cuestiones relacio-
nadas con el entorno cultural, histórico y filosófico viquiano, desarrollando las categorías historiográficas de previ-
quismo y posviquismo. Por ejemplo, profundizar en el estudio del humanismo español y en las relaciones entre la tra-
dición humanista italiana y la española.

e) Estudiar la influencia y relevancia del pensamiento viquiano en la historia contemporánea de las ideas, siem-
pre con especial atención a la investigación hispánica.

f) Traducir textos viquianos, o relevantes conforme a lo propuesto en los anteriores apartados (conformando la
«Biblioteca»); y realizar estudios bibliográficos. 

«Cuadernos sobre Vico» no impone ninguna tendencia hermenéutica ni mantiene apoyo a corriente filosófica
alguna; menos aún refugia a ideología política concreta o viene animada por credo religioso; llanamente profesa un
ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinión, pluralidad de ideas, rigor de investigación y calidad de expre-
sión, atendiendo al enriquecimiento intelectual de los estudios viquianos y en extensión de los filosóficos y los histó-
ricos. Solo la investigación nos obliga. Como se lee en el Proemio del De Antiquissima: «nosotros, en cambio, que no
pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar».

(Extracto de la «Presentación», Cuadernos sobre Vico, 1991)



Cuadernos sobre Vico 35 (2021)232

Normativa que regula las propuestas de colaboración

NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACIÓN
EN CUADERNOS SOBRE VICO

Normas para la presentación y aceptación de originales:

1) Los trabajos propuestos deberán estar escritos en español, acompañando siempre un breve resumen (abs-

tract) de unas diez líneas –máximo– en español y también en inglés (en su defecto, el resumen se realizará al menos
en español, figurando al principio del artículo); y habrán de considerar para su realización lo expresado en las
Normas. Los originales presentados serán sometidos a la valoración de un informe científico-técnico (apdo. 4).

Previa invitación, podrán enviarse también originales escritos en inglés, italiano, francés, portugués o alemán.
En caso de ser aceptados para publicación quedará a cargo de los editores su traducción. Así cuenta también para el
caso referido en la Norma 3. Estos trabajos deberán contener también un breve resumen (abstract).

2) Los trabajos deberán estar relacionados con la temática de Cuadernos sobre Vico y sus secciones, indica-
das a continuación. Secciones:

a) Estudios sobre Vico y la cultura hispánica: estudios (historiográficos, críticos, temáticos, comparativos,
etc.) sobre Vico (pensamiento, obras, relaciones, repercusiones, etc.) y elementos (pensadores, aspectos historiográfi-
cos, tratamientos, temas, etc.) de la cultura hispana (española y americana).

b) Estudios viquianos: colaboraciones en un marco general de tratamiento sobre Vico, sobre temática viquia-
na o sobre cuestiones y temas que directa o indirectamente ayuden a comprender tanto el pensamiento viquiano en
concreto como cuestiones o momentos de la filosofía italiana en general.

c) Estudios generales de ámbito viquiano: estudios que, aunque sin tratar expresamente de Vico o su pensa-
miento, contribuyan desde cualquier contexto problemático al esclarecimiento de cuestiones relacionadas con el entor-
no cultural, histórico y filosófico.

d) Estudios bibliográficos, comunicaciones y reseñas. estudios críticos y bibliográficos; bibliografías razonadas y
elencos bibliográficos; recensiones de libros y artículos publicados sobre Vico; breves reseñas o informaciones de libros
y artículos recientes (cinco últimos años) sobre Vico; estudios bibliográficos y reseñas de obras en relación con los temas
de los apartados b) y c); señalización de la bibliografía viquiana en español; señalización de bibliografía actual sobre Vico.

e) Biblioteca: traducciones críticas en castellano de textos viquianos (con preferencia de aquellos textos clási-
co que no estén aún traducidos al español) o de textos clásicos sobre Vico (estudios clásicos inéditos en español).

f) Información general de interés en relación con los estudios viquianos.
3) Los trabajos propuestos habrán de ser originales inéditos, por lo que no se aceptarán trabajos publica-

dos anteriormente o en curso de publicación. No regirá esta norma en el caso de trabajos solicitados expresamente
por la Dirección de Cuadernos sobre Vico que, atendiendo al carácter relevante e interés científico de estos, se estime
oportuno publicar previa autorización, o de los referidos en anterior apdo. 2.c. Tampoco regirá esta norma para las pro-
puestas de colaboraciones que realicen los componentes de la Dirección, Redacción y Consejo Consultivo, o que ven-
gan avaladas por estos, especialmente en lo que se refiere a trabajos publicados anteriormente en otro idioma pero que
aparezcan por primera vez en español (estas propuestas podrían ser consideradas ya aprobadas en cuanto a informe cien-
tífico-técnico). Cada volumen podrá incluir un máximo de dos trabajos de este tipo (es decir, traducción de trabajos ya
publicados en otro idioma pero inéditos en español) salvo en casos excepcionales de homenaje o número especial.

4) Los trabajos serán enviados a través de la plataforma OJS de la Revista. Aquellos que sean admitidos pro-
visionalmente por los editores habrán de ser sometidos a una evaluación por ‘pares ciegos’ y/o un informe cualifi-
cado de miembros del Consejo Consultivo antes de la definitiva aceptación o no para su publicación. Una vez final-
mente aceptado el trabajo, la Dirección se lo comunicará a su autor indicándole el Número previsible en que habrá de
ser publicado, así como cualquier variación o cambio que pudiera ocurrir posteriormente. 

5) Los trabajos publicados son propiedad intelectual de sus autores, que podrán disponer de ellos para posteriores
publicaciones en otros idiomas, siempre haciendo constar el lugar de edición original (título original, Cuadernos sobre
Vico, volumen, año, páginas, y nombre del traductor si lo hubiere). Igualmente, amparados por la ley, son propiedad de
los traductores las traducciones publicadas en esta revista. Las traducciones realizadas para la revista no podrán ser
objeto de otra publicación sin los correspondientes permisos del editor de Cuadernos sobre Vico y del traductor.
Por ello, en el caso de que el trabajo hubiera sido traducido para Cuadernos sobre Vico y posteriormente hubiese inten-
ción de publicar de nuevo la traducción, deberá requerirse además de la previa y preceptiva autorización de la revista la
correspondiente autorización del traductor del texto (ambas pueden ser solicitadas a la Dirección de la revista).

6) Los editores de Cuadernos sobre Vico podrán realizar reediciones de los trabajos y traducciones publicados en la
revista, bien para la reedición de números agotados de esta o bien para su recopilación en volúmenes extraordinarios. El
autor, al proponer y/o aceptar la publicación de su trabajo, autoriza sin ánimo de lucro a la Revista –igualmente sin

232232



Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 233

Normativa que regula las propuestas de colaboración

ánimo de lucro– para la edición impresa en papel y también para la edición digital (o digitalizada de la edición en
papel) en la/s página/s Web de la revista. La edición digital de los contenidos en la edición electrónica se distribuyen
bajo una licencia de uso y distribución “Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0
Internacional”, condición que los autores y traductores aceptan para sus trabajos cuando son presentados y aceptados.

7) Las tesis sostenidas en los escritos publicados reflejarán, obviamente, solo el pensamiento de cada autor; no
comprometiéndose con ello a los demás autores ni al propio nombre de la Publicación. La Dirección, en represen-
tación de la Publicación, no apoyará ninguna opinión expuesta; ni mantendrá correspondencia al respecto. No
obstante, en caso de petición de réplica por parte de algún autor cuya obra o tesis haya sido objeto de análisis o críti-
ca publicada en la revista, la Dirección se compromete a publicar la «réplica», dando derecho también a una breve
respuesta si la hubiere.

8) El autor recibirá gratuitamente un ejemplar del volumen impreso en papel. No se incluyen separatas de los
artículos, pues pueden imprimirse copias de la edición digitalizada y publicada en la Web.

9) Los colaboradores enviarán junto con sus trabajos, o estar dispuestos para ello si el trabajo propuesto es
aceptado y se le solicita a su autor, un curriculum abreviado haciendo constar titulaciones académicas, líneas de inves-
tigación y docencia, cargos, y publicaciones más relevantes (especialmente las más cercanas a la temática de
Cuadernos sobre Vico o al tema objeto de publicación). Se hará constar aparte necesariamente el nombre del Centro
(si lo hubiere), la dirección actual, el número telefónico y dirección de e-mail. 

10) Para todo lo concerniente a la actividad redaccional, se recomienda dirigir la correspondencia a: Prof. Jose
M. Sevilla, Cuadernos sobre Vico, Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía
Política. Facultad de Filosofía de la Universidad de Sevilla, c/ Camilo José Cela s/n, 41018-Sevilla (ESPAÑA). [E-
mail: sevilla @ us.es y mpastor @ us.es –sin espacios intercalados–]

11) De cada trabajo se remitirá a la Redacción original impreso en papel (o en PDF) y una copia en sopor-
te informático en Word en un disco o como archivo adjunto por correo electrónico, y corregido por el autor como
primera prueba, listo para corregir en compaginadas por los editores. Por tanto: papel/PDF + archivo texto Word.

12) Los manuscritos enviados para su lectura no serán devueltos. No se mantendrá necesariamente correspon-
dencia con los autores de originales no solicitados previamente por la Dirección. Sin embargo, estos recibirán un acuse
de recibo que les asegure la recepción de sus trabajos y su aceptación o denegación.

La disposición para publicar en la revista supone la aceptación de estas Normas, las cuales se hacen
públicas actualizadas en cada uno de los volúmenes de Cuadernos sobre Vico.

Normas para la realización y composición de los originales:

A) Para la extensión, en el caso de los artículos y estudios bibliográficos, se recomienda un máximo entre 25-
30 folios a doble espacio y por una cara, en cuerpo de letra 12 (y cuerpo 10 para las Notas). Para los estudios biblio-
gráficos la extesión recomendada es entre 10-12 folios, y para las recensiones no se sobrepasarán los 5 folios en idén-
ticas condiciones. Las esquelas bibliográficas informativas no sobrepasarán un folio a doble espacio y cuerpo 12. La
extensión, no obstante, no deberá ir en detrimento de la calidad del trabajo, por lo que se considerará siempre positi-
vamente la viabilidad –en función de criterios de calidad, interés y espacio disponible– de publicar aquellos trabajos
que excedan esta extensión; con el mismo criterio, que, a la inversa, un trabajo de extensión considerada menor (v.g.
un artículo de 10 folios o una recensión de 2 folios) no implicará nunca discriminación en su publicación por tales
motivos.

B) Las notas figurarán siempre al final del texto y en folio aparte como texto (nunca como notas automáti-
cas a pie de página), y realizadas conforme a las normas orientativas que se describen a continuación. En el soporte
informático, las Notas no habrán de ir ocultas ni a pie de página (por tanto NO como notas automáticas), sino
simplemente indicadas con un número en el texto y la nota al final también como texto. Para mayor agilidad y pron-
titud en la publicación, se recomienda que los originales se adapten a estas normas convencionales para evitar retra-
sos en su publicación.

C) Normas de estilo: las referencias bibliográficas se redactarán del siguiente modo y orden de citación:
– Para citar libros: Nombre o inicial del autor y Apellido/s [en versalitas], Título del libro subrayado o cursi-

va, lugar de edición, Editorial, año de la edición, número de la edición [opcional], página o páginas citadas [abrevia-
damente «p.» y «pp.»].

– Para citar artículos de revistas o de obras colectivas: Nombre o inicial del autor y Apellido/s [en versalitas],
«Título del artículo entre comillas», Nombre de la Revista u obra colectiva subrayado o cursiva, número del volumen,
año [si se pone entre paréntesis suprimir la coma precedente], lugar de edición [opcional en caso de Revistas], números
primero y último de las páginas del artículo, números de las páginas citadas [abreviadamente «p.» y «pp.»].

– Para elencos bibliográficos o repertorios breves, así como para bibliografías sumarias se citará de igual modo.



Cuadernos sobre Vico 35 (2021)234

D) Para citar y destacar en el texto:
– Los textos citados, independientemente del idioma en que figuren, se entrecomillarán «al comienzo y al final

del texto» con comillas tipográficas (« »). Citaciones dentro de las citas irán entre comillas inglesas (“ ”).  Las citas
que contengan un texto largo (más de tres líneas) habrán de ir sangradas dejando una línea en blanco antes y otra des-
pués de la cita. No habrá de ser así cuando el texto largo venga citado como Nota o dentro de ella.

– Se usarán comillas inglesas para términos inusuales, transignificados o con intencionalidad especial. El tipo
de letra cursiva se usará tanto en la indicación de títulos de publicaciones, como también para destacar palabras o par-
tes del texto; igualmente, se usará cursiva para las expresiones latinas y los vocablos extranjeros, las voces intencio-
nadamente mal escritas, las fórmulas y expresiones matemáticas y los sobrenombres. No se habrá de usar el tipo
negrilla salvo para los títulos de parágrafos y apartados o para destacar los números de llamadas a las citas dentro del
texto (número sin paréntesis). Se recomienda que los términos en griego se presenten transcritos.

– Para llamadas a notas aclaratorias que sean de aspectos formales del trabajo y vayan excepcionalmente a pie
de página, se usará un símbolo convencional (por ejemplo: *).

– Las abreviaturas no convencionales o infrecuentes habrán de figurar al menos una vez indicando la expre-
sión completa.

* * *

Los artículos solicitados por invitación serán examinados por un Comité de Lectura de
miembros del Consejo Directivo y del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico.

Los artículos enviados a la Revista por los Autores como propuesta de publicación se remi-
tirán a través de la plataforma de OJS de la Revista y serán sometidos a un procedimiento
de «peer review». La Dirección de la Revista comunicará a los Autores el resultado de la
valoración. En cualquier caso, la Revista no mantendrá correspondencia por motivos de la
decisión de publicar o no un trabajo.

* * *

PÁGINA WEB DEL CIV: http://www.institucional.us.es/civico

REPOSITORIOS DE TODOS LOS NÚMEROS DE LA REVISTA (edición digitalizada en PDF):
https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

ISSN 1130-7498         ISSN-e 2697-0732
De este número D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35

En el proceso de contribuir al mantenimiento y a
la mejora de calidad de la revista,
Cuadernos sobre Vico se encuentra
en fase de adaptación al formato
electrónico abierto en sistema OJS

(Open Journal System). De esta manera, además
de la ya garantizada hasta ahora calidad científica
de las contribuciones especializadas publicadas,
la Revista obtendrá un mayor rango de difusión y
transferencia universal de resultados. 

Normativa que regula las propuestas de colaboración

234234



Evolutivo Histórico
SUMARIOS DE CUADERNOS SOBRE VICO

CUADERNOS SOBRE VICO, 1 (1991). 202 págs. ISSN 1130-7498. 
Presentación. I. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA Presentación [pp. 7-8]. Jose M. Sevilla: La presen-
cia de Giambattista Vico en la cultura española. (I. Reseña sobre su tratamiento y estudio en los siglos XVIII y XIX) [pp.11-42].
Miguel A. Pastor Pérez: Arteaga y Vico. Génesis del Arte total: la Opera [pp. 43-54]. José Villalobos: El hacha niveladora: Donoso
Cortés y Vico [pp. 55-67]. Mª Isabel Ramírez Luque: La reivindicación de la «Sabiduría Poética» en G. Vico y A. Machado. De
los universales fantásticos a los universales del sentimiento [pp. 69-80]. José Antonio Marín: La recepción de Vico en Ortega [pp.
81-96]. Jose M. Sevilla: La presencia de Giambattista Vico en la cultura española. (II. Notas sobre su tratamiento y estudio duran-
te el siglo XX hasta la década de los ‘70) [pp. 97-132]. II. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico y Hobbes: el «verum-
factum» [pp. 135-153]. Rais Busom: Ciencia Nueva y escritura. Nota sobre una nota de Derrida en torno a Vico [pp. 155-164].
Amparo Zacarés Pamblanco: Vico y la poética de la modernidad [pp. 165-176]. III. ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS
Bibliografía viquiana en español (por Jose M. Sevilla) [pp. 179-196]. Colaboradores de este número [pp. 197-198]. Normativa que
regula las propuestas de colaboración [pp. 199-202].

CUADERNOS SOBRE VICO, 2 (1992). 268 págs. ISSN 1130-7498. 
Nota necrológica. Ernesto Grassi [pp. 3-5].I. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: «Sali nitri» de Vico y los orígenes de la

civilización pagana: la dimensión alquímica de la «Ciencia Nueva» [pp. 11-19]. Ernesto Grassi: La rehabilitación del humanismo
retórico. Considerando el antihumanismo de Heidegger [pp. 21-34]. José Antonio Marín: Ilustración y Romanticismo en la «Scienza
Nuova»: la racionalidad del mito y el mito de la racionalidad [pp. 35-50]. Gemma Muñoz-Alonso López: La crítica de Vico a
Descartes [pp. 51-63]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA José M. Bermudo: La «fortuna» de Vico en
España [pp. 67-73]. Emilio Hidalgo-Serna: Vives, Calderón y Vico. Lenguaje metafórico y filosofar ingenioso [pp. 75-88]. Jose M.
Sevilla: Vico en la cultura española: estudio y tratamiento en la década de los ochenta [pp. 77-170 –Bibliografía: 164-170–]. III.
ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y COMUNICACIONES Veinte años de actividad del Centro di Studi Vichiani de Nápoles. (por
Fulvio Tessitore) [pp. 175-181]. El Institute for Vico Studies de Nueva York. (Boletín Inf. del Institute) [185-189]. Nota sobre Vico
en Valencia. (por Josep Martínez Bisbal) [p. 191].*** Vico o la metafísica como método de fundamentación de la naturaleza huma-
na (por Miguel A. Pastor) [pp. 193-206]. Consolación mediante la historia. Cuatro «visiones» de la historia universal (por Jose M.
Sevilla) [pp. 207-212]. Verdad acrítica y verdad crítica: viquianismo diádico. (por Jose M. Sevilla) [pp. 213-218]. Giner de los Ríos,
pensador liberalista (por José Villalobos) [pp. 231-238]. Ciencia, fe y praxis: los orígenes del mundo moderno (por Miguel A. Pastor)
[pp. 239-250].*** G. Vico: Oración I (1699) (trad. del latín por M. Rodríguez) [pp. 253-259]. Colaboradores [pp. 261-264]. Directriz
de Cuadernos sobre Vico y Normativa que regula las propuestas de colaboración [pp. 265-268].

CUADERNOS SOBRE VICO, 3 (1993). 248 págs. ISSN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: En busca de la lógica viquiana [pp. 7-52]. Alberto Damiani: Teoría y praxis en «De nos-
tri temporis studiorum ratione» [pp. 53-66]. Jose M. Sevilla: Universales poéticos, fantasía y racionalidad [pp. 67-113]. Giorgio
Tagliacozzo: Giambattista Vico: Olvido y resurrección [pp. 115-130]. Jorge Uscatescu: Actualidad y perennidad de Vico [pp. 131-140].
II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA Celina A. Lértora Mendoza: Vico y Sarmiento: un caso para el tema
de las influencias [pp. 143-155]. José I. Sazbón: De Angelis difusor de Vico: examen de un paradigma indiciario [pp. 157-186]. III.
ESTUDIOS BIBLIO GRÁFICOS Y COMUNICACIONES ¿Un Vico atlántico de condición postmoderna? (por J. Antonio Marín)
[pp. 189-194]. Pietro Piovani: Introducción al pensamiento de Vico (por Fulvio Tessitore) [pp. 195-196]. Ernesto Grassi: Vico and
Humanism: Essays on Vico, Heidegger, and Rhetoric (por Donald P. Verene) [pp. 197-198]. Añadido a la «Bibliografía Viquiana en
español» (por Jose M. Sevilla) [pp. 199-205]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: Oración II pronunciada el 18 de octubre de 1700 (trad. del
latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 211-218]. Colaboradores [pp. 221-222]. Normativa que regula las propuestas de colaboración.
Recepción de libros y revistas [pp. 223-226]. Información [p. 227]. Recepción de libros y revistas [pp. 229-235].

CUADERNOS SOBRE VICO, 4 (1994). 244 págs. ISSN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico ‘1994 [pp. 9-26]. Enrique Bocardo Crespo: Las dificultades de la noción de
acción [pp. 27-38]. Stephan Otto: Semiótica y metafísica. El subtexto trascendental de los textos sígnicos de Vico [pp. 39-51]. Jose
M. Sevilla: En torno al postcursorismo viquiano de la modernidad problemática [pp. 53-72]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y
LA CULTURA HISPÁNICA Giuseppe Cacciatore: Observaciones al margen a la investigación viquiana en España [pp. 75-81].
José Faur: La teoría del conocimiento de Francisco Sánchez y el verum/factum de Vico [pp. 83-99]. III. ESTUDIOS GENERA-
LES Eduardo Bello: Libertad soñada y libertad concreta en la época ilustrada [pp. 103-122]. Miguel A. Granada: ¿Qué es el
Renacimiento? Algunas consideraciones sobre el concepto y el período [pp. 123-148]. María Isabel Romero Tabares: El pensa-
miento erasmista. Su aportación a la cultura y sociedad españolas del siglo XVI [pp. 149-166]. IV. ESTUDIOS
BIBLIOGRÁFICOS Y COMUNICACIONES El Arbor Scientiae y la vigencia de la filosofía viquiana (por Alberto M. Damiani)
[pp. 169-171]. Vico en Italia y en USA (por Jose M. Sevilla) [pp. 173-184]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: Oración III pronunciada
el 18 de octubre de 1701 (trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 191-198]. G. Vico: Oración IV pronunciada el 18 de
octubre de 1704 (trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 201-208]. G. Vico: Sentimientos de un desesperado (1692)
(trad. del italiano por Dolores Ocaña y Attilio Manzi) [pp. 209-213]. Colaboradores [pp. 215-216]. Normativa que regula las pro-
puestas de colaboración [pp. 217-220]. Información [p. 221] Recepción de libros y revistas [pp. 223-232]

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 235

Evolutivo Histórico: Sumarios de los números anteriores



CUADERNOS SOBRE VICO, 5/6 (1995-96). 493 págs. ISSN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Andrea Battistini: Un poeta «doctísimo de las antigüedades heroicas». El rol de Virgilio en el pensa-
miento de G.B. Vico [pp. 11-25]. Francesco Botturi: El tiempo histórico en Giambattista Vico [pp. 27-49]. Alberto M. Damiani:
Hermenéutica y metafísica en la «Scienza Nuova» [pp. 51-65]. Fernando H. Llano Alonso: Guido Fassó: Estudios en torno a
Giambattista Vico [pp. 67-82]. José A. Marín: Nihilismo y metáfora. La fábula imaginera en Vico y Nietzsche [pp. 83-104]. Pier Paolo
Ottonello: Rosmini y Vico: la «filosofía italiana» [pp. 105-113]. Pier Paolo Ottonello: Vico en Sciacca [pp. 115-121]. Antonio-Enrique
Pérez Luño: Giambattista Vico y el actual debate sobre la argumentación jurídica [pp. 123-137]. Leon Pompa: La función del legisla-
dor en Giambattista Vico [pp. 139-153]. Donald Phillip Verene: Comentario a la «Reprensión de la metafísica de Renato Descartes,
Benito Espinosa y Juan Locke». Un añadido a la «Ciencia Nueva» [pp. 155-167]. Vincenzo Vitiello: Vico: entre historia y naturaleza
[pp. 169-200]. Amparo Zacarés: El universo de la precisión: Galileo vs. Vico. Del confuso conocimiento de la representación al trans-
mundo antivital de la ciencia [pp. 201-213]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA Jose M. Sevilla: Nuevos
aportes (históricos y filosóficos) para la fortuna de Vico en el siglo XIX español) [pp. 217-236]. III. ESTUDIOS GENERALES José
Villalobos: «Mathesis Universalis» cartesiana [pp. 239-250]. IV. ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y COMUNICACIONES A pro-
pósito de «Giusnaturalismo ed etica moderna»: Notas sobre Grocio y Vico en la ‘Orazione Inaugurale V’ (por Fabrizio Lomonaco) [pp.
253-260]. La Vía Vico como pretexto en I. Berlin: contracorriente, antimonismo y pluralismo (por José M. Sevilla) [pp. 261-282]. ¿Vico
político antimoderno? (por Franco Ratto) [pp. 283-292]. El recurso a la providencia (por Enrique Bocardo) [pp. 293-312]. La provi-
dencia y la ubicación de Vico en la historia del pensamiento (por Enrico Pascucci) [pp. 313-321].*** La insoportable liviandad del ser
(político) (por Miguel A. Pastor) [pp. 325-337]. Botero y la «Razón de Estado» (por Antonio Sánchez) [pp. 339-343]. Maquiavelo y la
episteme polìtica (por José M. Sevilla) [pp. 345-350]. Grocio por derecho (por Miguel A. Pastor) [pp. 351-355]. Vico en Italia y en
Alemania (por J.M. Sevilla) [pp. 357-366]. Igualdad no es fraternidad (por M.A. Pastor) [pp. 367-373]. Un maestro de lectura viquia-
na (por J. Marín) [pp. 375-376]. La Conmemoración de Vico en Nápoles (por Giorgio Pinton) [pp. 379-381]. Una Conferencia
Internacional sobre Vico 250 años después de la publicación de la Ciencia Nueva de 1744 (por Giorgio Pinton) [p. 385]. «Vico en su
tiempo y en el nuestro». El congreso napolitano de diciembre de 1994 (por F. Ratto) [pp. 387-405]. Aún una celebración viquiana más:
Merano 8-9 de mayo de 1995 (por F. Ratto) [pp. 407-408]. RESEÑAS [pp. 409-418]: La edición de las Institutiones Oratoriae y un
encuentro de debate en torno a ella (J.M.S.); Una edición catalana de la primera «Scienza Nuova» (J.M.S. & M.A.P.P.); El proceso
filológico previo a la edición de la «Coniuratio» (J.M.S.); Heroes gentium (M.A.P.P.); Iconografía viquiana (J.M.S.); Sobre una recien-
te bibliografía en inglés (J.M.S.); La edición en inglés de las Oraciones Inaugurales (M.J.R.E.); Europa recurre en América (J.A.M.).
Nuevo añadido a la Bibliografía viquiana en español (por Jose M. Sevilla) [pp. 419-422]. V. BIBLIOTECA G. Vico: Oración V pro-
nunciada el 18 de octubre de 1705 (trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 429-435]. G. Vico: Oración VI pronunciada el
18 de octubre de 1707. (Trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 439-446]. G. Vico: Reprensión de la metafísica de Renato
Descartes, de Benito Espinosa y de Juan Locke (trad. del italiano por José A. Marín) [pp. 449-450]. G. Vico: Práctica de la Ciencia
Nueva (trad. del italiano y notas por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. Manuel Durán y Bas: La teoría del derecho en la ciencia nueva de
Vico (1861) (edición del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 459-470]. Ceferino González y Diáz de Tuñón: La
filosofía de la historia, cap. II (1873) (edición del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 471-475]. Ceferino González
y Diáz de Tuñón: Vico [Historia de la Filosofía, III, & 84] (1886) (edición del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp.
479-481]. Colaboradores [pp. 483-484]. Normativa que regula las propuestas de colaboración [485-487]. Información: Jorge Uscatescu
(†) [p.489]. Información [pp. 490-493]. Sumarios de números anteriores [pp. 494-498].

CUADERNOS SOBRE VICO, 7-8 (1997). 495 págs. ISSN 1130-7498.
[Volumen In Memoriam Giorgio Tagliacozzo.] Giorgio A. Pinton: Giorgio Tagliacozzo [8 de agosto de 1909 - 21 de noviembre de 1996].
(Una memoria) [pp. 11-20]. I. ESTUDIOS VIQUIANOS Nicola Badaloni: Una polémica entre historiadores de la filosofía [pp. 23-47].
Pablo Badillo O’Farrell: «Scienza Nuova» y «The New Science of Politics». Proyección del pensamiento viquiano en la obra de Eric
Voegelin [pp. 49-58]. Paolo Fabiani: La persuasión desde la «Institutiones Oratoriae» a la «Scienza Nuova» [pp. 59-73]. José Antonio
Marín: Nada existe donde faltan las palabras: la «quidditas» retórica de Vico y la metafísica de la evidencia [pp. 75-99]. Giuseppe
Patella: Giambattista Vico, la Universidad y el saber: el modelo retórico [pp. 101-113]. Giorgio Pinton: La Nápoles de Vico [pp. 115-
139]. Leon Pompa: Hermenéutica metafísica y metafísica hermenéutica [pp. 141-166]. Franco Ratto: La «Scienza Nuova» (1725) en
Nápoles: testimonios e interpretaciones [pp. 167-179]. María J. Rebollo Espinosa: El educador viquiano [pp. 181-190]. Olivier Remaud:
Vico lector de Espinosa [pp. 191-206]. Giorgio Tagliacozzo: La unidad del conocimiento: desde la «especulación» a la «ciencia».
(Introducción a la «Dendrognoseología») [pp. 207-236] – Presentación, por J.M. Sevilla [pp. 209-217] – La unidad del conocimiento
desde la «especulación» a la «ciencia» (Introducción a la Dendrognoseología), por G. Tagliacozzo [pp. 219-231] – Anotaciones, por F.
Ratto [pp. 232-236]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA Pablo Badillo O’Farrell: Suárez y Vico, veinte
años después [pp. 239-252]. José Faur: Dos estudios sobre Vico y la tradición hebrea [pp. 253-278: «Vico, el humanismo religioso y la
tradición sefardita», pp. 255-263 y «La ruptura del ‘logos’: algunas observaciones sobre Vico y la tradición rabínica», pp. 265-278]. Jose
M. Sevilla: Algo donoso pero no cortés. Una lectura diferencial del bifronte Marqués de Valdegamas a tenor de la modernidad de Vico
[pp. 281-296]. III. ESTUDIOS GENERALES Juan Bosco Díaz-Urmeneta: Voces mezcladas. Una reflexión sobre tradición y moder-
nidad [pp. 299-322]. Attilio Manzi: Las parábolas ficinianas del bosque y el jardín en las «Stanze per la Giostra» de Angelo Poliziano
[pp. 323-331]. Miguel A. Pastor Pérez: Post-reflexiones arteaguianas: análisis de «La Belleza Ideal» [pp. 333-352]. IV. ESTUDIOS
BIBLIOGRÁFICOS Y COMUNICACIONES Alberto M. Damiani: Vico y Dilthey. La comprensión del mundo histórico [pp. 357-
375]. Jorge López Lloret: Más allá del bosque. (Reflexiones agoralógicas en torno a Vico) [pp. 377-389]. *** Jose M. Sevilla: Una nota
sobre Vico, Mayans y Boturini [pp. 391-397]. Leonardo Amoroso: Dos estudios italianos sobre Vico y la estética [pp. 399-405]. Franco
Ratto: Istituto per gli Studi Filosofici de Nápoles: actividad editorial [pp. 407-411]. José A. Marín: Vico y la retórica que no cesa [pp.
413-422]. *** Alberto M. Damiani: E. Grassi, «La filosofía del Humanismo. Preeminencia de la palabra (Barcelona, 1993) [pp. 423-
424]. Jose M. Sevilla: Bollettino del Centro di Studi Vichiani (1994-1995) [pp. 425-432]. RESEÑAS [pp. 433-443]: P. Cristofolini, Vico

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)236

Sumarios de los números anteriores



et l’histoire (MJRE); P. Cristofolini: Scienza Nuova. Introduzione alla lettura (FR); G. Modica: I Cenni di Giove e il bivio di Ercole
(MAPP); AA.VV. J. Trabant ed., Vico und die Zeichen / Vico e i segni (FR); Revolución y Utopía (FR). INFORMACIÓN [pp. 443-449].
Tercer añadido a la Bibliografía Viquiana en español (por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: Sobre
la mente heroica (1732) (trad. del latín por F.J. Navarro Gómez) [pp. 461-470]. Giambattista Vico: Las Academias y las relaciones entre
Filosofía y Elocuencia (1737) [trad. del italiano y notas por J.M. Sevilla] [pp. 473-477]. Fermín Gonzalo Morón: Curso de Historia de la
Civilización de España (1841) (Selección y edición del texto a cargo de J.M. Sevilla & M.A. Pastor) [pp. 481-485]. Colaboradores [pp.
487-488]. Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboración [pp. 489-491]. Sumarios de números anteriores [pp. 492-494].

CUADERNOS SOBRE VICO, 9-10 (1998). 498 págs. ISSN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: Uno de los más audaces innovadores en la historia del pensamiento humano (pp. 11-
22). José M. Bermudo: Vico y Descartes (pp. 23-41). Francesco Botturi: Hermenéutica del evento. La filosofía de la interpretación
de Giambattista Vico (pp. 43-56). Gianfranco Cantelli: De la lengua heroica del Diritto Universale a la lengua divina de la Scienza
nuova (pp. 57-74). Gustavo Costa: Malebranche y Vico (pp. 75-87). Massimo Marassi: Ernesto Grassi y el problema de la metáfo-
ra en el De nostri temporis studiorum ratione de Vico (pp. 89-108). José A. Marín: Un sentir metafórico común: Vico y Blumenberg
(pp. 109-133). Giuseppe Modica: Más allá de la filosofía del lenguaje (pp. 135-150). José M. Panea & Fernando H. Llano: Utopía,
moral y derecho en G. Vico (pp. 151-162). María J. Rebollo Espinosa: Vico: la permanente educabilidad (pp. 163-174). Jürgen
Trabant: La sematología de Vico (pp. 175-188). II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA José M. Sevilla:
Ibn Jaldún y Vico: afinidades y contrastes. [Apuntes para una confrontación (I)] (pp. 191-214). III. ESTUDIOS GENERALES
DE ÁMBITO VIQUIANO Enrique Bocardo: Hipóstasis y acción (pp. 217-242). Miguel Hernández, El legado morfólogico de
Descartes y Vico (pp. 243-258). H.C.F. Mansilla: La controversia entre universalismo y particularismo y la posibilidad de una sín-
tesis fructífera (pp. 259-270). José Villalobos: La razón poética en Zambrano como razón radical (pp. 271-279). IV. COMUNICA-
CIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS. Comunicaciones Andrea Battistini: Vico, filósofo del alba: la teoría
antropológica de los orígenes (pp. 283-292). Franco Ratto: Discutiendo sobre Hobbes y Vico (entre deductivismo, metáforas y rea-
lismo histórico) (pp. 293-308). Estudios bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell: Una lectura complementaria en torno a la inciden-
cia del pensamiento viquiano en la obra de Voegelin (pp. 309-317). Manuel Barrios Casares: El orden de la fábula (pp. 319-323).
Giuseppe Patella: Lazos viquianos (pp. 325-327). León Pompa: Vico: política, moral y ciencia (pp. 329-332). Franco Ratto: Centro
di Studi Vichiani: edición crítica de las obras de Vico e Istituto italiano per gli studi filosofici: actividad editorial (pp. 333-339). José
M. Sevilla: Vico, historiadores y retóricos (pp. 341-360). Franco Voltaggio: Naturaleza e historia. Ensayos de filosofía (pp. 361-
365). Alberto M. Damiani: Del Sprach-Humanismus a la pragmática trascendental (pp. 367-368). José M. Sevilla: Ensayos de
Historicismo crítico-problemático (pp. 369-373). Miguel A. Pastor Pérez: Riesgo y aventura de la razón ilustrada (pp. 375-377).
RESEÑAS (pp. 379-384): Símbolo, Metáfora y Lenguaje (Congr. Intr. de Estudios) (G.P.); Estudios italo-germanos (FR); F.
Lomonaco: Le Orationes di G. Gravina: Scienza, sapienza e diritto (JDMM); N. Badaloni: Un vichiano in Messico. Lorenzo Boturini
Benaduci (JMS). INFORMACIÓN (pp. 385-396): Presentación de la constitución de un Centro de investigación sobre el pensamien-
to de Giambattista Vico (Francia). Informaciones. Fe de erratas vol. 7/8. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: Del método de estu-
dios de nuestro tiempo. 1708 (Traducción del latín por Francisco J. Navarro Gómez, pp. 401-436). Giambattista Vico: Sinopsis del
Derecho Universal. 1720 (Traducción del italiano y notas por José M. Sevilla, pp. 439-459). Giorgio A. Pinton: Las vocaciones de
Giorgio Tagliacozzo (pp. 461-482). In Memoriam. Sir Isaiah Berlin (P. Badillo O’Farrell, pp. 483-486). Alessandro Giuliani (Ugo
Leopoldo Giuliani Mallart, pp. 487-488). Antonio Verri (J.M.S., p. 489). Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboración; Sumarios de números anteriores (pp. 491-499).

CUADERNOS SOBRE VICO, 11-12 (1999-2000). 506 págs. ISSN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: Giambattista Vico (pp. 17-32). Alessandro Giuliani: La retórica de Vico y la nueva retó-
rica (pp. 33-46). Giorgio Tagliacozzo: Vico ayer y hoy (pp. 47-49). Antonio Verri: Berlin y Vico (pp. 51-62). *** Enrique Bocardo:
La experiencia humana como narración (pp. 63-80). Giuseppe Cacciatore: Individualidad y Ética: Vico y Dilthey (pp. 81-96). Alberto
M. Damiani: Orden civil y orden metafísico en la Scienza nuova (pp. 97-105). Marcel Danesi: Sentido, concepto y metáfora en Vico.
Una óptica interpretativa de las investigaciones científicas sobre la metáfora (pp. 107-127). Moisés González García: Progreso e his-
toria en Vico y Marx (pp. 129-147) Humberto Aparecido de Oliveira Guido: La niñez de Vico y la niñez en la filosofía de Vico (pp.
149-162). Bruce Haddock: La significación filosófica de la autobiografía de Vico (pp. 163-172). Maurizio Martirano: Algunos momen-
tos de la interpretación ferrariana de la filosofía de Vico (pp. 173-184). Giuseppe Patella:Vico, la procedencia, el cuerpo (pp. 185-
192). Tom Rockmore:Vico y el constructivismo (pp. 193-199). II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA José
M. Sevilla: Ortega, Vico e Ibn Jaldún (metahistoria e historia ideal eterna). Apuntes para una confrontación (II) (pp. 203-213). III.
ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO Vanna Gessa-Kurotschka, Para una hermenéutica del sí mismo. La lógica
poética del lenguaje (pp. 217-234). Fernando Molina Castillo, Lo bello y lo sublime en la estética de Esteban de Arteaga (pp. 235-
251). Jorge Velázquez Delgado, El problema del mal en la filosofía política de Nicolás Maquiavelo (pp. 253-266). José Villalobos, La
creación poiética de Velázquez (pp. 267-284). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS.
Comunicaciones Marco Lucchesi, La poética de la Ciencia nueva (pp. 287-294). Giorgio A. Pinton, ¿Por qué y dónde está
Giambattista Vico en la Web? (pp. 295-318). Estudios bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell, Estudios sobre política e historia en
Vico (pp. 319-323). Alberto M. Damiani, La ciencia histórica de la política (pp. 325-330). Humberto A. de Oliveira Guido, La Scienza
nuova en portugués (pp. 331-334). Juan D. Mata Marchena, Las Oraciones de Gravina. (pp. 335-339). Miguel A. Pastor Pérez, Una
mirada viquianamente apasionada de la historia (pp. 357-360). Miguel A. Pastor Pérez, Renacimiento y Modernidad (pp. 351-356).
Franco Ratto, Antología viquiana de Corsano (pp. 357-360). Franco Ratto, El Vico de Paolo Rossi (pp. 361-367). José M. Sevilla,
Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XVI-XVII, 1996-97 (pp. 369-379). José M. Sevilla, Vico, Grassi y el humanismo (pp. 381-383).
Reseñas New Vico Studies, 14 (P. Badillo, pp. 385-389); El nuevo mapa del mundo (F. Ratto, pp. 390-396); Conocimiento y Sociedad

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 237

Evolutivo Histórico: Sumarios de los números anteriores



(C.G. Gordón P., pp. 396-400); A un viquiano de pro: G. Tagliacozzo (M.J. Rebollo, pp. 400-402); El humanismo de Coret y Peris
(J.D. Mata, pp. 402-403); Para conocer a Vico (F. Ratto, pp. 403-405) Autobiografía de Vico (J.M. Sevilla, pp. 406-408); Humanitas
verriniana (F. Ratto, pp. 408-413); Símbolo, Metáfora y Lenguaje (Actas) (M.J. Rebollo, 413-415); Vico en su tiempo y en el nuestro
(Actas) (M.A. Pastor, pp. 415-417); La máscara del ex-Secretario florentino (M.A. Pastor, pp. 417-420). Información (pp. 421-439).
V. BIBLIOTECA Giambattista Vico, La antiquísima sabiduría de los italianos. 1710. (Traducción del latín por Francisco J. Navarro
Gómez, pp. 443-483). Esteban de Arteaga, Las revoluciones del teatro musical italiano. Discurso preliminar a la primera edición
(Traducción del italiano y notas por Fernando Molina Castillo, pp. 485-495).Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboración; Sumarios de números anteriores (pp. 497-505).

CUADERNOS SOBRE VICO, 13-14 (2001-2002). 472 págs. ISSN 1130-7498.
Centenario de Ernesto Grassi (1902-2002) A propósito del centenario de Ernesto Grassi (1902-2002) (pp. 15-18). Ernesto Grassi, El
comienzo del pensamiento moderno. De la pasión y la experiencia de lo originario (1940) (pp. 19-46). Alain Pons, Vico y la tradición
del humanismo retórico en la interpretación de Grassi (pp. 47-53). Massimo Marassi, Ernesto Grassi y su asidua lectura de Vico (pp.
55-69). I. ESTUDIOS VIQUIANOS Alberto M. Damiani, La mitología como hermenéutica política: Horkheimer lector de Vico (pp.
73-93). Antonio Delgado, La demostración viquiana: afinidades y contrastes con el modelo lockeano de demostración (pp. 95-126).
Pierre Girard, Las condiciones y los límites de la racionalidad en la Scienza nuova. Las metamorfosis de la razón (pp. 127-137). Fabrizio
Lomonaco, Pietro Piovani y el Centro di Studi Vichiani (pp. 139-153). Enrico Nuzzo, La humanidad de Vico entre las selvas, los cam-
pos y las ciudades. Los inicios de la historia de la civilización en el Diritto Universale (pp. 155-193). Stephan Otto, Convertibilidad de
signos y significados. La «representación figurada» de la historia en Vico (pp. 195-203). Franco Ratto, ¿Un filósofo «cartesiano» pre-
cursor de Giambattista Vico? Gregorio Caloprese entre Hobbes y Vico (pp. 205-231). Amadeu Viana, Fisuras retóricas. Ironía, ana-
logía y conocimiento lingüístico (pp. 233-251). Amparo Zacarés, La Scienza Nuova y el gusto estético (pp. 253-274). II. ESTUDIOS
SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA AA. VV., Presentación de las Actas del Congreso Inter. Pensar para el nuevo siglo.
Giambattista Vico y la cultura europea (Sevilla, 4-9 octubre 1999). Presentaciones en Sevilla (2-10-2001), París (24-11-2001) y Nápoles
(24-1-2002) (pp. 277-286: pres. de J.M. Sevilla, P. Girard, y G. Cacciatore). Giuseppe Mazzotta, La ciencia nueva. Etnografía del nuevo
mundo y escolástica (pp. 287-294). III. ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO Gaetano Calabrò, Cómo orientarnos
en la ética contemporánea: ‘el hombre sin naturaleza’ (pp. 297-304). Ángeles J. Perona, Individuo y resignación. Figuras de la subje-
tividad moderna (pp. 305-318). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS. Comunicaciones
Giuliano Crifò, Lectura mínima de Grocio (pp. 321-326). Francisco Navarro Gómez, Las Oraciones Inaugurales y La sabiduría primi-
tiva de los Italianos (pp. 327-334). Josep Martínez Bisbal, Globalización sin Dios providente (pp. 335-340). David Calvo Vélez, Hombre
y providencia en Giambattista Vico (pp. 341-349). Estudios Bibliográficos Giuseppe Mazzotta, Hobbes y Vico (pp. 351-353). José M.
Sevilla, Breve comentario sobre Materiali per un confronto: Hobbes-Vico (pp. 354-355). Pablo Badillo O’Farrell, Vico por derecho (pp.
357-362). José M. Sevilla, Isaiah Berlin, Vico y Herder (pp. 363-364). Luis Chaparro Caballero, La concepción humanista del arte (pp.
365-370). Juan Diego Mata Marchena, Una visión del siglo XVIII español (pp. 371-383). José M. Sevilla, Bollettino del Centro di Studi
Vichiani, XXVIII-XXIX, 1998-1999 (pp. 385-390). Reseñas Pensar para el nuevo siglo (Actas) (F. Ratto, pp. 391-397). El mundo de
Vico / Vico en el mundo (Actas) (J.M. Sevilla, pp. 397-401). Traducción francesa de la Scienza Nuova (P. Girard, pp. 402-404).
Recordándonos a Vico (A. Viana, pp. 404-407). Autobiografía de Croce (J.M. Sevilla, pp. 407-408). Estudios e iniciativas sobre el
Settecento italiano (F. Ratto, pp. 408-414). Dos lecturas de Vico (L. Pompa, pp. 415-418). Mayans y el siglo de las luces (J.D. Mata,
pp. 418-420). New Vico Studies 1997 y 1998 (P. Badillo, pp. 421-423). Dos recientes obras desde Argentina y Canadá (F. Ratto, pp.
424-428). Información (pp. 429-433). V. BIBLIOTECA Reivindicaciones de Vico (1729), trad. del latín y notas por F. Navarro Gómez
(pp. 437-459). Colaboradores. Normativa. Sumarios anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 15-16 (2003). 441 págs. ISSN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa, Fantasía y magia diabólica en Vico (pp. 15-30) – Alberto M. Damiani, Humanismo
civil y hermenéutica filosófica. Gadamer lector de Vico (pp. 31-47) – Marcel Danesi, Acertijos matemáticos e imaginación: una
visión viquiana de la enigmatología (pp. 49-64) – Gabriel Livov, Corporalidad y poder en la Scienza nuova de 1744 (pp. 65-100) –
Josep Martínez Bisbal, El De Mente Heroica: el nuevo fin de los estudios y sus recompensas (pp. 101-119) – Francisco J. Navarro
Gómez, Discurso lógico y discurso retórico. Historia de un problema, ¿o problema de una historia? (pp. 121-150) – Enrico Nuzzo,
Figuras de la barbarie. Lugares y tiempo de la barbarie en Vico (151-162) – Stephan Otto, «Contextualidad» científica y «conver-
tibilidad» filosófica. La respuesta de la Scienza nuova a la crisis epistemológica de la primera modernidad (pp. 163-177) – Giuseppe
Patella, Tiempo y relato en la Autobiografía de Giambattista Vico (pp. 179-188)– José M. Sevilla, «La lingua con cui parla la sto-
ria ideal eterna». El decir de la historia: razón narrativa-histórica. (Una perspectiva orteguiana de Vico) (pp. 189-205) II. ESTU-
DIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA António Braz Teixeira, Presencia y ausencia de Vico en la filosofía luso-
brasileña – Armando Savignano, La recepción de Vico en Unamuno (209-223) – José M. Sevilla, Vico en Eugenio Imaz (pp. 225-
252) III. ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO Francisco J. Contreras, Las raíces del Verstehen en Vico y Herder
(pp. 255-270) – Jesús Navarro Reyes, Lo propio y lo ajeno: génesis de los Ensayos de Montaigne (271-290) – Jorge Velázquez
Delgado, Filosofía de la protesta radical y filosofía de la protesta reflexiva en Baruch Spinoza (291-297)– José Villalobos, Memoria
de la música. (La poíesis musical) (pp. 299-314) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS.
Comunicaciones.- Fabrizio Lomonaco, La reciente edición facsimilar de la Scienza nuova seconda (1730) en un ejemplar napoli-
tano (XIII H 59) (pp. 317-323) Estudios Bibliográficos María José Rebollo Espinosa, Revitalizando el humanismo viquiano (pp.
325-329) – Manuel Barrios Casares, Hacia el núcleo problemático de la razón (pp. 330-332) – Pablo Badillo O’Farrell, Vico, iuris-
prudentia y derecho romano (pp. 333-344) – José M. Sevilla, Cuarto añadido a la Bibliografía Viquiana en español (pp. 345-358)
Reseñas (pp. 359-390) La versión auerbachiana de la Scienza nuova en una reciente reimpresión (T. Gilbhard) – Directrices de
indagación de la viquiana historia de la civilización del género humano (F. Ratto) – Verdad y representación (M.J. Rebollo) –Vico
en el origen de la estética moderna (M.A. Pastor) – Bollettino del Centro di Studi Vichiani, a. XXX (2000) (J.M. Sevilla) –Una ter-

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)238

Sumarios de los números anteriores



cera vía (M.J. Rebollo) –El Vico de Ferrari (F. Ratto) – Vico y Malebranche (M.A. Pastor) – Reflexiones sobre Vico (F. Voltaggio)
– En palabras de Vico (M.J. Rebollo) – A propósito de dos recientes ediciones en inglés: el Diritto Universale y la Scienza nuova
(1725) (J.M. Sevilla) – New Vico Studies 17 (1999) y 18 (2000) (P. Badillo) – Pluralismo y multiculturalismo (M.A. Pastor).
Información (pp. 391-406). In memoriam Franco Ratto (pp. 407-412). V. BIBLIOTECA Retórica (Instituciones de Oratoria).
Selección de los 10 primeros capítulos de las Institutiones Oratoriae de G. Vico, trad. del latín y notas por F. Navarro Gómez (pp.
415-430). Colaboradores de este número (pp. 431-432). Normativa. Sumarios de números anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 17-18 (2004-2005). 538 págs. ISSN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Nota Editorial (p. 13) – II Seminario Internacional de Filosofía Política. Giambattista Vico y el mundo
moderno. – Presentación (pp. 15-16) – Palabras del Dr. Luis Mier y Terán, Rector General de la Universidad Autónoma Metropolitana,
en la ceremonia de inauguración (pp. 17-19) – Giuseppe Cacciatore, Leer a Vico hoy (pp. 21-36) – Giuseppe Cacciatore, La ingeniosa
ratio de Vico entre sabiduría y prudencia (pp. 37-45) – Paolo Cristofolini, Vico y la naturaleza de las religiones de las naciones (pp.
47-50) – Evodio Escalante, El largo camino de Vico hacia Kant. Del «sentir sin advertencia» al sentir como «fundamento subjetivo de
distinción (51-57) – Julieta Espinosa, Vico. Pensar lo humano, pensamientos humanos (pp. 59-69) – Dora Elvira García G., Vico y la
apuesta por el pluralismo cultural (pp. 71-81)– Carlos David García Mancilla, La Ciencia nueva de Vico. De la metafísica al hombre
(pp. 83-87) – Catalina González, Vico y Bacon: la historia de una reconciliación entre los antiguos y los modernos (pp. 89-98) –
Alejandro Gutiérrez, Verum et factum cum verbo convertuntur. La historicidad como discurso en Giambattista Vico (pp. 99-104) –
Silvestre Manuel Hernández, La cuestión de la ciencia en la filosofía de Vico (pp. 105-115) – Josep Martínez Bisbal, El timón. La trans-
migración marítima de los fámulos rebeldes (pp. 117-129) – Nora M. Matamoros Franco, La edad de los hombres: ¿una era cristiana?
(pp. 131-145) – Rubén Mendoza, De la eudaimonía a la eúnoia o de la amistad. Aristóteles en Vico (pp. 147-154) – Gabriela Mendoza
Vigueras, Fortuna y Providencia en la filosofía de Nicolás Maquiavelo y Giambattista Vico (pp. 155-161) – Luis Alberto Monteagudo
Ochoa, Consideraciones acerca de los orígenes de la imaginación y sus consecuencias según Giambattista Vico(pp. 163-170) – Fabiola
Moreno, La providencia en el curso y conocimiento históricos (pp. 171-175) – Enrico Nuzzo, Vico, tácito y el tacitismo (pp. 177-214)
– Francisco Piñón, G.B. Vico: de la «ciencia» de Dios al «conocimiento» del hombre (pp. 215-221)– Jorge Rendón Alarcón, La histo-
ria y el derecho en Vico y Hegel (pp. 223-228) – María del Carmen Rovira Gaspar, La idea del derecho natural en la Ciencia nueva de
Giambattista Vico (pp. 229-232) – Ruy E. Sánchez Rodríguez, La alteridad como eje explicativo del proyecto viquiano (pp. 233-242)
– Roberto Sánchez Benítez, Cultura y lenguaje en Vico (pp. 243-249) – Daniel Vargas Parra, Espacio en la utopía. Providencia y panóp-
tismo (pp. 251-257) – Jorge Velázquez Delgado, Estrategias de sentido común e ingenio (pp. 259-270) – Eduardo Villegas Megías, La
sabiduría infinita. La actitud de Vico ante los clásicos (pp. 271-287) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA
Pio Colonnello, Eduardo Nicol, intérprete de Vico (pp. 279-287) – José M. Sevilla, La modernidad problemática de Vico recepciona-
da en tres filósofos hispánicos (pp. 289-314) – José M. Sevilla, Nuevos aportes sobre la recepción de Vico en el s. XIX español (pp. 315-
342) III. ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO Joaquín Barceló, Ernesto Grassi y el concepto de humanismo (pp.
345-370) – Alfonso Castro Sáenz, Vico y el derecho romano. Una aproximación desde la Scienza nuova (pp. 371-382) – Juan Bosco
Díaz Urmeneta, El potencial liberador de la imagen. (Fantasía e imaginación en Marsilio Ficino) (pp. 383-411) – Luisa Montaño
Montero & Jéssica Sánchez Espillaque, Humanismo retórico, viquismo y unamunismo (pp. 413-422) IV. COMUNICACIONES,
ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS Estudios Bibliográficos y Comunicaciones Rosario Bejarano Canterla, El orden de
la luz. Hermenéutica del Renacimiento (pp. 425-428) – Thomas Gilbhard, Un estudio americano sobre Vico y Platón (pp. 429-432) –
Rubén Muñoz Martínez, Acercamiento a las posibilidades significativas de la palabra y el silencio (pp. 433-438) – Miguel A. Pastor
Pérez, De nuevo el Príncipe (pp. 439-443). Reseñas (pp. 445-473) New Vico Studies, 20 (P. Badillo O’Farrell) – Precepto délfico del
autoconocimiento (L. Pompa) – Vico, autobiografía y barbarie de la refllexión (E. Aguilar de la Torre) – Las fuentes mitológicas de
Vico (J. Sánchez Espillaque) – En torno a la aparición de la traducción francesa de la Scienza nuova de Vico (F.J. Navarro Gómez) –
Humanismo retórico y reflexión histórica (J. Sánchez E.) – Una perspectiva viquiana de teorización sobre la metáfora [Presentación]
(J.M. Sevilla) – La fuerza de la fantasía y la rehabilitación de la tradición humanista retórica (L. Montaño M.) – Un Vico de ocasión
y circunstancia (M.A. Pastor) – Filosofía de la educación y educación filosófica (J.M. Sevilla) Información (pp. 473-480) In memo-
riam: Georg Henrik von Wright (1916-2003) (pp. 481-483) – Eugenio Garin (1909-2004) (pp. 485-486). V. BIBLIOTECA Juan
Donoso Cortés, Filosofía de la historia. Juan Bautista Vico. (Once artículos publicados en el Correo Nacional de Madrid en sept.-oct.
de 1838), ed. y nota por J.M. Sevilla (pp. 489-526). Colaboradores (pp. 527-528). Normativa. Sumarios anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 19-20 (2006-2007). 365 págs. ISSN 1130-7498
Nota Editorial (p. 11) – Anuncio (p. 12) I. ESTUDIOS VIQUIANOS Paolo Cristofolini, De Dante a Homero, de Gravina a Vico (pp.
15-21)– Sara Fortuna, Aspectualidad y lenguaje en la filosofía de Vico (pp. 23-46)– Francesco La Nave, Hebreos, Egipcios y el ori-
gen de la filosofía: Vico y la historiografía protestante (pp. 47-56)– Enrico Nuzzo, La «mente contracta». Entre cuerpos desmedidos
y facultades de lo indefinido en Vico (pp. 59-72)– Antonio Sabetta, Fuentes cristianas del De Antiquissima Italorum Sapientia (pp. 73-
118) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA Conrado Hernández López, Edmundo O’Gorman y
Giambattista Vico (pp. 123-136)– José M. Sevilla, Apuntes sobre algunas recepciones latinoamericanas en el siglo XX (pp. 137-148)
III. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS. Estudios Bibliográficos y Comunicaciones Fabrizio
Lomonaco, El Bollettino del Centro di Studi Vichiani: Temas, problemas y perspectivas (1971-2000) (pp. 151-185) – Paula Virginia
Pires Feliciano, Breve comentario a propósito de una nueva edición en portugués de la Ciencia Nueva (pp. 189-192)– Thomas
Gilbhard, Añadido a la bibliografía viquiana (1996-2000) (pp. 193-197) Reseñas (pp. 199-223) Las Instituciones de Oratoria de G.
Vico (F. Grau Codina) – Los gigantes de Vico (M.L. Montaño Montero) – De la animalidad a la humanidad originaria (E. Aguilar de
la Torre) – Vico, barroco y postmoderno (E. Aguilar de la Torre) – Dos nuevas aportaciones de la Fundación «Pietro Piovani per gli
studi vichiani» (J. Sánchez Espillaque) – Del estilo y del espacio: la tradición retórica en Vico (J. Sánchez Espillaque) – Humanística:
Cesare Vasoli (T. Gilbhard) – Razón y progreso en Santayana (M.L. Montaño Montero) – Plotino, Opera omnia (T. Gilbhard) –

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 239

Evolutivo Histórico: Sumarios de los números anteriores



Collingwood, un pensador apasionado (J.B. Díaz Urmeneta Muñoz) – Luces cristianas y fuentes viquianas (J. Villalobos) – In memo-
riam. Nicola Badaloni (pp. 225-226)– Aviso (edición en la Web) Índice de nombres de los volúmenes 1 (1991) al 17/18 (204-2005)
[a cargo de Esther Aguilar de la Torre, María Luisa Montaño Montero, Mónica Morcillo González, Jéssica Sánchez Espillaque
(Coord.)] (pp. 229-312) IV. INFORMACIÓN BIBLIOGRÁFICA Información Bibliográfica (pp. 315-326) V. BIBLIOTECA Nota
– Antonio Pérez de la Mata, Tratado de Metafísica (1877) (pp. 329-347)– Zeferino González, Philosophia Elementaria (sexta ed.,
1889) (pp. 349-351)– Colaboradores (p. 353) – Normativa. Sumarios anteriores.

Con el número de la revista se entrega un CD-ROM con la edición digitalizada (a cargo de Juan A. Rodríguez Vázquez)
de los volúmenes de Cuadernos sobre Vico desde el 1 (1991) hasta el 19-20 (2006-2007). 

CUADERNOS SOBRE VICO, 21-22 (2008). 367 págs. ISSN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Víctor Alonso Rocafort, Giambattista Vico, mimbres para una ciudadanía retórica y demo-
crática (pp. 15-40) – Pablo Badillo O’Farrell, El Vico de Collingwood. Boceto de la receptio viquiana en R. G. Collingwood (pp. 41-
56) – Giuseppe Cacciatore, Universalismo ético y diferencia: a partir de Vico (pp. 57-72) – Giuseppe D’Acunto, La tópica en Vico
como método del razonamiento «aporético» (pp. 73-90) – Francisco J. Navarro Gómez, De la guerra o la concepción viquiana del
uso de la fuerza pública externa. (La expiación de la injuria o el restablecimiento del orden quebrantado) (pp. 91-108) – Fulvio
Tessitore, Sentido común, teología de la historia e historicismo en Giambattista Vico (pp. 111-136) – Gianfrancesco Zanetti, El rojo
y el blanco: Notas acerca del papel de las emociones en la Scienza Nuova (pp. 137-149) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA
CULTURA HISPÁNICA Miguel A. Pastor Pérez, Veinte números de Cuadernos sobre Vico (1991-2007)(pp. 153-166) – Giuseppe
Patella, Gracián y Vico: creatividad como ingenio (pp. 167-175) – Fulvio Tessitore, Acerca de un libro sobre Vico y la cultura his-
pánica (pp. 177-180) III. ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO Joaquín Barceló, Lenguaje poético y metáfora
en la obra de Ernesto Grassi (pp. 183-210) – Elena García Guitián, La crítica al monismo occidental desde el pluralismo de I. Berlin
(pp. 201-218) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS Comunicaciones Jaime Covarsí
Carbonero, Las pasiones políticas en la literatura medieval castellana (I) (pp. 221-235) – Luis Durán Guerra, Benito Arias Montano.
Emblemas para una biblización de la política (pp. 237-262) – La Sonata del Claro de Luna de Yannis Ritsos. Comentarios y traduc-
ción por Dimitris Kyriakous (pp. 263-273) Estudios Bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell, New Vico Studies (2007), vigésimo-
quinto aniversario (pp. 275-288) – Ileana Beade, El sentido de la praxis (pp. 289-299) – Jéssica Sánchez Espillaque, La historia en
la rehabilitación del pensamiento humanista de L. B. Alberti (pp. 301-304) Reseñas (pp. 305-314) Muchas señas viquianas (T.
Gilbard) – Cesare Vasoli, La dialettica e la retorica dell’umanesimo (J. Sánchez Espillaque) – Bollettino del Centro di Studi
Vichiani, XXXVI, 2006 (J.M. Sevilla) V. INFORMACIÓN BIBLIOGRÁFICA Información Bibliográfica (pp. 317-328) – Índice
de imágenes de obras en Cuadernos sobre Vico (pp. 329-340) – Añadido a la «Bibliografía viquiana en español (1737-2005)» (pp.
341-345) VI. BIBLIOTECA Eduardo Benot, Errores en materia de educación y de instrucción pública (1863, 2ª ed., libro I, cap.
II, § XIII) (pp. 349-354) – Colaboradores de este número (p. 355) – Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboración
(pp. 357-360)– Sumarios de números anteriores (pp. 361-367).

CUADERNOS SOBRE VICO, 23-24 (2009-2010). 446 págs. ISSN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Giuseppe Cacciatore, Vico: narración histórica y narración fantástica (pp. 15-31) – Francesco
Campagnola, Breve historia de la recepción de Vico en Japón (pp. 33-41) – Enrico Nuzzo, Bruno, Vico y el Barroco (pp. 43-64) –
Fulvio Tessitore, Vico, la decadencia y el ricorso (pp. 67-85) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA
CINCO ESTUDIOS DESDE ARGENTINA Patricio Alarcón, El temor reverencial: un principio político en Hobbes y Vico (pp. 91-
111) – Luciano Córsico, Vico y Fichte: la validez universal del Derecho (pp. 113-132) – Alberto M. Damiani, Nosce te ipsum.
Reflexión y política en Vico (pp. 133-150) – José Luis Fliguer, La Scienza nuova como sabiduría evolutiva (pp. 151-175) – Gustavo
Salerno, La creación y modificación de las instituciones según la Scienza nuova (pp. 177-184) – Presentación, a cargo de G.
Cacciatore, e Introducción, a cargo de J. M. Sevilla, a El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hsipánica (1737-
2005): Giuseppe Cacciatore, Presentación (pp. 189-192) – José M. Sevilla, Introducción. Presencia y ausencia de Vico (pp. 193-197)
III. ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO Ángel Octavio Álvarez Solís, La invención de las pasiones.
Consideraciones sobre la recepción del tacitismo político en la cultura del Barroco (pp. 201-215) – Francisco J. Navarro Gómez,
Ciclo político, «óptima constitución» e ideología en Polibio de Megalópolis. (Una aproximación a las fuentes viquianas a través de
los textos) (pp. 217-246) – Jesús Navarro Reyes, De las dudas de Montaigne a la certeza de Descartes: Una hipótesis sobre la fun-
ción del estoicismo en el origen del internalismo epistémico moderno (pp. 247-270) – Jéssica Sánchez Espillaque, La filosofía inge-
niosa de Ernesto Grassi y la rehabilitación del humanismo retórico renacentista (pp. 271-291) IV. COMUNICACIONES, ESTU-
DIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS. Comunicaciones Esther Aguilar de la Torre, El cuerpo se dice de muchos modos. En
torno a la interpretación de la corporeidad en el pensamiento de G. Vico (pp. 295-302) – Jaime Covarsí Carbonero, Las pasiones polí-
ticas en la literatura medieval castellana (II) (pp. 303-312) – Leonardo Pica Ciamarra, Sobre un retrato apócrifo de Vico muy difun-
dido en la Red (pp. 313-325) – Giuseppe D’Acunto, Vico y la «prueba de los orígenes» (pp. 327-335) Estudios Bibliográficos Pablo
Badillo O’Farrell, New Vico Studies 26 (2008) y 27 (2009) (pp. 337-344) – Miguel A. Pastor Pérez, De La violencia política: un estu-
dio introductorio (pp. 347-360) Reseñas (pp. 361-375) Noticias de El Derecho Universal y La razón de la ley (P. Badillo O’Farrell)
– ¿Tiene razón la ley? Una nota (M.A. Pastor Pérez) – Vico y el Oriente. Actas de un Congreso (F. Campagnola) – El último y el pri-
mero. Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XXXVII (2007) y XVIIII (1/2008) (J.M. Sevilla) V. INFORMACIÓN
BIBLIOGRÁFICA Información Bibliográfica (pp. 379-390) VI. BIBLIOTECA P .F. Zeferino González, Estudios filosóficos, cien-
tíficos y sociales (1875), tomo I, cap. II (pp. 393-407) VII. ARCHIVO ACADÉMICO José Villalobos, Mi última conversación con
D. Jesús. [Seguido de un Anexo] (pp. 411-432) – Necrológicas (pp. 433-434) José Sazbón (†) – María Isabel Ramírez Luque (†).
Colaboradores de este número (p. 435) – Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboración (pp. 437-440) – Sumarios
de números anteriores (pp. 441-446).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)240

Sumarios de los números anteriores



CUADERNOS SOBRE VICO, 25-26 (2011-2012). 297 págs. ISSN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Mariana Ímaz Sheinbaum, Puente entre la vivencia y la comprensión humana. La autobio-
grafía de Giambattista Vico a través de Wilhelm Dilthey (pp. 15-30) – Fabrizio Lomonaco, Anastáticas de textos filosóficos del
Setecientos italiano: Vico y Gravina (pp. 31-63) – Amadeu Viana, Historia, evolución, semiótica. El orden ternario de Vico y
Peirce (pp. 65-90) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA Luis Durán Guerra, Hércules rebasado.
Montano y Vico ante el Nuevo Mundo (pp. 95-124) III. ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO Giuseppe
Ballacci, La concepción político-retórica de Isócrates, Cicerón y Quintiliano (pp. 129-144) IV. COMUNICACIONES, ESTU-
DIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS. Estudios Bibliográficos Fabrizio Lomonaco, El Bollettino del Centro di Studi
Vichiani: Una revista y un «nuevo curso» de estudios a cuarenta años de su nacimiento (pp. 149-201) Comunicaciones María José
Rebollo Espinosa, El «árbol del conocimiento» viquiano como base para una propuesta actual de currículum universitario (pp.
203-214) – Susana Inés Herrero Jaime, Algunas nociones en torno a la idea de Nación en el pensamiento de Vico y Herder, y sus
proyecciones en el pensamiento alberdiano (pp. 217-229) Reseñas (pp. 233-251) Una edición anastática del De Uno (F. J. Navarro
Gómez) – Una reedición desafortunada (J. Martínez Bisbal) – Paradigmas del humanismo español (L. Durán Guerra) – Nota sobre
Vico en Zetschrift für Kulturphilosophie (T. Gilbhard) V. INFORMACIÓN BIBLIOGRÁFICA Información Bibliográfica (pp.
255-266) VI. BIBLIOTECA VIQUIANA Nicolás Cerro, La filosofía y su historia (4 de agosto de 1856) (pp. 269-272) – José Moreno
Nieto, Discurso (15 de julio de 1860) (pp. 273-280) VII. ARCHIVO ACADÉMICO Necrológicas (pp. 283-286) Eduardo Bello (†)
– Bruna Consarelli (†) – Gustavo Costa (†) – Stephan Otto (†). Colaboradores de este número (p. 287) – Directriz y Normativa que
regula las propuestas de colaboración (pp. 288-291) – Sumarios de números anteriores (292-297).

CUADERNOS SOBRE VICO, 27 (2013). 266 págs. ISSN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS En recuerdo de los profesores Eduardo Bello Reguera († 2010), Gustavo Costa († 2012) y
Stephan Otto († 2010), miembros del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico. Eduardo Bello, Dos concepciones de la filoso-
fía de la historia: Vico y Voltaire (pp. 15-33) – Gustavo Costa, Vico y la Sagrada Escritura a la luz de un fascículo de la Inquisición
(pp. 35-49) – Stephan Otto, Un axioma (Grund-satz) de la Scienza Nuova como principio-guía (Leitsatz) para la «Crítica de la
razón histórica» (pp. 51-64) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA En torno al libro de José M. Sevilla,
Prolegómenos para una crítica de la razón problemática. Motivos en Vico y Ortega (2011).- Giuseppe Cacciatore: «Presentación
del libro de José M. Sevilla Prolegómenos para una crítica de la razón problemática. Motivos en Vico y Ortega» (Sevilla, 6 de junio
de 2011); Fulvio Tessitore: «Presentación del libro de José M. Sevilla Prolegómenos para una crítica de la razón problemática.
Motivos en Vico y Ortega» (Sevilla, 6 de junio de 2011); José M. Sevilla: «Aportes para mi propia crítica. Reflexiones a propósi-
to de la presentación de mi libro Prolegómenos para una crítica de la razón problemática»; Fulvio Tessitore: «Nota» (pp. 69-96)
III. ESTUDIOS GENERALES DE ÁMBITO VIQUIANO. Gonzalo Carrión, Conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en
Giambattista Vico y Adam Smith (pp. 99-112) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS.
Comunicaciones Javier E. Domínguez Moros, Ideas centrales de la Ciencia Nueva de Vico expresadas a partir del grabado ale-
górico del frontispicio en la «Introducción» de su magna obra (pp. 117-127) – Luisa Montaño Montero, Humanistas en la corte
de Isabel la Católica: Luisa de Medrano, ¿primera catedrática en la Universidad europea? (pp. 129-135) – Estudios
Bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell, A la búsqueda de las bases histórico-políticas de La conspiración del Príncipe de Macchia
(pp. 137-149) – Virginia Guichot Reina, Miradas múltiples sobre el pensamiento berliniano (pp. 151-162) – Miguel A. Pastor
Pérez, Ontología del europeísmo y metodología histórica en Luis Díez del Corral (pp. 165-175) – Reseñas (pp. 177-202) Bollettino
del Centro di Studi Vichiani XL (2/2010) y XL (1/2011) (J.S.E.) – Historia del pensamiento iberoamericano: Revista de Hispanismo
Filosófico, números 16, 17 y 18 (M.R.G.) – La experiencia artística del mito (J.S.E.) – Archivio di storia della cultura, XXIV (2011)
y XXV (2012) (J.S.E.) – Crisis de la modernidad y filosofías ibéricas. Jornadas de hispanismo filosófico (M.R.G.) – Pasiones filo-
sóficas. Nápoles y Europa (P.R.B.) – Savonarola, profecía y filosofía en el Renacimiento italiano (M.N.P.) – En retrospectiva:
Unamuno ante el nacionalismo vasco (B.C.) V. INFORMACIÓN BIBLIOGRÁFICA Información Bibliográfica (pp. 205-215)
VI. BIBLIOTECA [s.a.], Consideraciones sobre la historia y filosofía de la historia (1846) (pp. 219-238)– Antonio María Fabié,
Exámen del materialismo moderno (1875) (pp. 239-244) VII. ARCHIVO ACADÉMICO Necrológicas (pp. 249-251) – Adiós a
New Vico Studies (José M. Sevilla) (pp. 252-253)  – Colaboradores de este número (p. 255) – Directriz y Normativa que regula las
propuestas de colaboración (pp. 256-259) – Sumarios de números anteriores (pp. 260-266).

CUADERNOS SOBRE VICO, 28-29 (2014-2015). 308 págs. ISSN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS. Alberto M. Damiani, Instituciones artificiales, sociabilidad natural en Vico (pp. 15-30) –
Stefano Gensini, La metáfora viquiana y la ciencia cognitiva: un problema de filosofía del lenguaje (pp. 33-51) – Caterina Marrone,
Giambattista Vico: un mundo de imágenes (pp. 53-71) – Giuseppe Patella, Giambattista Vico, padre de los estudios culturales (pp.
73-90) – Giuseppa Saccaro Del Buffa, Argumentación y amplificación en el discurso de Vico (pp. 91-111) II. ESTUDIOS GENE-
RALES DE ÁMBITO VIQUIANO. Enrique Bocardo Crespo, Retórica y civilización: los desafíos de Mandeville al humanismo
cívico (pp. 115-142) – Pedro Ribas Ribas, Herder: su acercamiento al lenguaje (pp. 145-155) – Jorge Velázquez Delgado, La idea
de progreso en Condorcet (pp. 157-167) III. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS.
Comunicaciones Gustavo Cataldo Sanguinetti, Joaquín Barceló o la recuperación de la racionalidad estética  (pp. 171-178) –
Caterina Marrone, Luigi Magni y Vico (pp. 181-188) – Mauro Scalercio, Relativismo y alteridad en Vico. Reflexiones al margen de
Isaiah Berlin (pp. 189-210) Estudios Bibliográficos Silvestre Manuel Hernández, Aristas del pensamiento viquiano (pp. 213-219)
– Miguel A. Pastor Pérez, El gobierno del tiempo  (pp. 221-227) – Jorge Velázquez Delgado, Teoría del desfase utópico latinoame-
ricano  (pp. 229-234) Reseñas  (pp. 235-257) Vico, metafísica e historia (L. Montaño Montero) – Obra completa de Mateo Alemán
(M. Barrios Casares) – Ocaso del neoanarcoliberalconservadurismo (H. Cerutti-Guldberg) – Tacitismo español (L. Montaño
Montero) – Ensayos de filosofía intercultural (Giorgia dello Russo) – Filosofías del Sur (M. Rodríguez García) – Filosofías en el

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 241

Evolutivo Histórico: Sumarios de los números anteriores



mundo (J. Sánchez Espillaque) – Modernidad de Gerardo Noodt (M. Rodríguez García) – Zubiri y lo real (L. Montaño Montero)
– Idea de la política y la sociedad en la obra de M. García Pelayo (Miguel A. Pastor Pérez) IV. INFORMACIÓN
BIBLIOGRÁFICA Información Bibliográfica  (pp. 259-268) V. BIBLIOTECA VIQUIANA Antonio Benavides, Reflexiones
sobre las diferentes escuelas históricas, desde la antigüedad hasta nuestros dias (1846)  (pp. 271-289) VI. ARCHIVO ACADÉMICO
In memoriam Ramón J. Querató Moreno  (p. 293) – Necrológicas  (pp. 294-295) Mario Agrimi (†) – Joaquín Barceló Larraín (†) –
Giuliano Crifò (†) – Paolo Rossi (†) – Colaboradores de este número (p. 297) – Directriz de la revista y Normativa que regula las
propuestas de colaboración (pp. 298-301) – Sumarios de números anteriores (pp. 302-308)

CUADERNOS SOBRE VICO, 30-31 (2016-2017). 500 págs. ISSN 1130-7498
Volumen especial por el XXV Aniversario de la Revista. MIGUEL A. PASTOR PÉREZ y JOSÉ M. SEVILLA (EDS.)

Anuncio (p. 12) – Nota de los Editores, XXV Aniversario de Cuadernos sobre Vico (1991-2016) (pp. 13-18) – Leonardo Amoroso,
De Heidegger a Vico con Grassi y Gadamer (pp. 19-30) – Pablo Badillo O’Farrell, El Vico perdido de Leo Strauss (pp. 31-46) –
Manuel Barrios, “Filiación viquiana”. Reflejos de Vico y la tradición del humanismo retórico en Walter Benjamin (pp. 47-70) –
Andrea Battistini, Vico y los héroes fundadores de las naciones (pp. 71-86) – Giuseppe Cacciatore, Acerca de la génesis de los con-
ceptos viquianos de ingenio y fantasía (pp. 87-94 – Pio Colonnello, Croce y la teoría viquiana de la risa. Del “yo grave” al “yo
melancólico” (pp. 95-104) – Alberto Mario Damiani, El futuro de la humanidad en la filosofía política de Giambattista Vico (pp.
105-120) – Marcel Danesi, Estudiando la mente: una perspectiva desde Vico (pp. 121-142) – Alfonso García Marqués, El verum-
factum en la génesis de las obras de Vico (pp. 143-162) – Pierre Girard, La enciclopedia de las ciencias poéticas en Giambattista
Vico (pp. 163-178) – Fabrizio Lomonaco, Derecho, ética e historia en el De Uno (pp. 179-192) – Massimo Marassi, El recurso de
las cosas humanas y la anáfora del “retornaron” (pp. 193-202) – Josep Martínez Bisbal, El De Ratione de Vico: una crítica
política del cartesianismo (pp. 203-220) – Francisco J. Navarro Gómez, Problemática práctica de la traducción a través del De
rebus gestis Antonj Caraphaei de G. Vico (pp. 221-258) – Enrico Nuzzo, Las “Vías simplísimas” de la Providencia. Vico y el
“Principio de Simplicidad” en la Filosofía Cristiana entre los siglos XVII y XVII (pp. 259-276) – Miguel A. Pastor Pérez,
Maquiavelo, palimpsesto de Vico (pp. 277-286) – Giuseppe Patella, Vico, Croce y el “descubrimiento” de la estética (pp. 287-296)
– Antonio-E. Pérez Luño, Giambattista Vico: ¿precursor del Derecho global? (pp. 297-308) – Giorgio Alberto Pinton,
Giambattista Vico y cuatro poetas (pp. 309-334) – Alain Pons, Vico en su tiempo y en el nuestro (pp. 335-338) – Manuela Sanna,
Vanidades e imaginación de cosas lejanas y distantes (pp. 339-348) – José M. Sevilla, Destellos de Vico en revistas culturales y
literarias españolas. Nuevos capítulos viquianos en la cultura española entre 1841 y 1936 (pp. 349-384) – Sertório de Amorim
Silva Neto, Quaestio definitionis et nominis latinis idem. Lenguaje y conocimiento en el De antiquissima de Vico (pp. 385-400) –
Fulvio Tessitore, La edición crítica de Vico y, en especial, de la Scienza nuova 1730 y de la Scienza nuova 1744 (pp. 401-409) –
Jürgen Trabant, Las tres caídas del Señor Vico. (La relación entre la Vita y la Scienza Nuova) (pp. 410-424) – Jorge Velázquez
Delgado, La crisis de la educación y la edificante filosofía del humanismo retórico de Giambattista Vico (pp. 425-448) – Donald
Phillip Verene, La estructura retórica de la Scienza nuova (pp. 449-458) – Amadeu Viana, Vico, Nietzsche y el lenguaje como vieja
mentirosa (pp. 459-472) – José Villalobos, Vico ensayador (pp. 473-480) – Amparo Zacarés, La poética viquiana y su conexión
con el arte participativo contemporáneo (pp. 481-498) – Colaboradores (p. 499) – Directriz y Normativa (p. 500).

CUADERNOS SOBRE VICO, 32 (2018). 402 págs. ISSN 1130-7498.
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2018.i32

Volumen especial por el 350º Aniversario de Vico. Perspectivas viquianas, MIGUEL A. PASTOR y JOSÉ M. SEVILLA (EDS.)
Anuncio (p. 12) – Nota de los Editores, 350º Aniversario del nacimiento de Vico (1668-2018). Perspectivas viquianas (pp. 13-17)
– Leonardo Amoroso, Mi Vico hermenéutico (pp. 17-23) – Pablo Badillo O’Farrell, Mis tres Vico (pp. 25-31) – Andrea Battistini,
De la retórica a la antropología (pp. 33-40) – Thora I. Bayer, La mente heroica de Vico (pp. 41-44) – Francesco Botturi, Mi pers-
pectiva viquiana (pp. 45-52) – Giuseppe Cacciatore, “Mis” Vico (pp. 53-59) – Riccardo Caporali, La fatiga del moderno (pp. 61-
68) – Gennaro Carillo, «In corpore Vici» (pp. 69-73) – Pio Colonnello, De Croce a Vico: Mi proceso de lectura (pp. 75-79) – Paolo
Cristofolini, «Fabula narratur» (pp. 81-86) – Alberto M. Damiani, Un moderno muy actual (pp. 87-91) – Marcel Danesi, Vico
desde una perspectiva personal (pp. 93-97) – Rosario Diana, Pensar con Vico (pp. 99-105) – James Engell, Aprendiendo de Vico.
Reflexiones de cuarenta años (pp. 107-110) – Paolo Fabiani, Algunas consideraciones sobre la importancia formativa del pensa-
miento de Vico para los estudiantes que se acercan por primera vez al estudio de su filosofía (pp. 111-119) – Ferdinand Fellmann,
Giambattista Vico en una nueva clave (pp. 121-126) – Alfonso García Marqués, Vico y yo (pp. 127-133) – Pierre Girard,
Giambattista Vico y la política de la razón (pp. 135-141) – Moisés González García, Mi deuda filosófica con Vico (pp. 143-146)
– Humberto Guido, Mis encuentros con Vico: el historicismo, la epistemología y el paradigma estético de las ciencias humanas
(pp. 147-153) – Bruce Haddock, Pensar a través de Vico (pp. 155-161) – Fernando H. Llano Alonso, Vico y los albores de la expe-
riencia jurídica (pp. 163-167) – Fabrizio Lomonaco, Mis lecturas viquianas (pp. 169-177) – Massimo Marassi, Vico o la monu-
mental memoria de las tinieblas (pp. 179-184) – David L. Marshall, Presuposiciones viquianas y su pervivencia en «Los orígenes
de la investigación retórica durante el periodo de Weimar» (pp. 185-192) – Josep Martínez Bisbal, Mi Vico (pp. 193-197) –
Maurizio Martirano, Itinerario de estudios viquianos (pp. 199-208) – Francisco J. Navarro Gómez, Un Vico personal (pp. 209-216)
– Enrico Nuzzo, Mi Vico (pp. 210-224) – Miguel A. Pastor Pérez, Vico a mi manera (pp. 225-231) – Giuseppe Patella, Último
barroco, padre de la estética y de los estudios culturales (pp. 233-240) – Bruno Pinchard, Vico ciego en su centenario (pp. 241-
244) – Giorgio A. Pinton, De los diez a los veinte años (1678-1688) (pp. 245-254) – Leon Pompa - J.M. Sevilla, Un homenaje a
nuestro héroe. Lectura de Leon Pompa (pp. 255-266) – Alain Pons, Evocación por el 350º Aniversario de Vico (pp. 267-272) –
María José Rebollo Espinosa, Maestro Vico (pp. 273-277)   – Monica Riccio, Vico, o de las aguas profundas (pp. 279-282) –
Antonio Sabetta, Modernidad, historia, libertad y gracia. Lo que me ha enseñado (hasta ahora) Vico (pp. 283-290) – Jéssica
Sánchez Espillaque, El humanista Vico (pp. 291-294) – Manuela Sanna, El hechizo viquiano (pp. 295-298) – Alessia Scognamiglio,

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)242

Sumarios de los números anteriores



Mi idea de la filosofía de Vico. Mi experiencia de su estudio (pp. 299-306) – José M. Sevilla, «Mobilis in mobili». Viquianamente
viquiano (pp. 307-316) – Sertório de Amorim e Silva Neto, Vico filósofo de la poesía (pp. 317-322) – Alessandro Stile, En diálogo
con Vico (pp. 323-328) – Fulvio Tessitore, Vico trescientos cincuenta años después (pp. 329-335) – Jürgen Trabant, A la búsque-
da del “metodo accertato” de una ciencia de los signos del hombre (pp. 337-342) – Marco Vanzulli, “Mi” Vico. El héroe del saber
(pp. 343-350) – Jorge Velázquez Delgado, Giambattista Vico en el Tepozteco (pp. 351-352) – Donald Phillip Verene, Los dos axio-
mas de Vico (pp. 353-357) – Amadeu Viana, «Ordovico viricordo» (pp. 359-365) – José Villalobos, Mis citas con Vico (pp. 367-
370) – Vincenzo Vitiello, Vico, filósofo de nuestro tiempo (pp. 371-377) – Amparo Zacarés, Poética, estética y crítica (pp. 379-386)
– Colaboradores (389-390) – Directriz de la revista y Normativa que regula las propuestas de colaboración (pp. 391-394) – Sumarios
de números anteriores (pp. 395-402)

CUADERNOS SOBRE VICO, 33 (2019). 319 págs. ISSN 1130-7498  e-ISSN 2697-0732
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2019.i33

Anuncio (p. 12) – Ferdinand Fellmann (U. Münster y U.T. Chemnitz) 14 de diciembre de 1939 – 28 de octubre de 2919. José
M. Sevilla, Ferdinand Fellmann, de filósofo a erósofo. (Nota de adiós al meditador sensualista) (pp. 15-31) – I. ESTUDIOS
VIQUIANOS. Manuel Barrios Casares, Mito sin ideología: Fellmann, Vico y Sorel (pp. 35-42) – Giuseppe Cacciatore, Contra las
vanidades «retornantes». Por un sano uso de la crítica (pp. 43-54) – Ferdinand Fellmann, El mito en las instituciones: Vico y Sorel
(pp. 55-70) – Arturo Silva-Rodríguez & Esperanza Guarneros Reyes, Un bosquejo del legado de Giambattista Vico en la ciencia
psicológica actual (pp. 71-91) – Fulvio Tessitore, Vico y el descubrimiento del conocimiento histórico (pp. 93-108) – II. ESTU-
DIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA. José M. Sevilla, Más y nuevos destellos de Vico en periódicos españoles
durante la Restauración (1885-1902): de la regencia de María Cristina al comienzo del reinado de Alfonso XIII. [Adenda V a «El
espejo de la época»] (pp. 111-186) – III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS. Francisco J. Navarro
Gómez, Aportaciones para una edición crítica de «El Derecho Universal» (pp. 186-266) – Guillermo Ramírez Torres, Razón vital
y raíces de la cultura. El encuentro de una filosofía de la vida a través de las ruinas. (A propósito de una lectura de José M. Sevilla
y el pensamiento sureño) (pp. 267-290) – IV. BIBLIOTECA VIQUIANA. Georges Sorel, Lo que se aprende de Vico (1889).
Traducción y Presentación por M. Barrios Casares (pp. 293-302) – Colaboradores (p. 305) – Directriz de la revista y Normativa que
regula las propuestas de colaboración (pp. 307-310) – Sumarios de números anteriores (pp. 311-319)

CUADERNOS SOBRE VICO, 34 (2020). 397 págs. ISSN 1130-7498  e-ISSN 2697-0732
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34

Monográfico de Estudios Clásicos (I)
In Memoriam. Andrea Battistini (1947-2020) – Paolo Cristofolini (1937-2020) (pp. 13-14) – J.M. Sevilla, Monográfico de Textos
Clásicos (I). Una Presentación (pp. 15-18) – ERICH AUERBACH (1892-1957), Vico y el historicismo estético (1949) (pp. 35-47), trad.
y pres. de Manuel Barrios Casares (pp. 25-34) – JAIME L. BALMES (1810-1848), Criterio de Vico (1846) (pp. 57-75), ed. y nota
prel. de José Manuel Sevilla Fernández (pp. 49-56)  – JOHN BAGNEL BURY (1861-1927), [Algunas páginas sobre Vico en La Idea de
Progreso (1920)] (pp. 83-88), trad. y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernández (pp. 77-81)  – BENEDETTO CROCE (1866-1952),
Tres estudios sobre Vico. Extraídos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911) (pp. 106-132), trad. y nota prel. de José Manuel
Sevilla Fernández (pp. 89-105)  – FRANCESCO DE SANCTIS (1817-1883), La nueva Ciencia. Páginas selectas traducidas de la
Historia de la Literatura Italiana (1870) (pp. 141-161), trad. y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernández (pp. 133-139)  – ROBERT
FLINT (1883-1910), La transición a la Ciencia nueva. (Capítulo VIII de Vico, 1884, de R. Flint) (pp. 169-183), trad. de Dani Pino
y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernández (pp. 163-167)  – GIOVANNI GENTILE (1875-1944), Dos estudios viquianos. El pensa-
miento italiano en la época de Vico (1915) y Descartes y Vico (1938) (pp. 193-206 y 207-213), trad. y nota prel. de Alfonso Zúnica
García (pp. 185-192)  – Correspondencia: Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1914) (pp. 223-230), trad. y nota prel.
de Alfonso Zúnica García (pp. 215-221) – BALDASSARE LABANCA (1829-1913), «Del Autor al Autor» y «Ocasión de este escrito»
(Prefacio y Cap. I de G.B. Vico e i suoi critici cattolici, 1898) (pp. 237-246), trad. y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernández
(pp. 231-235)  – Correspondencia: Carta de M. Menéndez Pelayo a B. Croce, de 12 de agosto de 1903, sobre Vico en España (p.
249), ed. y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernández (pp. 247-248)  – JULES MICHELET (1798-1874), Introducción sobre su vida
y sus obras y Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835) (pp. 257-260 y 261-285), trad.de Emmanuel Chamorro Sánchez y
Miguel A. Pastor Pérez y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernández (pp. 251-255)  – BERTRANDO SPAVENTA (1817-1883), La filo-
sofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). Lecciones II, VI y VII y «Prólogo a la primera edición», por G.
Gentile (pp. 297-308 y 309-344), trad. y nota prel. de Alfonso Zúnica García (pp. 287-296) – MIGUEL DE UNAMUNO (1864-1936),
Prólogo a la versión castellana de la Estética de Benedetto Croce (1912) (pp. 363-380), ed. y nota prel. de José Manuel Sevilla
Fernández (pp. 347-361) – Colaboradores (p. 383) – Directriz de la revista y Normativa que regula las propuestas de colaboración
(pp. 385-388) – Sumarios de números anteriores (pp. 389-397) – Anuncio 2007 (p. 388).

ef

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 243

Evolutivo Histórico: Sumarios de los números anteriores



ANUNCIO 2007

Dada su disponibilidad en edición digital abierta, la edición impresa en papel no se hallará
ya a la venta. Aquellas Bibliotecas e Instituciones o Centros, así como aquellos

investigadores suscritos a la revista, podrán continuar recibiéndola en papel sin coste económico por
la revista salvo el pago de los gastos de envío.

Igualmente se servirá a Bibliotecas, Instituciones, Centros y estudiosos viquianos, 
con cargo al solicitante solo de los gastos de envío, los volúmenes anteriores en fondo que sean soli-

citados, hasta agotar existencias.
Solicitudes a la dirección (postal o electrónica) de la revista.

ANNOUNCEMENT 2007

Given its opened digital editing availability, the editing printed in paper will not be alre-
ady on sale. Those Libraries and Institutions or Centers, as well as those investigators subscribed to

the magazine, will be able to continue receiving it in paper without economic cost by
the magazine except for the payment of the expenses of shipment.

Also Libraries, Institutions, Centers and vichians scholarships will use, with position to
the applicant only of the expenses of shipment exclusively, the previous volumes in bottom that are

asked for, until exhausting existences.
Requests to the address (postal or electronic) of the magazine.

AVVISO 2007

Vista la sua disponibilità in edizione digitale aperta, l’edizione stampata in carta non si
troverà più in vendita. Le biblioteche ed istituzioni o i centri di studio, come pure i ricercatori abbo-
nati alla rivista, potranno continuare a ricevere la edizione stampata senza spese per la rivista, eccet-

to il pagamento delle spese di spedizione.
Analogamente biblioteche, istituzioni, centri e studiosi vichiani potranno richiedere i volu-

mi arretrati, fino ad esaurimento, pagando solamente le spese di spedizione.
Richieste alla direzione (postale o elettronica) della rivista.

Sevilla, 2007

[Anuncio publicado originalmente en Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) p. 12]



ERRATA CORRIGENDA

Erratas en la edición impresa en papel del nº 34 (2020)

Errores advertidos en la edición impresa en papel (no así en la edición digital, ya corregi-
dos) en cuatro números DOI del volumen nº 34. Son los siguientes:

Francesco de Sanctis (1817-1883). ‘La nueva Ciencia’. Páginas selectas traducidas de la
‘Historia de la Literatura Italiana’ (1870). Selecc., Trad. y Nota de J.M. Sevilla 

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.6 
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.06

Robert Flint (1883-1910), ‘La transición a la Ciencia nueva’. (Capítulo VIII de ‘Vico’, 1884,
de R. Flint). Trad. de D. Pino Sánchez. Nota de J.M. Sevilla 

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.7 
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.07 

Giovanni Gentile (1875-1944). Dos estudios viquianos. ‘El pensamiento italiano en la época
de Vico’ (1915) y ‘Descartes y Vico’ (1938). Ed., Trad. y Pres. de A. Zúnica García 

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8 
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.08 

Correspondencia: Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1914). Trad. y
Presentación de A. Zúnica García 

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.9 
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.09 



CALL FOR PAPERS 
Cuadernos sobre Vico, nº 37 (2023) 

 
CONVOCATORIA PARA CONTRIBUCIONES PARA EL Nº 37 DE CUADERNOS SOBRE VICO (2023). La Revista será 
publicada en español a final de otoño de 2023, en versión impresa (no venal) y versión online en OJS y con licencia 
“Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional”. Contendrá contribuciones originales, 
además de en español, también inéditas en inglés, italiano, francés y alemán que podrán ser traducidas por la propia 
Revista una vez que hayan sido admitidas. Por tanto, se aceptarán manuscritos en español, italiano, inglés, francés y 
alemán; pero se entiende que su envío implica que el artículo no ha sido publicado antes en cualquier lengua y que 
tampoco está siendo considerado para su publicación por alguna otra revista. Contribuciones originales e inéditas. 
Esta condición, imprescindible para cualquier envío, no contará en casos excepcionales de invitación personal o 
solicitud expresa –de un trabajo ya publicado– por parte de la Dirección de Cuadernos sobre Vico ny del Consejo 
Consultivo de la misma. 

Los manuscritos remitidos deberán prepararse para una revisión anónima y evaluación por pares ciegos en 
OJS. El texto irá preparardo para ello, y será enviado (en formato Word .doc o .docx, con una copia en PDF, y un 
resumen en inglés y en español), acompañado de un fichero aparte conteniendo el nombre del autor y título del artículo, 
su institución de pertenencia, una breve nota biobibliográfica o enlace online, dirección del correo electrónico y 
dirección postal. Todo será enviado a: https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/about/submissions 

Temáticas principales son: 1) Vico y la cultura hispánica; 2) Vico y el/los historicismo/s; 3) Vico y la/s 
metafísica/s; y 4) Vico y la historia de las ideas. 

Acerca de las Instrucciones para los Autores y las pautas de estilo a seguir (que habrán de respetarse), 
véanse las pp. 385-388 de Cuadernos sobre Vico nº 34 (2020): 
https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20121 
o pp. 231-234 del nº 35 (2021): https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20926/ 
 La fecha límite de envío de artículos será 31 de diciembre de 2022. 
 
 

CALL FOR PAPERS FOR Nº 37 OF CUADERNOS SOBRE VICO (2023). The Journal will be published in Spanish at the end 
of autumn 2023, with original papers traslated for Cuadernos sobre Vico of English, Italian, French and German 
languages. This Journal is published in a printed version (not for sale) and an online version in OJS and with a 
“Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International” license. Manuscripts are wellcome in 
Spanish, Italian, English, French, and German (that may be translated by the Journal itself, once the paper has been 
accepted for the Journal). The submission of a manuscript is understood to imply that the paper has not been published 
before and is not being considered for publication by any other Journal. Contributions must be original and 
unpublished; although this will not be required in exceptional cases of personal invitation or express request by the 
Directors/Editors and the Board of Directors/Consulting Editors. 
 All full paper sumissions will be peer-reviewed in OJS. The text should be prepared for anonymous 
refeering and sent (text in Word .doc or .docx format, with a copy PDF version, and an abstract in English and 
Spanish), accompanied by a separate file containing author name, article title, institutional affiliation, short 
biobibliographical note or online link, email and address, to: 
https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/about/submissions 
 Main topics are: 1) Vico and Hispanic culture; 2) Vico and historicism/s; 3) Vico and metaphysics; 4) Vico 
and the history of ideas (philosophical, political, aesthetic, etc.). 

Instructions for Authors and style guidelines: vid. pp. 385-388 of Cuadernos sobre Vico nº 34 (2020): 
https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20121 
or pp. 231-234 of nº 35 (2021): https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20926/ 

The deadline for submitting articles is December 31, 2022. 
 

 

CALL FOR PAPERS PER IL Nº 37 DI CUADERNOS SOBRE VICO (2023). Il prossimo numero della Rivista verrà pubblicato 
in spagnolo entro la fine di auttunno 2023, sia in versione cartacea (non in vendita) e una versione digitale presso in 
OJS e con una licenza “Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International”. Sono graditi 
proposte di manoscritti in spagnolo, italiano, inglese, francese e tedesco. Qualora vengano ammesi per la pubblicazione, 
la Rivista procederá alla loro traduzione spagnola. In ogni caso, resta inteso che la proposta di un contributo implica che 
l’articolo non sia mai stato pubblicato prima e che non si trovi in processo di valutazione presso altre riviste. 
Contributi originali, anche inediti. Tuttavia, questa condizione, indispensabile per qualsiasi invio, non si terrà in 
cosiderazione nei casi eccezionali di invito personale o di espressa richiesta –di un'opera già pubblicata– da parte della 
Direzione dei Cuadernos sobre Vico e del suo Consiglio Consultivo. 
 I manoscritti inviati dovrebbero essere preparati per una valutazione anonima e saranno sottoposti alla 
procedura del double “blind peer review” presso OJS. Il testo verrà preparato e inviato (in formato Word .doc o 
.docx, con una copia PDF e un riassunto in inglese e in spagnolo), accompagnato da un file separato contenente il nome 
dell'autore e il titolo di l'articolo, affiliazione istituzionale, una breve nota biobibliografica o link online, indirizzo email 
e indirizzo postale. Il tutto dovrà essere inviato a: https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/about/submissions 
 Gli argomenti principali sono: 1) Vico e la cultura ispanica; 2) Vico e lo/gli storicismo/i; 3) Vico e la 
metafisica/le metafisiche; 4) Vico e la storia delle idee (filosofiche, politiche, estetiche, etc.). 
 Sulle Istruzioni per gli Autori e le linee guida di stile da seguire (che devono essere rispettate), vedi pp. 
385-388 di Cuadernos sobre Vico nº 34 (2020):  https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20121 
oppure alle pp. 231-234 del nº 35 (2021): https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20926/ 

La deadline per l’invio di manoscritti è il 31 dicembre 2022. 



2021, segundo año de la pandemia de COVID-19





civ

(Eds.)

SUMARIO

In Memoriam. Leonardo Amoroso (1952-2021) – Juan Bosco Díaz-Urmeneta Muñoz (1944-2021) –
Josep Martínez Bisbal (1950-2021) – I. ESTUDIOS VIQUIANOS: ALFONSO GARCÍA MARQUÉS,
Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos – MAURIZIO MARTIRANO, Reflexiones en torno
a la primera edición milanesa (1801) de la Ciencia nueva de Giambattista Vico (trad. de Mª.J. Rebollo
Espinosa) – AMPARO ZACARÉS, Vico y Zambrano, del saber poético al saber encarnado – ALFONSO ZÚNICA

GARCÍA, La objetividad de la interpretación en G. Gentile a propósito de su lectura de Vico – II. ESTUDIOS
SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPÁNICA: ALBERTO M. DAMIANI, Instituciones, poder y lenguaje.
Sobre la reciente recepción de Vico en Argentina (2003-2018) – JOSÉ M. SEVILLA, Ráfagas de Vico en la
prensa diaria española del siglo XIX. Desde el final de la primera Guerra Carlista (1840) hasta el final del
Sexenio Democrático (1874) – III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS: GEORGE

LEÓN KABARITY, Reflexiones sobre cosmopolitismo e hispanismo. A propósito de un libro con 27 perspectivas
– IV. BIBLIOTECA VIQUIANA: GIAMBATTISTA VICO, Idea de una gramática filosófica (1740), trad. de
A. Zúnica; y Carta al abate Esperti en Roma (1726), trad. de J.M. Sevilla – COLABORADORES –
DIRECTRIZ DE LA REVISTA Y NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACIÓN –
EVOLUTIVO HISTÓRICO DE NÚMEROS ANTERIORES – Anuncio (2007) – Call for papers n. 37 (2023).

D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35

https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

Cuadernos
Vicosobre

C
U

A
D

E
R

N
O

S
 S

O
B

R
E

 V
I
C

O
  

  
  

  
 N

ú
m

. 
3
5
 /

 2
0
2
1

Centro de
Investigaciones

sobre Vico

https://editorial.us.es

Núm. 35 - 2021

Miguel A. Pastor

José M. Sevilla

30 años de la revista (1991-2021)

e-ISSN: 2697-0732

Nueva CSV MAQUETA CUBIERTA 35 (2021) QX VERDE:Maquetación 1  8/5/22  21:26  Página 1




