Cuadernos

sobre Vl‘ C 0

Num. 35 - 2021

Miguel A. Pastor

Eds.
José M. Sevilla( s-)

ciliv




C uadernos

SO 7‘6

== Vico







Cuadernos

sobre

== V1CO

Miguel A. Pastor Pérez y José M. Sevilla Fernandez (Eds.)

EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA eus
CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO civ

Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosoffa, Etica y Filosoffa Politica
2021



Reservados todos los derechos bajo la Ley de Proteccion Intelectual. Ni
la totalidad ni parte de esta publicacién puede reproducirse o transmitirse
por ningtn procedimiento de edicién o de publicacién, sin permiso escri-
to del titular del ©.

Hay publicacion digital del volumen original impreso de la revista, en http://www.ins-
titucional.us.es/cuadernosvico y en https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico,

. . .. - W
con acceso libre a la lectura de los contenidos permitida para usos académicos y de @ @@@

investigacion. Licencia de uso “Creative Commons Atribucion-NoComercial-
Compartirlgual 4.0 Internacional”

Cuadernos sobre Vico se publica en Sistema OJS (Open Journal System)

Repositorio digital Revistas US: https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

Reproduccién en portada: Fragmento de grabado de Francesco di Bartolo (1866)

© Disefio de portada: CIV — SPUS
Magquetacion del volumen y edicién impresa: Hal 9000sf
Edicion digital y web: Juan A. Rodriguez Vazquez

©

© e 00

CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 1991

Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosoffa, Etica y Filosoffa Politica
Facultad de Filosoffa. C/ Camilo José Cela s/n. — 41018 Sevilla (Espafia)

Telfs. (34) 954 557 773 - 954 556 111 — 954 557 796;- FAX 954 559 725

Correo electrénico: sevilla@us.es mpastor@us.es

http://www institucional.us.es/civico — http://www institucional.us.es/cuadernosvico

Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla. 2003. Editorial Universidad de Sevilla, 2021
CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 2021
CUADERNOS SOBRE VICO. 2021

Autores y traductores en el volumen n. 35, 2021

Ademads de publicarse en su edicién electrénica bajo una licencia de uso y distribucién “Creative Commons Atribucién-
NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional”, el mismo nimero de esta revista se publica idéntico en edicién impresa en
papel, y bajo condicién no venal, con una ayuda del Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosoffa, Etica
y Filosofia Politica (Universidad de Sevilla).

Produce impresion: iris-copy
Impreso en Espafa — Printed in Spain

ISSN: 1130-7498
e-ISSN: 2697-0732
Depésito Legal: SE-423-1991

D.O.I.: http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35



CONSEJO DIRECTIVO / Consiglio Direttivo / Editors
Director: JOSE M. SEVILLA FERNANDEZ (Universidad de Sevilla) [Editor]
Director Adjunto (Jefe Redaccion): MIGUEL A. PASTOR PEREZ (Universidad de Sevilla) [Associate Editor]

CONSEJO DE REDACCION / Consiglio di Redazione / Editorial Staff
Francisco J. NAVARRO GOMEZ (CIV) — MARIA Jost REBOLLO EspiNosa (Universidad de Sevilla) — AMPARO
ZACARES PAMBLANCO (Universidad Jaume I). Secretaria (Universidad de Sevilla): ANA Rosa GOMEZ RosAL (CIV)
— JEssicA SANCHEZ EsPILLAQUE (Universidad de Sevilla).
Adjuntos al Consejo de Redaccion para este volumen n. 35 de 2021:
LorRENA GRIGOLETTO (Universidad de Népoles) — FERNANDO H. LLANO ALONSO (Universidad de Sevilla) - ARMANDO
MascorLo (ISPFSM, Népoles) — MARIA Liba MoLLO (Universidad de La Calabria) — GIORGIA DELLO Russo (Lisboa)

CONSEJO CONSULTIVO / Consiglio Scientifico / Board of Consulting Editors

PABLO BADILLO O’FARRELL (Universidad de Sevilla) — Jost M. BERMUDO AviLa (Universidad de Barcelona) —
GIUSEPPE CACCIATORE (Universidad de Napoles & Centro di Studi Vichiani) — ROMAN DE LA CALLE DE LA CALLE
(Universidad de Valencia) — P10 COLONNELLO (Universidad de Calabria) — ALBERTO M. DAaMIANI (Universidad de
Buenos Aires - CONI.C.E.T.)—MARCEL DANESI (Universidad de Toronto) — MoOISES GARCIA GONZALEZ (U.N.E.D.,
Madrid) — HumBERTO GUDO (Universidad de Uberlandia) — ANTONIO HEREDIA SORIANO (Universidad de Salamanca)
— EMILIO HIDALGO-SERNA (Universidad T. Braunschweig & Fundacion Studia Humanitatis) — FABR1ZIO LOMONACO
(Universidad de Népoles) — MassiMo MARrassI (Universidad S.C. de Mildn) — MAURIZIO MARTIRANO (Universidad de
La Basilicata) — Jose Luis MORA GARciA (Universidad Auténoma de Madrid) — CIRIACO MORON ARROYO
(Universidad de Cornell) — ENRICO Nuzzo (Universidad de Salerno) — GIUSEPPE PATELLA (Universidad de Roma Tor
Vergata) — ANTONIO ENRIQUE PEREZ LUNO (Universidad de Sevilla) — LEON PoMPA (Universidad de Birmingham)
— ALAIN Pons (Universidad de Paris X, Nanterre) — MANUELA SANNA (Istituto per la Storia del Pensiero Filosofico
e Scientifico Moderno - C.N.R., Népoles) — ANTONIO ScocozzA (Universidad de Nédpoles) — QUENTIN SKINNER
(Universidad de Cambridge) — FuLviO TESSITORE (Accademia Nazionale dei Lincei) — JURGEN TRABANT
(Universidad Libre de Berlin) — JORGE VELAZQUEZ DELGADO (Universidad Auténoma de México, Iztap.) — DONALD
PHILLIP VERENE (Universidad de Emory & Institute for Vico Studies) — AMADEU VIANA SAN ANDRES (Universidad
de Lleida) — JosE VILLALOBOS DOMINGUEZ (Real Academia Sevillana de Buenas Letras).

Han pertenecido también a los Consejos (1): LEONARDO AMOROSO (Universidad de Pisa. 1952-2021) — MARIO
AGRrRMI (Universidad Oriental de Népoles. 1928-2010) — ANDREA BATTISTINI (Universidad de Bolonia. 1947-2020)
— JoAQUIN BARCELO (Universidad Andrés Bello, Chile. 1927-2014) — EDUARDO BELLO REGUERA (Universidad de
Murcia. 1940-2010) — ISAIAH BERLIN (Alls Souls College, Oxford. 1909-1997) — GusTavo CosTA (Universidad de
California, Berkeley. 1930-2012) — EuGeNIO GARIN (Universidad de Florencia. 1909-2004) — ERNESTO GRASSI
(Universidad de Munich. 1902-1991) — Joser MARTINEZ BisBAL (Universidad de Valencia. 1950-2021) — JACOBO
Muroz VEIGA (Universidad Complutense de Madrid. 1942-2018) — STEPHAN OTTO (Universidad de Munich. 1931-
2010) — FraNcO RATTO (Universidad de Roma «La Sapienza». 1946-2003) — GIORGIO TAGLIACOZZO (Institute for
Vico Studies, Nueva York. 1909-1996) — G.H. voN WRIGHT (Academia Fennica, Helsinki. 1916-2003).

EDICION
Centro de Investigaciones sobre Vico (CIV). J.M. Sevilla, M.A. Pastor, J. Villalobos

DIRECCION, REDACCION Y ADMINISTRACION
Cuadernos sobre Vico. Prof. Dr. José M. Sevilla
Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosofia, Etica y Filosofia Politica (Facultad de Filosoffia)
¢/ Camilo José Cela s/n. 41018-SEVILLA (Espaiia)
Telfs. (34) 95 455 77 73 - 95 455 77 96 - 95 455 61 11 — FAX (34) 9545597 25
e-mails: sevilla@us.es — mpastor@us.es
http://www .institucional.us.es/civico — http://www .institucional.us.es/cuadernosvico

PUBLICACION
Editorial Universidad de Sevilla
C/ Porvenir n° 27. 41013-SEVILLA (Espaiia)
Telf. (34) 95 448 7447 - (34) 95 455 11 29 — FAX (34) 95 448 74 43 — secpub2@us.es
https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico



TREINTA ANOS DE Cuadernos sobre Vico
(1991 - 2021)




Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732
D.O.I.: http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35

SUMARIO
In Memoriam. L. Amoroso — §J. B. Diaz-Urmeneta Mufioz — J. Martinez Bisbal ................. 13
Leonardo Amoroso (1952-2021). José M. Sevilla ......coceveiiivininiiiiiiiiiieieceeeeeeen 15
Juan Bosco Diaz-Urmeneta Mufioz (1944-2021). Pablo Badillo O’Farrell ........ccccccoveinnennnne. 19
Josep Martinez Bisbal (1950-2021). José M. Sevilla ......c.ccovveuiriiininiiinciniinecncenceeeee 23

I. ESTUDIOS VIQUIANOS

Alfonso Garcia Marqués, Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viguianos ... 31
Maurizio Martirano, Reflexiones en torno a la primera edicion milanesa (1801) de la
Ciencia nueva de Guambattista Vico ..............cccoceeevueviiniiniineineniieeeceeceeeeeeeens 65
Amparo Zacarés, Vico y Lambrano, del saber poético al saber encarnado ............................ 89
Alfonso Zunica Garcia, La objetwidad de la interpretacion en G. Gentile a propdsito de su
LECTUTA A VICO ...t 111

II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA

Alberto M. Damiani, Instituciones, poder y lenguaje. Sobre la reciente recepcion de Vico en

Argenting (2003-2018) ...coueeueevuiriiiinieiinieeeeeest et 143
José M. Sevilla, Rdfagas de Vico en la prensa diaria espafiola del siglo XIX. Desde el final
de la primera Guerra Carlista (1840) hasta el final del Sexenio Democrdtico (1874) ............ 153

III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS

George Leon Kabarity, Reflexiones sobre cosmopolitismo e hispamismo. A propisito de un

D70 COM 27 POISPOCHIVAS ..ttt 203
IV. BIBLIOTECA VIQUIANA

Giambattista Vico, Idea de una gramdtica filosifica (1740). Trad. de Alfonso Zinica Garcia 217

Giambattista Vico, Carta al abate Esperti en Roma (1726). Trad. de José M. Sevilla ........ 221
(010) 77N :10) 27N 10) 2 7 SN 229
DIRECTRIZ DE LA REVISTA Y NORMATIVA DE PROPUESTAS DE COLABORACION ..e.vuveninienenrenenennenense 231
EvOLUTIVO HISTORICO: SUMARIOS DE NUMEROS ANTERIORES ..vuviriniieeininiierenenrenenenensenenen 235
ANUNCIO 2007 SOBRE EDICION IMPRESA NO VENAL Y ON LINE EN ABIERTO ..uvvuviriinineinninennennns. 244
Corrigenda : erratas en la edicion impresa (no en la digital) del n° 34 (2020) «eeuveeneieiniiiniiiiiiiiiieeinnaenn. 245

Call for papers Cuadernos sobre Vico 7°37 (20253) wcuveeniuiieiieiieiee e 246






«nosotros, en cambio, que no pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar»
(De Antiquissima, Proemio)

De una litografia de Luigi Rados (1821)

La revista Cuadernos sobre Vico no impone ninguna tendencia hermenéutica ni sostiene sistema filo-
sofico alguno; tampoco estd animada por ideologia politica o credo religioso de algin tipo. Explicita
y llanamente profesa un ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinién, pluralidad de ideas,
rigurosa investigacion y calidad de expresion.

Las tesis mantenidas en los escritos reflejan solo el pensamiento de cada autor, no comprometiéndose
a los demds autores ni al propio nombre de la publicaciéon Cuadernos sobre Vico.



Revista referida o indizada en:

cusns @cisies CUININK ODianet DI CHl ovcnen e
EIET Toogk isocll] ommme JIOIN "o e
philpapers M HUZA' MAYR) REBIUN U " WUCLouvain

ésh;wm; o ULRICHSWEE & iL
s : —

. O .
LﬂARefeﬁrgnma Find the pearls O?ic dOpenAIRE EXPLORE @ Scilit ZBOOKORG

Y BASE -
’KCQRE iopeana

Lista de bases de datos y repertorios en que se cita a Cuadernos sobre Vico (noviembre de 2021)
BASE Bielefield Academic Search Engine — Biblioteca Virtual de Poligrafos FIL — CARHUS Plus 2014 — Catdlogo CISNE —
CIRC— CORE - Dialnet — DICE (2010) — Dulcinea — Elenco delle Riviste Scientifiche (Aggiornato all’ 08/02/2016) Area 11 —
ERIH Plus — Europeana Collections — ILF Fundacién Ignacio Larramendi — Google académico — Google Libros — HISPANA —
Indices CSIC — 1SOC Base de Datos — idUS — ITALINEMO — JSTOR — La Referencia (Red de Repositorios en abierto) — PIO —
ProQuest — The Philospher’s Index — philpapers — latindex — LECHUZA — MIAR — Oalster — Open Aire / Explore — REBIUN —
RECOLECTA — ReserchGate — Scilit — RBPh UCLouvain — resh (2011) — UlrichsWeb — Zbook.org

INDICACIONES SOBRE REVISTAS TUTELADAS
POR LA EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA EUS

(indicaciones publicadas por la EUS en su web: https://editorial.us.es/es/revistas/cuadernos-sobre-vico)

(e

do sea necesario.

Licencia de uso
4.0 salvo indicacién contraria, todos los contenidos de la edicion electrénica se distribu-

yen bajo una licencia de uso y distribucién “Creative Commons Atribucién-NoComercial-
Compartirlgual 4.0 Internacional”. Puede consultar desde ahi la versién informativa y el texto
legal de la licencia. Esta circunstancia ha de hacerse constar expresamente de esta forma cuan-

Politica de Preservacion Digital
Las revistas tuteladas por la Editorial Universidad de Sevilla, alojadas en los dominios
[ F T @ 91 | https://editorial.us.es/es/revistas y https://revistascientificas.us.es, tienen asegurado un archivo seguro y
mEw WE W permanente gracias a la realizacién automitica, por parte del servicio informatico de la universidad, de
una copia de seguridad de sus contenidos cada 24 horas. Ello permite a todas las revistas electronicas de
la Universidad de Sevilla preservar sus contenidos frente a cualquier posible eventualidad, puesto que en caso de pérdida o corrup-
cién puntual, es factible acudir a las copias de seguridad diarias.

Antiplagio
La revista siempre velard porque los trabajos publicados sean inéditos y originales, utilizando para su comprobacion
la herramienta profesional de servicios antiplagios de Turnitin. La Revista se reserva la decision de rechazar los arti-
culos con un porcentaje de similitud inadecuado. Asi mismo el autor/es garantizan la autoria y originalidad del arti-
culo, y asumen la plena y exclusiva responsabilidad por los dafios y perjuicios que pudieran producirse como conse-
cuencia de reclamaciones de terceros respecto del contenido, autorfa o titularidad del contenido del mismo.




CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO

Clv
SEVILLA (ESPANA)

Cuadernos sobre Vico es una revista académica especializada, impresa y en edi-
cion digital en abierto, que se publica con periodicidad anual, revisada por ‘pares
ciegos’ y ampliamente referenciada. Publicada en OJS.

Todos los volumenes de la revista Cuadernos sobre Vico, desde el nimero 1
(1991) hasta el dltimo, se encuentran disponibles en version digitalizada (pdf) con
acceso libre solo para su lectura y en el Portal de Revistas de la Editorial
Universidad de Sevilla:

https://editorial .us.es/es/cuadernos-sobre-vico
y en la pdgina web del Centro de Investigaciones sobre Vico:
http://www institucional .us.es/cuadernosvico

La consulta de los contenidos de los niimeros, reproducidos de su version origi-
nal impresa, solo estd permitida para usos académicos e investigadores, no autori-
zandose su reproduccion por ningtin medio sin permiso expreso de la revista, man-
teniéndose el © de la revista impresa en papel, de los autores y de los traductores,
lo mismo que en la edicion digital en abierto. Contenidos bajo licencia de distribu-
ciéon CCANC.

Sobre la edicién impresa de la revista, véase la «Nota Editorial» en la pagina 11 de Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) y la
reproduccién de la misma en la pagina 244 del presente volumen.



Nada grande, nada nuevo, nada insigne recaba tu atencion,
porque con tu sublime dnimo has prevenido la totalidad de

las cosas mds notables.

(G. Vico, Panegirico a Felipe V, 1702, § 11)




In memoriam

Leonardo Amoroso
(Livorno 1952 - Pisa 2021)
Universita degli Studi di Pisa

Cuadernos sobre Vico manifiesta su dolor y
hace publico su pesar por el fallecimiento en
2021 de los tres reconocidos historiadores de las
ideas estéticas y filosoficas, estudiosos de Vico
vinculados a Cuadernos sobre Vico, revista a la
que apoyaron y en cuyas paginas colaboraron,
contribuyendo a la calidad de la publicacion y a
la historizacion de “Vico en espaiol”.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Imagen: Centro de Investigaciones sobre Vico

Juan Bosco Diaz-Urmeneta Mufioz
(Sevilla 1944 - 2021)
Universidad de Sevilla

en: Un{versitat de Valéncia

Josep Martinez Bisbal
(Catadau 1950 - 2021)
Universitat de Valéncia






Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.01

LEONARDO AMOROSO (1952-2021)
IN MEMORIAM

| profesor y filosofo Leonardo Amoroso fallecio, inesperadamente —segtin las
noticias de prensa que cubrieron el deceso—, el sabado 30 de enero de 2021, sin haber
cumplido aun los 70 afios y durante el transcurso de la pandemia de virus covid-19
que azota al mundo desde hace dos afios. Amoroso era catedratico de Estética en la
Universita di Pisa, adscrito como docente al Dipartimento di Cilvita ¢ Forme del
Sapere. Con €l se pierde a uno de los més importantes filosofos hermenéuticos euro-
peos, y de entre los mas representativos italianos en el ambito de la estética.

Nacido en Livorno en 1952, estudio en la Universidad de Pisa y en la Escuela
Normal Superior (SNS). Influyeron en la direccion de su formacion filosofica docentes-
filosofos como Francesco Barone (1923-2001), Massimo Barale (1941-2015), Giorgio

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i135.01 [15]
© José Manuel Sevilla Fernandez, 2021. Director de Cuadernos sobre Vico



Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam

Colli (1917-1979) o el hermeneuta Gianni Vattimo (1936-). Fue Investigador en la
SNS y en la Universidad de Pisa entre los afios 1981 y 1995, y estuvo becado en
Hamburgo y en Friburgo. En 1995 gan¢ la céatedra de Estética en la Universidad de
Padua, donde profesé hasta 2001 en que retorn6 finalmente a la de Pisa, donde ademas
de catedratico de Estética ejercio durante casi una década como Presidente del “Corso
di Studi aggregato in Filosofia” (Laurea trienal) y de “Filosofia e forme del sapere”
(Laurea Magistral). Desde 2015 fue Vicepresidente de la Societa Italiana di Estetica.

Sus investigaciones y ensayos, plasmados en publicaciones o intervenciones en
Congresos, se han movido dentro del &mbito de la estética y en declarada linea de la
filosofia hermenéutica, con libros y articulos dedicados a Baumgarten, Kant, Schiller,
Hegel, Kierkegaard, Heidegger (habiendo también traducido al italiano a autores ale-
manes: Kant, Schelling, Heidegger, Stirner...) y Vico, omnipresente Vico en el pen-
samiento y en la obra de Amoroso, especialmente desde la aproximacion de ideas del
napolitano a las de Heidegger gracias a la mediacion de Ernesto Grassi, figura que
—reconoce el propio Amoroso— ejercio notable influencia sobre él. Amoroso buscod
y tratd de rehabilitar a Vico en el lugar importante que merece dentro de la historia de
la hermenéutica. Asi lo reconocid expresamente en su perfil viquiano para el volumen
especial de Cuadernos sobre Vico en 2018. Escribe en «Mi Vico hermenéutico»: «En
los afios en los que me formé, esto es, en los afios Setenta del siglo pasado, se estaba
en pleno “giro lingliistico”. Personalmente lo acogi sobre todo en lo que se refiere a
la hermenéutica de inspiracion heideggeriana y, subsidiariamente, en lo referente a la
semiologia de inspiracion saussureana. Es a la luz de estas dos corrientes, y sobre todo
de la primera, como he interpretado después a Vico. [...] dada mi procedencia desde
estudios heideggerianos, un aspecto que me interesaba y me atraia particularmente de
Grassi era el hecho de que él proponia una audaz conexidn entre Vico y, justamente,
Heidegger.» (Cuadernos sobre Vico, n. 32, 2018, pp. 19-20). El giro hermenéutico
amorosiano fue constante, un permanente maelstrom en torno al cual giraba todo,
hasta que llegaba a ser hermenéuticamente digerido el sentido de la/s filosofia/s, la
estética, los autores, las tradiciones y las realidades en que vivimos (que dice
Blumenberg)... En ese inquieto y vivo remolino del pensar, tolvanera de ideas, caian
como en tela de arafia los temas y autores de la estética clasica alemana, especialmen-
te Kant, de quien en 1984 habia publicado para Guida (Napoles) Senso e consenso.
Uno studio kantiano, y habia traducido su Logica para los tipos de Laterza (Roma,
1984); pero, sobre todo, giraban siempre en el vortice el hermeneutizado Vico y el
omnipresente —pasion de aquel joven estudioso de Filosofia— Heidegger hermeneu-
tizador; a los que seguirian, mas tardiamente, Nietzsche y Dewey.

Leonardo Amoroso pertenecia al Consejo Consultivo de nuestra revista, y cola-
boraba en ella de vez en cuando, junto con otros proyectos lanzados desde Sevilla.
Publico en Cuadernos sobre Vico: «Dos estudios italianos sobre Vico y la estética,

16 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam

n. 7-8, 1997, pp. 399-405 [trad. de José M. Sevilla]; «De Heidegger a Vico con Grassi
y Gadamer», n. 30-31, 2016-2017, pp. 19-30 [trad. de Jéssica Sanchez Espillaque]; y
«Mi Vico hermenéuticon, n. 32, 2018, pp. 19-24 [trad. de J. Sanchez Espillaque]. Y
en el volumen I de los tres que componen las actas del congreso internacional hispa-
lense de 1999, promovidas por el Istituto Italiano per gli Studi Filosofici y la Stiftung
Studia Humanitatis y a cargo de Emilio Hidalgo-Serna, Massimo Marassi, Jos¢ M.
Sevilla, y José Villalobos (Eds.), Pensar para el nuevo siglo. Giambattista Vico y la
cultura europea (La Citta del Sole, Napoles, 2001), en pp. 23-36, flanqueada por
Eugenio Coseriu y por Manuel Barrios se halla la contribuciéon de Amoroso «Vico e
la “nascita” dell’estetica».

Seria insensato pretender recoger aqui su extensa bibliografia, incluso la de
tematica viquiana, con libros compuestos de importantes ensayos sobre su lectura her-
menéutica de Vico o sobre la paternidad viquiana de la estética, tales como: Nastri
vichiani, Edizioni, Pisa, ETS, 1997 (nueva edicion en 2018); Lettura della «Scienza
Nuovay di Vico, Turin, Utet Libreria, 1998 (trad. alemana publicada por Neumann &
Konigshausen, Wurzburgo, 2006; reelaborado en italiano como Introduzione alla
«Scienza Nuovay di Vico, Pisa, ETS, 2011); Ratio & aesthetica. La nascita dell este-
tica e la filosofia moderna, Pisa, ETS, 2000, 2008 2? ed.; Scintille ebraiche. Spinoza,
Vico e Benamozegh, Pisa, ETS, 2004. Y articulos o ensayos en capitulos de libros,
como: «Da Aristotele a Vico. A proposito di Grassi e il mito», en Un filosofo euro-
peo: Ernesto Grassi, Palermo, “Aesthetica Preprint” 48, 1996, pp. 61-76; o su precio-
so «Vico, Heidegger e la metafisica», en Studi in Memoria di Ernesto Grassi, al cui-
dado de Emilio Hidalgo-Serna y Massimo Marassi, Napoles, La Citta del Sole, 1996,
tomo I, pp. 447-470 (mas tarde también en Nastri vichiani, ya citado); relacionable
con su ensayo sobre «La “Lichtung” de Heidegger, como lucus a (non) lucendo», en
El pensamiento deébil, Gianni Vattimo & Pier Aldo Rovatti (Eds.), trad. esp., Madrid,
Cétedra, 1983 (y reeds. posteriores), pp. 192-228.

También, al igual que Jos¢ Faur o Donatella Di Cesare, Amoroso rastreo la
relacion de Vico con el pensamiento y la cultura hebreas. Asi, por ejemplo, en su ya
referido libro de 2004 Scintille ebraiche. Spinoza, Vico e Benamozegh; si bien dedico
otras obras a la tradicion hebrea, como Per un’estetica della Bibbia, Pisa, ETS, 2008;
aunque tenian mas peso las obras dedicadas a la formalizacion hermenéutica de la
estética: L’estetica come problema, Pisa, ETS, 1988; Maschere kierkegaardiane,
Turin, Rosenberg & Sellier, 1990; Lichtung. Leggere Heidegger, Turin, Rosenberg &
Sellier, 1993; Schiller e la parabola dell estetica, ETS, Pisa, 2014.

Fue un ingenioso filoésofo, mas también un académico serio y responsable y un
docente preocupado por la ensefianza y por la didéctica; y en aquello en que coinci-
den tanto colegas como discipulos suyos, es en que era, ante todo, una excelente per-

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 17



Leonardo Amoroso (1952-2021). In Memoriam

sona, con integridad moral, prudencia y discrecion, conjugadas con la pasion por vivir
y el amor por la belleza; un ser elegante, del que Baltasar Gracian habria dicho:
«—(Es italiano? —pregunt6 la Muerte—. Porque eso solo le basta, que saben vivir.»
(El Criticon, 3* Parte, Crisis XI). Leonardo Amoroso celebro la vida humanisticamen-
te, y ahora, ausente, lo celebramos en las nuestras, entre aulas y bibliotecas, entre estu-
dios y hermenéuticas, lecturas y escritos donde permanece, como vibrando un diapa-
son, la palabra entonante de nuevas comprensiones y afinadora de pristinos sentidos,
ecos del ser. Su palabra, logos (A0yog) — dabar (727), ahora celebrada y desde ahora
entonada.

A nosotros nos basta en esta rememoracion del filésofo fallecido y del amigo
recordado con concluir diciendo, nuevamente por boca de Gracian: «Mas importa ser
celebrado que ser celebrador» (Oraculo, maxima CCII).

José¢ M. Sevilla Fernandez
Director de Cuadernos sobre Vico
21 de septiembre de 2021, segundo aino de pandemia

(Ea)

18 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Juan Bosco Diaz-Urmeneta Muiioz (1944-2021). In Memoriam
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico0.2021.i35.02

JUAN BOSCO DIAZ-URMENETA MUNOZ (1944-2021)
IN MEMORIAM

1 pasado 22 de Julio fallecid en Sevilla, ciudad en la que habia nacido, Juan
Bosco Diaz-Urmeneta, dentro de dos familias cultas e ilustradas, no en vano era des-
cendiente de Pedro Mufioz Seca y de Antonia Diaz, en la casa de la cual vino al
mundo.

Profesor de Estética en la Universidad de Sevilla, en la que transcurri6 toda su
vida académica, donde dejo constancia de sus notables virtudes docentes en las
Facultades de Filosofia, pero sobre todo en las de Comunicacion e Historia por los
azares de la distribucion de las cargas docentes, simultaned esta ocupacion con la
labor de critico de arte y comisario de multiples exposiciones y actividades artisticas.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.IL. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.02 [19]
© Pablo Badillo O’Farrell, 2021. Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico



Juan Bosco Diaz-Urmeneta Muiioz (1944-2021). In Memoriam

Hay que dejar establecido que, dentro de su extensisima labor publicistica, ha
dejado estudios en los que ha marcado hitos investigadores sobre casi todo el legado
de pintores sevillanos de estos Ultimos cincuenta afios, desde Joaquin Séenz y José
Soto a Teresa Duclos y Carmen Laffon, a la cuél dedico su tltima magna obra con el
Catdlogo razonado de su obra (Fundacion Cajasol, 2021). Asimismo, fueron muy de
tener en cuenta todas sus actividades e iniciativas que, en concreto en Sevilla, se pro-
dujeron de manera extensa y continuada en el CAAC y en el CICUS.

Pero, ademas de las publicaciones y actividades en este campo en las que hay
voces mucho mas autorizadas que la del que esto firma, es preciso detenerse en otro
ambito al que asimismo dedicé mucho tiempo y una buena cantidad de publicaciones.
Estas, de las que me voy a ocupar a continuacion, comienzan con la que fue original-
mente su tesis doctoral —y que dio origen a su libro Individuo y racionalidad moder-
na (1994)— y continuaron ulteriormente con una serie de articulos, traducciones y
capitulos de libros, en varios de los cuales colaboramos en su realizacion.

El ultimo libro citado lleva por subtitulo Una lectura de Isaiah Berlin, y en ¢l
se encuentra un analisis muy detallado de la obra de este autor, especialmente sobre
la base del estudio de la incidencia del pensamiento ilustrado en la conformacion del
pensamiento racional y de los contornos del individuo actuales. No obstante, Diaz-
Urmeneta dedica asimismo un amplio espacio a la consideracion berliniana del pen-
samiento romantico como la otra pata en la que se puede sustentar una adecuada con-
sideracion del pensamiento presente. En este libro ya hay dos extensos capitulos dedi-
cados a la importancia de Vico en la obra y el pensamiento berlinianos, circunstancia
que va a reiterar en un articulo muy proximo en el tiempo, publicado en 1997 en los
Cuadernos sobre Vico y titulado «Voces mezcladas. Una reflexion sobre tradicion y
modernidad», donde persigue las trazas que Berlin siguid sobre dos grandes pensado-
res conservadores, De Maistre y Burke, y como en el estudio del desarrollo de la tra-
dicion encuentran caminos distintos en relacion con el napolitano, ya que mientras
que en el francés se puede constatar su conocimiento del pensamiento viquiano, en el
irlandés, en cambio, no hay tal traza, pero si destaca Diaz-Urmeneta la defensa por
este de la permanencia e importancia de las estructuras sociales, de los cuerpos inter-
medios de la sociedad, frente a un individualismo absoluto. Pero en ambos encuentra
la sombra de Vico en la defensa del hombre histdrico frente a la teoria ilustrada del
Hombre abstracto y plenamente racional.

La figura de Berlin fue un elemento que nos uni6 en diversas empresas
intelectuales, ya que Diaz-Urmeneta fue un hombre que mostrd siempre, aparte
de una absoluta lealtad a los amigos, una enorme predisposicion a colaborar en
cualquier trabajo en grupo que considerara interesante y digno de llevar adelante.

En 1997 compatibilizo6 su labor de traductor y estudioso de la obra berliniana,
dando a las prensas el libro El Mago del Norte. J. G. Hamann y el origen del irracio-
nalismo moderno, donde, en un iluminador prologo a esta edicion, desmenuzé el

20 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Juan Bosco Diaz-Urmeneta Muiioz (1944-2021). In Memoriam

papel como heraldo de lo que habia de venir, es decir, como prototipo del prerroman-
tico, del romanticismo entendido en cierta manera como corriente de pensamiento
que iba a subvertir los principios del racionalismo ilustrado.

Cuando en 1998 puse en marcha, junto con el Prof. Bocardo, la publicacion
del primer libro colectivo que se iba a publicar en Espafa sobre Berlin, que sali6 a
la calle el afo siguiente bajo el titulo de Isaiah Berlin. La mirada despierta de la his-
toria, lo invité a colaborar y nos ofrecié una magnifica monografia que se publico en
dicho volumen con el titulo de «Los limites de la Ilustracién: una aproximacion al
concepto de experiencia en Isaiah Berliny», donde volvio a enfatizar sobre los exce-
sos que el autor inglés encontr6 siempre en las pretensiones totalizadoras del perio-
do ilustrado.

Al correr de los afios, en el 2010, organicé unas jornadas hispano-italianas
sobre el pensamiento de Berlin en la Casa de la Provincia de Sevilla, en la que, como
siempre que se trataba de esta cuestion, conté con Bosco. Y nuevamente, a pesar de
sus multiples ocupaciones docentes, investigadoras y de critica y comisariado de
arte, se mostrd dispuesto a participar en aquella reunidén que fue extraordinariamen-
te fructifera, en cuanto a las relaciones humanas con los profesores napolitanos que
participaron en ella; pero ademas produjo el fruto de un nuevo libro sobre el inglés,
que se publico en 2011 con el titulo de Filosofia de la razon plural. Isaiah Berlin
entre dos siglos, en el que Diaz-Urmeneta aportd un amplio y magnifico trabajo titu-
lado «Cuatro desasosiegos y un epilogo. (Reflexiones sobre la interculturalidad a
partir del pensamiento de Isaiah Berlin)».

La cantidad y calidad de la bibliografia es extraordinaria, pero se volco fun-
damentalmente en el campo de la estética y de la teoria de las artes, donde amén de
ser coeditor de practicamente todos los titulos de la coleccion de estética de la
Universidad de Sevilla, asimismo publicé un extraordinario volumen titulado La fer-
cera dimension del espejo. Ensayo sobre la mirada renacentista (2004), en que
afrontd un asunto que hasta ese momento habia tenido escaso tratamiento en la
bibliografia en lengua espafola.

Pero, dejando de lado la amplitud de la bibliografia y de la riqueza de intere-
ses que movieron la curiosidad y la labor de Diaz-Urmeneta, subrayaria su extraor-
dinaria capacidad de trabajo, su dedicacién al mundo universitario y, sobre todo, su
absoluta honestidad intelectual. Esta honestidad se puede comprobar de la forma més
palmaria en todo su devenir y desarrollo vital.

El autor al que venimos haciendo referencia desde el comienzo de estas line-
as, Isaiah Berlin, se encontraba en las antipodas intelectuales de Diaz-Urmeneta,
pero siempre lo respetd y a ¢l dedicod paginas espléndidas, propias de su talla intelec-
tual, ya que ¢l, al igual que opinaba el inglés, pensaba que al adversario no se le debe
tachar, sino leer e interpretar para encontrar los puntos débiles de su pensamiento

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 21



Juan Bosco Diaz-Urmeneta Muiioz (1944-2021). In Memoriam

para combatirlos, y los fuertes para asumirlos. De todas maneras, y a pesar de esa
enorme distancia, ¢l consider6 siempre a Berlin la encarnacion, como muchas veces
dijo, del liberalismo del bueno, y por ello creo que sinti6 por €l interés y le dedico
magnificos estudios, en los cuales habia siempre una evidente carga de viquismo.

Con Bosco Diaz-Urmeneta se nos ha ido un profesor integro y volcado en su
labor y un intelectual brillante y, sobre todo, honesto.

Pablo Badillo O’Farrell
Catedratico Emérito de la Universidad de Sevilla
Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico

Forodd

22 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Josep Martinez Bisbal (1950-2021). In Memoriam
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.03

JOSEP MARTINEZ BISBAL (1950-2021)
IN MEMORIAM

errar este nimero de Cuadernos sobre Vico con la luctuosa noticia de la muer-
te de Josep Martinez Bisbal, en este noviembre de 2021, nos duele doblemente: en el
corazon, por la pérdida del amigo; y en la razon, por el intelecto ya cesado. Como fri-
gida gloria, siempre dejamos a modo de pequefia inmortalidad nuestros escritos, estu-
dios y publicaciones. Mas también nuestros compromisos y acciones. Y quedan los
gestos, siempre los gestos, que hacen que en la memoria no se diluya la imagen del
rostro con el pasar de los afos. Pep (en su amada Valéncia), Pepe (para sus queridos
amigos y colegas sevillanos), Giuseppe (con los no menos amigos y comunes colegas
napolitanos), nos deja también gestos de amistad, de voluntad de poder ante los malos
momentos (como ha sufrido durante los ultimos afios por la cruel enfermedad), y de
entusiasmo frente a los proyectos y alegria en las charlas y debates. La sonrisa limpia,
que hemos querido reflejar en la fotografia de la Universidad de Valencia, queda fija-

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espaifia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico0.2021.i35.03 [23]
© José Manuel Sevilla Fernandez, 2021. Director de Cuadernos sobre Vico



Josep Martinez Bisbal (1950-2021). In Memoriam

da en la retina de muchos de los que tuvimos la suerte de ser amigos, desde cualquie-
ra de los diversos angulos de su existencia. Josep Martinez Bisbal ha muerto tras
haber vivido 71 afios. No dudamos que intensamente y con amor a la vida; pero se ha
ido siendo aun joven, sobre todo para el estudio, el ensayo y la aportacion jubilosa,
pero cada vez mas serena, del pensamiento filos6fico en cuya senda habia elegido
caminar, incorporandose a ella inicialmente desde la titulacion de Magisterio a la
Licenciatura en Filosofia y al Doctorado con su tesis sobre Vico. Su jubilacion le per-
mitiria afianzar esa directriz teorética-praxica con que se dirigia en la vida, atin a pesar
de los males que ya asomaban a inicios de la década de los afos ’10, cuando incluso
el gran fumador de tabaco negro se vio obligado a dejar la esotérica compafiia del
humo, ante las negras nubes de diagndsticos médicos. En nuestra correspondencia me
decia, en noviembre de 2013, respondiendo a mis bromas sobre su “dulce retiro jubi-
lar”, mas con entero realismo: «En efecto me encuentro en una situacion privilegiada,
la disponibilidad de tiempo se agradece y permite, por ejemplo, leer mucho por placer
o en interés propio. Y tenia, y tengo, muchas lecturas pendientes, asi que leo mucho.
La vida beata y contemplativa se siente y atrae, gusta, pero me ocupa y la altera el
empeio politico y civico de resistir y articular la resistencia de estos pueblos ante el
ataque inmisericorde [...]». La filosofia, y el compromis con su pueblo, Catadau,
donde habia nacido en 1950 y a donde se habia retirado ya jubilado; comprometido con
la politica progresista y de izquierdas, fue miembro de la plataforma civica “Valencians
pel Canvi” [Valencianos por el Cambio] y del colectivo “Joan Lluis Vives”.

Josep Martinez Bisbal era Profesor Titular de Filosofia de la Universitat de
Valéncia, ya jubilado —como he anticipado—, habiendo estado adscrito al
Departament de Filosofia de dicha universidad, donde colaboré en proyectos —aca-
démicos e investigadores— entre otros con el Director del Departamento, y también
amigo, prof. Sergio Sevilla. Ya de mas antiguo habia estado implicado en la politica
académica universitaria, y en los programas democratizadores de la institucion uni-
versitaria, apoyando el “Bloc per una Universitat Progressista, Moderna y
Valenciana”, llegando su implicacion al ejercicio del Vicerrectorado de Estudiantes,
de 1990 a 1994, en el Gabinete rectoral de Ramon Lapiedra. Martinez Bisbal fue un
militante civil en lo politico, un compromisario de la ciudadania, y un militante poli-
tico (con conciencia de la polis) y praxico en el pensamiento filosofico. Pero ante
todo, para la universidad y, mas aun, para la internacional academia viquiana, Josep
Martinez Bisbal fue siempre una inteligencia preclara y una sonrisa amable entre fre-
cuentes rostros acerados y sin muecas, un hombre dialogante y un intelectual forma-
do en incontables lecturas. La filosofia es vida, y la vida es filos6fica. Mas atin, en su
ejercicio, aprendid de su admirado José Gaos la senda bifurcada de la filosofia de la
filosofia, donde se funden el texto y el contexto, en esa gaosiana asuncion historico-
préxica que centrifuga el principio orteguiano del yo y la circunstancia, de la con-
ciencia intelectiva y el mundo, de la vida y el contorno y entorno (donde habita ine-

24 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Josep Martinez Bisbal (1950-2021). In Memoriam

vitable y a la espera, siempre, también la muerte). La muerte es una circunstancia,
algo que rodea al yo vital y lo cerca, lo limita; pero que el intelecto es capaz de tras-
cender, y la conciencia, historizdndose, es capaz de superar en el instante presente.
Un presente visto por Martinez Bisbal como voluntad de cambio a futuro; presente
dindmico y activista (como la filosofia viquiana de su omnipresente Scienza nuova,
que habiamos comenzado a traducir en edicidn critica a ‘quattro mani’, y proyecto
del que guardo la contribucion de Josep sobre los dos primeros libros para su conti-
nuacion, una vez retomado este). De que era una persona respetada y querida ha dado
cuenta la velocidad con que la noticia sobre su muerte ha recorrido la prensa local
valenciana, las ediciones digitales, y las webs institucionales de la Universidad
valenciana; no menos que el rebote en los satélites de la comunicacidon viquiana.
Giuseppe Cacciatore me dio la triste noticia, pues al momento del dbito ya habia lle-
gado el eco de esta a la patria de Vico.

La produccion biobibliografica de Pepe Martinez Bisbal esté ligada, principal-
mente, al pensamiento y la obra de Vico, dentro de cuyo movimiento de ideas, entre
estudios e interpretaciones, dedicéd parte del mismo a los Cuadernos sobre Vico, un
proyecto —mas que revista— al que estuvo vinculado desde los tortuosos —mas feli-
ces— comienzos, colaborando, publicando y, sobre todo, perteneciendo activamente
al staff de la revista. Tras una estancia investigadora becado en Napoles en 1989, en
el Centro di Studi Vichiani, finaliz6 su Tesis Doctoral Una aproximacio historiogra-
fica a Giambattista Vico. El debat italia: 1948-1968, dirigida por el prof. Sergio
Sevilla, defendida y leida en 1991 en la Universidad valenciana; texto en valenciano
—Ilengua que amaba— que en la actualidad se encuentra disponible (digitalizado en
ProQuest con UMI numero U607329) en el repositorio RODERIC de la UV
(https://roderic.uv.es/handle/10550/38810). Es una obra que, si cuenta con las autori-
zaciones pertinentes, con gusto seria traducida al castellano y publicada en Cuadernos
sobre Vico. Las contribuciones viquianas podemos dividirlas entre las publicaciones
en Cuadernos sobre Vico y otros proyectos del CIV; y en publicaciones en el &mbito
italiano. A ellas se suman todas las demas publicaciones de diversas tematicas. Sin ser
exahustivos, ni por ello completos, ofrecemos a continuacion un elenco con sus prin-
cipales contribuciones, que, al irse el autor, este deja para aumentar la vida del espiri-
tu (digase, si se prefiere, cultura) y engrandecer la Republica de las Letras. Al fin y al
cabo, verum ipsum factum.

PUBLICACIONES DE JOSEP MARTINEZ BISBAL EN CUADERNOS SOBRE VICO:

— «Nota sobre Vico en Valencian, n. 2, 1992, p. 191.

— «Globalizacion sin Dios providentey», n. 13-14, 2001-2002, pp. 335-340.

— «El De Mente Heroica: el nuevo fin de los estudios y sus recompensasy, n.
15-16, 2003, pp. 101-120.

— «El timén: la transmigracién maritima de los fAmulos rebeldes», n. 17-18,

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 25



Josep Martinez Bisbal (1950-2021). In Memoriam

2004-2005, pp. 117-130.

— «Una reedicion desafortunada», n. 25-26, 2010-2011, pp. 240-241.

— «El De ratione de G. Vico: Una critica politica del cartesianismo», n. 30-31,
2016-2017, pp. 203-220. (Volumen especial por el XXV Aniversario de la Revista).

— «Mi Vicon, n. 32, 2018, pp. 193-198. (Volumen especial por el 350°
Aniversario del nacimiento de Vico).

OTRAS PUBLICACIONES VIQUIANAS:

— «Vico in Spagna. “Per introdurre”», Bollettino del Centro di Studi Vichiani,
n. 24-25, 1994-1995, pp, 205-246.

— Autobiografia de Giambatista Vico, Giambattista Vico. Ed., trad. y n. por
MoIses GONZALEZ GARCIA & JOSEP MARTINEZ BISBAL, Madrid, Siglo XXI de Espatia,
1998.

— «Vico antes de la SN25, segiin Vico. Notas sobre el primer subtexto de la
Vita», en EMILIO HIDALGO-SERNA, MASSIMO MARASSI, JOSE M. SEVILLA, Y JOSE
VILLALOBOS (EDS.), Pensar para el nuevo siglo. Giambattista Vico y la cultura euro-
pea, Napoles, La Citta del Sole, 2001, 3 vols.; I pp. 295-319.

— [J. Martinez Bisbal — Moisés Gonzalez Garcia], «Note sulle traduzioni di
Vico in spagnolo», en Vico nelle culture iberiche e lusitane, a cargo de GIUSEPPE
CACCIATORE & MAURIZIO MARTIRANO, Alfredo Guida Editore, Napoles, 2004, pp.
63-80.

— «El “De ratione” de G. Vico: una critica politica del cartesianisme», XV
Congres Valencia de Filosofia. Josep L. Blasco in memoriam, Valéncia, Facultat de
Filosofia i Ciénces de I’Educacid. 1, 2 1 3 d’abril de 2004, coord. por ENRIC CASABAN
Mova & Josep Lruis Brasco (hom.), Valéncia, Societat de Filosofia del Pais
Valencia, 2005, pp. 7-22.

— «II timone. La trasmigrazione marittima dei famoli ribelli», Bollettino del
Centro di Studi Vichiani, vol. XXXV, 2005.

— «Vico y Ortega, de nuevo: Jos¢ M. Sevilla Fernandez, Prolegomenos para
una critica de la razon problematica», Pasajes: Revista de pensamiento contempord-
neo, n. 41, 2013, pp. 142-150.

PUBLICACIONES FILOSOFICAS/PEDAGOGICAS:

— [J. Martinez Bisbal — R. Guardiola Madera], «El acceso a la universidad
publica», Revista de educacion, n. 326, 2001, pp. 195-224.

— «José Gaos, el filosofo transterrado», Laberintos: revista de estudios sobre
los exilios culturales espanioles, n. 5, 2005, pp. 22-46.

— «Exili 1 filosofia», en Julian Pacheco: El exilio cultural — Universitat de
Valéncia, 22 noviembre 2006-28 enero 2007, Fundacion Antonio Saura, Casa-Museo

26 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Josep Martinez Bisbal (1950-2021). In Memoriam

Zavala, Cuenca, 8 febrero-31 marzo 2007. Julidn Pacheco (Il.), Ediciones de la
Universidad de Castilla-La Mancha — Fundacio General de la Universitat de Valéncia,
2006, pp. 93-107.

— «Pensamiento latinoamericano», Pasajes: Revista de pensamiento contempo-
raneo, n. 39, 2012, pp. 131-135.

— «“De la filosofia” y autobiografian, en Filosofia y vida. Debate sobre José
Gaos, a cargo de SERGIO SEVILLA & MANUEL E. VAZQUEZ GARCiA (Eds.), Madrid,
Biblioteca Nueva, 2013, pp. 41-62.

— «Conferencies de Jos¢ Gaos el 1938 a la Universitat de Valencia», Quaderns
de filosofia, n. 2, 2014, pp. 107-108.

José M. Sevilla Fernandez
Director de Cuadernos sobre Vico
30 de noviembre del 2021, 2° afio de pandemia Covid-19

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 27






ESTUDIOS VIQUIANOS






Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos — Reconsidering the History of Europe in two Vichian cycles —
Una rilettura della storia di Europa in due cicli vichiani — D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.04

UNA RELECTURA DE LA HISTORIA DE EUROPA
EN DOS CICLOS VIQUIANOS

Alfonso Garcia Marqués
(Universidad de Murcia)

RESUMEN: Este articulo es una propuesta de una nueva lectura de la historia de Europa a partir de la filoso-
fia viquiana de la historia. El resultado es la negacion de las cuatro edades de la historiografia actual (Antigua, Media,
Moderna y Contemporanea), y la propuesta de la nueva division en dos grandes ciclos, cada uno con tres subdivisio-
nes o edades. Para ello, en la primera parte, se hace una sucinta exposicion de las ideas de Vico que se van a usar en
la interpretacion de la historia europea, especialmente la doctrina del corso y ricorso, y la de las tres edades. En la
segunda, se aplican estas ideas: se periodiza la historia europea en dos grandes ciclos (un corso y un ricorso) y se
muestra como en cada ciclo se han dado las tres edades viquianas, cada una con su propia forma mentis.

PALABRAS CLAVES: G. Vico. Historia de Europa. Filosofia de la historia, A. Garcia Marqués.

ABSTRACT: This article invites to reconsider the history of Europe from the point of view of Vico’s philo-
sophy of history. As a result, the four ages of current historiography (Ancient, Middle, Modern and Contemporary)
are denied, and a new division into two great cycles is proposed instead, each one composed of three subdivisions or
ages. In the first part of the paper, some ideas of Vico that will be applied to interpretation of European history will
be exposed, in particular the doctrine of the corso and ricorso, and the one of the three ages. It is in the second part
where these ideas are applied: European history is periodized in two great cycles (a corso and a ricorso), where each
one is composed by the three Viquian ages, each one with its own forma mentis.

Keyworbps: G. Vico. History of Europe. Philosophy of history, A. Garcia Marqués.

PLANTEAMIENTO DE LA CUESTION IL Los DOS CICLOS DE EUROPA
I. LA FILOSOFIA VIQUIANA DE LA HISTORIA
1. El mundo de las naciones 2. La delimitacion temporal de los ciclos

2. El mundo civil hecho por los hombres 3 1 < tres edades del Mundo antiguo

3. Las dos modificaciones de la mente a) Edad de los dioses: 753-509 b) Edad de los héroes:
4. El ritmo ternario de la historia: las tres 50927 ¢) Edad de los hombres: 27 a.C-754 p.C.

1. Nuestra propuesta a partir de Vico

edades o 4. Las tres edades del Mundo moderno
5. Corsi e ricorsi S a) Edad de los dioses: 754-1054 b) Edad de los héro-
6. Resultado: la historia ideal eterna es: 1054-1453 c¢) Edad de los hombres: 1453-;?

CONSIDERACIONES FINALES
Este texto ha pasado la revision critica por pares ciegos. En plataforma OJS: subido 27/12/21 y aceptado 29/12/21.
© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico0.2021.i35.04 [31]
© Alfonso Garcia Marqués, 2021



Alfonso Garcia Marqués

LANTEAMIENTO DE LA CUESTION

El origen de este texto es la invitacion a impartir una conferencia a doctoran-
dos en la Universidad de Sevilla, que el prof. Jos¢ Manuel Sevilla tuvo la amabilidad
de hacerme.! Y el estimulo originario para presentar este tema en publico y luego
redactarlo de modo mas formal es la afirmacion de Vico de que la filologia sin filo-
sofia esta ciega, pero la filosofia sin filologia estd vacia.2 No hace falta recordar que,
para Vico, el término filologia alude a «la doctrina de todas las cosas que dependen
de humano arbitrio, como son la historia de las lenguas, de las costumbres, y de los
hechos asi como de la paz como de la guerra de los pueblos» (SN44, § 7; cfr. SN44, §
139); dicho en una palabra: la filologia es la Aistoria, en su sentido mas amplio y tota-
lizante, que incluye la historia social, las formas de vida, las lenguas...

La advertencia viquiana es doble. Los historiadores que no atiendan a la filo-
sofia no pueden tener una correcta comprension del devenir histérico humano: no
pueden presentar una correcta interpretacion de los periodos historicos, ni de los
acontecimientos reales en su plena complejidad social. Pero, por otro lado, Vico
esta acusando a los filosofos de haber descuidado el dar a sus doctrinas un conteni-
do concreto, una plenificacion factual. En mi opinion, la ausencia en la filosofia de
ejemplos reales, de concreciones historicas donde se puedan ver las ideas en con-
creto, en su individualidad, es un mal endémico, que explica, en parte, el fracaso
social de la filosofia.3

En este texto, me propongo hacer una aportacion —un ensayo—, a fin de
comenzar a colmar esa doble laguna que Vico sefiala. Considero que las ideas viquia-
nas sobre el sentido de la historia humana, su filosofia de la historia, su exposicion de
los principios de humanizacién... son verdaderas, acertadas: es probablemente la
mejor exposicion con que hoy contamos sobre la historia y como interpretarla. En
consecuencia, pienso que podemos —y debemos— aplicar dichas ideas para tener

1. Agradezco al doctorando Alfonso Zanica Garcia las agudas observaciones que ha hecho sobre mi
manuscrito y las amplias discusiones que sobre él hemos tenido, lo cual ha contribuido notablemente a la
mejora del texto final.

2. Cfr. SV44, § 390. Cito todas las obras de Vico por: GIAMBATTISTA VICO, Opere filosofiche, ed. Paolo
Cristofolini, Florencia, Sansoni, 1971. Para la Scienza nuova de 1744, utilizo la abreviatura SN44, y sigo la
numeraciéon de Nicolini.

3. «La filosofia contempla la razén, de donde procede la ciencia de la verdad; la filologia observa la auto-
ridad del humano arbitrio, de donde viene la conciencia de lo cierto. [...] Este axioma demuestra que
han fracasado por igual tanto los filésofos que no dieron certeza a sus razones con la autoridad de los fil6-
logos, como los fildlogos que no se preocuparon de dar verdad a sus autoridades con la razén de los fil6-
sofos. Si, por el contrario, lo hubiesen hecho, hubieran sido mas ttiles a las reptiblicas y nos habrian pre-
cedido en la elaboracién de esta Ciencia» (SV44, § 138; cfr. SNV44, § 140).

32 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

una comprension adecuada de nuestra historia europea. Digo nuestra historia europea,
porque me voy a centrar en esta parte de la historia de la humanidad, pues, aparte de
ser la que mejor conozco, es la que mas nos afecta a nosotros los europeos en la com-
prension de nosotros mismos. Eso no impide, al contrario, exige, que otros pensado-
res apliquen las ideas viquianas en la comprension de su propio devenir historico, u
otra filosofia, si es que la consideran mas acertada y fecunda.

La consecuencia mas evidente de esta consideracion viquiana de la historia
europea sera su division en dos grandes ciclos o corsi, como Vico los llama. Vico no
determina cuales son esos dos ciclos, es mas, ni siquiera propone que la historia euro-
pea haya de dividirse asi, pero de sus escritos se desprende claramente que ha habido
dos ciclos. En efecto, el libro cuarto de la Scienza nuova estd dedicado al «corso (reco-
rrido) que hacen las naciones» (SN44, § 915), mientras que, en el quinto expone «el
ricorso (retorno) de las cosas humanas en el resurgir que hacen las naciones» (SN44, §
1046), y trata explicitamente el retorno del derecho romano en el derecho feudal.

No obstante, quede claro que yo no voy a exponer el contenido de esos dos
libros, pues Vico no hace historia como la hacemos nosotros, ateniéndonos a los acon-
tecimientos ocurridos realmente y documentados fehacientemente, a las fechas per-
fectamente establecidas, etc. Este modo de hacer historia no naceria hasta el s. XIX con
Leopold von Ranke. En Vico, por el contrario, no hallamos ni una sola fecha en esos
dos libros, sino tan solo una descripcion del modo en que los hombres concebian la
realidad en las diversas etapas del desarrollo historico y como eran las cosas humanas
que creaban a partir sus concepciones. Asi pues, lo que en esos libros se expone es la
estructura historico-formal de los acontecimientos historicos.

En cuanto a mi exposicion, he de decir que necesariamente serd muy esque-
matica. Por un lado, nunca, que yo sepa, se han aplicado las ideas de Vico a la expo-
sicion y comprension de la historia universal (a la historia de las naciones), ni por
parte de los filosofos ni de los historiadores. Se trata, pues, de una primera vision
general, que no puede entrar en el analisis detallado de cada aspecto, periodo o acon-
tecimiento. Ademas, dado que de este enfoque viquiano resulta la negacion de la par-
ticidon habitual de la historia en cuatro edades, se podrian exigir explicaciones muy
amplias y detalladas que justifiquen un cambio tan drastico en la comprension de la
historia. Sin embargo, me parece claro que tales explicaciones requeririan centena-
res de paginas, imposibles de realizar en la breve extension de un articulo. Por eso,
ciertamente, aportaré datos comprobados historicamente, que no podré justificar en
el presente articulo, pero que el lector podra verificar en los textos de historia. Lo
mas interesante de mi escrito es la interpretacion de esos datos, que es lo que la filo-
sofia, en este caso de Vico, puede aportar a la obra de los historiadores, a fin de obte-
ner una auténtica y verdadera comprension de la historia.

Por todo lo dicho, voy a dividir mi texto en dos partes netamente distintas. En
la primera, expondré muy esquematicamente las ideas rectoras del pensamiento de

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 33



Alfonso Garcia Marqués

Vico para la interpretacion de la historia y, en la segunda, aplicaré dichas ideas a la
historia de Europa. Tendremos, pues, una primera parte estrictamente filosofica y una
segunda de caracter historico, donde intentaré mostrar como hay que periodizar la his-
toria y qué sentido tienen sus diversas edades. Se obtiene asi un resultado muy distin-
to de la periodizacion oficial de nuestra historia en cuatro edades: Antigua, Media,
Moderna y Contemporanea.

I. LA FILOSOFIA VIQUIANA DE LA HISTORIA

Vico es el filésofo del barroco. Pertenece a una época en que la humanidad
europea habia conseguido un alto grado de madurez, con una plena conciencia de la
realidad humana en su cuasi infinita variabilidad. Se presta especial atencion a lo
concreto, a lo particular, a las variaciones, sin desatender lo universal y tedrico, evi-
tando las rigideces abstractas y uniformizantes que luego se darian en la Ilustracién.
Vico representa la primera teoria general de la historia que es capaz de hacerse cargo
de esa riqueza y variabilidad y, al mismo tiempo, de la universalidad.

1. EL MUNDO DE LAS NACIONES

Como es sabido, la obra principal de Vico tuvo tres versiones, de las cuales, la
tercera y definitiva, la de 1744, lleva como titulo Principi di Scienza nuova d’intorno
alla comune natura delle nazioni. Esto ya nos da la primera clave de su filosofia de
la historia: el sujeto de la historia no son los individuos, ni los reyes, ni los militares,
ni los legisladores, sino las naciones. Con el término nacion, Vico no se refiere a nues-
tras unidades politicas, juridicamente constituidas, como Espafia o Italia, que a veces
llamamos Estados, sino a lo que en terminologia actual, llamamos etnias. los grandes
grupos humanos que comparten los mismos rasgos culturales, que tienen una lengua
comun, costumbres semejantes, una cierta unidad de origen e incluso tienen una vida
colectiva comun, con independencia de que sean un Estado o varios. Serian, por ejem-
plo, los griegos antiguos (a pesar de sus multiples polis y sus diversos dialectos), los
germanos (con su multiplicidad de pueblos: francos, visigodos, ostrogodos...), o los
hispanos (prescindiendo de que hayan unificado politicamente o no sus diversas
estructuras estatales, como el reino de Aragén o Ledn o Castilla o Portugal).

En referencia a Europa, no tenemos una sola etnia o nacion, pero si un conjun-
to de naciones que ha tenido un desarrollo cultural y politico més o menos paralelo.
De hecho, Europa ni siquiera como continente es un concepto geografico, sino cultu-
ral e historico, que, por haberse expandido hasta América, lo llamamos, a veces,
Occidente o civilizacion occidental. Ciertamente esa expansion es un fenomeno que
forma parte de Europa e incluso parte importante, pero no es lo caracteristico de ella,
ni lo que define su proceso histdrico total. Ese desbordar los limites del conteniente

34 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

europeo también lo podemos ver en el Mundo antiguo, cuando Roma se extendia tam-
bién por el norte de Africa y todo el proximo oriente. Por eso, en el presente texto
atender¢ fundamentalmente a lo que ha sido nuestro mundo europeo desde la antigiie-
dad hasta hoy, como una cierta totalidad de naciones que han vivido de modo parale-
lo, aunque ciertamente cada una tenga su propia historia y algunos, como los eslavos,
no se hayan incorporado a la vida europea hasta el siglo 1X-X, u otros, como el norte
de Africa, hayan dejado de pertenecer a nuestro mundo.

2. EL MUNDO CIVIL HECHO POR LOS HOMBRES
No sin cierta solemnidad enuncia Vico una de las tesis centrales de su pensa-
miento:

En tal densa noche de tinieblas, con que esta cubierta la primera y lejanisima
antigiiedad, brilla la luz eterna —que no tiene ocaso— de esta verdad, que no
puede ponerse en duda bajo ninglin concepto: que este mundo civil ha sido
ciertamente hecho por los hombres, por tanto, se pueden, porque se deben,
encontrar sus principios dentro de las modificaciones de nuestra misma mente

humana. (SN44, § 331).

Esta declaracion “evidente” de que el mundo civil, el mundo de las naciones,
ha sido hecho por los hombres es entendida por Vico de un modo peculiar, fundamen-
tado en el primer principio de su filosofia. En efecto, cuando Vico mismo interpreta
su recorrido intelectual no duda en sefialar que la biisqueda de ese principio es la tarea
que le ocupd desde el inicio: «Desde el tiempo de la primera Oratio [...], se ve abier-
tamente que yo agitaba en mi &nimo un argumento nuevo y grande: hallar un princi-
pio que uniese todo el saber humano y divino».* Dicho principio consiste en la afir-
macion «verum esse ipsum factumy («lo verdadero es lo que ha sido hecho»).5 Dicho
de otro modo, lo que Vico quiere defender es la reciprocidad o convertibilidad de lo
verdadero con lo hecho. Esto significa que, para los seres inteligentes, toda actividad
ontoldgica —real— consiste en una accidon creadora en la que se hace la realidad en
sentido fuerte (las cosas), y también se las conoce, precisamente en cuanto que pro-
ceden del agente hacedor.

Aplicado esto al hombre, significa que nosotros somos capaces de comprender
lo que hacemos. Ahora bien, dado que no hacemos el mundo natural, nos es imposi-

4. Autobiografia, 24. Vita di Giambattista Vico scrita da se medesimo (1725 y 1728), abreviadamente Autobiografia,
incluyendo ahi la Aggiunta fatta dal Vico alla sua autobiografia (1931).

5. AS, 63. De antiquissima Italorum sapientia (1710). Abrevio como AS.

6. Sobre la cuestion del primer principio, me permito remitir al capitulo segundo, titulado «Verum est_fac-
tum», de mi libro Vico. Unidad y principio del saber, Valencia, Nau llibres, 1995.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 35



Alfonso Garcia Marqués

ble comprenderlo exhaustivamente, tan solo lo conocemos en cuanto que somos capaces
de recrearlo mediante el experimento, que es lo que somos capaces de hacer y lo que
hacen las ciencias empiricas. Por el contrario, el mundo civil ha sido hecho por nosotros
y, por tanto, podemos conocerlo plenamente. Sea claro que no lo conocemos exhaustiva-
mente en sus aspectos fisicos, sino en los humanos. Dicho de otro modo, dado que los
materiales con que construimos nuestras ciudades o nuestros artefactos son naturales, no
los conocemos exhaustivamente, pero si nuestras leyes o lenguas o costumbres. Y todas
esas cosas son reales: nuestra actividad creadora es ontologica, hasta el punto de que
incluso nos creamos a nosotros mismos, no, claro, en cuanto especie biologica (proceso
de hominizacion), sino en cuanto humanos, a través de un proceso de humanizacion.

Este proceso creador fue concebido por Vico inicialmente, en su De antiquis-
sima Italorum sapientia, como un unico proceso: el agente en un solo acto conoce el
objeto y lo crea, pues conociéndolo lo hace y haciéndolo lo conoce. De este modo, el
paradigma de su verum factum es la accion divina: Dios conociendo crea y creando
conoce, en un unico acto. Ahora bien, en el De antiquissima, Vico no conseguia com-
prender como los toscos hombres primitivos podian crear lo humano sin un conoci-
miento de lo que es la sociedad, la politica, las leyes, la moral... Pero finalmente Vico
hizo un descubrimiento tardio, fruto de toda su vida investigadora, que no dudara en
llamar la «llave maestra» de su nueva Ciencia:

Los primeros pueblos de la gentilidad, por una ya demostrada necesidad natu-
ral, fueron poetas, y hablaron por caracteres poéticos. Este descubrimiento es
la clave maestra de esta Ciencia, que nos ha costado la obstinada investiga-
cion de toda nuestra vida literaria. (SN44, § 34).

Esta idea viquiana, clave de toda su concepcion, es la procesualidad interna de
la mente humana: los hombres no siempre han concebido sus pensamientos, ni han
conceptualizado la realidad del mismo modo, sino que la mente humana, por su cone-
xi6én con el cuerpo, lleva a cabo —individual y colectivamente— un proceso de
maduracion desde concepciones concretas, esquematicas, imaginativas hasta un
modo plenamente consciente de conocer, hasta una plenitud, hasta una razén total-
mente desplegada. No hay que entender esto como que una veces pensamos en unas
cosas y otras en otras, o que nuestros intereses —individuales o colectivos— varien
con el tiempo, sino que nuestras conceptualizaciones son radicalmente distintas en los
diversos momentos de nuestro desarrollo cognitivo.

Dicho de otro modo, es la primera vez en la historia del pensamiento humano
que se introduce la idea de que la propia mente se modifica temporalmente en su
modo de conocer, de ahi que Vico acufie la terminologia de modificacion de la
mente. Insisto en que la tesis de Vico es que la mente humana se modifica intrinse-
camente a lo largo del tiempo, de tal modo que tienen lugar muy distintas modalida-
des de conceptualizacion. Es decir, no basta con indicar que hay una pluralidad de

36 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

facultades (sentidos, fantasia y razén) y que estdn armonizadas; eso es necesario,
pero lo relevante es subrayar que la misma mente no siempre funciona igual: no por-
que posea distintas facultades, sino porque ellas juegan entre si en diverso modo, de
tal manera que se modifica en si la mente, dando lugar a esas modificaciones en sen-
tido viquiano. Segun esto, podriamos distinguir entre los modos de la mente huma-
na, que son sus facultades por las que decimos que conocemos sensiblemente o
racionalmente, y sus modificaciones, o sea, las maneras en que la mente unitariamen-
te opera, en funcion del diverso juego de esas tres facultades.

Por eso, en la elaboracion de la teoria de las modificaciones, Vico atiende tanto
a la unidad entre cuerpo y mente, como a la pluralidad de niveles cognitivos huma-
nos. Ateniéndose a ellos, sostiene que los modos de conocimiento humano van de lo
sensible a lo inteligible, tanto desde un punto de vista genético-individual como his-
torico: todo conocimiento humano ha de empezar por los sentidos y proceder desde
ahi a la mente. Y asi, el conocimiento de los primeros hombres es fundamentalmente
sensitivo y desde ahi se va elevando a lo puramente intelectivo: «Los hombres prime-
ro sienten sin advertir, luego advierten con &nimo perturbado y conmovido, finalmen-
te reflexionan con mente pura» (SN44, § 218).

Como he sefialado, la diversidad de mentes no hay que entenderla como
exclusiva presencia de una facultad humana, por ejemplo del sentido o de la imagi-
nacion, sino que todas pertenecen a la mente; es decir, se trata de una articulacion
simultdnea de esas facultades, aunque con el predominio —no eliminacion— de una
sobre las otras. Asi, por ejemplo, el lenguaje necesita siempre comenzar por lo sen-
sible en su formacion y, por tanto, incluso las palabras que designan conceptos pura-
mente abstractos guardan relacion con lo sensible y siempre conservan huella de su
origen (SN44, 444). En una palabra, el hombre es sentido, fantasia y razon, y esas
tres facultades estan siempre presentes y operantes, de tal modo que en cada época
de la humanidad se produce un determinado equilibrio entre ellas.

3. LAS DOS MODIFICACIONES DE LA MENTE

Vico sostiene que son dos las modificaciones de la mente humana: la mente
poética (poiética, hacedora, creadora) y la mente reflexiva (recreadora). La mente
reflexiva es la nuestra: la mente plenamente desarrollada, cientifica, capaz de elabo-
rar conceptos y teorias puramente abstractos: «Finalmente, habiéndose desplegado
toda nuestra humana razon, alcanzo la verdad de las ideas».” Por esto, Vico afirma
repetidamente que «la naturaleza racional es la verdadera naturaleza humanay .8

7. «Finalmente, essendosi spiegata tutta la nostra umana ragione, ando a terminare nel vero dell’idee»,
SN44, § 1045.

8. «Lia natura ragionevole (ch’¢ la vera natura umana)», SN44, § 29. «...dell'umanita ragionevole, ch’¢ la
vera e propia natura dell’'uomo», SN44, § 973.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 37



Alfonso Garcia Marqués

El problema es concebir como fue la mente de los hombres primitivos, cues-
tion que le costo a Vico, como €l mismo dice, toda su vida literaria. La tesis de Vico
es que esos hombres conocian mediante universales fantasticos (imaginativos), no
mediante conceptos abstractos, no mediante una total y plena inteleccion.

De este modo, tenemos dos modificaciones de la mente humana y dos momen-
tos del verum factum: el momento creador y el momento reflexivo (recreador). El pri-
mero con una sapienza poetica (hacedora, creadora), espontanea, no intelectiva, no
autoconsciente; y el segundo, una sapienza riposta (reflexiva, recreadora), en la que
reproducimos lo ya hecho real e histéricamente, pero en modo plenamente conscien-
te, teorica e intelectivamente poseido.®

Para entender qué es esa creacion, hay que tener en cuenta que no es de obje-
tos naturales, sino de las cosas reales del mundo humano: los saberes poéticos gene-
ran sus objetos al mismo tiempo que los conciben. Vico enumera articuladamente los
saberes poéticos y los objetos que ellos crean:

Los fundadores de la humanidad gentil con su teologia natural, o sea, metafi-
sica, se imaginaron los dioses; con su logica, encontraron las lenguas, con la
moral, se generaron los héroes; con la economia se fundaron las familias, con
la politica, las ciudades; como con su fisica se establecieron los principios de
todas las cosas divinas, con la fisica particular del hombre en un cierto modo
se generaron a si mismos, con su cosmografia concibieron para si el universo
completo de los dioses; con la astronomia llevaron de la tierra al cielo los pla-
netas y las constelaciones; con la cronologia dieron principio a los tiempos, y
con la geografia los griegos, por ejemplo, describieron el mundo dentro de su
Grecia. (SN44, § 367, subrayado mio).

De este modo, la tesis de Vico es que el hombre no solo cre6 el mundo civil,
sino que incluso se hizo a si mismo, transformdndose desde un estado animal a un
estado humano:

El hombre ignorante se hace regla del universo [...], pues asi como la meta-
fisica razonada ensefia que homo intelligendo fit omnia [entendiendo, el hom-
bre se hace todas las cosas], asi esta metafisica imaginativa demuestra que
homo non intelligendo fit omnia [sin entender, el hombre se hace todas las

9. «Los primeros hombres, como nifios del género humano, no siendo capaces de formar los géneros inte-
ligibles de las cosas, tuvieron natural necesidad de imaginarse los caracteres poéticos, que son géneros o
universales fantasticos [o imaginativos], para reducir como a ciertos modelos o retratos ideales, todas las
especies particulares semejantes a cada uno de sus géneros |...]. Por ejemplo, los egipcios reducian todos
los hallazgos utiles o necesarios del género humano, que son efectos concretos de la sabiduria civil, al
género de sabiw cwil, concretado imaginativamente en Hermes Trimegisto, porque no sabian abstraer el
género inteligible de sabiwo cwil y mucho menos la forma de sabiduria civil de la que fueron duetios tales egip-

cios» (SNV44, § 209).

38 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

cosas]; y esto quizd con mas verdad que aquello, puesto que el hombre al
entender despliega su mente y comprende las cosas, pero con el no entender
hace de si esas cosas y, con el transformarse, se hace humano.!?

Es importante notar la total unidén de esos dos momentos. El verum factum en
su doble aspecto, creador y reflexivo, constituye la estructura transcendental del espi-
ritu humano, que, por tanto, rige toda construccion y todo saber humanos, todo lo que
hacemos y pensamos. No son dos principios distintos, sino el Gnico verum factum en
dos momentos: el momento creador, en el que nuestra mente conociendo (sapienza
poetica), pero sin plena inteleccion, crea el mundo de las naciones, y un momento
reflexivo en que, recreando ese mundo civil que ya hemos hecho, lo conocemos cien-
tificamente, con plena inteleccion (sapienza riposta):

Y en todo este libro [segundo] se mostrard que cuanto primero sintieron en
torno a la sabiduria vulgar los poetas, fue entendido después por los filosofos
en su sabiduria reflexiva; de tal modo que se puede decir que aquellos han
sido el sentido y estos el intelecto del género humano. (SN44, § 363).

Asi los primeros pueblos, que fueron los nifios del género humano, fundaron
primero el mundo de las artes; luego, los filosofos, que vinieron mucho des-
pués y en consecuencia son los viejos de las naciones, fundaron el mundo de
las ciencias: con este se completd de hecho la humanidad. (SN44, § 498).

4. EL RITMO TERNARIO DE LA HISTORIA: LAS TRES EDADES

Cuando Vico quiere hablar de los procesos historicos reales, suele sefalar
diversas fases: «El orden de las cosas humanas procedio de este modo: primero fue-
ron las selvas, luego los tugurios, después las aldeas, posteriormente las ciudades,
finalmente academias» (SN44, § 239). De este modo ilustra el necesario proceso
desde lo tosco y pequefio, a lo complejo y grande: nihil repente maximum fit.11

Ahora bien, cuando expone el proceso necesario en que proceden las naciones,
cabria esperar que estableciese dos grandes edades: la poética y la reflexiva. Sin embar-
g0, Vico establece que la procesualidad de la mente humana se concreta histéricamen-
te en tres edades: la edad de los dioses, la edad de los héroes y la edad de los hombres.!?

10. SN44, § 405. Notese que Vico no dice que el hombre Aace (facit) todas las, sino que se hace (fit): el hom-
bre no hace productos externos, sino que se hace a si mismo humano y nacién, con todo lo que ella impli-
ca: lengua, instituciones, leyes, pactos, comercio... Y luego, cuando recrea intelectivamente el mundo de
las naciones, su mente, recreandolo, se hace todas esas cosas.

11. Vico, De nostri temporis studiorum ratione, edicion electronica a cargo de L. Pica Ciamarra, en Laboratorio
dell’ISPF, 1X, 2012, 1/2, p. 21.

12. «Ci sono pur giunti due gran rottami dell’egiziache antichita, che si sono sopra osservati. De’ quali
uno ¢ che gli egizi riducevano tutto il tempo del mondo scorso loro dinanzi a tre eta, che furono: eta degli
dei, eta degli eroi ed eta degli uvomini», SN44, § 173; cfr. § 31.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 39



Alfonso Garcia Marqués

Las naciones llevan a cabo un proceso unitario que necesariamente pasa por esas tres
edades, por la imposibilidad de transitar de modo inmediato desde una mente poética
a una reflexiva; es necesario un proceso de mediacion, que no es un mero medio, Sino
una edad con sus propias caracteristicas.

Esto comporta la idea de una temporalizacion ternaria de todo lo humano, que
Vico describe en el libro IV de la Scienza nuova: tres especies de lenguas, de carac-
teres, de costumbres, de derecho, de jurisprudencia, de autoridad, de juicios, de
gobierno, e incluso las ciencias y la misma naturaleza humana estan sometidas a ese
ritmo ternario (SN44, § 915).

A modo de ejemplo, cabe mencionar que los tres tipos de gobierno son el teo-
cratico, el de los optimates y el de los iguales (SN44, §§ 925-927). También el dere-
cho natural, permaneciendo constante como derecho natural, ha pasado por esas tres
edades: hay «tres especies de derecho natural. El primer derecho fue divino, pues |[...]
opinaban que todo eran dioses o lo hacian los dioses [...]. El segundo fue heroico, o
bien, de la fuerza [...]. El tercero es el derecho humano dictado por la razén humana
totalmente desplegada» (SN44, §§ 922-924). E incluso Vico llega a hablar de «tres
especies de naturaleza. La primera... poética» (SN44, § 916). «La segunda fue natu-
raleza heroica» (SN44, § 917). «La tercera fue naturaleza humana, inteligente y, por
tanto, modesta, benigna y razonable, que reconoce como ley la conciencia, la razon,

el deber» (SN44, § 918).
Se trata en definitiva de tres edades que recorre toda nacion. En la primera, son

los dioses los que obran, todo tiene caracter divino: es la musa, no Homero, el que
canta la Iliada, son los dioses los que obran en el mundo Homérico, Parménides reci-
be la revelacion de la diosa Justicia... En cambio, en la edad de los hombres son estos
los que realizan todo de modo inteligente. Vico no explicita las caracteristicas de la
edad de los héroes, pero podemos considerar que se trata de la edad en que los dioses
ya no obran directamente sino a través de los héroes: unos hombres especiales, extra-
ordinarios, superiores, que haciendo cosas Unicas y grandiosas consolidan la nacion y
ponen las bases para toda la futura edad de los hombres.

Una observacion importante que hay que tener en cuenta al leer la historia con
ojos viquianos es la flexibilidad de esas diversas edades. Dado que siempre son hom-
bres los que recorren esas edades, no se puede excluir totalmente ningin elemento
humano. Es decir, siempre hay sentidos, fantasia y razon; o como dice Vico, en otro
contexto, el hombre siempre es «mente, corpo e favella» (SN44, § 1045). Por eso, aun-
que el paso de la sabiduria vulgar a la reflexiva y el ritmo ternario de las edades de la
humanidad, parezcan ser pasos cronoldgicamente sucesivos, donde los posteriores
hacen desaparecer totalmente los anteriores sin que permanezca rastro de estos, Vico,
por el contrario, afirma la contemporaneidad de los tres estadios de la humanidad:

Debe establecerse este principio: dado que comenzaron simultineamente los
dioses, los héroes y los hombres (puesto que eran hombres los que fantasea-

40 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

ron los dioses y creian que su naturaleza heroica era mezcla de la de los dio-
ses y los hombres), asi al mismo tiempo comenzaron tales tres lenguasy.
(SN44, § 446. Cfr. § 412).

Esto significa dos cosas. En primer lugar que el paso a una nueva edad no eli-
mina lo anterior, sino que lo repropone de otro modo; la sabiduria reflexiva es esen-
cialmente sapienza riposta (sabiduria re-puesta; reposicion). no una eliminacion, sino
una recreacion de la sabiduria poética, creadora. Y como hemos dicho, el lenguaje,
por muy abstracto que llegue a ser, siempre guarda origen de lo concreto y sensible
de donde ha nacido (SN44, § 444). E igualmente una fase cientifica no tiene por qué
eliminar el arte, la poesia, el cultivo de lo sensible, etc.

Y en segundo lugar, que las transiciones no hay que entenderlas rigidamente
sino como una mezcla de dos edades, en las que los elementos de la primera se van
retransformando seglin la nueva mente y, por tanto, aparecen elementos de una edad
en otra, aunque eso si, retransformados. Por ejemplo, los héroes no eliminan a los
dioses, sino que ellos mismos son de naturaleza sobrehumana, divina, pero son ellos
los que obran, no los dioses como en la primera edad.

5. CORSI E RICORSI

Esta procesualidad de lo humano se ve aumentada por la introduccion de los corsi
e ricorsi, que dan a entender que las naciones concretas estdn en un proceso histérico
continuo de nacimiento, crecimiento, decadencia, y vuelta a empezar. Es decir, no solo
ha habido una génesis de lo humano y un descubrimiento posterior de las artes y las
ciencias, sino que todo eso esta sometido a un proceso de descomposicion o destruccion,
que conducird a las naciones a un estado de barbarie, del cual volveran a surgir.

El proceso final de disolucion no es una cuarta edad, sino la descomposicion
de la nacidn durante su ultima edad, la edad de los hombres. Se trata, segiin Vico, de
que la mente reflexiva, rompiendo con la sapienza poetica (deja de ser riposta), se
convierte en razon hipercritica; o sea, se trata de una subjetividad critica, que, recha-
zando todo lo anterior, pasa a ser una subjetividad individualista, dominada por una
sensibilidad descontrolada, donde la verdad es repudiada y el propio capricho es un
absoluto. Asi describe Vico este tipo de subjetividad hipercritica:

Los doctos ignorantes se dedican a calumniar la verdad y nacen asi discursos
engafiosos de tal modo que de una perfecta libertad se cae en una perfecta tira-
nia, que es la peor de todas: la anarquia, o sea, la desenfrenada libertad de los
pueblos libres. (SN44, § 1102)

Las malnacidas sutilezas de los ingenios maliciosos, con la barbarie de la
reflexion, han convertido a los hombres en fieras méas inhumanas de lo que
antes fue la antigua barbarie. [...] A modo de bestias se han acostumbrado a
no pensar mas que en sus particulares utilidades, propias de cada uno, y aca-

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 41



Alfonso Garcia Marqués

bando en lo ultimo de la delicadeza o, mejor dicho, del orgullo, a modo de fie-
ras, apenas son disgustadas, se resienten y enfurecen. Y asi, en la mayor con-
currencia o muchedumbre de cuerpos, vivieron como bestias inhumanas en
una suma soledad de animos y de voluntades, no pudiendo apenas convenir
dos, pues cada uno seguia el propio placer o capricho. (SN44, § 1106)

Ese proceso de disolucion da lugar a un nuevo corso, que Vico llama ricorso
(retorno). Vico no especifica claramente como se da, pero podriamos considerar que
si la disolucion es total, esa nacion desaparece como tal nacion y los nuevos indivi-
duos bioldgicos, sus hijos fisicos, forman un nueva nacion distinta: el sujeto historico
ha cambiado. Esto es lo mas habitual en la historia: Roma (la nacién romana) ya no
existe. Sus descendientes bioldgicos somos nosotros mismos, pero nadie puede decir
que Roma o los romanos descubriesen América o circunnavegasen el mundo. Sin
embargo, también podria darse el caso de que la disolucion no sea total, y esa misma
nacién comience un nuevo ciclo: el sujeto seguiria siendo el mismo. No obstante, para
nuestra investigacion no asumiremos esta segunda posibilidad, pues realmente no se
ha dado en la historia de Europa.

Vico no tematiza la diferencia que hay entre un corso y un ricorso, 1.e. entre el
primer y el segundo ciclo, pero algo insinta en el libro V, cuando habla del «retorno
(ricorso) del derecho romano antiguo hecho en el derecho feudal» (SN44, cap. 2). Es
decir, no es lo mismo un primer ciclo a partir de un estado ferino, que un segundo
ciclo recorrido a partir de la descomposicion de uno anterior. Evidentemente, los res-
tos del anterior pueden permanecer en el segundo, como piezas sueltas que se vuel-
ven a reelaborar. De este modo podemos ver que el derecho romano ha estado —y
estd— presente en nuestra leyes, nuestro modelo de familia ha sido el romano duran-
te nuestro ciclo, nuestras instituciones politicas y juridicas guardan restos de aquellas
(senado, sistema judicial, republicas, elecciones publicas...), y creo que el mejor
ejemplo serian las lenguas: las lenguas romances son lenguas de segundo ciclo, ela-
boradas no a partir de la ausencia de lengua, sino desde una legua totalmente hecha y
culta, que ha entrado en descomposicion y que, ya como una lengua nueva, esta reco-
rriendo un segundo ciclo.

Quede, pues, claro que el segundo ciclo (no encuentro mejor modo de decir-
lo en espafiol), no es tanto un segundo ciclo, sino un ricorso, un retorno, un “sobre-
ciclo”.

6. RESULTADO: LA HISTORIA IDEAL ETERNA

El resultado de la propuesta viquiana es el esquema general para interpretar
la historia, que es la historia de las naciones. Es lo que Vico llama la «historia ideal
eterna, sobre la cual corren en el tiempo las historias de todas las naciones» (SN44,
§ 7). Se trata de una conclusion necesaria, obtenida de sus investigaciones cientifi-

42 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

cas, de su nueva Ciencia:

Por tanto, en esta Ciencia reina esta especie de pruebas: que las cosas de las
naciones debieron, deben 'y deberan proceder tal cual en esta Ciencia han sido
razonadas, [...] y esto sucederia también aunque desde la eternidad nacieran
en el tiempo infinitos mundos, lo cual ciertamente es falso de hecho. (SN44,
§ 348).

Se trata de un esquema formalmente necesario, es decir, con la idealidad pro-
pia de lo filosofico: toda nacion ha de recorrerlo, lo cual no impide que de facto no lo
hagan, pero por motivos extrinsecos, por cuestiones meramente coyunturales. Esto no
es nada extrafio, pues todos decimos, por ejemplo, que el hombre es un viviente racio-
nal, lo cual no impide que haya personas totalmente dementes; o que el hombre tiene
un hueso frontal, pero nada impide que, a causa de un accidente, a algin hombre le
hayan tenido que poner en su lugar una placa metalica. Por eso, Vico no duda en decir
que el tema de su obra es la «naturaleza comin de las naciones», como reza el titulo
de su obra principal.

En definitiva, la tesis de Vico es que «hay leyes de la dindmica sociocultural y
hay libre albedrio; hay leyes de la historia, y a la vez el futuro es imprevisible porque
el ricorso es libre y porque no reproduce el ciclo anterior sino solo su esquemay.!3
Dicho de otra forma, las edades viquianas son como las edades humanas: por natura-
leza todo ser humano nace nifo, es luego adulto y, por ultimo anciano, aunque, per
accidens, muera siendo nifo. Y ademads, que recorra necesariamente esas tres edades
no implica que sus acciones sean necesarias: su vision del mundo y sus consiguientes
acciones tienen sentido y se comprenden en funcion de la edad que esta recorriendo,
pero ellas mismas son unicas, irrepetibles y libres.

En suma, Vico ha disefado el esquema general que recorren las naciones, «la
historia ideal eterna» (SN44, § 7), y a partir de ella podemos hacer historia con sen-
tido, con auténtica inteleccion de sus fases y procesos. Podemos cumplir el suefio
viquiano de unir filologia (historia) y filosofia: avverare il certo, accertare il vero.
Los poetas han creado este mundo civil que nosotros recreamos cientificamente,
pues «los poetas fueron el sentido, y los filosofos el intelecto de la humana sabidu-
ria» (SN44, § 779).

13. CHOzA, J., «Reflexion filosofica y desintegracion sociocultural en la antropologia de G.B. Vico»,
Anuario Filosdfico, 14, 1981, p. 47.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 43



Alfonso Garcia Marqués

II. LOS DOS CICLOS DE EUROPA

1. NUESTRA PROPUESTA A PARTIR DE VICO

La historiografia habitual divide la historia de Europa en cuatro edades y se
establece una separacion entre ellas, que no es posesion pacifica, pero aceptada fre-
cuentemente como limites orientadores: Edad Antigua (hasta el 476, caida del
Imperio romano), Edad Media (hasta el 1453, caida de Constantinopla), Edad
Moderna (hasta el 1789, Revolucion francesa) y Edad Contemporanea.

No deja de ser curiosa esa division. El mismo concepto de Edad Media ten-
dria que ser discutido: es una invencion renacentista para dar a entender que ellos
conectan directamente con el Mundo antiguo, y esos mil afos (476-1453) no son
mas que un periodo medio, de barbarie e ignorancia. Igualmente, decir que una edad
es contemporanea no significa nada, pues solo indica que se da ahora, como si al
preguntar a alguien la hora nos contestara: es la hora actual.

Y ademas, para sostener dicha division se ha tenido que recurrir a no pocos
supuestos arbitrarios, como la existencia de una supuesta edad “media”, de mil afios
de duracion y que, como tal edad, habria sido unitaria; o como la existencia de un
Imperio Bizantino (invencidn de Jeronimo Wolf en 1557, para apoyar que el autén-
tico continuador del Imperio romano no era dicho imperio, sino el Sacro Imperio
Romano Germanico); o suponer que la ciudad de Roma era lo mismo que el Imperio
romano, hasta el punto que su toma por Odoacro era el fin del Imperio romano; o
que el inicio de la revolucidn francesa fue un cambio de edad, etc.

La tesis que propongo, a partir de las doctrinas de Vico, es que Europa ha
recorrido dos ciclos —llamémoslos el antiguo y el moderno—,'* y cada uno se divi-
de en las tres edades prescriptivas: de los dioses, de los héroes y de los hombres.
Nosotros estamos al final del segundo ciclo.

Como he comentado antes, hay que entender que los sujetos —las naciones—
en cada ciclo han sido distintos. No podemos decir que las modernas naciones euro-
peas o la Union Europea sean el mismo sujeto historico que Roma o que Atenas.
Aunque los crimenes de guerra no prescribieren, no parece facil que los espafioles
podamos pedir indemnizaciones al actual gobierno italiano por los dafios causados
por Escipion el Africano en la toma de Cartagena: ni nosotros somos los cartagine-
ses, ni ellos los romanos. Por el contrario, aun oimos quejas respecto a Espaia
—con razoén o sin ella, aqui da igual— por la conquista de México; o igualmente
podriamos decir que los espafioles expulsaron a los moros de la peninsula. En el

14. Para que surja la idea de la contraposicion entre los antiguos y los modernos no hay que esperar a
la “querella” del XviI. Ya en plena Edad Media existia la conciencia de esa contraposicion. Cfr. por
ejemplo, Averroes que, en el comentario 7 al IX de la Metaphysica, comienza diciendo: «Los modernos
sostienen...» (Aristotelis opera cum Averrots commentariis, apud Junctas, Venetiis 1562, f. 231 H).

44 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

ambito cultural, no hay duda de que Llull, Vives, Sudrez o Francisco de Vitoria son
filésofos espafioles, mientras que Séneca o Averroes no lo son. Y por eso mismo pre-
sentar a San Agustin (nacido en el 354), plenamente contemporaneo del emperador
Teodosio (nacido en el 347), como un autor medieval, porque se convirti6 al cristia-
nismo, s una cosa bien extrana.!s

Asi pues, la tesis, que sostengo a partir de Vico, es que ha habido dos ciclos
en Europa y cada uno de ellos con sus sujetos historicos. EI Mundo antiguo, en
substancia, es Roma, que formd una nacién y cultura absolutamente inica y méxi-
mamente influyente. Roma es el eje que aglutina el primer ciclo, con las diversas
naciones existentes, que Roma fue integrando hasta formar una unidad politica y
cultural. Como escribe Berti: «La cultura del Imperio romano, la més grande cultu-
ra existente en la historia».!® Entre esas naciones que Roma asumid destaca espe-
cialmente Grecia, que también tiene su ciclo, inicialmente separado de Roma, pero
luego absorbido en el romano.!”

El segundo ciclo, el ricorso (retorno), es el moderno, que, tras la disolucion de
Roma, comienza con los balbuceos que daran lugar a las naciones modernas: un con-
junto de naciones juridicamente constituidas, aunadas en grandes grupos étnicos y que
hoy tienden a formar una unica estructura politica y cultural. Este segundo ciclo abar-

15. En la comn divisién de la historia de Europa en cuatro etapas es frecuente asociar el cristianismo a
la Edad Media. Presentado como una religiéon judia, el cristianismo es generalmente excluido de la Edad
Antigua. En la filosofia viquiana de la historia, la religién es un elemento fundacional y esencial de las
naciones. Consecuentemente, la filosofia viquiana de la historia ofrece las herramientas tedricas necesa-
rias para pensar, en su procesualidad historica, la dimensién religiosa del hombre. En linea con el pro-
yecto que aqui presentamos, de realizar una historia de Europa more viciano, tuve ocasion de reflexionar,
recurriendo al concepto viquiano de akmé, sobre el cristianismo en «70 pléroma toii chrénou. Humanismo
romano y religién cristiana», Revista Espaiiola 1eologia, 77, 2017, pp. 319-348.

Puesto que se trata de una larga cuestion, me limito a senalar que los receptores inmediatos del men-
saje de Ciristo fueron judios, pero pertenecientes a un mundo profundamente helenizado y latinizado, y
ademas los que la configuraron como una religion universal fueron los grecorromanos. Por eso, el cris-
tlanismo es una religioén racionalizada segin las exigencias de la episteme griega: tiene como Dios supre-
mo al Logos (Juan I, 1) y un sistema de pensamiento como una filosofia del dato revelado; el tnico texto
que admite como revelado es el texto griggo (la Septuaginta —las traducciones desde el hebreo y arameo—
y los originales griegos —deuterocanoénicos y Nuevo Testamento—); su ordenamiento interno es el siste-
ma juridico romano; su concepcion del culto a los santos esta calcada sobre el modo romano (aunque evi-
dentemente ya no son dius Caesar o dwus Augustus, sino dwus Petrus o dwus Paulus), etc.

Ademas, en el concilio de Jerusalén, convocado en el ano 50 para solucionar el enfrentamiento entre
los judaizantes y los helenistas, el cristianismo rompi6 totalmente con el judaismo: eliminé todos los pre-
ceptos judios (la circuncision, el adorar en el Templo de Jerusalén, el sacerdocio hereditario entre los des-
cendientes de Aardn, los levitas, la prohibicién de comer cerdo y animales impuros, el sistema de purifi-
caciones, la poligamia, el repudio de la esposa, le ley del levirato, etc.), y solo estableci6 dos preceptos,
que no son especificamente judios: abstenerse de la fornicacion y de los sacrificios a los idolos (Hechos, XV,
29).

16. ENRICO BERTI, «iPor qué traducir nuevamente la Metafisica?», Co-herencia, vol. 15/28, 2018, pp. 19-
28;p

17. De hecho Vico sefiala que, en el Mundo antiguo, diversas naciones como Cartago o Capua no reco-
rrieron Completo su ciclo completo, pues fueron integradas en Roma.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 45



Alfonso Garcia Marqués

caria el resto del tiempo: desde el fin de Roma a nuestros dias (y seguiria), o sea, una
parte de lo que hoy llamamos Edad Media, y toda la Edad Moderna y Contemporanea.

2. LA DELIMITACION TEMPORAL DE LOS CICLOS

El primer y principal problema con el que nos encontramos es trazar una deli-
mitacion entre los dos ciclos. Traducido a nuestros esquemas habituales la pregun-
ta seria: ;cudndo acaba la Edad Antigua y comienza la Edad Media (toda ella o la
parte que corresponda)?

Como he comentado, “medieval” es el nombre dado por los renacentistas a
un periodo del que no se consideraban herederos. Ellos pretendian conectar direc-
tamente con Roma y la Antigliedad, prescindiendo de un periodo oscurantista que
nada habia aportado, que estaba en medio por pura casualidad. Hoy sabemos que
ese planteamiento es absurdo: ningiin medieval se considerd a si mismo medieval,
y sus instituciones politicas, juridicas, sociales, culturales, no es que estén en con-
tinuidad con muchas de las nuestras, sino que son las mismas.

La idea de que el Imperio romano concluye en el 476 procede de la historio-
grafia francesa del x1x, que, desde el punto de vista de la historia de Francia, ve el
476 como el fin de la Galia como provincia romana. Si embargo, en esa fecha no
paso nada especial.’® En realidad, Odoacro, caudillo de los hérulos al servicio del
Imperio de Occidente, por diferencias en la asignacion de tierras, se enfrentd con
Orestes, que habia usurpado el poder y nombrado emperador a su hijo Romulo
Augustulo. En este enfrentamiento, Odoacro tom6 Roma, que era una ciudad cier-
tamente importante, pero no la capital del Imperio romano de Occidente. Odoacro
destituyd a Romulo (el usurpador en Roma), pero Julio Nepote, el auténtico empe-
rador, seguia gobernando amplios territorios de Dalmacia y de la Galia. Realmente
Julio Nepote fue el ultimo emperador de Occidente, pues siguid gobernando hasta
su muerte en el 480 y siempre fue reconocido como emperador por Constantinopla,
que entonces consideraba a Occidente como dependiente de ella, pues la importan-
cia de este era mucho menor. A la muerte de Julio Nepote, no se nombrd ningtin
emperador de Occidente, sino que Oriente asumio la totalidad: pas6 a ser el Imperio
romano sin mas, sin la afiadidura “de Oriente”.

A Odoacro, al servicio de Roma, se le dio el rango de patricio y el titulo de dux
(generalisimo), y se le reconocio el de rex [taliae, aunque era un rey dependiente de
Constantinopla (como otros tantos reyes y régulos de la Antigiiedad, que habian sido
parte del Impero romano); se le permitié acufiar moneda en nombre del emperador

18. «En contra de lo que se piensa habitualmente el afio 476 no supone el fin de Imperio alguno»,
GONZALO FERNANDEZ HERNANDEZ, «La crisis del Imperio Romano de Occidente (454-476 d. de C.)»,
Revista de arqueologia, 28/314, 2007, pp. 55.

46 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

(en los primeros cuatro afios en nombre de Julio Nepote), etc. Sin embargo, ante la
falta de obediencia de Odoacro, Constantinopla envi6 a Teodorico, rey de los ostro-
godos, para que lo eliminara; Odoacro fue asesinado en el 493. Posteriormente, ante
la situacién inestable creada por Teodorico, Justiniano (Emperador de los romanos
del 527 al 565) envi6 a Belisario que derrotd a los ostrogodos —estos desaparecen
de la historia—; Italia, provincia romana, pas6é a ser gobernada directamente por
Constantinopla hasta el 754 (independencia definitiva de Roma respecto al
Imperio)."?

Un siglo después de la supuesta caida del Imperio, el emperador Justiniano
tenia todavia el 80 % de los territorios del Imperio romano, incluida Italia y Roma,
hablaba latin como lengua materna, con ¢l se habia recuperado el Imperio y empren-
di6 grandes obras arquitectonicas (Santa Sofia, obras portuarias...) y culturales, como
la publicacion del derecho romano, que estaba vigente (el Digestum). En pocas pala-
bras, las formas de pensar y vivir del mundo antiguo estaban atin vigentes.

Con Heraclio (610-641) se inicia el fin de la cultura romana, se pasa a hablar
griego (que ya se iba transformando en otro idioma, en griego medieval). Heraclio ya
no es Imperator, sino Basileus. La larga guerra de veinticinco afios contra los sasani-
das acabd con la victoria de Constantinopla en la Batalla de Ninive (627), pero simul-
taneamente el Imperio se habia enfrentado a avaros y eslavos, que llegaron simulta-
neamente con los sasdnidas a sitiar Constantinopla. El Imperio romano quedo agota-
do y desestabilizado.

La nueva fuerza emergente, el mundo isldmico, se encontré con un Imperio
agotado y tras vencerlo en Yarmuk (636) se produjo un colapso en gran parte del
imperio. Para el 641, muerte de Heraclio, todo el levante y Egipto, incluida
Alejandria, ya estaban en poder de los musulmanes.?® El avance de los musulmanes
fue imparable: en el 711 estaban en Espafia y en el 712 en el Indo. Por eso, la his-
toriografia actual suele considerar el reinado de Constante II (641-668) como la
transicion en Oriente del Mundo antiguo al medieval. Ese mundo antiguo podria

19. «El Imperio romano no cay6 ni con Odoacro ni con Teodorico: ambos caudillos gemanos actuaron
como funcionarios imperiales (magistri militum praesentales [comandantes del ejercito en sitio] en nom-
bre y por cuenta del inico emperador romano en cargo. Occidente y Roma continuaban su existencia
como periferia del poder politico imperial. E incluso Teodorico abrié un periodo extraordinario de
gobierno con formas constitucionales inéditas bajo el signo de la recuperacion de los fastos de la romani-
dad y de su civilizacién». ORAZIO LICANDRO, Occidente senza Imperator: (L°). Vicende politiche e costituzionali
nell’ultimo secolo dell’Impero Romano d’Occidente 455-565 d.C. fra Oriente ¢ Occidente, L'Erma di Bretschneider,
2012. Resumen, en https://www.lerma.it/libro/9788882657413

20. Notemos que, segin la historiografia habitual, estariamos en plena Edad Media (sin ciudades, oscu-
ra y miserable), pero el comandante de las tropas musulmanas que tomaron Alejandria en el 642, Amr
ibn al-As, envi6 al califa un inventario de lo hallado: «4.000 palacios, 4.000 banos, 12.000 mercaderes de
aceite, 12.000 jardineros, 40.000 judios y 400 teatros y lugares de esparcimiento». Tomo la cita de
Wikipedia, Algjandria.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 47



Alfonso Garcia Marqués

haber sido absorbido por el mundo musulman, pero sucedioé que en el 718 Leon 111
el Isaurio obliga a los musulmanes a levantar, tras un afio, el sitio de Constantinopla,
ese mismo afio se produce la batalla de Covadonga y en el 732, en Poitiers, se frena
el avance hacia el norte de los musulmanes.?!

Ahora bien, esa expansion musulmana, entre el 636 y el 732, fue la liquidacion
definitiva del mundo antiguo, de su cultura y de sus formas de vida. Se perdieron los
centros culturales y comerciales del Mediterrdneo, con el consiguiente hundimiento
economico y cultural. Esto se puede ver con evidencia en la aparicion de las lenguas
romanicas: la transmision cultural era tan infima que ni siquiera la lengua se mantiene.
En el breve espacio de tres generaciones ya no existe el latin sino las lenguas roman-
ces. Todo ello acentuado por una doble fractura: entre el norte y el sur del
Mediterraneo, por un lado, y entre el este y el oeste de la cuenca norte, por otro.

Esta tltima fractura estuvo propiciada por los carolingios: la nueva fuerza
emergente en occidente. Estos son los que frenan el avance musulman hacia el norte
de Europa y los que en el 751, con la sancion del papado, sustituyen a los merovin-
gios, que hasta entonces seguian nominalmente gobernando. Estos eran todavia jefes
barbaros integrados en el Imperio, que mantenian relaciones de dependencia cultural,
economica ¢ incluso politica, aunque de modo muy flexible, con Constantinopla.??
Convivian con los romanos, cuyas formas de vida, lengua y cultura seguian vigentes,
pues los nuevos pueblos —como los visigodos en Espafia— formaron una tenue capa
de poblacidn, sin raices, que no consiguié permear toda la poblacién y su dominio no
penetro ni cultural ni lingliisticamente.

Por el contrario, la nueva situacion provocada por el avance musulméan hace
que los carolingios y todo Occidente rompa relaciones con Oriente. Esta ruptura se
consolida definitivamente cuando, en el 754, el papa, el poder religioso de Roma,
asume el poder politico, consagra a Pipino el Breve como Rey de los francos y
Patricius romanorum y rompe definitivamente con Constantinopla. Roma deja de
pertenecer al Imperio romano. Se constituyen nuevos sujetos histdricos, naciones con
gobiernos teocraticos, germen de la actual Europa.

Este cambio radical ha sido expuesto magistralmente por Henri Pirenne, en su
célebre obra Mahoma y Carlomagno (1922), que las investigaciones posteriores no
han hecho més que confirmar, aunque se hayan corregido datos concretos o aspectos
marginales. Esta interpretacion podemos verla confirmada en una obra reciente de

21. Este no es el lugar para hacer matices sobre la fecha exacta y su importancia de la batalla de
Covadonga o el alcance de la batalla de Poitiers, pero, al fin y al cabo, cesé el avance musulman y se pre-
par6 una nueva época.

22. «Los soberanos barbaros federados al Imperio romano reconocen la soberania nominal de un tnico
emperador con sede en Constantinopla [...]. Esta situacién perdura hasta la coronacién imperial
de Carlomagno», G. FERNANDEZ HERNANDEZ, «La crisis...», p. 55.

48 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

Stanley Payne, publicada en 2017, donde, hablando de la transicion entre el Mundo
antiguo y nuestro mundo, escribe:

Se trata de un proceso tan largo y lento, con tantos aspectos diferentes, que
siempre resulta artificial o arbitrario sefialar una fecha concreta. Existe, sin
embargo, algun consenso respecto a que el primer periodo de formacion clave
[de Occidente] discurrié entre los siglos VIII y IX.23

Y anade:

En conjunto los siglos VIII y IX ya no formaron parte del mundo antiguo, sino
de las primeras generaciones de la nueva civilizacion que llamamos
Occidente. Sus habitantes ya no eran ni romanos ni posromanos, sino europe-

(13

enses, “europeos”’, como los llamo6 la cronica mozarabe del afio 754, todos
bajo la jurisdiccion del Papa de Roma.?*

En resumen, podemos decir que el transito entre los dos ciclos se da en el siglo
VIII. Como es logico las fechas concretas son simbolicas: 636 (Yarmuk), el inicio de
la disolucion; 718 (Constantinopla y Covadonga) y 732 (Poitiers), se frena el avan-
ce musulman, y los restos de la Antigiiedad no son integrados en la nacion musul-
mana (o arabe), abriéndose asi la posibilidad de un segundo ciclo, un ricorso, para
Europa. Y finalmente, 751, cuando los carolingios asumen el poder facticamente, o
754, cuando el papa consagra rey a Pipino el Breve como Rey de los francos y
Patricius romanorum, y Roma deja de pertenecer al Imperio: nacen en occidente los
nuevos sujetos histdricos.

3. LAS TRES EDADES DEL MUNDO ANTIGUO

Una vez que hemos delimitado el corso y el ricorso de Europa, podemos pasar
a ver muy esquematicamente cOmo se organizan las tres edades en cada uno de ellos.
Tendremos que determinar una primera edad en la que los dioses son los que obran,
donde todo es divino; una segunda, en donde los héroes, realizando acciones sobrehu-
manas, ponen los cimientos y estructura del ciclo; y una tultima edad en la que los
hombres, ya todos iguales, obran de modo racional. Y si es el caso —como lo ha sido
en ambos ciclos—, habra que describir la disolucion de la edad de los hombres.

a) Edad de los dioses: 753-509.
El primer ciclo se inicia con la fundacion de Roma (753), la primera olimpia-
da (776) y la composicion de la Iliada y la Odisea (s. vii). Evidentemente se puede

23. STANLEY PAYNE, En Defensa de Espaiia, Madrid, Espasa, 2017, p. 44.
24. Ibid., p. 46. Siguiendo esa terminologia que insinda Payne podriamos decir que nuestro mundo ha
tenido un corso: el romano, y un ricorso: el europeo.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 49



Alfonso Garcia Marqués

retrotraer el inicio 200 afios antes, hasta los acontecimientos («selvas, tugurios») que
permitieron esos acontecimientos simbolicos, pero es claro que esas son las fechas
simbolicas. Esta primera edad se extiende hasta la fundacion de la Republica romana
(509) y el inicio de democracia en Atenas (507).

Podriamos preguntarnos si este ciclo comenz6 con las migraciones helenas del
siglo xx a.C. Ciertamente los jonios, eolios y aqueos fueron recorriendo su propio
ciclo historico hasta la edad de los héroes, que fue truncada por la invasion de los
dorios (s. x11), que destruyeron la civilizacién aquea y dieron lugar a los llamados
siglos oscuros (1100-900) sin ciudades y sin escritura. En el siglo 1x comenz6 la
recuperacion cultural, social, econdmica... En las ciudades jonias del Asia Menor, se
formaron los rasgos de la civilizacion griega clésica, que se difundio por el mundo
heleno. Adoptaron el sistema fenicio de escritura, basicamente silabico, pero intro-
dujeron las vocales, con lo cual aparecid por primera vez en la historia de la huma-
nidad un alfabeto completo en sentido estricto (con vocales y consonantes). Crearon
una nueva organizacion politica y social de la ciudad: nace la polis.

De modo paralelo podriamos tratar los precedentes de la civilizacion romana
entre el siglo X y el viiL. Por los cambios en el modo de inhumacion, se puede estable-
cer que los latinos llegaron al Lacio en torno al 1000. Pero en definitiva, podemos
coger como fechas simbolicas las sefialadas, que es cuando nace la nueva civilizacion,
1.e. se inicia el corso.

En esta edad las obras la realizan los dioses (la Iliada la canta la musa, no
Homero). El derecho es magico, con formulas sagradas, que solo conocian algunos.
Rémulo mat6 a Remo por violar el recinto sagrado. Los dioses son los que deciden el
combate entre Horacios y Curiacios. Los gobernantes (los 7 reyes legendarios) tienen
caracter sagrado, gobiernan por voluntad de los dioses. Los dioses se mezclan con los
hombres. E incluso los filosofos reciben su doctrina de los dioses (Parménides) o afir-
man que “todo estd lleno de dioses” (Tales).?s La filosofia en esta edad no pasa de ser
balbuceos incipientes (a pesar de las tesis de Heidegger). Si no hubiesen existido
Platon y Aristoteles, simplemente no habria habido filosofia. Solo consideraciones o
reflexiones al estilo del pensamiento oriental.

b) Edad de los héroes: 509-27.

El inicio de la Republica (509) y de la democracia (507) marca el cambio a la
edad de los héroes, que se prolonga hasta Actium (31), cuando Augusto queda de
facto como Unico gobernante de todo el Mundo antiguo, o el 27, cuando Augusto
toma juridicamente el poder y comienza el Principado.

25. Frag. 11 Al y A23. H. DIELS-W. KRANZ, Die Fragmente der Vorsokratiker, W. Hildebrand, Berlin, 1960-64.

50 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

En esta edad se forma un mundo que duraré establemente siglos, e influird en
el segundo ciclo. Los rasgos de esta edad son claramente diferentes de la anterior. En
lo politico tenemos la Republica y la democracia, que no son gobiernos democraticos
en sentido moderno, sino el gobierno de los optimates: de esos que son mas que hom-
bres y que tienen derechos propios (no privilegios), pues su naturaleza es distinta, es
heroica. La Lex duodecim tabularum (450) recoge perfectamente esta situacion: se
constituye juridicamente el Senado y el pueblo romano (SPQR), los optimates y el
pueblo, y al mismo tiempo, nace el derecho constitucional, el derecho publico, el
derecho civil. Nace también un nuevo derecho penal, basado en pruebas, no en juicios
de los dioses.

Los héroes que forjaron ese mundo fueron los que dieron esos pasos de gigan-
te, consolidando la republica, redactando la Ley de las doce tablas, creando todas las
instituciones juridicas, militares, comerciales... Y si queremos citar héroes concretos,
tenemos a Alejandro Magno y Pericles; a Escipion el Africano y a Quintus Fabius
Maximus Ovicula Cunctator, en cuyo epitafio se escribid: «Unus homo nobis cunc-
tando restituit rem» («Un hombre Unico aplazando restituyo la republica»,? en alu-
sion a que €l solo, con su estrategia militar, impididé que Anibal se aduefiara de Roma.
Sin ese héroe singular, el mundo seria radicalmente distinto de lo que es hoy).

Aqui podriamos afnadir una pléyade de hombres de cultura, pero me limitaré
a mencionar a Ciceron, cuyo latin ha estado —y sigue estando— presente durante
milenios y continia vigente en nuestro espafiol y, sin exageracion, digo que en todas
las lenguas occidentales. Los que fijaron por escrito y nos legaron el Corpus home-
ricum o el Corpus aristotelicum. Platon, cuya Academia pervivio 900 afios (387
a.C.-529 p.C.) y cuya filosofia seguimos estudiando hoy para comprender la reali-
dad y a nosotros mismos. Y Aristoteles, continuamente presente en la historia del
pensamiento humano, creador de la ciencia, de la biblioteca cientifica, del método
cientifico en general, del método matematico tal como lo concebimos hoy, cultiva-
dor de la filologia, creador de la nuestra biologia y entomologia modernas... Como
dice Hegel, «uno de los mas ricos y profundos genios cientificos que jamas hayan
existido: un hombre que nunca ha podido ser igualado».?” ; Acaso no seria algo mas
que hombre?

El altimo héroe que cierra esta edad fue Julio César: estadista, militar, cientifi-
co (historiador, creador de las bibliotecas publicas romanas), organizador de la vida
social, creador del calendario juliano (el primer calendario preciso de la humanidad,
en esencia el mismo que aun tenemos). Sus creaciones politicas siguen presentes y su

26. ENNIO, Annales, IX, 309. Cito por http://www.thelatinlibrary.com/
27. GW.¥. HEGEL, Lecciones sobre la Historia de la Filosofia, trad. de W. Roces, 3 vols., F.C.E., México 1955,
vol. I, p. 237.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 51



Alfonso Garcia Marqués

nombre aun resuena cuando hablamos del Zar de Rusia, del Kaiser de Alemania, o de
toda la simbologia de Estados Unidos, copiada de Roma.

¢) Edad de los hombres: 27 a.C-754 p.C.

La edad de los hombres comienza con el gobierno de Augusto y dura hasta la
disolucioén del corso. El inicio fue una etapa de esplendor considerada como la «ple-
nitud de los tiempos».28 La episteme griega —la verdad teérica—, y el ius romanum
—la verdad practica— se habian dado la mano para crear el mundo humano, hecho vida
en instituciones politicas, juridicas, econdmicas, cientificas... La subjetividad huma-
na habia alcanzado un pleno grado de autoconciencia y libertad, como podemos ver
en las Confessiones (398) de Agustin de Hipona o en los retratos romanos de El
Fayum (ss. I-111). Esa union de episteme y ius es el nucleo del humanismo: la primera
vez que la humanidad alcanzo6 plenamente lo humano en cuanto tal. Por eso, retorna
en el segundo ciclo (el ricorso, el retorno), como un paradigma al que volver conti-
nuamente para recrearlo en formas nuevas: vinum vetus in utres novos.

Esta edad se puede dividir en tres etapas. Una primera de esplendor, hasta el
395, cuyo mejor siglo fue llamado por Edward Gibbon, en su Historia de la decaden-
cia y caida del Imperio romano, «el momento mas feliz de la historia de la humani-
dad». Los cincuenta afios de anarquia militar (235-284) supusieron los primeros desa-
fios graves para esta edad. No obstante, Diocleciano consigui6 una reorganizacion del
espacio politico y publico, que se ha dado en llamar el Dominado, que hace que este
periodo se prolongue hasta el 395, muerte de Teodosio el Grande, pues fue el altimo
que pudo gobernar el Imperio romano en toda su extension.

A partir de entonces comienza un periodo de decadencia, como se evidencia de
la incapacidad de gobernar unitariamente todo el Imperio romano, una extension que
durante siglos habia sido gobernada sin dificultades especiales. Esa incapacidad obli-
ga a dividir el imperio en dos partes, que llamamos Imperio romano de Oriente e
Imperio romano de Occidente.

Con esto comienza una segunda etapa en la que ciertamente Oriente se recupe-
16, especialmente con Justiniano, y aun tuvo momentos de esplendor politico, militar
y cultural (como la edicidon del Digestum), pero en Occidente los problemas se acu-
mularon, incrementados por la migraciones continuas de los barbaros. No obstante, en
el siglo vI todavia encontramos autores de relieve, como Boecio, que es propia y
estrictamente un romano: escribia el latin y, por cierto, de extraordinaria calidad,
hablaba perfectamente el griego (como Cicerdn o César), fue consul, incluso sus dos

28. PABLO DE TARSO, E])zsz‘ola a los Gdlatas 4, 4: «Ubt venit plenitudo temporus, musit Deus Filwm suum». En
«*“To pléroma tot chrénou”. Humanismo romano y religion cristiana», Revista Espaiiola de Teologia, 77
(2017), pp. 319-348 comento el sentido de la expresién paulina.

52 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

hijos también lo fueron..., pero tras la muerte de Boecio (525), ya no encontramos
filésofos de relieve. Los romanos més capaces abandonan las instituciones docen-
tes y fundan nuevos sistemas culturales al margen de las instituciones romanas:
Benito de Nursia, noble romano, funda Montecasino (529) y Casiodoro (Magnus
Aurelius Cassiodorus Senator), que habia sido senador romano, Magister officio-
rum 'y Praefectus praetorio, abandono la politica para fundar Vivarium (540). Y ya
a finales del v1 la decadencia cultural es patente, como atestigua Gregorio de Tours,
historiador romano, que se queja en el 591 de la notable incultura de su gente: «Ay
de nuestros dias, porque ha perecido el estudio de las letras entre nosotros y no se
encuentra en el todo el pueblo un rétor que pueda publicar por escrito los aconteci-
mientos actualesy».?

Como ya he comentado, a partir del 636 tenemos una ultima etapa, ahora de
total disolucion de las formas de vida del Mundo antiguo, para dar paso a una nueva
realidad a partir del 754.

4. LAS TRES EDADES DEL MUNDO MODERNO

a) Edad de los dioses: 754-1054.

La historia de nuestro ciclo, de los nuevos sujetos de la historia europea, o
sea nosotros mismos como colectivo historico, tiene su origen en el siglo viii,
como he procurado mostrar mas arriba. El fin de esta primera edad hay que situar-
la aproximadamente a mitad del siglo X1, con un conjunto de fendmenos que luego
comentaré. Tomo como fecha simbdlica el 1054, cuando se produce el Cisma de
Oriente.

En esta nueva edad de los dioses, los hombres vuelven a conocer mediante uni-
versales fantasticos y vuelven a crear el mundo humano, nuevas naciones, a partir de
la disolucidn total de Roma, lo cual no impide que elementos o construcciones suyos
permanezcan en este segundo ciclo, pues como dice Pierre Grimal «la civilizacion
romana, ciertamente, no ha muerto, pero, inicamente en la medida en que da naci-
miento a otra cosa que no es ella misma, esta llamada a asegurar su supervivencia
hasta nosotros».3? De este modo, vuelven de nuevo a aparecer los modos de vida pro-
pios de la edad de los dioses, que nos pueden parecer irracionales, pero responden a
la necesidad establecida por Vico: homo non intelligendo fit omnia.

Ahora son los “dioses” quienes vuelven a actuar directamente en la tierra y son
el respaldo de toda accion humana. De nuevo, los reyes reinan gratia Dei (por la gra-
cia de Dios) y es necesario que el papa —Dios en la Tierra— respalde su actuacion.

29. GREGORIO DE TOURS, Historiarum Francorum hbri X, praefatio, en Bibliotheca Augustana,
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost06/Gregorius/gre_hipr.html.
30. PIERRE GRIMAL, La civilizacion romana, Paidos, Barcelona 1999, p. 64.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 53



Alfonso Garcia Marqués

Pipino el Breve ha necesitado la aprobacion del papa para llamarse rey, y la consagra-
cidén o uncidn sacra para poder gobernar: tenemos de nuevo los gobiernos teocraticos.
Los espafioles vimos con nuestros propios ojos a Santiago Matamoros en Clavijo
(844; o seglin quieren ahora los historiadores en Albelda, 859), quien con su empuje
dio la victoria a los cristianos. O igualmente vimos en Simancas (939) a san Millan,
montando un caballo blanco y blandiendo su espada, tal como se le representa en un
cuadro conservado en la catedral de Sevilla, en cuya leyenda consta que mat6 a ochen-
ta mil musulmanes (casi tantos como todo el ejército de Abderraman).

De modo semejante, vuelven los juicios de Dios y las ordalias. Si dos rivales
se enfrentan con las armas en un juicio de Dios, es seguro que con la intervencion
divina el que lleva razén triunfara. Igualmente el inocente no se quemara cuando le
apliquen fuego o flotara en el agua a pesar de la enorme piedra que le aten. Se acude
continuamente a la proteccion de los santos, que son los titulares de las iglesias. No
hay una iglesia dedicada a Dios, sino a san Pedro o san Pablo.

La alta cultura se ha perdido y atn no ha resurgido. Ciertamente la primera
edad de los dioses tuvo a su Homero y Hesiodo o a los presocraticos, pero la cien-
cia se ha perdido, ahora también tendremos un renacimiento carolingio o un Escoto
Eritgena, pero el resultado no fue —ni podia ser— la aparicion de una ciencia refle-
xiva, sino la creacidon de las estructuras embrionarias de la politica, instituciones
civiles y religiosas, de lenguas modernas, etc.3!

Quiero subrayar dos elementos esenciales de esta edad de los dioses: la apa-
ricién del germen inicial de las naciones modernas y el nacimiento de nuestros
actuales idiomas. Esto muestra la capacidad creadora de esa edad. Notese que es
indiferente o, si queremos, es coyunturalmente historico que los diversos grupos
étnicos hayan dado lugar a un Estado actual o varios. Podria haber fracasado la
unién de Castilla y Aragon, o no haberse dado en 1870 la unificacion de Italia o la
de Alemania, pero eso no quita que lo que Vico llama nacidén germana o italica o
hispanica, con sus diversos pueblos y variantes, son un sujeto historico que ha man-
tenido la continuidad desde su origen en la nueva edad de los dioses.

Y en cuanto a las lenguas, tenemos que en el siglo viil se hablaba latin en todo
el viejo solar occidental del Imperio romano, ciertamente modificado respecto al
clasico, pero latin al fin y al cabo, y que en el siglo 1X, por el contario, tenemos ya

31. Todavia en el 871, el rey Alfredo el Grande, se lamenta de que no haya un minimo de cultura en
Gran Bretafa: «La ensefianza en el pueblo inglés habia caido tan bajo que habia poquisimas personas,
incluso entre los eclesiasticos, al sur del Humber, que pudiesen comprender en inglés el canon de la misa,
o traducir una carta del latin al inglés; y creo que no habria muchos mas alla del Humber. Habia tan
pocas personas capaces, que no consigo recordar ni una sola al sur del Tamesis en la época en que he
comenzado a reinar». Prefacio, Cura moralis de san Gregorio, ed. H. Sweet, King Alfreds West-Saxon Version
of Gregory’s Pastoral Care, Londres Tribner, 1871.

54 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

el francés, el espafiol o el italiano, o si queremos un conjunto de variantes roman-
ces incipientes como la lengua de oil, el castellano antiguo o el toscano.

b) Edad de los héroes: 1054-1453.

En esta nueva edad, ya no son los dioses lo que obran en el mundo y gobiernan
sino los optimates: los protagonistas no son los nobles de origen divino, ligados a la
posesion de la tierra, sino los nuevos grupos sociales que basan su poder en el cono-
cimiento y el dinero.

Como siempre, fijar una fecha para el exacto comienzo de una edad es una tarea
necesaria, pero hay que realizarla siendo conscientes de que siempre nos encontramos
con un lapso de tiempo mas o menos amplio, dentro del cual cabe sefialar una fecha
especialmente simbodlica. Podemos ver que, en torno a la mitad del siglo xi, la forma
mentis de los europeos cambia y, con ella, su modo de vida, con un despliegue prodi-
gioso propio de una edad de los héroes. En concreto, tenemos un importante auge de
la ciudades, que se traduce en un nuevo fendmeno a gran escala: la vida ciudadana, en
todas sus dimensiones culturales, sociales, artesanales, comerciales. La poblacion se
incrementa notablemente, se busca el poblamiento de nuevas tierras, se incorporan
nuevos pueblos a Europa, como Polonia y Hungria, se desarrolla la agricultura, hay un
importante crecimiento econémico, desarrollo de la artesania y el comercio, nace el
romanico... Aparecen grandes centros comerciales (Génova, Venecia...), capaces de
llegar incluso a China. Surgen nuevas técnicas e instrumentos (arado de vertedera, bra-
jula, torno de hilar, relojes, polvora, papel, méaquinas xilograficas, etc.).

Ahora bien, lo importante es comprender la mente de esos creadores.
Intentémoslo. En la edad de los dioses, con los carolingios la realeza adquiere carac-
ter sagrado: los reyes son los representantes de Dios en la tierra. En consecuencia, el
emperador del que seria llamado Sacro Imperio Romano Germénico es quien nom-
braba a los obispos, para el ejercicio de las funciones sacras, al igual que nombraba
otros funcionarios para funciones militares o econdmicas, y todos ellos ligados al
emperador por vinculos de fidelidad personal. Ahora bien, hemos de tener en cuenta
que habia una multitud de nobles rurales, con su relativa autonomia del poder central,
que se amplia con el fraccionamiento del Imperio carolingio. Formando parte de todas
las cortes —de nobles o de reyes o la imperial—, estaban los obispos, que realizan las
funciones ceremoniales y sagradas, de tal modo que tenemos una pluralidad de igle-
sias locales, vinculadas esencialmente al poder civil-sacro, cuya coordinacion entre
ellas, ya desde el siglo 1X, corria a cargo no del papa, sino del emperador, «por eso,
antes del siglo X1, es oportuno hablar de iglesias, en plural, més que iglesia».’* Esta

32. GIUSEPPE ALBERTONI v T1ZIANA LAZZARI, Introduzione alla storia medievale, Bolonia, Il Mulino, 2015, p.
249. Quede claro que esta afirmacion se limita al segundo ciclo.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 55



Alfonso Garcia Marqués

dependencia de la funcion religiosa respecto al poder civil, se extendia incluso al
papa, a pesar de su relativa independencia por poseer el poder politico en los Estados
pontificios. En concreto, el Privilegium ottonianum otorgaba al emperador la capaci-
dad de elegir al papa o, al menos, la necesidad de dar su aprobacion para que el ele-
gido pudiera ser papa.

En oposicion a esa mentalidad, en torno a la mitad del siglo xI1, surge un
nuevo modo de pensar, una nueva mente, que niega la sacralidad del poder real, o
sea, en la nueva mente los reyes dejan de tener cardcter divino y, por tanto, no tie-
nen potestad para elegir obispos o al papa, ni estos se subordinan en modo alguno
al poder politico. En consecuencia, se independiza la funcion religiosa, y los multi-
ples obispos occidentales pasan paulatinamente a estar coordinados por el obispo de
Roma, cuya autoridad crece, no solo moral, sino juridica y efectivamente. A esta
nueva situacion se opusieron los reyes, que perdian su sacralidad y su influencia, de
ahi el largo conflicto entre Iglesia y poder politico, llamado lucha o querella de las
investiduras. Por parte de la Iglesia, este fenomeno se manifestd en la llamada refor-
ma gregoriana que comienza con Ledn IX (1049-1054) y tiene su punto culminan-
te con el monje Hildebrando (Gregorio VII, 1073-1085), autor del Dictatus papae
(1075), donde ya es formalmente negada la realeza sacra, y concluye con el concor-
dato de Worms (1122). Estamos plenamente en la edad de los héroes.

Esta nueva mentalidad, activamente promovida por la Iglesia, tuvo dos efec-
tos importantes. El primero fue el Cisma de Oriente (1054), que produjo una ruptu-
ra en la Iglesia, que dura hasta hoy dia. En Constantinopla, el emperador tenia tam-
bién caracter sagrado y el patriarca de Constantinopla dependia de €l; por eso, tenia
el titulo de Patriarca ecuménico, pues, dado que el emperador era el unico que tenia
derecho al gobierno politico universal, el patriarca, dependiente de ¢él, lo tenia al
gobierno religioso universal. Leén IX (1049-1054), quien inici6 la reforma grego-
riana, exigio el reconocimiento de su primacia, no solo moral sino juridica y efec-
tiva. Sin embargo, para el Emperador y el Patriarca de Constantinopla, era imposi-
ble, en su forma mentis, aceptar las propuestas de Leon IX, pues la realeza era
sagrada y por encima de la funcion religiosa episcopal. La concordia era practica-
mente imposible: la ruptura de 1054 mostraba no ya la distancia entre dos iglesias,
sino la separacion entre dos mentes, la divina y la heroica.

La otra consecuencia es la aparicion de los nuevos poderes civiles que tampoco
reconocen la sacralidad del rey. El rey o los nobles ya no son la voz de Dios, sino la
opinion del gobernante, que se puede discutir o, incluso, negar. Surgen asi las asamble-
as parlamentarias de los siglos Xi-xii (Cortes en Espana, Parlamento en Inglaterra,
Estados generales en Francia) al margen de los nobles, cuya sacralidad ya es negada:
una nueva forma de organizacion politica, cuya consulta era necesaria para las cuestio-
nes decisivas de gobierno (impuestos, declaracion de la guerra o de la paz...).

56 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

Creo que se ve con claridad que, en la mitad del siglo x1, se produce el cambio
de edad viquiana. Podemos tomar como fechas simbdlicas el 1049 (el comienzo del
pontificado de Ledn IX, iniciador de la reforma), el 1073 (comienzo del de Gregorio
VII, el gran reformador) o el 1075 (Dictatus papae). Ahora bien, teniendo en cuenta
la importancia del Cisma de Oriente —llamado también el Gran Cisma—, incluso
para nuestros dias, y que en ese momento se separan Oriente, que sigue en la edad de
los dioses, de Occidente, que entra en la edad de los héroes, creo que ese 1054 podri-
amos considerarlo como la fecha mas simbdlica para marcar el inicio de esta edad.

En cuanto a las naciones, tenemos que, a partir de las unidades politicas naci-
das en la edad anterior, se forman nucleos estables y fuertes, que permitieron la con-
solidacion de Europa. Esta se constituye en una potencia capaz de sobrevivir frente al
islam (organizacion de las cruzadas), e incluso frente a Constantinopla, impidiendo
que se frustre el ciclo. Estas unidades politicas ya no desaparecen, sino que con sus
l6gicas modificaciones histdricas son nuestras naciones actuales. Quiero decir que
entre estas entidades y nosotros hay una total y plena unidad: somos el mismo sujeto
historico, aunque entonces en la forma de Castilla, Ledn, Aragon... y ahora como
Espana; o en la forma de Reino de las Dos Sicilias, Venecia, Estados pontificios... y
ahora como Italia.

Esta transformacion se da no solo en el &mbito politico, sino en todo lo huma-
no, como habia establecido la teoria viquiana: es un nuevo modo de pensar que trans-
forma todo. Es el ricorso: el retorno retransformado del derecho escrito, de las prue-
bas judiciales, de la ciencia con nuevos sistemas e instituciones de ensefianza (las
Universidades: las nuevas academias y liceos), un nuevo modo de concebir la religio-
sidad (6rdenes mendicantes, de naturaleza urbana y no rural), nueva estética grandio-
sa (el romanico y el gotico; catedrales)... Y de modo muy especial las lenguas moder-
nas se consolidan y pasan a ser sutiles instrumentos para la expresion del pensamien-
to, los sentimientos, la vision del mundo: nosotros hablamos las lenguas que consoli-
daron y dignificaron los héroes de esta edad.

Aunque en nuestro imaginario los héroes de ese periodo eran los guerreros,
como, por ejemplo, los jefes de las cruzadas (1096-1291), que impidieron la destruc-
cion de Occidente, sin embargo, hay que considerar como héroes —incluso con
mayor motivo— a los que construyeron ese mundo civil, humano, aiin plenamente
presente entre nosotros y del que atin vivimos. Me refiero a los que hicieron el siste-
ma parlamentario, a los fundadores de las universidades, a los creadores —en ricor-
so— de la filosofia como saber autdbnomo y de las ciencias (medicina, artes liberales,
teologia...), a los constructores de las catedrales roménicas (XI-XII) y goticas (XIII-XV),
a los fundadores de las o6rdenes religiosas urbanas (s. Xii)...

Y si queremos poner ejemplos concretos, tenemos a los héroes que eran simultane-
amente estadistas, politicos, militares, juristas, promotores de cultura. .., como Fernando

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 57



Alfonso Garcia Marqués

I (1201-1252, reconquistd media Andalucia, promovio el castellano y las catedrales de
Burgos y Leon), Federico I Hohenstaufen (1194-1250, realiz6 una cruzada, cre6 la pri-
mera Universidad civil, la de Napoles...), Inocencio III (1198-1216, que reorganizo el
derecho eclesiastico, organizo cuatro cruzadas, delimitd las relaciones entre poder
civil y poder religioso, promovid las universidades, las ordenes mendicantes, refor-
mo la vida religiosa laica...). Y en cultura y ciencia no podemos olvidar a los héro-
es que construyeron un mundo de pensamiento aun presente entre nosotros: Alberto
Magno, Tomas de Aquino, Duns Escoto, los calculatores...; o Dante Alighieri (1265-
1321), cuya influencia ha sido decisiva para la actual lengua y cultura italiana y para
toda la modernidad.

En pocas palabras, podemos ver que esa mal llamada Baja Edad Media no
fue un periodo oscurantista, en blanco y negro, miserable y violento, sino una lumi-
nosa edad de héroes, que nos dieron nuestras naciones, nuestros sistemas politicos
participativos, nuestras lenguas, nuestras universidades, nuestro sistema legal,
nuestras catedrales... Somos nosotros en nuestra edad heroica.

c) Edad de los hombres: 1453-;7

Como siempre, es dificil establecer una fecha tajante para un cambio de edad.
No obstante, los acontecimientos que se acumulan en torno a la mitad del siglo XV
pueden ser tomados como el corte de edades: la caida de Constantinopla (1453), el
fin de la Guerra de los Cien Afios (ultima guerra feudal de caracter sucesorio) tam-
bién en 1453 y la invencién de la imprenta por Gutenberg (como fecha simbolica
de este invento se puede tomar también el 1453).33

Ahora bien, ciertamente lo decisivo es que aparece una nueva modificacion de
la mente humana, en terminologia viquiana, o si queremos un nuevo tipo de hombre:
el renacentista, que es un auténtico paradigma de la modificacion de la mente de la
edad de los hombres. Ahora el hombre toma el puesto central en la nueva concepcion
de la realidad: es lo que se llama antropocentrismo, frente a la edad de los dioses, de
caracter teocéntrico o la edad de los héroes centrada en la construccion de un mundo
civil comun. Esto no quiere decir que el renacentista fuera ateo, mas bien todo lo con-
trario: en el inicio de esta edad de los hombres todos eran creyentes y la cuestion de
la religion, la interpretacion de la Biblia, etc., eran de méaxima importancia. Los rena-
centistas ponen en primer plano al sujeto, al individuo, con su personal vision de la
realidad, con su subjetividad, con su libertad, con su deseo de originalidad: el hom-
bre es un ser autbnomo, aunque tenga relacion con la divinidad.

33. Quiza para los hispanos, por sus peculiares circunstancias historicas, su edad de los héroes se prolon-
ga casl un siglo mas mezclandose con la edad de los hombres, pues fueron héroes quienes ensancharon
Espana hasta América.

58 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

El renacentista es, ademads, un humanista: un hombre centrado principalmen-
te en los aspectos humanos —individuales y politicos—, que toma como modelo el
humanismo clésico de los latinos y griegos, pero no para seguirlos servilmente, sino
para recrearlos de modo nuevo. Eso, como hemos visto, es lo propio del ricorso: es
un retorno retransformado del corso. Por eso, la originalidad pasa a primer plano:
ciertamente en la anterior edad —la de los héroes— se cultivo el estudio de los cla-
sicos e incluso consideraban que sabian mas que aquellos, pero eso se debia a que
ellos iban “a hombros de gigantes” (de héroes, diria Vico); por el contrario, los
humanistas consideraban que ellos, a partir de los estudios clasicos, habian recrea-
do de modo original una nueva vision del mundo: la vision de los hombres propia
de esta nueva época. Estamos en la edad de los hombres.

Al igual que la primera edad de los hombres, esta segunda edad tiene también
sus etapas. La historiografia habitual es consciente de que el nuevo periodo inicia-
do en el Renacimiento, llamado Edad Moderna, concluye hacia mitad del xix. Los
historiadores franceses adelantan esa fecha al inicio de la Revolucion Francesa
(1789), pero hay que notar que el inicio del proceso no fue lo decisivo, sino el triun-
fo de las diversas revoluciones burguesas (concluyen en 1848), que abrid una nueva
etapa en el conjunto de las naciones Europeas, dando lugar a una fragmentacién
multiple, que ahora comentaré.

A esta fragmentacion contribuy6 decisivamente el triunfo del Romanticismo
(1770-1848). Este movimiento critica al hombre como sujeto racional, duefio de si,
que domina sus tendencias no racionales. Ademas, cultiva una subjetividad exalta-
da, individual y colectiva, que quiere romper no solo con la tradicién antigua, con
el humanismo romano, sino también con sus formas mas recientes renacentistas,
barrocas e ilustradas, para buscar sus raices en una remota e hipotética tradicion de
cada nacion (etnia) europea: los germanos, los italos, los eslavos...34

Otro acontecimiento importante en el cambio de etapa viene producido por la
segunda revolucion industrial (a partir de 1840) y las espectaculares aplicaciones
técnicas de la ciencia, que transformarian la vida y la mentalidad de los europeos
durante esta segunda mitad de siglo x1x. La ciencia se populariza y todos se hacen
conscientes de la importancia de la ciencia y de la tecnologia. Se difunde el positi-
vismo de Auguste Comte (1798-1857), con todas sus variantes cientifistas: el unico

34. Es altamente significativa la posicion de Johann Wolfgang Goethe: «Ossian ha desplazado en mi
corazon a Homero» (J.W. GOETHE, Los sufrimientos del joven Werther, trad. José Maria Valverde,
Barcelona, Planeta De Agostini, 2008, p. 38; carta de 12 de octubre 1772). Como es sabido, Ossian fue
una burda supercheria de James Macpherson (1738- 1795) que levant6 oleadas de entusiasmo en el
mundo anglogermano, pues vieron en €l sus propias raices superiores a las grecorromanas. El mismo
Goethe admiraba esa obra, la tradujo al aleman y la cit6 en su Werther a lo largo de varias paginas,
para enmarcar el momento cumbre del suicidio de Werther.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 59



Alfonso Garcia Marqués

conocimiento valido es la ciencia. El predominio no ya de la ciencia, sino de la tec-
nociencia (la ciencias aplicadas con sorprendentes resultados) trajo dos consecuen-
cias inmediatas. Una general: los conocimientos anteriores (de la Antigiiedad e
incluso de los siglos inmediatamente precedentes) parecian como balbuceos de
nifos o incluso como un montén de falsedades ingenuas; los libros dejaron de ser
la memoria de los conocimientos de la humanidad, para ser la informacién de los
ultimos descubrimientos cientificos. Y otra particular: la filosofia deja de ser el
conocimiento y comprension por excelencia de la realidad; ya no caben grandes sis-
temas filosoficos en los que se enmarca todo el conocimiento cientifico y humano
(estética, ética, politica...), sino solo posiciones fragmentarias, puntos de vista,
corrientes de pensamiento, que coexisten entre si y que casi todas estan atin presen-
tes en nuestros dias: psicoanalisis, fenomenologia, existencialismo, hermenéutica,
filosofia analitica, etc.

Ahora bien, esa negacion de la posibilidad de un pensamiento unitario, que
lleva a la fragmentacion en diversas corrientes de pensamiento, va alin mas lejos intro-
duciendo las ideologias. Se trata de una vision de lo humano —del individuo y de la
sociedad— que no intenta una explicacion valida para todo ser pensante, sino una
defensa de puntos de vista particulares o de intereses de grupos, donde la racionali-
dad, la verdad, la objetividad, la investigacion cientifica... carecen de peso, son irre-
levantes o usadas torticeramente para los propios intereses subjetivos e individualis-
tas. En terminologia viquiana, el sensus communis ha dejado de ser comun, para mul-
tiplicarse en formas irreconciliables en el seno de la nacion. Y, en consecuencia, tene-
mos la fragmentacion social en forma de partidos politicos, o sea, los ciudadanos
corrientes que luchan por conseguir el poder, guiados por una nueva figura, la del
politico profesional, que busca la posesion del poder como Unica finalidad.

Esta pérdida de racionalidad, convertida en mentalidad ideoldgica, ya ha alcan-
zado a la filosofia y se expande incluso a la ciencia, al menos a las ciencias no duras
(a la psicologia, antropologia, historia, politologia, etc.): los cientificos de estas disci-
plinas interpretan arbitrariamente la realidad o incluso la falsean, en funcion de intere-
ses particulares (invencion de una historia nacional, falseamiento de datos antropoge-
néticos, ideologias burguesas, liberales o socialistas, teorias contra la Biblia...).

De este modo, ha entrado en crisis la naturaleza humana propia de la tercera
edad, que Vico habia descrito asi: «La tercera [especie de naturaleza] fue naturale-
za humana, inteligente y, por tanto, modesta, benigna y razonable, que reconoce
como ley la conciencia, la razén, el deber» (SN44, 918). Visto con los ojos de Vico,
podemos considerar que esta época, dentro de la edad de los hombres, se caracteri-
za por la fragmentacion: la idea de fondo es que lo humano no es universal, sino
particular, multiple, con formas irreductibles entre si. No se trata, como habia hecho
el Barroco, del reconocimiento de la pluralidad y variabilidad de lo humano, de

60 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

variaciones humanas que se reconocen mutuamente dentro de lo humano comun,
sino que lo humano se plurifica de modo equivoco, es decir, en el fondo no son
variaciones de la naturaleza comun de las naciones, sino un individualismo radical,
una subjetividad exaltada hasta lo irracional, una «barbarie de la reflexiony.

Ahora bien, a partir de la década de los 70 del siglo xx, nuestro ciclo histori-
co ha acentuado el sesgo que habia tomado en la tltima etapa, dando lugar a la lla-
mada Posmodernidad o mejor Tardomodernidad, pues aun estamos en el segundo
ciclo, el moderno, pero segun parece, en su fase final. Ha tomado fuerza la idea de
que la modernidad ya no tiene vigencia, ahora solo cabe un subjetivismo extremo
con una total ausencia de verdad; estamos en la época de la posverdad.’s No se trata
tan solo de la vigencia de la concepcidn reductiva de la razon —cientifismo, natu-
ralismo...—, donde hay universalidad y acuerdo en los aspectos técnico-matemati-
cos de nuestra praxis, aunque en las otras dimensiones de la accion humana —arte,
moral, politica, sociedad, religion—, no la hay ni puede haberla, pues caen fuera del
campo de la razon, la razon calculadora nada tiene que decir ahi. Ahora, en la
Tardomodernidad, el cientifismo, el escepticismo y el irracionalismo han quebrado
la confianza en la razon, al negar la posibilidad de un conocimiento estricto del
mundo real; la razén cientifico-técnica es incapaz de dar explicacidon de si misma,
de justificar su método, su alcance cognitivo, de mostrar su racionalidad. Tenemos
asi un pensamiento deébil (Vattimo, Lyotard, Deleuze), totalmente relativista: es
imposible que haya una verdad valida para todo ser pensante. Pero hay mas, se ha
llevado la irracionalidad mas all4 de los limites de lo imaginable, pues no se insis-
te tan solo en la pluralidad cacofonica de voces, sino que se sostiene que ni siquie-
ra hay una realidad comun sobre la que podamos hablar y debatir: «Ya no hay punto
de vista privilegiado ni objeto comun a todos los puntos de vista”.36

Muchas cosas podrian decirse de este final de ciclo, que ya muestra un indu-
dable malestar. No quiero hablar de las matanzas y exterminios, militares y civiles,
provocados en nuestro siglo XX por las ideologias, sino preguntarme ;qué pensar de
una sociedad sometida al yugo de una ley positiva, dictada bajo la arbitrariedad de
los parlamentos, que sin limites dictaminan el bien y el mal, cumpliendo asi el
«seréis como dioses» (Génesis 3, 5)? ;Qué pensar de una sociedad cuyas autorida-
des y biempensantes, a través de una burocracia irracional infinita y de una censu-

35. Aunque hay antecedentes en el uso del nombre y del nacimiento de esta forma de pensar, su difusién
imparable comienza en 1979 con el libro de JEAN-FRANGOIS LYOTARD La condicién posmoderna.

36. GILLES DELEUZE, La ldgica del sentido (Barcelona, Paidos, 1994), apéndice I, 1, p. 263. En el marco de
mi proyecto de repensar la historia curopea, sobre el aspecto de la forma mentis actual publiqué un articu-
lo titulado “La subjetividad contemporanea interpretada diacrénicamente a partir de G.B. Vico”,

Tropelias, 31, 2019, pp. 21-36.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 61



Alfonso Garcia Marqués

ra social delatora, ejercen un control absoluto sobre los cuerpos y las conciencias?
(Qué pensar de nuestra sociedad europea en la que «mds de una de cada seis per-
sonas ha tenido un problema de salud mental en 2016, lo que equivale a alrededor de
84 millones de personas. Y, por otro lado, en 2015, las muertes de mas de 84.000 per-
sonas en los paises de la UE se atribuyeron a trastornos mentales y a suicidios»?3

En mi opinidn, dependiente de Vico, a partir de 1970 habriamos entrado en una
ultima fase de la edad de los hombres, que podemos llamar de Tardomodernidad o
epoca de la fragmentacion, pues se caracteriza por la disolucion de las formas de vida
creadas en nuestro segundo ciclo: disolucion de las naciones consolidadas en la edad
de los héroes, disolucion del sujeto racional consciente y autobnomo en un poliédrico
haz de identidades sin ninguna unidad, disolucién de instituciones basicas como el
matrimonio, disolucién de la moral y la ética en los intereses y sentimientos subjeti-
vos, disolucion de la cultura y el arte como expresion del espiritu en una pos-cultura
y un pos-arte des-ontologizados y sostenidos en un discurso subjetivista. ..

En definitiva, los tres principios viquianos de humanizacién estan siendo
deconstruidos tenazmente: mas de un alumno mio se ha sonreido sarcasticamente,
cuando he leido en voz alta las tesis viquianas sobre los principios que rigen la pleni-
tud (la akmé) de una sociedad: todos los pueblos tienen religion, en la creencia de que
hay un Dios providente; celebran matrimonios solemnes, con la conciencia de que se
deben moderar las pasiones y tener responsabilidad sobre la prole; y entierran a sus
muertos, en la conviccion de que las almas son inmortales (SN44, § 130 y § 333).

CONSIDERACIONES FINALES

1) Considero que las ideas de Vico sobre la historia son importantisimas para
hacer una correcta division de los periodos histdricos. En primer lugar, establecien-
do los ciclos que cada colectivo humano ha recorrido (para nosotros, dos), en
segundo lugar dividiendo cada ciclo en tres edades (de los dioses, de los héroes y
de los hombres) con sus diversas mentalidades, y finalmente establecidos diversos
periodos o etapas dentro de cada edad.

2) Igualmente considero capitales las ideas viquianas para entender el senti-
do de los procesos historicos. No hubo una época primitiva en que los hombres
hayan sido irracionales o actuado de modo absurdo, sino que cada edad tiene sus
caracteristicas generales necesarias, en cuanto al modo de pensar y, consecuente-
mente, de obrar. Y dentro de las etapas de cada edad, especial atencion merece la
etapa de descomposicion o disolucion al final de la tercera edad, pues, conociendo

37. OCDE-EU, Health at a glance: Europe 2018 state of health in the EU cycle, p. 11. Se puede consultar el texto
en: https://www.oecd-ilibrary.org/social-issues-migration-health/health-at-a-glance-europe-2018_
health_glance_eur-2018-en.

62 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos

—y reconociendo— que se esta o se inicia a estar en esa etapa, se podrian poner
soluciones que contribuyan a superarla.

3) La visién viquiana ayuda a entender la continuidad del tejido historico en
un triple sentido. En primer lugar, que el sujeto de la historia son las naciones
(etnias) y, por tanto, hay que explicar la historia atendiendo a la génesis, consolida-
cion, plenitud y disolucion (si es el caso) de las naciones. En segundo lugar, que las
nuevas naciones o sujetos que surgen en el segundo ciclo mantienen elementos o
creaciones del anterior, que siguen vigentes en cuanto que retornan recreados en el
ricorso. Esto ayuda a entender como nuestro mundo, nuestro ricorso, estd permea-
do por los logros del corso, que retransformamos e integramos de modo nuevo. Y,
en tercer lugar, nos hace comprender como el abandono de las creaciones del pri-
mer corso —por ejemplo, el olvido del ius naturale gentium—, o de los logros de
nuestra edad de los héroes —por ejemplo, nuestras universidades, nuestras len-
guas—, lleva a la edad de los hombres a una crisis de identidad, a una «barbarie de
la reflexion» e incluso a una disolucion.

4) También ayudan las ideas de Vico a entender los procesos culturales. Es
absurdo hablar de Agustin de Hipona como un medieval, o Dante como pertene-
ciente a una edad de ignorancia y barbarie. Igualmente nuestras lenguas pasan las
diversas fases vinculadas a su ciclo histérico: de nacimiento, consolidacion y pleni-
tud; y, si es el caso, de descomposicion o transformacidn en otra nueva realidad, en
otra nueva lengua, como ha ocurrido con el latin y el griego del primer ciclo. Y,
como ya sabemos, muchos aspectos del corso permanecen en el ricorso, aunque
retransformados. Asi es en la filosofia, en la ciencia, en las lenguas, y para dotar de
inteligibilidad plena a esas realidades es necesario conocer coémo fueron en el pri-
mer ciclo.

5) Por ultimo, las ideas de Vico ayudan a superar los clichés erroneos de
buena parte de la historia oficial o, al menos, de la cultura popular. Por ejemplo, la
division de la historia en cuatro edades (Antigua, Media, Moderna y Contemporanea)
estd mal hecha. La Edad Media no fue una época horrible, de miseria e ignorancia;
simplemente no existid. Hablar de una Edad Contemporanea es no decir nada, solo
que es la actual, pero no sefiala caracteristica alguna. La interpretacion correcta es
que tuvimos nuestra edad de los dioses, ciertamente con su barbarie e ignorancia,
pero también con su potencia creadora, y luego nuestra edad de los héroes: aquellos
que construyeron y consolidaron nuestras naciones, nuestras lenguas, nuestro
mundo, que ahora nos dedicamos asiduamente a disolver, lo cual nos indica que
estamos al final del ricorso, del retorno, y nos sitiia nuestro mundo europeo en su
contexto historico real.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 63






Reflexiones en torno a la primera edicion milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de Giambattista Vico — Reflections on the first Milanese edition
(1801) of Giambattista Vico’s New Science — Riflessioni intorno alla prima edizione milanese (1801) della Scienza Nuova di Giambattista Vico —
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.05

REFLEXIONES EN TORNO A LA PRIMERA
EDICION MILANESA (1801) DE LA CIENCIA NUEVA
DE GIAMBATTISTA VICO

Maurizio Martirano

(Universidad de la Basilicata, Potenza)

RESUMEN: La intencion de este articulo es reconstruir —en la medida en que sea posible, dadas las lagunas existentes
en la documentacion— el significado y el papel, en el Milan de la Republica Cisalpina, de la primera edicion de la
Scienza Nuova de Vico, publicada por la “Coleccion de Clasicos Italianos” en 1801, por la “Tipografia de Clasicos
Italianos” (sita en la calle del Bocchetto, n° 2536), donde trabajaba en calidad de director el joven Giovanni Silvestri.
Estudios ahora consolidados han sacado a la luz la accion ejercida por las numerosas iniciativas editoriales empren-
didas en ese periodo, algunas de ellas organizadas gracias a la contribucion de los principales protagonistas de esa
etapa (de Foscolo a Monti, de Lomonaco a Cuoco, por citar solo algunos nombres) los cuales, empefiados en la difi-
cil busqueda de una sintonia con el poder politico, directa o indirectamente tuvieron un papel en el nacimiento y en
la formacion de una “moderna comision estatal”.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, G. Silvestri, U. Carpi, siglo XIX, prensa, ediciones Scienza nuova, filosofia civil italiana,
M. Martirano.

ABSTRACT: The aim of this article is to reconstruct—as far as possible, given the gaps in the scholarship—the mea-
ning and role, in the Milan of the Cisalpine Republic, of the first edition of Vico’s Scienza Nuova, published by the
“Collection of Italian Classics” in 1801, by the “Typography of Italian Classics” (located at Carrer del Bocchetto, n°
2536), where the young Giovanni Silvestri worked as director. Consolidated studies have now brought into light the
role accomplished by numerous editorial initiatives that were undertaken in that period, some of them organized
thanks to the contribution of the main protagonists of the time (from Foscolo to Monti, from Lomonaco to Cuoco, to
cite just a few names). While engaged in a difficult quest for harmony with political power, those characters had a
direct or indiret role in the birth and formation of a “modern state commission”.

KEYy WoRDS: G. Vico, G. Silvestri, U. Carpi, 19th Century, print, editions of Scienza nuova, italian civil philosophy,
M. Martirano.

La traduccion espariola del texto original e inédito ha pasado la revision critica por pares ciegos. En plataforma OJS, subido 17/12/21
y aceptado 31/12/21.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico0.2021.i35.05 [65]
© Maurizio Martirano, 2021 © de la traduccién: Maria José Rebollo Espinosa, 2021



Maurizio Martirano

Q La intencion de este articulo es reconstruir —en la medida en que sea posi-
ble, dadas las lagunas existentes en la documentacion— el significado y el papel,
en el Milan de la Republica Cisalpina, de la primera edicion de la Scienza Nuova de
Vico, publicada por la “Coleccion de Clasicos Italianos” en 1801, por la “Tipografia
de Clasicos Italianos” (sita en la calle del Bocchetto, n® 2536), donde trabajaba en
calidad de director el joven Giovanni Silvestri.! 1801 es ciertamente un afio impor-
tante, sefialado, como ha escrito Umberto Capri, por «trabajos individuales profun-
dos», que cambiaron a los hombres de una generacion entera, muchos influidos por
las problematicas viquianas, que actuaron sobre todo desde el punto de vista politi-
co, contribuyendo a la construccion de la identidad nacional a través de la revalori-
zacion de aquellas tradiciones culturales capaces de hacer emerger el pasado de las
naciones, mostrando asi la tension hacia la libertad y la independencia. Estudios
ahora consolidados han sacado a la luz la accidn ejercida por las numerosas inicia-
tivas editoriales emprendidas en ese periodo, algunas de ellas organizadas gracias a
la contribucion de los principales protagonistas de esa etapa (de Foscolo a Monti,
de Lomonaco a Cuoco, por citar solo algunos nombres) los cuales, empefiados en
la dificil bisqueda de una sintonia con el poder politico, directa o indirectamente
tuvieron un papel en el nacimiento y en la formacion de una «moderna comision
estatal».? En particular, las investigaciones en torno a los “viquianos” involucrados
en las iniciativas y en las asociaciones tipograficas® han contribuido a aclarar la

1. Cfr. La voz de E. MARAZZ1, Silvestri, Giovanni, en el “Dizionario Biografico degli Italiani”, vol. 92,
2018. Es interesante un pasaje extraido del Catdlogo di tutte le opere dal tipdgrafo-litografo-calcografo ¢ negocian-
te di libri ¢ stampe cav. Giovanni Silvestri dal 1799 a tutto agosto 1855, Milan, Ditta Giovani Silvestri, 1856, p.
XII: «En el afio 1801 se formé la Societa tipografica dei Classici Itaham compuesta por el contable
Merli, el ingeniero Innocenzo Giusti, y el doctor Giulio Ferrano. Giusti, conociendo el i mgemo desarro-
llado por Silvestre y su habilidad en el arte, lo nombré director de dicha tipografia, tanto mas cuanto
que Silvestre habia ideado una nueva distribucion de la caja de composicioén, cuyo uso habia sido bien-
venido entre varios impresores, como bastante apropiado para obtener mayor rapidez en el trabajo.
Aunque él hubiese recibido tal encargo, no abandoné sin embargo su propia tipografia, que atendia
durante la noche, teniendo como compaiiero de trabajo a Felice Rusconi. Pudo, por tanto, publicar, en
el afio 1801 vy siguientes, las Rime de Bertola, la Mascheroniana de Monti, los Dialoght det Morty de Pagés,
etc. Mientras tanto, la Societa tipografica de’Classici italiana se establecia, inaugurandose dando a la
luz las Gronache de G. Villani. El gobierno protegia con sumas considerables dicha publicacién, y el pre-
sidente de la Republica aceptd la dedicatoria. Esta Antologia, que se continué hasta 1815, se compone
de 250 volimenes, retine a la flor de la literatura italiana, y valié para propagar en esos tiempos el buen
gusto de las letras italianas y el amor a la lengua patria».

2. Cfr. U. CARP1, Patrioti e napoleonici. Alle origini dell’identita nazionale, Pisa, Edizioni della Normale, 2013,
pp- 400 e 185-186.

3. Entre las mas conocidas y estudiadas se puede recordar la de Raffaele Netti, ubicada en el n® 561 de
la Strada Nuova —verdadero centro de difusiéon de la propaganda democraUcaA, y la de la Tipografia
Milanesa de Aniello Nobile y Carlo Antonio Tosi. En particular esta Gltima fue un importante centro

66 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

capacidad de agregacion politica y cultural desarrollada por las imprentas, en las
cuales se comenzaban a lanzar los presupuestos para el paso del antiguo sistema a
un nuevo régimen editorial .4

En tan complejo contexto, aqui apenas esbozado, poner el centro de atencion
en las elecciones en torno a Vico obradas por la “Coleccion” significa intentar refle-
xionar acerca de un motivo fundamental, esto es, el papel ejercido en aquellos afios
por una lectura politica del filésofo napolitano, desarrollada a partir de los componen-
tes post-revolucionarios, cuyo cardcter era «desesperadamente pesimista», signo de
un historicismo «traumatizado» por la tempestad revolucionaria que habia perdido la
confianza en la «coronabilidad de los ciclos».> Una cuestion que se revela original
también para comprender, citando algunos temas que a ella se unen, en qué modo la
tradicion historico-cultural desarrollada en el sur en la época pre-revolucionaria, en

de unidn politica para los exiliados napolitanos, entre ellos Vincenzo Cuoco y Flaminio Massa, el cual,
entre 1800 y 1801, publicé alli los Sagg: Politic de Mario Pagano vy los Pensieri Politici de Vincenzo Russo,
utiles para difundir en Milan las lineas del experimento politico que se habia llevado a cabo en Népoles
entre embestidas revolucionarias y masonicas (cfr. En particular los estudios de A. DE FRANCESCO,
Vincenzo Cuoco. Una vita politica, Roma-Bari, Laterza, 1997, p. 42 y ss., e ID., Costrutre una identita nazionale:
politica culturale e attinta editoriale nella seconda Cisalpina, in Unwersalismo e nazionalita nell’esperienza del giacobinismo
italiano, editado por L. LoTTI y R. VILLARI, Roma-Bari, Laterza, 2003, pp. 339-354. Importantes tam-
bién: ID., L’ltalia di Bonaparte. Politica, statualitd e nazione nella penisola tra due rivoluzioni, 1796-1821, Turin,
Utet, 2011 e ID., Storie dell’Italia rwoluzionaria e napoleonica, Milan, Mondadori, 2016. De Francesco sostiene
que la decision de publicar los Saggr politici de Pagano y los Pensieri politici de Russo reflejaba «el propoésito
de asegurar una plena difusiéon, en Milan, de las diferentes lineas culturales presentes en Népoles en el
curso del experimento republicano e intentar mantener en equilibrio aquel diversificado conjunto de posi-
ciones politicas que, bajo el manto del comin republicanismo, de hecho, a menudo habian terminado en
conflicto» (sobre esto cfr. ID., Leggere il «Platone in Italia» agli inizi del secolo xXx1, en V. GUOCO, Platone in Italia,
editado por A. DE FRANCESCO y A. ANDREONI, Bari, Laterza, 2006, p. XXXYV). Siempre importantes las
reflexiones de R. CARDINI, Ideologie letterarie dell’eta napoleonica (1800-1803), Roma, Bulzoni, 1973.

4. Tema de gran alcance profundizado en particular por las contribuciones de G. ALBERGONI, «Politica,
cultura e intellettuali a Milano dall’eta rivoluzionaria al Quarantotto», en L'editoria ialiana nel decennio fran-
cese: Conservazione e rinnovamento, editado por L. MASCILLI MIGLIORINI y G. TORTORELLI, Milan, Franco-
Angeli, 2016, pp. 13-31 e ID., «I letterati a Milano nella transizione tra eta napoleonica e Restaurazione»,
en Milano 1814: la fine di una capitale, editado por E. PAGANO y E. Riva, Milan, FrancoAngeli, 2019, pp.
121-139. Sobre las iniciativas editoriales, cfr. también Editor: italiani dell’Ottocento, editado por A. GIGLI
MARCHETTI (¢t alir), Milan, FrancoAngeli, 2004.

5. U. CARPL, Patrioti e napoleonici. Alle origini dell’identita nazionale, cit., p. 63. A Carpi se debe una de las mas
importantes interpretaciones de la época revolucionaria y napoleodnica, construida sobre la idea de que
los patriotas, empenados en salir del desengano de la ilusiéon de la revolucién, encontraron como unico
camino el de la restauracion de los tiempos de la politica y el de la recomposicion de los fragmentos rotos
de la historia: Guoco, con la viquiana evocacién del mito de una antiguissima Italorum sapientia; Custodi con
la verriana organizacién de los materiales de una cultura nacional de la modernidad; Salfi con la funcién
de trade d’union entre estos dos historicismos nacionales (ibid., p. 109). Sobre estas problematlcas véase tam-
bién ID., «Appunti su ideologia postrivoluzionaria e riflessione storiografica dopo il Triennio giacobino»,
en I riflesst della rvoluzione dell’89 e del triennio giacobino sulla cultura letterar italiana, actas de Congreso desarrol-
lado en Portoferraio-Rio nell’Elba el 28-29-30 de septiembre de 1989, editadas por G. VARANINI, en la
Ruvista di studi napoleonict, 1-2, XXIX, 1992, p. 85. Para una discusién de las tesis de Carpi, cfr. F.
TESSITORE y M. MARTIRANO, «Un momento del vichismo primo ottocentesco. In ricordo di Umberto
Carpi», Bollettino del centro di studi vichiani, XLIV, 2014, respectivamente pp. 201-218 y 218-225.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 67



Maurizio Martirano

primer lugar el viquismo de matriz politico-juridica de la cultura reformista napolita-
na, concentrado sobre el vinculo con la efectualidad historica, podia adaptarse al con-
texto del Milan napolednico; para investigar si los ritmos de la revolucion (naturales
y politicos) podian ser considerados desde la perspectiva de la ciclicidad del devenir
historico garantizando, al mismo tiempo, una continuidad no lineal del desarrollo; o
incluso para establecer como el nexo entre filosofia y filologia podia realizarse sobre
la base de la dialéctica entre la definicion de un nuevo orden social y legislativo y la
comprension de los origenes.

La “Coleccion de los Clésicos Italianos” nacia de una iniciativa de algunos
exponentes de la nueva burguesia milanesa, empefiada en construir formas de asocia-
cionismo (de las cuales en el Mildn napolednico estaba sustancialmente excluida la
politica)® que se revelaron utiles también para las posibilidades de supervivencia ofre-
cidas a quienes participaban en los proyectos subvencionados por el sistema publico.
Como ya se ha apuntado, no se quieren subrayar ahora aqui las caracteristicas gene-
rales de la primera serie de la “Coleccion”,” sino mas bien reflejar el significado poli-
tico y cultural de la edicion milanesa de la Scienza Nuova de 1744. Una edicion criti-
cada por los estudiosos de la época por el escaso cuidado y los numerosos errores de
imprenta,® que pronto se volvid inencontrable, ejerciendo por tanto una accidon bastan-

6. Sobre el asociacionismo, cfr. M. MERIGGL, Milano borghese. Circoli ed élites nell’Ottocento, Venecia, Marsilio,
1992, en particular pp. 29-50.

7. Un anuncio de la “Coleccién” se puede leer en 1l Corriere milanese del lunes, 27 de septiembre de 1802:
«La literatura italiana que durante mucho tiempo arrojé un brillo tan grande en Europa, segin los mejo-
res escritores, parece que ahora ha perdido su antiguo esplendor. La lengua rica y armoniosa de Tasso,
de Ariosto y de Boccaccio, de Maquiavelo y de  Guicciardini, fue corrompida en el pasado siglo por el
neologismo, por frases extranjeras y por el mal gusto. Una sociedad tipografica montada en Milan ha
emprendido, bajo los auspicios del gobierno, la tarea de reconducir el buen gusto entre los estudiantes,
reimprimiendo elegantemente en octavos de bello papel, a los grandes autores clasicos de todo tipo y a
los olvidados o convertidos en raros, eligiendo, con las directrices del célebre Parini, a aquellos que por la
importancia de la materia y por la pureza del estilo sirvieron para propagar el conocimiento y el uso del
habla toscana. De esta Coleccién ya han salido dos volimenes de la Historia de Villani, uno de las Obras
de Agnolo Firenzuola, y pronto sacaremos el tercero de Villani y el segundo de Firenzuola; por tanto,
sacaremos dos volimenes cada mes. El precio de la suscripcién es de cuatro sueldos de Milan al folio y
de diez sueldos cada retrato. El primer consul presidente de la repablica, y el vicepresidente Melzi, siem-
pre atentos a lo que pueda contribuir a la propagacién de las luces, han dado a esta bella empresa su pro-
teccion especial. El ciudadano Maresclachi ministro de relaciones exteriores en Paris, que hablo de esta
edicion al primer consul nuestro presidente, escribe a la loable sociedad Ferraraio, Giustl y compaifiia, que
¢l ha aplaudido el feliz pensamiento concebido; que la autoriza a colocar su nombre entre los de los sus-
criptores; y que lo encarga a la vez que anuncia en el Guomnale Officiale esta interesante empresa» (p. 644).
8. Pienso en las criticas por el escaso cuidado y la poca atencién filologica, la impericia de los colabora-
dores y los descuidos de las ediciones que han acompanado las obras de esa primera serie de los Clasicos
Italianos y movi6 también a Foscolo y a Giordani, exponentes, como ha observado Carpi (Patrioti e napo-
leonict, cit., p. 121), de dos lineas politicas distintas: los patriotas de origen jacobino y la de los relaciona-
dos con Melzi, entre los cuales también estaba Monti. Acerca de tales criticas cfr. S. FARAONI, «Giulio
Ferrario, intellettuale milanese ed editore della Societa tipografica de’ Classici Italiani», Aevum, LXXVII,
2003, 3, pp. 886-687 y F. CALITTI, «Le Biblioteche “Patrie” degli scrittori. Trasformazioni e tendenze tra
Sette e Ottocento», La letteratura degli italiani. Rotte e confini passaggr, editado por A. BENISCELLI, Novi Ligure,
Citta del silenzio edizioni, 2012, pp. 169 ss.

68 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

te modesta y limitada (sobre todo si se piensa en la fortuna de la edicién completa de
las obras viquianas realizada por Giuseppe Ferrari para la segunda serie de la
“Coleccion de los Clasicos Italianos™), y sobre la cual pocas noticias se han suminis-
trado incluso por Croce y Nicolini en su monumental Bibliografia vichiana, donde se
apunta solo al hecho de que la operacion en torno a Vico se debia a la iniciativa, pero
no al cuidado, de Vincenzo Monti, a quien se atribuia también la traducciéon en 1816
del Liber Metaphysicus.’

En Milén, el interés por Vico y por una edicion de sus obras no se habia mani-
festado solo en el interior del circulo de los exiliados meridionales, sino mas en gene-
ral en los componentes democraticos de la cultura lombardo-véneta. Un ejemplo sig-
nificativo esta representado por Pietro Custodi, el cual, en 1804, publicando el volu-
men sobre Filangieri en la coleccion de los “Escritores Clasicos Italianos de
Economia Politica,!? escribia:

iCuan deseable seria que fuesen reunidas en una elegante reimpresion las doc-
tisimas y sublimes obras de Vico, tanto italianas como latinas, completando la
Scienza Nuova de la ultima edicion original con los tres pasos importantisi-
mos de la primera de 1725 a la que se refiere el autor, y esclareciendo con
oportunas notas las frecuentes dificultades de una abstrusa elocucion! Con
ello se facilitaria el estudio de las doctrinas de uno de los mayores genios de
Italia, que actualmente son casi desconocidos; y se tendria quiza ocasion de
reivindicar a nuestro Vico y no indiferentes plagios de los que se engalanaron
varios autores nacionales y extranjeros.!!

9. B. CROCE, Bibliografia vichiana, acrecentada y reelaborada por F. Nicolini, Napoles, Ricciardi, 1947, vol.
I, p. 423.

10. Los primeros 48 volimenes de la coleccion de Custodi salieron entre 1803 y 1805. Sobre Custodi cfr.
la monografia di V. CRISCUOLO, 1! giacobino Pietro Custodr. Con un’appendice di documenti inedit, Roma, Istituto
Storico Italiano per 'eta moderna e contemporanea, 1987 ¢ ID.,«I primi trattati di Pietro Custodi», en
Puetro Custodi tra rwoluzione e restaurazione, vol. 11, editado por D. ROTA, Lecco, Cattaneo Editore, 1989,
donde se muestra como Custodi, empenado junto a otros de su época en una politica de caracter nacio-
nal, recurria a Vico para explicar el fracaso del pensamiento ilustrado y su incapacidad para explicar las
causas de los sucesos revolucionarios (p. 40). Sobre estos temas véase en particular, entre las numerosas
contribuciones dedicadas al argumento, C. CAPRA, «Alle origini del moderatismo e del giacobinismo in
Lombardia: Pietro Verri e Pietro Custodi», Stud: storict, 1989, pp. 873-890. Cfr. también G. BARBARISI,
«L’editore e conservatore di testi» y A. MACCHIORO, «La raccolta Custodi “Scrittori classici italiani di
economia” fra la statistica e 'economia politica», ambos en Pietro Custodi tra rivoluzione e restaurazione, edita-
do por D. RoT0, Lecco, Cattaneo, 1989, respectivamente pp. 61-79 e 139-164 (el ensayo de Macchioro
fue recogido luego en el volumen Stud: di storia del pensiero economico italiano, Milan, FrancoAngeli, 2006, pp.
1-26).

11. Cfr. «Scrittori Classici Italiani di Economia Politica», parte moderna, Milan, 1804, tomo XXXII, p.
15. En las Notizie di Ferdinando Galiani, editadas en el III volume (1803) de la misma Colecciéon, Custodi
solo habia esbozado la «inmensa pero abstrusa doctrina de Vico» (p. VIII). Como es sabido, en la
Bibliografia vichiana, cit., vol. 1, p. 323, se apunta el hecho de que Custodi, deseando una copia de la edi-
cion de 1744, la habria transcrito manualmente.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 69



Maurizio Martirano

No es posible entrar ahora en el mérito de las cuestiones desplegadas por el
ex jacobino piamontés.!? Sin embargo, me interesa subrayar que la demanda de una
edicion filologicamente acertada de las obras de Vico mostraba su insatisfaccion
hacia la publicacion de 1801, excluyendo asi cualquier tipo de participacion, que
quizé haya sido planteada como hipoétesis,'? en la iniciativa por parte de Custodi, y
era la senal de una presencia cada vez mas relevante del filésofo napolitano en el
ambito de la cultura post-revolucionaria.

2. De las vicisitudes de los “Clasicos Italianos” se ha ocupado en particu-

lar Marino Berengo, que ha localizado el acto de fundacion en abril de 1802, sena-
lando entre los protagonistas de dicha empresa al banquero Giovanni Angelo Borsa,
al ingeniero Domenico Giusti y al sacerdote Giulio Ferrario, que pidieron, como era
costumbre, la proteccion del vicepresidente de la Republica italiana Francesco
Melzi d’Eril.™ La dedicatoria al Vicepresidente se puede leer en el volumen I de las
Istorie fiorentine de Giovanni Villani —que presenta en el frontispicio (datado en
1802) “De la Tipografia de los Clasicos Italianos, calle del Bochetto, n® 236”—, con
la firma en la parte inferior de “Los editores” y los nombres de Giusti, Ferrario y C.
[es decir, Compagni], al cual seguia el “Prefacio” de los mismos editores.!S Aqui se
indicaban las dos grandes ventajas que se auguraban por la idea de publicar los cla-
sicos italianos, iniciativa puesta bajo la deidad tutelar de Parini: por un lado, la posi-

13. En general, sobre esta cuestion cfr. G. GASPARI, Aspetti e problemi dell’epistolario di Pietro Custodi, en Pietro
Custodi tra rwvoluzione ¢ restaurazione, cit., vol. II, pp. 127-128, que sostiene la hipotesis de que Custodi sea el
inspirador de la edicién viquiana de 1801.

14. M. BERENGO, Intellettuali e bibrai nella Milano della Restaurazione, Turin, Einaudi, 1980, en particular pp.
8-25. No es mi intencién reconstruir los diversos cambios y transformaciones organizativas que marca-
ron esa Sociedad (de la cual en 1807 entr6 a formar parte también Francesco Fusi, llevandola luego a la
fusion con la de Anton Fortunato Stella en 1819). Cfr. A. COLOMBO, La philologie dantesque @ Milan et la nais-
sance du Gonvito. Culture et civilisation d’une ville itahenne entre Uexperience napoléonienne et Uage de la restauration,
Lille, Presses Universitaires du septentrion, 2000, tomo I, pp. 52-96; R. SANI, «Societa tipografica de’
Classici italiani», en Teseo. Tipografi ¢ editor scolastico-educatin dell’ottocento, Milan, Editrice Bibliografica,
2003, pp. 553-555; A. CADIOLL «La prima serie della Collezione dei Classici Italiani», en Dal «Parmaso
wtaliano» agl «Scrittort d’lItaliar, a cargo de P. BARTESAGHI, G. FRASSO, S. BARAGETTI, V. BRIGATTI, Roma,
Bulzoni, Studi ambrosiant di italianistica, vol. 3, 2012, pp. 49-68 (que incluye también el elenco de los titulos
de la primera serie: 1802-1814).

15. El 1 de julio de 1802 se difundi6é un optsculo programatico, firmado por Giusti y Ferrerio, pero que
ha sido atribuido mas especificamente a este tltimo (Cfr. S. FARAONI, op. cit., p. 684), que contenia el
Prospecto de la ediciéon y una nota dirigida al “Culto ptblico italiano” en la cual, ligando los acontecimien-
tos literarios a los politicos y remitiéndose a Parini, se auspiciaba restituir en los italianos ese entusiasmo
por las obras maestras de la literatura nacional construido sobre la base de la pureza de la lengua, util
para hacerles «despreciar toda servidumbre de la literatura extranjera e impulsarlos generosamente a
emular la gloria de sus insigne Mayores» (cfr. La Societa Tipografica de’ Classici Ttaliani al Colto pubblico d’Italia,
opusculo programatico conservado en la «Biblioteca Nazionale Breidense» (carpeta de manuscritos de
Giulio Ferrario: AG.XIIL5), que se puede leer también en red en el enlace:
https:/ /books.google.it/books?id=KV}ja4I2V6EC&hl=it p. V).

70 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

bilidad de reconstruir a través de ellos «el origen, el progreso, la oscilacion, el resur-
gimiento, la gloria finalmente de la literatura italiana», que habria permitido resal-
tar «la pureza de la lengua, la cual extraida asi de sus clarisimas fuentes, siempre se
conservara limpia en cualquier forma que quiera esforzarse»; por otro lado, el de
mostrar «la erudicion, y la politica misma de los distintos tiempos a los que perte-
necieron».'® La seleccion de las obras a proponer (se publicaron hasta 1814), cuyo
término a quo se puso a inicios del siglo xvii, se dio a conocer a través del
Prospecto de los mejores autores italianos y de sus obras, divididas en las respec-
tivas materias desde el resurgimiento de las bellas letras hasta el anio 1700...,
redactado por una comisiéon —de la cual formaban parte, junto con el ya citado
Ferrario, Robustiano Gironi, Giuseppe Abbamonti!” y Francesco Soave!®—, la cual
localiz6 volimenes que, impresos con el canon de Crusca y con las indicaciones
parinianas de las lecciones recogidas en los Principi generali e particolari delle
Belle Lettere applicati alle Belle Arti, debian reflejar «un clasicismo moderno y
libre de andamios escolasticos», donde el amor por el estudio de la lengua asumia
un contenido nacional capaz de revelar el «cuidado de las tradiciones civiles italia-
nas» no plenamente atribuible a Crusca.!

Las publicaciones de la “Tipografia de los clasicos italianos” se iniciaron con
las que se pueden considerar las “ediciones piloto”, todas editadas en 1801: el
Parere di un membro della Commissione idraulica intorno la riparazione della
Piarda Casalasca nella medesima Commissione proposta,®® la Scienza nuova en la
edicion de 1744 y la traducciodn italiana de Anton Francesco Gori del Trattato di

16. Prefazione degli Editort, in Istorie fiorentine di Giovanni Villani, Milano, Dalla Societa de’ Classici Italiani,
1802, vol. I, p. VIL

17. Abbamonti, tinico meridional involucrado en la iniciativa, tuvo un papel importante en los aconteci-
mientos de la revolucion del 99, tras la cual, a pesar de la condena a muerte, consiguid volver a la capi-
tal lombarda precisamente en 1801. Cfr. P. VILLANL, Abbamonti, Giuseppe, en DBI, 1, 1960, pp. Sobre
Abbamonti cfr. las paginas de N. FERORELLL, [ patrioti dell’ltalia meridionale rifugiati in Lombardia dal 1796 al
1806: Guuseppe Abamonti, en «Archivio storico per le province napoletane», 43, 1918, pp. 321-362; D.
TuLIANO, La riwoluzione senza liberta. Giuseppe Abbamonte ¢ il Giornale de’ Patrioti d’ltalia, en «Archivio storico del
Sannio», 2, 2007, pp. 7-54 e ID., «Le circostanze nostre sono differentt.. . Il progetto costituzionale di Giuseppe
Abbamonte, en «Archivio storico del Sannio», 1, 2008, pp. 105-137.

18. El padre Francesco Soave habia publicado en 1772 las Ricerche intorno all’istituzione naturale d’una societd
¢ lingua e all’influenza dell’una ¢ dell’altra sulle cognizioni umane, donde retomaba, a través de la mediacién de
Stellini, el pensamiento de Vico, y las Istituzion: di logica, metafisica ed etica (Venezia, 1811), donde habia sos-
tenido que Vico en sus principios de una ciencia nueva no habia sabido acompanar la profundidad del
pensamiento de una “mayor claridad” (vol. I, p. 55).

19. M. BERENGO, op. cit, p. 13.

20. El Parere es atribuido a Antonio Tadini (cfr. 'Appendice a G. BRAVL, Analisi delle opere di Antonio Tadin,
Bergamo Tipografia Natali, 1835, p. I). En el Tnventario dell’Archiwio Antonio Tadini presso la Biblioteca Ciwica
Angelo Mai (a cargo de B. Cattaneco. Biblioteca Civica Angelo Mai, 2013 — cfr. la ediciéon digital en:
legacy.bibliotecamai.org/cataloghi_inventari/archivi/archivi_collezioni_doc/inventario_tadini/archi-
vio_tadini.pdf).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 71



Maurizio Martirano

Dionisio Longino intorno al sublime modo di parlare e di scrivere.?! Esta Gltima, en
el anuncio dirigido “Al culto publico italiano” por los editores, mostraba mas clara-
mente el nivel ain de rodaje de la iniciativa,?? a partir de la cual serian puestos a
punto los criterios editoriales entre los cuales, en particular, la idea de acompanar
cada volumen con el retrato y la vida del autor.?

La edicion viquiana, en tres volumenes, fue elaborada respetando estas reglas,
tanto que presentaba el grabado del filosofo realizado por Carlo Rampoldi?* en la por-
tada, y la precedia el texto (en el que faltaba la dedicatoria a Troiano Acquaviva) de
la redaccion de la Autobiografia extraida de los Opuscoli del padre Calogera —que,
como es sabido, no comprendia la adenda de 1731, solo publicada mas tarde por
Villarosa—. Deberia resaltarse que de esta edicion, ademas de no venir indicado nin-
gun editor ( asi como en gran parte de los siguientes volimenes), no quedd ninguna
traza en los elencos o en las bibliografias de la época,? por lo cual, excepto alguna

21. El discurso en torno a las bellas letras, y consecuentemente en torno a la centralidad de la lengua, es
uno de los pilares sobre los que se ha intentado reconstruir la identidad de las naciones. Eso emerge inclu-
so de la decision de publicar en traduccion italiana el Trattato di Dionisio Longino, que permitia rebatir la cen-
tralidad del debate sobre la reforma de la lengua, de la literatura y de la cultura italiana y restituir a la len-
gua una dignidad que parecia perdida. Y, a través de la cuestion de la lengua, y del progreso de las nacio-
nes que a clla se coligaba, se introducian también elementos de antigalicismo destinados a reiterar la nece-
sidad de una lengua comin que permitiera sustraerse a las influencias extranjeras. Sobre las cuestiones de
la lengua, véase V. CRISCUOLO, «Per uno studio della dimensione politica della questione della lingua: set-
tecento e giacobinismo italiano», Critica storica, XIV, 1977, 3, pp. 410-470, XV, 1978, 1, pp. 109-171 y 2-
3, pp. 25-151; L. FORMIGARI, «Linguaggio e pedagogia civile in Italia tra Rivoluzione e Restaurazione»,
en Lesperienza e il segno. La filosofia del linguaggio tra illuminismo e restaurazione, Roma, Editori Riuniti, 1990, pp.
144-178 y los ensayos dedicados a este fundamental tema viquiano por Stefano Gensini e Jiirgen Trabant.
22. “Nosotros entre tanto nos disponemos cada vez mas a la dificil muestra impresa, y esta misma demo-
ra no servira para otra cosa que para hacer mas laudables nuestras fatigas. Nos atrevemos asi a halagar-
nos, que nuestros extraordinarios esfuerzos tendran un feliz éxito para que la expectativa del ptblico no
se vea defraudada” (4! colto pubblico italiano in Trattato di Dionisio Longino intorno al sublime modo di parlare e di
scrivere, traducido del griego por Anton Francesco Gori. Con reflexiones, Milan, Dalla Tipografia de’
Classici Italiani, 1801). Es oportuno recordar que en el capitulo IX de la Scienza Nuova en la edicion de
1725 Vico citaba a Dionisio Longino, «principe de los criticos», que admiraba en las palabras con las que
Mos¢ explicaba el obrar divino «toda la sublimidad del estilo poético» (G. VI€O, Prncipi di una Scienza
nuova intorno alla natura delle Nazioni, en ID., Opere, ed. de A. BATTISTINI, Milan, Mondadori, 1990, tomo II,
p- 994 vy la nota de Battistini, p. 1772 sobre la proximidad entre la /liada y la Biblia del pseudo Longino.
23. En el optsculo programatico al que antes hice alusion (1 de julio de 1802) se escribia: «Cada obra se
acompanara del retrato y de la vida del autor, y de pocas y oportunas anotaciones; y finalmente del jui-
cio que serd en gran parte extraido de las obras de Mazzuchelli, del Giornale de’ Letterati d’ltalia, dalla Storia
della Letteratura Italiana del Tiraboschi, y de los otros mas doctos criticos y escritores» (cfr. al Colto pubblico
d’ltala, cit., p. 6).

24. No son muchas las noticias sobre el grabador milanés Carlo Rampoldi (1775-1822), que colaboré
también con el conocido Giuseppe Longhi, titular de la catedra de grabado de la Academia de Brera
(alguna noticia en C. ALBERICI, «La scuola d’'incisione dell’Accademia di Brera nel periodo neo-classico»,
Arte Lombarda, vol. 5, 1960, 1, pp. 102-114). Pero aqui se sehala por las relaciones que debié tener con
Giulio Ferrario: cfr. G. FERRARIO, Le¢ classiche stampe dal cominciamento della Cal-cografia fino al presente, Milan,
Tipografia di Santo Bravetta, 1836, pp. 180-194.

25. En particular me refiero a la Bibliografia o Elenco ragionato delle opere contenute nella collezione de” Classict
ltalani, editada por FRANCESCO Fust (Milan, Societa Tipografica de’ Classici Italiani, 1814). La

72 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

referencia bastante vaga, es totalmente indefinida la paternidad de la iniciativa. La
cual, como habiamos visto, no puede ser atribuida a Pietro Custodi, ni mucho menos
a los exiliados meridionales?¢ como Francesco Lomonaco y Flaminio Massa, en esos
afios dedicados a sus negocios editoriales.?’ Y ni siquiera a Vincenzo Cuoco, que ape-
nas acababa de publicar el Saggio storico, aunque, todavia en Népoles, habia intenta-
do convertirse en editor de las obras de Vico, como recuerda en la carta a Jean Marie
De Gerando (1804) donde expresaba un juicio poco lisonjero precisamente sobre la
Scienza nuova milanesa.?® Ademads, como se ha apuntado, el principal estudioso de la
obra viquiana en la primera mitad del siglo xX, Benedetto Croce, no se preocupd
mucho de contextualizar los momentos que determinaron el nacimiento de esa edi-
cion, ya sea porque estaba convencido de que los exiliados como Lomonaco habian
«travestido [a Vico] hacia lo jacobino y lo anticlerical, y por tanto ni genuino ni muy
eficaz»,? ya sea porque estaba empefiado en contrastar la “leyenda”, también esta
enraizada entre los patriotas napolitanos, de las oscuridades lingtiisticas de la princi-
pal obra viquiana que habria sido buscada por el propio autor para obtener el nihil obs-
tat de la censura eclesiastica.?

3. Para intentar avanzar alguna hipotesis mas concreta, puede ayudarnos la
traduccion italiana andénima del De antiquissima Italorum sapientia, seguida de las

Bibliografia se volvié a publicar, con una “Introduccién” de E. A. ALBERTONI, Una pagina di storia civile e cul-
turale da riscoprive: Uedizione de’ Classict ltaliami (1802-1814), Milan, Ed. Cisalpino La Gogliardica, 1979, pp.
V-XXXIX) y al ya citado catalogo de las obras de la imprenta de Giovanni Silvestri que por lo que res-
pecta a Vico cita la edicion de 1816 de la Sciennza nuova'y del De antiquissima publicado a partir del manus-
crito consignado por Romagnosi (p. 99). He visto también la Serie dei testi di lingua italiana di Bartolommeo
Gamba, cuya primera edicion fue impresa por Bassano en 1805, que sin embargo en la edicion de 1828
menciona la Scienza Nuova de 1801 como cuarta edicién de la pr1nc1pal obra viquiana (p. 469) y viene cita-
da también la edicién de 1725 de Gallotti, publicada en 1826.

26. Recuérdese que Croce observod que esa primera edicién milanesa nacié de la sugerencia de los exi-
liados meridionales; B. CROCE, «La fortuna del Vico», en Id., La filosofia di Giambattista Vico (1911), Bari,
Laterza, 1922 (2°), p. 322.

27. En particular, Lomonaco entre finales de julio y octubre de 1800 adquiri6 dos ediciones del Rapporto
al cittadino Carnot.

28. «Ni la edicion de Milan es la mejor, porque, entre las precedentes eligieron y siguieron la que quiza
era pésima, y le faltaban muchas cosas. Una buena ediciéon de Vico todavia debe hacerse» (V. GUOCO,
Epistolario (1790-1817), editada por M. MARTIRANO y D. CONTE, Roma-Bari, Laterza, 2007, p. 346; cfr.
también B. CROCE, Bibliografia vichiana, cit., p. 134 y la referencia a Nicola Quagliarelli.

29. B. CROCE, Storia della storiografia taliana nel secolo decimono [1921], Bari, Laterza, 19302, vol. I, p. 72.
30. Escribia Croce: «Excepto, conforme a sus personales disposiciones y a las tendencias de su tiempo,
el primero y principal adoctrinamiento que los patriotas estudiosos de Vico extrajeron de su pensamien-
to, fue politico o de filosofia politica; es decir, la critica de ese jacobinismo y de ese ﬁlogahsmo que habi-
an hecho tan mala prueba en los acontecimientos de 1799. El pensamiento de Vico lo gui6é hacia con-
ceptos mas concretos, y gener6 una obra de capital importancia, el Saggio storico sulla rivoluzione napoletana
(1800) de Vincenzo Cuoco» (B. CROCE, La filosofia di Giambattista Vico, cit., p. 322). Sobre las leyendas
que circulaban entre los patriotas cfr. ID., Bibliografia vichiana, impresion fascimil de la primera ediciéon
de1904, con una presentacion de R. Franchini, Napoles, Morano, 1987, pp. 91-95.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 73



Maurizio Martirano

dos respuestas viquianas de 1711 y 1712 al “Giornale de’letterati d’Italia”, realiza-
da también en Milan en 1816 por la tipografia —sita en las “Escalinatas del Duomo,
n°® 994”—31 de Giovanni Silvestri, el cual, en el mismo afio, reimprimi6 también la
edicion de 1801 de la principal obra viquiana.3? En la nota al pie del “Prefacio del
traductor” se evidenciaba que la traduccion ya estaba lista en 1801, dato de por si
interesante bien porque muestra que debieron transcurrir quince afios para la impre-
sion, que por tanto vio la luz en tiempos totalmente cambiados desde le punto de
vista politico, con la Lombardia de nuevo bajo dominio austriaco; bien porque,
como se apuntd antes, algunas fuentes insisten en el hecho de que el manuscrito de
la traduccion habia sido asignado, sin especificar cudndo, a Silvestri por
Giandomenico Romagnosi.?® Pero el prefacio, escrito con «espiritu filosoficoy,
sefialaba ademas otras cuestiones que es oportuno mencionar rapidamente. En efec-
to: 1) Indicaba que Mario Pagano era el unico seguidor de la filosofia viquiana, alin
poco conocida por la cultura italiana’* —un motivo que destacaba la vision ciclica
de la historia y la idea de progreso de las naciones, pero también la interpretacion
platénica de los exiliados meridionales, y por tanto la vision politica de Vico que
sostenia—. 2) Sefialaba los presupuestos antropoldgicos en la base del origen del
mundo humano, de las sociedades y de las costumbres, el papel de la Providencia y
el tema de las formas de gobierno.’s 3) Retomaba la cuestion del estilo y del uso de
la lengua latina en Vico,3¢ cuya obra habia sido traducida a la lengua vernacula para
facilitar su difusion (una necesidad que volvio en la traduccion de Sarchi de 1870).

31. Della antichissima saprenza deglltaliant tratta da’ latint parlar. Opera di Giambattista Vico dalla latina nell’talia-
na_favella recata, Milan, Giovanni Silvestri, 1816, la Prefazione del traduttore esta en las pp. 1II-XII.

32. Principi di Scienza nuova di Giambattista Vico d’intorno alla comune natura delle naziont colla vita dell’autore scrit-
la da lui medesimo, Milan, dalla Tipografia di Giovanni Silvestri, 1816. La portada lo marca como la sexta
edicion debido a la numeracién, como explica la nota de Lo stampatore, por el hecho de que las tres pri-
meras se consideraban las de 1725, 1732 (sic en el texto) y la de 1744, a la que seguia la de 1801, la reim-
presion napolitana de 1811 y esta de 1816.

33. Entre las fuentes que informan de la noticia, el Catalogo di tutte le opere pubblicate dal tipografo-litografo-cal-
cografo e negazionte di libri e stampe cav. Giovanni Silvestri dal 1799 a tutto agosto 1855, Milan, Ditta Silvestri, 1856,
p- 99y la Bibliografia vichiana de Croce. Viene al caso recordar también que la edicién de las obras de Vico
hecha por Jovene en 1840 senala el nombre de Monti como traductor del De Antiguissima. Mas reciente
es una afirmacién en T. Bozza, «L’editore Silvestri» (1938), en ID., Sentti 1952-1989, editado por C.
Bozza, Napoles, ESI, vol. I, 2014, pp. 21-34, aqui p. 33.

34. Una cuestién que sefialaba también F. MASSA, Elogio storico di Francesco Mario Pagano (1800), pp. III-
XXXVI (que aqui se lee por el ejemplar en posesion de la Biblioteca Nazionale di Napoli consultable en
https:/ /books.google.it/books?id=B7tGyEs2fBM C&printsec=frontcover&hl=it&source= ghs_ge_ sum-
mary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false), que sostuvo que Pagano seguia los pasos de Vico (p. XI).

35. Por el que Vico habria reconducido «a sus verdaderos principios los origenes de la sociedad, de las
naciones, de las leyes», reconstruyéndolos gracias al descubrimiento del nexo entre filosofia y filologia y
basandose en la conviccion de que «la razén natural fue ordenada por la Divina Providencia con las
costumbres humanas determinadas por las humanas necesidades» (cfr. Prefazione del traduttore, cit., pp. IV
y siguientes).

36. Cfr. G. BERTONI, «La lingua del Vico», impresion fascimil. en Lingua e pensiero, Florencia, Olschki,

74 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

4) Distinguia el Diritto universale, obra de la cual se destacaba que los contempo-
raneos conocian al menos el nombre del autor, del De antiquissima, ain totalmen-
te desconocido para la cultura italiana de la época. 5) Sostenia la necesidad de una
traduccidn italiana también del De uno.?

Por lo tanto, en el Milan napoleodnico circulaba un proyecto articulado de edi-
cion de obras viquianas que preveia, junto a la version de 1744 y a la autobiografia,
también la traduccidn italiana del Liber metaphysicus®® y de las Respuestas. Como
es sabido, Benedetto Croce atribuy6 esa traduccion a Vincenzo Monti, informacién
que recabd probablemente de otras dos importantes iniciativas de los primeros
treinta afios del siglo x1x, es decir, la de Wilhelm Ernst Weber, traductor aleman en
1822 de la obra principal viquiana, y la de Baldassare Poli autor, junto con
Giandomenico Romagnosi, de las notas y suplementos al Manuale di storia della
filosofia de Wilhelm Gottlieb Tennemann. Weber, en efecto, habia sostenido que el
primer libro del De antiquissima habia sido «traducido en el afio 1801 por el famo-
so Monti en el espiritu y en la modalidad expresiva del original italiano, y publica-
do por Silvestri en Mildn en 1816».3 Una noticia que podria haber extraido de
Johan Kaspar von Orelli —a quien se debe el primer impulso a la traduccion ale-
mana de la Scienza nuova—, que se habia ocupado del filésofo napolitano tanto en
la “Leipziger Literaturzeitung” de 1813, como en un ensayo sobre Vico und Niebuhr
de 1816.4 Y es, sobre todo en su primera contribucion, donde Orelli aproxima a
Vico y Monti, sosteniendo que «Vico konnte ihn darauf leiten, und dass Monti das

1932; M. FuBiNi, «Monti e Lomonaco, Dante e Vico e la fortuna di Vico scrittore», en ID., Stile e umanita
di G.B. Vico, Bari, Laterza, 1946, pp. 92-96, E. GIAMMATTEL, La lingua laica. Una tradizione italiana, Venezia,
Marsilio, 2008, ademas de los trabajos dedicados al De antiquissima por GIUSEPPE PLACELLA. La critica
muchas veces se sostiene sobre las relaciones entre Foscolo, Monti y Cesarotti, que trabajaron también en
el frente de la traduccion de las obras, como, por ejemplo, las Satire de Persio que Monti publicé en 1803,
y que, como sefialaba Vincenzo Cuoco, estaban envueltas en “oscuridad”.

37. «Tras las mismas consideraciones nos preparamos para hacer el mismo trabajo con la obra De uno
etc.» (Prefazione del traduttore, cit., p. XXI).

38. Obra que sufri6 una sustancial marginacién durante todo el siglo XIX (cfr. R. MAzzoLA, «l De anti-
quissuma nella storiografia filosofica italiana dell’Ottocento», en Studi sul De antiquissima Italorum sapien-
tia di Vico, a cargo de G. MATTEUCCI, Macerata, Quodlibet, 2002, pp. 183-207.

39. G. Vico, Grundziige einer neuen wissenschafl iiber die gemeinschafiliche natur der vilker, ed. de W. E. Weber,
Leipzig, F.A. Brockhaus, 1822, p. 87.

40. Alumno de Pestalozzi, el pastor de origen italiano Johan Kaspar von Orelli, traductor Dez sepoler, escri-
bi6 en 1816 el ensayo Vico und Niebuhr (tr. it en Bollettino del centro di studi vichiani, XIV-XV, 1984-1985, pp. 378-
388; véase sobre el tema G. DI COSTANZO, «Johann Kaspar Orelli su Vico e Niebuhr», Bollettino cit., pp.
375-377 y F. TESSITORE, «Vico nelle origini dello storicismo tedesco», Bollettino, cit., IX, 1979, pp. 5-34.
Véase también S. CAIANIELLO, «Vico ¢ lo storicismo tedesco», Laboratorio del’ISPF, 2011, 1-2, pp. 71-94). Se
recuerda que en la segunda parte del Beytrige zur Geschichte der Italiinischen Poeste, Z:arich, Fulli & Compagnie,
1810, J.K. von Orelli, que vivié en Bergamo cerca de siete afios a partir de 1807, publicé la traduccion ale-
mana de la Vita di Parini de Francesco Reina, publicada en Milan en 1801. Reina abria su ensayo con las
palabras de Foscolo: «sin el Ossian de Cesarotti, el Giorno de Parini, Alfieri y Vincenzo Monti la magnificen-
cia de nuestra poesia yaceria atn sepultada con las cenizas de Torcuato Tasso».

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 75



Maurizio Martirano

Poetische in den Ideen des Neapolitaners fiihlt, ist uns bekannt, ldsst sich auch zum
Theil in der politischen Palingenesie bemerken».#! Poli, por su parte, en una nota
del paragrafo 418 del Il volumen del Manuale de Tennemann, que es de 1832, cita-
ba al poeta de Alfonsine como el traductor de la obra viquiana sin ofrecer ninguna
argumentacion ulterior;*? también se advierte que €l seguia justamente las huellas
del De antiquissima para reconstruir el papel desempefiado por el pitagorismo en la
formacion de las escuelas filosoficas de tipo juridico.*?

En la época de la edicion viquiana de 1801 Monti, hacia poco regresado a
Milan desde Paris,* habia empezado el proyecto de una reforma literaria, conduci-
do de manera coherente con el programa de los unitaristas italianos y habia estado
involucrado, probablemente de modo muy marginal, en el proyecto de la
“Coleccion de los Clasicos Italianos”, respecto al cual parece tener dudas sobre el
corte purista en la seleccion de las obras.*s De todos modos, no me parece que hayan
surgido nunca indicaciones precisas sobre su implicacion en la empresa viquiana,
incluso si es acertada la influencia del fildsofo napolitano en su obra, asi como es
bastante conocido el juicio que —expresado en la prolusion pavesa del 29 de
noviembre de 1803, Della necessita dell’eloquenza, pronunciada «arremetiendo
contra los sacerdotes y los franceses»— parece recordar el de Giovanni Novello
sobre la “Biblioteca del hombre republicano o Curso de Politica, Economia civil, de
Moral y de Educacion™ en 1797.46 Un juicio que actud sobre los estudios en torno a
Vico y que influyé también sobre la difusion en el Milan de la II Republica de la

41. Cfr. Lewpziger Literaturzeitung del 18 de enero de 1813, p. 140.

42. Manuale della Storia della filosofia di G. Tennemann, traducido por F. Longhena con notas y suplementos
de G. Romagnosi y B. Poli, Milan, Antonio Fontana, 1832, vol. I, p. 385. Sobre la historia de la filoso-
fia de Tennemann cfr. el ensayo de G. MICHELI nella Storia delle filosofie generali della filosofia, editado por G.
SANTINELLO y G. PIAIA, 4/1. Letd hegeliana, Padua, Antone, 1995, pp. 25-133. Sobre Poli, cfr. G. P1ala,
Baldassarre Poli e 'eclettismo fra Italia e Francia, en [ filosofi ¢ la genesi della coscienza culturale della «nuova
Ttalior (1799-1900), editado por L. Malusa, Napoli, Ist. italiano per gli studi filosofici, 1997, pp. 41-57 y
L. MALUSA, La natura della filosofia italiana. Note in margine alla storia della_filosofia taliana di Baldassarre Poli, en
Filosofia, scienza, cultura. Studi in onore di Corrado Dollo, editado por G. Bentivegna, S. Burgio, G. Magnano
San Lio, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2002, pp. 453-495.

43. «Estos pocos datos en torno a los pensamientos filosoficos de los Latinos o Romanos deducidos de sus
antiquisimas voces, los demuestran por su indole y caracter, como también de origenes verdaderamente
Pitagoricos. Si ellos tienen una afinidad y semejanza con alguna filosofia, no puede ser mas que con el
Pitagorismo como aquello que ensenaba la espiritualidad de los seres o entes metafisicos, Dios, lo uno, las
especies o formas, el alma distinta del cuerpo» (Manuale della Storia della filosofia di G. Tennemann , cit.,
Supplementr, 111, pp. 443-444).

44. Cfr. Vincenzo Monti ¢ la Francia, editado por A. COLOMBO, Paris, Istituto italiano di cultura, 2006. Sobre
los patriotas italianos en Francia: A. M. RaO, Esuli. Lenugrazione politica italiana in Francia (1792-1802),
Napoles, Guida, 1992 y M. TATTI, Le tempeste della vita. La letteratura degli esult italiani in Francia nel 1799, Paris,
Champion Editeur, 1999.

45. Cfr. D. TONGIORGI, Leloguenza in cattedra. La cultura letteraria nell’Universita di Pavia dalle riforme teresiane
alla Repubblica Italiana (1769-1815), Milan, Cisalpino, 1997, p. 154.

46. «;De donde viene que la Scenza nuova de Vico, obra maravillosa, tenga tan pocos lectores?
Ciertamente del estilo. La Scienza nuova es como la montana de Golconda, erizada de rocas pero gravi-

76 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

obra viquiana, que permanecia excluida del mercado editorial, quiz4 también por
una cierta desconfianza por parte de los exiliados meridionales y de sus tradiciones
culturales. De todos modos, en el estado actual de la investigacion, y a falta de una
documentacidn solida, la inica prueba que sostiene la atribucion, nunca reivindica-
da por ¢él, de la traduccion italiana del De antiquissima al poeta de Alfonsine, viene
dada por las fuentes que se han citado, a las que debe unirse la constatacion de las
relaciones no siempre faciles con algunos exiliados meridionales. Efectivamente,
admitiendo la influencia de la lectura sensualista de Vico propuesta en particular por
Lomonaco, son notables las relaciones complicadas que Monti establecidé con
Cuoco, el cual habria utilizado el De antiquissima sobre todo en el Platone in Italia
para situar en un lejano y originario pasado la especificidad de la joven nacidn,
como ha sido aclarado también por estudios mas recientes que se han detenido en
el significado montiano del interés, en clave antifrancesa, para la reivindicacion de
la primacia italiana.4’

Ya se ha dicho que Silvestri tuvo que declarar que el manuscrito de esa tra-
duccion ya habia sido consignado por Romagnosi, que habia llegado a Milan en
octubre de 1806, tras haber tenido la oportunidad de profundizar también en los
afios transcurridos en la Universidad de Parma en sus estudios sobre Genovesi y
Filangeri.#® Como ¢l mismo relata, habia comenzado a leer al fil6sofo napolitano

da de diamantes. Examinando Vico las religiones y los gobiernos y las costumbres y las leyes y las opinio-
nes y las lenguas de los primeros tiempos del mundo, y todas recorriendo la edad de los Dioses, de los
Héroes y de los hombres en la historia de las mas remotas politicas sociedades encuentra ese vasto inge-
nio los principios de una nueva jurisprudencia y de una ética universal, sobre las cuales imagina y esta-
blece la constituciéon de una eterna republica natural. Si estos arduos pensamientos dispersos de la mas
sublime filosofia y de peregrina increible erudicion vinieran protegidos por una lengua mas liberal, mas
tersa, mas fluida, el poeta, el orador, el artista, el legislador, el filésofo no tendrian libro por ventura ni
mas util ni mas querido. Y quien amase de llamar a revista las ideas generatrices y profundas de las cua-
les Vico ha sido saqueado, se tejeria un largo catilogo y se danarian muchas reputaciones» (V. MONTI,
Della necessita dell’eloquenza. Introduzione al corso di questo studio pronunciata dalla cattedra il giorno 29 novembre 1803,
en ID., Lezioni di eloquenza e Prolusioni accademiche, introduccion y comentario de D. Tongiorgi, Bolonia,
Clueb 2002, pp. 276-277). A mi me parece hay un nexo entre este juicio montiano y el expresado por
Giovanni Novello en una serie de extractos de la obra maestra viquiana editados en la veneciana
“Biblitoeca del hombre republicano o Curso de Politica, Economia civil, de Moral y de Educaciéon” de
1797 donde, a proposito de la Scienza nuova del «austero jurista napolitano», se observa que esta volvia «a
guisa de una de esas minas donde, buscando minuciosamente, puedes encontrar algunas gemas precio-
sas raras, pero sepultadas dentro de las mas oscuras entranas de la tierra», semejando asi a «uno de esos
antiguos cantos rodados que con su majestad impone veneracién a lo concerniente, pero a los que ni
siquiera los modernos polifemos y centauros osarian intentar el dificil acceso» (Prefazzone del Redattore, in
Biblioteca dell’uomo repubblicano ovvero Corst di Politica, Economia civile, di Morale ¢ di Educazione, Venecm
Tipografia di Antonio Curzi, 1797, tomo I, p. 38).

47. Cfr. A. ANDREONI, «Un “immortale romanzo italiano™», en V. CGUOcCO, I/ Platone in Italia, cit., pp.
XCIX sgg. Como es sabido, Monti, en I Pitagorici de 1808, reconstruyendo los acontecimientos de la revo-
lucién del '99, no hacia mencién alguna a Cuoco. Sobre esto cfr. A. DE FRANCESCO, «I Pittagorici di
Vincenzo Monti», en Storie dell’Italia rivoluzionaria e napoleonica, cit, pp. 197-207.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 77



Maurizio Martirano

desde la juventud, entorno a 1781, alumno veinteafiero del colegio Alberoni de
Parma, para mas tarde discutirlo, tomando incluso distancias, en muchos de sus
escritos, entre ellos las Osservazioni sulla scienza nuova di Vico, editadas en 1822
en “Ape Italiana”.#’ Vico y el viquismo estan, por tanto, presentes en el horizonte
romagnosiano, en particular por cuanto respecta al tema de la busqueda de las leyes
del progreso humano y por una serie de cuestiones que serian investigadas mucho
mas después de 1822. Y en una carta a Giovanni Valeri, del 29 de junio de 1827,
Romagnosi sefialaba la necesidad de una traduccion italiana de la obra juridica com-
pleta del filésofo napolitano, es hacia el final de la vida, casi en el coronamiento
de una larga y fecunda actividad, cuando promovié una importante iniciativa de
fuerte impronta viquiana, publicando en 1832, en la imprenta del editor milanés
Antonio Fontana, los Cenni sulla natura e necessita della scienza delle cose e delle
storie umane, editados por Cataldo Jannelli en 1817, precedidos por un ensayo suyo
Sui limiti e sulla direzione degli studi storici y por la traduccion italiana (cuidada
por Francesco Longhena) del Discours sur le systeme et la vie de Vico de Jules
Michelet (que era la introduccion a la version francesa de 1827).5! Por tanto, el
hecho de que Romagnosi estuviese en posesion de la traduccion italiana del De anti-
quissima no lo implica directamente en el proyecto de 1801, mientras que me pare-
ce mucho més probable que €l haya sido el inspirador, para la segunda serie de la
Coleccion de los Clasicos Italianos, de la edicion completa de las obras de Vico,
cuidada con pericia y rigor filologico por Giuseppe Ferrari y publicada en Milan
entre 1835 y 1837. Sin embargo, con Romagnosi, y después con Ferrari, estamos en
una estacion politica y cultural totalmente nueva,*? en la cual el filésofo napolitano
ha desempefiado otro papel ya sea desde el punto de vista filoldgico, por la mayor
consistencia de los materiales disponibles, ya sea desde el punto de vista politico y

48. A través de los cuales no es dificill imaginar también la recuperacién de la tradicién juridica de
Giannone a Vico que lo habria conducido después en 1791 a la redaccion de la Genes: del diritto penale (cfr.
R. GHIRINGHELLIL, Modernita e democrazia nell’“altro Risorgimento™. Studi romagnosiant, Milan, Giufire, 2002).
49. Permitaseme remitir al capitulo de M. MARTIRANO, «La filosofia civile in alcuni momenti del pensie-
ro democratico risorgimentale», in Momenti della ﬁlosoﬁa ciwile wtahana, a cura di G. Cacciatore e M.
Martirano, Napoli, La Citta del Sole, 2009, in part. pp. 147-168.

50. Cfr. la carta a Valeri del 29 de junio de 1827 que se lee en G. D. ROMAGNOSI, Lettere edite ¢ inedite,
recogidas y anotadas por S. FERMI, Milan, Vallardi, 1935, p. 242.

51. Sobre esto, permitaseme remitir a M. MARTIRANO quseppe Ferrari editore ed interprete di Vico, Napoles,
A. Guida, 9001. Sobre Michelet cfr. en particular los estudios de Pons y de Verri, pero, mas recientemen-
te, A. BATTISTINI «Michelet traduttore di Vico», en Traduzion: letterarie ¢ rinnovamento del gusto: dal
Neoclassicismo al primo Romanticismo, editado por G. COLUCCIAyB Stasl, Lecce, Congedo, 2006, pp. 325-
341.

52. Segiin M. MERIGGI, «La societa lombarda tra il 1814 e il 1821», en Idee ¢ figure del “Conciliatore™, edi-
tado por G. BARBARISI y A. CADIOLL Milan, Cisalpino, 2004, la componente aristocratico-liberal mila-
nesa post-napoleénica se empeié en «redimensionar la omnipresencia del Estado, del ejército, de la
administracion, de todos esos fendmenos institucionales de época napoleénica en los cuales percibimos

78 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

tedrico, elementos que habrian permitido al joven Ferrari construir en torno a la
oscuridad, al anacronismo y al platonismo del genio viquiano, una lectura que lo
habria conducido a afirmar problematicamente que Vico, entendido como el tltimo
de los renacentistas, ahora estaba muerto.>

4. ;A quién, entonces, se atribuye la iniciativa de imprimir la Scienza nuova

en 18017 En este punto, no nos resta mas que enfocar hacia los promotores de aque-
lla primera serie de la “Coleccion de los Clasicos Italianos”, en particular Giulio
Ferrario, sacerdote y hermano de Vincenzo, exponente, en su juventud, del ala mas
extrema del jacobinismo y luego impresor del “Conciliatore”.3* Son pocas las noti-
cias acerca de la actividad de Giulio, en particular por cuanto respecta al periodo
napolednico, asi como tampoco hay, en el estado actual de las investigaciones,
documentos que atestigiien que haya sido el realizador de esa edicion piloto, como
he intentado definirla, de la Scienza Nuova. Una tnica referencia en tal sentido se
puede leer en la Necrologia de Ferrario escrita por Giovanni Labus, el cual en un
pasaje hace una brevisima mencion a las primeras obras de la Coleccion:

Comenz6 [Ferrario] entonces el camino literario reproduciendo las obras de
dos escritores bastante reputados, Giambattista Vico por la profundidad de las
ideas, Lodovico Bianconi por la hermosura del estilo (1802).55

la cristalizacion, en un contexto diferente, de las instancias democratizadoras heredadas de la época revo-
lucionaria» (p. 6). El nuevo Estado Lombardo-Véneto habria nacido asi de un compromiso, «entre la sus-
tancial conservacion de las estructuras politico-administrativas de la época napolednica y la contextual
consigna —en los anos 1816-1821— de gran parte de sus impulsos hacia la clase aristocratica local, una
vez cfectuada la depuracion de gran parte de la clase gobernante italica» (p. 10).

53. Permitaseme remitir a alguno de mis recientes articulos: «Giuseppe Ferrari e la biografia ‘ideologica’
di Vico», Bollettino del centro di studi vichiani, XLIX, 2019, pp. 49-67; «Giambattista Vico a Milano: le inter-
pretazioni di Francesco Predari e Giuseppe Ferrari», 1l Pensiero ]taliano, 2,2018, 1-2, pp. 19-42; y «Edizioni
e interpretazioni. Vico tra Francesco Predari e Giuseppe Ferrari», en Vico e la_filosofia civile in Lombardia,
editado por G. CERCHIAL, Milan, FrancoAngeli, 2020, pp. 177-194. En el mismo interesante volumen
sobre la difusion de Vico en la cultura lombarda, véase también E. NUZzZ0, «Attorno all’edizione e inter-
pretazione della Scienza nuova prima di Gluseppe Ferrari», 1. 1l genio di Vico nella storia progresswa delle epo-
che, en op. cit., pp. 125-152. Entre los muchos trabajos que Nuzzo ha dedicado a Vico y al viquismo me
limito solo a serialar: La tradizione filosgfica meridionale, en Storia del Mezzogiorno, editado por G. GALASSO Y
R. RoMEO, Napoles, Ed. del Sole, 1992, vol. X, t. 3 pp- 17-127 y los ensayos recogidos en el volumen
Tra ordine della storia e storicitd. Saggi sui saperi della storia in Vico, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 2001
y Tra religione e prudenza. La “Filosofia pratica” di Giambattista Vico, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura,
2007.

54. Sobre los hermanos Ferrario véanse las voces de S. NUTINI: «Ferrario, Giulio», en el Dizionario biogra-
Jico degli Italiane, XLVI, 1996, pp. 699-701 y «Ferrario, Vincenzo», in ibid.

55. G. LaBus, «Necrologio di Giulio Ferrario», Giornale dell’Istituto R. Lombardo di scienze, lettere e arts, fasc.
IV, 1848 p. 292. Sobre Labus, también él con un recorrido juvenil en las filas de los jacobinos, cfr. C.
BazzaNi, «Il giornalismo democratico a Brescia: 'esperienza di Giovanni Labus (1797-1799)», Storia in
Lombardia, XXXVI, 2016, 2, pp. 5-31.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 79



Maurizio Martirano

Giulio Ferrario, nacido en Milan en 1767, se habia formado primero en el
Seminario arzobispal de Arona, después en Monza y en Milan, donde complet6 su
preparacion filosofica, y finalmente en el Seminario general de Pavia, en el cual
entrd en 1786 laureandose in utroque iure en 1790. El seminario estaba dirigido por
los brescianos Pietro Tamburini®’ y Giuseppe Zola, que era un estudioso de las pro-
blematicas viquianas, como muestran en particular las Lezioni di storia delle leggi
e dei costumi dei popoli sino alla repubblica di Roma, editadas pdstumamente en
1809 en Milan,® donde, mas all4 de las ideas viquianas que en general circulaban
dentro de la obra, en el primer capitulo, titulado «Del origen, de los progresos y de
las leyes primitivas de la sociedad humana hasta Moisés», puso en duda al «profun-
do Vico»,* por determinar la autoridad historica de Moisés:

El propio Vico, hombre de inmensa erudicion y profundo filésofo, al que ese
sistema de salvaje vagabundeo tanto gustaba, respet6 a Moisés, y cuando
escribio que en el diluvio descrito por €1, acontecimiento que la historia natu-
ral junto a la civil atestiguan, perecieron todos los principios de humanidad
sobre la tierra, bajo su autoridad un pequeno rincén fue la excepcion, donde,
intactos y eternos, algunos hombres piadosos y religiosos se conservaron”.60

Se afiade ademas que en el Seminario se ocupaba de la formacion de los clé-
rigos el sacerdote Antonio Mussi, docente de Teologia Dogmatica, que luego habria
ocupado la catedra de Bellas Artes y de Lengua griega. Mussi, en 1798, habia publi-
cado el Discorso sulle arti del disegno y en 1803 un trabajo sobre las Poesie pitto-
riche,5! problematicas cercanas a los intereses que Ferrario maduraria a continua-
cion, en particular en su obra mas conocida, que realizé en veintiin volumenes en

56. Deseado por Giuseppe 11, el Seminario general tuvo un papel fundamental en la educaciéon y en el
control de los clérigos lombardos; cfr. V. PEDANTE, «Il Seminario Generale di Pavia sotto Giuseppe 1I»,
en Cattolicesimo e Lumi nel settecento italiano, editado por M. ROsA, Roma, Herder, 1981, pp. 205-237.
57. Zolay Tamburini representaron un papel protagonista dentro del Seminario General e incluso exa-
minaban el curriculo de los estudios que los clérigos estaban obligados a seguir (cfr. A. ZAMBARBIERI,
«Pietro Tamburini», en “..parlano un suon che attenta Europa ascolta”. Poeti, scienziati, cittadini nell’ateneo pave-
se tra Riforme ¢ Rwoluzione, Pavia, Tipografica Commerciale Pavese, 2000, p. 376). Sobre Tamburini
véase A. C. JEMOLO, I/ giansenismo in Italia prima della Riwoluzione, Bari, Laterza, 1928.

58. G. ZovLA, Leziomi di storia delle leggi e dei costumi der popoli sino alla repubblica di Roma recitate nella regia
Unwersita di Pavia, Milan, Stamperia Reale, 1809, en las cuales, como observé Giovanni Francioni, se
atenia ampliamente a la terminologia y a las ideas viquianas (cfr. la leccién pronunciada el 12 de
diciembre de 2002 por G, FRANCIONI, Una filosofia ciwvile. Contributo alla storia dell’Unwersita di Pavia tra la
fine del settecento e gl izt dell’ottocento, Universita degli Studi di Pavia, Inaugurazione dell’Anno
Accademico 2002-2003, Pavia, 2003, pp. 55-74.

39. G. ZoLA, Lezioni di storia delle leggi e dei costumi det popoli sino alla repubblica di Roma, cit., vol. 11, p.
301.

60. /bid., vol. I, p. 1.

61. Cfr. M. BERNUZZI, «Antonio Mussi», en “..parlano un suo che attenta Europa ascolta™. Poeti, scienziaty,
cuttadini nell’Ateneo pavese tra riforme e rivoluzione, cit., pp. 349-354

80 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

Milan entre 1817 y 1834, el Costume antico e moderno. Como se ha comprobado
en numerosos estudios, en los tltimos veinte afios del siglo XVIII la cultura viquia-
na estaba muy difundida en Pavia, asi como en Padua,%? gracias sobre todo a los
hombres que frecuentaban la Universidad (entre los cuales también estaban Ugo
Foscolo, Vincenzo Monti y Aurelio de’ Giorgi Bertola,® a los cuales hay que afia-
dir al menos los nombres de Alessandro Volta, Lazzaro Spallanzani, Lorenzo
Mascheroni, Alessandro Verri, Cesare Beccaria, Pietro Custodi, que favorecieron la
refundacion de la vida cultural y politica de la ciudad), y a las reflexiones en torno
a los origenes de la humanidad y a la condicion salvaje del género humano, al naci-
miento de la religion y de la moral, al desarrollo de las facultades humanas, a la
génesis de las sociedades humanas y a las primeras formas de gobierno, temas tra-
tados haciendo a menudo referencia, directa o indirectamente, al filosofo napolita-
no y en sintonia con el discurso de las Sagradas Escrituras.®

Pero de Ferrario —que constituye un caso de continuidad entre la cultura
reformista y la napolednica—, interesa subrayar que, tras haber trabajado en el
catdlogo de la Biblioteca de la casa del marqués Giulio Pompeo Litta Visconti,
publico en 1802 el Progetto per un catalogo bibliografico secondo il sistema delle

62. Basta citar el nombre de Melchiorre Cesarotti y los estudios dedicados a ¢l por A. Battistini, en par-
ticular «Un “critico di sagacissima audacia™ il Vico di Cesarotti», en Aspetti dell’opera e della fortuna di
Melchiorre Cesarotti, editado por G. BARBARISI ¢ G. CGARNAZZI, Bolonia, Cisalpino IEU, 2002, t. I, pp. 19-
70 e ID., «Le idee di un cervello “alquanto vesuviano”. Melchiorre Cesarotti interprete di Vico», Bollettino
del centro di studi vichiant, XXXIII, 2003, pp. 133-157. Como es sabido, fue Cesarotti quien procurd a Wolf
la copia de la Scienza nuova que le serviria para escribir el ensayo sobre Giambattista Vico iiber den Homer (edi-
tado después en Museum der Alterthums-Wissenschaft, 1, 1807, pp. 555-570), donde se insistia en las “visiones”
del pasado, capaces de acercar a la verdad, que el filosofo napolitano podia suscitar.

63. En particular, sobre el viquianismo de Foscolo, M. MAZZACURATI, «Retaggi vichiani nella filologia e
nella storiografia del Foscolo», en Foscolo ¢ la cultura meridionale, editado por M. SANTORO, Napoles, Societa
Editrice Napoletana, 1980, pp. 42-64 y C. DEL VENTO, Un allievo della rivoluzione. Ugo Foscolo dal «noviziato
letterarion al «uuovo classicismon, Bolonia, Clueb, 2003, que ha sostenido que habia sido «la cultura venecia-
na, antes que la napolitana, la que habia dejado en Foscolo en herencia el interés viquiano por la poesia
entendida como instrumento de investigacion de las épocas mas remotas de la historia y, en consecuen-
cia, para los caracteres originarios de la mente humana. A partir de este interés la escuela paduana defi-
ni6 la funciéon politica de la poesia, la de investigar, con mas eficacia que el discurso racional de la filo-
sofia, la psicologia de un pueblo. Al mismo tiempo sin embargo, Foscolo también dibujé a partir de la
cultura veneciana uno de los trazos més caracteristicos y duraderos de su propla ideologia, la concepcion
de la poesia como mediadora entre los datos de la experiencia, campo de accion de las ciencias natura-
les, y las especulaciones de tipo légico-metafisico» (p. 64). También es interesante la referencia a Giovanni
Fantoni, poeta toscano y profesor de elocuencia en Pisa, el cual, en 1801, eshozando en una de sus Lezione
d’eloquenza los origenes de la poesia, reproducia fielmente algunos pasajes de la Scienza nuova (p. 176). Sobre
las asonancias viquianas de Bertola, cfr. I'Zntroduzione de F. LOMONACO en el volumen de A. DE> GIORGI
BERTOLA, Della filosofia della storia, Napoles, Guida, 2002, pp. IX-LXXIII. Véase también A. BATTISTINI,
«Temi vichiani nei “Sepolcri”», en 4 egregie cose’. Studz sut “Sepolers” di Ugo Foscolo, editado por F. DANELON,
Venecia, Marsilio, 2008, pp. 31-52 y M. PALUMBO, «Cuoco, Foscolo e un capitolo della fortuna di Vico»,
Bollettino del centro di studi vichuani, vol. XLIII, 2013, 1-2, pp. 13-33.

64. Cfr. G. FRANCIONL, Una filosofia cwile, cit., p. 61.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 81



Maurizio Martirano

cognizioni umane di Bacone e D’Alembert,5 que le permiti6 ser contratado por la
Biblioteca di Brera en calidad de empleado en la compilacién del catdlogo por
materias. Aqui, si bien inicialmente con la oposicion del Director de Bibliotecas y
Archivos (instituido en 1800) Luigi Bossi,% comenzo su carrera que le llevaria a
dirigir la biblioteca milanesa sucediendo a Robustiano Gironi en 1838. Si los afios
transcurridos en Brera coincidieron con el comienzo definitivo de la Coleccion de
los Clasicos Italianos (la biblioteca se convirtid de todos modos en el corazén
organizativo de la empresa editorial completa)®’, la lectura del Progetto, y la pro-
puesta de organizacién de la Biblioteca, muestra el intento de participar en la
reconstitucion, desde dentro del orden bonapartista, de las tramas de una cultura
nacional. Como se observo, en efecto, «la elaboracion de una politica librera a
escala nacional se entrecruza indisolublemente con el ejercicio del poder»,®® en
cuanto que la gestion y la organizacidn del patrimonio librero debe ser considera-
da un acto de agregacion, continuidad y conservacion de los saberes heredados del
pasado y que son dificiles de armonizar con el proceso de democratizacion y de
regeneracion de las naciones. Ya en el curso del trienio jacobino se habia desarro-

65. Milan, Societa Tipografica de’ Classici Italiani, 1802.

66. Para esta noticia, véase S. NUTINI, 0p. cit., y S. FARAONI, Giulio Ferrario, intellettuale milanese ed editore della
Societa Tipografica de’ Classict Italiam, cit., que sin embargo no explican los motivos de la oposicion. Una
sefal interesante se puede recabar de esta cita de Bosst de 1806, que leo en G. DE ANGELIS, «Raccogliere,
pubblicare, illustrare carten. Editori ed ediziont di documenti medievali in Lombardia tra Otto e Novecento, Florencia,
University Press 2017 (https://www.fupress.com/archivio/pdf/ 3400_11208.pdf), a partir de la cual se
puede suponer el rigor con el cual eran elegidos los nuevos colaboradores: «Hay hombres groseros, fal-
tos de instruccién, y de cultura; iletrados, o, mejor dicho, no formados por ninguna educacion literaria;
que por haber revuelto en cualquier archivo privado, por haber unido materialmente legajos o carpe-
tas de documentos; por haber adquirido una idea mecanica de las diversas maneras de ordenar los
papeles; por haber quiza dispuesto los titulos de algtn feudo, de alguna posesion, o de alguna genea-
logia; se creen archivistas sumos, y capaces de conservar, de regular, de disponer el mas grandioso
conjunto de escrituras publicas que le fuese confiado. Los gobiernos ilustrados sabran bien mantenerse
en guardia ante estos aficionados; que no haran mas que someterlo todo a un sistema material y meca-
nico; no actuaran mas que mediante una practica ciega, siempre sujeta a engafios y a los errores mas
grandes; no podran nunca dar razén de ninguna operacién, y terminaran por introducir la vergiienza
y la confusiéon en las divisiones, subdivisiones, tablas, elencos, y en todo el sistema general del archivo.
Los gobiernos sabios no admitiran en la custodia y direccién de sus archivos, sino a personas de cuya
filosofia, sabiduria e instruccién puedan garantizar las operaciones, su conducta, su exactitud, y preci-
si6n, la regularidad de las investigaciones, de las ediciones, del servicio en general» (p. 6). Sobre Boss:
L. SEBASTIANI, en Dizionario Biografico degl Italiani, vol. X111, 1971, pp. 323-327 y G. F. SIBONIL, Luigi Bossi
(1758-1835): erudito e funzionario tra Antico Regime ed eta Napoleonica, Milan, Leone Editore, 2010.

67. Después de haber consultado los manuscritos de Ferrario, conservados en la Biblioteca Nazionale di
Brera, me lleg6 noticia del doctor Lorenzo Colombo sobre un archivo interno de la Biblioteca Braidense
rico en materiales atin no estudiados porque hasta hace poco tiempo estaba depositado en Vigevano.
Vista la implicacién de la Biblioteca en la Coleccion de los Clasicos Italianos no hay que descartar la hipo-
tesis de que puede haber otros documentos para estudiar la cuestién. Espero, pasada la irreal tormenta
de este periodo en el que escribo, poder tener la posibilidad de verificarlo.

68. I. DENDENA, «“La cose della Nazione™: patrimonio librario e costruzione dello spazio repubblicano
nel Triennio (1796-1799)», 1l Risorgimento, LVIIL, 2016, 1, p. 82.

82 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

llado la exigencia de crear un sistema bibliotecario construido sobre la identifica-
cion y la seleccion de las obras utiles que podrian formar parte de €1, tanto que
Bossi habia podido sostener que existian libros “perniciosos” que no debian circu-
lar y que eran destruidos.®® El Progetto de Ferrario, poniendo en evidencia el papel
del «arte divino de conservar [...] eternos a los pueblos en la memoria al menos de
los posteriores»,” intentaba mostrar como las colecciones de libros, ptblicas o pri-
vadas, contribuian a construir la felicidad de una Nacion. Un punto de vista que
permitia hacer emerger el hecho de que las bibliotecas no deberian desarrollar solo
una funcion conservadora, sino que debian contribuir a crear la identidad de los
pueblos y de las naciones a través de la busqueda del orden y a través de la memo-
ria de su historia. Como reza el titulo completo, el plan metddico para ordenar y
clasificar el patrimonio librero se establecia siguiendo las indicaciones de Bacon y
D’ Alembert, es decir, segtn la idea de una subdivision de las disciplinas organiza-
da sobre la base de los temas estudiados, aunque con la aclaracién de que el de
D’ Alembert era «quiza el inico modelo, que se pueda usar en esta empresa».”! Y,
sin embargo, el discurso comenzaba por un elemento introducido por Bacon, el
cual, en la clasificacion de las facultades espirituales y de las ciencias, habia esta-
blecido un tipo de orden fundado sobre la memoria, sobre la imaginacidon y sobre
la razon,” facultades que en D’ Alembert tenian un significado de cardcter conven-
cional mas que filosofico. Escribia Ferrario: «O el intelecto hace una enumeracion
pura y simple de sus percepciones con la memoria, o las examina, las compara, las
dilucida con la razon; o bien se esfuerza, y se deleita con imitarlas y falsearlas con

69. Libros, por tanto, peligrosos que «no deben circular, incluso deben destruirse. Hablo de los libros
ascéticos, hablo de los casuisticos, que han estropeado las cabezas, reduciendo las almas. Hablo de los
libros de teologia moral, mistica y especulativa, de los predicables, de los controversistas; libros hechos
solamente para perpetuar la ignorancia y apagar el ardor republicano. Hay muchos entre estos que o sir-
ven por cualquier razén a la erudicién, o interesan al arte tipografico, o son utiles para la investigacién de
los literatos [...]. Todos los demas van a las fabricas de papel, y de tal guisa perecen estos horribles monu-
mentos de la ignorancia y de la imbecilidad» (L. BOSSI en Assemblee della Repubblica cisalpina, editado por C.
MONTALCINI y A. ALBERTL, Bolonia, Zanichelli, 1917-1927, t. V, p. 396, pero aqui se cita por DENDENA,
op. cit., p. 109).

70. G. FERRARIO, Progetto per un catalogo bibliografico secondo il sistema delle ..., cit., p. 3.

71. Ibid., p. 10. Ha escrito Paolo Rossi: «La insistencia de Bacon en los aspectos organizativos e institu-
cionales de la ciencia, sus proyectos dirigidos a la creacion de bibliotecas, jardines botanicos, laboratorios,
a la reforma de las universidades, su conviccion sobre la necesidad de un apoyo del poder politico a la
reforma de la cultura nacian de la conviccién de que la ciencia no se identifica ni con un lecho para repo-
sar, ni con un pértico para pasear, ni con una torre desde lo alto de la cual satisfacer las propias ambicio-
nes, ni con un mercado» (P. ROSSI, Introduzione a ¥. BACONE, Scritti filosofici, editado por P. RossI, Turin,
Utet 2009, p. 15).

72. En el libro de La dignita e il progresso del sapere diino ed umano, el filésofo inglés mostraba cémo las par-
tes de la ciencia humana se referian a las tres partes del intelecto humano, que es la sede de la ciencia: «la
historia a la memoria, 1a poesia a la imaginacion, y la filosofia a la razén» (F. BACONE, Seritli filosofict, cit., p. 203).
Una ligaz6n entre Bacon y Vico fue instituida también por Foscolo: cfr. M. PALUMBO, Cuoco, Foscolo e un
capitolo della fortuna di Vico, cit., p. 21.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 83



Maurizio Martirano

la imaginacion».” A partir de estos tres elementos derivaba por tanto el orden de la
“cognicion humana”, subdividida en historia, artes y filosofia, a su vez organizadas
en diversas y mas complejas articulaciones, a la que se afiadia la atencion para un
catalogo del cual recabar noticias en torno a los argumentos tratados en las obras.
Entonces, aunque sin citar nunca al filésofo napolitano, existe un trasfondo
viquiano en el discurso del abad milanés, al menos por lo que respecta al nexo entre
la memoria y las actividades ingeniosas, de modo que el ars inveniendi se recono-
cia capaz de producir verdades, y por consiguiente de desempefiar una funcion cre-
ativa y no meramente conservadora.’™ El discurso en torno a la organizacion de la
biblioteca, en efecto, sumandose al principio de la sensibilidad y a un método ana-
litico-inductivo, que desde la multiplicidad de los hechos obtenia una visioén cada
vez mas general, permitia entender como el proceso de civilizacion era posible por
los progresos de las diversas disciplinas que procuraban realizar la felicidad de las
naciones, para lo cual el orden podia ser recabado gracias a la integracion de las tres
facultades junto con la historia, el arte y la filosofia, las disciplinas que unian tam-
bién el mundo divino, el natural y el civil. Se puede, pues, afirmar que Ferrario en
su Proyecto elabord un programa de tipo sensualista construido en torno a la dialéc-
tica orden-facultad, que en Italia ya habia sido propuesto por algunas personalida-
des con las que ¢l mismo habia estado en contacto, en particular Pietro Tamburini
y Francesco Soave, y que, mas en general, buscaba, de acuerdo con algunas lineas
de la reflexion tedrica que se desarrollaba en Lombardia entre finales del siglo xvii
e inicios del XIX, y gracias también a la aportacion de los exiliados meridionales,
concordar el ideal experimental baconiano con el método viquiano, que sera des-
pués un ulterior elemento de confirmacion de los nexos entre ilustracioén y viquia-
nismo. Me parece util recordar a este respecto que, precisamente en Milan,
Francesco Lomonaco en la Vita di Giambattista Vico, editada entre 1802 y 1803,
habia reclamado la originalidad de las reflexiones viquianas y el papel representa-
do por Bacon, pero también por Bonnet y D’ Alembert, en lo referido a la cuestién
de la unidad de la realidad y de la ciencia, mientras que en los Discorsi letterari e
filosofici (1809) habia subrayado la centralidad de la temporalidad, también respec-
to al crecimiento de los conocimientos humanos, para el que el tiempo «es el amigo

73. G. FERRARIO, Progetto per un catalogo bibliografico, cit., p. 12.

74. Sobre el tema cfr. M. SANNA, «Ingegno e memoria in Giambattista Vico», ltalian Culture, 35, 2017,
pp- 101-111, e ID., La “fantasia, che ¢ Locchio dell’ingegno”™. La questione della verita e della sua rappresentazione in
Vico, Napoles, Guida, 2001. Se pone de manifiesto la diferencia con el discurso de Girolamo Bocalosi,
para el cual la dilatacién de la memoria comportaba la restriccién de la imaginacién y del intelecto (cfr.
U. CARP1, Patrioti e napoleonic, cit., p. 53; mas, sobre Bocalosi, cfr. V. CRISCUOLO, «Girolamo Bocalosi fra
libertinismo e giacobinismo», en ID., Albori di democrazia nell’ltalia in rivoluzione (1792-1802), Milan,
FrancoAngeli, 2006, pp. 271-338).

84 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

de larazon y de la verdad».” Desde este punto de vista, la razon no debia ser enten-
dida como la racionalidad cartesiana, geométrica, que conoce la realidad segun los
criterios de la claridad y de la distincion, sino como una de las facultades del hom-
bre en relacion con los hechos y dirigida a la busqueda de lo util, necesario para sal-
vaguardar a la humanidad misma de la dispersion de las ciencias.”

A través de tales problematicas se puede notar una adhesion de Ferrario a las
concepciones viquianas, que lo acerca de hecho también a la edicién milanesa de la
Scienza nuova, que pudo nacer solo dentro de la comision que habia redactado el
proyecto de la Coleccidn y en la cual Ferrario tenia ciertamente un papel importan-
te. De todos modos, no obstante las muchas lagunas documentales que envuelven
la cuestion, y que no permiten atribuir con seguridad la paternidad de la iniciativa,
el elemento central estd constituido por el hecho de que en el Milan de la II
Cisalpina, donde ya se reconocia el genio filoséfico de Vico, el proyecto de edicion
fue arrinconado y poco apreciado, por lo que las teorias viquianas continuaron cir-
culando a través de otras mediaciones, dejando ver el tejido politico y cultural de la
ciudad, pero el discurso puede ser el mismo incluso en la Napoles del decenio fran-
cés, poco dispuesto a confrontarse con sus ideas. Es cierto que no se puede obviar
el hecho de que en ese periodo atn eran escasos e incompletos los materiales
viquianos disponibles (Carlantonio De Rosa, Marqués de Villarosa, no habria hecho
circular los nuevos opusculos hasta 1818), asi como que en la politica cultural bona-
partista se sentia fuertemente la exigencia de magnificar las razones historicas y
politicas de la primacia francesa.” Se abren asi dos trayectorias contrapuestas entre
si: por un lado, la representada por el coraje y la inteligencia critica de los exiliados
meridionales (en particular Cuoco, Lomonaco y Salfi) y por hombres como Foscolo
(y en distinta medida Cesarotti), los cuales utilizaron las teorias viquianas para
poner el acento sobre una propuesta democratica y unitarista, para hacer resaltar la
centralidad del nuevo proyecto politico post-revolucionario, desarrollado con la
sufrida conciencia de la insuficiencia de la vida politica de las distintas patrias ita-
lianas, las cuales, frente a la fuerza y a la organizacién de la Gran Nacidn, sentian
una vez mas en peligro la libertad y la independencia, de donde sacaron el impetu para

75. F. LOMONACO, Discorsi letterari e filosofici (1809), en 1D., Discorsi letterari e filosofici ¢ altri seritti, a cargo de
FaBrizio LoOMONACO, Milan, Mimesis, 2020, p. 102; mas —especialmente— véase: la Introduzione del edi-
tor, pp. 7-61, y aqui referidas pp. 30 y ss.

76. Escribia Lomonaco: «Yo opino que todas las partes del saber humano, igual que las diversas piezas
de una maquina complicadisima, estan unidas con ingenioso concierto [...] Pero opino, por el contrario,
que a pesar de este vinculo que une las ciencias, una de ellas es soberana: o, por emplear otra expresion,
todas las ciencias, similares a los radios de un vasto circulo, deben coincidir en un centro, que es el hom-
bre» (F. LOMONACO, Discorst letterari e filosofict, cit., p. 283).

77. Cfr. S. MORAVIA, 1l tramonto dell’illuminismo. Filosofia ¢ politica nella societd francese (1770-1810), Roma-
Bari, Laterza, 1986, en particular pp. 581-597.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 85



Maurizio Martirano

la redefinicion de las tradiciones culturales. Por otro lado, la capitaneada por perso-
najes como Ferrario y, en una medida mucho mas problematica, por el proyecto
politico y literario del que Monti era portador, empefiado en elaborar el discurso
sobre la identidad nacional reivindicando el papel representado por la tradicion y la
formacion de un espiritu publico, pero también de un nuevo canon literario, cons-
truido sobre formas de comunicacion claras y limpidas para todos” que no se con-
jugaban facilmente con las oscuridades y las asperezas del lenguaje viquiano.” De
todos modos, en el contexto del orden napolednico no fue facil confrontarse con la
intrinseca politicidad del discurso viquiano, o aquel hecho circular sobre todo por
los exiliados —tendente a comprender las causas de la crisis politica y el significa-
do de las nuevas cuestiones que se destacaban en el horizonte, asi como la remem-
branza del pasado necesaria para impulsar la nueva opcidon democratica y para refle-
xionar sobre la division de las masas populares por las ideas de la revolucion— por
el que se puede suponer que algunos retrocedieron casi inmediatamente, otros
ponen en circulacion la metafora de la montafia de Golconda.? Entonces no es

78. Cfr. R. CARDINI, «A proposito del commento foscoliano alla “Chioma di Berenice™», Lettere
Ttaliane, XXXIII, 1981, 3, pp. 329-349, en particular pp. 341-342; de Cardini véase también Ideolo gie
letterarie dell’eta napoleonica (1800-1803), Roma, Bulzoni, 1975.

79. Es famoso el juicio crociano segtn el cual con el discurso de apertura de Pavia de Vincenzo
Monti de 1803 Della necessita dell’eloguenza se habria introducido «el cliché, tan afortunado como
falso, de un Vico que piensa como un semidios y escribe como un ostrogodo» (B. CROCE,
Bibliografia vichiana, cit., vol. 1, p. 423). En “Nulla si compie senza la parola™: profilo di un magistero politi-
co-letterario, que es la introduccion a V. MONTI, Lezion: di eloquenza e prolusioni accademiche, Bolonia,
Clueb, 2002, Tongiorgi ha manifestado que sobre la cuestion de la oscuridad viquiana se han pro-
nunciado diversamente dos autores como Francesco Lomonaco, en las Vite y Flaminio Massa, en
el discurso Alla colta gioventa italiana de 1800, donde se lamentaba de la escasa capacidad comunica-
tiva del fil6sofo napolitano (p. 31). No es p051ble dar cuenta de los numerosos JUICIOS expresados
sobre la cuestién de la lengua viquiana (a lo que he hecho un rapido guino aqui, ver nota 37).
Refiero solo el, a mi parecer ejemplar, expresado recientemente por Maurizio Vitale (L’ “autodidas-
calo” scrittore. La lingua della Scienza nuova di Giambattista Vico, Roma, Edizioni di Storia e
Letteratura, 2016) que ha escrito: «Pensador genial e innovador en Ta historia y en la filosofia, Vico
es un escritor de suprema calidad expresiva. En la vivaz adopcién, en tonos fervientes, de los fun-
damentos mas notables del estilo ornamentado; en la tan variada y heterogénea riqueza de datos
lingtisticos (latinizantes, anticuados, tradicionales, de elevada literalidad, de uso corriente, de ori-
gen dialectal) sabiamente armonizados, en las diferentes modalidades textuales, en un contexto
unitario de tono noble y grave; en el gran dominio y pleno CJCI‘CICIO de la lengua italiana en su mas
auténtica tradicion toscano-florentina; en la ingeniosa representacion de la historia del hombre filo-
soficamente interpretada y expresada con arte segura y fuerte participacion en los grandes temas
de la aventura humana, Vico, nada mediocre autor de poesia ya en su juventud, renacentista y
luego petrarquista y arcadiano, en la edad madura, después y gracias a muchos afios de docta expe-
riencia latina, se afirma, en progresiva definicién, como el mas original y altisimo escritor no solo
del Setecientos italiano» (pp. 283-284).

80. Como escribi6 Carlo Cattaneo en 1839 resenando Vico et Ultalie de Ferrari (11 Politecnico, 11, 1839,
p- 251 luego en Senittz filosofict, editado por N. BOBBIO, Florencia, Le Monnier, 1960, vol. I, p. 95):
«Quién es este Vico del que tanto se habla? Hace treinta afios Vincenzo Monti contaba a la juven-
tud, congregada para aplaudirlo en Pavia, que Vico habia escrito la Scienza nuova, que era como la monta-
fia de Golcanda, dspera de rocas y gravida de diamantes. Pero el hombre elocuente, que mostraba ese tesoro,
moria pocos aflos después, sin haber excavado notable riqueza para si mismo».

86 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones en torno a la primera ediciéon milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de G. Vico

casualidad que, en una carta a Cesare Balbo del 9 de agosto de 1811, Carlo Vidua,
definiendo el programa de estudios historicos, escribiera:

Algunos otros libros te propondria estudiar, si te creyese capaz de hacerlo, es
decir, si no creyese contradecirme. Y son algunos libros de teoria. Y son algu-
nos libros de Repubblica y de Lege de Platon, de Legibus de Cicerdn, algunos
opusculos de Jenofonte y dos italianos, muy elogiados y poquisimo leidos,
Vico y Paolo Mattia Doria, ambos napolitanos, ambos profundisimos, ambos
aureos, no oro puro sino pozos de minas en los que el oro es abundante, pero
se necesita grandisima fatiga para extraerlo a partir de las demas sustancias
heterogéneas y despreciables. De los discursos de Maquiavelo no hablo.8!

Una referencia al juicio montiano, que seguia circulando, repetido algunos afios
mas tarde por otro gran autor que estudio la concepcion historica de Vico, Alessandro
Manzoni,® el cual, en 1819, confrontando, como ya habia intentado hacer Francesco
Lomonaco, la obra de Montesquieu con la de Vico, escribia:

El Espiritu de las leyes se convierte, por asi decir, en un fondo cultivado por
millares de ingenios, un sujeto perpetuo de escritos, y de conversaciones. La
Scienza nuova se quedo sola, abandonada, con sus grandes verdades y con sus
errores, fue y es desconocida para la mayoria y se convirtid, como sucede, en
un idolo para algunos”.%3

Para confrontarse mas directamente con Vico se necesitaria atender a otra
estacion y a otro clima politico, como nos hace comprender Carlo Cattaneo que, en
1822, indicaba al esperado “juez competente” de Vico®* en Romagnosi, a quien
acompafaria con Giuseppe Ferrari, el discipulo menos ortodoxo del jurista emilia-
no, cuidador de la primera edicion completa de las obras viquianas finalizada con
la Aggiunta a la segunda serie de la Coleccion de los Clasicos Italianos del siglo
xvIiL.8 No es casualidad, sin embargo, que Michelet hubiera ya puesto en marcha
su operacion viquiana y que el mismo Ferrari, cuya empresa vio la luz en una época

81. Cfr. Lettere del Conte Carlo Vidua pubblicate da Cesare Balbo, Turin, Giuseppe Pomba, tomo I, 1834, p. 183.
Sobre esto, cfr. en concreto F. PREDARL, [ primz vagiti della hberta italiana in Piemonte, Milan, Vallardi, 1861,
p- 56.

82. Cfr. F. TESSITORE, Manzon, la storia e la tradizione vichiana (1987-1988), en ID., Contributi alla storia e alla
teoria dello storicismo, vol. 111, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1997, pp. 9-30. Y véase también G.
CosrrTo, «l giovane Manzoni, Vico e la Milano napoleonica (1799-1805)», Annali Manzoniani, n.s. vol.
III, 1999, pp. 21-50.

83. A. MANZONI, Osservazion: sulla morale cattolica (1819), en ID., Tutte le opere, editado por A. CHIARI y I'.
GHISALBERTIL, Mian, Mondadori, 1963, vol. III, «Framment relativi alla seconda parte della Morale cat-
tolica», I (14), p. 554.

84. Cfr. la carta de Cattaneo a Giuseppe Montani de marzo de 1822 en Carteggi di Carlo Cattaneo, serie 1.
Lettere di Cattaneo, vol. 1, 1820 - 15 de marzo de 1848, editado por M. CANCARINI PETROBONI y M. FUGAZZA,
Florencia-Bellinzona, Le Monnier-Edizioni Gasagrande, 2001, p. 6.

85. La adenda a la edicién, que extendié la actividad de 1a Coleccién al periodo de 1833-1839, compren-

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 87



Maurizio Martirano

en la que el movimiento politico y cultural nacional jugaba la carta de la extraneza y
de la lejania respecto a Francia,? fuese acusado de ser un plagiario por su presunta
dependencia de la cultura transalpina. En los mismos afios, otro estudioso que mas
tarde se convertiria en bibliotecario de la Braidense, Francesco Predari, habria inten-
tado realizar también una edicion de las obras viquianas, de la cual publico solo el
primer volumen, mostrando asi como dentro de Brera continuaban estando presen-
tes aspiraciones viquianas, en una linea ideologica muy distinta de la ferrariana.¥”

Trad. del italiano por Maria José Rebollo Espinosa

(Fragmento de la portada de Teatro d’Imprese,
vol. 2, de Giovanni Ferro, 1623)

dia también las obras de Pietro Verri, Antonio Genovesi, Giacinto Gerdil, Ludovico A. Muratori,
Appiano Buonafede y Giuseppe Baretti: cfr. C. BOLELLL, «La seconda serie dei Classici Italiani [1818-
1839]», en Dal Parnaso italiano agli scrittori d’ltalia, cit., pp. 69-84, que relaciona el elenco de la segunda serie
y de las obras que se afiadieron.

86. Cfr. A. DE FRANCESCO, Mito ¢ storiografia della «Grande Rivoluzione». La rivoluzione francese nella cultura poli-
tica ttaliana del ‘900, Napolesi, Guida, 2006, pp. 31-38.

87. Cfr. la carta de Giulio Ferrario a Predari del 29 de julio de 1839, con la cual Predari era confirmado
como sustituto en la Biblioteca de Brera hasta que se restableciera alguno de los empleados enfermos
(Biblioteca nazionale Braidense, Autografi, Aut. B. XXXIII. 54/1-7).

88 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: Del saber poético al saber encarnado — Vico and Zambrano: From Poetical Thougth to Embodied Wisdom — Vico e
Zambrano: Dal sapere poetico al sapere incarnato — D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.135.06

VICO Y ZAMBRANO:
DEL SABER POETICO AL SABER ENCARNADO

Amparo Lacarés
(Universidad Jaume I)

RESUMEN: Entre Giambattista Vico (1668-1774) y Maria Zambrano (1904-1991) concurren muchas similitudes que
en este afilo homenaje a la filésofa pueden rescatarse. Ambos fildsofos nos invitan a centrarnos en ese otro /ogos y ese
otro mirar, mas piadoso, que puede ayudarnos a comprender de otra manera la experiencia subjetiva y colectiva actual.
Hoy es urgente recuperar la estética como hermenéutica de la cultura y no como una disciplina meramente vinculada
a las cuestiones formales de la belleza y del arte. De hecho, la crisis econdmica y sociopolitica contemporanea es el
reflejo de una forma intelectualista heredada de entender el mundo de lo humano. Por ello, como pensamiento que
realiz6 una critica epistemologica al idealismo y que planted genealdgicamente nuestros origenes desde la sensibili-
dad y la creatividad, la filosofia de Vico y de Zambrano constituyen una oportunidad que no debe dejarse pasar para
crear un horizonte mas humano y esperanzador del que parece dibujarse.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, M. Zambrano, cultura, estética, hermenéutica, razon poética, sabiduria poética, A. Zacarés.

ABSTRACT: There are many similarities between Giambattista Vico (1668-1774) and Maria Zambrano (1904-1991)
that can be recovered in this year’s tribute to the latter. Both philosophers invite us to focus on a different kind
of logos, a more merciful gaze, one that can help us understand differently today’s collective and subjective experi-
ence. Today, it is urgent to recover aesthetics as a hermeneutic of culture, rather than as a discipline merely linked to
formal questions of beauty and art. Indeed, the ongoing economic and socio-political crisis reflects an inherited way
of understanding the human world in an intellectualist manner. Given that their thought made an epistemological cri-
tique of idealism, and raised our origins genealogically from sensitivity and creativity, the philosophies of Vico and
Zambrano constitute an opportunity to create a more humane and hopeful horizon than the one that seems to be tak-
ing shape.

KEYwWORDS: G. Vico, M. Zambrano, culture, aesthetics, hermeneutics, poetic reason, poetic knowledge, A. Zacarés.

El texto original e inédito ha pasado la revision critica por pares ciegos. En plataforma OJS: subido 17/12/21 y aceptado 29/12/21.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.06 [89]
© Amparo Zacarés Pamblanco, 2021



Amparo Zacarés

ntre Giambattista Vico (1668-1774) y Maria Zambrano (1904-1991) existen

notables coincidencias argumentativas que merecen reivindicarse y mostrar-

se. Una buena ocasion para ello es este afno en el que la filosofa esta reci-
biendo varios homenajes en su memoria. De hecho, el 6 de febrero de 2021 se cum-
plian los 30 afios de su fallecimiento en Madrid, tras regresar de un largo exilio que
la mantuvo alejada fisicamente de su pais desde 1939 a 1984. En este contexto, han
sido varias las iniciativas académicas e institucionales! que han recordado la impor-
tancia que tuvo la filosofa para el pensamiento espafiol del siglo XX. En esencia,
Maria Zambrano realiz6 un giro epistemoldgico crucial en la historia de la filoso-
fia al plantear la legitimidad de un nuevo logos al que denomin6 razon poética. En
este sentido, al igual que Vico, se decantd antes por el poema que por el sistema y
dio prioridad a un tipo de saber sensitivo, imaginativo y fantastico con el que la
humanidad pudo por primera vez nombrar e interpretar el universo.

Es cierto que su prolifica obra y el discurso narrativo que emplea, donde lo
que dice y como lo dice estan en perfecta sintonia, ensombrecio el caracter filoso-
fico de sus textos y le granjed fama de escritora antes que de filésofa.? Una dificul-
tad que ha quedado despejada y que, a dia de hoy, le hace merecedora del apelati-
vo de ‘filosofa de la Generacion del 27°.3 En este sentido, recuperar las nociones
filosoficas basicas con las que Vico y Zambrano guiaron su original pensamiento
para afrontar nuestros origenes y desentrafiar nuestra filogénesis, puede resultar un
ejercicio esclarecedor con el que responder a los interrogantes urgentes que surgen
en nuestro presente, en estos tiempos de posthumanidad en la que hace falta tanta
imaginacion social como sentido de comunidad.

1. Durante 2021 se han realizado homenajes a la filosofa desde el Instituto Universitario de Estudios
Feministas y de Género Purificacion Escribano de la Universitat Jaume I de Castelld, asi como desde
el Institut Universitari de les Dones de la Universitat de Valéncia o la Asociacién Clasicas y Modernas
para la Igualdad en la Cultura (CyM) entre otros mas, algunos ain por realizar en el momento en el
que escribo estas lineas. Ademas, se han editado y reeditado varios libros en su honor y se ha inaugu-
rado una exposicion en Vélez -Malaga, en la ciudad natal de la filésofa y sede de su Fundacion.

2. Maria Zambrano se sinti6 siempre filosofa. Ella misma se encargé de subrayar la naturalidad con la
que vivi6 por y para la filosofia desde edad muy temprana, reivindicando desde sus comienzos su «irre-
mediable vocacién filoséfica» y asi lo expresé en la introduccion al libro Filosofia y poesia, México, FCE,
2006 p.9. Un texto que escribi6 en 1939 en homenaje a la Universidad de San Nicolas de Hidalgo, en
la ciudad de Morelia, Michoacan, México, donde dio clases de filosofia recién llegada al exilio.

3. Maria Elizalde defini6 a Maria Zambrano como «filésofa de la generacién del 27» en una conferen-
cia suya pronunciada en noviembre 2016, Malaga, Centro de la Generacion del 27. Por otra parte, en
el libro de ALFONSO BERROCAL, Poesia y Filosofia: Maria ambrano, la generacion 27 y Emilio Prados
(Valencia, Pre-textos, 2012), el autor conecta la figura de la filésofa con los poetas de esa generacion.
Por otra parte, la editorial Antigona publicara en otonio de 2021 el libro Maria Sambrano: fildsofa de la
Generacion del 27, con texto de Amparo Zacarés y voz poética e imagenes de Rosa Mascarell-Dauder.

90 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

I

En realidad, mas all4 de esa linea comun en la que ambos pensadores pre-
sentan una via racional diferente al racionalismo occidental que encumbré a Platon
en la Antigiiedad y a Descartes en la modernidad, no existen muchos datos en los
que Maria Zambrano se refiriera a Vico de forma explicita. Y sin embargo a la filo-
sofa le intereso, al igual que al filosofo italiano, la lucidez de un tipo de conciencia
que era privativa del poeta. En concreto, en Filosofia y Poesia, obra que redacta
en 1939, sefiala que se trata de una conciencia enraizada en las profundidades del
sentir. De ahi que la condenacion platdnica a la poesia asi como todos los reproches
que Platon vierte sobre Homero, le resulten inaceptables a la filésofa. En otras pala-
bras, el poeta contiene en si «un género de conciencia lucida y despierta»* que retie-
ne lo més originario de nuestro ser. Tras ello se vislumbra la fuerza cognitiva del
logos del poeta que habla y piensa desde la razon del cuerpo. Una razén que deno-
minard poética y en la que la memoria y la imaginacion seran predominantes.

De este modo, la poesia tendra también su propia reminiscencia, pero muy
distinta a la que se aconsejaba en el método dialéctico y que consistia en un esfuer-
zo progresivo de conocimiento ascendente hacia las Ideas. En este proceso, la razon
teorica aparta la mirada de todo lo que deviene y cambia para alcanzar el mundo
ultraterreno e inteligible del ser, alli donde moran las esencias universales. Por el
contrario, la reminiscencia del poeta, a la que alude Maria Zambrano, no guarda rela-
cion alguna con el planteamiento platonico que, en ese camino ascendente hacia la
luz, desprecia todo cuanto hay aqui abajo en la oscuridad del mundo terreno y sen-
sible. La filosofa no participa de esta propuesta epistémico-ontologica, puesto que,
donde Platon encuentra apariencias, Zambrano sitia la realidad de la vida. En otras
palabras, donde el filosofo ubica la ceguera y la ignorancia, la filosofa localiza el
saber y la lucidez. Para ella es el poeta quien, sumido en el delirio propio de la rea-
lidad mutante que se ofrece a nuestros sentidos, alcanza la clarividencia en medio de
la oscuridad. Es mas, si el poeta se conforma con las sombras de la caverna, es por-
que encuentra mucha mas verdad en ese claroscuro y en ese amor por lo perecedero
y lo pasajero que en las inmutables e imperecederas Ideas platonicas.

En efecto, para Zambrano «la poesia también tiene su reminiscencia» y
también «va a consolar a los hombres, con la rememoracion de su origen».5 De este
modo, en Notas de un método, la filosofa situa el tema clasico de la reminiscencia
en un vaivén, en un iry venir entre vivencias, en un revivir para lograr ver y en
«un ver que es entrever». Por esto, la mirada retrospectiva y la misma exigencia de

4. MARIA ZAMBRANO, Filosofia y poesia, México, F.C.E., 2006, p. 43.
5. Ibid., p. 45.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 91



Amparo Zacarés

recordar no es, como sucede en Platon, un discurrir entre «un ir y venir del pensa-
miento» sino entre «un ir y venir corporal».® De hecho, la reminiscencia de la que
habla la filosofa es la que se da en la experiencia del discurrir de la vida:

La experiencia nos dice que no se ve cuando se va. Al ir, si es que entende-
mos que el venir no sea un ir también, no se ve ni tan siquiera adonde se va.
Si el volver es realmente un volver y no la repeticion del ir, es cuando el ver
se presenta. Asi lo testifica el recordar, la necesidad de la mirada retrospecti-
va. El movimiento propio del vivir personal, unico que puede llegar a sernos
relativamente diafano, es el de avanzar a ciegas primero y haber de retroceder
después en busca del punto de partida. El buscar el punto de partida es el
motor, la verdadera “causa movens” del recordar, del revivir para ver; un ver
que es un entrever. Ver entre el asalto de los sentimientos, de las percepcio-
nes, mas intensas y nitidas también que cuando surgieron.”

La cuestion es lograr ver en medio de la ofuscacion de las emociones, «entre
el asalto de los sentimientos». De hecho, la vision de la que habla la filosofa es la
que se da en la memoria de lo vivido. Le interesa, pues, el tipo de saber que existe
en la memoria para que la vida no sea un mero transitar indemne sin ocasion de rena-
cer. De ahi que la experiencia tenga un caracter eminentemente perceptivo y tome
como referencia la corporalidad y la sensibilidad humana. Desde esta perspectiva, en
la misma linea de la metafisica y logica poética de Vico, la filésofa comprende que
el cuerpo no es un objeto mecénico, limitado por las dimensiones cuantitativas y
medibles, ni tampoco una entidad fisiologica, ni un lugar en el que el alma est4 enca-
denada. Por el contrario, para ambos fildsofos, el cuerpo es el elemento central que
permite explicar como se forjo el pensamiento en los albores de la humanidad.

A partir de tales presupuestos, Maria Zambrano indaga en la mente y en el
lenguaje del poeta deteniéndose en el sentir y en las formas cognitivas y expresivas
denominadas corporales, que son las que, a decir de Giuseppe Patella, caracterizan
el pensar poético de Vico.® En esa misma linea, la filosofa se opuso frontalmente al
positivismo que convirtid la ciencia en la tinica fuente de verdad y de conocimien-
to. Contraria a ese reduccionismo, vuelca su atencion en el mundo de la vida y dado
que este tiene una existencia previa a cualquier analisis tedrico, lo realmente origi-
nario es lo que se siente. Asi pues, «la realidad es previa a la idea, contrariamente
a lo formulado por el idealismo. Y si es previa a la idea ha de ser dada en su sen-
tir».? Mientras que para el racionalista la realidad se puede alcanzar con una idea o

6. ID., Notas de un método, Madrid, Mondadori, 1989, p. 81.

7. Ibidem.

8. GIUSEPPE PATELLA, Parva vichiana. Ensayos sobre Giambattista Vico y la Estética, Sevilla, Athenaica, p. 39.
9. MARIA ZAMBRANO, Persona y democracia, Madrid, Siruela,1996, p. 228.

92 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

un pensamiento, para la filésofa pensar consistird antes que nada en descifrar lo que
se siente. Por eso, dada la imposibilidad de separar el conocimiento de la vida, la
experiencia es como «si fuese un segundo nombre, un inmediato nombre de la
vida».'® Y en este matiz de corte fenomenologico-existencial es donde se encuentra
el paralelismo inicial entre la obra de ambos fil6sofos.

Con lo dicho, se comprende que la vinculacion entre Vico y Zambrano esté
bien traida. Sobre todo porque en este proceso de evocacién y rememorizacion
desde la experiencia vivida no es posible admitir que la memoria sea solo una mera
«preparacion del discurrir del pensamiento racional, mas bien racionalista o racio-
nalizante».!! De ser asi, la memoria quedaria despojada de su funcion originaria de
ser la nodriza y la madre del pensamiento:

Nodriza, madre del pensamiento, la memoria, sierva en su pasividad, sostie-
ne y sustenta el pensar en su ir y venir. Ella, si se la deja servir, desciende
hasta los “inferos del alma”, de la psique, hasta la zona psico-fisica. Puesto
que mantiene, aunque oscuramente, la llama del origen celeste tanto como el
engranaje de las entrafias y de todo lo que en ellas, y también por ellas, gime
triturado bajo el tiempo de la “razén” o bajo el tiempo aceptado, sea raciona-
lizado o no.1?

En este planteamiento el proceso de recordar no es una mera toma de contacto
con el pasado sino un adentramiento en la oscuridad de lo vivido. Ya, en Filosofia y
poesia, habia afirmado que en este proceso del sentir y del pensar es donde el poeta:

Quiere delirar porque en el delirio alcanza vida y lucidez. En el delirio nada
suyo tiene ningun secreto; nada opaco en su ser. Se consume ardiendo en la
llama y canta y dice. Porque el poeta vive prendido a la palabra, es su escla-
vo. El filésofo quiere poseer la palabra, convertirse en su duefo. El poeta es
su esclavo, se consagra y se consume en ella. Se consume por entero, fuera de
la palabra €l no existe, ni quiere existir. Quiere, quiere delirar porque en el
delirio la palabra brota en toda su pureza originaria. Hay que pensar que el
primer lenguaje tuvo que ser delirio. Milagro verificado en el hombre, anun-
ciacion, en el hombre, de la palabra. Verificacion ante la cual el hombre ya
poeta, no pudo sino decir: “Hégase en mi”. Hagase en mi la palabra y sea yo
no mas que su sede, su vehiculo.!3

Este texto resulta determinante porque defiende que la forma con la que se
afronta la experiencia es muy diferente en el poeta y en el filésofo. Pero lo verda-

10. ID., Notas de un método, cit., p.18.
11. [bid., p. 83.

12. Ibid., pp. 83-84.

13. Ib., Filosofia y poesia, cit. pp. 42-43.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 93



Amparo Zacarés

deramente crucial es que afirme que la poesia remite a una forma expresiva de pure-
za originaria y que el primer lenguaje humano «tuvo que ser delirioy, esto es, tuvo
que ser parte del delirio poético y no de «la tirania del concepto».! Con esta afirma-
cion, que bien podria haber firmado Vico, la fildsofa se vincula al mismo paradigma
corporeo del conocimiento que el filésofo italiano presentd en su obra mas emble-
matica, redactada en el siglo XVIII y titulada Principii di scienza nuova (1744). Alli
desarrollé una teoria genética y diacronica del lenguaje, tal como desvelé Andrea
Battistini en 1975, al demostrar que en Vico los tropos poéticos son las categorias
cognitivas de la humanidad con las que los seres humanos realizaron por primera vez
el esfuerzo de imaginar, interpretar y nombrar el universo. De tal forma que la meta-
fora, la metonimia, la sinécdoque y la ironia,!s fueron la base del habla con la que se
comunicaron los hombres primitivos en aquellos momentos primigenios en los que,
como diria Zambrano, «el hombre ya poeta, no pudo sino decir: “Hagase en mi”.
Hégase en mi la palabra y sea yo no mas que su sede, su vehiculoy.1¢

II

Antes de avanzar mas, conviene recordar que Vico concibe la poesia como
un pensamiento autdbnomo y anterior al de la filosofia, que proviene del cuerpo y de
la imaginacion. Para Vico la base sensible del conocimiento creativo radica en el
mundo de la experiencia y de la vida y con esta manera de entender la poesia, den-
tro de un discurso antropologico y filogenético, explicé como el ser humano pudo
salir de la animalidad gracias a tres operaciones esenciales de la mente: percepcion,
juicio y raciocinio (perceptio, iudicium y ratiocinatio). Fue en el capitulo VII del
De antiquisissima Italorum sapientia donde distinguio tres facultades cognoscitivas
o0 facultates sciendi y asigno a cada una de ellas un arte: la topica para la percep-
cion, la critica para el juicio y el método para el raciocinio. De todas ellas, la mas
primordial es la topica que estd unida a la sensibilidad y a cuatro facultades mas
como son el sentido, la memoria, la fantasia y el ingenio. De este modo, en los ori-
genes de la humanidad, entre seres primitivos de mentes rudimentarias y toscas,
incapaces para el pensamiento abstracto-racional, el conocimiento se estructur6 por
primera vez gracias a los sentidos, al cuerpo y a la imaginacion. En otras palabras,
antropologica y filogenéticamente el ser humano conocio, antes que nada, a través
de lo que siente su cuerpo. De nuevo, encontramos que la correlacion entre la filo-
sofia de Vico y la de Zambrano es mas que acertada.

14. ID., De la aurora, Madrid, Tabla Rasa, 2004, p. 61.

15. GIAMBATTISTA VICO, Principu di scienza nuova (1744), Milan, Mondadori, 1999: SN44, § 409. [En
adelante citadas las siglas y el paragrafo].

16. M. ZAMBRANO, Filosofia y poesia, cit., p. 43.

94 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

En ese contexto que se remonta a los origenes de la humanidad, Vico distin-
guid entre un modo de conocer las cosas segun los poetas y otro segun los fildsofos.
Por medio de la poesia se comprende y se significa el mundo a través de los sentidos;
y por medio de la filosofia, a través de la razon abstracta. De este modo, bajo un cri-
terio evolutivo, el primer tipo de saber que existid tuvo sus raices en los sentidos, y
solo después la mente se desarrollo reflexivamente y aprendid a juzgar y a deducir
unas cosas de otras de manera abstracta e intelectiva. Poesia y filosofia son, pues, dos
modos antitéticos de interpretar el mundo, pero, filogenéticamente hablando, la poe-
sia precede a la filosofia. Por ello, la sabiduria poética, la primera que existid, fue
antes sentida e imaginada que razonada.!” Algo que viene reforzado porque la mente,
primigeniamente, «estuvo naturalmente inclinada a sentir las cosas del cuerpo».!®
También Zambrano recalca ese originario mirar que es un despertar de un sentir que
supone «sentirse aludido en todo sentir [...] de la memoria y de la conciencia».’®
Precisamente la filésofa defiende que «...se puede saber de muchas maneras: por
observacion aislada, por intuicion, por inspiracion poética, por iluminacidon repentina
que capta algo deslumbrador [...]».2° Y es ese saber de otro modo el que recibid en
Vico el nombre de sabiduria poética y en Zambrano el de razén poética.

De hecho, en Filosofia y poesia, libro que mantiene un cierto didactismo aca-
démico y que Zambrano escribe durante su estancia en la Universidad de Morelia
recién llegada del exilio, narra el conflicto entre pensamiento y poesia con el que se
inaugurd la historia de la filosofia. En ese relato afirmé que el causante de «la con-
denacion de la poesia»?! fue Platon con el mito de la caverna (La Republica, libro
VII) al despojar de capacidad cognitiva a los sentidos y sefialar la razén como la
unica via de conocimiento. En las antipodas de este planteamiento, la filosofa des-
vela como la filosofia, que surgid del asombro y de la admiracion ante las maravi-
llas de lo visible y sensible, se convirtid bajo la sujecion del concepto en un pensa-
miento abstracto y sistemadtico. Fue en ese proceso cuando realidad y vida se sepa-
raron, y esa ha sido la via por la que ha transcurrido la tradicion filoséfica de
Occidente desde tiempos remotos. Zambrano, muy critica con esta postura idealis-
ta, expone como la filosofia, de ser inicialmente pasmo y éxtasis ante las cosas, pasé
a negarlas y a interesarse por un trasmundo ideal e inteligible. Anhade ademas que,
frente a los filosofos, los poetas fueron fieles al mundo visible, siguieron admiran-
do las cosas y no violentaron la experiencia de la vida con la pretension de ascen-
der a las regiones ontologicas del mundo inteligible.

17. SN44, § 375.

18. SNV44, § 331.

19. M. ZAMBRANO, Notas de un método, cit., p. 96.
20. /bid., p. 103.

21. Ip., Filosofia y poesta, cit., pp. 13-14.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 95



Amparo Zacarés

Con todo, lo realmente interesante es que Zambrano, al igual que Vico,
defiende que filosofia y poesia son dos logos distintos, pero de igual modo legiti-
mos, por los que transitaron filosofos y poetas. Los primeros buscando la seguridad
cognitiva que ofrecian las ideas universales e inmutables y los segundos ahondan-
do en la plenitud inquietante de lo mutable y terreno. Desde entonces, sus estrate-
gias epistémicas y discursivas se enfrentaron y distinguieron. En ese sentido, el pen-
samiento de Zambrano que «fluye hondamente fundido en lo 6rfico»,?? diferencia-
rd y separara la experiencia del saber de la experiencia del conocer. No es extrafo,
pues, que se interesara por el misticismo poético de Orfeo y de Museo y por la filo-
sofia de los presocraticos, sobre todo de Heraclito. Fue en esa misma contraposicion
entre filosofia y poesia, donde se cumpli6 el encumbramiento de la filosofia frente
a la poesia. Una entronizacién que convertiria a la razén teorica en la unica fuente
legitima de conocimiento. Una postura que la filésofa rechaza por entender que la
vida no tiene nada que ver con la abstraccion de la Idea platdnica ni con las eviden-
cias cartesianas.

Con estas consideraciones, en esa batalla por la verdad y el conocimiento, la
filosofa distinguio el saber poético del conocer filosofico. Asi, mientras que el
conocimiento exige una «via de acceso y transmisiony, el saber es «experiencia
ancestral o experiencia sedimentada en el curso de la vida», y es dificil de trasmitir
e incluso de adquirir, ya que las experiencias vitales no son factibles de programar
ni experimentar en un laboratorio. De tal manera que, entre el ser oculto de la idea
y el ser de las apariencias que nos muestran los sentidos, la filésofa se decanta por
el saber poético que es lo mismo que decir que por la vida. Una eleccion que le llevo
a distanciarse de la precision y claridad del racionalismo cartesiano.

Al respecto, la filésofa sostuvo que la principal diferencia entre saber poéti-
co y conocimiento filosofico reside en el método:

No hay método en principio, pues, para el saber de la vida. Porque la vida es
irrepetible, sus situaciones son unicas y de ellas solo cabe hablar por analogi-
as y eso haciendo muchos supuestos y suposiciones [...] El saber, el saber
propio de las cosas de la vida, es fruto de largos padecimientos, de larga
observacion, que un dia se resume en un instante de lucida vision que encuen-
tra a veces su adecuada formula. Y es también el fruto que aparece tras un
acontecimiento extremo, tras de un hecho absoluto, como la muerte de
alguien, la enfermedad, la pérdida de un amor o el desarraigo forzado de la
propia Patria. Puede brotar también, y deberia no dejar de brotar nunca, de la

22. JoAQUIN VERDU DE GREGORIO, Del sentir hacia el pensar: Maria {ambrano, Madrid, Taugenit, 2021,
p- 187.

96 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

alegria, la felicidad, el instante de dicha y de revelacion de la belleza sin extraer
de ellos la debida experiencia; ese grano de saber que fundaria toda una vida.?

Incidia de este modo en que era necesario prestar atencion a aquellos saberes
del alma que no nacen de la claridad sino de la penumbra y que moran dentro de las
entrafias de un ser encarnado. La fil6sofa se refiere a aquellos saberes que el racio-
nalismo habia desestimado por manifestarse a través del arte, de la poesia o de las
religiones. Son saberes que fundamentalmente afrontan el padecer humano. De ahi
nace la vision integradora que tiene Zambrano del ser humano. Una vision diame-
tralmente opuesta al reduccionismo de la razon cartesiana que lo considera como un
sujeto de conocimiento en el que los sentimientos, deseos y pasiones o son secun-
darios o no tienen importancia. Y de nuevo se da aqui otra notable coincidencia
entre Vico y Zambrano, puesto que el filésofo se opuso también a Descartes y a su
método que dejaba sin atender cuestiones vivenciales, antropologicas y éticas, rela-
cionadas con nuestra humanitas.

I

Ante estas similitudes, cobra gran relevancia que Zambrano sostuviera que,
para llegar a las entrafas del ser, sean precisas otra forma de saber y otra forma de
decir, en definitiva, otro tipo de logos al que llamo razon poética. Ese otro tipo de
saber lo propuso muy tempranamente en el ensayo que tituldo Hacia un saber del
alma (1934) y que se publico en la Revista de Occidente. Fue este un articulo que
no agrado a Ortega y Gasset, pues parecia que aquellos saberes del alma, donde «el
corazon lo ha sido todo»?4, desviaban a la filosofa de la senda razonable de la filo-
sofia. Pero no era asi, la filosofa no desvariaba, solo que necesitaba proponer otro
tipo de logos, otro tipo de razon, que tratara aquella parte de la vida por la que no
se interesan ni la razon tedrica ni la ciencia. Y por este motivo, la misma critica que
le hara a Platon, termina luego por hacerla a su maestro.

La filosofa admitia, como afirmaba Ortega, que la razén vital tenia como
base la realidad que es previa a la idea y es dada en un sentir. Pero, aun aceptando
este punto de partida orteguiano, Zambrano se distanci6é de su maestro al presentar
la razén poética «como la radical realizacion de la razén vital de Ortega».?s De
hecho, ella no aceptaba que las circunstancias en las que se encuentra el sujeto pue-
dan revelarsele en un trance de lucidez tedrica. Por el contrario, consideraba que ese

23. M. ZAMBRANO, Notas de un mélodo, cit., pp. 107-108.

24. Ibd., p. 51.

25. JESUS MORENO SANZ, El dngel del limite y el confin intermedio. Tres poemas y un esquema de Maria Lambrano,
Madrid, Endymion, 1999, p. 17.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 97



Amparo Zacarés

tipo de claridad analitica dista mucho de adentrarse en la vulnerabilidad y el pade-
cer humano, donde «la muerte, no siendo vida, ocurre en la vida» y ademads «esta
en otro plano que la vida lacida de la conciencia».?¢ Se comprende, pues, que
Zambrano discrepe del pensamiento de su maestro, del que sefiala que «tan escasa-
mente a la muerte se acerca, que se diria que la evita en su consideracion y que ni
siquiera en ninguna de sus metaforas aparece; [...]».2” Pero, incluso asi, Zambrano
siempre se sintio discipula de Ortega, solo que se apartod de €l al fundar su propio
pensamiento en una razon vital que era poética y que iluminaba con una luz tenue
y auroral.

En ese distanciamiento con su maestro, lo propio de la filosofa al hablar de
esa otra razon, de esos saberes del alma, es haber sefialado que la condicion perma-
nente del ser humano es un padecimiento, un no ver con claridad o un estar sumer-
gido en la oscuridad. En esa direccidon, cuestiond todo pensamiento que borrara la
tension en el mismo pensar, como hizo Descartes, cuyo Discurso del método discu-
rria con serenidad y claridad, o como también hizo Kant que, en su Critica de la
razon pura, guiaba a la filosofia por el camino seguro de la ciencia. Asi pues, opo-
niéndose al idealismo trascendental y al racionalismo cartesiano, Zambrano presen-
ta al ser humano como un ser encarnado en el que el sentir es la fuente originaria
del pensar. Zambrano comprendi6 pronto que el mecanicismo cartesiano no podia
explicar la energia vital que emana de un ser sintiente y buscé otra forma de pensar
que no fuera ni teoria ni sistema, otro logos que se desliza en ese sentir que viene
de la fuente de la vida y que es, como ella misma afirma en Claros del bosque,
«palabra encarnada».?® En ello, su intencion fue rescatar para el pensamiento el
amor, el dolor, el sufrimiento, la muerte; todo aquello que esta en la poesia desde
los origenes de la humanidad y que procede de las entrafias del ser humano, de la
carne y del sentir. De ahi que su pensamiento se presente como una reaccion anti-
positivista que denuncia la incapacidad de la razon cientifica para revelar la profun-
didad de la vida humana.

Lo relevante es que para la filosofa existe una especie de razon en la poesia
que no se puede ignorar si se quiere afrontar al ser humano en su totalidad. Y en
esto reside la importancia de la obra filosoéfica de Zambrano, en querer dar testimo-
nio de esa «razén en la sombra»® y en encontrarle un lugar destacado en los albo-
res del pensamiento alli donde primigeniamente habit6 la palabra:

26. M. ZAMBRANO, El hombre y lo divino, México, F.C.E., 1973, p. 185.

27. Ib., Notas de un método, cit., p. 21.

28. Ip., Claros del bosque, Madrid, Alianza, 2019, p. 42.

29. JESUS MORENO SANZ, La razin en la sombra. Antologia del pensamiento de Maria {ambrano, Madrid, Siruela,
1993.

98 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

En el interior mas hondo del reino del sollozo y el llanto y del gemido habita
tal vez el nucleo de la palabra misma: reino aquel que ha sido arrasado por la
palabra inteligible, por esa matematica articulacion capaz de abismarse en ella
misma, de ser ella misma torre, bastion, muralla, cerco también de lo que
habita en el corazon de los vivientes y en el corazéon del mundo.3?

De este modo, las semejanzas entre Vico y Zambrano se acercan cada vez més. No
en vano en Vico se encuentra el germen de ese saber poético originario que también
se asoma en Zambrano con la aparicion del Verbo en aquellos tiempos iniciaticos en
los que:

[...] la palabra, criatura viviente desde el principio, nacida en danza y coro, no
puede detenerse, [...], perdiéndose para llegar a ser palabra que ya conocemos,
pero que era ya palabra humana o encaminada a serlo. El viacrucis de la palabra
que desciende y se corporeiza, se hace dependiente [...] se hace mortal.3!

Pero no solo se da esa conexidn entre Vico y Zambrano por entender ambos
que la comunicacién humana tuvo como soporte antes que nada el canto, la danza,
y también el sollozo, el gemido o las exclamaciones de asombro propias de otras
emociones. No solo por eso, sino sobre todo porque cada uno en su época deman-
daba otro tipo de saber que le era necesario al ser humano y que no le podian pro-
porcionar las teorizaciones de la ciencia. Por esto, no estd de mas subrayar que a
quien realmente se opuso Vico no fue a Galileo sino a Descartes. En realidad, el
filosofo no se enfrentd a la “nueva ciencia” de Galileo ni al experimentalismo de
Gassendi, sino que mas bien presentd otra ciencia muy distinta que llamo “ciencia
nueva” basada en la retorica, las artes y la historia. Con ello detectd que el método
hipotético-deductivo galileano no podia dar cuenta de nuestra humanitas como un
conjunto compuesto de cualidades metafisicas, antropologicas y éticas. Vico no
invalidaba ni rechazaba el método galileano, solo consideraba que para ciertas cues-
tiones propiamente humanas no era el método adecuado por no poder asistirnos en
nuestras vivencias y aconteceres. Y es en esta linea donde la sabiduria poética de
Vico y la razén poética de Zambrano se encuentran, hasta el punto de que sus filo-
sofias pueden situarse dentro de una misma corriente de pensamiento que avisto la
insuficiencia de la razon cientifica para comprender el mundo de lo humano.

Es maés, en ese aunar pensamiento y poesia, buscando un camino diferente al
racionalismo occidental con el que tratar las incertidumbres del sentir y del vivir, es
donde la filosofa encuentra un tipo de razon distinta a la tedrica. Asi, dice Zambrano,
que «la razén es multiple, a la par que es una»’? y que son muchas sus especies: la

30. M. ZAMBRANO, De la aurora, cit., p. 124.
31. lbid., p. 94.
32. Ip., Notas de un método, cit., p. 128.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 99



Amparo Zacarés

razon seminal, la razén mediadora de los estoicos, la razon vivificante, la razon
matematica de los pitagdricos y la razon poética. Pero, de todas estas especies que
enumera, resalta sobre todo la razon poética, que es un tipo de razéon sumergida que
el academicismo se mostro reacio a considerar. Y esto es asi porque:

De la razén poética es muy dificil, casi imposible, hablar. Es como si hiciera
morir y nacer a un tiempo; ser y no ser, silencio y palabra, sin caer en el mar-
tirio ni en el delirio que se apodera del insomnio del que no puede dormirse,
solamente porque anda a solas. ;Lo llamariamos desamparo? Tal vez. Terror
de perderse en la luz mas atn que en la oscuridad, necesidad de la respiracion
acompasada, necesidad de la convivencia, de no estar sola en un mundo sin
vida; y de sentirla, no sélo con el pensamiento, sino con la respiracion, con el
cuerpo, aunque sea el mintisculo cuerpo de un pequefio animal, que respira:
el sentir la vida, donde estd y donde no esta, o donde no estd todavia. En este
«logos sumergidoy, en eso que clama por ser dentro de la razon.33

Existe, pues, una especie de razdn, de logos sumergido, que no se puede igno-
rar ni descartar sin mas. Y ese otro logos, dado que la racionalidad tedrico-matema-
tica es indiferente al amor mundi, sera el fundamento de toda la filosofia de
Zambrano. Sabedora como era de que la filosofia habia jugado al descarte y habia
senalado qué es y qué no es real, no persever6 por esa via. Y no lo hizo porque la
razon poética esta vinculada a una forma de saber atravesado por el sentir mientras
se cumple el transito continuo del ser en su dejar de ser. En ese sentido, la razén
poética no esta emparentada en modo alguno con la razon platonica. Pero, ademas,
ningun tipo de mundo noético ofrecido como esperanza pudo consolar y persuadir
al poeta para que aceptase «la muerte de la rosa, de la fragil belleza de la tarde, del
olor de los cabellos amados, de eso que el filésofo llama “las apariencias”».34

Por otra parte, seglin Zambrano, que algo muera, no quiere decir necesariamen-
te que sea por ello irreal. Para la filosofa la realidad no es ni una cualidad de las cosas
que conviene a unas si y a otras no, ni tampoco una categoria del entendimiento:

La realidad no se le ha ofrecido al hombre como una cualidad de las cosas,
segun se ha llegado a formular al plantear el problema del conocimiento. ;Es
posible el conocimiento de objetos reales? La realidad hecha problema en la
filosofia posterior a Kant ha hecho que se llegue a creer la realidad como una
condicion, modo de ser de algunas cosas. Mas, la realidad como se presenta en
el hombre que no ha dudado, en el hombre en el estado méas original posible, en
el que crea e inventa los dioses, la realidad no es atributo ni cualidad que les
conviene a unas cosas si y a otras no: es algo anterior a las cosas, es una irra-

33. lbid., p. 130.
34. Ip., Filosofia y poesia, cit., p. 34.

100 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

diacion de la vida que emana de un fondo de misterio; es la realidad oculta,
escondida; corresponde, en suma, a lo que hoy llamamos “sagrado”.s

A la filosofa le basta, como al poeta, lo que con su mera presencia existe y se
muestra ante nuestros sentidos. Entre el filosofo y el poeta, entre la idea de belleza
en siy la belleza que se presenta ante nuestra vista, la filosofa no dudo6 en decantar-
se por el logos poético porque:

el poeta, estd poseido por la hermosura que brilla, por la belleza resplande-
ciente que destaca entre todas las cosas. Y sabe, es lo tinico que no puede olvi-
dar, que tendra que dejar de verla, de gozar su brillo. El poeta esta, para su
desventura, consagrado a una divinidad que perece, en el doble sentido, de
que la vemos irse ante nosotros y de que nosotros también nos iremos a donde
ella ya no esté.3¢

De hecho, la vida en su singularidad escapa a toda comprension conceptual
y solo la intuicidén del poeta es la que puede aprehender su fondo tragico, como
senald Nietzsche, uno de los fildsofos preferidos de Zambrano. En resumidas cuen-
tas, el conocimiento intelectual es incapaz de captar la vida que fluye y renace. Es
necesario otro tipo de saber que sea capaz de intuir el delirio de ese impulso que lo
genera y lo devora todo. Para la filosofa, las multiples mutaciones que ocurren ante
nosotros y que nos ofrecen los sentidos forman parte de lo real y tienen su propia
naturaleza ontica. Ahora bien, para ello hay que adentrarse en el vértigo numinoso
del instante que lo ilumina todo y en el delirio inacabable de la vida que muere y
nace continuamente.

De este modo, en El hombre y lo divino, la autora enfatiza esa «melancolia
funeraria»®’ que es de donde el poeta extrae su fuerza para afirmar la vida y no
renunciar a nada:

Porque el nudo estd en la muerte. El filésofo desdefia las apariencias porque
son perecederas. El poeta también lo sabe y por eso se aferra a ella; por eso
las llora antes de que pasen, las llora mientras las tiene, porque las esta sin-
tiendo irse en la misma posesion, los cabellos negros de la amada blanquean
mientras son acariciados y los ojos van velando imperceptiblemente su brillo.
Y son por eso mas amados, mas irrenunciables. [...].3%

Es asi como la filosofa se enfrenta a cualquier ensuefio de la razéon que tien-
da a encumbrar a un sujeto de conocimiento alejado de «ese fondo ultimo del huma-

35. Ip., El hombre y lo divino, cit. p. 34.
36. Ip., Filosofia y poesia, cit., p. 36.
37. Ib., El hombre y lo divino, cit. p. 93.
38. Ihd., p. 92.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 101



Amparo Zacarés

no vivir que se llaman las entrafas y que son la sede del padecer».?® A su entender,
es un error reducir al ser humano a la res cogitans cartesiana. Asi, cuando la moder-
nidad difundia este tipo de reduccionismo equiparando la conciencia con la capaci-
dad para captar el mundo de manera clara y distinta, a la sola luz de la razon, la fil6-
sofa, a la manera que ya hiciera antes Vico, se empefio en darle dignidad y legitimi-
dad cognitiva a un tipo de pensamiento auroral, donde predominaba la ensonacion,
el claroscuro y la penumbra, que mas que defectos eran ventajas, maxime cuando
«la forma primaria en que la realidad se presenta al hombre es la de una completa
ocultacion, ocultacion radical; pues la primera realidad que al hombre se le oculta
es ¢l mismoy.*

IV

Queda aun por explicar como funciona ese pensar poético o ese saber encar-
nado del que hablaron Vico y Zambrano. Algo ya se menciond antes cuando se
recordd que, en el De antiquissima Italorum sapientia, el filosofo italiano distinguio
tres facultades cognitivas basadas en la percepcion (topica), el juicio (critica) y la
razén (método). De todas ellas, la que considero basica fue la topica, ya que las pri-
meras operaciones mentales se realizaron por medio de la percepcion, el sentido, la
memoria, la fantasia y el ingenio. Con esas facultades cognitivas, aquellas mentes
primitivas, interpretaron el universo mediante un tipo de universales que Vico deno-
miné «universales fantasticos». Aquel fue un pensamiento visual, iconico basado en
imagenes, construido con la memoria y la fantasia. De ahi que, ante la pregunta
(,como se forjo el primer cuadro significante del universo?, Vico respondiera con la
metafisica poética de la Scienza nuova.*' En ella, los universales fantdsticos son
anteriores a los universales racionales y surgen de un saber «inmerso y sepultado en
el cuerpo».#? Es mas, el lenguaje que surge de esa union entre la mente y el cuerpo
es el lenguaje poético y esta organizado segin una «metafisica no razonada ni abs-
tracta, sino sentida e imaginada».*> De esta forma, Vico se distancio de todo cuan-
to sobre el origen de la poesia habia dicho Platon, Aristételes, los Patrizzi, Scaligero
y Castelvetro.#* Y, a contracorriente, mantuvo que la poesia no podia entenderse
como un no saber o un saber menor, falso y anomalo. Por el contrario, la poesia era
también una vera narratio y por lo mismo el /ogos estuvo antes que nada en la fabu-

39. Ibid., p. 38.
40. Ibidem.

41. SNV44, §182.
42. SN44, § 331.
43. SN44, § 375.
44. SN44, § 384.

102 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

la y el mito.*5 Para Vico, mitos y fabulas, surgidos por defecto de raciocinio, son
discursos de verdad extraidos a partir de los universales fantasticos, generados con
el ingenio y la capacidad de la memoria para establecer relaciones y unir entre si lo
heterogéneo y lo diverso. Fue asi como aquellas mentes salvajes y toscas pensaron
utilizando los sentidos y la fantasia y se comunicaron empleando de forma natural
los tropos poéticos. Tropos que Vico revalorizd como categorias cognitivas antro-
poldgicas, a la par que reinterpreto la retorica cldsica y present6 una nueva ciencia
que trataba de la «comun naturaleza de las nacionesy.*6

Volviendo a Zambrano, hay que subrayar que ese esfuerzo cognitivo de poi-
esis, en su sentido mas estricto, que segun Vico realizo el poeta en aquellos tiempos
remotos, es el mismo del que habla la filésofa en su relato sobre la bifurcacion del
logos entre un conocimiento racional y un saber poético, tal y como tempranamen-
te lo narr6 en su libro Filosofia y poesia. Alli recordé que con Platon la razén filo-
sofica se convirtid en el inico medio para alcanzar la verdad y conseguir la unidad
que subyace a la multiplicidad y mutabilidad de las cosas. Pero, segun la filésofa,
no todos discurrieron con el mismo proceder en esa etapa primigenia de aparicion
del logos.

Siendo esto cierto, también lo es que al poeta, al igual que al filésofo, le
importa la unidad, solo que cada uno la alcanza por medio de una via epistémica
distinta. Asi, escribe:

La poesia perseguia, entre tanto, la multiplicidad desdefiada, la menospreciada
heterogeneidad. El poeta enamorado de las cosas se apega a ellas, a cada una de
ellas y las sigue a través del laberinto del tiempo, del cambio, sin poder renun-
ciar a nada: ni a una criatura, ni a una particula de la atmdsfera que la envuel-
ve, ni a un matiz de la sombra que arroja, ni del perfume que expande, ni del
fantasma que ya en ausencia suscita. |Es que acaso al poeta no le importa la
unidad? /Es que se queda apegado vagabundamente —inmoralmente— a la
multiplicidad aparente, por desgana y pereza, por falta de impetu ascético para
perseguir esa amada del filosofo: la unidad?4’

El caso es que el filosofo se dirige hacia el ser oculto tras las apariencias,
mientras que el poeta queda adherido a las mismas apariencias sin ejercer violencia
alguna sobre la heterogeneidad de lo que siente y de lo que captan los sentidos.
Ahora bien, el poeta percibe la unidad por otros medios diferentes a como la consi-
gue el filésofo. Y ademads, existe una gran diferencia entre la unidad absoluta que

45. SN44, § 401.
46. SNV44,8 119.
47. M. ZAMBRANO, Filosofia y poesia, cit., p. 19.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 103



Amparo Zacarés

busca el filésofo y la unidad fragil e incompleta que encuentra el poeta. Sobre todo,
porque el poeta sabe que esa unidad, cuando la encuentra, le viene dada y la acep-
ta como tal.

La cuestion de nuevo es ;,como puede la poesia encontrar unidad en la hete-
rogeneidad? Para explicarlo, la filosofa establece una similitud entre poesia y musi-
ca. Al respecto, senala que «cada pieza de musica es una unidad y sin embargo solo
esta compuesta de fugaces instantes».*8 Una comparacion que resulta ser muy escla-
recedora, puesto que para conseguir esa unidad el musico no precisa acogerse a un
ser oculto e idéntico. De la misma manera, el poeta crea una unidad en su poema a
través de las palabras con las que intenta apresar lo distinto y lo disperso. Para la
filosofa «el poema es ya la unidad no oculta, diriamos encarnada».*® Con ello, viene
a decirnos que el sentir de las cosas es el que fundamenta la unidad mas alla de la
multiplicidad y de la heterogeneidad. Se trata de un sentir que escucha el ritmo del
latir del corazdn, de las entrafias y de la carne. De tal modo esto es asi, que el sen-
tir poético es un sentir musical que se escucha desde el interior, acompafiado por el
latido del corazén y con la ayuda conjunta de los sentidos de la vista, del olfato, del
oido, del gusto y del tacto. En suma, a decir de Zambrano, el poeta piensa de un
modo parecido a como lo hace el mlsico que no necesita «tener presente un ser
oculto e idéntico a si mismo para alcanzar la transparente e indestructible unidad de
la armoniay.3

Llegados a este punto, hay que preguntarse ;por qué ese empeiio en la uni-
dad? A lo que Maria Zambrano responde que el filosofo quiere la unidad absoluta
porque lo quiere todo. Por el contrario, el poeta teme que en esa pretension no esté
todo ya que con la abstraccion filosofica se pierden innumerables matices que las
cosas contienen y que la poesia no desdena. Asi dice:

La cosa del poeta no es jamas la cosa conceptual del pensamiento, sino la cosa
complejisima y real, la cosa fantasmagorica y sofiada, la inventada, la que
hubo y la que no habra jamas. Quiere la realidad, pero la realidad poética no
es solo lo que hay, lo que es; sino lo que no es; abarca el ser y el no ser en
admirable justicia caritativa, pues todo, todo tiene derecho a ser hasta lo que
nada ha podido ser jamas. El poeta saca de la humillaciéon del no ser a lo que
en ¢l gime, saca de la nada a la nada misma y le da nombre y rostro. El poeta
no se afana para que de las cosas que hay, unas sean, y otras no lleguen a este
privilegio, sino que trabaja para que todo lo que hay y lo que no hay, llegue a
ser. El poeta no teme a la nada.>!

48. Ibd., p. 21.

49. Ibid., p. 22.

50. Ip., Hacia un saber sobre el alma, Madrid, Alianza Tres, 1987, p. 45.
51. Ip., Filosofia y poesia, cit., pp. 22-23.

104 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

En estos parrafos se deduce que la poesia esta del lado de la logica de
Heraclito, de la mutabilidad de lo que es y a la vez deja de ser. Precisamente por
ello, el logos poético se comunica con la vida de forma mas rapida que el logos filo-
sofico que, en lugar de descender, asciende y deja de lado lo vital y lo visible. En
ese aparecer y dejar de ser de las cosas, el poeta da con la unidad de forma mi-
lagrosa y regalada. Con tales consideraciones, Zambrano discrepa, pues, del escar-
nio al que Platon condeno a la poesia. Para la filosofa el poeta no solo quiere llegar
a la verdad, sino que también cree en ella. Solo que la verdad en la que cree el poeta
no es la verdad que «presupone que hay cosas que son y cosas que no son y en la
correspondencia de verdad y engafioy.5?

Dicho esto, no hay que pensar que el poeta sea un escéptico. De hecho «nin-
gun poeta puede serlo ya que ama la verdad, mas no la verdad excluyente, electora,
seleccionadora de aquello que va a erigirse en duefio de todo lo demaés, de todo».>
El quid aqui est4 en que el «todo» que busca la filosofia y que encuentra la poesia
son muy distintos. En la filosofia ese todo es la vision de conjunto de la que habla-
ba Platon, es un a priori que funciona como principio, mientras que en el poeta es
un a posteriori que se percibe en una especie de éxtasis cuando las cosas llegan a
su plenitud. Sin embargo, en esa batalla por la verdad, a pesar de tender poesia y
filosofia hacia la unidad, el triunfo fue a parar a la claridad matematica y abstracta
del logos filosofico que, a partir de entonces, tomd la imagen misma de la razon y
despojo de fuerza cognitiva al mito, al suefio, a la ensofiacion y a la metafora, esto
es, a la poesia en todas sus manifestaciones. Y asi, condenada por la filosofia, la
poesia fue expulsada del logos hasta que Vico la rescato en el s. Xviil y Zambrano
la recupero en el xx. Ambos filosofos, a pesar de los afios que les separan, habla-
ron de una reforma de la razén y dejaron entrever una clasificacion de los saberes
que tuviera en cuenta y reivindicara las humanidades, las ciencias del espiritu como
las llamaria Dilthey, dandoles un lugar privilegiado en la historia de la cultura.

v

Finalmente cabe afiadir un vinculo més entre Vico y Zambrano que pasa por
la exaltacion que hacen de Homero. Para ambos, el poeta se convierte en el referen-
te de la grandiosidad poética de la Antigiiedad. Este cantor ciego de andar errante
es, para la fildsofa, el paradigma de ese vivir, instante a instante, de esa forma de
hablar por inspiracion divina y también desde la pasion y de la carne, de esa mane-
ra de intentar ver algo en la niebla y aun asi ser capaz de amarlo. Esa imagen del
poeta es la misma que presentd Vico al identificar la poesia con un estado mental

52. Ibid., p. 25.
53. Ibid., p. 24.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 105



Amparo Zacarés

primitivo, anterior al pensar abstracto, que es tanto mas sublime cuanto mas participa
intuitivamente de aquel mundo barbaro repleto de pasiones y emociones. De hecho,
en el debate conocido como la qguerelle entre antiguos y modernos, que se produjo a
finales del siglo xvi1, Vico se mantuvo junto a los defensores de Homero por conside-
rar que la grandeza poética de su imaginacion no tenia parangén alguno. Asi, aunque
fue Vico quien equipar6 la poesia con la primera categoria mental y expresiva de
nuestra filogénesis, Maria Zambrano no le fue a la zaga al afirmar que el primer len-
guaje tuvo que ser delirio poético y que, por ese mismo motivo, el cantor ciego y
errante que fue Homero resulta digno de admiracion y veneracion. Y en esa misma
linea, afirma que «la poesia es encuentro, don, hallazgo, por gracia» o también que
«la poesia no se entrega como premio a los que metodicamente la buscany.>*

La poesia es un don que no es de nadie y es de todos y que ha de tener su
lugar en el universo que da sentido a lo humano. Tras todo ello se descubre la dig-
nidad de un tipo de saber que puede ayudarnos hermenéuticamente a descubrirnos
como especie cultural sin caer en la unilateralidad y el reduccionismo del cientifis-
mo o del positivismo. Por una parte, en Vico se encuentra la reivindicacion y legi-
timacion de un tipo de /logos vinculado con los origenes de la conciencia humana,
cuya base era un pensar poético y una lengua mental comun que proviene del sen-
tir del cuerpo y de la imaginacion. Por su parte, Zambrano sigue esa misma linea
del pensamiento y, al hilo con lo anterior, sefala que el acontecer humano desplie-
ga una historia tragica’s que solo puede captarse en profundidad a través de una con-
ciencia poética donde tiene cabida el corazon. Algo que la razén cientifico-instru-
mental no parece tener en cuenta. La metafora del corazon, de la que habla la filo-
sofa, tiene su sede en las entrafias del ser, «en un dentro oscuro y misterioso que en
ocasiones se abre».5 Asi, el lugar del corazén es:

un espacio interior que dentro de la persona se abre para dar acogida a ciertas
realidades. Lugar donde se albergan los sentimientos inextricables, que saltan
por encima de los juicios y de lo que puede explicarse. Es ancho y es también
profundo, tiene un fondo de donde salen las grandes resoluciones, las grandes
verdades que son certidumbres [...].57

Desde esa luz interior que mas que fuego es una llama tenue que ilumina par-
padeando, se resuelven conflictos y se descubren nuevos poros de la realidad. Por
eso mismo, la filésofa no cree posible que se puedan ignorar las apariencias de lo
multiple y de lo visible. Con ello, Zambrano, no solo contribuy¢ al fin de los fun-

54. Ibid., p. 13 y p. 46 respectivamente.

53. ID., Persona y democracia, cit., p. 122.

56. Ip., Hacia un saber sobre el alma, cit., p. 56.
57. lbid., p. 54.

106 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

damentos de la razon clésica, sino que también relanzo6 un tipo de conciencia tragi-
ca en la que anidaba esa sabiduria que se adquiere, como afirmé en El suerio crea-
dor, «padeciendo el conflicto hasta apurarlo».5® En medio de la crisis del Sujeto de
la modernidad y de la recuperacion de la dimension trascendente de la persona,
nadie mejor que la filosofa para reclamar que sepamos mirar, ver y escuchar el deli-
rio de cuanto resucita, de cuanto nace y muere de forma inacabable. De tal suerte
que su apuesta filosofica, fundada en la razén poética y el amor mundi, se caracte-
riza por ser, en esencia, una hermenéutica de la luminosidad dentro de la oscuridad
en la que habitamos. En este sentido, puede decirse sin riesgo de equivocarse que
la filosofia de Maria Zambrano participa del legado filoséfico de la Scienza Nuova.

Sin embargo, a pesar de lo expuesto, por parte de la filésofa no hay apenas
referencias directas a la obra de Vico, aunque es seguro que conocio sus ideas. Es
mas que probable que la biblioteca de su padre, Blas Zambrano, contara con un
ejemplar de la Scienza Nuova. A esto hay que afiadir que, entre la filésofa y la escri-
tora Elena Croce, hija del filésofo Benedetto Croce, para quien Vico fue uno de los
descubridores de la estética moderna, existidé una profunda amistad. Ambas se
conocieron en casa del también exiliado Diego de Mesa y, desde aquel momento,
nacio un fuerte lazo de union entre ellas tal como queda constancia en la correspon-
dencia que mantuvieron entre si y que ha sido recopilada por Elena Laurenzi. En
cualquier caso, la filésofa siempre estuvo muy agradecida a su amiga, pues en los
afios en los que las hermanas Zambrano residieron en Roma, de 1953 a 1964, la
escritora italiana fue un punto de apoyo indispensable para ellas al igual que para
todos los intelectuales en el exilio para los que cre6 un comité de ayuda. Resultaria,
pues, extrafo que estando tan unidas y siendo Benedetto Croce un gran impulsor de
la filosofia de Vico, no lo hubiera conocido ni leido.

De lo que no cabe duda alguna es de que conoci6 el pensamiento de Croce, al
que le dedica el texto que titula «Algunas reflexiones sobre la figura de Benedetto
Croce». Ahora bien, cuando Zambrano habla de Vico lo hace en un texto que es muy
anterior a su estancia en Roma, en un articulo que la fildsofa redacté en La Habana
en 1946 y que se publico en 1947 en Buenos Aires. Fue en la revista Sur donde al
comentar el libro del Dr. Pittaluga, titulado Grandeza y servidumbre de la mujer, se
refiere al filosofo de forma explicita. El libro citado llevaba como subtitulo Situacion
de la Mujer en la Historia y es, dentro de esta temadtica, cuando lo nombra. Asi, dice
refiriéndose al autor que «apoyandose en Dilthey y Vico mira el proceso historico
como un fieri y no como el conjunto de hechos ya cumplidos y acabados».® En esta

58. Ib., El suefio creador, Madrid, Turner, 1986, p. 69.
59. Ip., «A proposito de la “grandeza y servidumbre de la mujer”», en Sur, 150, Buenos Aires, 1947, pp.
58-68; en Aurora, Documentos, 2012, pp. 8-14, p. 9. [La ref. citada por A. Zacarés es 2007: 194 (N.E.)]

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 107



Amparo Zacarés

frase la filosofa recoge la idea de un Sujeto que estd haciéndose dentro del devenir
de la historia, que es ademas la tesis principal de Vico que concibio su Scienza Nuova
como «una historia de las ideas, de las costumbres y de los hechos del género huma-
no».%0

En sintonia con esta idea, en La Cuba secreta y otros ensayos, la filosofa
escribe también por aquellos afios que:

Las capacidades y potencialidades del ser humano se iran desentrafando,
manifestando [...] y asi ird naciendo la historia con su participacion y sus exi-
lios, pues que ni la historia ni el hombre han nacido de una vez e ird trascen-
diendo sus suefios, sus sentimientos para ir despertandolos en —y hacia— la
historia.¢!

Sin embargo, mas alld de estos parrafos, no parece haber constancia de otras
citas en las que nombrara a Vico explicitamente. Por eso, al intentar explicarme este
silencio, he pensado que la vision idealista que Benedetto Croce daba, a principios
del siglo pasado, sobre la estética de Vico distaba mucho de las reflexiones filoso-
ficas de Zambrano en torno al saber y al lenguaje. De hecho, el pensamiento estéti-
co de Vico y de Zambrano participan del mismo paradigma corporeo y ambos
entienden la cultura como una ingeniosa creacion humana y no tanto como una ela-
boracidn intelectualista. Esta manera de entender a Vico, mas proximo al Barroco
que al Romanticismo, es la que defiende Battistini®?, oponiéndose asi a la mayoria
de las interpretaciones que se daban entonces. En esa linea, se comprende bien que
la retérica de Vico, por hallarse vinculada al ingenio y a la fantasia, resulte ser un
buen antidoto al desorbitado racionalismo y positivismo imperante. Pero eso era
algo ya reconocido por Verene y por Tagliacozzo, lo determinante para Battistini es
que la retoérica en la Scienza Nuova posee «un rol antropologico» con el que se
puede reconstruir la mentalidad primitiva. Quiero pensar que esta nocioén de creati-
vidad vinculada a los origenes de la humanidad, que hacia que Vico fuese participe
de un paradigma basicamente barroco, no le llegé a la filosofa al conocer sobre todo
la interpretacion idealista que daba Croce del filésofo y que fue durante mucho
tiempo la mas difundida.

Desde luego, estas conjeturas no son mas que un intento aproximativo por
aclarar el porqué, dandose tantas coincidencias entre Zambrano y Vico, la filésofa
apenas lo menciona. Si que lo hace de Heraclito, Spinoza, Leibniz, Pascal,
Nietzsche o Bergson, que son los filosofos a los que se refiere cuando nos presenta

60. SNV44, § 368.
61. M. ZAMBRANO, La Cuba secreta y otros ensayos, Madrid, Endymion, 1996, p. 128.
62. ANDREA BATTISTINI, «Vico e il Barocco», en Acuto Intendere, Milan, Mimesis, 2021.

108 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Vico y Zambrano: del saber poético al saber encarnado

el sentir como la matriz originaria de la vida o cuando sefiala que el hombre sintien-
te es anterior al hombre razonador. Es cuanto menos curiosa esa ausencia de refe-
rencia al pensador italiano, sobre todo porque la fildsofa, al igual que Vico, dirigié
una critica frontal a Descartes y a la creencia de que la claridad y la distincion en
las ideas eran cualidades de la realidad. Como es bien conocido, en una época en la
que el cartesianismo era sindonimo de método y conocimiento, Vico a contracorrien-
te ensalzo la poesia como fuente de saber y la antepuso diacronicamente a la filo-
sofia. Pero también Zambrano arremetié contra la claridad y la distincién de las
ideas que Descartes quiso alcanzar para lograr una verdad que solo muy pocas rea-
lidades pueden contener. Y es en esa linea, en su critica al racionalismo cartesiano,
cuando la filésofa se pregunta si no habra en todo lo claro y lo visible un cierto
«cimiento de misterio», un «fondo ultimo y abismal de la realidad inagotable que el
hombre siente en si mismo».®3 Ese tipo de realidad enigmatica que muta ante nues-
tros sentidos exige un especial cuidado para «atender a lo que cambia, ver el cam-
bio y ver mientras nos movemosy, y esto es asi porque en ello reside «el comienzo
del mirar de verdad» o también de «mirar que es la vida».%

Para finalizar, quiero referirme a aquello que Vico y Zambrano parecen invi-
tarnos a considerar y que esta centrado en ese otro mirar que nos ayudaria a com-
prender de otra manera la experiencia subjetiva y colectiva actual. En una coyuntu-
ra de crisis social global necesitamos recordar quiénes fuimos, quiénes somos y en
quiénes nos hemos convertido. Vivimos en un mundo donde, a decir de Virilio,% la
maquina de la vision no solo produce nuevas imagenes de lo real, sino nuevas
maneras de ceguera de lo real. Es en esa vision sin mirada propia de la pantalliza-
cion del mundo, de la globalizacion del modelo industrial, de la l6gica del mercado
y de la cultura del espectaculo, como diria Debord,% donde reside la nueva forma
colonial del poder. De ahi que, en un contexto asi, haga falta recuperar con urgen-
cia el pensar estético, no para tratar las cuestiones formales relativas a la belleza y
el arte, sino mas bien como una hermenéutica de la cultura de la que estamos tan
necesitados. En suma, la crisis econdmica y sociopolitica contemporanea es el refle-
jo de una forma intelectualista heredada de entender el mundo de lo humano. Por
todo ello, como pensamiento que realiz6 una critica epistemoldgica al idealismo y
que plante6 genealdgicamente nuestros origenes desde la sensibilidad y la creativi-
dad, la filosofia de Vico y de Zambrano constituyen una oportunidad que no debe
dejarse pasar si queremos ordenar con criterios mas piadosos nuestras prioridades,

63. M. ZAMBRANO, Filosofia y poesia, cit., p. 125.

64. ID., Notas de un método, cit., p. 25.

65. PAUL VIRILIO, La mdquina de la vision, Madrid, Gatedra,1989.

66. GUY DEBORD, La sociedad del especticulo, Valencia, Pre-Textos, 1999.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 109



Amparo Zacarés

con la esperanza de crear un horizonte mas humano del que parece dibujarse. Al fin
y al cabo, como decian los clasicos, Spes ultima dea.

BIBLIOGRAFIA

BATTISTINI, ANDREA: La degnita della retorica, Pisa, Pacini Editore, 1975.

— —: La sapienza retorica di Giambattista Vico, Milan, Guerini e Associati, 1995.

— —: «Vico e il Barocco», en Acuto Intendere, Milan, Mimesis, 2021.

CROCE, BENEDETTO: Opere di Benedetto Croce. Saggi Filosofici, Roma - Bari, Laterza, 1991.
DEBORD, GUY: La sociedad del espectdculo, Valencia, Pre-Textos, 1999.

LAURENZI, ELENA: 4 presto, dunque, e a sempre. Lettere (1950-1990), Milan, Archinto, 2015.
MORENO SANz, JESUS: La razon en la sombra. Antologia del pensamiento de Maria
Zambrano, Madrid, Siruela, 1993.

— —: El angel del limite y el confin intermedio. Tres poemas y un esquema de Maria
Zambrano, Madrid, Endymion, 1999.

PATELLA, GIUSEPPE: Parva vichiana. Ensayos sobre Giambattista Vico y la Estética, Sevilla,
Athenaica, 2019.

— : «Creativita come ingegno. Il paradigma barroco», en Articolazini. Saggi di filosofia e
teoria dell arte, Pisa, Edizioni ETS, 2010.

— : Senso, corpo, poesia. Giambattista Vico e [’origine dell estetica moderna, Milan,
Guerini, 1995.

VERDU DE GREGORIO, JOAQUIN: Del sentir hacia el pensar: Maria Zambrano, Madrid,
Taugenit, 2021,

Vico, GIAMBATTISTA: «De antiquissima Italorum sapientia ex linguae latinae originibus
eruenday», en Opere filosofiche, Florencia, Sansoni, 1971.

— : Principii di scienza nuova (1744), Milan, Mondadori, 1999.

VIRILIO, PAUL: La maquina de la vision, Madrid, Cétedra, 1989.

ZAMBRANO, MARIA: «A4 proposito de la Grandeza y servidumbre de la mujery, revista Sur
n° 150, Buenos Aires, 1947,

— 1 El hombre y lo divino, México, F.C.E., 1973.

— 1 El suerio creador, Madrid, Turner, 1986.

— : Hacia un saber sobre el alma, Madrid, Alianza Tres, 1987.

— : Notas de un método, Madrid, Mondadori, 1989.

— 1 Persona y democracia, Madrid, Siruela, 1996.

—: La Cuba secreta y otros ensayos, Madrid, Endymion, 1996.

—: De la aurora, Madrid, Tabla Rasa, 2004.

— 1 Filosofia y poesia, México, F.C.E., 2006.

—: Claros del bosque, Madrid, Alianza, 2019.

110 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretacion en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico — The Objectivity of interpretation in G. Gentile about his
reading of Vico — L’oggettivita dell’interpretazione in G. Gentile a proposito della sua lettura di Vico —
D.O.IL http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.07

LA OBJETIVIDAD DE LA INTERPRETACION EN G.
GENTILE A PROPOSITO DE SU LECTURA DE VICO

Alfonso Liimica Gareia
(Universidad de Sevilla)

Cada hombre tiene una mision de verdad.

Donde estd mi pupila no estd otra:

lo que de la realidad ve mi pupila no lo ve otra.

Somos insustiturbles, somos necesarios.

(J. ORTEGA Y GASSET, Verdad y perspectiva (1916),
en OC, II, Madrid, 2008, p. 163)

ResuMEN: Una de las principales criticas que recibieron las interpretaciones idealistas de Vico fue la falta de objeti-
vidad histérica. Segtn esos criticos, al haber reconstruido la filosofia de Vico a partir de y segtn su propia filosofia,
estas interpretaciones tendrian el gran defecto de ser incapaces de investigar como fue y pensé realmente Vico. Este
trabajo se propone reconstruir, en respuesta a dichas criticas, la concepcion idealista sobre la objetividad de la inter-
pretacion, con el fin de plantear un renovado acercamiento a dichas interpretaciones. Aunque el trabajo toma como
autor central a Gentile, también considera aspectos de la filosofia de Croce.

PALABRAS CLAVE: Actualismo, B. Croce, G. Vico, G. Gentile, hermenéutica, idealismo italiano, interpretacion, pers-
pectivismo, A. Zunica.

ABSTRACT: One of the main criticisms of Vico’s idealistic interpretations was the lack of historical objectivity. Those
critics think that, having reconstructed Vico's philosophy from and according to their own philosophy, these interpre-
tations would have the great defect of being incapable of investigating how Vico really was and thought. This paper
suggests a reconstruction, in response to these criticisms, of the idealist conception about the objectivity of interpre-
tation, in order to propose a renewed approach to these interpretations. Although the work takes Gentile as its central
author, it also considers aspects of Croce’s philosophy.

KEyworDs: Actualism, B. Croce, G. Vico, G. Gentile, hermeneutic, italian idealism, interpretation, perspectivism, A.
Znica.

Agradecimiento del Autor: Esta investigacion se enmarca en el proyecto de doctorado «Para un redescubrimiento de la metafisica de
Vico: los estudios viquianos de Giovanni Gentile», financiado en 2020-2021 con una beca predoctoral de la Fundacion Oriol-Urquijo,
a la que agradezco su apoyo a mi investigacion.

El texto original e inédito ha pasado la revision critica por pares ciegos. En plataforma OJS: ingresado 17/12/21 y aceptado 29/12/21.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.07 [1 1 1]
© Alfonso Zunica Garcia, 2021



Alfonso Zunica Garcia

NTRODUCCION

Es habitual en la historiografia viquiana distinguir una primera fase fuerte-
mente dominada por las lecturas idealistas, que ocupd toda la primera mitad del
siglo XX, y una segunda etapa marcada por la fundacion del Centro di studi vichia-
ni de Napoles. Este nuevo corso napolitano marco una hoja de ruta que evidencia-
ba los innegables limites de las lecturas idealistas, asi como la rigidez de algunos de
sus esquemas interpretativos. Asi pues, muchas de las tesis idealistas relativas a
Vico fueron abandonadas en cuanto que eran parte integrante de grandes reconstruc-
ciones historiograficas de matriz lato sensu hegeliana.!

No hay duda de que la nueva direccidon de estudios viquianos se ha consolida-
do con firmeza y ha dado importantisimos resultados para la comprension de la filo-
sofia y biografia de Vico. Precisamente una de las principales conquistas de esta rup-
tura con la era idealista es la legitimacion de la pluralidad de perspectivas en los estu-
dios viquianos. Lo cual, naturalmente, no significa la relativizacion del pensamiento
de Vico, sino la apertura a nuevos enfoques e intereses a la hora de estudiar su obra,
mas alla del exclusivo interés por la metafisica viquiana o su colocacion en un desa-
rrollo dialéctico de la historia de la filosofia italiana o europea. Francesco Botturi ha
resumido esta idea en la expresiva imagen de un «prisma que ofrece estructuralmen-
te una multiplicidad de caras, cada una de las cuales abre legitimamente un particular
camino hermenéutico».? En este sentido, la riqueza del pensamiento viquiano hace que
no pueda ser agotado recorriendo uno solo de estos caminos.

Ahora bien, si por un lado esta concepcion “pluralista” se encuentra en evi-
dente oposicion respecto a la reduccion idealista del prisma viquiano a una sola de
sus caras, por otro lado legitima a su vez el camino especulativo que los mismos
idealistas recorrieron y que, con el nuevo corso, ha pasado a segundo plano.? Es
mas, esta misma concepcion pluralista sugiere un renovado acercamiento a dichas

1. Sin embargo, no todas fueron abandonadas. De Gentile, por ejemplo, se continué el estudio de las
fuentes neoplatonicas de Vico. Aun asi resulta significativo el modo en el que, por ejemplo, Cacciatore
hace referencia al nombre de Gentile: «Forse non aveva del tutto torto Gentile, quando segnalava I'affinita tra
la critica al dualismo aristotelico di Vico ¢ la sua adesione al platonismo emanatistico di Plotino e 'inter-
pretazione che di esso da Bruno, ad esempio, nel De causa» (G. CACCIATORE, Autobiografia e filosofia.
Lesperienza di Giordano Bruno. Atti del convegno (Trento, 18-20 maggio 2000), ed. de NESTORE PIRILLO, Roma,
Edizioni di storia e letteratura, 2003, p. 151; subrayado mio). Naturalmente, la tesis de una herencia neo-
platénica en el pensamiento viquiano fue conservada fuera del marco interpretativo del actualismo.

2. F. BOTTURL, La sapienza della storia. Giambattista Vico e la filosofia pratica, Milan, Vita e Pensiero, 1991, p. 10.
3. Ciertamente encontramos excepciones, entre las que cabe destacar J.M. SEVILLA FERNANDEZ,
Giambattista Vico: metafisica de la mente e historicismo antropoldgico, Sevilla, Publicaciones de la Universidad de
Sevilla, 1988; o CECILIA CASTELLANL Dalla cronologia alla metafisica della mente. Saggio su Vico, Bolonia, 1l
Mulino, 1995.

112 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretacion en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

interpretaciones; un renovado acercamiento que tenga por objetivo el poner de
manifiesto la cara del prisma viquiano a la que estas lecturas miran.

Para ello, sera necesario realizar una labor de asimilacion del marco idealista
a momento hermenéutico de la historia de la filosofia y, mas concretamente, de la
historiografia viquiana. No es necesario precisar que, con esto, no se pretende refun-
dar una nueva era idealista, sino simplemente poner en primer plano la dimension
metafisica o especulativa de la filosofia de Vico, en la que tanto se centraron sus lec-
tores idealistas. De ese modo, se reabrira el camino hermenéutico que nace de la cara
metafisica del prisma viquiano, el cual aparecerd —ahora si— como uno de los mul-
tiples caminos hermenéuticos de la literatura viquiana. Del mismo modo, tampoco se
pretende desmentir ni confirmar la veracidad de una concepcion hegeliana o, mas
genéricamente, idealista de la historia de la filosofia. Una vez liberado de los nexos
que historicamente ha tenido con el idealismo italiano, cada intérprete debera reco-
rrer este camino hermenéutico segun su propia concepcion historiografica.

Ahora bien, una de las primeras cuestiones que este proyecto plantea es la
tematizacion de la metodologia seguida por los intérpretes idelistas. Y es que, como
es sabido, una de las principales criticas que se les ha dirigido es su falta de objeti-
vidad historica. Asi pues, tarea de nuestro escrito sera reconstruir la concepcion ide-
alista sobre la objetividad de la interpretacién. Sin embargo, la naturaleza de este
trabajo nos obliga a centrarnos en uno solo de estos intérpretes. Por eso, como sefia-
la el titulo, hemos decidido centrarnos en la concepcion de Gentile, en quien la
cuestion planteada se hace mas evidente. Sin embargo, esto no nos ha impedido
mostrar que se trata de una problematica igualmente presente en la interpretacion
croceana de Vico, ni tampoco hacer referencia a analogias entre las concepcionces
de Gentile y Croce.

1. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA

Un caracter comun a los principales exponentes del idealismo italiano fue la
tesis de la identidad de filosofia e historia de la filosofia. Aun sin entender univo-
camente dicha identidad, cada intérprete establecia un marco teérico general que,
distinguiendo fases, etapas y eras especulativas, otorgaba a cada autor interpretado
un lugar y un valor dentro de la historia del pensamiento. Ahora bien, para Piovani
—y otros muchos posteriores estudiosos de Vico— esa «exigencia de sistematici-
dad se traduce en una renuncia a medirse realmente con la autenticidad del filoso-
fo, [...] en una renuncia a un juicio atento de Vico tal y como es».* Segtn el criti-
co napolitano, la exigencia de sistematicidad impedia a los intérpretes idealistas leer

4. P. PiovaNL, «Il Vico di Gentile», en F. TESSITORE (ED.), La filosofia nuova di Vico, Napoles, Morano,
1990, p. 313.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 113



Alfonso Zunica Garcia

a Vico iuxta propria principia, dando asi lugar a una reconstruccion segun princi-
pios e intereses propios del intérprete, pero ajenos a Vico.

Hoy en dia el debate metodoldgico sobre la naturaleza y el concepto de his-
toria de la filosofia no se encuentra especialmente presente entre los principales
debates académicos, los cuales se han desplazado hacia las disciplinas 16gico-lin-
giiisticas y ético-sociales. Sin embargo, en el ambito de los estudios viquianos ha
sido un debate que ha ocupado numerosas paginas desde su auge a principios del
siglo XX.

En aquel momento, la tesis de que la historia de la filosofia posee necesaria-
mente un caracter especulativo resultaba absolutamente rompedora en Italia, donde
durante buena parte del siglo XiX las corrientes neokantianas y positivistas habian
dominado la historiografia filosofica.® Y es que lo que los intérpretes idealistas
ponian en cuestion era precisamente la posibilidad de una historia puramente «obje-
tivan. Sostenian que el pretendido Vico historico, a fin de cuentas, serd siempre
nuestro Vico, o dicho de otro modo, el pretendido Vico histérico, cuya correspon-
dencia con el Vico idealista se quiere medir, no es ni puede no ser mas que el Vico
que nosotros, juzgando, reconstruimos. Precisamente en esos términos Croce plan-
tea esta cuestion en la advertencia a la segunda edicidon de su principal monografia
viquiana:

Sobre la concepcion y el método del libro no considero que deba introducir
cambio alguno ni arrepentirme de nada, por mucho que desde varias partes me
haya sido dirigida la facil pero superficial critica de que la interpretacion de
Vico esta completamente compenetrada por mi propio pensamiento filosofico
y que, por eso, no es “objetiva”. En realidad, quien realmente quiera conocer
a Vico debe leer y meditar los libros de Vico; eso es indispensable. Y esa es
la unica objetividad posible, y no la asi llamada “exposicion objetiva” que
otros hagan, y que no puede resultar mas que un trabajo extrinseco y material.
En verdad, la exposicion historica y critica de un fildésofo tiene una diversa y
mas alta objetividad, y es necesariamente el didlogo entre un antiguo y un
nuevo pensamiento, solo en el cual el antiguo pensamiento es entendido y
comprendido. Tal es y procura ser mi libro. ;Qué habria podido entender yo
de Vico si no me hubiese esforzado en meditar sobre problemas estrictamen-
te unidos a los suyos o derivantes de los suyos?’

5. Esta es precisamente la situacién lamentada por Luciano Malusa en un volumen sobre la teoria his-
toriografica de Gentile y su difusién en las universidades italianas (cfr. L. MALUSA, Rilevanza “dialettica™
della concezione gentiliana della Storia della filosofia (anche oggr, malgrado tutto), en G. GENTILE, Il concello della sto-
na della filosofia, Florencia, Le Lettere, 2006, pp. 199-201); y es un juicio que, por desgracia, tiene inclu-
so mayor vigencia hoy en dia.

6. L. MALUSA, Rilevanza “dialettica™. .., cit., p. 204.

7. B. CROCE, La filosofia di Giambattista Vico, edicién nacional, Napoles, Bibliopolis, 1997, p. 11.

114 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

Esta fusion del pensamiento interpertado con el del intérprete resulta incluso
mas evidente y llamativa en Bertrando Spaventa. En efecto, Spaventa, queriendo
realizar una fenomenologia del espiritu de inspiracion hegeliana, presenta las suce-
sivas filosofias de los pensadores italianos «como grados necesarios, a través de los
cuales el espiritu ha pasado (o pasa eternamente) para conquistar la plena concien-
cia de su propia actividad creativa»,? es decir, como momentos especulativos de su
propia filosofia. Gentile hereda, si bien con una original reformulacion, la doctrina
spaventiana de la identidad de filosofia e historia de la filosofia, y aunque en Studi
vichiani no se encuentra ninguna declaraciéon metodoldgica andloga a la de Croce,
esa misma concepcion es una constante en todos sus escritos.® Un texto que testi-
monia esta comun concepcion a los tres pensadores italianos en torno a esta cues-
tion es el prefacio de Gentile a la ética de Spaventa:

Este libro, que hoy vuelve a imprimirse, fue publicado por el autor en 1869
con el titulo de Estudios sobre la ética de Hegel, que he considerado oportu-
no cambiar a Principios de ética de B. Spaventa. Y es que la ética de Hegel
era también la del autor, y no repetida por €l, sino realmente repensada y
hecha suya, y corregida en algun particular, precisamente porque revivida en
su espiritu. Al final del proemio afirma haber querido exponer los puntos prin-
cipales de la ética de Hegel, pero afiade: “Esta exposicion no sera ni un com-
pendio ni un extracto ni una parafrasis, sino el concepto —casi diria la ima-
gen— que me he hecho de ella [...]”. No se trata, por tanto, de una interpre-
tacion o de un comentario, como el modesto titulo de Estudios daria a pensar,
sino de una reconstruccion critica personal.!?

Es claro, entonces, que la exposicion de la concepcidon gentiliana de la obje-
tividad de la interpretacion debe empezar por su concepcidon del pensamiento como
proceso constructivo.

Ahora bien, antes de continuar resulta necesario precisar que cuando recurri-
mos a la expresion «subjetividad de la interpretaciony para referirnos a la fusion del
pensamiento del intérprete en la interpretacion, entendemos el término subjetividad
en su significado mas literal o etimologico, libre de connotaciones relativistas, es
decir, como «perteneciente o relativo al modo de pensar o de sentir del sujeto, y no
al objeto en si mismoy».!! En suma, hay que entender “subjetivo” como lo meramen-

8. G. GENTILE, Prilogo a «B. Spaventa, La filosofia italiana en sus relaciones con la_filosofia europear, Cuadernos
sobre Vico, 34, 2020, p. 304.

9. Sobre su teoria de la historiografia filoséfica véase 1l concetto della storia della filosofia en G. GENTILE, La
riforma della dialettica hegeliana, Sansoni, Firenze 1954, de la que pronto la revista Anales del seminario de la
fustoria de la_filosofia de la UCM publicara una traducciéon mia con estudio preliminar.

10. G. GENTILE, Prefazione a Principt di etica di B. SPAVENTA, en Opere, vol. I, p. 597. La cita de Spaventa
se encuentra en la p. 649 del mismo volumen.

11. Esa es la segunda acepcion recogida en la voz «subjetivo» del Diccionario de la Real Academia
Espaiiola: https://dle.rac.es/subjetivo’m=form.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 115



Alfonso Zunica Garcia

te perteneciente al sujeto. Para evitar equivocos relativistas, podria plantearse la
contextualizacion de los términos “subjetual” y “objetual”.!? Sin embargo, tratando-
se de un texto sobre Gentile, me ha parecido mas oportuno mantener, aclarando su
significado, la terminologia gentiliana, y dejar asi la reflexion sobre esos nuevos tér-
minos para trabajos mas personales.

2. LA ESPIRITUALIDAD DE LA FILOSOFIA COMO HISTORICIDAD DE LA VERDAD

El concepto que subyace a las posiciones idealistas es la espiritualidad de la
realidad. Como es sabido, una de las principales tesis del idealismo actualista es la
espiritualidad de toda realidad. Ahora bien, el propio idealismo gentiliano estable-
ce una distincidn entre la espiritualidad del mundo natural y la espiritualidad del
mundo humano.!® Para resolver la cuestion que aqui nos ocupa, basta considerar
solo este segundo tipo de realidades.

Gentile expone su doctrina sobre el estatuto de las realidades espirituales en
los primeros capitulos de su obra Teoria generale dello spirito come atto puro.'* Su
exposicion se enmarca dentro de la doctrina més genérica de la reduccion de todo
objeto al actual acto de pensamiento, pero, centrandonos exclusivamente en las rea-
lidades espirituales, lo primero que cabe advertir es la diferencia que establece entre
naturaleza y espiritu. En el mundo natural, observa Gentile, las piedras, las plantas,
los animales

son ya todo lo que pueden ser, porque todas sus determinaciones son una con-
secuencia necesaria y preestablecida de su naturaleza, la cual es todo lo que
puede ser y no puede determinarse libremente en nuevas manifestaciones, o
sea, que no deriven de lo que constituye el contenido de su naturaleza. (7eoria
generale TG, 111, 3)

El espiritu, por el contrario, «en su actualidad», es decir, considerado no
como acto ya agotado y pasado sino en su vivo actuarse, «se substrae a toda ley pre-
establecida, y no puede ser definido en los limites de una naturaleza predetermina-

12. Una distincién entre “subjetual” y “subjetivo” realizada en el ambito metafisico se debe al profesor
José Villalobos, por ejemplo en su Memoria declarada de la miisica, Sevilla, Ed. Kronos, 2003, p. 117. Del
mismo autor, cfr.: J. VILLALOBOS, De la belleza de la _filosofia / De pulchritudine philosophiae, nueva ed. rev. en
Nueva Minima del CIV, Fénix Editora, Sevilla, 2005, en especial el cap. II «Phildlethes, el investigador
de la verdad», pp. 39 y ss.

13. Gentile habla de «realidades espirituales» (realtd spirituali), cuando se refiere genéricamente a las
manifestaciones artisticas, filosoficas, cientificas, lingtiisticas, juridicas, etc. del hombre, y de «hechos
espirituales» (fatti spirituali), cuando quiere referirse a ellas como objetos espirituales considerados abstrac-
tamente desligados del espiritu humano que las hace (cfr. Teoria generale, cap. 11, § 1).

14. Actualmente no existe ninguna traduccion al espafiol de la obra, por lo que citaré traduciendo de la
ultima edicién, editada por E. SEVERINO, y publicada en G. GENTILE, L’attualismo, Milan, Bompiani,
2015. N.B.- En adelante la citaremos dentro del texto con las siglas 7G seguidas del capitulo en nime-
ros romanos y del paragrafo en nimeros arabes.

116 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

da sin perder su caracter propio de realidad espiritual» (7G, 111, 3). Las sucesivas
manifestaciones del espiritu humano son imprevisibles, pues son producto de su
libre autodeterminacion. Dada cierta forma espiritual, no hay ni puede haber ley
alguna que establezca a priori cudl sera su siguiente expresion: el espiritu no tiene
naturaleza, sino historia.

Asi planteada y llevada al extremo, esta tesis pareceria negar cualquier ley que
pretendiese establecer a priori etapas en el desarrollo del espiritu. Sin entrar en la difi-
cil cuestion de la posicion actualista respecto a la filosofia de la historia,'s baste sefia-
lar que el propio Gentile distingue tres momentos, que llama «formas absolutas del
espiritu», en la autoposicion del espiritu: arte, religion y filosofia.!6 Ahora bien, al
igual que las viquianas modificaciones de la mente, las formas absolutas del espiritu
no anticipan el contenido de las expresiones culturales, sino que mas bien ponen limi-
tes al despliegue de la mente humana. En el caso de Vico, segtin el grado de union con
el sentimiento y las pasiones; en el caso de Gentile, segin predomine el momento
objetivo, subjetivo o el de la unidad de objeto y sujeto.

Esta es, por tanto, la diferencia entre los dos mundos: los procesos naturales
«son procesos de realidad 16gicamente agotados, por mucho que ain no se hayan
realizado del todo en el tiempo. Su existencia estd idealmente realizada» (TG, 111,
3). En cambio, las realidades espirituales son un continuo aumento de realidad.
Cada manifestacion del espiritu es una nueva realidad, y es nueva precisamente por-
que, a diferencia de la naturaleza, no estaba contenida (virtualmente) en las formas
anteriores. Y es asi como —segun podemos ver en linea con el archifamoso verso
machadiano sobre hacer camino— Gentile concluye que:

En el mundo de la naturaleza todo es por naturaleza; en cambio, en el mundo
del espiritu nadie ni nada es por naturaleza, sino que es todo aquello en lo que
se convierte por obra propia. En el mundo del espiritu nada estd hecho y, por
eso, todo estd siempre por hacer. (7G, III, 3)

De todo ello se sigue un importante corolario, y es que, aunque muchas veces
necesitemos de soportes materiales para elaborar realidades espirituales, el princpio
creativo de estas y, por tanto, “‘el lugar” donde se encuentran es el espiritu humano.
Gentile pone el ejemplo de un pensamiento “contenido” en un libro. El libro es una
cosa que esté ahi, inerte; pero lo que el libro ensefia, su contenido, no esta dentro de
las paginas, sino que es el propio pensamiento del lector en el acto mismo de leer

15. Sobre la cual remito a M. VISENTIN, «Attualismo e filosofia della storia», Giornale critico della filosofia
italiana, 1999, pp. 33-64.

16. Cfr. Sistema di logica, parte 111, cap. VIL y Le forme assolute dello spirito (1909) en G. GENTILE, La religio-
ne, Florencia, Sansoni, 1965, pp. 259-275.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 117



Alfonso Zunica Garcia

el libro. Lo que el libro ensefia no existe como antecedente del pensamiento del lec-
tor. Ciertamente es necesario que alguien haya pensado con anterioridad lo que en
¢l esta escrito, pero los pensamientos del autor desaparecen (cesan) cuando deja de
pensarlos en acto, y resurgen cuando otro (o ¢l mismo) lee el libro. El contenido del
libro, por tanto, existe en la medida en que es revivido por un lector. De hecho, los
frutos intelectuales de una obra dependen si, de la inteligencia de su autor, pero fun-
damentalmente de la inteligencia de sus lectores, de lo que sus lectores son capaces
de pensar por si mismos. Pro captu lectoris habent sua fata libelli. Por tanto —con-
cluye Gentile—, «el contenido, como tal, es un libro no leido» (en el mundo del
espiritu nada estd hecho, sino que todo esta siempre por hacer), «es lo que nosotros
pensamos o nos representamos, pero abstraido de nosotros, en donde es pensado o
representado».!” Es decir, el arte, la filosofia, la ciencia, las lenguas, etc. existen
solo en la medida en que son realizadas por el hombre y mientras son realizadas por
el hombre. Conclusion que Gentile resume reformulando el verum-factum viquiano
como verum et fieri convertuntur. No lo hecho, sino el ser actualmente hecho se
convierte con lo verdadero: verum est factum quatenus fit.'8

Ahora bien, ;qué relacion guarda el contenido de nuestros pensamientos con
nuestra mente? La respuesta de Gentile es clara: «el espiritu y su opinion son unum et
idem, una y la misma cosa».!® En efecto, la espiritualidad de la realidad espiritual, que
es la convertibilidad del objeto con el acto de la mente, excluye cualquier forma de

17. G. GENTILE, 1/ forto ¢ il dinitto delle iraduzioni, en Frammenti di estetica e letteratura, Carabba, Lanciano,
1921, pp. 370-371.

18. Gentile expone esta tesis como una correccion a Vico: «La verdad es que lo hecho, con lo que se con-
vierte lo verdadero, siendo la misma realidad espiritual que se realiza a si misma, no es realmente un
hecho, sino un hacerse. Asi que mas bien deberia decirse: verum et fier: convertuntur» (TG, 11, 8). Sin embar-
go, pienso que, mas que una correccién, se trata de una explicitacion de un aspecto del sentido que el
mismo Vico daba al axioma. De este parecer es también Maurizio Martirano (cfr. M. MARTIRANO,
«Alcuni sviluppi del verum-factum vichiano», en G.M. P1zzuT1 (ed.), Cinquant’anni tra didattica e ricerca. Studi
in onore di Ciro Senofonte, Napoles, Edizioni scientifiche italiane, 2008, pp. 156-157). De hecho, escribe
Vico: «No solo en los problemas, sino incluso en los propios teoremas que vulgarmente se piensa que se
contienen en la sola contemplacion, es necesario operar (operatione opus est). En efecto, mientras la mente reiine
los elementos de esa verdad que contempla, no puede suceder que deje de hacer las verdades que cono-
ce» (G.B. Vico, La antiquisima sabiduria de los italianos, trad. y ed. de FRANCISCO J. NAVARRO GOMEZ,
Barcelona, Anthropos, 2002, p. 138). Notese la insistencia de Vico en que para “contemplar” un teore-
ma es necesaria la actividad (opemtzone opus est) de la mente y que, por tanto, lo verdadero (el teorema) es
lo hecho muentras es hecho, es decir, mientras la mente fabrica el teorema (dum mens colligit etus veri elemen-
la). Es mas, poco después precisa que el fisico, no pudiendo conocer las cosas segtn las formas verdade-
ras por las que Dios las crea, «a imagen de Dios sin basarse en cosa alguna, crea como de la nada (fam-
quam ex nihilo) el punto, la hnea la superficie». Es decir, el punto, la linea, la superficie no existen antes de
la actividad creadora de la mente vy, evidentemente, dejan de existir cuando cesa dicha actividad, pues,
al no ser ya pensados por su creador, sus elementos se disgregan. (Véase, a proposito del tema,JOSF M.
SEVILLA, «L’argomentazione storica “del criterio verum-factum. Considerazioni metodologiche, epistemo-
logiche e ontologiche», Bollettino del centro di studi vichiani, Napoles, n. XVI, 1986, pp. 207-224).

19. G. GENTILE, La riforma della dialettica hegeliana, Florencia, Sansoni, 1954, p. 128.

118 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretacion en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

dualismo que contraponga por un lado el objeto espiritual, ya hecho y, por tanto, pri-
vado de libertad (factum infectum fieri nequit), y por otro, el acto creador, el espiritu
creador del objeto. De ese modo, el espiritu seria puesto a/ lado del objeto, convirtién-
dose asi en objeto que tiene que entrar en relacion con su creacion. O sea, el objeto
espiritual seria puesto como antecedente del acto creador en que consiste el espiritu; y
de ese modo caeriamos en la materialidad del libro y abandonariamos la espiritualidad
del pensamiento.

Para poder pensar correctamente esta relacion, argumenta Gentile, no se debe
concebir el espiritu mas alld de sus manifestaciones. En sentido estricto, solo el obje-
to es, no el espiritu: «una realidad espiritual, un poeta por ejemplo o una poesia, por
el mismo hecho de ser, no seria espiritu» (7G, 111, 2). Si el espiritu fuese del mismo
modo en que su objeto es, adquiria por eso una serie de formas determinadas y ante-
riores a sus obras. Se convertiria en esa naturaleza a la que se opone.

Una realidad espiritual, sostiene Gentile, no es mas que el mismo espiritu autode-
termindndose, o sea, el espiritu que se hace a si mismo en un determinado modo: proce-
so constructivo. «Asi como el amor es el amar y el odio, el odiar, del mismo modo el
alma que ama u odia no es mas que el acto de amar o de odiar» (7G, 111, 5). El espiritu
no esté al lado de su objeto, sino que es su propia manifestacion, pero su manifestacion
en acto. No estd, por tanto, por un lado la potencia o facultad (intellectus) y, por otro, el
acto (intelligere), sino que «el intellectus es el mismo intelligere, y la dualidad gramati-
cal del juicio “intellectus intellegit” es el analisis de la unidad real del espiritu, el cual, no
entendiendo, no es entendimiento» (7G, III, 5). El alma humana no es un soporte que
espere a ser rellenado con hechos espirituales, sino que es «la continua posicion de
momentos determinados y fijos del mismo espiritu» (7G, 11, 8).

Es claro entonces que para Gentile no tiene sentido preguntarse por el modo en
que objeto y sujeto se unen en las realidades espirituales. El contenido de nuestros pen-
samientos, deseos y sentimientos no es mas que nuestra alma que se ha determinado
como ese concreto pensamiento, deseo o sentimiento. Asi pues, no puede existir reali-
dad espiritual que no sea la forma en que se ha conformado un alma concreta, del
mismo modo que tampoco puede existir un alma que no se haya determinado como
una concreta realidad espiritual: «El objeto no es mas que un aspecto del sujeto en
acto» (TG, XVII, 7). Resuenan aun las palabras del poeta: «Al andar se hace camino,
y al volver la vista atras se ve la senda que nunca se ha de volver a pisar».

El espiritu actualista, en analogia con el sinolon aristotélico que combate la
platonica verdad trascendente mas alld de las mentes individuales, es concebido
como un «nuevo sinolon espiritual»,?’ donde forma y materia, sujeto y objeto, son

20. 1/ concetto della storia della filosofia en La riforma della dialettica. .., cit., p. 117.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 119



Alfonso Zunica Garcia

unificados por siempre: incesantes expresiones espirituales unificadas por un acto
que es forma de todas esas formas (forma formarum), y que, siendo pura actividad
creadora, mira solo al futuro, a lo que queda por hacer.

Ahora bien, en el caso concreto de la filosofia, el concepto actualista de espi-
ritualidad de la cultura se concreta como historicidad de la verdad. Asi como nin-
guna obra del alma existe fuera del acto del espiritu, tampoco la verdad existe mas
alla del intelecto. «La verdad no existe sin el acto de la mente», por lo que la cien-
cia no puede ser otra cosa que «la progresiva formacion» de la verdad, y «la cien-
cia ya hecha cede el puesto a la ciencia in fieri, en perpetuo fieri: la verdad extrahu-
mana, extratemporal y extramundana es sustituida por la verdad humana, temporal
y mundana, por la verdad que es historia».?!

Precisamente a proposito de este paso, Cacciatore comenta que con esta doctri-
na Gentile «se inscribe, a través de la senda de Hegel y Spaventa, en ese proceso de
identificacion del concepto de filosofia con el de historia, también por lo que se refie-
re a la relacion entre la logica especulativa y la historicidad de las ideas, de la unidad
de ambas como el tinico verdadero concepto de verdad».?? Y es que, reduciendo la
verdad (el contenido de la ciencia y de la filosofia) al actual acto de pensamiento, ya
no cabe espacio para la filosofia entendida como realidad en si misma distinta de las
filosofias historicamente aparecidas. La filosofia (como, toda otra forma cultural
humana) sera siempre una determinada filosofia en un determinado contexto histori-
co y cultural. Del mismo modo, la filosofia del historiador y las filosofias pasadas
serdn necesariamente momentos del proceso histdrico en que consiste la filosofia.
Para que el historiador haga historia, debe haber una continuidad especulativa, «una
identidad de intereses y de pensamiento» (debe reconocer por lo menos que tanto su
pensamiento como el estudiado pueden ser reunidos bajo el concepto unico y comun
de filosofia), de modo que «la historia es historia en cuanto que coincide con el pen-
samiento mismo del historiador» (7G, IV, 15).

La doctrina actualista de la identidad de filosofia e historia de la filosofia abre
numerosas cuestiones? y, entre ellas, la que aqui nos atafie, a saber, la posibilidad de
una interpretacion objetiva ajena a todo elemento subjetivo puesto por el intérprete.

21. Ibidem.

22. Cfr. GIUSEPPE CACCIATORE, «L’unita di storia filologica e logica speculativa. Gentile e la Storia della
filosofia», en P. DI GIOVANNI (ed.), £! concetto della storia della filosofia, Florencia, Le Lettere, 2006, p. 239.
23. Una de las primeras cuestiones que se plantean es el problema de determinar un criterio de verdad
con el que poder juzgar tanto las filosofias pasadas como las presentes. Si no se quiere caer en un histo-
ricismo relativista, como efectivamente no queria Gentile, es necesario que dicho criterio se coloque, de
algiin modo, fuera del tiempo, es decir, fuera del proceso generativo de dichas filosofias. De hecho, el
problema es abordado por Gentile desde el primer momento en que formula esta doctrina en la ya cita-
da conferencia Il concetto della storia della filosofia, y sera un problema que lo acompafiara durante muchos
afos. Véase a tal proposito su Storicismo e storicismo, publicado como primer apéndice a Introduzione alla
Jilosofia, Florencia, Sansoni, 1958, donde toma explicita distancia del historicismo relativista. Por otro

120 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

3. LA OBJETIVIDAD DE LA INTERPRETACION: UN EXTREMO INALCANZABLE

El concepto actualista de espiritualidad presenta las realidades culturales
como «proceso constructivo», como un hacerse. Es decir, la “contemplacion” de
una verdad no es realmente tal, sino que requiere nuestra puesta en accion, la acti-
vidad de nuestra mente. Buscar una realidad espiritual significa «no que la tenga-
mos delante de nosotros, sino que nosotros, que queremos encontrarla, trabajemos
para encontrarla» (TG, III, 7). Ahora bien, esto significa que el objeto existe en la
medida en que lo construimos, por lo que «el encontrar durara tanto como dure la
construccion del objeto encontrado» (TG, III, 7).

Lejos de ser un concepto abstruso, observa Gentile, se trata de un concepto del
que vivimos cada vez que pretendemos conocer la situacion de otras personas. Como
dice el refran, para juzgar justamente a alguien, hay que ponerse en la piel del otro, es
decir, cada vez que queremos comprender los sentimientos, el pensamiento y, en
general, la situacion espiritual de una persona, tenemos que mirarla no como algo
ajeno u opuesto a nosotros, sino como «algo que se identifica con nuestra actividad
espiritual. No importa que entendamos almas con las que no estamos de acuerdo;
nuestra comprension puede realizarse consintiendo como disintiendo» (TG, 1, 7).

Por tanto, el primer paso para interpretar a un filésofo es «penetrar en su rea-
lidad espiritual», y por eso se dice que «antes de juzgar hay que comprender»: «el
primer grado es el asentimiento, la aprobacion» (TG, I, 7). Cuando un historiador
de la filosofia se propone escribir una monografia sobre la filosofia kantiana, ;no
pretende acaso revivir en su mente esas mismas ideas que surgieron en la mente del
filosofo alemdn en el siglo xviir en Konigsberg? ;O cuando se propone escribir un
compendio de su filosofia, acaso no pretende reescribir las tres Criticas, si bien en
compendio? El ideal del historiador de la filosofia es precisamente revivir en su pro-
pia alma la mente del filosofo que quiere interpretar hasta el punto de transformar-
se en el mismisimo autor, de tal manera que, para colmar las lagunas que obras per-
didas o el silencio del autor hayan dejado, baste preguntar al intérprete y anotar en
los anales de la historia su respuesta, exactamente como hariamos en presencia del
filésofo interpretado.

Ahora bien, ;como es posible llegar a tal identificacion? Si toda realidad
espiritual es un proceso, no cabe otra cosa mas que reproducir ese proceso, es decir,

lado, en la medida en que su doctrina se emparenta, a través del verum-factum, con la viquiana negaciéon
de la verdad entendida como realidad en si mas alla de la mente, el mismo riesgo acecharia sobre la filo-
sofia de Vico, si no estuviese integrada por la doctrina del akmé. Sobre el akmé como criterio de juicio
de la historia (y, por tanto, de la verdad) véase A. GARCIA MARQUES, «La Scienza nuova como arte diag-
nostica», Logos. Rivista del Dpto. di Filosofia A. Aliotta, Napoles, supl. 6, 2017, pp. 33-45 (y cfr. del
mismo autor: «El akmé de las naciones. Una propuesta viquiana para entender los procesos sociales»,
en E. HIDALGO-SERNA, M. MARASSI, J.M. SEVILLA y J. VILLALOBOS eds., Pensar para el nuevo siglo.
Giambattista Vico y la cultura europea, Napoles, La citta del sole, 2001, vol. III, pp. 1.019-1.040).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 121



Alfonso Zunica Garcia

reconstruir una a una las etapas que su autor ha atravesado para llegar a esas ideas.
Después de la vida de un poeta, su poesia vivira de nuevo en nosotros cada vez que
la leamos y la recitemos; y tanta realidad tendré su arte cuanta seamos capaces de
realizar. Y asi, cuantas mas veces repitamos ese proceso, cuantas mas veces trans-
cribamos las palabras textuales de los cldsicos, mayor serd la familiaridad que
mediara entre nosotros y ellos, hasta el punto de que —como queria Vico—?** llega-
remos a transformarnos en los mismisimos autores. ;Y desde donde repetiremos ese
proceso?

Leer a Ariosto significa leer antes lo que leyod Ariosto, y rehacer en nosotros
de alguna manera esa vida que ¢l vivio, ciertamente no desde que empezé a
escribir “Le donne, i cavalier, I’arme e gli amori”, sino antes, mucho antes,
hasta donde se pueda seguir hacia atras el curso de su vida, de la cual el
Orlando florecio. (TG, XIII, 5)

Y —afade Gentile— «esto, en sustancia, no es el poema con, ademas, la pre-
paracion de poema, sino solo el poema en su concreto proceso de actualidad espiri-
tual». La vida de Ariosto anterior a la redaccion del Orlando furioso es parte inte-
grante del poema. La vida de Ariosto, es decir, su historia, es la prolongacion en el
tiempo del propio Ariosto. En la medida en que su espiritu y su poesia son unum et
idem, todo su pasado se versa en la nueva poesia y se transforma en ella. Una nueva
poesia es un nuevo momento y, por tanto, la continuacion del proceso generativo
del espiritu del poeta. La poesia es el poeta, que, en un determinado momento, se
ha determinado como esa determinada poesia.?’

Aparte de demostrar que las obras espirituales pierden todo su valor cuando
son interpretadas prescindiendo del espiritu que las crea y del momento historico en

24. Cfr. De nostri temporis studiorum ratione, cap. XIII, en G. VICO, Oracidn I, en ID., Obras. Oraciones inaugura-
les & La antiquisima sabiduria de los walianos, ed. de F. NAVARRO GOMEZ, Barcelona, Anthropos, 2002, p.
120.

25. Una idea parecida subyace a un ingenioso relato de Borges: Pierre Menard, el autor del Quijote (en
Ficciones, ed. en Obras completas, vol. 11, Barcelona, Circulo de Lectores, 1992, pp. 32-39). En €l se narra
el proyecto del ficticio escritor francés del s. XX, Pierre Menard, que —hlpotetlza Borges— se propuso
escribir el Quijote, no reescribirlo ni copiarlo ni, mucho menos, transcnblrlo sino producirlo como pro-
pia creacion original. Para ello, se propuso «conocer bien el espaﬁol, recuperar la fe catolica, guerrear
contra los moros o contra el turco, olvidar la historia de Europa entre los afios 1602 y 1918», en suma,
«ser Miguel de Cervantes» (p. 35).

Sin entrar en las cuestiones ontolégicas que hemos tratado, ideas parecidas se pueden encontrar
también en el articulo de VALENTIN GARCIA YEBRA, «Ideas sobre la traduccién y problemas de la tra-
duccién literaria», Equivalences, 12, 1981, pp. 1-13. Véase en particular este parrafo de p. 3 (subrayado
mio): «El traductor no puede contentarse con la comprenswn del lector comun, sino que ha de procu-
rar acercarse en lo posible a la comprension total. Digo “en lo posible”, porque la comprension total de
un texto es inalcanzable. Para comprender totalmente un texto seria preczso un lector ideal, que se identificase con el
autor. Mas atn: tendria que identificarse con el autor tal como éste era y estaba en el momento de pro-
ducir el texto, pues sabemos que un autor puede no entender, o entender s6lo en parte, lo que ¢l mismo
quiso expresar algunos afos, algunos meses, algunos dias antes».

122 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

que surgen, esta doctrina fundamenta la objetividad de la interpretacion. En un
extremismo spinozista se podria exigir revivir en nuestra mente no solo la vida del
autor, sino toda la historia de la humanidad anterior a ¢él. Sin embargo, la objetivi-
dad est4 garantizada. Aun en el extremo spinozista, el objetivo valor y significado
de la realidad espiritual estudiada queda garantizado en el conjunto de actos y pen-
samientos anteriores a dicha realidad; por lo que, en linea de principio, cualquier
expresion espiritual podria ser replicada, manteniendo su idéntico valor y significa-
do, en cualquier momento historico. Para ello, bastaria “olvidar”, segin el propdsi-
to de Pierre Menard, la historia que separa intérprete e interpretado. Y analogamen-
te, garantiza el criterio para reconocer introducciones espurias en la interpretacion:
todas aquellas posiciones, problematicas e intereses anacronicos o ajenos al autor
interpretado.

Se trata, sin duda, de un ideal inalcanzable, pues su completa realizacion
implicaria la muerte del intérprete y la resurreccion del interpretado. Sin embargo,
aunque la asimilacioén del objeto espiritual nunca sea total, esta doctrina ofrece al
intérprete el método a seguir y la linea en la que preparar los instrumentos para una
correcta interpretacion, asi como el criterio con que corregir los trabajos de sus pre-
decesores y progresar en la investigacion histérica en un movimiento asintotico
hacia el espiritu del interpretado.?¢

4. LA SUBJETIVIDAD DE LA INTERPRETACION: UNA SITUACION INEVITABLE

A la imposibilidad material de revivir toda la historia del autor, Gentile afiade
otro aspecto del acto interpretativo que hace ontoldogicamente imposible la plena
realizacion de una interpretacion estrictamente objetiva: la naturaleza artistica de
todo acto espiritual, o sea, el imborrable sello del autor en su creacion.

Solo quien tome como punto de partida el objeto como tal, en su naturaleza
extrasubjetiva fuera e independientemente de su relacion con el sujeto, puede

26. La imposibilidad de realizar plenamente el conocimiento histérico de las realidades espirituales en
la doctrina actualista se extiende también al conocimiento de la naturaleza (que también es declarada
espiritual por el actualismo). Por eso, se ha hablado de un regreso de Gentile méas que Hegel, a Fichte
(cfr. p.e. PIERO DI GIOVANNI, Introduzione, en ID. (ed.), 1l concetto della storia della filosofia, Florencia, Le
Lettere, 2006, p. 31). Que, con esta tesis, Gentﬂe se aleja del hegeliano final de la historia es innegable.
Sin embargo, no me parece ver un “regreso” a Fichte, sino mas bien una correccién del hegelianismo.
Y es que una gran diferencia separa a Gentile de Fichte. Para este, el objeto es puesto (kantlanamente)
por el sujeto como distinto y ofro del sujeto, por lo que concibe el conocimiento como la superacion de
esa alteridad. .. insuperable. En cambio, Gentile insiste (hegelianamente) en la unidad ya realizada, actual,
de objeto y sujeto. El objeto es un aspecto del sujeto, por lo que el conocimiento del objeto consiste en
una toma de conciencia de si mismo, es decir, en la autoconciencia. La diferencia con Hegel esta en que
Gentile niega la doctrina hegeliana de la plenitud de la conciencia y, en consecuencia, de la historia; ple-
nitud que Hegel representa iconicamente en el concepto aristotélico de ndesis noéseos. Es claro, entonces,
que se trata de posiciones distintas: alteridad insuperable en Fichte, autoconciencia irrealizable en
Gentile.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 123



Alfonso Zunica Garcia

desear un conocimiento fielmente objetivo de €l, mas alla de las condiciones
en las que el conocimiento se da en relacion con el sujeto.*’

En 1920, Gentile publica un articulo sobre La sinrazon y el derecho de las
traducciones, donde aborda especificamente esta relacion con el sujeto en la que
necesariamente todo conocimiento se da.?® A través de una teorizacion de la rela-
cion entre forma (expresion lingiiistica) y contenido de un texto, y contra todos
aquellos que sostienen la imposibilidad «de transportar una poesia, de la lengua en
la que nacid, a otra» o que «toda traduccion es una falsificacion»,?” Gentile reivin-
dica la traduccion como condicidn inevitable de toda realidad espiritual.

Segun el concepto actualista de realidad espiritual, la forma no puede ser
entendida como algo que se afiade al contenido para darle consistencia en el espiri-
tu, pues el contenido no existe antes ni independientemente de la forma, que es el
acto creativo de la mente. El espiritu creador (el sujeto considerado como elemen-
to abstracto de la sintesis) es concebido, aristotélicamente, como acto primero de los
multiples actos individuales segun los cuales nos representamos los objetos espiri-
tuales: forma formarum. Forma y contenido no son, por tanto, dos elementos que se
unan en la sintesis, sino que son los dos aspectos de la nica realidad que existe: el
objeto espiritual o, si se prefiere, el sujeto que piensa cierto contenido. De ese
modo, Gentile explica que «la traduccion de un término filoséfico deje siempre
insatisfechos: porque cada término, en su originalidad, o sea, en la concrecion deter-
minada del pensamiento que en ¢l realiza su forma, es revestido con una caracteris-
tica propia, que es su individualidad e intraducibilidady.3®

En este sentido, y concibiendo el arte como la condicion en que el alma «se
repliega sobre si misma y se expresa solo a si misma (o sea, expresa esa misma
situacion del alma en la que la subjetividad consiste)»,3! sostiene que «no hay pen-
samiento que no sea pensamiento sin ser la poesia del pensador, es decir, sin vivir
esa vida completamente individual que se manifiesta en la actitud artistica y, por
€so, en la expresion, en el estilo, en la formax.3? Vano, por tanto, es pretender des-
nudar un concepto de los términos en los que originariamente su autor lo concibid
para después revestirlo, intacto, con los nuestros. Contenido conceptual y expresion
lingiiistica son inseparables, por lo que toda traduccion contendra siempre elemen-

27. G. GENTILE, La riforma..., p. 245. Subrayado mio.

28. 1l torto e ol diritto delle traduzioni, en Rivista di cultura, 1, 1920, pp. 145-157, que citaremos por su reim-
presion en Frammenti di estetica e letteratura, Lanciano, Carabba, 1921, pp. 367-375. Actualmente estoy
preparando una traduccién al espafiol de dicho articulo para la revista {ibaldone. Estudios italianos.
29. Cfr. 1l torto e il diritto. .., cit., p. 369.

30. 1l torto ¢ il dinitto. . ., cit., p. 370.

31. [bid., p. 371.

32. Ibid., p. 369.

124 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

tos propios del intérprete y perderd esos elementos de individualidad que eran pro-
pios de la formulacion que tenia en el espiritu de su primer autor.

Ahora bien, esto significa que «siempre traducimos, porque la lengua, no la
de las gramaticas y diccionarios, sino la verdadera lengua, la que resuena en el alma
humana, no es jaméas la misma, ni existe en dos instantes consecutivos; existe mas
bien a condicion de transformarse continuamente, inquieta y vivay.33

Es aqui donde aparece el «derecho del traductor» y, en consecuencia, el nece-
sario caracter subjetivo de toda interpretacion. «Cuando se traduce, lo que se hace
no es sino una interpretacion, en la que de una lengua se pasa a otra porque ambas
son conocidas al traductor, o sea, porque el traductor las ha puesto en relacion en su
espiritu».3 ;Y no sucede acaso lo mismo cuando leemos lo que esté escrito en nues-
tra propia lengua, por otros o por nosotros mismos? Si toda realidad espiritual es
producto del sujeto que la piensa y si no existen dos momentos historicos idéntica-
mente iguales, también cuando recreo un pensamiento que ya pensé en el pasado,
al recrearlo, pongo inevitablemente el sello de mi nueva condicién espiritual, nece-
sariamente distinta a la condicion en que lo creé.

El Goethe que leemos nosotros los italianos no es el Goethe aleman, de una
nacionalidad que excluye la nuestra: ¢l no puede ser mas que nuestro Goethe,
o sea, un Goethe traducido, aunque leido en aleman.3®

5. LA INTERPRETACION COMO SINTESIS DE LA OBJETIVIDAD DEL PROCESO HISTO-
RICO Y DE LA SUBJETIVIDAD DEL INTERPRETE

Entonces, ;qué conocemos cuando leemos un texto? ;Qué producimos cuando
interpretamos las palabras de otro? La intraducible individualidad de las realidades
espirituales parece negarnos esa posibilidad, que el método reconstructivo parecia
garantizar, de conocer fielmente pensamientos ajenos. Sin embargo, el escepticismo y
el relativismo fueron posiciones firmemente combatidas por el autor del actualismo.
Gentile pone el siguiente ejemplo:

Yo puedo volver a repetir las mismas palabras de la oracion que aprendi de
nifio de la boca de mi madre. jPero cuédn distinta veo hoy ante mi a aquella
santa mujer! ;Cuanto mas veneranda en mi alma, que se ha vuelto mucho mas

33. Ibid., p. 373. Esta es su conclusion desde el punto de vista empirico, donde se distingue entre distin-
tos sujetos pensantes. Desde el punto de vista trascendental, aflade Gentile, «nunca traducimos, porque
no hay mas que una lengua», la tinica lengua del tnico sujeto (trascendental) de nuestro pensamiento, y
de la que todas las lenguas empiricas no son mas que momentos dialécticos. Sin embargo, esta otra con-
clusién, enlazandose con el problema metafisico del estatuto ontolégico del sujeto trascendental, abando-
na la linea argumentativa de nuestro escrito.

34. Ibid., p. 373.

35. Ibud., p. 375.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 125



Alfonso Zunica Garcia

pensativa y mucho mas profundamente religiosa! jCuanto mas profunda y
solemne y, a la vez, mds conmovedora suena su voz dentro de mi! jCuénto
mas cargadas de divinidad y distintas, absolutamente distintas, resurgen del
fondo de mi memoria esas mismas palabras! ;Podria traducirlas? Si, yo puedo
volver a esa ingenua y casi somnolienta alma infantil, con la que antes las
escuché, pero permaneceré con mi corazén engrandecido ante esa antigua
alma mia, ya no mia. Y esa alma asi, medio dormida y todavia en suefios, no
puedo volver a verla sino con estos 0jos mios abiertos; no puedo oirla hablar
su lenguaje sin traducir por entero ese lenguaje en mi alma actual y tefiirlo de
esta nueva vida mia.36

La situacion que presenta es la siguiente. Por un lado estéa el Gentile actual,
adulto, con una profunda conciencia religiosa y su propia vision de lo divino; vy,
por otro lado, esta el nifio Gentile, que aprende a rezar de los labios de su madre.
Lo que el pasaje propone es una traduccion del lenguaje infantil al adulto. No se
trata de una traduccion de una lengua a otra, puesto que la oracion es la misma y
en el mismo idioma (la Salve en italiano, pongamos), sino que se trata de enten-
der, segiin los conceptos de la mente adulta, el significado y valor que esa misma
oracidn tenia para su mente infantil, es decir, el significado que a esa oracion daba
el nifio. Para ello, Gentile tiene que volver a pensar como un nifio, es decir, «vol-
ver a esa ingenua y casi somnolienta alma infantil, con la que antes escuch¢ la ora-
cion». En la medida en que consiga volver a revestirse de la mirada de nifio —en
esto radica la dificultad de la interpretacion y lo que caracteriza al buen intérpre-
te—, sera capaz de comprender lo que vivid y, posteriormente, expresarlo en el
lenguaje del adulto.

El problema de la subjetividad aparece en cuanto advertimos que «permane-
ceré con mi corazdn engrandecido ante esa antigua alma mia, ya no mia». Y es que
por grande que sea el esfuerzo que se haga por revivir la nifiez, por mucho que con-
sigamos revivir su misma vida, esta reconstruccidon no podra no ser producto de
nuestra alma, del alma del intérprete; y, como todo acto espiritual, llevara el sello
de su autor, es decir, se tefiira de la vida (subjetividad) del intérprete, de la vida del
adulto. La mezcla del pensamiento reconstruido con el pensamiento del intérprete,
es decir, con sus inquietudes e intereses, con sus conocimientos, formacion y cultu-
ra, en suma, con su lenguaje, es necesaria. Se trata, por cierto, de un problema que
también se propone dentro de la filosofia viquiana.?

36. [bd., p. 375.

37. Como muestra Battistini, «Vico contaba con un serio problema de “transcripciéon”, relacionado con la
dificultad que suponia relatar la forma de vivir y pensar de la era de los dioses y de los héroes con el len-
guaje de la era de los hombres» (A. BATTISTINI, «De la retérica a la antropologia», Cuadernos sobre Vico, 32,
2018, pp. 35-36). El problema surge precisamente por sus paralelismos con Gentile. En el cap. XI del libro
I de la Scienza nuova del 25, Vico, similarmente a cuanto hemos expuesto, sostiene que para comprender la
mente de los primeros hombres, «debemos revestir de algiin modo, no sin una violentisima fuerza, su natu-

126 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

(Jmplica esto que lo que realmente pens6 y dijo Vico nos es inaccesible? No.
Naturalmente, las intrusiones de la subjetividad del intérprete pueden falsear el pen-
samiento interpretado mediante la introduccion de elementos ajenos a este. Asi suce-
did, por ejemplo, con la obra de Aristételes, cuando se considerd el neoplatonico
Liber de causis como parte integrante de su pensamiento. Sin embargo, el tefiirse de
la vida del intérprete no implica la introduccion de nuevos contenidos, pues el conte-
nido (polo objetivo) de la interpretacion no es otra cosa que las etapas del proceso que
llevaron al autor a elaborar ese pensamiento que queremos interpretar. El Gentile
adulto no cambia las palabras de la oracion, ni cambia los ojos infantiles con los que
miraba a su madre, sino que todo eso es mirado a través de los ojos del adulto: «esa
alma asi, medio dormida y todavia en suefios, no puedo volver a verla sino con estos
ojos mios abiertos». Lo que cambia es la forma formarum que da consistencia al pen-
samiento recreado. La novedad pertenece al polo subjetivo de la realidad espiritual, es
decir, a la vida del sujeto que recrea el contenido, o sea, a la mente del intérprete. Asi
pues, el pensamiento revivido, que incluye tanto el contenido (la oracion) como la
subjetividad del autor (los ojos de nifio), es integrado por una nueva subjetividad, es
decir, por una nueva relacion con un nuevo sujeto (la historia y el pensamiento del
intérprete) y por el juicio que la mente del intérprete (los ojos de adulto) emite sobre
el proceso genético de ese contenido.

Por tanto, los inicos “cambios” que una interpretacion puede introducir legi-
timamente, y de hecho introduce, en el pensamiento interpretado pueden ser de dos
tipos. En primer lugar, un cambio de perspectiva. La relacion que asume el pensa-
miento interpretado con la mente del intérprete es la de objeto. Dicho de otro modo,
el pensamiento interpretado es objetivado segiin —como no podia ser de otra mane-
ra— la perspectiva del intérprete. Con esto no se quiere decir que, en la interpreta-
cion, la filosofia interpretada se reconfigure como respuesta a los problemas e
inquietudes del intérprete, dejando asi de lado los de su autor. Si el problema cam-
biase, cambiaria también la filosofia interpretada y tendriamos no la misma filoso-
fia bajo una nueva perspectiva, sino una nueva filosofia.

raleza y, en consecuencia, reducirnos a un estado de suma ignorancia de toda la erudicién humana y divi-
na, como si en relacion a esta investigacion nunca hubiese habido, para nosotros, ni fil6sofos ni fil6logos».
Y el motivo es siempre el mismo: el principio incontestable de la Scienza nuova, «que el mundo de las nacio-
nes ciertamente ha sido hecho por los hombres». Puesto que se trata de un producto de la mente humana,
debemos revestir la mente de sus autores, siguiendo las indicaciones que abren el capitulo: liberarnos de la
obediencia a la religion del Dios creador del mundo, olvidar la lengua de Adan y toda cultura de humani-
dad (debemos “olvidar” la historia que nos separa de los primeros hombres). Por eso, —sefiala
Battistini—«esta “transcripcion” esta hecha con técnicas retéricas [...]. En su prosa, las ideas asumen las
caracteristicas de una imagen sensible que permite llegar a visualizar el razonamiento. [...] El equivalente
pléstico encarna todo el proceso de pensamiento que se transmite mediante un procedimiento visuab» (p.
36). Para conocer lo que pensaban los primeros hombres hay que pensar como los primeros hombres: con
una mente permeada de fantasia, con una mente que visualiza sus razonamientos. Ahora bien, esta claro
que, por mucho que nos revistamos de fantasia, nunca retornaremos a la nifiez de la humanidad.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 127



Alfonso Zunica Garcia

La eleccion de una determinada filosofia como objeto de estudio responde
necesariamente a los intereses del estudioso. Del mismo modo que toda su produc-
cion, si es libre produccion, responde a las inquietudes y movimientos de su alma.
(Por qué si no, iba a decidir estudiar esa determinada filosofia? Por otro lado, la
eleccion de una determinada filosofia encuentra una motivacion paralela también en
el contenido de la misma. Si el estudioso no vislumbrase ya de alguna manera en la
filosofia elegida la solucion a su problema, simplemente no se interesaria por ella.
De aqui la insatisfaccion que a veces se tiene después de haberse sumergido en las
paginas de ciertos pensadores. Quedamos insatisfechos cuando su lectura no nos ha
ayudado a encontrar la soluciéon que anhelamos.

El criterio de objetividad de la interpretacion requiere que la filosofia sea
reconstruida segin los movimientos de la mente de su autor. La necesaria subjetivi-
dad de la interpretacion obliga a recrear la filosofia segiin los movimientos de la
mente del intérprete. Una interpretacion adecuada es aquella que consigue satisfacer
ambas exigencias. Para ello, es necesario lo que Gentile llama “simpatia espiritual”.38
Como veiamos antes, no importa que entendamos almas con las que no estamos de
acuerdo; nuestra comprension puede realizarse tanto consintiendo como disintiendo.
Sin embargo, —afiadia Gentile— «no son dos posibilidades paralelas, de las cuales
pueda realizarse una u otra indiferentemente; son mas bien dos posibilidades coordi-
nadas y sucesivas, una de las cuales necesariamente debe ser preparacion a la otra.
Evidentemente, el primer grado es el asentimiento, la aprobacion» (7G, 1, 7). En pri-
mer lugar se necesita simpatia espiritual con el autor, es decir, convertirnos en €I, sen-
tir como ¢él, tener las mismas inquietudes y preguntas.

Ahora bien, si es imposible realizar completamente la reconstruccion de la
génesis histdrica de su pensamiento, también la reconstruccion de la perspectiva del
autor serd parcial. (Y en qué modo se reducird, si no segun los intereses del intérpre-
te? ;Y en qué modo se integrara, si no segun las nuevas cuestiones que la historia pos-
terior del pensamiento ha planteado y que han llevado al intérprete a filosofar?

Ante esta situacion, no parece que el intérprete pueda ser acusado de adulte-
rar la filosofia interpretada. Ciertamente cambia el enfoque desde el que es presen-
tada la filosofia interpretada, pero no su contenido. Ni tampoco parece que pueda ser
acusado de renunciar a estudiar a Vico «tal y como fue», sino mas bien de buscar,
repensando la filosofia del autor interpretado, una respuesta a sus inquietudes filoso-
ficas, que necesariamente se alinean con las de aquel. ;Pero acaso es esto una culpa?
Es mas, la nueva perspectiva tiene la ventaja sobre la conciencia del filésofo inter-
pretado de poder aunar dentro de si los desarrollos teoréticos posteriores, a los que

38. Este mismo concepto aparece también en el primer capitulo de Stud: vichiani: «El pensamiento italia-
no en la época de Vico» (traducido al espanol en Cuadernos sobre Vico, n. 34, 2020, pp. 193-206), donde
reprocha a Maugain la falta de simpatia historica de su obra (cfr. pp. 201-202 de la citada traduccion).

128 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

el autor interpretado evidentemente no tenia acceso, y que permiten ver la filosofia
interpretada a la luz de un méas amplio contexto historico.

El otro cambio que toda interpretacion introduce es la distincidn entre la filo-
sofia que fue y la filosofia que debid ser. Si interpretar es recrear una filosofia, inter-
pretar es, a fin de cuentas, filosofar. Se trata del segundo grado de identificacion con
un pensamiento ajeno: el disentimiento (o asentimiento) reflexivo. El primer asen-
timiento es fdctico: el autor revive al autor interpretado. Ahora bien, puesto que la
conciencia del intérprete no es anulada, la recreacion del proceso es inevitablemen-
te acompafiada por un juicio de valor que afirma dicho proceso como verdadero o
falso. Y notese que el juicio acomparia al acto reconstructivo. Aunque idealmente
presuponga la reconstruccion del pensamiento a juzgar, los dos actos son simult-
neos, pues el juicio no es mas que la conciencia que aprueba o rechaza el proceso
que ella misma realiza. Conceptualmente distintos, el acto recreativo y el acto de
juicio son dos aspectos simultaneos del tnico acto de interpretacion. Se podra callar
el juicio de valor, pero siempre estara.

(Qué decir, entonces, sobre la pretension de los idealistas de “corregir” a
Vico y preguntarse no solo como fue, sino sobre todo como debio ser? Que se trata
de un legitimo derecho de todo intérprete. Si hemos concluido que el intérprete no
es mas que una prolongacién de la vida del autor interpretado, ;no parece natural
que llegado a una edad mas madura se corrija lo que en juventud pens6? A fin de
cuentas, la historia de la critica es, en cierto sentido, parte del pensamiento del autor.
«De hecho, existe una historia de la critica ariostesca, que concierne no solo esa rea-
lidad que fue el poema en la vida espiritual del poeta, sino toda aquella que siguid
siendo después de su muerte, a lo largo de los siglos, en el espiritu de sus lectores,
verdaderos continuadores de su poesia» (7G, X111, 5). Historia que serd eterna, pues
«consecuencia de la indisoluble unidad de juicio histérico y juicio filoséfico es la
imposibilidad de agotar, no ya la entera historia de la filosofia pasada, sino la de un
particular fil6sofo o sistema, que siempre, segun el movimiento incesante del pen-
samiento, es iluminada en nuevos aspectos».?

Es facil ver que esta concepcion plantea la posibilidad de un nuevo filosofar que
se aleja de la interpretacion: el viquismo. Si se abandona la pretension de reconstruir

39. B. CROCE, 1 concetto filosofico della storia della filosofia, en 1l carattere della filosofia moderna, Napoles,
Bibliopolis, 1991, p. 62. La idea de que las obras espirituales perduran y crecen en la historia de la cri-
tica es también compartida por Croce, como muestra Unamuno, haciendo a su vez también suya esta
idea: «El arte y la critica son hermanos gemelos, st es que no son una misma y sola cosa vista desde dos
puntos. [...] Pues criticar es renovar. Una obra de arte sigue viviendo después de producida y acrece su
valor segtin con los afios van gozandola nuevas generaciones de contempladores, ya que cada uno de
éstos va poniendo algo de su espiritu en ella. [...] ;Y quién duda que el Quiyjote, v. gr., es hoy, merced
a sus criticos y comentadores, mas bello, mas expresivo que recién producido y virgen atn de lectores lo
fuera?» (cfr. MIGUEL DE UNAMUNO, «Prélogo a la version castellana de la Estética de Benedetto Croce
(1912)», ed. y Nota a cargo de J.M. Sevilla, Cuadernos sobre Vico, 34, 2020, pp. 364-366).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 129



Alfonso Zunica Garcia

lo que efectivamente pensé Vico, se delinea un filosofar que asume como propios los
principios de la filosofia viquiana y los desarrolla independientemente del modo en que
lo hizo Vico o, al menos, no tomandolo como norma (pues, incluso en la hipotesis de
un intérprete que no corrija nada de Vico, también su filosofia habria de considerarse
viquismo, si su proceder sigue una justificacion autonoma, no fundada en la autoridad
de Vico). Esta podria considerarse la inica escoléstica que Gentile admite.*?

Este es, por tanto, el poder creativo de la interpretacion: el de crear un nuevo
pensamiento comprendido entre la inaccesible objetividad de la historia pasada y la
desprendida subjetividad de un filosofar libre de anclas hermenéuticas. En el extre-
mo del objetivismo se encuentra la filosofia pasada que, en su irrelacidon con el atin
no nacido acto recreativo del intérprete, jamas podra ser repetida en su intraducible
individualidad. En el extremo del subjetivismo se encuentra un intérprete que deja
de ser tal, pues tras haber asimilado los principios de una filosofia ajena, filosofa
libremente sin mas miras que desarrollar esos mismos principios segun sus propias
inquietudes y fuerzas intelectuales. Entre ellos, esta el nuevo pensamiento, el Vico
del intérprete, que en un solo acto mental reconstruye y juzga, desde una renovada
perspectiva, al Vico historico. Leer a Vico es crear un nuevo Vico: el Vico del intér-
prete, un Vico entre el Vico historico y el viquismo.

6. LA HONESTIDAD DEL INTERPRETE: TEMET NOSCE

Reconocida esta tension de la interpretacion entre objetividad historica y sub-
jetividad hermenéutica, surge la necesidad de establecer un método con el que dis-
cernir los elementos objetivos y subjetivos que conforman una determinada inter-
pretacion. Para ello, Gentile recurre al concepto de pensamiento puro o sujeto tras-
cendental.

Se trata de un concepto nuclear en el actualismo. De hecho, los distintos
aspectos del actualismo bien podrian considerarse modos en los que Gentile decli-
na su concepto de sujeto trascendental. En este sentido, las principales etapas del
actualismo pueden reconducirse a las diversas formulaciones que dicho concepto
asumio a lo largo de su continua evolucion en la mente de Gentile.

Aunque ya desde sus inicios el actualismo se caracterizd por una clara voca-
cidn metafisica, la teorizacion gentiliana del pensamiento puro evolucion6 desde una
primera version, evidentemente mas gnoseologica, de «experiencia pura»,*! pasando

40. Sobre el modo de entender el “desarrollo original de una filosofia”, como pueden ser el viquismo o
el hegelianismo, véanse las observaciones de Gentile en torno al hegelianismo de Augusto Vera en Le ori-
gt della filosofia contemporanea in Itaha, vol. 111, Florencia, Sansonti, 1957, parte 11, cap. II Augusto Vera ¢ lor-
todossismo hegeliano, pp. 261-373. Cfr. también LUCIANO MALUSA, «L’hegelismo “ortodosso” nell’'interpre-
tazione di Giovanni Gentile», en PIERO DI GIOVANNI (ED.), Guovanni Gentile. La filosofia italiana tra dealismo e
anti-idealismo, Milan, FrancoAngeli, 2003, pp. 183-210.

41. De hecho, asi lo encontramos referido en una de los mas importantes textos de los inicios del actua-

130 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

por una intermedia de «sujeto trascendental»,*? hasta una conceptualizacién, mani-
fiestamente metafisica, del pensamiento puro como «Dios».** Con esta triple division
no pretendemos en absoluto establecer una rigida distincion de tres momentos del
actualismo, ni mucho menos negar la continuidad y linealidad de su desarrollo.
Simplemente nos servimos de ella para mostrar que, aunque inevitablemente entrela-
zados, es posible separar de algin modo los aspectos gnoseologicos de su idealismo
de sus posteriores y progresivos desarrollos hacia una mas definida metafisica. Asi
pues, aqui intentaremos limitarnos a dichos aspectos gnoseoldgicos, que son los que
realmente interesan para la solucién del problema planteado.

Hemos visto que, en la interpretacion, el intérprete introduce inevitablemente
una perspectiva propia y personal. Sin embargo, la introduccion de elementos subjeti-
vos en la interpretacion no puede ser considerada en sentido estricto una alteracion del
pensamiento interpretado. La misma afirmacion de que el pensamiento altera el obje-
to conocido presupone esa misma oposicion entre objeto y sujeto que el actualismo pre-
tende negar. En efecto, si la realidad del objeto espiritual no es otra que la de ser pro-
ducto del sujeto, las formas y elementos introducidos por el sujeto son, en consecuen-
cia, elementos constitutivos y esenciales del objeto, pues sin ellos el objeto no podria
existir. Por tanto, los elementos subjetivos de las realidades espirituales pertenecen a
estas no menos que los elementos objetivos, los cuales a su vez —como es necesario
en toda realidad espiritual— son producto de la actividad de otro sujeto.*

Sin embargo, es importante aclarar que el sujeto Gltimo del acto de pensa-
miento no es el sujeto empirico, es decir, las mentes individuales que nacen y mue-
ren y se desarrollan en el tiempo. Estas, como ya hemos expuesto, no son mas que
el continuo e indisoluble flujo de realidades espirituales en su génesis y desarrollo
histérico, es decir, el “contenido del pensamiento”. Ahora bien —y este es precisa-
mente el nucleo del legado spaventiano del actualismo—, la dialéctica del pensa-

lismo: Lesperienza pura e la realta storica, que Gentile quiso incluir en la segunda edicion de La riforma. .. (pp.
233-262).

42. Predominante en 7eoria generale. En el Sistema di logica es posible entrever ya la teorizacion del pensar
puro como Dios, pero la tematica de la obra lleva inevitablemente a tematizar los aspectos gnoseologi-
cos del sujeto trascendental.

43. Aunque puede encontrarse tanto implicita como explicitamente ya en sus pnmeras obras, la carac-
terizacion del pensamiento puro como Dios es predominante a partir de los anos *30. En 1934 Gentile
manifiesta por escrito su deseo de «introducir muchos cambios y muchos desarrollos» en sus discursos
de religién (Cfr. Prélogo a la 2° ed. de Duscorsi di religione, en G. GENTILE, La religione, cit., p. 282), consa-
grando asi la identificacién del pensar puro con Dios en los discursos de filosofia de la religién sucesivos,
recogidos en la cuarta edicién de dicha obra. Sobre el afirmarse en Gentile del sujeto trascendental como
un Dios trascendente, cfr. ARMANDO CARLINI, Giovanni Gentile. La vita e il pensiero, vol. VIIL Studi gentilia-
ni, Florencia, Sansoni, 1958 y, en concreto, Dall’immanenza alla trascendenza dell’atto in sé (pp. 37-43) y
Proscritto (pp. 46-64).

44. Me permito recordar la advertencia que hicimos en la Introduccién: “subjetivo” es entendido como
lo meramente perteneciente o relativo al sujeto. No tiene, por tanto, ninguna connotacién relativista.
Obviamente el término “objetivo” ha de entenderse en modo anélogo.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 131



Alfonso Zunica Garcia

miento no ha de buscarse en el «movimiento de la idea, objeto del pensamiento»
(las realidades espirituales), sino que debe ser pensada «como el movimiento
mismo del pensamiento».45 Las realidades espirituales, o sea, las mentes individua-
les, son objetos del universo, al igual que lo son los astros y las montanas, por lo
que se debe buscar el verdadero escenario en que se manifiestan, la verdadera luz
que las ilumina y las hace aparecer como partes de un tinico mundo. Es aqui donde
aparece el pensamiento puro, o sea, puro de todo elemento empirico.46

El sujeto trascendental no es mas que el puro acto de pensar, «la pura luz en la
que todo es manifiesto»,*” o sea, la pura experiencia, el puro experimentar. Conocer es
siempre conocer algo en acto, pero se trata de mirar no a lo que es conocido, sino a su
ser actualmente pensado, a su ser actualmente manifiesto. Ahi se encuentra el pensar
como acto puro. El actualismo parte de la constatacion de que conocemos la realidad,
de que conocemos lo que penséd Vico y lo que piensan otros sujetos (empiricos) en
torno a mi. Y lo conocemos realmente, no a través de una representacion. Ahora bien,
como venimos argumentando, esto significa que mi acto de pensar se identifica con
dicha realidad espiritual. Pero esta identificacién no implica la anulacion del sujeto, no
implica que el sujeto se convierta simpliciter en el objeto. El objeto es en si acto, aspec-
to del sujeto, por lo que objeto y sujeto se identifican, pero se identifican precisamen-
te en cuanto que el sujeto mantiene la conciencia de si como distinto del objeto. El suje-
to conoce el objeto diciendo «yo conozco». Ahora bien, esta distincion entre objeto y
sujeto significa que el sujeto se retira del objeto dejando que aparezca tal y como es, o
mejor, tal y como ha llegado a ser. Al acompafiar sus pensamientos con la conciencia
de que «yo piensoy, el pensamiento se distingue del objeto separando de si todo el pro-
ceso genético por el que el objeto se ha formado y, de ese modo, se convierte en un
puro mostrar, en luz que ilumina el objeto.#® Ahora bien, como hemos expuesto, e/ pro-
ceso genético es parte integrante de esa realidad, es mas, es ella misma, por lo que el
objeto que aparece es el objeto real, tal y como es, sin alteracion. Naturalmente, todo

45. Cfr. G. GENTILE, Lesperienza pura e la realta storica, en La riforma. .., p. 239.

46. En este sentido, Gentile precisa que afirmar que todo lo existente esta contenido en el sujeto «no tiene
sentido si se refiere al sujeto empirico» (1G, 11, 5). Segtn el actualismo, el mundo esta «en nosotros, en el
Yo que no es el empirico sino el trascendental» (7G, IX, 13).

47. G. BONTADINI, ldealismo ¢ immanentismo, en Conversazioni di melafisica, vol. 1, Milan, Vita e pensiero,
1995, p. 18. Insistimos en que Gentile anade la interpretacién metafisica del pensamiento puro como
Dios, pero en esta sede la dejaremos de lado.

48. Cfr. G. BONTADINI, Idealismo ¢ realismo, en Studi sull’idealismo, Milan, Vita e Pensiero, 1995, p. 275: «Dire
che la coscienza non modifica 'oggetto vale quanto dire che essa ¢, in ogni caso, coscienza dell’oggetto
modificato, che, cioe, le modificazioni, considerate come prodotto, rientreranno nel contenuto oggettivo
della coscienzar; y D. SACCHL, Lineamenti di una metafisica di trascendenza, Roma, Studium, 2007, p. 116 y ss.:
«se anche la coscienza come tale alterasse o modificasse alcune determinazioni dell’oggetto, essa sarebbe
in ogni caso coscienza dell’oggetto in quanto modificato, il che significa che le modificazioni da lei prodot-
te rientrerebbero in cio che essa sa: la coscienza, in tal modo, scinderebbe da sé ogni azione manipolatrice
e si purificherebbe fino a non essere nulla meno che presenza o manifestazione dell’oggetto».

132 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

objeto es necesariamente visto en relacion al sujeto que lo muestra, es decir, desde una
determinada perspectiva, pero —he aqui la cuestion— la perspectiva es elemento cons-
titutivo del objeto. Un objeto sin perspectiva no existe. Sin mas, es imposible.

Es claro, entonces, que la conciencia en la que se manifiesta ese proceso debe
ser, en cierto sentido, distinta y la misma que el acto mental empirico en que consiste
esa realidad espiritual. De lo contrario, no habria conocimiento. En efecto, como
hemos argumentado, la filosofia interpretada es el acto mismo de interpretacion que la
recrea (he aqui la identidad), pero este acto es distinto del acto por el que se juzga y
comprende esa misma filosofia recreada (es decir, el acto por el que se tiene concien-
cia de la interpretacion). Simultaneos e inseparables, pero distintos. Ahora bien, el
segundo requiere del primero, por lo que si ambos estuviesen en el mismo plano de
conciencia, uno seria necesariamente posterior al otro y nunca habria conocimiento. El
segundo acto (el de juicio), al darse después de la reconstruccion, no tendria nada que
Juzgar, ya que la filosofia a juzgar habria desaparecido con el cesar del acto reconstruc-
tivo (el primer acto). Recordemos que las realidades espirituales existen, dum mens
colligit eius veri elementa. Por tanto, el “segundo” acto, el de juicio o comprension, ha
de ser pensado —retomando la terminologia escoldstica— como acto in obliquo, es
decir, integrado en la dimension autorreflexiva del pensamiento.

El acto por el que reconstruyo la filosofia de Vico no se da en la misma dimen-
sion que el acto por el que juzgo su filosofia. Este segundo acto es parte integrante del
acto in obliquo por el que tengo conciencia de mi mismo y por el que sé que soy yo el
que interpreto: el «yo piensoy». El primer acto, en cambio, el acto recto en que consis-
te la filosofia interpretada es iluminado, esta contenido por la autoconciencia. El pri-
mer acto se despliega en el tiempo, es mas, es el tiempo, pues la historia no es mas que
el sucederse de los acontecimientos. En cambio, el pensar puro no esta en el tiempo,
sino que lo trasciende y lo contiene. Esta fuera del tiempo, y, contrariamente a los mul-
tiples actos del sujeto empirico, el pensar puro es Unico e inmultiplicable: en ¢l «no es
posible distinguir entre yo y otros, entre yo, que leo a Vico, entendiéndolo a fondo, y
Vico, que escribio la obra leida por mi. Asi sucede siempre que una intensa lectura nos
absorbe y nos hace olvidar, como se suele decir, en el pensamiento ajeno, que enton-
ces no es en realidad sino nuestro pensamientoy.*

Pero eso significa que el pensamiento puro, del mismo modo que no se iden-
tifica con Vico, es decir, con ese sujeto empirico, ese conjunto de deseos, pensa-
mientos y sentimientos que ininterrumpidamente se desarrollaron entre 1668 y

49. G. GENTILE, L'esperienza pura e la realta storica, en La riforma. .., p. 250. En realidad, Gentile pone como
ejemplo a Kant, pero permitase la licencia de traducciéon. Borges, en su relato La flor de Coleridge (Otras inqui-
swiones, Obras completas, vol. 11, op. cit., pp. 233-235), comenta esta misma idea calificindola de panteista.
Es claro que esta idea encuentra una fundamentacién metafisica inmediata en el panteismo. Sin embar-
go, rara vez la inmediatez es indicio de verdad. Es mas, la semejanza del pensamiento puro con el aristo-

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 133



Alfonso Zunica Garcia

1744, tampoco se identifica conmigo mismo entendido como sujeto empirico, es
decir, tampoco se identifica con el alma que desde hace casi veinticinco afios sien-
te, quiere, piensa y ahora elabora estas ideas que escribo. El pensamiento puro es la
luz que ilumina tanto la filosofia de Vico, o sea, el sujeto empirico que llamamos
Vico, como a mi, intérprete de Vico.

Dentro de la interpretacion habiamos identificado tres elementos principales:
por un lado, el contenido de las ideas que se interpretan (la oracion que el nifio apren-
de de su madre) y el sujeto empirico autor de esas ideas (los ojos del nifio) y, por otro,
el pensamiento del intérprete, que entrando en relacion con esas ideas crea, desde su
propia perspectiva (los ojos del adulto), la interpretacion. Pues bien, a estos tres ele-
mentos que se encuentran en el plano recto de la conciencia, ahora tenemos que afia-
dir la autoconciencia, el pensamiento puro en que son manifiestos.

Ya teniamos el criterio para discernir los elementos subjetivos de los objetivos.
Subjetivo es todo aquello que pertenece a la nueva perspectiva desde que es vista la
filosofia interpretada (los ojos del adulto). Ahora buscamos el método para discernir-
los. La dificultad que encontramos para discernir en la interpretacion lo que pertene-
ce al autor de lo que es puesto por nosotros mismos radica en la tension que hay entre
nosotros como sujetos empiricos de la interpretacion y nosotros como pensamiento
puro, sujetos ultimos de conciencia en que simultaneamente comprendemos a Vico y
comprendemos que comprendemos a Vico. La dificultad est4 en que la conciencia que
tenemos de nuestros pensamientos es, in primis, la perspectiva desde la que los con-
templamos y no, la conciencia pura. Por ello, para resolver la dificultad es necesario
depurar progresivamente nuestra conciencia de los elementos empiricos que la cons-
tituyen. De este modo, nos acercaremos siempre mas a esa conciencia pura (pura, pre-
cisamente, de todo elemento empirico) que separa de si el proceso genético por el que
se ha formado nuestra interpretacion.

Depurar la conciencia de elementos empiricos no significa otra cosa mas que
desplazar dichos elementos de la dimension subjetiva del pensamiento a la objetiva,
es decir, hacer objeto de nuestro pensamiento dichos elementos. Por tanto, la hones-
tidad del intérprete consiste en una reflexion sobre su propio acto interpretativo que
busque reconstruir su perspectiva personal. Es decir, la honestidad del intérprete esta
en tomar conciencia de si mismo como sujeto empirico y realizar su interpretacion a
la luz de dicha conciencia. Y asi, podemos concluir con Vico que, puesto que todas

t¢lico intelecto agente, que igualmente es asemejado a la luz y definido como tnico, inmutable, inmortal
¢ intemporal (De anima, I 5), sugiere que otra fundamentacion metafisica es posible. Carhm por ejemplo,
ha visto en las dltimas obras de Gentile un desarrollo metafisico panenteista muy cercano a la doctrina
catdlica de la trascendencia de Dios (cfr. ARMANDO CARLINI, Dall’immanenza alla trascendenza dell’atto in sé,
en Giovanni Gentile. La vita e il pensiero, vol. VIIL, Studi gentiliani, Florencia, Sansoni, 1958, p. 43 nota).

134 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

las realidades espirituales estan en nosotros y de nosotros nacen, «entre los muchos y
muy sabios preceptos que», para orientar una interpretacion a la verdad, «se celebran,
parece por completo absoluta y totalmente a propdsito para ello aquel que, compren-
dido en dos pequefios vocablos, consagro la antigliedad en letras aureas en el templo
de Apolo Délfico: “T'v@bt oeavtdv’».3 La honestidad del intérprete es conocerse a si
mismo, conocer su propia alma, retraerse cuanto mas pueda al pensamiento puro para
objetivar y separarse a si mismo de si mismo. Por tanto, la suprema tarea del intérpre-
te es volver sobre si mismo para distanciarse de su propio acto interpretativo y mos-
trar no solo a su Vico, sino, sobre todo, la perspectiva desde la que ha creado a su
Vico. O interpres, temet nosce.

CONSIDERACIONES FINALES

El objetivo de nuestro trabajo era despejar el camino hacia la integracion de
las lecturas idealistas de Vico como uno de los posibles caminos hermenéuticos que
la filosofia de Vico plantea. Para ello, se habia expuesto la necesidad de aclarar, en
primer lugar, el modo en que los intérpretes idealistas entendian la objetividad de la
interpretacion.

Aunque hemos mostrado que se trata de una cuestion presente también en la
lectura croceana de Vico, nuestro trabajo ha expuesto principalmente la concepcion
de Gentile. Ahora bien, cabe sefialar que, distinguiendo entre los aspectos metafisi-
cos y los gnoseologicos de su pensamiento, la discusion se ha limitado a estos ulti-
mos, queriendo explicitamente desligarlos de los primeros. De ese modo, ha resul-
tado una doctrina hermenéutica que, aun incluso considerandola como una ontolo-
gia de las realidades espirituales, queda desligada de las tesis metafisicas del actua-
lismo en torno a la naturaleza.

Ciertamente, no es la primera vez que se plantea la posibilidad de desligar la meta-
fisica idealista de la naturaleza de sus tesis hermenéuticas. Encontramos una idea pareci-
da en Verdad y perspectiva de Ortega y Gasset.5! En ese breve ensayo, dirigido a desmen-
tir la «erronea creencia de que el punto de vista del individuo es falso»,* Ortega sostie-
ne que «la realidad, precisamente por serlo y hallarse fuera de nuestras mentes individua-
les, solo puede llegar a éstas multiplicandose en mil caras o haces».> En apoyo de esta
tesis, Ortega cita un texto de Leibniz donde se pone el ejemplo de una ciudad vista por
«la multitude des substances simples». La ciudad presentard a cada una de estas concien-

50. G. Vico, Oracion I, en Obras. Oraciones inaugurales & La antiquisima sabiduria de los italianos, ed. de F.
NAVARRO GOMEZ, Barcelona, Anthropos, 2002, p. 5. En realidad, Vico ve en este imperativo el criterio
«para orientar una vida a la felicidad», ¢pero no es acaso la felicidad del intérprete encontrar la verdad?
51.J. ORTEGA Y GASSET, Verdad y perspectiva (1916), en ID., Obras completas, tomo 11, El Espectador I, Madrid,
Taurus, 2008, pp. 159-164.

52. Ibd., p. 162.

53. Ibidem.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 135



Alfonso Zunica Garcia

cias un lado distinto, de tal manera que habr4 tantas ciudades cuantas son las «perspecti-
vas» o «puntos de vistay desde los que la ciudad es vista. Bautizando esta tesis como
perspectivismo, el filosofo espafiol apostilla: «del parrafo transcrito de Leibniz apartese
cuanto en ¢l hay de referencias a un idealiasmo monadoldgico».>*

En analogia con el Leibniz de Ortega, la primera conclusion de nuestra expo-
sicion es la identificacion de un perspectivismo gentiliano independiente del actua-
lismo; y el presente articulo pretende ser una exposicién sumaria de dicho perspec-
tivismo.

La otra cuestion propuesta en nuestro escrito era el problema de la integracion
de las interpretaciones idealistas dentro de los actuales estudios viquianos. Aunque
aqui hayamos expuesto un perspectivismo gentiliano, la breve digresion orteguiana
nos sugiere una extension de ese perspectivismo a un mas amplio grupo idealista que,
si asi se nos permite definir a Croce, incluya al otro didscuro del novecento italiano.
Naturalmente, cuanto mayor sea la eliminacion de tesis relativas a la ontologia del
espiritu, mayor sera el acuerdo. El mismo Ortega nos indica la direccion a seguir en
dicha reduccion, resumiendo el perspectivismo del siguiente modo:

La realidad, pues, se ofrece en perspectivas individuales. Lo que para uno esta
en ultimo plano, se halla para otro en primer término. El paisaje ordena sus
tamafos y sus distancias de acuerdo con nuestra retina, y nuestro corazon
reparte los acentos.™s

En efecto, también en Croce encontramos afirmaciones similares. Naturalmente,
su sintonia con Gentile hace que la orteguiana posicion de la retina del espectador
asuma la forma del actual filosofar del intérprete:

Puesto que la interpretacion histérica de la filosofia se genera inicamente en rela-
cién con un nuevo filosofar y en unidad con ¢€l, como uno de sus aspectos o
momentos, es claro que la historia de la filosofia no puede precederlo, no puede
ser su punto de partida, ni puede existir por si misma antes de ese filosofar.56

Asi pues, tanto para Gentile como para Croce, el reconocimiento de la necesi-
dad de asumir la propia filosofia como perspectiva desde la que interpretar la historia
de la filosofia conlleva afirmar la actualidad de todo pensador pasado, pero no la
actualidad que se persigue cuando se busca mostrar una filosofia en relacion a las

54. La cita de Leibniz, recogida segtn el original francés, y el comentario de Ortega se encuentran en la
p- 162. Sin embargo, no se indica la obra de la que ha sido tomada. El fragmento recita: «Comme une méme
ville regardée de différents cotés parait toute autre et est comme multipliée perspectivement, i arrive de méme, que par la mul-
litude mffinie des substances simples —es decir, de conciencias [nota de Ortegal—, u y a comme autant de différents
univers, qui ne sont pourtant que les perspectives d’un seul selon les différents points de vue de chaque Monade».

55. Ibid., p. 163.

536. B. CROCE, Il concetto filosofico della storia della filosofia, en 1l carattere della filosofia moderna, Napoles,
Bibliopolis, 1991, p. 67.

136 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

inquietudes de la época actual. En Croce y Gentile la actualidad de la historia de la
filosofia ha de entenderse «en el sentido de que la reflexion sobre el pensamiento
pasado es todo ello retraduccion de ese mismo pasado en un nuevo pensamiento, en
el pensamiento presente».’

Ese es precisamente el principio que, segin Croce, asegura a Hegel el titulo de
«verdadero fundador de la historiografia de la filosofia»: «Historia de la filosofia es
filosofia, filosofia que tiene plena conciencia de si misma y, por eso, del modo en el
que se ha desarrollado y se ha formado, y cuyas etapas, recorriéndolas, juzga y defi-
ne».38 La historia de la filosofia existe en la medida en que es revivida, recorrida, por
el filosofar actual:

Pensad los hechos de la historia de la filosofia en su pasado; y no pueden ser
mas que el acto, el unico acto de vuestra filosofia, que no esté en el pasado ni
en un presente que sera pasado; porque ese acto es la vida, la realidad misma
de vuestro pensamiento, centro de irradiacion de todo tiempo, pasado o futu-
ro que sea. La historia, por tanto, [...] es concreta solo en el acto de quien la
piensa. (7G, XIII, 14)

Un clasico «se afirma ante nosotros como parte de nuestro tiempo y también
del mundo que, como auctor, contribuye a agrandar. Como sugiere Ortega, el cla-
sico se forja no en la fragua del pasado sino en el yunque de un presente».>® Si bien
el pasado es siempre e/ pasado, unico e inmodificable, el conjunto de todos los actos
que ya fueron y nunca volveran; el presente, por el contrario, es siempre un presen-
te, mi presente, un presente en perspectiva. Tot capita, tot praesentia.

En verdad, el perspectivismo es una adquisicion consolidada en la historio-
grafia viquiana.® Sin embargo, se ha de reconocer que se trata de una adquisicién
consolidada, sobre todo, a partir del nuovo corso de los estudios viquianos. Como
sefialdbamos en la introduccion, una de las principales objeciones que recibieron las
reconstrucciones idealistas de la filosofia de Vico fue precisamente el haber pecado

57. RAFFAELO FRANCHINI, La teoria della storia di Benedetto Croce, a cargo de R. VITI CAVALIERE, Napoles,
Edizioni Scientifiche Italiane, 1995, pp. 148-49.

58. B. CROCE, 1l concetto_filosofico della storia della filosofia, cit., p. 59.

59. J.M. SEvILLA FERNANDEZ, Introduccion en G.B. VIi€O, Obras. Oraciones inaugurales & La antiquisima sabi-
duria de los italianos, ed. y trad. de F. NAVARRO GOMEZ, cit., p. XI.

60. Testimonio de ello es el 32° ntimero de la revista Cuadernos sobre Vico, que a proposito del aniversario
del nacimiento de Vico solicitd a los invitados «ofrecer una narracién de su recepcion personal de Vico, de
la experiencia intelectual que su pensamiento y su obra hayan supuesto para cada cual, asi como una inter-
pretacion acerca de la importancia histérica y la relevancia filosofica del filésofo napolitano» (p. 14). En
suma, pedia a los intérpretes dar razén de la formaciéon de su Vico, cumpliendo asi el ejercicio de honesti-
dad hermenéutica que hemos descrito. Prueba manifiesta de la conciencia (diversamente argumentada y
fundamentada) de la subjetividad de la interpretacién en los estudios viquianos son los significativos titulos
que componen el volumen, entre los que cabe destacar algunos mas explicitos como «Mi1 Vico hermenéu-
tico» (Amoroso), «Mi Vico» (Martinez Bisbal; y Nuzzo), «Mis tres Vicos» (Badillo), «“Mis” Vico»

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 137



Alfonso Zunica Garcia

de haber alterado la filosofia de Vico hasta transformarla exclusivamente en un
momento historico-especulativo de sus propias filosofias.

La diferencia de las concepciones idealistas respecto a los estudios posterio-
res estd en ver en el «espiritualismo absoluto»®! una irrenunciable adquisicion del
pensamiento europeo. Esta doctrina, que venia a «disgregar y disolver el concepto
mismo de una naturaleza puesta en frente del espiritu, y llevaba a hacer de esta un
producto del espiritun®? y concluia que «los objetos de la experiencia son fendme-
nos, pero no solo para nosotros, como creia Kant, sino que son tales para nosotros
porque son tales en si, en cuanto que no tienen en si el principio de su existencia»,®
se convertia para Croce y Gentile en la unica perspectiva histéricamente legitima-
da para leer a Vico (y a cualquier otro fildsofo moderno). Aunque de facto admitie-
sen que los presentes son tantos como hombres pensantes, para los filésofos idea-
listas el unico presente teoréticamente representativo de ese momento historico era
el espiritualismo absoluto.

Ahora bien, creo que de nuestra exposicion debe concluirse que, dentro de la
posicion idealista, la imposicion de una perspectiva unica debe separarse del perspec-
tivismo con el que, infundadamente, los idealistas justificaban su imposicion. A fin de
cuentas, el perspectivismo idealista, con sus distintas variantes, no entra en contradic-
cion con la reivindicacion anti-idealista de una libertad de lecturas y acercamientos al
texto de Vico. Al contrario, en estas padginas hemos visto que la misma posicion idea-
lista puede llegar a ser incluso una justificacion de esa reivindicacion. Precisamente,
amparados en esa bandera, se nos impone la necesidad de volver sobre las interpreta-
ciones idealistas y realizar una tarea de honestidad hermenéutica que tematice sus ele-
mentos subjetivos, de manera que dichas interpretaciones sean depuestas del trono de
la perspectiva tnica y censadas como una de las multiples caras del prisma viquiano.

(Cacciatore), «Vico a mi manera» (Pastor), «Mi perspectiva viquiana» (Botturi) o «Vico y yo» (Garcia
Marqués) entre otros. Asi pues, este concursus hominum litteratissimorum es, como senala Girard, una invitacion,
para todo lector de Vico, a «plantearse cudl es su Vico» (P. GIRARD, «Giambattista Vico y la politica de la
razon», Cuadernos sobre Vzco n. 32, 2018, p. 136).

61. El primero en usar esta expresion con este significado fue Bertrando Spaventa (cfr. B. SPAVENTA,
Idealismo o realismo?, en Seritti filosofict, en ID., Opere, Florencia, Sansoni, 1972, vol. I, p 559). Aunque tanto
Gentile como Croce la asumieron para referirse a sus propias ﬁlosoﬁas es claro que no la entendieron
univocamente. Aqui resaltamos los elementos de consenso, pero es claro que dentro de esa comun diso-
lucién de la materia en el espiritu, Gentile identificaba el espiritu con un Yo absoluto de hegeliana memo-
ria, que se manifestaba en la naturaleza como «autoctisis» del pensar puro, mientras que para Croce esa
concepci(’)n neohegeliana no era mas que un residuo de la vieja metafisica trascendentista hacia cuya
negacion la filosofia moderna se ha dirigido progresivamente.

62. B. CROCE, Il concetto della filosofia come storicismo assoluto, p. 22. Cfr. también Storicita della natura, en 1/
carattere della_filosofia moderna, pp. 229-235, donde Croce remite a otros escritos suyos.

63. G. GENTILE, Bertrando Spaventa, en B. SPAVENTA, Opere, vol. I, p. 71.

138 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



La objetividad de la interpretaciéon en G. Gentile a proposito de su lectura de Vico

El Vico de los idealistas no es e/ Vico, sino un Vico y, como tal, debe ser escuchado e
incluido en el torrente de lo real que resulta «de la integracion de la multiplicidad de
puntos de vista que lo cercan y abrazan».%* Asi como todas las perspectivas son nece-
sarias, todos los hombres somos necesarios.

* sk ok

64. “Nota de los editores”, Cuadernos sobre Vico, n. 32, 2018, p. 15.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 139






I1

ESTUDIOS SOBRE VICO
Y LA CULTURA HISPANICA






Instituciones, poder y lenguaje. Sobre la reciente recepcion de Vico en Argentina (2003-2018) — Institutions, Power and Language. On the
recent reception of Vico in Argentina (2003-2018) — Istituzioni, potere e linguaggio. Sulla recente fortuna di Vico in Argentina (2003-2018) —
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.08

INSTITUCIONES, PODER Y LENGUAJE.
SOBRE LA RECIENTE RECEPCION DE VICO
EN ARGENTINA (2003-2018)

Alberto M. Damiam
(Universidad de Buenos Aires)

RESUMEN: Este trabajo pretende presentar un panorama acerca de la historia de la critica histérico-filoséfica sobre la
obra de Vico, producida en argentina desde 2003 a 2018. Mediante este panorama sostengo la siguiente tesis. Esa cri-
tica se concentrd en tres temas: instituciones, poder y lenguaje. El texto comienza con una reconstruccion de trabajos
argentinos sobre la concepcién viquiana de las instituciones sociales y politicas. Luego son presentados los trabajos
argentinos sobre la teorfa viquiana del poder politico y sobre la relacion entre la tradicién retdrica y la teoria de Vico
sobre el lenguaje y la sabiduria poética. Este devenir evidencia una notable presencia de Cuadernos sobre Vico.
PALABRAS CLAVE: G. Vico, Argentina, instituciones, poder, lenguaje, A.M. Damiani.

ABSTRACT: The paper aims to show an overview about the historical philosophical research on Giambattista Vico in
Argentina from 2003 to 2018. Throw this overview, I defend the following these. This research was focused on three
topics: institutions, power and language. The paper begins with a reconstruction of the Argentineans works on Vico’s
historical conception on social and political institutions. After that, are presented the Argentineans works on Vico’s
theory of political power and on connection between the tradition of rhetoric and Vico’s theory of language and poet-
ic wisdom. There is a large presence of Cuadernos sobre Vico.

KEYWORDS: G. Vico, Argentina, institutions, power, language, A.M. Damiani.

a recepcion de la filosofia de Vico en Argentina se inicia en la segunda déca-
da del siglo xix, cuando pensadores de la talla de Juan Bautista Alberdi,
Domingo Faustino Sarmiento y Pedro De Angelis se nutren de las ideas del pensador
napolitano, a fin de elaborar las categorias que les permiten intervenir en los debates

El texto ofrecido por el Autor para su publicacion en la Revista ha pasado la revision critica por pares ciegos. En plataforma OJS:
ingresado 17/12/21 y aceptado 29/12/21.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021 i35.08 [143]
© Alberto Mario Damiani, 2021



Alberto M. Damiani

politicos y sociales que acompafian la fundacion del joven Estado latinoamericano.!
Esta recepcion ha continuado durante el siglo xX, tanto en el contexto de discusiones
ideoldgicas y culturales, como en el marco mas estricto de investigaciones historico
filosoficas, desarrolladas en el &mbito universitario.? En este trabajo me propongo pre-
sentar un panorama de la recepcion de Vico en Argentina desde 2003 a 2018. Sin pre-
tension de ser exhaustivo en la reconstruccion del mismo, intento mostrar que, en el
periodo mencionado, las investigaciones argentinas sobre el filésofo napolitano se
centraron en tres nucleos conceptuales. El primero se refiere al interés que la concep-
cion historica de las instituciones, desarrollada por nuestro autor, despertod entre los
investigadores argentinos de su obra . En segundo lugar, me detengo a presentar algu-
nos trabajos que se concentran en la teoria viquiana del poder en general y del poder
politico en particular. Por ultimo, me refiero a un grupo de trabajos dedicados a estu-
diar la concepcion lingiiistico-retdrica de nuestro autor.

I

En el periodo indicado, se han producido en Argentina una serie de trabajos
dedicados a la concepcion viquiana de las instituciones. El primero es un libro de mi
autoria, dedicado a la relacion entre sentido y praxis en la obra del napolitano.? A dife-
rencia de la usual identificacion de la Scienza nuova con el primer sistema moderno de
filosofia de la historia, este trabajo apunta a destacar el caracter eminentemente politi-
co del pensamiento viquiano. Intento mostrar que la investigacion acerca de los prin-
cipios que rigen la naturaleza comun de las naciones no surge, en la obra de Vico, de
un interés puramente tedrico —esto es: un interés por determinar el sentido de la his-
toria de las naciones pasadas— sino, fundamentalmente, de un interés préctico, pun-
tualmente vinculado a la necesidad de orientar el gobierno de las naciones presentes.
El objetivo principal de la Scienza Nuova seria, entonces, proporcionar un conocimien-
to racional que permita orientar el gobierno del mundo civil, atendiendo a los aspectos
que pueden hacer peligrar las instituciones propias de la edad humana. El trabajo
comienza reconstruyendo la concepcion historica de la naturaleza humana sobre la cual
se funda la filosofia politica de Vico; continuia presentando al lenguaje como instancia
de articulacion entre el mundo civil y la naturaleza humana; luego trata sobre las con-
diciones institucionales, lingiiisticas y antropologicas del mundo civil y, por Gltimo,
examina el interés practico que anima a la Scienza Nuova.*

1. Cfr. J.I. SAzZBON, «De Angelis difusor de Vico: examen de un paradigma indiciario», Cuadernos sobre
Vico, n. 3, 1993, pp. 157-186; C.A. LERTORA DE MENDOZA, «Vico y Sarmiento: un caso para el tema de
las influencias», Cuadernos sobre Vico, n. 3, 1993, pp. 143-155.

2. Cfr. J.M. SEVILLA, El espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hispdnica (1737-2005), Napoles,
La citta del Sole, 2007.

3. AM. DAMIANI, Domesticar a los gigantes. Sentido y praxis en Vico, Rosario, UNR Editora, 2005.

4. Cfr. I. BEADE, «El sentido de la praxis», Cuadernos sobre Vico, n. 21-22, 2008, pp. 289-299.

144 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Sobre la reciente recepcion de Vico en Argentina (2003-2018)

Afos mas tarde, la concepcion historica de las instituciones humanas la exami-
né en un trabajo dedicado al concepto de historia en Vico.5 En este trabajo sostengo
que hay tres cuestiones que delimitan la concepcion viquiana sobre el sentido de la
historia en la obra de nuestro autor. La primera se refiere a la posibilidad del conoci-
miento historico, justificada mediante el célebre principio verum ipsum factum. La
segunda se refiere a la estructura institucional del mundo civil, consistente en que el
mismo no solo es una obra humana, sino también una realidad regida por principios
y regularidades universales, en las que reside “la naturaleza comun de las naciones”,
objeto de la Scienza nuova. Por ultimo, examino la cuestion de la compatibilidad entre
la autoria humana de las instituciones del mundo civil y la estructura ideal y eterna de
esa obra, cuestion resuelta mediante la conexidn entre libre albedrio, sentido comun
y providencia divina.

Durante 2010 son publicados tres trabajos sobre la concepcidn viquiana de las
instituciones del mundo civil. En el primero, Luciano Corsico se propone establecer
un examen comparativo de Vico y Fichte sobre el problema de la validez universal del
derecho.® Para ello presenta a la Scienza nuova y a la Wissenschaftslehre como dos
modelos alternativos de fundamentacion tedrica, orientados ambos al objetivo de jus-
tificar racionalmente la validez universal del derecho. Segun el autor, la ciencia
viquiana ofrece una auténtica filosofia del derecho, en la que el modelo de la historia
ideal eterna se realiza en la historia efectiva del género humano y de sus instituciones
civiles. Esta filosofia combina un fuerte compromiso metafisico con premisas y datos
historicos, antropologicos y sociologicos, no siempre examinados criticamente. Por
otra parte, la fundamentacion fichteana del derecho elude dicho compromiso median-
te el método deductivo, propio de la filosofia trascendental, que excluye sistematica-
mente presupuestos facticos, ontoldgicos, historicos y socioldgicos. Este método parte
del concepto puro de la racionalidad y de sus posibles usos.

En un trabajo del mismo afio José Luis Fliguer estudia la concepcion viquiana
de las instituciones, identificando la Scienza Nuova con una sabiduria evolutiva dedi-
cada a reconstruir el caricter historico de la naturaleza humana.” En este trabajo, el
autor sostiene que la posicion de Vico con relacion a la tradicion ilustrada le posibilitd
desarrollar un singular concepto de naturaleza humana. El mismo permite superar la
ruptura entre las interpretaciones naturalistas-evolucionistas del fenémeno ético-politi-
co humano y el pensamiento dominante en las ciencias sociales y humanas, que le nie-

5. A.M. DaMIANI, «Pasado histérico y presente politico en Giambattista Vico», Cuadernos filosgficos, V1,
2009, pp. 81-109.

6. L. CORsICO, «Vico y Fichte: la validez universal del Derecho», Cuadernos sobre Vico, n. 23-24,
2009/2010, pp. 113-132.

7. J.L. FLIGUER, «La Scienza nuova como sabiduria evolutiva», Cuadernos sobre Vico, n. 23-24, 2009/2010,
pp-151-175.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 145



Alberto M. Damiani

gan estatuto cientifico al concepto mencionado. Basada en la comparacion realizada
por Augusto Blasi entre la psicologia del desarrollo de Kohlberg y la concepcion de
Vico, la argumentacion pretende mostrar que la Scienza nuova propone una idea de
hombre que se despliega en su historia natural. Esta idea generaria un espacio concep-
tual en el que la antropologia filosofica, cultural y evolucionista pueden converger. De
este modo, la filosofia de Vico ofreceria una matriz conceptual que permitiria localizar
el aporte del discurso evolucionista a la comprension de la justificacion de los juicios
morales, como también la relacion entre la naturaleza humana y el desarrollo de las ins-
tituciones politico-culturales. Asimilando el proyecto filoso6fico de Vico con las inves-
tigaciones del bidlogo Conrad H. Waddington se propone, finalmente, la vigencia del
proyecto de la Scienza nuova como sabiduria evolutiva.

Por ultimo, en el mismo afio, Gustavo Salerno publica un trabajo dedicado a
examinar la problematica de la creacion y modificacion de las instituciones segin la
Scienza nuova 8 Para ello, reconstruye, por un lado, los argumentos que permiten afir-
mar, siguiendo a la Scienza Nuova, que el lenguaje y la politica se hallan fuertemen-
te interrelacionados. Posteriormente, de manera critica, examina algunas interpreta-
ciones que aproximan el pensamiento de Vico a la filosofia del lenguaje contempora-
nea. La tesis defiendida por el autor es que el lenguaje no expresa meramente una
peculiar vision del mundo, sino que es el medio indispensable para la creacion y
modificacion de las instituciones del mundo civil.

Tres afios mas tarde, Gonzalo Carrion examina la base gnoseoldgico-antropo-
logica de las instituciones mediante una comparacion de las criticas de Vico y Adam
Smith al racionalismo y sus concepciones sobre el ingenio y la imaginacién.® Este tra-
bajo tiene por objeto identificar algunas coincidencias entre las ideas de Vico y Smith
sobre los principios gnoseoldgico-antropoldgicos en los que asientan sus concepcio-
nes acerca del conocimiento cientifico-filosofico. El autor muestra que ambos autores
elaboraron sus posiciones filosoficas en didlogo critico con el racionalismo, lo que les
permitid reestructurar la manera de comprender y caracterizar el conocimiento huma-
no destacando la accion de las facultades del ingenio en Vico y la imaginacion en
Smith.

Durante los afios siguientes, publico dos trabajos sobre la concepcion historica
de las instituciones del mundo civil formulada por nuestro autor. En el primero, me
propongo aclarar la convergencia de la sociabilidad natural del hombre y la artificia-
lidad del mundo civil en la concepcion politica del filosofo napolitano.!® Para ello

8. G. SALERNO, «La creacién y modificacién de las instituciones segan la Scienza nuova», Cuadernos sobre
Vico, n. 23-24, 2009/2010, pp. 177-184.

9. G. CARRION, «Ingenio e imaginacion critica al racionalismo y propuestas gnoseologico-antropologi-
cas en Giambattista Vico y Adam Smith», Philosophia. Anuario de Filosofia, LXIII, 2013, 2, pp. 39-59.

10. A.M. DAMIANI, «Instituciones artificiales y sociabilidad natural en Vico», Cuadernos sobre Vico, n. 28-
29. 2014/2015, pp. 15-30.

146 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Sobre la reciente recepcion de Vico en Argentina (2003-2018)

comienzo reconstruyendo brevemente su posicion dentro de la polémica que mantie-
ne con la Escuela Moderna del derecho natural respecto del problema de la sociabili-
dad natural del ser humano. Luego me ocupo de examinar la cuestion de la compati-
bilidad de las concepciones viquianas de estado salvaje y de sociabilidad natural y
examino el desarrollo historico institucional de dicha sociabilidad en conexion con la
teoria viaquiana de las formas de gobierno. En el segundo, intento aclarar el modo en
que Vico examina el problema del porvenir de la humanidad desde una perspectiva
filosoéfico-politica.!! Para ello comienzo presentando brevemente la necesaria ambi-
giiedad que contiene la nocion de “humanidad” en la Scienza Nuova. Luego me deten-
go a examinar el modo en que esta ciencia puede estudiar el futuro de la humanidad
y las respuestas que ofrece al respecto. Estas respuestas pueden ser formuladas en el
marco de la “filosofia politica”, en el peculiar sentido que Vico le asigna a esta expre-
sion. El trabajo concluye indicando las razones por las que la ciencia viquiana puede
ser considerada una filosofia de este tipo, interesada por el futuro de las instituciones
humanas y el desarrollo de una “mente heroica”.

II

En segundo lugar, durante el periodo estudiado, diversos investigadores argen-
tinos se han dedicado a la teoria viquiana del poder en general y del poder politico en
particular. Un primer trabajo ha sido publicado por Gabriel Livov sobre la relacion
entre poder y corporalidad. El autor se propone analizar las formas de pensar la rela-
cion entre las instituciones sociales y la corporalidad en la ultima edicion de la
Scienza nuova.'* El tema de la gigantologia viquiana es examinado atendiendo a las
siguientes cuestiones: la relacion entre el cuerpo normal y el cuerpo gigantesco, los
modos de produccion del cuerpo de correctas proporciones, los modos de habitar del
cuerpo en el espacio, la conexion con el problema de la barbarie, el método viquiano
para investigar el mundo de los gigantes e incluirlos en su teoria del mundo civil. El
trabajo presenta esta cuestion desde una perspectiva cronoldgica y una perspectiva
problematica. Cronologicamente, el trabajo sigue el desarrollo del cuerpo multiple de
la Scienza nuova en su normalidad originaria, en su devenir gigantesco y en su rela-
cion con las instituciones bésicas de la civilizacion: cuerpo religioso; cuerpo pudico-
matrimonial; cuerpo higiénico; cuerpo comunicado. También cronologicamente ana-
liza los modos de acondicionamiento del territorio, desde el espacio liso € indomito
del ndmada hasta la domesticacion producto del sedentarismo, condicion que genera

11. Ip., «El futuro de la humanidad en la filosofia politica de Giambattista Vico», Cuadernos sobre Vico, n.
30-31, 2016/2017, pp. 105-119.

12. G. Livov, «Corporalidad y poder en la Scienza nuova de 1744», Cuadernos sobre Vico, n. 25-26, 2003,
pp. 65-100.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 147



Alberto M. Damiani

una frontera y de alli un conflicto que se resuelve en la reptblica. El abordaje proble-
matico considera, como cuestiones centrales, la barbarie y el descenso metodologico,
y concluye planteando el problema sobre la politicidad del cuerpo.

Durante los afios siguientes publico tres trabajos sobre la teoria politica de
Vico. En el primero intento mostrar que Vico comparte con Grocio el objetivo de refu-
tar el escepticismo politico, pero discrepa en la estrategia para realizar ese objetivo.!3
A diferencia de Grocio, Vico concede a Carnéades que los moviles de la accion huma-
na son egoistas y que la idea de un derecho natural racional no puede orientar el esta-
blecimiento del mundo civil. Estas concesiones le permiten ofrecer una mejor estra-
tegia contra el escepticismo. En el segundo, intento mostrar que la teoria politica de
Vico presupone una concepcion histérica de la naturaleza humana.'* Esta concepcion
es inescindible de la teoria viquiana de las formas de gobierno y de su sucesion en el
curso que recorren todas las naciones segun la idea de una historia ideal eterna. En el
tercero, intento examinar la conexion viquiana entre el pasado historico, estudiado por
la “parte teorica” de su Scienza nuova y el presente politico, estudiado por la “parte
préctica” de la misma.!$

Para ese entonces, Patricio Alarcon publica un trabajo sobre la funcion del
temor reverencial en las filosofias politicas de Hobbes y Vico.1¢ Partiendo de un ana-
lisis de Carlo Ginzburg sobre la convergencia del temor y la reverencia en el Leviatan
de Thomas Hobbes, el autor se propone analizar el papel cumplido por el temor y la
reverencia en Vico, y el origen religioso del mundo civil. El temor, por intermedio de
la imaginacion, cumple una funcion coercitiva en los hombres gentiles; pero también
una funcioén inspiradora en ambos autores. El terror a lo desconocido, por la ignoran-
cia de las causas, hizo que los hombres se unieran, bien por el pacto, bien por la inter-
vencion providencial, constituyendo las instituciones humanas. La mayor coinciden-
cia encontrada por el autor entre ambos filésofos es el profundo temor a la disolucion
de los gobiernos civiles de su época. Hobbes y Vico estan pensando en la accion poli-
tica y establecen modelos de intervencion real sobre la vida politica de su tiempo. El
moévil que los motiva a escribir, y que alimenta su creatividad, no es el temor reveren-
cial a Dios que atemorizaba a sus gentiles, sino, por el contrario, el profundo temor a
los hombres.

13. A M. DaMmIANI, «;Coémo enfrentar el escepticismo politico? Vico vs. Grocio», Cuadernos de historia de la
Jilosofia, VIIL, 2004, pp. 26-32.

14. Ib., «Il governo degli animi. I presuposti antropologici della politica in Giambattista Vico», en M.
MARTIRANO, G. CACCIATORE (eds.), Vico nelle culture iberiche ¢ lusitane, Napoles, Guida Editore, 2004, pp.
185-202.

15. Ip., «Pasado histérico y presente politico en Giambattista Vico», Cuadernos filosdficos, VI, 2009, pp. 81-
109.

16. P. ALARCON, «FEl temor reverencial: un principio politico en Hobbes y Vico», Cuadernos sobre Vico, n.
23-24,2009/2010, pp. 91-111.

148 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Sobre la reciente recepcion de Vico en Argentina (2003-2018)

Al ano siguiente, David A. Roldan publica un trabajo referente a la recepcion
filosofica y filologica de Vico en el marxismo occidental.!” El autor parte de la rea-
paricion en la filosofia contemporanea de temas introducidos por el napolitano, tales
como la constitucion de un anti-cartesianismo que introduce la historia como ele-
mento del filosofar; el énfasis en la comprension de la historia como una «totalidady,
que alberga partes o «cursos y recursosy; la recuperacion de la palabra retorica como
legitima para el sostenimiento de las instituciones y, en definitiva, la continuidad de
la vida humana; el valor de los mitos en cierta etapa de la humanidad; la importan-
cia de la accion humana, inmortalizada en su famoso principio verum ipsum factum.
En el marco de este reconocimiento, el autor analiza la cuestion examinando una
referencia que Marx hace de Vico, para después exponer dos de las principales recep-
ciones del pensamiento del napolitano en el denominado «marxismo occidental»,
con el objetivo de sacar a la luz las aporias que dichas recepciones enfrentan y des-
tacar la tension entre el acercamiento filologico-histérico y el filosofico.

En el mismo afio, Graciela Brunet, examina la relacion entre theoria, poiesis y
praxis en la filosofia politica de Vico y de Hannah Arendt.!® En este trabajo, la auto-
ra analiza la interpretacion de Arendt sobre la aplicacion viquiana de los principios
universales de la Scienza nuova al mundo civil. Para ello defiende las siguientes tesis:
a) existe cierta afinidad entre la finalidad “practica” de la poesia en Vico y la catego-
ria de narratividad en Arendt; b) existe una marcada diferencia en como ambos auto-
res conciben la posibilidad de intervencion sobre el mundo civil. Vico propone la fun-
cion de la prudencia basada en el sentido comun para evitar la ruina de las naciones;
Arendt apuesta al juicio reflexivo y al pensamiento como medios de conjurar las
catastrofes politicas. El trabajo explora las articulaciones existentes entre los concep-
tos de theoria, praxis y polesis en la concepcion viquiana de la ciencia social, y entre
las categorias arendtianas de labor, trabajo y accién; comparando el rol de la pruden-
cia viquiana y el del juicio reflexivo arendtiano. La autora sostiene cierta afinidad
entre la finalidad practica de la poesia en Vico y la categoria de narratividad (storyte-
lling) en Arendt; no obstante, afirma una marcada diferencia en la manera como
ambos autores conciben la posibilidad de intervencion sobre el mundo civil y sus ins-
tituciones. Vico propone la funcién de la prudencia basada en el sentido comiin para
evitar la ruina de las naciones, mientras Arendt apuesta al juicio reflexivo y a la facul-
tad del pensamiento como medios de conjurar las catastrofes politicas.

Por tltimo, a comienzos de la segunda década del siglo xx1, publico cuatro tra-
bajos sobre la teoria viquiana del poder politico. El primero se refiere a la relacion

17. D. ROLDAN, «La recepcién filoséfica de Vico y sus aporias filologicas. El caso del marxismo occiden-
tal», Pensamiento, LVII, 2011, pp. 407-426.

18. G. BRUNET, «Theoria, poiesis y praxis en la filosofia politica de Vico y Arendt», Revista de filosofia y teoria
politica, XLII, 2011, pp. 11-31.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 149



Alberto M. Damiani

entre reflexion y politica en la filosofia de Vico.!® En él examino el modo en que Vico
presenta el conocimiento de si mismo desde una perspectiva novedosa en el marco
del giro reflexivo propio de la filosofia moderna. La novedad de la perspectiva
viquiana reside en que permite indagar el origen historico-politico del mismo.
Comienzo examinando este problema en la Primera Oracion Inaugural y el De
Antiquissima. Luego considero el origen histérico politico de la autoconciencia, tal
como aparece presentado en la ultima edicion de la Scienza nuova. A continuacion
analizo el sentido de la méaxima “nosce te ipsum” como un precepto dirigido por
Solén a los plebeyos de la Atenas aristocratica, a fin de que estos reconozcan la natu-
raleza humana comun, que los iguala con los patricios. De esta manera ubico dicha
maxima como expresion de un momento del desarrollo historico de la racionalidad
humana, que se expresa antes mediante las fabulas de Esopo y después mediante la
filosofia griega del periodo clasico. Por ultimo conecto el conocimiento de si mismo,
prescrito por la maxima de Solon, con la reflexion necesaria para fundamentar epis-
temologicamente la propia scienza viquiana.

En el segundo trabajo, presento las mencionadas tesis viquianas sobre las
fabulas de Esopo y la méaxima de Solén como un modelo de critica social, que
comparo con las de Rousseau y Marx.? En el tercero, explico la funcion del empe-
rador Augusto en la teoria politica de Vico sobre la naturaleza comun de las nacio-
nes.?! El trabajo comienza con una breve presentacion de los principios filoséficos
de esa teoria. Luego, relaciono esos principios con las tesis sobre el imperio de
Augusto, que Vico sostiene en el Diritto universale y en la Scienza nuova y con-
cluyo que para la concepcion ciclica de la historia, formulada por Vico, el empe-
rador Augusto tiene una relevancia contemporanea como paradigma de las moder-
nas monarquias europeas del siglo xviil. Por tltimo, examino la relacion que nues-
tro autor establece entre politica y secularizacion.?? Para ello, parto de que Vico
combina dos elementos aparentemente contrarios. Por un lado, eleva a “principio
incuestionado” de su scienza la conviccion secularizada de que el ser humano es
el autor del mundo civil y, por el otro, rechaza el intento de pensar el derecho pres-
cindiendo de la idea de providencia divina. Intento mostrar que esta aparente para-
doja, inscrita en la concepcidn viquiana de la secularizacion politica, no entrafia
contradiccidn alguna. Para cumplir con este proposito comienzo reconstruyendo la

19. A M. DaMIANI, «Nosce fe ipsum. Reflexion y politica en Vicow, Cuadernos sobre Vico, n. 23-24,
2009/2010, pp. 133-150.

20. Ip., «Critica y accién», en L. MISSERI v J. BRANDO (Eds.), La critica en la filosofia contempordnea. Su_fun-
cidn, sus limites y sus antecedentes, Mar del Plata, Universidad de Mar del Plata, 2011, pp. 91-105

21. Ip., «Augusto y la naturaleza comun de las naciones en la filosofia pohtlca de Giambattista Vicor,
Actas y comunicaciones del Instituto de historia antigua y medieval, X, 2014, pp. 53-62.

22. Ip., «Politica y secularizacién en Giambattista Vlco» en E. ROMAN y L. CAaTOGGIO (Eds.), El fendme-
no de la seculanzaczon Mar del Plata, Universidad N acional de Mar del Plata, (2015), pp. 112-128.

150 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Sobre la reciente recepcion de Vico en Argentina (2003-2018)

concepcion viquiana de la secularizacion politica en términos de una transforma-
cion historica del modo de legitimar la relacion mandato-obediencia. Luego con-
sidero las consecuencias de esta transformacidn sobre la sucesion de los principios
del mundo civil y presento las criticas de Vico al iusnaturalimo moderno como un
corolario de su concepcidon del proceso historico de secularizacion politica. Por
ultimo, presento esa concepcion como el marco para examinar el dificil topico del
providencialismo viquiano.

3

Durante el periodo 2003-2018, ademas de los mencionados trabajos centrados
en las concepciones viquianas de las instituciones y del poder, investigadores argen-
tinos se han interesado por la filosofia del lenguaje retorico del napolitano. Un primer
trabajo es el de Maria José Rossi dedicado a una consideracion hermenéutico-filoso-
fica sobre la antinomia viquiana topica/critica.?? La autora examina esta antinomia en
el marco de la teoria retdrica viquiana y la contrapone politicamente al uso gadame-
riano del recurso a la tradicion y al sensus communis. En ese sentido, presenta a la
retorica viquiana como el punto de partida de otro tipo de hermenéutica filoséfica fun-
dada en la diferencia y en el conflicto social.

En un segundo trabajo Sandra Visokolskis y Gonzalo Carrién examinan la
cuestion de la fertilidad del ingenio en la ciencia, mediante una comparacion de las
teorias de Vico y Charles Sanders Peirce.?* En este trabajo, la concepcion retorica
sobre la funcion del ingenio en el proceso de descubrimiento de argumentos es conec-
tada con el proceso creativo de descubrimiento cientifico para mostrar sus relaciones
y potencialidades, en el marco de las discusiones actuales en filosofia de la ciencia.
Para ello recurren tanto a la nocion viquiana de ingenio como a la de abduccién peir-
ceana. Sostienen que, dadas las caracterizaciones de la facultad del ingenio que Vico
expone a lo largo de sus obras, es posible establecer una sistematizacion metodologi-
ca de dicha facultad en términos de razonamiento abductivo. Asimismo, al relacionar
estas dos concepciones, sefialan que es posible lograr una perspectiva revisada de la
abduccion en Peirce a través de la nocion de semejanza. Esta reformulacion de la
nocidn de abduccidn permite, segiin los autores, ubicar al napolitano como un precur-
sor en la superacion de la tesis de una rigida delimitacion entre los contextos de des-
cubrimiento y justificacion en la investigacion cientifica, idea tematizada posterior-
mente por la filosofia de la ciencia.

23. M.J. Rossl, «drs topica vs. critica. Hacia una hermenéutica en perspectiva», en L. MISSERI v J.
BRANDO (Eds.), La critica en la filosofia contempordnea, cit., pp. 203-219.

24. S. VISOKOLSKIS - G. CARRION, «Charles Sanders Peirce y Giambattista Vico. Acerca de la fertilidad
del ingenio en la ciencia», Revista de filosofia. Conceptos, 111, 2013, 4, pp. 162-192.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 151



Alberto M. Damiani

En un tercer trabajo, el mismo Gonzalo Carriéon examina la relacion entre
conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en las obras de Vico y Adam Smith.?’
Para ello analiza la funcion del lenguaje persuasivo en ambos autores, sobre el fondo
del contexto mas general de una comparacion entre la ilustracion napolitana y la ilus-
tracion escocesa del siglo xviil. En ese marco, el autor analiza la funcion del lengua-
je persuasivo en la formacién de los vinculos sociales. Por tltimo, Milagros del Pilar
Chain se encarga de destacar la preeminencia de la sabiduria poética en la filosofia de
Vico.2¢ Partiendo de las criticas de Vico al cartesianismo de su época y de la conse-
cuente rehabilitacion de la tradicion retorica-renacentista, la autora estudia la defensa
viquiana de la tradicion filolégica y de la retdrica y del lenguaje poético-metaférico
en oposicion al lenguaje logico-racional, tanto en las primeras obras como en la
Scienza nuova.

4

Como senalé al comienzo de este trabajo,?” el mismo no pretende ser exhausti-
vo, sino solo presentar un panorama de la reciente recepcion de Vico en Argentina
durante los ultimos quince afios entre 2003 y 2018. En el mismo intenté mostrar que,
en este periodo, los historiadores argentinos de la filosofia que se ocuparon de la obra
del filésofo napolitano se interesaron en tres nicleos conceptuales: la concepcion his-
torica de las instituciones, la teoria viquiana del poder politico en particular y la con-
cepcidn lingiiistico retorica de nuestro autor. El hecho de haber sido protagonista de
la recepcion argentina de la filosofia de Vico durante el periodo aqui examinado no
me ubica en el mejor lugar para evaluarla cientificamente y para explicarla en el
marco de la historia cultural de mi pais. Seguramente, dicha evaluacion podra ser rea-
lizada por otros colegas que se ocupan de la obra de Vico y dicha explicacion podra
ser llevada adelante por historiadores especializados en la historia de las ideas de la
Argentina reciente.

R

25. G. GARRION, «Conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en Giambattista Vico y Adam Smithy,
Cuadernos sobre Vico, n. 27, 2013, pp. 99-112.

26. M.P. CHAIN, «La preeminencia de la sabiduria poética en la filosofia de Vico», Sintesis, V, 2014, pp.
58-73.

27. El presente trabajo fue presentado por invitacion en 2018 a una revista italiana para un monogra-
fico sobre Vico, pero al no haberse publicado atin en 2020 se entrega a Cuadernos sobre Vico como un iné-
dito, con independencia de que mas adelante sea publicado en Italia, para la seccién sobre “Vico y la
cultura hispanica”. [N.B.]

152 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espariola del siglo XIX (1840-1874) — Blasts of Vico in Spanish XIXth Century Daily Press (1840-1874) —
Lampi di Vico nella stampa quotidana spagnola del Novecento (1840-1874) — D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.09

RAFAGAS DE VICO EN LA PRENSA DIARIA
ESPANOLA DEL SIGLO XIX. DESDE EL FINAL DE LA
PRIMERA GUERRA CARLISTA (1840) HASTA EL
FINAL DEL SEXENIO DEMOCRATICO (1874).

[Version actualizada y notablemente ampliada del texto®]

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

Dedicado a Giuseppe Cacciatore,
por su 75 cumpleaiios (2 de diciembre de 2020)

*Versién extensa del articulo escrito en 2017 para celebrar al afio siguiente el 350° aniversario de Vico y el 150° de
La Gloriosa. Texto notablemente ampliado para su publicacién en esta sede de Cuadernos sobre Vico, para celebrar los
30 anos de la revista hispalense de estudios viquianos (1991-2021).

RESUMEN: Este articulo estudia la recepcion de Vico en la prensa diaria espafiola entre 1840 y 1868. En el contexto
de la dialéctica entre tradicionalistas y liberales, la “Ciencia Nueva” es sinénimo de “Filosoffa de la Historia” y Vico
es visto como un genio incomprendido en su época, aunque felizmente descubierto para la proyeccion del “Siglo del
Progreso”. Esta obra constituye un Afiadido mds a El espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hispd-
nica (Ndpoles, 2007), y es una versién muy ampliada (doble extension) del homoénimo articulo en Rocinante. Rivista
di filosofia iberica, iberoamericana e interculturale (2018-2019), atin en prensa.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, Hispanismo, Siglo XIX, Revolucion de 1868, prensa diaria, Jos¢ M. Sevilla.

ABSTRACT: This paper studies the reception of Vico in the Spanish daily press between 1840 and 1868. In the context
of the dialectic between traditionalists and liberals, the “New Science” is synonymous with the “Philosophy of
History” and Vico is seen a genius misunderstood in his time, but happily discovered for the projection of the “Century
of Progress”. This work is another addendum to E/ espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hispani-
ca (Naples, 2007), and is an very much expanded version (double extension) of the homonymous article in Rocinante.
Rivista di filosofia iberica, iberoamericana e interculturale (2018-2019), wich is still in printing process.
KEYwoRDS: G. Vico, Hispanism, 19th century, 1868 Revolution, daily press, José M. Sevilla.

El contenido de esta contribucion ha pasado ya, en una parte sustancial de su primera parte, previamente por la evaluacion positiva
anonima de los referee de Rocinante. Rivista di filosofia iberica, iberoamericana e interculturale en 2018 («I contributi proposti all at-
tenzione della Redazione per la pubblicazione su “Rocinante” sono sottoposti a una duplice procedura di blind peer review.»); y en
otra segunda mitad, igualmente sustancial, por la valoracion por pares ciegos del Bollettino della Societa Filosofica Italiana, también
en 2018-2019 («I contributi destinati alla pubblicazione vengono preventivamente sottoposti a procedura di peer reviewy).

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.09 [153]
© José Manuel Sevilla Fernandez, 2021



José M. Sevilla

Porque siempre el fino dardo puede hincarse donde nunca
hubiese podido hacer mella la capsula de gran calibre.
(Benjamin Jarnés, 1933)

DE RAFAGAS Y OTROS AIRES

Segtin la definicion en lengua espaiola, rdfaga es un viento fuerte, repentino y
breve; mas también significa un destello luminoso y vivo, aunque efimero. Estos dos
sentidos del término son los que asumo y deseo expresar con el titulo de la presente
contribucidn, en linea con una serie de articulos sobre rafagas y centellas de Vico en
los periodicos espaioles a lo largo de una centuria, comprendida entre la primera gue-
rra civil espafiola en 1840 y el final de la tltima en 1939. Con tales Afiadidos a la pre-
sencia de Vico en la cultura espafiola, estudiada y ofrecida en el El espejo de la época
(2007) y en algunos estudios posteriores sobre la recepcion de Vico en revistas cien-
tificas y culturales espafiolas,! pretendo relatar —cual ejercicio de razon narrativa—
aspectos del devenir y de la dindmica de esa imagen de Vico emergente como flashes

1. En dicha serie, la presente contribucion se construye a partir de la Adenda III —revisada y notable-
mente ampliada para esta ocasion— y de uno de los tres apartados de la Adenda IV —también amplia-
do— a El espejo de la época. Capitulos sobre G.B. Vico en la cultura huspdnica (1737-2005), Napoles, La Citta del
Sole, 2007 (con Presentacién de Giuseppe Cacciatore y Prologo de Antonio Heredia Soriano). Tal con-
tribucién actualizada se ofrece aqui, en esta sede natural de Vico en lengua espafiola que, desde 1991, es
Cuadernos sobre Vico, para celebrar los 30 anos de “fino dardo” de la revista viquiana que se cumplen en
este 2021. La version revisada y extendida por mi del articulo elaborado en 2017 y que inicialmente (reba-
jado en mas de un tercio a 76.000 caracteres, por necesarias exigencias editoras) fue remitido en 2018 a
la revista italiana de hispanismo Rocinante, en respuesta a la invitacién para un volumen especial de
201872019 (que se anuncia ahora proximamente disponible ya en breve). La presente version ampliada
cast al doble, si bien en nada merma la tesis mantenida en la versién resumida de Rocinante, si que, sin
embargo, amplia y extiende el relato hasta 1874, aporta mas datos y se actualiza en algunos contenidos
tras cuatro anos de distancia entre ambos textos. Para componer la tercera seccién de esta actual contri-
bucidn, se ha utilizado el material previamente publicado (originalmente también de modo méas abrevia-
do y sintético) en el primer apartado (“I. 1868-1974”), correspondiente a las pp. 27-33, de mi contribu-
ci6n como Adenda IV en el Bollettino della Societa Filosofica Italiana, n. 228, sett.-dic. 2019, pp. 25-50.

Las referidas “Adendas” ofrecidas y publicadas hasta la fecha son las siguientes: Adenda I:
«Destellos de Vico en revistas culturales y literarias espafiolas. Nuevos capitulos viquianos en la cultura
espafiola entre 1841 y 1939», Cuadernos sobre Vico, 30-31, 2016-2017, pp. 349-384; Adenda II: «;Un Vico
monarquista? Su recepcién derechista en la prensa espanola (1902-1936)», Bollettino del centro di studi vichia-
m, a. XLVIII, 2018, pp. 115-127; Adenda III: «Rafagas de Vico en la prensa diaria espafiola del siglo
XIX (1840-1868)», Rocinante. Rivista di filosofia ibera, theroamericana e interculturale, n° 11, 2018-2019 (vol. esp.
Le trame dell’ingegno. Vico nell’orizzonte della cultura iberica e iberoamericana, a.c. de G. CACCIATORE, M. SANNA y
A. MASCOLO), pp. 166-177, e.p.; Adenda IV: «Aludir con la palabra Vico. Nuevas rafagas viquianas en
la prensa periddica espafiola durante el Sexenio Revolucionario (1868-1874) y la Restauracién alfonsina
(1874-1885)», Bollettino della Societa Filosofica Italiana, n. 228, sept.-dic. 2019, pp. 25-30; Adenda V: «Mas y
nuevos destellos de Vico en periddicos espafioles durante la Restauracion (1885-1902): de la regencia de
Maria Cristina al comienzo del reinado de Alfonso XIII», Cuadernos sobre Vico, 33, 2019, pp. 111-186.

N.B.- En la presente contribucion se mantiene la ortografia original para las citaciones de textos,
segun aparece en la prensa de la época.

154 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

entre las paginas de la prensa diaria, expandiendo su recepcion, mas alla del depdsito
en pensadores e intelectuales, al &mbito de una mente civil escindida bipolarmente en
ideologias contrapuestas y enfrentadas entre “derechas” e “izquierdas”, a su vez tam-
bién divididas ellas y fragmentadas. No en vano en alguna prensa del s. XIx se distin-
guia tipoldgicamente entre «periddicos democraticos» y «periddicos reaccionariosy.
Relumbra asi el nombre de Vico ante los ojos de ciudadanos de una nacién en crisis,
de una Espafia entre convulsiones politicas y civiles, defensora de la tradicion a la vez
que amante del progreso; y, como una marca filoséfico-historica, brilla «la palabra
Vico» —por medio de instantaneas pero vivas menciones o de breves citaciones mas
densas en reconocimiento— a o0jos de muy diferentes ciudadanos lectores, y de modo
frecuente como una marca de agua de la inclita Filosofia de la Historia e incluso tim-
brada a veces la Scienza nuova con la negra imagen del “circulo de hierro” que apre-
sa a la humanidad.

Rafagas, pues, porque los destellos de esas evocaciones, aunque breves, preten-
den eficacia en su funcion clarificadora dentro de las narraciones construidas por los
mas diversos y hasta contrarios autores, a la vez que, paraddjicamente, dichas evoca-
ciones bajo el signo de cada época buscan perennidad en la fugacidad de las paginas
de un periddico diario: noticia hoy y olvido mafiana; mas historia siempre. Si Vico apa-
rece citado y rememorado en la prensa cotidiana espaiiola, y no solo en las eruditas
publicaciones académicas y cientificas (como por ejemplo las revistas o los volimenes
por fasciculos),? segin seria de esperar; y ademas en la prensa periddica y normalmen-
te con frecuencia diaria es leido su nombre y examinadas y aplicadas sus doctrinas filo-
sofico-histdricas sin necesidad de que se ofrezcan mayores explicaciones acerca del
autor napolitano ni de su obra principal, es porque tales doctrinas —o al menos las prin-
cipales— estan ya integradas en el debate de la cultura espafiola de la época, como asi
acreditan no pocos autores, y no desde luego en la superficie del papel impreso sino en
la intimidad de los creativos ingenios de estos y del conocimiento reflejo de los lecto-
res cocreadores. Estas rdfagas podran ir aumentando, recolectando iméagenes epocales
conforme se profundice mas en las indagaciones en prensa (sean periddicos, revistas o
boletines) que los de las muestras que vengo ofreciendo hasta ahora. Hoy, treinta afos
después de mi primer ensayo aparecido en Cuadernos sobre Vico, continio ensayando
un ejercicio de razon narrativa, mediante unos cuantos relampagos viquianos, anuncio
y constancia de las sonadas tormentas politicas y sociales que asolaban a un pais y a su
cultura, en un periodo comprendido entre el final en 1840 de la I Guerra Carlista y el
truncamiento del Sexenio Revolucionario en 1874, en aquella Espafia pugnante entre
monarquismo tradicionalista y republicanismo democratico.

2. Cfr. mi estudio «Detalles de Vico en revistas culturales y literarias espafiolas. Nuevos capitulos viquia-
nos en la cultura espafiola entre 1841 y 1939», adenda I antes citada.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 155



José M. Sevilla

La prensa periddica, sea en edicion diaria o, en otros casos, semanal, constituye
la verdadera galaxia-guttemberg ideoldgica, politica y civil del siglo XIX, que cubre
todas las multiples variedades existentes en el espectro de colores politicos, a la vez
que de tendencias filosoficas, historicas y literarias. A pesar del problema que suponia
la distribucion nacional —y sin olvidarnos del gran niimero de iletrados entre la pobla-
cidbn—, no dudamos en afirmar que la prensa fue el principal medio a través del cual
ulularon los vientos de la razén en el siglo xiX yendo a desembocar, huracanados, en
el siglo xx. Torbellinos de accion y de reaccion, de libertad y de autoritarismo, de tra-
dicionalismo y de progresismo, de catolicismo y de secularizacion; tornados de paz y
de guerra, agitaban en calles y en academias las irregulares cabriolas y trastocados vue-
los de «periddicos democraticos» al igual que de otros «reaccionarios». Y tanto en
unos como en otros, hijos nacidos de crisis histdricas y de tormentas ideologicas, los
destellos viquianos resplandecen efimeros pero brillantes sobre el papel prensa.
Destellos a “rafagas” porque, como hemos dicho, se siguen en un continuo de momen-
taneas evocaciones, breves noticias o referencias cortas —flashes—, las cuales, sin
embargo, alumbran importantes aspectos en el debate cultural y cientifico, anejo al
politico e ideologico en la agitada y cuando no convulsa Espafia decimondnica.

I. 1840-1856. DEL FINAL DE LA PRIMERA GUERRA CARLISTA AL FINAL DEL BIENIO
PROGRESISTA

El final de los siete afios de la primera guerra carlista, coincidentes con la
regencia de Maria Cristina, refleja la apertura de la confrontacion politica entre
aquellos liberales —unos moderados y otros progresistas— partidarios del Nuevo
Régimen (isabelinos) y los absolutistas —monarquicos y/o tradicionalistas— par-
tidarios del Antiguo (carlistas). En este periodo que acotamos acontece la regencia
del general progresista Baldomero Espartero (1793-1879) —tras el exilio de la
regente borbon— hasta su destierro. También acaece el pronunciamiento liberal
del general Ramén M. Narvéez (1799-1868) que, si bien afianzé el liberalismo
doctrinario, avivé la disputa entre liberales progresistas (en apoyo de Espartero) y
moderados (seguidores de Narvaez). A la década de gobierno del partido modera-
do (1844-1854), tras la revolucion de julio de 1854 tuvo lugar hasta 1856 el Bienio
Progresista, fruto de la coalicién gubernamental entre Espartero (presidente) y el
general puritano Leopoldo O’Donnell (ministro de la Guerra), hasta el ascenso de
O’Donnell (1809-1867) a la presidencia tras la dimision de Espartero. Precisamente,
es en el lento cambio del régimen absolutista al liberal donde mejor viene a mos-
trarse el proceso de madurez y europeizacion del periodismo en Espafia.? En los

3. Cfr. Hemeroteca Digital (HD) de la Biblioteca Nacional de Espana (BNE). Vid. el vol. 2 de M.C.
SEOANE, Hustoria del periodismo en Espafia: El siglo XIX, Alianza, Madrid, 1983.

156 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

periodicos, mejor que en ningun lugar, se aprecia ese proceso de dificil transicion
que define e ilustra el devenir historico del siglo decimonono; y como, junto a mili-
tares, mercaderes, clérigos e intelectuales, los periddicos contituyen, mas que una
‘quinta columna’ de poder en la vida politica y civil, un verdadero cuarto poder vin-
culado a los tres clasicos (legislativo, ejecutivo y judicial) no solo en el sentido de
aquella lucida expresion de Edmund Burke de “Fourth Estate” (‘cuarto estamento’)
que le atribuyd6 Thomas Carlyle;* sino, mas atin, como un poder eminente y vivo,
paraddjico, que se entrelaza con los otros principales poderes en una nacion (politi-
co, militar, religioso, econdmico, intelectual, cultural). No extrafiard el que muchas
veces las diversas figuras en sus variadas combinaciones se conviertan en una sola,
cuya voz se expresa en la letra impresa sobre papel color ocre o blanco sucio; ni que
el director o el redactor y el articulista o el columnista insistan en ser influenciadores,
fundamentadores déxicos y no, sin menospreciar su importancia, meros noticiadores
e informadores. Quizés pocos medios cumplieran en el siglo XiX el papel de crisol de
logos, episteme, doxa y fronesis; y quizas pocos siglos se ofrezcan tan abiertos como
el XiX para una hermenéutica de la compleja e indeleble interrelacidon entre politica,
ideologia y filosofia. Un ejemplo relevante de ello lo representa la figura tragica, entre
doliente y tenebrosa, de Juan Donoso Cortés (1809-1853), hijo de su siglo que vive
su militancia ideoldgica entre los dos polos de las antipodas decimondnicas: primero
en el liberalismo doctrinario y luego en el tradicionalismo ultramontano, antes en el
optimismo progresista de la Filosofia de la Historia y después en el pesimismo de su
Teologia Politica, de inicio en defensa del impulso novista y revolucionario postilus-
trado y de final en el radicalismo reaccionario defensor de la dictadura. El primer
Donoso es aquel que, destacado en el ejercicio de la filosofia (politica) de la historia,
habia publicado en 1838 en el Correo Nacional (1831-1841) de Madrid su serie de
once articulos Filosofia de la Historia. Juan Bautista Vico,5 con gran eco en otros
periodicos y notable publicidad (también popular media o interburguesa) otorgada a
Vico al publicitar y popularizar el Marqués de Valdegamas la identificacion michele-
tiana de la Ciencia Nueva con la Filosofia de la Historia.¢ Sin embargo, prevalece mas
tarde el conocido y polémico Donoso reaccionario, convertido al teologismo politi-

4. CARLYLE, TH., «Lecture V. The Hero as Man of Letters. Johnson, Rousseau, Burns. [Tuesday, 19th
May 1840.]». En ID., On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History, Londres, Chapman and Hall, [1840]
1872, p. 152.

5. Vid. mi edicion del texto y la Nota en Cuadernos sobre Vico, 17-18, 2004-2005, pp. 489-526.

6. Cfr. El espejo de la época, cit., pp. 74-82y 181-201. Véase mi «Nota de presentacion a la traduccién espa-
nola de la Introduccion y del Discurso de J. Michelet», Cuadernos sobre Vico, 34, 2020, pp. 253-255; y cfr. J.
MICHELET, «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico» (1835), ibid., pp. 261-285 (trad. del francés por
Emmanuel Chamorro y Miguel A. Pastor ): «He aqui por qué el nombre de Vico es todavia tan poco
conocido mas alla de los Alpes. Mientras la multitud seguia o perseguia la reforma cartesiana, un genio
solitario fundo la filosofia de la historia» (p. 261).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 157



José M. Sevilla

co tras el sismo revolucionario que sacudi6 a toda Europa en 1848, y a tenor de ello
defensor de la dictadura cuando —a su juicio— no basta con la legalidad para man-
tener a salvo la sociedad y la civilizacion. Pero el Donoso converso que repudia
aquel Vico, descubierto y ensalzado por el otrora joven extremefio liberal y eclécti-
co, indirectamente también publicita el nombre Vico tras la polémica generada en la
prensa por las dos cartas remitidas por el Marqués de Valdegamas —en el mismo afio
de su Discurso sobre la Dictadura (1849)— al Conde Montalembert acerca del
declive de la civilizacion catdlica.” Anos antes, en 1840, se anunciaba en EIl Correo
Nacional® la inclusion de ese primer Donoso entre los redactores de la naciente
Revista Andaluza, en cuyo Prospecto se indica que se expondran los «sistemas his-
toricos» mas famosos, «haciendo analisis criticos de las doctrinas de Vico, Herder,
Ballanche y demas escritores que han intentado averiguar las leyes generales que
dirigen todos los periodos de la historia».® Tres afos después, Donoso comparte en
El Heraldo de Madrid,'® en una resefia del Curso de Historia de Fermin Gonzalo
Mordn,! la consideracidon que al joven profesor de Historia le merece ese «Vico, que
sujetod la historia & las leyesy, el mismo «genio investigador, melancdlico y profundo,
de quien hablan hoy hasta los ignorantes, habiendo muerto desconocido hasta de los
sabios, maestro de la Alemania, renovador de los estudios histéricos en Europay.!2
Hurgando en la prensa de un siglo tan fideista del progreso, y tan preocupado
por las ocultas leyes de la historia que incluso llega a hacer de la filosofia de la his-

7. Las cartas berlinesas del peridédico L’Univers aparecieron en diarios espafioles conservadores (como los
madrilefios El Catilico, n. 3182, 7-8/7/1849, Supl. pp. 49-50; La Esperanza. Periddico Mondrquico,
29/06/1849, p. 2; La Patria, n. 153, 30/06/1849, p. 2; La Epoca, n. 75, 28/06/1849, p. 4); y en otros como
el Diario Constitucionalista de Palma de Mallorca (n. 9, 09/07/1849, p. 3), ademas de progresistas y/o libera-
les (p.e., en El Clamor Piblico, periddico del partido liberal, de Madrid, n. 1.746, 8/8/1850, p. 3). Véase la cri-
tica del vicario Monescillo en agosto de 1849, en el madrilefio La Nacidn. Cir. pp. 354-356 de mi «Detalles
de Vico en revistas culturales y literarias espafiolas. Nuevos capitulos viquianos en la cultura espafiola
entre 1841 y 1939», Cuadernos sobre Vico, ya citado. Las Cartas de Donoso Cortés a Montalembert se
encuentran disponibles digitalizadas en el Archivo Regional de la Comunidad de Madrid:
http://www.madrid.org/archivos_atom/index.php/cartas-remitidas-por-el-conde-de-montalembert.
De la durabilidad existencial de esos periddicos da cuenta el que fueran fundados la mayoria en fechas
emblematicas de eventos politicos e histéricos (1844, 1849, etc.), del mismo modo que con otros aconte-
cimientos sefalados finiquitaron su publicacion: £/ Catélico, se publico desde 1840 a 1857; el promonar-
quico La Esperanza, de 1844 a 1874; La Patria, de 1849 a 1951; el mallorquin Diario Constitucionalista, de
1836 a 1852; el liberal El Clamor Piblico, entre 1844-1864; y La Nacidn de 1849 a 1873. El mas duradero,
y en fases de mayor derechizacion, fue La Epoca, tundado en Madrid en 1849 y cerrado definitivamente
en 1936.

8. En el n. 938, publicado el 14/8/1840, p. 4.

9. Ibid., c. 3. [Con la abreviatura ‘c.” designaremos en adelante el término ‘columna’, seguido del niime-
ro de la misma dentro de la pagina].

10. Junto a La Epoca (Madrid, 1849-1936) y La lustracidn, Periédico Universal (Madrid, 1849-1957), El
Heraldo, «Periddico politico, religioso, literario e industrial» (Madrid, 1842-1854) fue uno de los periédicos
moderados mas importantes del siglo.

11. Sobre la recepcion de Vico en Moro6n, cfr. mi volumen E espejo de la época, cit., pp. 144-146.

12. £l Heraldo, n. 420,29/10/1843, p. 3 c. 3. Una extensa resefa la publica Donoso en la Revista de Madrid,
2% época, n. 1, 1843, pp. 190-264.

158 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

foria una nueva religion secular, no extrafiard hallar elaborados elencos de autores
presuntamente sistematizadores de esa nueva ciencia. Y de sistematizacion, precisa-
mente, da cuenta en un folletin £/ Corresponsal de una sesion literaria del Ateneo del
1 de marzo de 1840 dedicada al «sistema mas conveniente para escribir la historiay,
en la que el ateneista Cueto afirma que «el verdadero autor de la filosofia de la his-
toria es Vicoy, el cual «di6 origen con su libro a todas las teorias que sobre el méto-
do de escribir la historia han brotado en Alemania posteriormente».!3 Percepcion con
la que coincide el también ateneista Galiano, que componiendo su propia lista de his-
toriadores incluye en ella la aparicion de «ese gran fenomeno que no ha sido bien
conocido hasta tiempos muy modernos, la ciencia nueva de Vico».!* Por contra, en
un comentario al manual Introduccion al estudio de la Historia (1842), se anuncia en
la Bibliografia de EI Catdlico'® como en dicha Introduccion «veras la Escuela filoso-

13. El Corresponsal, n. 308, 3/4/1840, p. 1 c. 2. Diario monarquico-constitucional, publicado en Madrid
entre 1839 y 1844, llegd a ediciones matutina y vespertina (cfr. E. HARTZENSBUCH, Apuntes para un catdlo-
go de periddicos madrilefios desde el afio 1661 al 1870, Madrid, Sucesores de Rivadeneyra, 1894, p. 62). En el
“Folletin” del periddico, la referida resefia publicada corresponde a la Sesién del lunes 1 de marzo de
1840 de las “Conferencias Literarias del Ateneo”, presidida por Martinez de la Rosa, y cuyo tema a dis-
cusién propuesto era: «;Cual es el método 6 sistema mas conveniente para escribir la historia?» En el
resumen de la actuacién de Cueto se recoge lo siguiente acerca del mélodo en la modernidad: «Al cabo de
largos siglos en que se escribid la historia sin comprender toda su importancia, Bossuet crey6 encontrar
el dedo de la Providencia en la serie de los sucesos, y prescribi6 la narracion filosofica de los aconteci-
mientos humanos, que despues se ha llamado filosofia de la historia. Poco despues Voltaire observo que
todos los sucesos que cuenta la historia, tenian entre si cierto enlace que se debia examinar a la luz de la
razon; pero animado de espiritu revolucionario, todo aquello que Bossuet esplicaba guiado por la fé, daba
a Voltaire armas 4 la impiedad, y ocasion al sarcasmo. A fines del siglo pasado apareci6 Herder en
Alemania, 4 quien la ciencia de la historia debe mucho; pero el verdadero autor de la filosofia de 1a his-
toria es Vico, el cual al descubrir las leyes providenciales de aquella, levanto los ojos 4 una altura, a donde
ninguno antes habia alcanzado, y dio origen con su libro 4 todas las teorias que sobre el método de escri-
bir la historia han brotado en Alemania posteriormente.» (El Corresponsal, ibid., cc. 2-3). Leopoldo Augusto
de Cueto (1815-1901), diplomatico, escritor y critico, miembro del Ateneo de Madrid desde 1840, cola-
bor6 en el periédico moderado £/ Piloto (1839-1940) fundado por Antonio Alcala Galiano (1789-1865) y
Juan Donoso Cortés. Mas adelante Cueto, de formacién filosofica y juridica, en su articulo «Importancia
histérica y literaria de la poesia popular» (Revista Ibérica, tomo 1, n. IV, 30 de noviembre de 1861, pp. 241-
251) se refiere también a aquella verdad poética de la que «han nacido las fecundas teorias historicas de
Vico, de Montesquieu, de Herder, y de otros filésofos [...]» (id., p. 247).

14. Ibid., p. 2 c. 2. En lo que se refiere a la intervencion del ateneista Galiano, también recogié en su
exposicion histérica a Vico —como citamos en cuerpo de nuestro texto— si bien igualmente en paran-
gén con Voltaire, decantandose —a diferencia de Cueto— mads por la aportaciéon del francés:
«Posteriormente aparecié ese gran fenémeno que no ha sido bien conocido hasta tiempos muy moder-
nos, la ciencia nueva de Vico. Esta no tuvo al pronto mucho influjo en el orbe literario; la gran revolu-
cion de la historia se debe & Voltaire, el cual observando que la historia solo se habia contentado con
hablar de los principes, dijo que se debia escribir la de las naciones, literatura, legislaciéon y costumbres.
La época era muy favorable para que tuviese acogida este pensamiento que hacia concebir la historia de
un modo mas grande y que proporcionaba en ella mas utilidad ensefianza [...]» (ibid., p. 2, cc. 2-3). El
Ateneo Espafiol, creado en 1820, fue refundado en 1835 como Anteneo Cientifico y Literario, siendo
Galiano uno de los socios fundadores y también presidente del Ateneo madrilefio (1845-1852 —Donoso
Cortés presidio en el intervalo de 1848—y 1862-1865).

15. E/ Catélico Madrid, 1840-1857), t. XV, a. IV, n. 1.341, 16/11/1843, pp. 370-371. Periddico clerical,
cuyo director M.S. Moreno y Sacristan tenia «aspiraciones carlistas» (cfr. E. HARTZENSBUCH, ap. cit., p. 64).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 159



José M. Sevilla

fica de Vicoy, de quien «tienes muchas noticias y muy malas desde que leiamos el
famoso Roselli, y mucho malo dijo también de €l con mucha razon el sefior Zafrilla en
los ultimos tomos de la Biblioteca de Religion». Mas ain, y siempre de oidas francesas,
un apartado afirma: «Vico echd los cimientos de la teoria de Hegel, de Guizot, de Thiers
y de Miguet que le llaman fildsofo fatalista»;'® a pesar de lo cual, esta Bibliografia cri-
tica asume en el nimero siguiente que, no obstante, habra que leerlo."”

Mas no solo es la filosofia de la historia la causa u ocasion de que Vico apa-
rezca como fundador de esa ‘marca’ en los periddicos. También hay motivos que vin-
culan la genialidad de este napolitano universal con la propia grandeza de Napoles,
recordada como «la antigua patria» de tantos «genios» como ¢L.18 Se lee en uno de los
articulos de la serie dedicada a Italia por el periddico liberal-moderado El Espaiiol que
la Jurisprudencia «encontrd en Napoles valerosos intérpretes», pero —ain mas— de
forma notable «se debi6 también & los napolitanos que la filosofia saliese en Europa
del yugo aristotélico», de modo que «Bruno, Campanella y Juan Bautista Vico, deja-
ron después de si fama de hombres grandes».!® En cambio, por el contrario, viene cri-
ticado Vico junto a Wolf («el gefe de los incrédulos») —a proposito de las tesis sobre
el verdadero Homero— en una «Carta» dedicada a Napoles por Ramén Lozano y
publicada a principios de 1843 en El Heraldo,® en la que criticamente, si no despec-
tivamente, se les denomina «innovadores» a los dos autores. El articulo apareci6 tam-
bién en el «Album» trimestral del periddico barcelonés, de signo liberal, FEI
Imparcial® Quince afios mas tarde, Eduardo Mier mantendra en El Correo de
Ultramar una critica semejante a la de Lozano ante quienes consideran a Homero
«como un mito 6 como simbolo nacional»,?? exponiendo ademas Mier, en este sema-
nario ultramarino publicado en Paris, la doctrina viquiana de las tres edades.?

16. /bid., p. 371 c. 1.

17. Ibid.,n. 1342, 17/11/1843, t. XV, a. IV, p. 8379 c. 1.

18. Véase Duiario Constitucionalista de Palma de Mallorca, n. 37, 6/11/1845, p. 3.

19. El Espafiol, 2* época, n. 440, 23/11/18453, p. 3 c. 5. El Espafiol (Madrid, 1835-1848) es catalogado por
Hartzensbuch como diario de signo liberal moderado y de tipo monarquico-constitucional, fundado por
Andrés Borrego (1802-1891), que en su segunda época tuvo una impronta democratica e independiente.
Entre ilustres colaboradores del periédico tuvo a Larra y a Zorrilla (E. HARTZENSBUCH, op. cit., p. 48).
20. R. LozaNoO, «Viages.- Italia. Carta segunda. Néapoles 4 de mayo de 1842», El Heraldo, n. 164,
25/1/1843, pp. 3-4: p. 3 c. 4. Como sugiere M. Romero Recio, en un articulo de 2011, puede que se
trate del diplomatico Ramén Lozano Armenta (1810-1861).

21. El Imparcial, a. 11, n 243, 1/5/1843, p. 155 del «Album». El Imparcial de Barcelona se publico desde
1842 a 1844. El diario homénimo de Madrid no comenzé a publicarse hasta 1867.

22. E. MIER, «Sobre los poemas de Homero», El Correo de Ultramar (Paris), t. IX, a. XVII, n. 285,
16/12/1858, pp. 390-391: c. 1 y cita c. 3.

23. Ihd., p. 391 cc. 1-2. Ha de tratarse del fil6logo y traductor Eduardo Mier y Barbery (Paterna del
Puerto, 1829 — Madrid, 1914), que sustituy6 en Sevilla a Amador de los Rios en la Comisién Central de
Monumentos. Traductor de obras del latin y sobre todo del griego, también tradujo del aleman, por
ejemplo obras dramaticas de Schiller. De ideologia conservadora, colaboré continuadamente en mas de
una docena de periédicos durante su vida. A veces utilizo el seudénimo de Perpétuo Ponlevi.

160 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

En abril de 1846 aparece en El Tiempo una extensa resefia critica del libro
Filosofia de las Leyes autoria de un joven literato y aprendiz de filosofo, Ramén de
Campoamor (1817-1901). Destaca la afilada pluma del critico como el libro de
Campoamor representa «en muchas ocasiones» solo una ingeniosa recreacion de pen-
samientos de importantes «filosofos, economistas y jurisconsultosy», entre ellos
Vico.* A finales de ese ano, en la columna folletinesca del nimero 846 del mismo
diario conservador, el polemista y periodista extremeno Gabino Tejado (1819-1891)%
se refiere en una comparativa, ironica y metaféoricamente, a «una ciencia mas nueva
aun que la de Vico».?¢ En otro folletin, ahora de La Patria, emerge de la pluma del
famoso politico e historiador Antonio Canovas del Castillo (1828-1897) un efusivo
elogio al «célebre filésofo napolitano»: «Vico nos ha dado la clave de la sucesion de
las formas politicas en una de esas instituciones inmortales de la ciencia nueva, que
la ciencia humana alcanza solo tras largos siglos de meditacion y de estudio».?’
Semejante reconocimiento y elogio, salido de la pluma del més tarde reputado y archi-
conocido politico liberal-conservador, dirigente del Partido Conservador y repetidas
veces presidente del gobierno de la nacion, resulta sumamente relevante en este
momento en que Canovas, que entra ese mismo afio en el Ateneo, culmina un perio-
do de dedicacion plena a su labor de historiador y comienza su exclusividad en la de
politico; resultando Vico, bajo esta Optica interpretativa, una evidente bisagra en la
puerta de comunicacion entre historia y politica.

En el meridiano del decenio moderado soplan rafagas viquianas sea entre pen-
sadores y politicos de uno u otro polo ideoldgico, sea entre peridodicos voceros con-
servadores o bien progresistas. La recepcion de Vico en el ambito del pensamiento
politico conservador y de las ideologias tradicionalistas ha tenido una relevante pre-
sencia, influida en parte por el publicista Donoso Cortés, al igual que entre “centris-
tas”, liberales y progresistas. No es de extrafiar una presencia en el polemista periddi-
co El Tiempo, combativo contra otros diarios, entre ellos E/ Clamor Publico, periodi-
co del partido liberal y decidido batallador contra el tradicionalismo antidemocratico,
el cual pone por testigo a Vico de que el progreso es condicion sine qua non para la

24. El Twempo, Diario Conservador, n. 630, 17/4/1846, cita en p. 3 c. 5. Periédico madrilefio, editado de
1844 a 1847.

25. Conocido tradicionalista y apologeta neocatdlico, Gabino Tejado fue senador y diputado a Cortes.
Edito las Obras de Juan Donoso Cortés.

26. «Folletin. Revista de Pascua», en El Tiempo, n. 846, 27/12/1846, p. 1 c. 1.

27. Parte III de la critica literaria de una obra de Javier de Quinto, en La Patria, n. 90, 17/4/1849, p. 2
c. 3. Periddico dirigido por el ecijano Joaquin F. Pacheco y Gutiérrez Calderén (1808-1865) y 6rgano de
expresion de los centristas «puritanos» del Partido Moderado. Canovas, vinculado en sus inicios politicos
a Pacheco y al periddico (del que Ganovas sera director en 1850), fue hombre fuerte de la Unién Liberal
y posterior exponente del Partido Conservador fundado por ¢él; elemento clave de la Restauracion vy siete
veces presidente del consejo de ministros con Alfonso XII. Murié asesinado por un anarquista italiano.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 161



José M. Sevilla

perfectibilidad evolutiva de los pueblos. Precisamente, en el nimero del sdbado 30 de
junio de 1849 reproduce E! Clamor Publico en primera pagina un capitulo de los pro-
gramas politicos publicados por los «progresistas en el buen sentido de esta palabray,
sefiores Rafael M. Baralt y Nemesio Cuesta. Al enjuiciar diversas posiciones partidis-
tas en torno a las ideas de ‘revolucion’ y de ‘progreso’ se dice, respondiendo a los
«mal aconsejados transfugas del partido liberal», que el progreso «es la condicion
esencial de la vida de los pueblos» y negarlo implica «negar la historia», «la civiliza-
cién» y hasta «negar la Providencia»; una existencia «admitida como principio [...]
por cuantos pensadores se han ocupado desde Vico hasta nuestros dias en el estudio
de las ciencias morales y de la filosofiax».?

También en 1849 soplan rafagas viquianas en la critica politica y social de
varios numeros de El Heraldo de Madrid. Se esgrimen argumentos a favor de refor-
mas y del progreso, pero no de subitas transformaciones que puedan conducir a la
conflagracion «restituyendo el mundo civilizado & la barbarie, y dando de este modo
visos de probabilidad & la ley historica de Vico: el partido de 6rden rehusa la guerra,
y fiel 4 la indole tranquila de estos tiempos, procura que haga la razén el oficio enco-
mendado a la espada»,? se lee a mediados del “Decenio moderado™ en un periddico
que pretende evitar la ley historica de Vico. En septiembre del mismo afio, en una cro-
nica contra el gobierno de Francia, el corresponsal de Paris se refiere a la escandalo-
sa destitucion de Giuseppe Ferrari (1811-1876) como ensefiante, ordenada por el pre-
varicador ministro de interior galo: «En el colegio de Bourges hay un lombardo, fran-
cés naturalizado, que es profesor de filosofia. Su nombre es Ferrari, ventajosamente
conocido en el mundo cientifico como comentador de las obras de Vico».3® Pocos dias
después de apuntado el affaire del Ministerio francés con el editor milanés, y bajo la
misma cabecera periodistica, el poligrafo gaditano Tomas Garcia Luna (1800-1880),
quien ya afios antes habia sefialado la paternidad viquiana de la filosofia de la histo-
ria,3! confirma en esta ocasion las exigencias del napolitano de una comprension y
explicacion histdrica del acontecer y de la realidad acontecida (y no unicamente rei-
vindicacién de mostracion de hechos y cronica de acontecimientos). Es decir, Garcia
Luna desvela la exigencia hermenéutico-filosofica, propuesta por la ciencia nueva
relativa a la comprension del mundo histérico humano, que sobrepasa a la comun y
frecuente mera descripcion fenomenoldgica de los hechos y eventos por parte de his-

28. LI Clamor Piblico, n. 1.538, 30/06/1849, p. 1 c. 5.

29. El Heraldo, n. 2.165, 13/6/1849, p. 2 c. 1. El dia 28 ofrece integras las dos cartas de Donoso.

30. Ibid.,n.2.241,9/9/1849, p. 2 c. 2. Sobre Vico-Ferrari véase MAURIZIO MARTIRANO, Guuseppe Ferrari
editore ¢ interprete di Vico, Napoles, A. Guida ed., “Studi vichiani” n. 33. [Véase a proposito del tema y del
mismo autor su articulo publicado en este mismo ntmero de Cuadernos sobre Vico: «Reflexiones en torno
a la primera edicién milanesa (1801) de la Ciencia Nueva de Giambattista Vico». N.E.]

31. Cfr. mi ya citado «Destellos de Vico en revistas ...», Guadernos sobre Vico, Adenda I, pp. 356-357.

162 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

toriadores y de filésofos. Como hemos apuntado en otro lugar, lo que viquianamente
postula el historiador andaluz es un nuevo método que revitalice las monotonas cro-
nicas de datos, cinéndose a «las consideraciones filosoficas [...] sustancia de la narra-
ciény, sin pretensiones de descifrar la razon semantica de los escritores, sino despe-
jando via entre la historia de los cronistas sin filosofia y de la filosofia de la historia
sin hechos. Sin especificarlo, Garcia Luna esta abogando por el método viquiano que
integra ‘filologia’ y ‘filosofia’; aunque critique —con fervor pro-progresista anticicli-
co— a «los que siguiendo las huellas de Vico» han buscado en los libros de los his-
toriadores «las leyes del desarrollo de la humanidad».3? Un ejemplo de estos —sefa-
lados por Luna— seguidores del rastro viquiano se aprecia a las pocas semanas en un
articulo que el liberal-moderado (o sea, conservador) El Balear extrae —citandolo—
de las paginas del ultraconservador La Esparia, ambos medios preocupados y criticos
con los acontecimientos revolucionarios acontecidos en Berlin. En claro ejercicio de
decimonoénica filosofia de la historia se dice que:

Se estan acumulando en nuestra historia contemporanea tantas lecciones, tan-
tos escarmientos y tantos desengafios, y se suceden tan rapidamente unas &
otras estas grandes visicitudes, que en el espacio de pocos meses ha podido
recoger el observador filos6fico mayor nimero de hechos fecundos en salu-
dables doctrinas, que los que sirvieron & Vico para escribir su Ciencia
Nueva.3

(Se viene tratando ya, aunque sea solo a veces, de una ‘ciencia nueva’ sin
Vico? ; 0O, incluso, de viguismo sin viquianismo; es decir, a la carta? Asi lo acabamos
de advertir, y asi podemos comprobar a continuacion, por ejemplo en el momento en
que las «revoluciones y catastrofes que actualmente presencia Europa» vienen anali-
zadas en clave semejante a la anterior por La llustracion. Periodico Universal. El
redactor inico del semanario, previamente advierte de «que no somos de aquellos que
creen en el ciculo de yerro historico trazado por Vico»;3* aunque, al resefiar la Historia
general de Espaiia de Modesto Lafuente (1806-1866),35 Angel Fernandez de los Rios
(1821-1880)3 si cite de ese mismo autor la necesidad de desechar «el sombrio siste-

32. Resena de Historia de la conquista del Perd, por W. Prescott, en El Heraldo, 27/9/1849, p. 3 c. 3.

33. El Balear, a. 2,1n. 423, 7/10/1849, p. 1 col 1. Aunque pone tomado «(De la Espafia)», no hemos halla-
do el articulo en semanas anteriores en el diario de Madrid (publicado desde 1848 hasta 1868). £l Balear
se publico en las Islas durante el periodo de 1848 a 1856, que ejemplifica la etapa de historia espanola
que abordamos en el presente apartado I de nuestro trabajo.

34. La llustracion, t. 11, n. 8, 23/2/1850, p. 58 c. 2. Este “Periddico universal”, como define su cabecera,
se publicé en Madrid desde 1849 a 1857.

35. Liberal progresista (aunque giré mas tarde al conservadurismo), Modesto Lafuente fundé el peri6-
dico satirico Fray Gerundio (1837-1849).

36. Periodista y politico del Partido Progresista —dirigido por Espartero— y destacado militante antimo-
narquico y prorrevolucionario. Fernandez de los Rios fue propietario-director del “Periédico universal”.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 163



José M. Sevilla

ma del fatalismo» como modelo hermenéutico®” y, por contra, optar por un providen-
cialismo viquista. Citando a Lafuente: «Creemos, pues, con Vico en la direcciéon y el
orden providencial, y admitimos ademas con Bossuet [...], la progresiva tendencia de
la humanidad hécia su perfeccionamiento [...]. He aqui los dos grandes y luminosos
fanales que nos han guiado en nuestra historia».3® Bossuet y Vico, pues, son focos que
han iluminado el método de elaboracién de Lafuente de su Historia general de
Esparia. Es el mismo signo de los tiempos que asume el editorial de La Esperanza
cuando —haciendo uso torcidamente de Lafuente para realizar una apologia del abso-
lutismo— se refiere a como en épocas ‘tranquilas’ los estudiosos se emplean en el
analisis de los hechos historicos; asi: «Bacon escribe su nuevo organo de las ciencias,
Vico traza el plan de una ciencia nueva, y Montesquieu descubre el espiritu de las
leyes» .3 Sin embargo —sigue el periodico monarquico— «en tiempos como los nues-
tros, en que la impresion de una catdstrofe agena sucedida ayer se borra con la que
hoy produce el peligro de otra propia que nos amenazay, solo hay lugar para aplicar
a los acontecimientos acertados una idea de verdad que los conecte en su significado,
seguin leemos una década después.*’ Es frente a esta necesidad de enlazar e incluso de
atar semanticamente los acontecimentos, que Lafuente reconoce en su prologo que
Vico es uno de los dos luminosos fanales que alumbran internamente su obra; cosa
recordada por F.P. d’Almeida cuando resefia la misma obra de Lafuente en el periodi-
co liberal-progresista La Nacion y se refiere a la evidente perspectiva filosofico-his-
torica que el autor otorga a su Historia: «Adversario de Miguel /sic/ y de Thiers, el
sefior Lafuente adopta y abraza la luminosa teoria de Vico y procura en todas las fases
de la vida social de la nacion espafiola descubrir esa eterna ley, que dirige y gobierna
a los pueblos de su mision providencial». Caso evidente, pues, de ‘filosofia practica’
el que se le atribuye al autor en el ejercicio de dicha Historia general de Espaiia:
adopta la luminosa teoria viquiana y la aplica a la vida social de la nacion espariola,
segun ha sido ya textualmente citado. Y no se equivoquen los lectores, pues: «No se
crea por eso, que el sefior Lafuente pertenece 4 la escuela milagrera; |...] que comba-
te hoy furiosa en sus tltimas fronteras.»*! Queda asi recomendada la obra.

En el mismo periddico progresista relampaguea de nuevo el nombre de Vico e
ilumina entre destellos la figura de un extrasiado maestro de la historia, perplejo ante
los acontecimientos, descrito en la carta de Victor Hugo contra la «Causa seguida a

37. La llustracion, n. 31, 3/8/1950, p. 247 c. 2.

38. Ihd., c. 3.

39. La Esperanza, a. VI, n. 1.669, 7/3/1850, p. 1 c. 2. Periédico reaccionario y voz antiliberal, aunque
declarado ‘monarquico’; se public6 en Madrid de 1844 a 1874.

40. La Esperanza, a. XVIIL, n. 5.229, 29/10/1861, p. 3 c. 3). Cfr. nota 126 mas adelante.

41. La Nacion, n. 497, 2/12/1850, p. 2 c. 4.

164 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

Carlos Hugo por haber escrito contra la pena de muerte», y que, entre otros periodi-
cos, publica también el diario madrilefio La Nacion. Perseverante abolicionista, en la
defensa de su hijo encausado el padre busca conmover al jurado mediante una argu-
cia retérica por la que la guillotina, indignada, protesta contra esos «utopistas anarqui-
cos» —dice Hugo ironicamente— «contra esos demagogos declamadores que se lla-
man Beccaria, Vico, Filangieri, Montesquieu, Turgot, Francklin; [...]».#? Igualmente
recurre a Vico en el alegato abolicionista del 10 de febrero de 1854, que Victor Hugo
dirige al pueblo de Guernsey:

«Si Beccaria, proscrito, estuviera en medio de vosotros, os diria: la pena capi-
tal es impia; si Franklin, desterrado, viviese en vuestro lugar, os diria: la ley
que mata es una ley funesta; si Filangieri refugiado, si Vico estranado, si
Turgot espulsado, si Montesquieu arrojado, habitasen bajo vuestros techos, os
dirian: el patibulo es abominable; si Jesucristo, huyendo ante Caifas, llegase
4 vuestra isla, os diria: no irais con la espada! Y 4 Montesquieu, a Turgot, 4
Vico, 4 Beccaria, 4 Franklin gritindoos: gracia! A Jesucristo grintandoos gra-
cia! jresponderiais: No?»*

Es la logica de «la civilizacion enteray», enfrentada a la barbarie, la que recla-
ma el escritor francés contra la abominacion del patibulo. No, es la respuesta nihilis-
ta; la de la muerte frente al progreso. Responder “No” a la demanda de gracia equi-
valdria a gritar jviva la muerte, muera la civilidad y la inteligencia! Tal es la encruci-
jada de Guernsey, pues de su resolucion dependera la civilizacion. Conscientes de
ello, doce afnos mas tarde, en febrero de 1866, varios periddicos republicanos, progre-
sistas y democratas, publicaran integro el elocuente discurso de Victor Hugo.#

En otro «Discurso», este «pronunciado por don Antonio de los Rios y Rosas,
en la apertura de la academia de jurisprudencia», publicado también por La Nacion,
el 29 de octubre de 1852, el jurisconsulto malaguefio y diputado*s alude al genio

42. Ihd., n. 683, 10/7/1851, p. 5 c. 4. También en el n. 35, 9/2/1954, pp. 1-2, cita p. 2 c. 3 de El
Genio de la Libertad (publicado en Palma de Mallorca de 1839 a 1857).

43. Diario de Palma, n. 41, 10/2/1854, p. 3 cita c. 3. Es una de las cabeceras de periodico (1852-1856),
portavocia del liberalismo moderado en las Islas Baleares, que su propietario Felipe Guasp Viceng
adapto hasta siete veces al son de las circunstancias.

44. Ll «Discurso pronunciado contra la pena de muerte por el ilustre proscrito de Francia, Victor
Hugo, en Guernesey» apareci6 en La Nacion, a. I n. 523, 6/2/1866, pp. 1-2 (cita a p. 2 c. 2-3); La
Llustracion, a. XIV n. 3.562, 8/2/1866, p. 2 (cita en c. 4); y en el diario democratico —publicado en
Madrid, 1856-1870— La Duscusién, a. XI n. 3.106, 9/2/1866, p. 2 (cita en c. 5).

45. Antonio de los Rios y Rosas (1812-1873), figura de la Unién Liberal y reputado orador en las
Cortes, representd el espiritu mas liberalista de la faccion de “los puritanos” dentro de Partido
Moderado. Fue ministro de Gobernacion con O’Donnell y Embajador en Roma. Llegd a ser presiden-
te del Congreso y también del Consejo Real. Presidente del Ateneo de Madrid y de la Academia
Matritense de Jurisprudencia y Legislacién, y miembro de la RAE. (Cfr. su biografia, a cargo de A.
Fernandez Garcia, en el Diccionario Biogrdfico de la RAH).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 165



José M. Sevilla

inmortal del maestro napolitano. En el Discurso, Rios Rosas divide y analiza los
métodos de razonamiento de las tres escuelas juridicas: la dogmatica, la analitica y la
historica que se establece entre las dos. Expone que el método a priori que define a
la primera ha sido edificado con las teorias de «aquellos genios inmortales» a lo largo
de los siglos. «El primero en el 6rden del tiempo es Platon; el segundo Leibnitz; el
tercero Vico; el ultimo Kant. Hé aqui los padres y maestros de la escuela dogmaticay.
Una ‘escuela’ en donde el punto culminante es la ley divina y humana con que la
Ciencia Nueva desentrafia «la oculta significacion de las instituciones cardinales de la
humanidad, comunes a todos los pueblos».*¢ Ese mismo teorema, «sobre el que
Bossuet y Vico trabajaron tan concienzudamentey, un editorial de La Esperanza sigue
planteandolo como «el teorema de la unidad de las leyes de la humanidady».*

De otro Discurso, ahora con motivo de la recepcion de José de Zaragoza en su
ingreso en la Real Academia de la Historia el 12 de abril de 1852,#8 también se hicie-
ron eco dos importantes periddicos madrilefios: La Epoca, que ofrecié un resumen
comentado del Discurso, y El Heraldo, que realiz6 la publicacion integra del texto.
Segun resume el primero, el recipendiario se mostré combativo con la moderna
«escuela historicay, y tras sefialar «los delirios de aquellos filosofos que empezaron
por hacerse profetas» continud criticando a estos autores que como Vico, Herder,
Schlegel, o Hegel, «no querian aparecer como historiadores, sino como filosofosy;
por lo que a ojos del periddico reaccionario significaba desorden e ininteligibilidad
cualquier pretension de hallar en el pasado las claves hermenéuticas del porvenir,
poniendo a la razon en el lugar de Dios.

Dejemos, pues, & Vico trazar confusamente el codigo de las leyes providen-
ciales, que cree haber desentranado; llevando su ilusion hasta descubrir por lo
pasado el porvenir del mundo y usurpando a la divinidad uno de sus princi-
pales atributos

—cita La Epoca a Zaragoza—. No obstante, no son tales «escritores eminen-
tes» en si los corruptores de la historia, sino «el enjambre de imitadores» que pulula
por doquier con sus diversas imposturas vestidas con formas y colores de filosofia de

46. La Nacién, a. IV n. 1.014, 31/10/1852, pp. 1-2; citas a p. 2 c. 1. E1 28/09/1852 el mismo periodi-
co (a. IV, n. 985, p. 2) se habia hecho eco de unos parrafos en El Clamor Piblico, que a su vez copiaba
de «un periédico estranjero», donde se cita a Vico (vd. c. 1) en una defensa de la filosofia frente a los
ataques de los reaccionarios.

47. La Esperanza, a. IX n. 2.458, 28/10/1852, p. 1, cita c. 1.

48. J. de Zaragoza y Lechuga-Mufioz ( 27/05/1869), abogado y diputado al Congreso (fue vicepre-
sidente en 1851). Zaragoza solicit6 en 1848 la plaza vacante de numerario de la RAH, a la que opto
junto al eminente catedratico Alfredo Adolfo Camus (t 1889), a quien recordamos por sus dos articu-
los en EI Siglo Pintoresco (1843) sobre «Homero y la Ciencia Nueva» (vid. El espejo de la época, cit., pp. 82-84).
Entre ambos postulantes a la Academia de la Historia, fue admitido José Zaragoza, que cuatro afos
después discurso sobre los «Sistemas historicos».

166 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

la historia.® En el texto original y completo del discurso de Zaragoza, la atencion
prestada al napolitano ocupa toda una importante columna —una quinta parte del dis-
curso— de E/ Heraldo, que resumimos a continuacion:

En los primeros afios del ultimo siglo aparecié en Napoles un libro intitulado
Scienza Nuova, de autor desconocido y poco apreciado de las gentes. Lo difi-
cultoso y enmarafiado de su estilo y la estraordinaria oscuridad y variedad
infinita del pensamiento que en €l venia a plantearse, fueron parte para que el
libro anduviese por espacio de mas de cien afios sin que nadie fijase en ¢l la
atencion seriamente [...]. Al cabo, en el afio de 1822, el aleman Ernesto Weber
se resolvid a estudiarle, y crey6 haber encontrado efectivamente una ciencia
nueva. Conmoviose la republica literaria con el hallazgo, y Vico fue procla-
mado en Alemania el padre de la Filosofia de la Historia [...]. Un escritor
francés, mas poeta que historiador, Mr. Michelet, di6 a conocer algunos anos
despues en Francia el libro de Vico [...]. Los sistemas historicos pulularon
entonces. Suponiase haberse encontrado la ley constante porque se habia regi-
do la humanidad desde el principio del mundo y con este dato seguro se aspi-
raba, no solo a esplicar los sucesos pasados, sino a lanzarse en los tiempos
futuros. Los filosofos en su orgullo no se contentaron ya con el titulo, dema-
siado modesto, de historiadores, sino que se convirtieron en profetas.>

A esa «mania filoséfica de considerar la historia» es a la que se opone el nuevo
académico Zaragoza; aunque no censura —como se ha visto— a aquellos egregios
filosofos (a los que si, en cambio, aprovecha La Epoca para ponerlos en la diana de
la indiferencia), sino «a la turba de plagiarios que a trueque de aparecer como pensa-
dores originales, han inundado la reptblica literaria de abortos historicosy.5!

Cierto es que la lectura de Zaragoza resulta de parte, como bien refleja la rese-
fia critica publicada por la oposicion periodistica-ideologica de EI Clamor Publico,
que lo considera «una triste prueba» del «espiritu reaccionario, que domina en toda

49. «Real Academia de la Historia. Recepcion del Sr. D. José de Zaragoza», La Epoca a. IV n. 965,
13/4/1852, p. 2 c. 3. De este diario dice Hartzensbuch (Apuntes para un catdlogo..., cit., p. 119) que pri-
mero «fué periddico de la Unién liberal; después se hizo moderado, y desde la revolucién de
Septiembre de 1868, alfonsino».

50. «Real Academia de la Historia», El Heraldo, n. 3.047, 13/04/18352, pp. 2-3, cita p. 3 c. 3, en la
‘Parte Literaria’. El «Discurso pronunicado por el sefior de Zaragoza en la Academia de la Historia»
fue publicado también por el diario madrilefio La Espafia, en su apartado de ‘Variedades’. La Espafia
(1848-1868), periddico durante la etapa monarquica isabelina fundado y dirigido al inicio por el
empresario vasco y diputado fuerista Pedro de Egana y Diaz de Carpio (1803-1885), quien llegaria a
ser efimero Ministro de Gobernaciéon durante seis meses en 1853, fue un diario de sesgo muy conser-
vador y tradicionalista (carlista) mantenido por sus diversos directores, de Francisco Navarro Villoslada
hasta Francisco Selgas Carrasco. (Cfr. E. HARTZENSBUCH, Apuntes para un catdlogo..., citado). El articulo
antes referido aparecié en: La Espaiia, a. V n. 1.239, 14/4/1852, cita p. 3 c. 3-4.

51. Ibidem. Discurso también publicado en La Espafia, a. V, n. 1.239, 14/04/1852, citas p. 3 c. 3-4.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 167



José M. Sevilla

Europa» y que «no se contenta ya con invadir el campo de la politicay», sino que «aspi-
ra a ensefiorearse de la historia».5? De este modo, Zaragoza ha anatemizado los prin-
cipales sistemas historicos para decantarse por el método descriptivo. De hecho, para
el nuevo académico: «Vico, Weber, Schlegel, Michelét y sus secuaces son nombres
funestos para la humanidad: nada han ensefiado sus escritos: sus grandes pensamien-
tos filosoficos merecen el nombre de delirios, cuando no ideas encaminadas & perver-
tir el corazon de los mortales» —segun recoge con ironia el peridodico del Partido
Liberal—.* La conclusion de aquella posicion reaccionaria, que usa la Real Academia
de Historia «contra el espiritu revolucionario», contra «la escuela liberal», es que la
filosofia debe alejarse de la historia.

No se llega al afio cuando, tras nueves meses de gestacion, es dada a luz
una diversa e incluso contrapuesta posicién a la del académico José Zaragoza.
Un Vico promotor del maridaje entre filosofia e historia ondea en el discurso de
investidura de Doctor en Jurisprudencia, por la Universidad de Madrid, a cargo
de Benito Gutiérrez Fernandez (1826-1885),* quien ademds dedica al filésofo
napolitano una especial atencion, como se refleja al final de su oraciéon en E!
Faro Nacional 55 En ella el orador reconoce el favor de la «escuela historica»
hecho al gran desarrollo del Derecho: «Montesquieu por distinto rumbo que
Vico, sin que pretenda, como ¢l, hacer derivar los hechos de las ideas, [...] ha
dicho, y con razon, que el jurisconsulto debe colocarse entre la filosofia y la his-
toria». De este modo, el Dr. Gutiérrez propone, sin mas, el maridaje de las escue-
las historica y filoséfica («fraccionada en sectas») como cuerpo y alma de un
«feliz consorcio».? Tal idea de concordia, en las antipodas de la reaccionaria de
Zaragoza, viene sancionada por Juan Ortiz Gallardo en su propio discurso de
Doctorado por la Universidad de Salamanca —y también recogida por el mismo
periddico—, precisamente cuando el Dr. Ortiz reconoce los «eminentes servicios»

52. «Discursos leidos en la Real Academia de la Historia el dia 12 de abril de 1852 con motivo de la
admision de Don José¢ Zaragoza», El Clamor Piblico, n. 2.393, 14/4/1852, p. 3, c. 4-5 («Seccidon
Literaria»).

53. Ibud., c. 4. La polémica se extiende desde el ambito cientifico y literario a la disputa politica e ide-
ologica. Asi, en adalid periodistico, avalando a Zaragoza contest6 el discurso de censura La Epoca (a. 5
n. 1.244, 20/6/1852 p- 3 c. 2-5); y al dia siguiente replicé El Clamor Piblico —o6rgano del Partido
Liberal— a cuatro columnas en primera plana (n. 2.399, p. 1 c. 2-5) al «largo articulo» de La Espaiia
del dia anterior «en respuesta del que escribimos hace unos dias para censurar el discurso» (tbid., c. 2).
54. Jurista y catedratico de Derecho en la Central desde 1857; miembro de la Academia de Jurisprudencia
y Legislacion, y de la de Ciencias Morales y Politicas, Benito Gutiérrez Fernandez también fue diputado a
Cortes y Senador. (Vid. obras en la nétula por E. LOPEZ BARBA en el Diccionario de catedrdticos espaioles de
Derecho (1847-1943), portal de la uc3m).

55. El Faro Nacional (1851-1865): Periddico oficial del Ilustre Colegio de Abogados de Madrid y érga-
no de la AJL, con dos nimeros por semana hasta que en 1854 se hizo diario.

56. B. GUTIERREZ, «Sobre el origen, desarrollo y estado actual de la ciencia del derecho», El Faro
Nacional, a. III n. 165, 3/2/1853, pp. 120-125. Citas p. 125.

168 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

que ha prestado a la ciencia «la escuela historica»; esa valiosa escuela

nacida de una revolucién, confirmada con una reyerta, teniendo como prece-
dentes 4 las obras de los célebres Vico y Montesquieu, y como precursores a
Moeser y a Scholser, proclamé como Unico origen de todo en el derecho, al
elemento positivo.5’

Rafagas viquianas soplan también en 1853 y 1854 en los moderados islefios
El Balear y en —mas ‘catdlico’ que el anterior— Diario de Palma. Sea respecto al
derecho a la propiedad privada —como un hecho vinculado a los origenes de la
sociedad civil y al dominio de los primeros padres de la humanidad—,8 sea con rela-
cion a un contexto historico-juridico de la esclavitud;* sea por referencia a la critica
literaria, en un estudio sobre Quevedo,® o bien en un articulo reproducido de La
Esparia sobre politica econdmica;®! sea tanto en otro guifio de Rafael M. Baralt,
ahora al enjuiciar el polémico Ensayo de Donoso Cortés,®> como en un articulo

57. ]. OrtIzZ, «Necesidad de combinar el elemento filosofico con el historico en el estudio y aplicacion
del derecho», El Faro nacional, a. IV, 2° época, n. 32, Madrid 12/08/1854, pp. 283-286, cit. pp. 284-
285. Cfr. Escuela, 1864, pp. 136-179. Vid.: El elemento filosdfico debe combinarse con el historico para la esplica-
cion de los fendmenos del Derecho. Discurso pronunciado en la Universidad Central por D. Juan Ortiz
Gallardo Lopez del Hoyo, Licenciado en la Facultad de Jurisprudencia ¢ individuo del Iustre Colegio
de Abogados de Salamanca, en el Acto Solemne de recibir la Investidura de Doctor en la misma
Facultad, Madrid, Imprenta de Julidn Pena (Cava Alta, 44), 1854, [12 paginas] pp. 8-9. Continda el
texto sobre la Escuela Historica tras el antes citado: «Hugo, Cramer, Hambold y Savigny, desconocien-
do el elemento filos6fico, reduciéndolo todo al conocimiento de las creencias, usos, costumbres, la vida,
en fin, esterna de los pueblos, partieron de un principio erréneo: abandonando lo racional, lo absolu-
to y recogiendo lo arbitrario, lo caprichoso y que puede facilmente conducir al caos. Este principio lleva
a tristisimas consecuencias, y solo es ineficaz. No puede negarse que la escuela histérica ha prestado /
eminentes servicios a la ciencia, profundizando la historia y poniendo de relieve sus grandes ensefian-
zas; pero ha olvidado ese rayo divino existente en la inteligencia que, como el sol a la luna, presta su
luz para iluminar unidos la noche de lo pasado.» «El derecho no se encuentra todo en las teorias, tam-
poco le bastan los hechos.» (Ibid., p. 9).

58. «En las elocuentes paginas que el célebre Vico ha consagrado al esclarecimiento de esta idea, se
echa de ver cuan intimamente se ligan con ella todas las instituciones de los tiempos primitivos, [...]».
Duario de Palma, n. 80, 21/3/1853, p. 1 c. 1 (reproducido de La Espaiia); y en El Balear, a. VI n. 1.497,
22/3/1833, p. 1 c. 1. Son diarios que suelen nutrirse de otros periddicos, aunque asi otorgan mayor
difusién a los temas que tratamos como objeto de nuestra atencién.

39. «]...] el vencedor sustituia en sus derechos al padre del vencido, y este era considerado como hom-
bre sin Dios, segun la observacion de Vico, siendo lo que llamaban los jurisconsultos exlex, hombre sin
derecho 4 la proteccion de las leyes». Diario de Palma, 25/5/1853, p. 1 c. 3.

60. Ll periodista e historiador venezolano afincado en Madrid, Rafael M. Baralt (1810-1860), resefia
el tomo I de las Obras de Quevedo, a cargo de A. Fernandez Guerra, en Duario de Palma, n. 11,
11/10/1853, refiriéndose a Vico en p. 2 c. 3 (Folletin, pp. 1-2).

61. «En todas las naciones del mundo, dice el profundo Vico, los fuertes sostienen hasta el tltimo tran-
ce las prerogativas de que gozan». El Balear, a. VI n. 1.522, 20/4/1853, p. 1 c. 2.

62. «Discurso del senor Baralt (continuacién)», en Diario de Palma, n. 7, 7/1/1854, pp. 1-2. «... pene-
trando (como ¢l mismo [Donoso] dice bella y pintorescamente de Vico) en las misteriosas fuentes del
rio de la humanidad, escondidas mas alla de los inciertos albores de la historia, y de las rafagas de luz
intermitentes y engafiosas de la fabula» (bud., p. 2 c. 2). Reproducido un par de dias mas tarde en EI
Genio de la Libertad, n. 8, 9/1/1854, cita p. 2 c. 2. Baralt ingres6é en la RAE en 1853 con el discurso
«Juicio critico al marqués de Valdegamas».

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 169



José M. Sevilla

copiado de EIl Heraldo relativo a la guerra de Oriente como campo de batalla y pre-
mio al vencedor; en cualquiera de los diversos casos y diferentes tematicas pretende
evidenciarse, con innegable perspectiva ‘actual’, que:

Uno de los esfuerzos mas sublimes de la inteligencia del hombre ha sido la
creacion de la filosofia de la historia. Pero si es necesario poseer el genio de
Vico 6 de Bossuet, de Guizot 6 de Balmes para esplicar la ley que rige & los
hechos pasados y conocidos, ;quién podra sefalar su marcha 4 los que estan
entre las oscuridades de lo porvenir?63

No hay genios como los apuntados, como aquellos dos ‘fanales’ de luz que
harian falta en la negrura de sus tiempos actuales, los cuales barruntan proxima la
noche oscura civil sin candiles de genios como Vico o Guizot.

Todavia dentro del Bienio Progresista, aunque presintiendo su fin, se mantiene
la presencia de Vico en los dos periodicos baleares cuando ambos publican el articu-
lo, tomado del El Diario Espariol, contrario a la libertad de cultos y su presunto bene-
ficio para la economia.® El argumento de base esgrime que la aprobacion de la liber-
tad de culto —propuesta por los demdcratas— no solo iria en contra de «la unidad
catdlican, sino que nada garantiza el que con su establecimiento se obtendria un pre-
sunto beneficio econdmico cual seria que vinieran a la llamada de libertad «los aven-
tureros y los emigrantesy, suponiendo —dice el articulo con aire viquiano— que estos
«sean la providencia de las naciones en ruinax.s Dirigiéndose al gobierno esparteris-
ta, «sectarios de unas doctrinas afiejasy», con una logica entre nacionalista-catdlica y
exclusivista argumentan los ‘neocatolicos’:

63. FERNANDO COS-GAYON, «La Guerra de Oriente», El Heraldo, n. 3.674, 24/5/1854, pp. 1-2, p

c. 2 (copiado en Diario de Palma n. 152, 1/6/1854, pp. 1-3; cita p. 1 c. 4). F. Cos- Gayon (1825- 1898)
periodista y politico Conservador fue dlputado y varias veces ministro desde 1890. En la época del arti-
culo estaba destinado en la fiscalia de Madrid.

64. Debido a las fuertes presiones, inclusive del Vaticano, las Cortes de 1854 no aprobaron la propues-
ta democrata de una ley de libertad de cultos. £/ Diario Espafiol, politico vy literario, de ideologia liberal-
conservadora (fundado en 1852 y vigente hasta 1870) inicialmente dirigido por Manuel Rancés y
Villanueva, fue bastante influyente en la politica en los afios previos a la revolucion del 54, denuncian-
do corrupciones y crisis, como ya en 1850 denuncié Donoso Cortés aquella corrupcién que «esta en
todas partes, nos entra por los poros; esta en la atmosfera que nos envuelve; esta en el aire que respi-
ramos.» El Diario fue uno de los firmantes del manifiesto de prensa de 29 de diciembre de 1853 , yjunto
con La Epoca ambos fueron “constructores civiles” de la Unién Liberal, hasta que esta alcanzé ol poder
en 1858 y el Diario se convirtié en sombra gubernamental. [Cfr. JORGE VILCHES, «“El Diario Espanol”
de 1852, azote de la corrupcion en Espana», El Espafiol, Periédico Digital Independiente, Madrid,
15/11/2015, https://www.elespanol.com/reportajes/20151114/79242131_0.html].

65. Diario de Palma, n. 57, 26/2/1855, pp. 1-2, p. 1 c. 4: «¢vendran a Espana, donde cada diez afios se
promulga una nueva Constitucion, cada cinco estalla un motin, con la guerra civil en jaque, con la
Hacienda en descrédito y con el principio de autoridad vilipendiado?» (:6id.). Igual en El Balear, a. 8 n.
2.113,28/2/1855, pp. 1-2.

170 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

[...] os proclamais espiritus fuertes, y nos relegais al vulgo de los fanaticos,
porque sostenemos como un gran bien para Espafa la unidad catélica. Pues
sabed que entre ese vulgo de fanaticos estan, desde Platon a Vico, desde
Montesquieu a Krause, todos los filosofos y legisladores que honran & la
humanidad.%6

Por el contrario, un defensor de la libertad cultual fue Francisco M. Salmeron
(1822-1878).7 Aunque anécdota, El Balear se hizo eco de manera critica y cinica de
la respuesta dada por el ministro de Gobernacidén con Espartero, el entonces politico
progresista y escritor romantico Patricio de la Escosura (1807-1878),%8 al discurso del
referido hermano mayor del ain joven veinteaiiero filosofo krausista Nicolas
Salmeron (1838-1908), a proposito del derecho teutdon, comparando al orador progre-
sista Francisco M. Salmeron con «los genios de la historiosofia:

jLoado sea Dios, esclamamos (asi esclamo otra vez el Sr. Escosura), que ya
tenemos entre nosotros quien oscurezca la gloria de Vico, Lessing, Herder,
Schlegel y tantos otros como han procurado descrifrarnos el enigma de los
siglos que fueron!®?

El nombre del napolitano también fue impreso en el diario de signo contrario
El Genio de la Libertad, progresista que enarbolando bajo la cabecera el lema
«Libertad. Tolerancia. Progreso» polemiza con peridédicos conservadores (madrile-
fos o insulares, como los dos anteriores tratados E/ Balear y El Diario de Palma),
publicando en las Islas textos originarios de E! Clamor y de La Nacion. Asi, por
ejemplo, el articulo del diario unionista en que se critica el abuso ideologico que La
Esperanza hiciera del discurso de Modesto Lafuente, presuntamente violentdndolo

66. [bid,p. 1 c.4yp.2c. 1;yp. | c. 3, respectivamente.

67. Hermano mayor de quien en 1873 llegara a presidir el gobierno de la I Republica. Francisco Maria
Salmerén y Alonso, abogado en lo profesional, liberal progresista y republicano en lo politico, fue dipu-
tado por su provincia (Almeria) en 1854, y nombrado ministro durante el Sexenio Democratico, coin-
cidiendo con su hermano Nicolas.

68. Escritor romantico, dramaturgo, militar y diplomatico; director del Teatro del Museo (Madrid),
miembro de la Real Academia Espafiola y de la Real Academia de la Historia; participante de la tertu-
lia romantica “El Parnasillo”; fue senador por Cérdoba. En politica transité del liberalismo dinastico (o
monaquico constitucional), afiliado al Partido Moderado, al liberalismo progresista, bajo cuya filiacion
fue ministro en el gabinete de Baldomero Espartero durante el Bienio Progresista (periodizado de julio
de 1854 hasta julio de 1856) —antes lo habia sido con el gobierno del ‘moderado’ Ramén M. Narvaez—,
y colabor6 en el ‘centrismo’ de la Unién Liberal de O’Donnell —por la que fue diputado a Cortes—
Patricio de la Escosura Morrogh finalizé su vida ejerciendo de diplématico en Alemania.

69. El Balear, a. 9 n. 2.440, 29/3/1856, p. 2 c. 2. En El Mallorquin (1856-1861), a. 2 n. 92, 2/4/1857,
p.- 4 c. 1, hay una referencia a la «era filosofica» de Vico, muy acertada metafora para dibujar el signo
de esa época espanola.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 171



José M. Sevilla

con objeto de minar el sistema parlamentario argumentando «la escelencia del
gobierno absolutoy.”

Siempre proximo al debate acerca de la filosofia de la historia, en este &mbi-
to se muestra un personaje singularmente destacado en el siglo x1x espafiol: el filo-
sofo Julidn Sanz del Rio (1814-1869), introductor del krausismo y rector del proce-
so institucional de secularizacion de la educacion y del pensamiento en Espana. Si
bien, dada la orientacion filosofica gérmanica de Sanz del Rio, este no se detiene en
Vico en su articulo de 1853 “Sobre el estudio de la Filosofia de la Historia”, publi-
cado en El Clamor publico, al menos si que menciona al napolitano en pro de una
presunta originalidad alemana en lo que se refiere a la importancia del empefio de
los sistemas modernos por aplicar la filosofia a la historia. Escribe Sanz del Rio:

Sin hablar de los filésofos materialistas y negativos como Voltaire, el abate
Bazin, ni de algunos filésofos italianos como Bertola y Vico, los filésofos
modernos alemanes Kant, Fichte, Herder, Hegel y Krange han escrito ensayos
6 tratados sistematicos de filosofia de la historia [...].”!

En la misma directriz nortefa, La Nacion recoge unas lineas del bisemanario
espafiol e hispano-americano La llustracion a prop6sito de una novela filos6fica cuya
traduccion alemana aparecido en 1852 en Munster y que los historiadores alemanes
atribuyen a un autor espafiol; justo aquellos mismos historiadores a los que el sema-
nario publicado en Paris atribuye que habrian ‘descubierto’ la Ciencia Nueva: «Si

70. «La Esperanza pretende ahora hacer una apologia del gobierno absoluto con la magnifica disertacion
del sefior don Modesto de Lafuente.» El Genio de la Libertad, n. 44, 21/2/1853, p. 1 c. 3. «Confesamos que
nunca vimos hacer un abuso mas deplorable de la dialéctica, que jamas se habia violentado la crénica con
mas ceguedad.» Ihid., p. 2 c. 1, ref. a Vico («... no conocemos ninguna escuela histérica, desde Vico hasta
Proudhon, que se atreva a convertir el acontecimiento de un pueblo en ley general de la humanidad; ...»).
Tomado de La Nacin. Cfr. de MODESTO LAFUENTE, Discursos leidos en sesion piblica de la Real Academia de la
Historia en la recepcion de Don Modesto Lafuente el 23 de enero de 1855, Madrid, Est. Tip. de P. Mellado, 1853
(su Discurso sobre el Califato de Cordoba, en pp. 11-30, y en pp. 33-45 la Contestacion porel académi-
co D. Antonio Cavanilles). Cavanilles, defensor de la presencia espafiola (cuestionada en la famosa pri-
mera polémica sobre la ciencia espanola tras el comentario de Masson de Morvilliers en la nueva
Enciclopedia) en la historia del conocimiento y de las ciencias, en contestacion al discurso de entrada en
la Academia de Historia de D. Felipe Canga Argiielles el 16 de mayo de 1852, examinando la contribu-
ci6on de los institutos monasticos a la expansion del saber, nos recuerda, entre otros, «que Vico, el célebre
autor de la Scienza Nuova, estudié con los jesuitas y se formo en las obras de un fraile espafiol» (A.
CAVANILLES, Dudlogos politicos y lterarios y Discursos académicos, Madrid, Imprenta de J. Martin Alegria -
Libreria de Sanchez, 1857, 1839 [2" ed.], p. 245. Con Prélogo de Fernan Caballero. La primera edicién
del Discurso, en 1857, se recoge bajo el titulo Didlogos, Cartas y Discursos Académicos). Modesto Lafuente y
Zamalloa (1806-1866) fue un conocido periodista satirico, escritor romantico e historiador; miembro de
la Real Academia de la Historia y de la Real Academia de Ciencias Morales y Politicas; fundador de la
revista satirica fray Gerundio y autor de una Historia general de Espafia desde los tiempos remotos hasta nuestros dias,
en seis tomos, finalizada en 1867.

71.J. SANZ DEL Ri0, «Sobre el estudio de la Filosofia de la Historia», El Clamor Piblico, n. 2.674,6/4/1853,
p- 3, cita c. 4. Reproducido en El Genio de la Libertad, n. 91, 16/4/1853, pp. 2-3; cita p. 2 c. 4.

172 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

conocemos al napolitano Vico, se lo debemos 4 ellos, que acaban de descubrir otro
tesoro a Espafia».”? Dicho asi, sin mas.

Del centro a la periferia, importantes rafagas transatlanticas se hallaran en las
paginas de El Correo de Ultramar, periddico ilustrado publicado, al igual que La
llustracion, en Paris dirigido a los hispanohablantes de ambas orillas del Océano.
Destacan durante este periodo las paginas a propoésito de unos «Apuntes de viaje de
Népoles a Roma» del marqués Cayo Quifiones de Ledn (1818-1899), en 1848, con
una clara referencia a la oscuridad de algunos genios entre sus contemporaneos; v,
desde Madrid, el recordatorio de F. de Madrazo de la interpretacion viquiana de la Ley
Petelia.™

II. 1856-1868. DEL FINAL DEL BIENIO PROGRESISTA A LA REVOLUCION SEPTEMBRINA

El final del Bienio Progresista, acabada la cohabitacion gubernamental de
Espartero y O’Donnell, permiti6 al general conservador ocupar la direccion del
gobierno. Por decision real, este acabd siendo sustituido por el general Narvaez, al que
siguid el general Armero y, a los tres meses, Istariz. Todo ello en el plazo de octubre
de 1856 a junio de 1858, en que Isabel II solicito a O’Donnell la formacién de un
gobierno de la Unién Liberal, que durd hasta 1863. Siete gobiernos se sucedieron
desde entonces hasta septiembre de 1868, incluyendo el autoritario de Narvaez. Los
intereses de partido para el gobierno empujaron a los progresistas hacia un acerca-
miento a los demdcratas. Tras el acuerdo de Ostende en agosto de 1866 promovido
por el lider del Partido Progresista, los unionistas se adhirieron al programa asamble-
ario prerrevolucionario. A la vez, acontecieron movimientos obreros y revueltas cam-
pesinas. Hasta que, con la sublevacion popular del general Juan B. Topete (1821-
1885) en Cadiz y el desembarco del activista general Juan Prim (1814-1870), tuvo ini-
cio el proceso revolucionario de 1868, conocido como la Revolucion de Septiembre
o La Gloriosa.™

Durante este periodo histérico dominado por un clima de conspiraciones y
de provisionalidad politica, no merma la regular presencia de Vico en la prensa ni
la importancia de sus citadores. El eminente orador, politico democrata y filésofo
secular Emilio Castelar (1832-1899)75 cit6 a Vico algunas veces, tanto en revistas

72. La Nacion, a. VII n. 2.526, 29/8/1856, p. 3, cita c. 1.

73. El Correo de Ultramar, t. V a. 14 n. 120, 16/4/1855, pp. 250-252, cita p. 1 c. 3; y «Estudios sobre el
teatro de Plauto y Terencio. (Continuacion)», wd., t. VI a. 14 n. 1, 29/10/1955, p. 274, cita c. 1.

74. Sobre el curso de los acontecimientos narrados, cfr. el cap. IV de la segunda Parte del vol. VIII de
la Historia de Espafia, dirigida por Manuel Tufién de Lara, Barcelona, Labor, 1981, en especial pp. 223-
262 a cargo de Casimiro Marti y Mart.

75. Filosofo hegeliano, catedratico de Universidad y académico de la RAH y de la RAE. Republicano
democrata ‘individualista’, fue el Gltimo —tras Francisco Pi Margall y Nicolas Salmerén— de los fil6-
sofos presidentes de la I Republica (del 7/9/1873 al 3/1/1874, finalizada tras el golpe de Pavia).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 173



José M. Sevilla

como en diarios. Una de estas veces fue en su Discurso de investidura de Doctor
por la Facultad de Filosofia de Madrid en 1857, acto concurrido y aclamado,
segun relata La Epoca, que publico el 10 de junio del mismo afio el discurso dedi-
cado por Castelar a la vida y obra del poeta clasico Lucano. Hegeliano declarado
y convencido pensador de método dialéctico, Castelar nos muestra un mundo a
ojos del poeta romano regido por la ley de la contradiccion, una ley «eterna, inva-
riable en la conciencia humana», que «se manifiesta en Roma por la lucha de
patricios y plebeyos, que, como ha dicho Vico, es el ideal de la historia de la
humanidad».”® Para Castelar, y de conformidad con la tesis de la Scienza nuova,
los patricios representan «la concentracion de los derechos», mientras que los ple-
beyos «la concentracion de todos los deberesy»;”” hasta que el anhelo de derechos
generd la revolucion romana. El discurso del ilustre gaditano fue publicado en
folletos por entregas también por el matutino progresista La Iberia,’® considera-
do «el auxiliar mas eficaz que ha tenido en la prensa la revolucion espanola»;”
mismo periodico que, en el Articulo 13 de los «Estudios Politicos» a cargo del
periodista cordobés Carlos Rubio Collel (1832-1871), se hace eco de la idea
viquiana de una edad teocratica;® y que de la mano de Ventura Ruiz Aguilera
(1820-1881)3! traduce para un folletin por entregas la novela de Balzac Un gran-
de hombre de provincia en Paris, obra en que al jocoso comentario del personaje
‘Blondel’, acerca de quienes en el cenaculo de la calle de los Cuatro-Vientos
intentan descubrir si la humanidad gira en torno a si misma o si en cambio pro-
gresa, cinicamente apostilla el antagonista ‘Bixiou’ que, en aquel lupanar filoso-
fico y religioso referido por Blondel, hasta el momento solo se han ocupado «de
buscar el pensamiento providencial del vino de Champagne, la razon humanitaria
del pantalon y la pequefia bestia que hace andar al mundo. Levantan grandes
hombres caidos, como Vico, Saint-Simon y Fourier. Mucho me temo que trastor-

76. La Epoca, a. X n. 2.550, 1857, p. 4 c. 4.

77. Ibhidem.

78. La Ibera, a. IV n. 910, 20/6/1857 p. 1 (p. 21 del folleto). El periddico, fundado por Pedro Calvo
Asensio (1821-1863), apoy¢ la revolucion liberal del *54 y fue instrumento para la revolucién demo-
cratica del ‘68.

79. P.D. Montes, Historia de la gloriosa revolucion espafiola en septiembre de 1868, Madrid, Elizalde y cia.,
1868, p. 445.

80. La Iberia, a. IV n. 808, 15/3/1857, pp. 1-2; p. 1 c. 6. El redactor C. Rubio Colell, progresista y
destacado activista revolucionario, escribié una Historia filosdfica de la revolucion espaiiola de 1868, publi-
cada en Madrid al afio siguiente (1869).

81. Nacido en Salamanca, escritor, dramaturgo y traductor, Ventura Ruiz Aguilera también fue
periodista que colabord de columnista y redactor politico en numerosos periddicos, e influyo en la for-
macion literaria de Galdos (cfr. REGINALD F. BROWN, “Una relacién literal y cordial: Benito Pérez
Galdos y Ventura Ruiz Aguilera”, Actas del Quinto Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas
(Bordeaux, 2-8/9/1974), F. LOPEZ et alu (Coords.), Burdeos, I.E.I.L. - Universidad de Burdeos III,
1977, pp. 223-233).

174 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

nen el juicio a mi pobre José Bridau».8? No estd de més la observacion de ‘Finot’
al repecto: «En Francia el triunfo mata.33

El diario madrilefio moderado EI/ Leon Espariol publico el «Viage a Italiay, de
Javier de Ramirez, dramaturgo sevillano$* que en 1870 muere de locura. En su relato,
reproducido también por E/ Islerio a la par que por el periddico semanal Revista de
Instruccion Publica, Literatura y Ciencias, Ramirez dedica el cuarto articulo de su
Viaje a una revision critica del historiador italiano César Cantu (1804-1895), recono-
cido publicista de Vico entre lectores espafioles, exigiendo al historiador el deber de
ser filosofo y que se tenga por mision la misma llevada a cabo por San Agustin,
Bossuet y Vico.#s De este modo, Ramirez reprocha a Cantu el que haya «amontona-

82. La Iberia (1854-1898.), a. V n. 1.228, 4/7/1838, p. 1 c. 3 de la «Biblioteca de la Iberia» (p. 288). Véase
al respecto la cita también en Un grande hombre de provincia en Paris, por Balzac, traducida por Ventura Ruiz
Aguilera, Madrid, Imprenta de la Iberia (a cargo de Manuel Rojas), 1858, p. 288; obra publicada por
entregas en el periddico, relevante inédito en espafiol, para que «los amantes de la libre emision del pen-
samiento, por medio de la prensa periédica, conozcan y aprecien en su verdadero valor 4 los que solo con-
sideran a esta como instrumento miserable de sus pasiones 6 de vergonzosos intereses personales, trafican-
do con su conciencia, con sus opiniones y con su inteligencia, como si fuesen venales mercancias; y a los
que, siguiendo un camino diametralmente opuesto, la respetan, la aman y la enaltecen como una institu-
cion civilizadora, como el apostolado de los pueblos modernos» (ibid, p. 4; cfr. p. 3), reivindica El
Traductor en su ‘Advertencia’ preliminar.

83. Ibid., c. 2 (p. 285 de la obra). Cfr. en p. 317 de la obra: «En Paris principalmente el triunfo, 6 sea
el éxito, mata al éxito».

84. Cfr. Recuerdos de un siglo de teatro, p. 201; colecciéon de originales digitalizados por el Centro de
Documentacion Teatral (INAEM). El Ledn Espaiiol: Madrid, 1854-1867, diario de la tarde, suspendi6 su
publicacion en 1860 y reaparecié cinco afios después, hasta su desaparicion; fue un perioédico politico,
de tendencia moderada, dirigido por el sevillano José Gutiérrez de la Vega (1824-1900); segin Eugenio
Hartzenbusch —op. cit., p. 155—, tras la reapariciéon del periddico en el 65 se encargd de su direccion
Eduardo Mier). Conté entre sus redactores con Fermin Gonzalo Morén, buen conocedor de Vico (cfr.
El espejo de la época, cit., en especial pp. 143-146 y 177-179). Javier de Ramirez (T 1870), redactor de La
Democracia (1865), estrend La Culebra en el pecho, com. 1859; autor también de Fuego entre ceniza, com. 1863,
y La Caja de Pandora, estudios filosdficos, politico-satiricos, literarios..., Madrid, 1862, 1865. (Cfr. JuLiO CEJADOR
Y FRAUCA, Historia de la Lengua y Literatura Castellana, Madrid, Tip. de la Revista de Archivos, Bibliotecas
y Museos, 1918, t. VIII Primer periodo de la época realista: 1850-1869, p. 283). Gutiérrez de la Vega publi-
c6 en dos volimenes Vigjes por Italia (Madrid, 1850-1851; 1887) [cfr. J. CEJADOR, op. cit., p. 63].

85. Cfr. El Islefio, a. 11 n. 168, 6/2/1858, pp. 1-2; cita p. 1 c. 3. Diario progresista (publicado entre
1858-1867) del demoécrata Pedro J. Gelabert, editor también de £l Genio de la Libertad, al que sustituye
El Islefio. En la Revista de Instruccion Piblica, a. I n. 16,9/1/1858, pp. 251-254 (a dos Columnas) JAVIER
DE RAMIREZ, «Viaje 4 Italia. Articulo IV.» Entre otros argumentos criticos expone sobre el historiador
italiano en quien se ha detenido el viajero al llegar a Pavia: «Dice César Canta que el historiador en la
edad presente tiene una mision doble y grande que cumplir, que es preciso que, enlazando los sucesos
que han tenido lugar en todas las naciones, los analice para investigar la alta mision de la familia huma-
na y descubrir las leyes morales que han presidido a su desarrollo; leyes que la llevaran con el trascur-
so de los tiempos al grado mas sublime de su perfecciéon. Que esa es la mision del historiador es tan
cierto, como que san Agustin, Bossuet y Vico, para juzgar los hechos de la humanidad, demuestran sus
varios origenes y calculan el resultado de esta lucha, en que las ideas poco 4 poco se esclarecen con la
razon entre el estruendo de las armas. Esto quiere de(:1r que el historiador debe ser fil6sofo, que debe
sacrificar su vida y su talento al estudio de las generaciones que han dejado en la tierra, juntas con los
recuerdos de sus vicios las memorias de sus virtudes; que buscando la fuente de aquellos y analizando
las causas que los produjeron, adviertan a las edades futuras, cuales son los escollos que deben evitar,

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 175



José M. Sevilla

do los materiales para hacer el edificio», pero falte que «un filéosofo profundo disefie
el plan de la obra» y, con materiales selectos, «eleve con ellos el coloso como antes
de César Cantu intentaron alzar Bossuet y Vico». A este ltimo lo ubica «entre los
modernos» el redactor del efimero semanario cultural £/ Iris (cuya existencia trans-
curre de mayo a agosto de 1858), Rafael de Sierra. En el perioddico dirigido por el
escritor Salvador M. Granés (1838-1911), Sierra concluye con la tercera entrega un
articulo sobre «Descartes», emparejando a Vico con Malebranche y Leibniz, filéso-
fos modernos que, a su juicio, pusieron el origen de la idea de infinito en Dios.%¢
Incluso en clave ironica y cOmica aparece en otras sedes de papel impreso el nombre
Vico junto al de otros —asi considerados— precursores modernos del mensaje filoso-
fico: «Bossuet, Vico, Kant y César Canti1 no han hecho mas que balbucear: nosotros
hemos hablado», satiriza en Uno de tantos ¢l humorista Heliodoro del Busto,?” tam-
bién otra clara conciencia democratica en la época.’8

En las postrimerias de 1859, los periodicos de derechas La Esperanza y —mas
moderado— La Epoca citan a Vico para justificar la aristocracia del poder. «Esto es
lo que sucede al cabo de cierto tiempo en virtud de la ley espresada por Vico: El impe-
rio del mundo pertenece al mejor», publican ambas cabeceras madrilefias copiando el
extracto de un libro aparecido en L 'Univers.?’ Mientras tanto, M. Lopez elogia las
excelencias de las «instituciones monarquico-representativasy, a las que la tradicion
de la monarquia afiade una autoridad mayor que la de «una asamblea democratica o
un senado aristocratico», y a cuya «gran conquista» moderna «dirigieron los esfuer-
zos de su privilegiado ingenio fildosofos eminentes y estadistas distinguidos, desde
Aristoteles 4 Ciceron, desde Séneca hasta Baccon [sic], Vico y Leiznibz [sic]».%

para que llegue un dia en que el derecho se apoye en la justicia, y no en la fuerza. // Convencidos de
cuales son las cualidades que deben adornar al historiador universal, no dudamos un momento en
decir que Gesar Cantd, no es filésofo. Cesar Cantd, aunque la frase parezca dura, es novelista.» (Revista
de Instruccion Piblica, cit., p. 252 c. 2). Y ya, en el parrafo final de esta entrega, dice Ramirez: «Sacaremos
de dudas al historiador; creemos que ha amontonado los materiales para hacer el edificio. Ahora se
necesita que un filésofo profundo disefie el plan de la obra, y escogiendo entre esos materiales los tti-
les, y buscando en todas las naciones los muchos que faltan, eleve con ellos el coloso que antes de Cesar
Cantt intentaron alzar Bossuet y Vico. Para semejante empresa se necesita un arquitecto aleman, pues
aunque no dudamos que la Italia y todas las naciones producen filésofos, en asuntos de frialdad y de
calma, damos la preferencia a la Prusia.» (Ibid., p. 234 c. 2).

86. R. DE SIERRA, «Descartes» III, El Iris, a. In. 9, 27/6/18358, p. 2 c. 2.

87. Diario de Cérdoba, a. IX n. 2.349, 17/10/1858, folletin p. 2 c. 4. El Diario vivié casi un siglo (1849-
1938).

88. A Heliodoro del Busto se debe Los Partidos en Cueros, 6 Apuntes para escribir la historia de doce afios 1843-
1855 (Madrid, 1856), donde advierte este funcionario de correos (A. CHECA GODOY, Historia de la pren-
sa en Cordoba, 2011, p. 276) y escritor comprometido que: «Somos demdcratas; esto quiere decir que
somos tolerantes. [...]» (op. cit., p. 5). «La revolucion, lo decimos muy alto, es la conquista de la humanidad
para ella misma; los pronunciamientos son la negacion del derecho y de la libertad» (ibud., p. 21).

89. La Esperanza, a. XVI n. 4.652, 15/12/1859, p. 1 c. 5 (firma N. Garcia Sierra); y La Epoca, a. XI n.
3.564, 19/12/1959, p. 4 c. 4.

90. La Epoca, a. XI n. 3.571, 27/12/1859, p. 2, cita c. 2.

176 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

Elogios en honor de la monarquia parlamentaria que La Esperanza reprocha a La
Epoca y a La Discusion; tal que, en la portada del diario carlista, afirma su director
Pedro de la Hoz (1800-1865), criticando al diario demdcrata, que cuanto mas se exa-
mina el escrito de Lopez «menos podemos comprender la defensa que hace del régi-
men parlamentario».®! Entre criticas a las concesiones ‘innecesarias’ hechas por la
Unidn Liberal al parlamentarismo, copia Hoz el argumento de La Epoca donde Vico
ha sido incluido entre los «filosofos eminentes y estadistas distinguidos»,” para a
reglon seguido desestructurarlo mediante una retdrica absolutista y totalizante.

Por su lado, el Diario de Cordoba incluye al napolitano en la lista de «Italianos
célebres»?® —ndmina que pulula hasta 1861—;°* y al afio siguiente, en la seccion edi-
torial, se elogia a un «profundo Vico que no fué¢ comprendido en su tiempo hasta
hoy».% La historia en sentido filosofico ha alcanzado ya, «en estos ultimos tiemposy,
un elevado rango espistémico, llegando a ser una ciencia igual de perfecta que «las
demas de su clase». El alcance de este rango hace confiar en que se halle «algin prin-
cipio general» capaz formar «un sistema.’¢

Ahi radica la clave del éxito de Vico a través del ambito de la opinién publica
(y publicada) decimononica: en la posibilidad, abierta frente al problematismo de los
hechos histéricos, de pensar en sentido filosofico la ‘historia como sistema’. Asi
mismo nos lo confirma Tomas Garcia Luna al historizar la filosofia de la historia,
como ya mostramos anteriormente®’ y se aprecia ahora en su articulo de E/ mundo
pintoresco respondiendo a la pregunta «;Por qué es creacion reciente la filosofia de
la historia?» (1860):

91. La Esperanza, a. XVI n. 4.665, 30/12/1859, p. 1 c. 1.

92. Ibid., c. 2.

93. Diario de Cordoba, a. X n. 2.671,19/7/1859, p. 3 c. 3: «El primer filésofo historiador, es italiano: Vico.»
94. Ese mismo elenco de «ltalianos célebres» aparece en el periddico literario gerundense La espingar-
da,a.In. 39,7/5/1861, p. 4; en el madrilenio (1860-1865) £l Contempordneo, a. IV n. 794, 5/8/1863, p.
4 c. 2; y también en El Mundo Militar. Panorama Unwersal, a. V n. 171, 15/2/1863, p. 56. Otra lista de
sabios que incluye a Vico se encuentra en E/ Tiempo del 17/4/1846 (vid. nota 24 supra). Ya un afio antes
recogia Il Contempordneo la obra de Vico entre aquellas otras obras universales y emblematicas que, ante
el criticado proyecto de Ley de imprenta (que proponia la calificacion de “folletos” para aquellos libros
con menos de 400 paginas), no alcanzarian el rango espanol de “libro”. Asi se leia en pagina de porta-
da, con evidente sarcasmo refiriéndose al gubernamental proyecto de Ley: «;Qué folleto es ese que esta
V. leyendo? Preguntara cualquiera con arreglo 4 la flamante ley; y el interpelado podra contestar; La
imatacion de Cristo, Los discursos sobre la Historia Unwversal, de Bossuet, La ciencia nueva, de Vico, El ideal de la
humanidad para la vida, de Krause, y otras obras de no menor peso, que todas suelen estar 1mpresas y
encerradas, sin que sea muy compacta la edicién, en un solo volimen de menos de 400 paginas. Nos
parece, pués, poco digno de legisladores el calificar y dividir los impresos, atendendiendo solo al nime-
ro de paginas; cosa que no haria el peor y mas ignorante mercader de libros.» (£l Contempordneo, a. 11
n. 104, 23/4/1861, p. 1 c.c 2-3).

95. Diario de Cdrdoba, a. XI n. 2.990, 2/8/1860, p. 1 c. 3.

96. Ilbidem.

97. Vid. notas 31y 32 supra.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 177



José M. Sevilla

[...] Vico acertd con el calificativo, cuando impuso el de nueva 4 la ciencia, que 4
fuerza de erudicion y de constancia habia elaborado; y aunque errara al formular
su teoria, habra siempre de concedérsele la gloria de haber descubierto, que la
multitud de acontecimientos consignados en los anales del género humano, aun-
que & primera vista parezcan inconexos, tienen entre si intima correspondencia; y
que por consiguiente, es posible el hallazgo de un principio que los esplique.”®

Un juicio similar al de Lopez y al de Garcia Luna lo emite Ricardo de la
Cémara en el mismo periddico ilustrado, dos semanas después, al referirse a «una
parte de los grandes trabajos que estd llamada & hacer nuestra generacion sobre la
filosofia de la historia, siguiendo el camino trazado por Bossuet, Vico y Herder».*
Camino viquiano abierto para la Filosofia de la Historia que, mas detenido y deter-
minante, resulta en el andlisis de semejante trazado filosofico-historico como lo lleva
a cabo el krausista Eduardo Pérez Puyol (1830-1894)1% en las paginas del neonato
semanario salmantino Adelante. En su articulo «Filosofia de la Historia. Sus siste-
masy, llegado al relato de la Modernidad, Pérez Puyol parte de la idea de que la filo-
sofia de los siglos xvil y Xviil, nacida de la «protesta religiosa» que inaugurd los
tiempos modernos, fue una filosofia ajena a la historia porque —dice el autor, reso-
nando inversor de formulas orteguianas— «el individuo no tiene historia: apenas si
tiene biografia». Un desierto en el que, sin embargo, vinieron a clamar tres voces
resonantes. «Tres hombres de elevado talento intentaron sucesivamente revelar 4 la
ciencia el secreto de la historia. Bosuet [sic], Vico y Montesquieu: pero ni aun se dig-
naron escuchar los hombres de su tiempo que no podian comprenderlos».!®! El
Discurso sobre la Historia Universal (1681) del obispo de Meaux no logr6é permea-
bilizar el escindido espiritu de su época. Y muchas verdades del Espiritu de las Leyes
(1748) del baron de Montesquieu no seran conocidas hasta que no se encuentre «la
cadena» que las une. De hecho, Pérez Puyol sugiere que tal vez Montesquieu habria
hallado esa cadena en la obra de Vico; a no ser porque el napolitano, a diferencia del
francés, «vivio y muridé desconocido».1%? Quizas por ello, a las ideas de Vico se les
dedica en el articulo una columna completa, con una sentida y sintética semblanza.

El genio sombrio de Juan Bautista Vico intentd despues [de Bossuet] esplicar
a la Italia las evoluciones de la humanidad. Poeta y profeta de la historia con-

98. El Mundo Pintoresco, a. 3°, n. 11, 11/3/1860, p. 83 c. 3. El Mundo Pintoresco, ilustracién espafiola, se
publicé en Madrid, 1858-1860.

99. «Don Diego de Saavedra Fajardo», ., n. 13, 25/3/1860, cita p. 104 c. 1.

100. Puyol o Pujol; aunque firma Puyol. Jurista y sociélogo vinculado al krausismo; catedratico de
Derecho, tras La Gloriosa fue rector de la Universidad de Valencia. Autor de una Historia de las institucio-
nes sociales de la Espafia goda (1896) y de unas lecciones de clase tomadas por los apuntes de dos alumnos
del curso 1885-1886: la Historia general del derecho espaiiol (1886).

101. Adelante, Semanario cientifico y literario, n. 20, 3/6/1860, pp. 2-3; cita p. 2 c. 2. Adelante se publi-
c6 en Salamanca entre los afios 1860 y 1866.

102. Ibid., p. 3 c. 1.

178 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

jetural como algunos le han llamado, precursor de todas las grandes ideas y
de todos los grandes hombres de nuestro siglo, pero rechazado por la ciencia
oficial por la Universidad de Napoles, despreciado ¢ desconocido por el filo-
sofismo francés, debid bajar 4 la tumba atormentado por una amarga pena,
dudando de la certeza de su genio, 6 la justicia de los hombres. Anticipandose
a Hegel en la creencia en la identidad entre la historia y la naturaleza huma-
na, modelo las edades de los pueblos por las facultades del hombre; y levan-
tando 4 teoria absoluta las fases accidentales de la historia de Roma quiso tra-
zar en el foro el circulo en que debian resolverse todas las generaciones.!3

Sigue a la cita una densa exposicion del “circulo” de la historia, de la doctrina de las
tres edades y del alzamiento de la la humanidad civil desde el salvajismo ferino. Se expli-
ca el esquema hermenéutico viquiano del corso-ricorso y el retorno de la sociedad a la bar-
barie para dar comienzo a «lo que Vico llama il ricorzo [sic]» de las cosas humanas;!™ y
reconoce Puyol que Vico «tiene el mérito de haber sido el primero que concibi6 un sistema
completo, y puede con razon gloriarse de ser el autor de la scienza nuova. Tardia justicia de
la posteridad».1% Es decir, de una época que puede sintetizar las doctrinas sansimonista y
viquista para dibujar en espiral el movimiento de la historia de la humanidad.1%

Un par de meses antes del articulo de Puyol, el fuerista Victor Oscariz Lasaga
(1831-?) habia trazado, en el fugaz semanario La joven Navarra (1860), también un
recorrido historico de autores y aportaciones en su «Estudio sobre la Filosofia de la
Historia», donde, en una de sus entregas al periddico liberal de Pamplona, siguiendo a
Hott apunta hacia una segunda «escuela filosofica» de la historia, inaugurada por el
napolitano, que viene a ser la referida «a esos grandes sistemas que han formado eco en
el mundo cientifico, los cuales se inauguraron en las obras del italiano Vico, cuyo méri-
to consistio en haber llamado la atencion sobre el origen de las naciones».1” Y aunque
se detiene criticamente en la idea viquiana del reforno a la barbarie, «hipotesis fatalista
que aprisiona 4 la humanidad en un circulo de hierro», sin embargo Oscériz resume los
tres principios de la ciencia nueva, para concluir diciendo que, aun a pesar de «los erro-

103. Ibid., p. 2 c. 3.

104. /bidem. Una mencion al «movimiento circular» atribuido a Vico, en la c. 2.

105. Ibid.,p. 2c.3yp.3c. 1.

106. El articulo de Eduardo Pérez Puyol concluye en el siguiente namero 21 de Adelante (10/6/1860,
pp- 2-3). Ahi refiere, con bastante perspicacia e ingenio, que Buchez —discipulo de Saint Simon—,
«hermanando la teoria del progreso con las ideas de Vico, ha concluido por hacer de la linea de la his-
toria, no un circulo, sino una espiral que adelanta separandose del centro» (p. 2 c. 3). Cfr. también, por
citado Vico, p. 3 c. 1. Una ingeniosa, y adelantada a su época, interpretacién de la procesualidad his-
torica viquiana en espiral hacia delante, con los altibajos de ‘cursos’ y ‘recursos’, donde es la humani-
dad la que, por un lado o por otro, avanza en todo momento.

107. V. OscArIz, «Estudios sobre la Filosofia de la historia» (Continuacion), La joven Navarra, n. 9,
16/4/1860, cita p. 68 c. 1. Periddico de literatura, ciencias, artes, industria y comercio; publicados
quince nimeros del semanario, desde febrero a junio de 1860, de tendencia liberal. En el periédico
liberal palmplonés, Victor Oscariz y Lasaga firmé contenidos de Filosofia de la historia. Oscariz, abo-

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 179



José M. Sevilla

res de su sistemay, Vico «fue el primero que presintio la existencia de una ley progresi-
va para la especie»;!*® cosa que debid de advertir el francés Boulanger, quien «a imita-
cion» del napolitano estudié la antigliedad,!® se lee un par de parrafos adelante.

Si de reconocer se trata, evidentes en ese sentido resultan las rafagas que en ese
mismo afio 1860 emanan del periddico La Discusion, de ideologia republicana y decla-
radamente democréatico,!? fundado en Madrid a primeros de marzo de 1856 y dirigido
por el presidente del Partido Democratico, Nicolas Maria Rivero (1814?-1878) y, pos-
teriormente, desde 1864, por —entre otros grandes nombres de la época— el repu-
blicano federalista Francisco P1 Margall (1824-1901), hegeliano de izquierdas y pro-
gresista proudhonista, que ostento la presidencia del gobierno de Espaiia durante unos
meses de 1873 en la I Republica. En primera plana del nimero de La Discusion corres-
pondiente al 15 de julio de 1860 aparece a cinco columnas el articulo de Luis Pérez del
Aya? titulado «LLa sociedad y la democracia». En €1, el liberalista creyente en la doc-
trina del sumo progreso postula que la democracia es la consecuente «realizacion poli-
tica» del «altimo movimiento filoséfico» de ideas politicas en Espafia; es decir, que la
democracia es la consecuencia del avance civil y de la praxis politica del progreso:

Nadie que en el curso de la historia haya observado las transformaciones por

las que ha pasado la humanidad; nadie que reconozca la ley del progreso

como suprema, ya crea con Vico que tiene un término, ya con Herder que es

indefinido; [...] podra negar que la democracia sea la que corresponde 4 esta

evolucion politica y social. 13

Los creyentes en el progreso de la civilizacion y de la humanidad no negaran,
segin Pérez del Aya, que «la organizacion actual» sea la «mas perfecta y acabaday,

gado de los Tribunales nacionales y académico-profesor de la Academia Juridico-practica Aragonesa;
fue catedratico de Retorica y Poética en diversos Institutos de Ensefianza; doctor en Filosofia y en
Derecho; y, segin parece, fue un conocido espiritista (cfr. J. IBARRA, Biografias de los ilustres navarros del
siglo XIx y parte del XX, Pamplona, J. Garcia, 1953, t. IV, p. 308; y véase el n. 1 del a. VI del Boletin
Bibliogrdfico Espaiiol, de Dionisio Hidalgo, Madrid, 1/1/1865, pp. 208 y 211).

108. Ibidem.

109. [bid., c. 2. La metafora del ¢irculo férreo atribuido a un ‘fatalista’ Vico resulta recurrente en la pren-
sa; p.e., en el semanario espafiol e hispanoamericano £l Correo de Ultramar (Paris, 1842-1886), t. XVII,
a. 20 n. 423, 12/2/1861, confiesa fiel creyente que: «Si no fueran tan hondas mis convicciones, tan
ardiente mi fe en la marcha providencial del mundo, llegaria 4 creer con Vico que la humanidad gira
en un circulo vicioso, reproduciendo eternamente sus locuras» (ibud., p. 103 c. 1).

110. La Discusion. Diario Democrdtico (Madrid, 1856-1874; 1879-1887). Lleva en las sienes de su cabecera
el programa del partido; y su «propaganda democratica» influy6 durante el Sexenio Democratico.
111. El mismo afio en que Castelar funda el periédico La Democracia.

112. Hombre descrito como «amante caloroso de la libertad, muy bienquisto de los liberales madri-
lefios y victima temprana de la reaccion. En 1823 fué condenado a muerte, como otros muchos» libe-
rales. Comutada la pena por diez afios de trabajos forzados y presidio en Alhucemas, la rebaj6 por
méritos herdicos en hazafas bélicas. Volvié a ser encarcelado en 1846 y en 1848, pero «vivio fiel a sus
principios». Cfr. Prisiones de Europa, t. 11, L. Taso, Barcelona, 1863, cap. «La carcel de Corte» (por
“Roberto Robert”), pp. 1.038-1.043.

113. La Discusién, a. V n. 1.398, 15/7/1860, p. 1 c. 4.

180 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

el altimo término en la serie indefinida del progreso.!* Incluso aunque esa organiza-
cion actual, lejos de ser resolutoria, resulte problematica. Justo porque encierra den-
tro de si la contradiccion propia del sistema de que procede, ya que leyes e ideas anti-
guas coexisten con ideas y principios modernos, convirtiendo la sociedad —de la
mayoria de los pueblos modernos— en un desorden en que el progreso solo acontece
—como en la dramaturgia de la tragedia— a través del antagonismo, el conflicto y el
combate. Quizds se ejemplifique mejor lo dicho mediante la polémica de La
Discusion con el arzobispo de Tarragona, centrada en torno a la independiencia de
Italia: «;Desde cuando ha sido un crimen pelear por la patria?», pregunta el periddi-
co, que ve la independencia como una obra en la que

han puesto sus manos todos los hijos de este gran pais. Dante la ha cantado.
Santo Tomas y San Buenaventura, la han deseado. Miguel Angel y Rafael, la
han espresado en sus lienzos. El filésofo Vico, la ha idealizado en sus escri-
tos. El socialista Campanella, la ha sofado [...].15

El periddico democréatico, lo mismo que imprime el nombre del napolitano
junto al de otros que «se esfuerzan en facilitar la marcha del progreso»,!'¢ lo destaca
individualmente en la resefia (copiada de La Esparia) del largo discurso —jmas de dos
horas!— con que la elocuencia de Castelar elevo en el Ateneo de Madrid su defensa
del progreso;!"” igual lo rememora en el discurso impreso del orador democrata,!'® que
lo recuerda en el incondicional apoyo al proceso unificador de Italia.""® Tampoco falta
el nombre Vico en el canon establecido por Castelar de «sabios que con sus luces ilu-
minaron el mundo», y que algin neocatolico ofrece como critica sarcastica al autor

114. «No nos corresponde 4 nosotros que creemos en el progreso, negar que la organizacién actual,
siendo como es el ultimo término de esta série indefinida, sea la mas perfecta y acabada.» (Zbid., p. 1
cc. 3-4).

115. La Discusién, n. 1.520, 2/12/1860, p. 2 c. 1.

116. Ibid.,a. VIn. 1.651,9/5/1861, p. 1 c. 1: «Guttemberg, Vicente de Paul, Galileo, Vico, Rousseau,
Volta, Filangieri y Franklin», relata La sefiorita de Armestad, novela de Juan de Dios de Mora, en folletin
a partir del n. 1.634. (Cita p. 146 del folletin).

117. Historizacién de la idea de progreso en que Castelar llega a justificar que si Vico habia sostenido
«el dogma del fatalismo», fue inspirado «por las desgracias de su patria». La Discusién, a. VI n. 1.657,
17/5/1861, p. 2 c. 4. Copiado de La Esparia.

118. El discurso fue publicado al dia siguiente, sabado 18, aunque no he tenido acceso a ningun ejem-
plar del n. 1.658 del diario para cotejarlo. Si he leido el Discurso recogido en el volumen Discursos poli-
ticos y literarios de D. Emilio Castelar, Madrid, J.A. Garcia, 1861, pp. 229-290. Textualmente dice Castelar,
en un emotivo elogio a la sufriente Italia, que «en historia nos ha legado [Italia] el dogma de la retro-
gradacion con Maquiavelo y el dogma del fatalismo con Vico: venganza que toma de todos los siglos,
por las injusticias de que ha sido victima ese Lazaro de los pueblos, cuya resurreccion mostraremos a
nuestros hijos como el milagro que prueba el poder y la santidad de nuestro siglo. (Estrepitosos y undni-
mes aplausos que interrumpen por algun momento al orador.)» (Op. cit., p. 250).

119. «Alli han nacido Vico, Galileo, Volta, en la dura servidumbre; y alli hoy mismo el género de las
ciencias filosoficas y de las ciencias naturales tiene sacerdotes y tiene templos. [...] Una gran naciona-
lidad se esta formando en el Mediterraneo. Saludémosla, que es Italia, la madre de las naciones». La
Discusion, a. VIn. 1.763, 18/9/1861, p. 2 c. 1.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 181



José M. Sevilla

del Discurso («Castelarius longus, vita brevis») y en polémica viva con La Discusion
del reaccionario La Regeneracion.'*® A veces, incluso, al moverse por terrenos filo-
sofico-historicos, algunos autores reaccionariamente criticos se ven en la obligacion
de ‘justificar’ que ellos no son seguidores de Vico; como le sucede al andnimo «joven
amante de la verdad» que, oculto tras un articulo del beligerante semanario catdlico
La Luz, declara durante un enfrentamiento que «no somos secuaces de las doctrinas
de Vico, en las cuales vemos mas bien la cabeza del escritor, que la realidad histori-
ca».!?! Los iluminados moralistas de La Luz no aceptan las doctrinas de Vico, ni que
sea dado explicar todo por la sola razén. Lo hemos visto firmado por “B.C.”, y el
hecho se ratifica cuatro meses después en la continuacion de un articulo de “A.G.”,
donde se lee que: «Vico, el renombrado autor de la ciencia nueva, quiso filosofar
sobre la historia para presentar sinteticamente la marcha de la sociedad. Algunos
hechos sirvieron de punto de partida 4 la teoria que pensaba sentar el escritor italiano,
pero la misma historia vino 4 refutar sus doctrinasy».!?? La problematicidad de la vida
que Vico habria apreciado en los hechos «le condujo 4 sentar que la humanidad sigue
un circulo fatal», afirma el siglado. De tal modo que: «Ante la vida material desapa-
recio la vida moral, ante la idea de las armas, olvido, en nuestro concepto, la idea de
civilizacion. Por lo mismo la Teoria de Vico es inadmisible».!?3

Otro diario ‘neocatdlico’ y tradicionalista, declaradamente polemista: El
Pensamiento Espariol, «Diario catolico, apostolico, romano» fundado por Gabino

120. «Resumen del resumen del sefior Castelar. Articulo I. Omniscibilidad», La Regeneracion, a. VII n.
147,24/5/1861, pp. 1-2; p. 2 c. 1. Periédico publicado en Madrid entre 1860 y 1873; de sesgo teocra-
ticoy radicalmente antlhberal se opuso a la unificacion de Italia. (Cfr. ficha bloblbhograﬁca en la HD
de la BNE). Junto a La Regenemczon el monarquista La Esperanza (Madrid, 1844-1874) y el “catélico’ El
pensamiento espafiol (Madrid, 1860-1874) copan el espacio de la derecha mas tradicionalista y antilibe-
ral. Véase como ejemplo el parrafo editorial de £l Contempordneo, el martes 23 de abril de 1861, dando
cuenta tanto de su contemporaneidad como también de la anterioridad al responder a las criticas reac-
cionarias de La Espafia: «Creemos si que con la revolucion de 1848, naci6 en el seno de este gran par-
tido [refiriéndose al liberal-conservador| una divisién lamentable. Esto no lo podemos negar ni ocul-
tar; es un hecho histérico. Muchos hombres eminentes, 4 cuya cabeza colocamos al ilustre marqués de
Valdegamas [Juan Donoso Cortés], llenos de un terror anti-revolucionario exageradisimo, ¢ inspirados
por las doctrinas de De-Maistre y de otros autores estranjeros, reconocidamente absolutistas, y aun
influidos tambien por autores de una impiedad profunda y de las ideas mas subversivas, como, por
c¢jemplo, Proudhon y algunos neo-hegelianos alemanes, autores que cllos trastuecan vuelven del revés,

sin dejar por eso de copiarlos, han creado un nuevo partldo separandose del liberal-conservador 4 que
pertenecieron antes, y formando, segun los grados de separacion, una séric 6 escala, que esta represen-
tada hoy en la prensa, por La Es[)ana Ll Pensamiento Espaiiol y La Regeneracion. Las doctrinas que sostie-
nen todos estos periddicos, y particulamente los dos tltimos, ya descubiertamente absolutistas, no pue-
den ser considerados como conservadores-liberales. Todos estos periédicos hablan mal del parlamen-
tarismo, reniegan de la revolucién y de las conquistas de la revolucién, condenan, denigran 6 censuran
la civilizacion moderna, y son capaces de apoyar a cualquier gobierno, por malo que sea, con tal de
que imaginen que es reaccionario.» (£[ Contempordneo, afio I n. 104, 23/4/1861, p. 1 c. 3).

121. B.C., «La Filosofia y la Moral. III», La Luz, n. 5, 1/12/1861, pp. 34-36; p. 34 c. 2.

122. A. G «Cuatro palabras sobre la razéon humana. (Contmuamon », La Lu,z, n. 22, 30/3/1862, pp.

172-173.

123. Ibidem.

182 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

Tejado y dirigido por Francisco Navarro Villoslada, por estos afios menciona un par
de veces el nombre Vico: una en el colofon del articulo titulado «Los seis enredos de
Napoleon III»,'# copiado en la seccion extranjera; otra, bajo una féormula retorica en
un discurso de Thiers «juzgando la revolucion italianay.!?3

Tampoco estd ausente Vico en la cronica del corresponsal en Napoles de La
Esperanza, que relata revueltas surefias y enfrentamientos acaecidos cerca de la ciu-
dad partenopea y pinta el desplazamiento del general Enrico Cialdini, «que iba 4 la
Villa-Reale, donde se inauguraba la estatua de Juan Bautista Vico, escritor napolitano
del ultimo sigloy, pues la escultura, «fundida bajo el gobierno caido, no habia podido
ser erigida & consecuencia de los acontecimientos».!?¢ Estas noticias de la milicia
nacional en Villa Reale, vinculadas a un contexto ideoldgico de critica al proceso de
unificacion de Italia, también le llegan al Diario de Barcelona y de ellas se hace eco
La Esparia, que a la presencia del general Cialdini afiaden la nueva del profesor
Ranieri. Por ejemplo, se relata que la milicia «fué 4 la Villa Reale & arrancar el lienzo
que ocultaba la estatua de Juan Bautista Vico. A esto ultimo estuvo presente el gene-
ral Cialdini. El profesor Ranieri ley6 un discurso en que aseguraba que los Borbones
persiguieron 4 los artistas y literatos; y al decir esto sefialaba a la estatua de Vico».!?’
En cambio, y de otro lado, La Iberia, diario liberal de la manana, da cuenta de esa
misma «Inauguracion en la villa de la estatua de Juan B. Vico» pero destacando, por
el contrario, un supuesto caracter festivo de la misma para celebrar la unidad de Italia
y el aniversario del plebiscito de octubre de 1860.128

En el ambito liberal varios y significativos destellos viquianos tienen lugar en
1862, especialmente en E/ Contemporaneo de Madrid, 6rgano del Partido Moderado y
publicacion adversaria de la Union Liberal. En este periodico, del que el literato Juan
Valera (1824-1905) es redactor principal, aparece un conocido articulo del poligrafo
andaluz con motivo del discurso de ingreso de Ramon de Campoamor y Campoosorio
(1817-1901) en la Real Academia Espafiola. Ahi desmonta Valera criticamente la tesis
central del discurso de Campoamor de que «la metafisica limpia, fija y da esplendor al
idiomay, argumentando el escritor cordobés el que las grandes cabezas metafisicas no
han tenido siempre buena pluma, como en la Europa moderna se demostraria con Vico,
«acaso el mas eminente metafisico italiano» y quien —al parecer del critico egabren-

124. «Las cosas puestas fuera de su estado natural, decia Vico, ni estan nunca en caja, ni son durade-
ras.» El pensamiento espafiol, a. 111 n. 772, 4/7/1862, p. 1, cita c. 5. Cfr. la Dignidad VIII de la seccion
“De los Elementos”, en la Scienza nuova de 1744, que dice: «Le cose fuori del loro stato naturale né vi si
adagiano né vi durano» (§ 134).

125. El pensamiento espafiol, a. VI n. 1.628, 19/4/1865, pp. 1-2, ref. en p. 1 c. 2. El discurso de Thiers
lo publicé también al dia siguiente La Libertad, p. 3 (cita en c. 4).

126. La Esperanza, a. XVIII n. 5.229, 29/10/1861, p. 3 c. 3.

127. La Espafia, a. XIV n. 4.675, 30/10/1861, p. 1 cita c. 5.

128. La lberia, a. VII n. 2.234,5/11/1861, p. 3 c. 4.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 183



José M. Sevilla

se— sin embargo «era menos que mediano, por no decir mal escritor». Lo mismo que
sucederia con Kant, «con ser tan maravillosos metafisicos el uno y el otro».!? La cri-
tica a Campoamor fue impugnada mas tarde por el filosofo espiritualista, y propagan-
dista de Descartes, Nicomedes Martin Mateos (1806-1890), a la sazon correligionario
del Partido Progresista y autor de un ensayo —como recuerda Marcelino Menéndez
Pelayo en su Historia de los heterodoxos espainioles— impugnador de Donoso Cortés
en lo politico y de Campoamor en lo filosé6fico.13 La critica de Valera a Campoamor
también resulto replicada por el egregio redactor en defensa de «nuestras doctrinas
filoso6ficas».!3! Reitera Valera su dardo contra la tesis de Campoamor cuando afirma
en su segundo discurso lo siguiente: «notamos que algunos metafisicos famosos como
Vico, Kant, Balmes y otros de otras escuelas, han escrito harto mal, con perdon sea
dicho».!32 Mal escritor, mas metafisico “famoso”. Afios después, en 1870, el progre-
sista Jos¢ Alcala Galiano (1843-1919) coincide con la tesis del literato cordobés, al
afirmar el escritor madrilefio en la Revista de Esparia (1868-1895) que en Italia, salvo
Maquiavelo y Galileo, «todos los demas escritores italianos valen por su fondo mas
que por su forma. Vico, Beccaria, Verri, Filangieri, Genovesi, Pagano, Gioia
Romagnosi, Gallupi, son, 4 no dudarlo, grandes inteligencias, filésofos notables, pero
escritores medianosy.!33

Una crénica —no exenta de critica— del discurso en el Congreso del modera-
do José Posada Herrera (1815-1885), ministro de Gobernacion en el gabinete de
O’Donnell y portavoz oficioso del mismo hasta su caida en 1863,134 trae a colacién
un dato interesante para la tesis que hace tiempo sostengo e intento mostrar: que «todo
hombre de mediana instruccion» conoce los principios de la ciencia nueva de Vico.
Segtin el cronista ilustrado, Posada les dijo que era imposible solventar el problema de
«si los hechos preceden a las ideas 6 estas & aquellosy. Se integran y maridan, tal es la

129. «Sobre los discursos leidos ante la real Academia espafiola en la recepcion publica del Sr. D.
Ramoén de CGampoamor», El Contempordneo, a. IIl n. 371, 11/3/1862, p. 4, citaciones en la c. 4.

130. Cfr. la interesante nétula sobre «Nicomedes Martin Mateos 1806-1890» en el Proyecto Filosofia
en Espanol (https://www filosofia.org/ave/001/a191.htm).

131. «Réplica al articulo comunicado por D. Nicomedes Martin Mateos, sobre el discurso leido por el
Sr. De Campoamor en la real Academia espafiola», £l Contempordneo, a. 111 n. 392, 4/4/1862, p. 4.
132. Ibid., c. 4. La réplica no lleva firma, pero el texto estd incluido en las Obras Completas de Valera.
Cfr., ya citado, El espejo de la época, p. 101; y vid. pp. 99-103 sobre Vico en Valera, y pp. 103-107 sobre
Campoamor y Vico.

133. J. ALcALA GALIANO, «Poetas liricos del siglo XIX» (Conclusion), £ Correo de Ultramar, t. XXXVI,
a.29n. 919, 16/8/1870, cita p. 138 c. 1. Articulo original de la revista de intelecto, ciencia y filosofia
politica Revista de Espafia, Madrid: 1868-1895, que llego a ser dirigida por Benito Pérez Galdoés, colabo-
rador asiduo junto a krausistas como Nicolas Salmerén, Urbano Gonzalez Serrano o Giner de los Rios,
politicos como Antonio Canovas del Castillo, y literatos como Emilia Pardo Bazan, Ramoén de
Campoamor, etc. Véase por citada (a la p. 75): Revista de Esparia, t. X111, a. III n. 49, Madrid 1870, pp.
29-77.

134. Posada venia de ostentar la cartera de Gobernacion en el gobierno de Isttriz; y volvié a ella de
nuevo con el ascenso de O’Donnell a la presidencia de gobierno en 1865.

184 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

tesis de la Scienza nuova. Ese es un principio viquiano que todo hombre medianamen-
te instruido conoce en Espaia. ;Alguien necesita mas evidencia del calado de Vico en
la cultura hispéanica en el siglo X1x? «Y esto» —comenta E/ Contempordneo— no lo
expresa ni un vocero periodistico ni un baranda politico, sino que

lo dice un ministro, un hombre de Estado de primer 6rden que debiera ser, y
que de seguro es la inteligencia y la palabra del gabinete, despues de haberse
escrito tanto sobre la filosofia de la historia, y cuando ya nadie ignora, y todo
hombre de mediana instruccion acepta y cree sobre estas materias los princi-
pios proclamados por Vico, Herder y Heghel [sic].13

Un Vico y un Hegel que sustentan filosofias como la defendida por Castelar,
segin ha confirmado ¢l mismo, mas también segun nos recuerda Fermin Gonzalo
Mor6n cuando corrobora, respecto de la condicion intelectual del ilustre orador gadi-
tano, «su aficion € inteligencia de la historia comprendida y esplicada segun la gran
escuela de Vico, copiada por los alemanes».!3¢ Posada, Castelar, Moron..., ilustre
elenco de autores y ‘hombres de primer orden’.

En mayo de 1865 Francisco Alvarez Ossorio publica, en el moderado La Libertad,
una resena de los Estudios de literatura y de critica del académico sevillano José
Fernandez Espino (1810-1875).137 En ella, Alvarez Ossorio destaca cémo en las épocas
de juventud y desbordante imaginacion «la vida corre expontanea, el entendimiento s6lo
despierta 4 la accion de simbolos expresivos, las relaciones sociales son pocas, la ley es
la lira, y el derecho en el sentir de Vico un drama, un serioso poemay; épocas «de mas
sensibilidad, que frio juicio» y en las que «la poesia, en fin, lo es todo».13 El también
académico de la Real Academia Sevillana de Buenas Letras, Luis Vidart Schuch (1883-
1897), personaje de pluma y espada que frecuento las referencias al napolitano,'® dis-
para ahora dos rafagas viquianas en el semanario ilustrado El mundo militar:'** una
breve exposicion sobre el criterio de verdad en Vico, que concluye el capitan de artille-

135. El Contempordneo, a. IlI n. 392, 5/4/1862, p. 2, cita c. 3.

136. . GONzZALO MORON, «Discursos politicos y literarios de D. Emilio Castelar», £/ Contempordneo, a.
III n. 464, 3/7/1862, p. 4, cita c. 4. Sobre Morén véase El espejo de la época, ya citado, especialmente
pp- 143-145y 177-179.

137. Miembro de la Real Academia Sevillana de Buenas Letras (RASBL), de la que fue director; tam-
bién catedratico de Literatura de la Universidad hispalense, J. Fernandez Espino estuvo vinculado al
Partido Moderado. Fue cofundador y director de la Revista de Filosofia, Literatura y Ciencias de Sevilla. Cfr.
G. TRIGUEROS, La Unwersidad de Sevilla durante el Sexenio Democrdtico, Sevilla, SPUS, 1998, p. 325; D. CARO
CANCELA (Dir.), Diccionario biogrdfico de parlamentarios de Andalucia 1810-1869, Sevilla, CEA, 2010, pp. 474-
475; y R. M. SERRERA (Coord.), Unwersidad de Sevilla. Personalidades, Sevilla, EUS, 2015, pp. 218-219.
138. I. ALVAREZ OSSORIO, «Estudios de literatura y de critica por José Fernandez Espino», La Libertad, n.
455, 6/5/1865, pp. 3-4, cita p. 4 c. 4.

139. Véase El espejo de la época, cit., pp. 125-127; y GSV pp. 359-360. Vidart Schuch ingres6 en la
RASBL en 1867.

140. El mundo militar. Panorama uniersal, Madrid: 1859-1865.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 185



José M. Sevilla

ria —con algln parecido a la critica de Balmes al criterio verum-factum''— diciendo:
«El escepticismo que entraiiaba la teoria de Vico, fué contestado por Tomds Reid
[...]»'*%; y otra mas extensa exposicion sobre la doctrina de las tres edades historicas de
Vico contenidas «en su célebre libro» y sobre la inclusion de su autor en la «escuela filo-
sOficay.!143

En febrero de 1866 —coincidiendo contemporaneamente con la expulsion de
Castelar y de Salmeron de sus catedras universitarias en el mes anterior, represaliados
por Narvdaez, y con el fracasado intento de derrocamiento del gobierno unionista, a la
vez que el estallido de la crisis financiera y econdmica— en el diario La Esperanza
se resumen del libro de Chateaubriand, Estudios historicos, las explanaciones acerca
de la ‘escuela filoséfica de la historia’. Con un tono del resumen polémicamente par-
tidista —a pesar de mostrarse criticos con sus propias presunciones acerca de las con-
secuencias de las tesis del napolitano— se recalca la importancia de Vico en el ‘lado
oscuro’ de las interpretaciones de la historia. Se lee en el diario derechista y monar-
quico en ese invierno:

Afade [Chateaubriand] & lo dicho, como dogma fundamental, el progreso,
que no entiende como Vico, Bossuet y otros, sino de distinta manera. Lo ima-
gina, si, dentro de un circulo limitado, pero que se desarrolla sucesivamente.
Vico cree que este circulo es inflexible, y aun pretende demostrarlo con la his-
toria de Roma. Piensa que cuando la humanidad ha recorrido todas las etapas
[...] torna nuevamente 4 la primera. Pasa de la groseria 4 la civilizacion, y
vuelve 4 aquella pasado mucho tiempo. Esto cree el escritor aleman /[sic/.144

En el mismo crucial afio, el neotomista y antikrausista Juan M. Orti y Lara
(1826-1904) recoge en primera plana de E/ Pensamiento Espariol una extensa cita de
Gioberti a proposito de los libros de texto, donde se inscribe a Vico entre los «inge-
nios vigorosos» y «los nombres mas gloriosos de la edad moderna.»'*5 Y también
vemos en un periddico local montafiés al historiador filosofico cantabro Gumersindo
Laverde Ruiz (1835-1890) extrafiarse, ya en 1867, de que en la edicion de las Obras
de D. Juan Donoso Cortés a cargo de «su diligente editor y apologista D. Gabino

141. Sobre Vico-Balmes véase El espejo de la época, cit., pp. 89-96, 134-138, 177-178, 251-252.

142. «Estudios filosoficos, por el capitan de artilleria D. Luis Vidart. (Continuacion.)», £l mundo militar,
a. VII n. 286, 20/4/1865, pp. 140-141; cita p. 141 c. 1.

143. «Conclusion)», El mundo militar, a. VII n. 297, 16/7/1865, pp. 227-229; cita p. 228 c. 1-3. «Juan
Bautista Vico, en su célebre libro titulado la Ciencia nueva, protesté contra las teorias de Bossuet, consi-
derando dividida la historia de la humanidad en tres periodos: [...]» (c. 1). A diferencia del obispo fran-
cés, «Vico habia razonado», aunque ambos descuidaron el «elemento empirico del conocimiento», que
completé Herder. «Hegel pretendi6 formar la sintesis de los tres sistemas» (c. 2). Cfr. c. 3.

144. La Esperanza, a. XXII n. 6.566, 26/2/1866, p. 1 c. 3.

145. El pensamiento espafiol, a. VII n. 2.121,27/11/1866, p. 1 c. 4.

186 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

Tejado» no se encuentre «en esta coleccion su estudio sobre la ciencia nueva de
Vicon,#¢ dice expresamente el maestro de Marcelino Menéndez Pelayo.

Por estas fechas, La Paz de Murcia, diario independiente de tinte conservador,
publico por entregas unos articulos del abogado albacetefio José Marin Ordonez bajo
el titulo de «Ensayos Cientificos». Uno de estos ensayos, titulado «Esbozos historico-
filosoficosy», contiene una pagina completa dedicada a «Vico, investigador melanco-
lico». En él, expone Marin que el autor napolitano

en su Ciencia nueva establece el desenvolvimiento de la humanidad con suje-
cion 4 una ley que le marca su término definido y limitado, desde cuya altura
cae para volver 4 caminar de nuevo, recorriendo asi inevitablemente un circu-
lo fatal en una série de ideas inmutablemente ligadas; de este modo destruye
la libertad y hace inttil la historia, puesto que fatalmente siguen su rumbo los
pueblos sin que puedan aprovecharse en nada de los elocuentes ejemplos de
las generaciones que les precedieron.!4?

En otro recopilatorio por entregas, recién fundado EI Imparcial de Madrid,
Manuel Silvela (1830-1892) —en un rizado ejercicio de acrobacia retorica— se discul-
pa ante Vico por no creer en su tesis homérica de que la /liada sea «obra de una socie-
dad en comandita de copleros de la lenguax»;!*8 si bien articulos mas adelante, tratando
del arte de redactar periodisticamente, dice burlonamente con ironia y sarcasmo:

Para tantear el gusto del publico me limitaré 4 aplicar los principios de la cien-
cia nueva, mucho mas que la de Vico que escribi6 hace tiempo, a la redaccion
de los periodicos literarios, que por sus exiguas formas y diminutos articulos,
y por la moda en que estan, forman la escuela homeopatica de la literatura.!#?

146. G. LAVERDE Ruiz, «La Filosofia Espanola (IV)», en La Abga Montajiesa, a. X1 n. 2.324,
13/9/1867, p. 3, cita c. 3 (nota 2). Periddico de intereses locales (Santander, 1857-1870). De los arti-
culos de la serie, este que senalamos esta dedicado por Laverde al estudio critico de la obra de Vidart
Breves indicaciones sobre el estado actual de la Filosofia en Espaiia.

147. La Paz de Murcia, a. X n. 2.891, 21/5/1867, p. 4 (p. 85). Vid. también el n. 2.884, 14/5/1868, p.
4. Serie iniciada en el n. 2.802 de 4/11/1866. La Paz de Murcia (1858-1896) fue, ademas de un com-
prometido diario regionalista, un medio muy destacado y relevante durante el periodo isabelino.
Mantuvo su linea independiente hasta 1879 en que cambi6 la linea editorial y la cabecera del periodi-
co por la de «brgano del partido constitucional» de Murcia. Respecto de José Marin Ordoénez, el letra-
do publico en 1869 El catecismo del obrero, La repiiblica en Espafia (18732 ed.), y también Recuerdos hustoricos
de Espafia (1883) y, entre otros escritos, unas difundidas Cartas a Don Emilio Castelar (1886).

148. “VELISLA’, «j;jSin nombre!!», en El Imparcial, a. I n. 95, 3/7/1867, p. 4 c. 3. Pseudénimo de
Manuel Silvela de Le Vielleuze (1830-1892), presidente de la RAJL y miembro de la RAE, que fue con-
cejal madrilefio en 1668, senador y diputado en las Cortes; ministro de Estado con Prim en 1869 y fina-
liz6 en las filas conservadoras del partido de Céanovas. (£l Imparcial. Diario politico de la tarde, Madrid
1867-1933).

149. Ibid., enn. 99, 8/7/1867, p. 3 c. 2.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 187



José M. Sevilla

Incluso un chiste demuestra en su fondo comprensible que, para inteligibilidad
del juego retdrico, habria de considerarse la existencia de un expandido en prensa
conocimiento sobre Vico.

III. 1868-1874. RAFAGAS DURANTE EL SEXENIO REVOLUCIONARIO O SEXENIO
DEMOCRATICO

Desde Cadiz a Santoiia ha resonado el grito de Libertad; y unas Cortes
Constituyentes, elejidas por el sufragio universal decidiran sobre los destinos de
la Patria. (Manifiesto de la Junta Revolucionaria el 29 de septiembre de 1868).

Con Vico diriamos que tras los gobiernos heroicos acontecieron los gobier-
nos humanos monarquico-parlamentarios y republicano-populares. Cierto es que
parece que asi sucediera en Espafia. Derrocada y exiliada Isabel 11 (1830-1904),
durante seis afios se despliega en el pais el denominado periodo “democratico” a
través de las experiencias de una sucesion de gobiernos provisionales —a la bus-
queda de un apropiado régimen de Estado— y de la Constitucion de 1869, de la
prueba de una “monarquia popular” constitucionalista —la amadeista (1871-
1873)— y del ensayo de la I Republica democratica federal (1873-1874).

En 1867 muere O’Donnell; y al afio siguiente Narvaez. El 18 de septiembre
de 1868 estalla la revolucidon que, empujada por movimientos obreros y revueltas
campesinas, se activa tras la sublevacion popular en Cadiz del general Topete y el
retorno del exilio del general Prim. A la Revolucion de Septiembre siguid un
ensalzado periodo democréatico. El primer asunto que se plantearon las Cortes fue
la eleccion del régimen de Estado apropiado entre republica o monarquia, siendo
la opcidn segunda la solucidn prevista por el gobierno provisional presidido por el
general Serrano, con el general Prim en el ministerio de la Guerra y con Sagasta
en la cartera de Gobernacion, triada de militares progresistas y hombres fuertes de
la revolucion septembrina. Serrano fue elegido regente del Estado y Prim nombra-
do presidente del gobierno. Las Cortes que aprobaron la Constitucion democrati-
ca de 1869, consagrando las libertades sociales, politicas y civiles, también se
decantaron por la candidatura de Amadeo I de Saboya como rey constitucional, el
cual jurd la Constitucion en enero de 1871, dias después del asesinato terrorista
(1870) de su valedor el general Prim. Durante el régimen de monarquia parlamen-
taria, hasta la abdicacion de Amadeo I, se siguieron en alud seis presidentes de
gobierno, hasta que el 11 de febrero de 1873 las Cortes proclamaron la primera
Republica espafiola, de efimera existencia al darle fin en 1874 el golpe militar del
general Arsenio Martinez Campos (1831-1900). Comienza entonces la Restauracion
borbonica con la entronizacién de Alfonso XII (1857-1885), hijo de la reina
destronada.

188 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

Durante el breve pero intenso periodo radical y democratico, sigue asoman-
do Vico desde paginas de periddicos democraticos. Desde que al inicio del Sexenio el
ministro de Gobernacion —presidente del gobierno tres afios después— liberal-pro-
gresista Praxedes Mateo Sagasta (1825-1903) promulga el decreto de libertad de
prensa sin censuras —que recoge la Constitucion de 1869— y plena libertad de
imprenta, la prensa periodistica adquiere institucionalmente las més altas cotas de
pedagogia civica y de instruccion popular.’>® El nombre Vico también aparece impre-
so en los tipos graficos del periodo revolucionario.

Dentro del agitado clima politico en que todo el mundo parece estar reubican-
dose, en el mismo verano prerrevolucionario y partero de La Gloriosa, Victor Oscariz
y Lasaga publica en el principal diario santanderino un articulo por entregas dedica-
do a la «Filosofia de la Historia», que incluye las opiniones sobre Vico que el catedra-
tico de Retorica habia publicado ya ocho afios antes en La Joven Navarra, aunque
ahora no se ofrece indicacion alguna de ello.'™! ;Hay motivos ocultos para volver a
publicar ese articulo, dentro de este clima politico en que todos estan recolocandose
dentro del nuevo tablero del momento historico? Quizas ese «lugar muy preferente»
que Oscdriz otorga a «la filosofia de la historia [..] iniciada por Vico» sea porque esta
«ha evocado & su fondo todos los grandes problemas politicos y sociales, manifestan-
do por si misma la brillante elaboracion cientifica que caracteriza la época moder-
na».15? Oscariz recoge esa misma idea pocos dias después, al concluir su esbozo sobre
la historia del derecho penal. En dicho apunte histdrico-filosofico relata como algu-
nos grandes acontecimientos en la antesala de la modernidad prepararon el progreso
filosofico y cientifico que «caracteriza nuestra época contemporanea»; a la vez que
destaca la influencia de un largo elenco de «notables jurisconsultos» dentro de ese
proceso, entre los cuales destaca el napolitano porque «Vico aplica al Derecho la teo-
ria historica de la organizacion y origen de los pueblosy».!5* También un editorial de E/
Vigilante, al mostrar el periddico liberal de Gerona su desacuerdo con la opinion del
publicista francés E. de Girardin acerca del estudio de la historia, esgrime que «para
dar nuestro fallo» acerca de la importancia de la historia «deberiamos discutir antes la

150. Dicta Sagasta acerca de la «elevada misiéon de la prensa periodistica» lo siguiente: «Difundir las
luces por este medio, dar a la emisiéon del pensamiento escrito la esfera de acciéon mas ancha, la libertad
mas amplia, es la misiéon de un Gobierno que trate de elevar la instruccion de los pueblos» (Gaceta de
Madrid, a. CCX n. 122, 2/5/871, p. 985; publicacién oficial del gobierno; citacién tomada de P.
PASCUAL, Escritores y editores en la restauracion canovista (1875-1923), Madrid, La Torre, 1994, 1, pp. 30-31).
151. La Abeja Montaiiesa del 12 al 17/6/1868. Sobre la publicaciéon anterior de Oscariz, ahora redita-
da, véase supra nota 107 y ss.

152. Ibid., a. XII n. 135, 12/6/1868, p. 2 cita c. 4. Vid. referencias a Vico en p. 3 c. 1 del siguiente n.
137 correspondiente al dia 15 de junio.

153. «Bosquejo sobre la historia del derecho penal» (Conclusion), en tbid., n. 142, 20/6/1868, p. 2, cita
c. 2.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 189



José M. Sevilla

teoria de la historia desde Vico y Bossuet, hasta Gratry y Vera».1* Mas no solo en
referencia a doctrinas, sino a figuras —como la del egregio napolitano, sinénimo de
grandeza intelectual y gloria eterna a pesar de haber vivido ignorado—,'ss se hace
necesaria la redefinicion de la teoria historica. En el reputado semanario ilustrado E/
Museo Universal, Salvador Costanzo (1804-1869) resefia in extenso el libro de
Vicente Mortillaro Reminiscenze dei miei tempi. En una exaltacion de mediterranei-
dad en filosofia, el historiador palermitano asemeja aspectos de la vida del Marqués
de Villarena (1806-1888) con la del autor de la Ciencia Nueva, no dudando en aline-
ar al primero «al lado de Vicoy.156

Por las mismas fechas en que algunos —como hemos visto en el periodico
montaiiés— hacen guifios a Vico, los integristas neos de El Pensamiento Espariol
abiertamente se declaran «enemigos mortales» de todo el linaje de autores que
«corrompen el corazon y degradan la inteligenciay», segiin reconocen a proposito del
reproche que les habia regalado el combatiente progresista Las Novedades. Este dia-
rio republicano radicalista puso por escrito que: «Los neos son enemigos de
Quintana, de Voltaire, del conde de Aranda, de Feijoo, de Llorente, de Vico, de
Krause; etc. etc., difundidores de la luz, de la ciencia». Con lo que se evidencia la
consideracién sobre Vico como un fanal de ciencia y modernidad, y ademas se corro-
bora la asuncidén de su figura a las filas de clasicos aliados para el progresismo.
Actitud ante la que responden los neos confirmando esta imagen de Vico: «En efec-
to, nada hay mas natural ni mas l6gico. Salvo de Feij6o, de todos los demas que cita
Las Novedades somos enemigos mortales».!'s” Queda manifiesto que los redactores
del «Diario cat6lico, apostédlico y romano» —segun reza en la cabecera— se decla-
ran adversarios de Vico. Esta enemistad evidente se mantiene en la novela, publica-
da por entregas en el mismo diario, del presbitero-periodista José Salamero y
Martinez (1835-1895), titulada «Eberhardo o El pensador de la Germaniay». Ya en el

154. El Vigilante. Periddico Liberal de Gerona, a. I n. 27, 15/5/1870, p. 1 ¢. 2. Organo del Partido
Liberal provincial, se publicé entre 1870-1871.

155. Resulta comtn y muy frecuente encontrar sefialado en prensa la indicaciéon micheletiana de que
ha sido un autor “desconocido” en su propio tiempo y solo reconocido y reivindicado en el s. XIX. Por
ejemplo, Vico es para el jurista e historiador zaragozano —republicano democrata y senador durante
el Sexenio— Manuel Lasala (1803-1874), «uno de aquellos que [...] vivieron ignorados» (La Paz de
Murcia, a. X1, 2/3/1868, p. 2, c. 4.).

156. S. CoSTANZO, «Reminiscencias de mis tiempos», £l Museo Universal, a. I n. 18,2/5/1868, p. 139
c. 2 (cfr. El espegjo de la época, cit., pp. 108 y 165-168). El Museo Universal, Periédico de ciencias, literatu-
ra, artes..., Madrid 1857-1869.

157. El pensamiento espafiol, a. IX n. 2.584, 13/6/1868, p. 2 c. 3. El periédico Las Novedades (Madrid
1850-1872), fundado por el editor radicalista Angel Fernandez de los Rios, pas6 en 1857 a la propie-
dad de Nemesio Fernandez Cuesta, periodista republicano y redactor de La Discusion, afin al progresis-
mo radical. Las Novedades fue uno de los firmantes del manifiesto madrilefio del 29 de septiembre de
1868 celebrando la caida de la monarca y haciendo un llamamiento popular a la tranquilidad y el
orden. Tuvo entre sus colaboradores principales a figuras como Pérez Galdoés, Ganovas, y Castelar.

190 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

Prélogo declara que en sus paginas se encontrara «lo que se necesita en estos tiem-
pos»,158 a saber: «la necesidad de proclamar hoy la filosofia del 6rden».!s Los ata-
ques desde la prensa reaccionaria a «toda esa plaga de filosofos que la historia nos
presentara siempre como los que han hecho retardar el proceso de la verdadera cien-
cia»,'% no finaliza al vencer la Revolucidn, sino que continiian en confrontacion con
esta y con su proceso prorrepublicanista. También Vico es citado a veces en criticas
y ataques a “La Gloriosa”, tal que, de un modo u otro, lo que se manifiesta es que en
este ambito de beligerancia en torno a la modernidad resulta casi una marca, ya sim-
plemente, «la palabra Vico». Asi, v. gr, La Epoca reproduce, aprovechando el efec-
to bumeran, un articulo del periddico republicanista unitario £/ Pueblo'®' donde —a
proposito de Olozaga, Sagasta, y Rivero— se lee:

Nadie diria sino que los revolucionarios en comision de esta revolucion in
articulo mortis, que se llamo gloriosa en su infancia y apenas puede llamarse
infortunada en su senectud, se han propuesto ensayar en el gobierno de
Espafia aquella famosa teoria de Vico, cuya sintesis cabe toda entera en esta
frase: la—ritorno.19?

Es el animo de ese periddico republicano «aludir con la palabra Vico» a «las
veleidades de la fortuna» que han puesto a la res publica en manos de los «progresis-
tas resellados»,'® que funcionan mas como «doctrinarios prudentesy» —propio, qui-
zas, de «una situacion a la moderada como la de 1858»— que como «demdocratas vic-
toriososy» —propio en la «situacion revolucionaria como la de 1870»—, amarrados «a
ese nuevo lecho de Procusto que se llama la democracia monarquica ¢ la monarquia
democrdtica; [...] jPobre revolucion! Y jpobre Espafia!» 164

158. El pensamiento espaiiol, a. IX n. 2.575, 2/6/1868, p. 2 c. 2. «...] podremos desentrafar algo de lo
que todavia es un misterio en los grandes sucesos y cataclismos que hemos visto y vemos en muchas
partes de Europa ...» (ibidem). Salamero, tio del que sera notorio krauso-institucionista y regeneracio-
nista tras el Desastre del ‘98, Joaquin Costa (1846-1911), estuvo vinculado a varios diarios catélicos
(incluso fundé E! Espiritu Catélico), compaginando su actividad intelectual con una altruista dedicaciéon
a las personas mas necesitadas.

159. lbid., a. IX n. 2.614, 20/7/1868, p. 2 c. 4. «El filésofo napolitano Juan Bautista Vico pintaba la
metafisica en una hermosa matrona con alas en la cabeza, que descendia del cielo a la tierra y volaba
de la tierra al cielow, escribe Salamero (ibidem).

160. /bid., c. 2.

161. Cfr. HARTZENSBUCH, Apuntes para un catdlogo de periddicos madrilefios desde el afio 1661 al 1870, cit., p.
196. Fundado en 1860 por Eugenio Garcia Ruiz, £/ Pueblo permanecié cerrado —por orden de
O’Donnell— desde 1866 hasta su reapertura tras la Revolucion, publicandose durante todo el Sexenio
Democratico hasta la suspensién por el golpista Martinez Campos de los periédicos republicanos.
162. La Epoca, a. XIII n. 7.057, 15/9/1870, p. 1 c. 3. [No se lee bien la particula que antecede al
guion. |

163. lbidem.

164. lbid., c. 4.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 191



José M. Sevilla

Si las ideas de Vico, o la identificacion de su obra con la Filosofia de la histo-
ria y de la humanidad, o simplemente su nombre (lo que contiene y alude esa marca
que es «la palabra Vico») avalan el reproche de E/ Pueblo hacia la dejacion de los
principios revolucionarios, también sirven, a su vez, de aval en la prensa republicana
federal. Asi, por ejemplo, sucede en el 6rgano federalista balear EI Menorquin, diri-
gido por Bernardo Féabregues y Sintes, en cuyo numero 160 (1870), al enmendar un
suelto del periodico La Cronica de Menorca y aplicando la doctrina viquiana del
corso-ricorso de las naciones, defiende la tesis historiografica de que la rendicion del
reino nazari de Granada, en 1492, histéricamente no se debié en concreto al senti-
miento religioso catdlico de sus conquistadores (no menos que, en cambio, al «espi-
ritu de nacionalidad y de progreso»), puesto que tal rendicion «se hubiera realizado
mas tarde sin el concurso de la sotana. Sirvenos de criterio para emitir esta opinion La
Ciencia nueva de Juan Bautista Vico».1%5 Del mismo modo, y sirva el caso de otro
ejemplo de Vico como ‘criterio’, en un largo articulo de Francisco de Borja Pavon
(1814-1904) dedicado al doctor y académico sevillano Luis Segundo Huidobro y
Leygoni¢ (1829-1866) con motivo de la publicacion por la Real Academia Sevillana
de Buenas Letras en 1870 de sus Obras escogidas, también en este caso, aunque moti-
vado por una critica a la que achacan ser su «Escuela Ciclicay, vuelve el nombre Vico
al Diario de Cordoba y en primera plana, en la resefia del articulo «Introduccién
General al estudio de la Historia» (1860), que el joven profesor de la Universidad lite-
raria hispalense explicaba para comenzar su asignatura de Historia Universal, tratan-
do «con la razon y la fé» de «esclarecer el campo oscuro de la Historia». Pavon, uno
de los fundadores del periddico cordobés, resume que esa Introduccion se plantea al
estudiante, lo mismo que al lector: «Condenando la Escuela de Juan B. Vico, como
contraria al progreso; y la de una perfectibilidad ilimitada, como incompatible con la
decadencia primitiva y actuales condiciones del hombre».1%¢ No recoge Pavon, en

165. El Menorquin, a. Il n. 160, 12/2/1870, pp. 2-3; cita p. 3 c. 1. La cabecera del periédico (Palma de
Mallorca, 1869-1874) esta flanqueda por los esloganes «jNo mas reyes!» y «jViva la Republical». El dia-
rio mahonés La Crénica de Menorca (1870-1873), fundado por el sacerdote Lorenzo Pons, polemizé con-
tra el republicanismo masoén y anticlerical del impresor-director de £/ Menorquin, Bernardo Fabregues.
166. Duario de Cérdoba, a. XXII n. 6.191, 30/3/1871, pp. 1-2; cita p. 1 c. 5. Doctor en Filosofia y en
Derecho, Huidobro fue un reconocido Jurlsconsulto poeta, escritor y académico. En el libro citado,
objeto de la resefia, escribe textualmente en el Prologo el Director de la RASBL, José Fernandez-
Espino: «Juan Bautista Vico en su CIENCIA NUEVA 6 sea la llamada Escuela Ciclica, Viene desde luego
a ser objeto de sus investigaciones. Si bien [Huidobro] admira la profundidad de pensamiento del
docto italiano, rechaza con indignacion su doctrina, segun la cual esta condenada la humanidad a
desenvolverse en un circulo de hierro [...], de esa nueva rueda de Sisifo en que Vico coloca a la huma-
nidad [...]. Tiene grandisima razon: los adelantos en las Ciencias, y el progreso humano, son constan-
te negacion de la desconsoladora ensefianza de Vico.» (L. S. HUIDOBRO Y LEYGONIE, Obras escogidas,
Sevilla, RASBL, 1870, Prologo de J. Fernandez-Espino. Cfr. la cita en p. XXXIX del Prélogo). La
Escuela Ciclica «de Vico sujeta al hombre 4 un destino fatal, sin esperanza de progreso» (ibid.,
Prologo, p. XL)).

192 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

cambio, la apreciacion que parece que siente y muestra Huidobro por el napolitano;
asi mostrada, por ejemplo, cuando expresa el académico en el § 8 de la citada
«Introducciény lo siguiente:167

Juan Bautista Vico fué el iniciador del estudio filoséfico de la Historia bajo el
aspecto puramente humano, y bien pudo en este concepto anunciar sin arro-
gancia sus ensayos bajo el titulo de la Ciencia nueva; por mas que fuese poco
afortunado en la idéa dominante de su sintesis. Desde entonces este ramo del
saber humano ha ido sucesivamente elevandose al primer lugar en el orden
cientifico.168

En «Los enciclopedistas. — La ciencia nuevay, IV parte ofrecida por F.J. Moyal!®
de su De la Historia con relacion al Derecho, publicada en el quincenal La América,'™

167. Publicado en la Revista de Ciencias, Literatura y Arles, t. V1, Sevilla 1860 (cita a Vico en p. 201; cfr.
la segunda cita en pp. 641-642). La Revista, fundada por M. Caifiete y J. Fernandez-Espino, fue publi-
cada entre 1855 y 1860.

168. L.S. HUIDOBRO, Obras escogidas, cit., p. 358. Segiin Huidobro, las principales doctrinas sobre la
evoluciéon de la humanidad pecan por exceso o por defecto en su creencia del progreso; o, en sus pro-
pias palabras, si no como «la escuela de Saint-Simon, que suefia con una edad de oro futura y con la
ilimitada perfeccion del género humano», entonces «como la de Vico, que supone que éste gira en un
circulo cerrado, donde al cabo de cierto nimero de pasos vuelve al mismo punto de donde partié» (gp.
cit., p. 171). Huidobro reduce a tres las diversas escuelas filosofico-historicas, que son las que aparecen
en el libro. Entre ellas: «La primera debe su origen a Juan Bautista Vico, y nos atrevemos 4 proponer
para ella el nombre de Escuela ciclica, porque su caracter distintivo consiste, en considerar el movi-
miento de la Humanidad como efectuandose en un circulo cerrado, de cambios sucesivos que se repro-
ducen, pero sin verdadero progreso. Dificil es malgastar mas talento, ingenio mas claro, imaginacion
mas rica, fuerza de induccion mas poderosa, en el desarrollo de una teoria arbitraria, estéril, descon-
soladora para el hombre, y ofensiva para la Providencia, que los que el célebre autor de la Ciencia Nueva
prodiga, esforzandose por demostrar que los pueblos estan fatalmente condenados 4 pasar del régimen
patriarcal 4 la oligarquia, de ésta 4 las luchas demagogicas, contenidas después pasajeramente por el
despotismo, para sumergirse al fin en una corrupcion sin freno y sin remedio, hasta que unas hordas
invasoras renueven aquella civilizacion gastada y descompuesta, con el aluvion asolador de la barba-
rie. En presencia de esta eterna y dolorosa rueda de Sisifo, la inteligencia se abate, el corazon se con-
trista, y se siente uno tentado 4 gritar a las generaciones, que se agitan anhelantes de mejorar sus con-
diciones morales y materiales, la terrible frase escrita por Dante 4 la entrada de su Infierno: Dejad toda
esperanza.» (Ibid., p. 364; cfr. p. 440.)

169. Se trata de Francisco Javier de Moya, relacionado con Nemesio Fernandez Cuesta, Eduardo
Asquerino, Nicolas M. Rivero y Manuel Seco de Luna, entre otros, en el comité central del Circulo de
la Unién elegido el 15/8/1854 (Circulo que llamé la atencién de K. Marx en La Revolucion en Espaiia);
y relacionado con la llamada “generacion democratica de 1868 y con el papel propagandista de La
América. Cfr. L. LOPEZ-OCON, Biografia de “La América”. Una crénica hispano-americana del liberalismo democrd-
tico espaiiol (1857-1886), Madrid, CSIC - Centro de Estudios Historicos. V° Centenario del Descubrimiento
de América, 1987, p. 34.

170. Aunque podria considerarse “revista”, la publicacién se tiene a si misma por «periddico, que se
publica en Madrid los dias 13 y 28 de cada mes» con dos ediciones, una para Espafia y otra para
América, de unas dieciséis paginas. La América. Crénica hispano-americana se publicé en Madrid desde el
8/3/1857 hasta, al menos (segin la nétula de la HD de la BNE que lo resefia), el 13/7/1886; funda-
do y dirigido por el periodista y diplomatico Eduardo Maria Asquerino Garcia (1824-1881), de tenden-
cia liberal progresista, y desde 1870 dirigido por Victor Balaguer.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 193



José M. Sevilla

difusor de ideas demdcratas y liberalistas emanadas de la revolucion liberal de
1854,171 el autor realiza una loa del enciclopedismo constructor histérico de moder-
nidad asi como de los filosofos enciclopedistas, en especial de Voltaire, «que dio
nombre & su siglo y dirigi6 el asombroso movimiento intelectual de la Enciclopedia»
y «cred también con sus obras la escuela filosofica historicax.17?

Tras el sentido relato sobre los enciclopedistas, Moya pasa a narrar pros y
contras del efecto de la ciencia nueva de Vico sobre la Filosofia de la Historia, en la
que el napolitano se encuentra ubicado «entre los buenos maestrosy». Damos a conti-
nuacion reescritura a la media columna que, aunque extensa, no deja de resultar una
evidencia de la importancia otorgada a Vico, presentandolo codo a codo con los filo-
sofos franceses en el progreso «inmenso» que ha supuesto desde entonces situar el
«bienestar» de la humanidad como central y principal «objeto de la historiay.

Escribe Francisco Javier Moya:

Es una observacion digna de estudio, que si la filosofia del siglo ultimo contem-
poriz6 de algun modo con ciertas preocupaciones, produciendo incertidumbre
en las teorias ¢ inseguridad en las opiniones, no por eso fue ménos bienhecho-
ra y decisiva su intervencion en el terreno de la politica, de la religion y de la
historia. Era necesario la negacion en todo antes de crear, y solo asi pudo con-
cebirse el espiritu nuevo de progreso, que impele a las modernas generaciones
hécia una organizacion universal en la armonia de los derechos y deberes.

Y continta diciendo el escritor democrata:

Cundi6 el ejemplo por las naciones cultas, ventajosamente en Inglaterra,
donde Gibbon publicé su incomparable Historia de la decadencia y de la
caida del imperio romano, que termind en 1788, engastando esta preciosa
joya en la diadema con que la Gran Bretafia se ostenta reina de la libertad del
pensamiento, y con notable adelanto en Italia, la patria universal de las artes
y las letras. La ciencia nueva, de Juan Bautista Vico, elevo la historia al més
alto grado de generalidad, proponiéndose por asunto examinar las leyes que
determinan los fenomenos de la civilizacion. Tambien formo6 escuela tan dis-
tinguido escritor, colocandose entre los buenos maestros de la filosofia de 14
historia, por ser el primero que procurd saber, no solo cuanto ha sido y es, sin6

171. «Llega la hora final del bienio con la derrota de los progresistas y los demdcratas y se inicia la
etapa de la contrarrevolucion. // Pocos meses después, en pleno gobierno reaccionario de Narvaez,
nace La América como un medio de expresion de los derrotados en julio de 1856.» Asi describe Leoncio
Lopez-Ocon el acontecimiento de La América (medio surgido, al igual que £/ Museo Universal lo hace el
15 de enero en ese mismo ano, como efecto de una burguesia expansiva, cosmopolita y universalista,
que salta desde la vieja Europa a la joven América), dedicandole al «poder o instrumento cultural bur-
gués» un interesante capitulo inicial de su citado estudio: cfr. L. LOPEZ-OCON, op. cit., cap. I «La América,
un simbolo de la Espafia moderna de 1857», pp. 27-58.

172. F.J. MoYA, «De la Historia con relacién al Derecho. IV. Los enciclopedistas. — La ciencia nueva», La
América. Crénica hispano-americana, afio XIV n. 14, 28/7/1870, pp. 9-10; sobre el movimiento enciclope-
dista, p. 9 cc. 3-4yp. 10c. 1.

194 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

del modo que debe ser. El fue quien perfeccion6 maés la critica, viendo tnica-
mente ideas, simbolos vivos, donde otros habian hallado personajes y semi-
dioses. El grande y deporable error de Vico consiste en trazar 4 la humanidad
un circulo vicioso y fatal, dentro del cual creyd que estaba condenada & girar
eternamente, de las edades barbaras & las civilizadas y de estas a las primeras,
imagen y representacion de Tantalo, cuya sed de justicia no habia de verse
nunca satisfecha; pero no obstante las aberraciones 4 que ha dado ocasion este
sistema, que acusaba 4 Dios de impotente y cruel, como los neocatolicos,
blasfemando contra la santidad de su pensamiento de 6rden, perfectibilidad y
armonia, revelado en toda la naturaleza; y aun cuando ese método, dialéctico
antes de Guttenberg, que hizo imposible el retroceso de su descubrimiento,
que rompid el circulo, no se aproximaba ni al fin ni con mucho, propendia con
todo 4 encontrar la verdad, marchaba hécia ella con firme paso y tan profun-
da prevision, que puede decirse de este autor, lo mismo que de sus contempo-
raneos los enciclopedistas, que iba asido 4 la fimbria del porvenir.

F.J. Moya.l”

En el periodico de izquierdas y federalista La Independencia, un tercer capitu-
lo dedicado al politico italiano del Risorgimento, G. Mazzini (1805-1872), sirve de
ocasion para destacar la poderosidad de Vico y su influencia en las ideas del genovés.
Centrado en el “Mazzini revolucionario”, esgrime el historiador, escritor y politico
catalan Salvador Sanpere y Miquel (1840-1915), autor del articulo, la siguiente argu-
mentacion, que contiene una referencia clara no solo a la Scienza nuova sino también
a uno de los principios elementales del De Uno —terna antropologica clave del
viquiano Diritto Universale—, «nosse, velle, posse»:

Mazzini [...] se afana estraordinariamente en el estudio de la filosofia de la
historia. Y como quiera que en sus tiempos imperase Vico, bien pudiéramos
decir que este causo gran influencia en sus ideas. Pues en Mazzini se halla
confirmada aquella trilogia de saber, querer y poder, [...] y por otra parte en
Vico es en donde se demuestra la accion de Dios de todos los siglos de todos
los pueblos, la providencia en la que tanto confio y esper6.!74

Un Vico, por tanto, que no solo aparece en este periddico “Democratico
Republicano Federal” como mero espiritu influyente en el animo revolucionario de

173. Ibid., p. 10 c. 2.

174. «Mazzini. lIl», La Independencia, a. 11 n. 745, 24/3/1872, cita pp. 1.796-1.797. El periddico fue
compuesto en Madrid (1871-1875?) con los ex-redactores de El Independiente quienes siguieron defen-
diendo los «principios democratico-republicano-federales». Uno de los ex-redactores firmante de la
advertencia «Al Pablico» en el n. 1 de La Independencia (2/2/1871, p. 1), es Salvador Sanpere: activista
republicano, seguidor de Castelar y de Pi Margall, fue diputado en el Congreso durante el Sexenio
Democratico, director de la Revista de ciencias histéricas y miembro de varias academias. José Luis Abellan
destaca la condicién krausopositivista de Sanpere y su amistad con Salmerén, que epilogd una de sus
obras (J.L. ABELLAN, Historia Critica del Pensamiento Espaiiol, t. VI (I), Madrid, Espasa-Calpe, 1988, pp.
129-130; y pp. 83-84).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 195



José M. Sevilla

Mazzini; sino, también, como aquel que por si mismo destaca, frente a tantas impos-
turas filosofico-historicas que brotan por doquier, como maestro escritor de historia.
Asi lo ensalza Sanper. Y asi se desprende de la rafaga que cruza una resefia —obra
del mismo Sanpere— de una obra del prehistoriador y paleontdlogo Juan Vilanova y
Piera (1821-1893), «apostol de la ciencia prehistorica en Espafia», donde el egregio
resefiador manifiesta que hay que reducir pedagogicamente el nimero de quienes
«ignoran o aparentan ignorar que Vico, Montesquieu, Heger [sic], Herder y Laurent
han escrito sobre historia y sobre cémo debe escribirse la historiax.7s

Incluso cuando esta pequefia historia de dos afios que vive la Primera
Republica espaiiola (entre su proclamacion el 11 de febrero de 1873 y su derroca-
miento el 29 de diciembre del afio siguiente) manifiesta circunstancias o trances mas
criticos de lo normal, en las cajas tipograficas de las imprentas se compone el nom-
bre de Vico, por activa o por pasiva. De este modo, cuando La Epoca analiza el
momento critico de los adversarios radicales (intentando estos defender la situacion
politica mediante la afinidad e identificacion entre el presidente de las Cortes, Rivero,
y el presidente del Gobierno, Ruiz Zorrilla), el diario monérquico articula una puesta
en claro con las observaciones y comentarios de otros peridodicos (en este caso con-
creto con La Politica, La Correspondencia y El Diario Espariol) y extrae del comien-
zo de este ultimo unos parrafos en que E/ Diario Esparniol'’® pretende examinar la
razon por la que sigue persistiendo la actual situacion politica a pesar de tantos con-
flictos como rodean al gobierno de Ruiz Zorrilla, cuando solo uno de ellos ya habria
bastado para derribarlo. ;Cual es el astuto porqué oculto de esta continuidad? ;Donde
se encuentra la razon sobre la que pivota el sostenimiento de tan manifiesta precarie-
dad? Segun apunta La Epoca:

Hé aqui la singular esplicacion que El Diario Espariol se da & si mismo:
“Nosotros creemos en la filosofia de la historia, no solo porque algo hemos
leido a4 Vico y oido a Castelar cuando Castelar era ministerial timido, sino
porque hay sucesos que no se esplican cuando se niega la voluntad divina de
la Providencia. ;Hubiera habido jamas un Parlamento como el actual, & no
decidirlo el Sumo Director invisible de la humanidad?”17’

175. S. SANPERE, «Origen, naturaleza y antigiedad del hombre. Obras de J. Vilanova», La
Independencia, a. I n. 791, 20/4/1872, cit. p. 2.359. No hemos hallado referencia a Vico en la referida
obra de Vilanova, objeto de la recensién por Sanpere.

176. Publicado en Madrid a diario entre 1852 y 1870, el Diaro Espaiiol fue un periédico simpatizante
de la Unién Liberal, dirigido en sus comienzos por el periodista gaditano y diplomatico Manuel Rancés
y Villanueva (1824-1897).

177. La Epoca, a. XXIV n. 7.359, 19/11/1872, p. 2 c. 3. En el mismo periddico se halla, en la p. 4 del
numero 7.143 de 3/4/1872, una referencia a Vico en una esquela promocional del libro La Moral y la Ley
de la Historia, por A. Gratry inserta entre anuncios de delicatessen y de botica. Flashes instantdneos como el
anterior, que no merecen gran atenciéon, también son frecuentes, p.e. en una menciéon sobre Homero

196 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

Cree el El Diario Espariol que la situacion politica de la nacion dura porque el
designio heterogonico de la Providencia es —de conformidad con la doctrina de
Vico— que cuando caiga el gobierno «debe llevarse, cuando se vaya, hasta la misma
raiz enfermiza de su advenimiento».!”® EI mismo periodico publicara a los tres meses
la abdicacion del monarca constitucional Amadeo 1. No deja de resultar llamativo el
hecho de que, a proposito de la critica situacion de gobierno de Espafia, estando ya el
«republicanismo auténtico del 73»17 con el frente abierto de la tercera Guerra Carlista
y a las puertas del golpe de Estado de Pavia, advertimos cdmo la prensa, sea liberal o
progresista, o bien por el contrario reaccionaria y decididamente antirrevolucionaria,
se acuerdan de Vico y del supuesto —y de la muy publicitada metafora— del férreo
circulo de hierro de la historia. Coincidiendo con el tercer aniversario de la
Revolucion, el diario politico constitucional EI Gobierno describe un momento en que
el avance armado del carlismo coloca «la libertad al borde del abismoy, y frente a este,
entonces, la decision de «gran parte de la sociedad espafiola» planteada por «la opi-
nion liberal y sensatay» de resolver lo antes posible el problema ontologico-politico de
ser o no ser, que, a pesar de lo que diga el absolutismo, «constituye la inteligencia y
el movimiento, la vida y el nervio de la Espafia contemporaneay,'8 tanto frente a los
«fanaticos absolutistas» como también de cara al «desenfreno de los piratas cantona-
les», asi como de quienes hipocritamente aspiran «a la tirania del tumulto».!8! Ante el
pesimismo de los hechos histdricos aplica el periddico, como tantos otros, la formula
magistral de filosofia de la historia:

No creemos nosotros en los circulos fatales de Vico, y como es consiguiente
no podemos creer tampoco en el regreso fatidico del absolutismo: es una ins-
titucién proscrita, muerta en nuestra patria. Pero la opinion general, aunque
no se forma por las teorias de Vico, de Maquiavelo ni de Hobbes, ni se detie-
ne a medir con el compas de una lenta reflexion el curso de las leyes histori-
cas, lo que observa es que se pretende estrellarla sin piedad ni misericordia
entre el choque de dos barbaries, igualmente iracundas y vandalicas; de dos
barbaries que en el ultimo tercio del siglo XIX se atreven 4 manifestarse, 4
exponerse todavia sin sonrojo a las miradas de Europa.!82

(ACTEON, «Cartas parisienses», La Epoca, a. XXVIn. 7917, 19/6/1874, p. 2, c. 1), o en relacién con la
popular ediciéon francesa de 1837 de la Filosofia de la Historia de Vico por Jules Michelet (M. URRABIETA,
«Revista de Paris», El Correo de Ultramar, t. XLII, a. XXXIII n. 1.103, 12/3/1874, p. 6° [p. n. 166], c. 2).
178. Ibidem.

179. Historia de Espafia, dirigida por M. Tufién de Lara, cit., p. 278.

180. «Ser o no ser», en El Gobierno, a. I n. 245, 16/9/1873, cita p. 2 c. 1. El periddico constitucional-
liberal se public6 en Madrid durante los afios 1872-1874; como muchos otros, periddico de corta exis-
tencia relacionada directamente con el advenimiento y final de la Republica Espaiiola.

181. Ibid, c. 2.
182. Ibid., c. 1.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 197



José M. Sevilla

El clarividente articulo respecto de los dos siglos europeos que seguiran circu-
lando —al igual que en la teoria de Vico— entre ‘las dos barbaries’, atiende —como
se ha podido apreciar— a la doctrina viquiana de la barbarie (tanto la del “sentido”
como la de la “reflexion”), el cual reproduce a los pocos dias en portada el diario libe-
ral de Alicante E/ Constitucional,'®3 que acto seguido arremete contra una atribuida
indolencia del presidente Castelar ante la delicada situacion. Al progreso de las fac-
ciones carlistas que tanto preocupa a E/ Gobierno ya se habia referido antes, en pare-
cidos términos y con razon, el diario liberal La Prensa en su articulo «Los carlistas y
la situaciony, y que acto seguido reproduce el ‘neocatolico’ La Regeneracion hacien-
do valer el contenido en sus procarlistas paginas.!$* Vaticina La Prensa:

Es incuestionable que se acerca la gran crisis, y si no estamos apercibidos
todos los que amamos la causa de la libertad, podra suceder que el absolutis-
mo se entronice de nuevo en nuestra patria. Hemos recorrido el famoso circu-
lo del pensador italiano Vico. ;Volveremos 4 empezar? No podemos contes-
tar & esta pregunta mas que con un vergonzoso jquién sabe! Meditelo bien el
Sr. Castelar.!85

La Nacion avisa cuando define a «los carlistas o neocatolicos» como «comu-
nes enemigos de toda la familia liberal».!8¢ No seria de extrafiar que, barruntando lo
que estaba por llegar el 30 de diciembre de 1873, mas de un progresista hubiese que-
rido pensar, como los republicanos liberales que, al igual que en Francia, se camina-
se una marcha liberal hacia la «proclamacion definitiva de la republica», guiada aun-
que fuese por una mano oculta providente:

La marcha de los acontecimientos es inevitable; hay una sabia fatalidad en
todo, como decia Vico, el gran historiador.18”

Aunque la doctrina del napolitano no salvo la caida de la Republica ni evito la
Restauracion mondrquica; si se dio constancia de su teoria dindmica de las modifica-
zioni, como las de la mente, también en las formas de gobierno. Tampoco fue salva-
da la I Republica por la circularidad idealista de la historia del prusiano Hegel, cuya

183. 2° época, a. VIII n. 1.641, 19/9/1873, p. 1.

184. La Prensa, a. I1l n. 811, 6/12/1873, p. 2; y La Regeneracion, a. XX n. 6.568, 9/12/1873, p. 3. El
periddico liberal La Prensa se publicé en Madrid entre 1872 (sali6 el 1 de enero) y septiembre de 1875,
organo del Partido Constitucional, segin reza ademas en la cabecera; y el catdlico y tradicionalista car-
lista La Regeneracion en Madrid de 1860 a 1873.

185. La Prensa, ibid., p. 2 c. 3y p. 3.

186. La Nacion, a. X n. 2.335, 21/3/1873, p. 2.

187. Ibid., p. 3, col. 1.

198 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Rafagas de Vico en la prensa diaria espaniola del siglo XIX. (1840-1874)

filosofia redentora fue diseminando Castelar en sus misiones académicas. Asi define,
el 1 de marzo de 1874, el sabio gaditano La filosofia del Progreso sin mas: «La ver-
dadera filosofia del progreso es la filosofia de Hegel.» Y lo es para Castelar porque
«ningun sistema da, como el sistema hegeliano, al movimiento daléctico de las ideas
fuerza bastante para remover desde las inmensas moles del universo, hasta las secu-
lares instituciones de la sociedad». Porque su sistema «contiene la eterna sustancia del
progreso. Hegel es el filosofo por excelencia del movimiento progresivo.» Con estas
palabras inauguraba el nimero 1 de la Revista Europea'®® quien dos meses antes habia
sido presidente del poder ejecutivo de la I Republica Espafiola,'® ya a las puertas del
29 de diciembre de 1874.

[Se continuara]

Alegoria de la I Reptiblica Espafiola
(1873). “La Nifia Bonita”, publicada
a colores en La Flaca, revista humo-
ristica-satirica, liberal y republicana,
el 6 de marzo de 1873. Dibujo del
artista barcelonés Tomads Padrd
Pedret (1840-1877).

188. E. CASTELAR, «La filosofia del progreso», Revista Europea, afio I n. 1, 1/3/1874, pp. 1-6; citas p.
1. (El articulo se contintia en el n. 2, de 8 de marzo, pp. 33-40).

189. Emilio Castelar fue presidente del gobierno desde el 7 de septiembre de 1873 hasta el 3 de enero
del afo siguiente, terminando de ser también diputado en las Cortes (miembro desde 1869) hasta su
nueva elecciéon en 1876 (y ya hasta su muerte, el 25 de mayo de 1899). Castelar habia ostentado los
cargos, también durante la Republica, en 1973 de Ministro de Estado y a continuacién de Presidente
del Congreso de los Diputados.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 199






11

COMUNICACIONES
Y
ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS






Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo — Reflections on Cosmopolitism and Hispanism — Riflessioni su Cosmopolitismo e Ispanismo —
D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.10

REFLEXIONES SOBRE COSMOPOLITISMO
E HISPANISMO. A PROPOSITO DE UN LIBRO
CON 27 PERSPECTIVAS

George Ledn Kabarity
(EE.UU.)

RESUMEN: Relatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosofico hispanico (Madrid, ed. Dykinson SL, 2021) retine
cerca de una treintena de conferencias acerca de diversos temas que tocan muy de cerca aspectos relacionados con
algo que podriamos llamar /o hispano. Qué caracteriza a eso hispano se puede ir sacando en claro al tiempo que uno
se sumerge en la apasionante lectura del libro: desde la razon poética de Zambrano, pasando por la cuestion de la
esclavitud en Espaia, por la consolidada tradicion de los médicos filosofos de la talla de Andrés Laguna, hasta la
picaresca como género que mejor define a la literatura en espafiol: un género que se centra en la figura del picaro,
un individuo desencantado con la realidad y que tiene que hacer uso del ingenio para sobrevivir en el mundo a veces
tan cruel en que vivimos. Ese mismo ingenio nos llevara a poner sobre la mesa una propuesta genuinamente hispa-
nica, que hace referencia a una categoria en la que cristaliza, se concreta y alcanza sus maximas potencialidades la
hispanidad: el cosmopolitismo. Reflexionamos a proposito de algunas de estas contribuciones.

PALABRAS CLAVE: cosmopolitismo, hispanismo filosofico, ingenio, picaro, médico, realidad.

ABSTRACT: Relatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosofico hispanico (Madrid, ed. Dykinson SL, 2021) gat-
hers nearly thirty lectures on diverse topics that closely concern certain features related to what we could call /o
hispano. What best characterizes lo hispano can be made clear throughout the fascinating reading of the book:
beginning with the poetical reason of Maria Zambrano, towards the question of slavery in Spain, the renowned tra-
dition of doctor-philosophers such as Andrés Laguna, until the picaresca as the genre that best characterizes the
literature in Spanish: a genre that articulates itself around the character of the picaro, an individual disappointed
with reality and who makes use of his wit (ingenio) in order to survive in such a cruel world as the one he lives in.
This ingenio will allow us to put forth a genuinely Hispanic proposal, which refers to a notion in which the
Hispanidad reaches its peak: cosmopolitism. We reflect on some of these important contributions.

KEY WORDS: cosmopolitism, philosophical Hispanism, wit, picaro, doctor, reality.

Relatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosdfico hispdnico, P. BADILLO O’FARRELL, GRISTINA HERMIDA
DEL LLANO, MIGUEL A. PASTOR PEREZ, JUANA SANCHEZ-GEY VENEGAS, JOSE M. SEVILLA FERNANDEZ
(Eds.). Madrid, Ed. Dykinson, 2021. ISBN 978-84-1377-580-7. Pags, 371.

El texto ofrecido por el Autor para su publicacion en la Revista ha pasado la revision critica por pares ciegos. En plataforma OJS:
ingresado 19/12/2021 y aceptado 31/12/2021.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.L. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.10 [203]
© George Le6n Kabarity, 2021



George Leon Kabarity

elatos de cosmopolitismo en el pensamiento filosofico hispdnico es un

compendio de conferencias impartidas por profesores universitarios de

todo el mundo con ocasion de las XIV Jornadas Internacionales de

Hispanismo Filosofico organizadas en la Facultad de Filosofia de la

Universidad de Sevilla en el mes de abril de 2019 por la Asociacion de
Hispanismo Filosofico y la propia Facultad de Filosofia. Los editores del volumen,
salido de las prensas de la Editorial Dykinson (Madrid, 2021), son Pablo Badillo
O’Farrell, Cristina Hermida del Llano, Miguel Antonio Pastor Pérez, Juana
Sanchez-Gey Venegas y Jos¢ Manuel Sevilla Fernandez.

Para ser conscientes de la envergadura del proyecto que se concreta en este
suculento libro recién publicado y caracterizado por reunir cerca de treinta confe-
rencias, conviene prestar atencion a como en la misma contraportada —ese aditivo
cuasi insipido para cualquier lector demasiado precipitado y dispuesto a tirarse al
charco sin ni siquiera asegurarse de que ese charco no esta compuesto de acido
corrosivo— el proyecto se define a si mismo en su proposito: «En definitiva, el lec-
tor se encuentra ante una gran obra en la que los relatos de cosmopolitismo nos con-
ducen a un lugar comun, gracias a que los diferentes caminos escogidos se termi-
nan felizmente encontrando en ese espacio vital del hispanismo filosofico en el que,
junto al pensamiento reflexivo y la hermenéutica, se encuentra la indagacion histo-
ricay. El hispanismo como encrucijada universal, de todos los propositos que bus-
can, no ya en el espacio vital, de tan tristes connotaciones, sino en la razon vital, el
punto de partida para hacer filosofia. En el texto citado hallamos algunas categorias
que merecen una especial atencion, en el sentido de un especial cuidado, como cate-
gorias puestas bajo nuestra custodia pero no como propiedad nuestra, sino como
horizontes que surten unos efectos inacabables.

LA ENCRUCIJADA

La primera es la de lugar comun, como espacio solo posible en la alteridad
en que consiste nuestro arrojamiento en una circunstancia que hace de nosotros
incluso a veces personajes de lo mas comicos. Como dijera el Ortega de las
Meditaciones del Quijote (1914), «es un hecho que existen hombres decididos a no
contentarse con la realidad. Aspiran los tales a que las cosas lleven un curso distin-
to: se niegan a repetir los gestos que la costumbre, la tradicion, en una palabra, los
instintos bioldgicos les fuerzan a hacer. Estos hombres llamamos héroesy».! Por eso,
la comedia consiste precisamente en mostrarnos la dimension material e incluso
ridicula del héroe. La comedia nos ensefia que hasta el mas idealista tiene una parte
animal que lo liga a condiciones sobre las que no tiene poder. La comedia ridiculi-
za los intentos del héroe de desligarse de su circunstancia para dar ser a lo que no
puede ser de ninguna manera. En esta linea, Manuel Herranz Martin entiende pre-
cisamente, en su magnifica conferencia titulada «El cosmopolitismo de la picarescay,

1. ORTEGA Y GASSET, J., Meditaciones del Quyote, Madrid, Catedra, 2017, p. 226, 227.

204 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

que «la picaresca [como el género hispanico por antonomasia, cultivado hasta por la
cumbre de la literatura espafiola, Cervantes] es una critica al idealismo; un mundo
figurado, desligado de la realidad de la vida». Y de ahi el mencionado autor constata
que de la picaresca no podia menos que surgir la novela (como «relato atento o suje-
to a la vida») cémo género, del cual Don Quijote de la Mancha es el primer e inigua-
lable exponente. La novela, como creacidén genuinamente hispanica, nos pone ante ese
mencionado /ugar comun de la alteridad en que consisten las circunstancias.

Es cierto que la circunstancia es en cada caso mia y de nadie mas, pero ese
caracter se desmarca del solipsismo en que acaba cayendo precisamente el idealis-
mo en que la circunstancia constituye una perspectiva, es decir, un lugar desde el
que miramos una misma realidad que se revela como ajena, independiente de e
incluso inclemente con respecto a los deseos subjetivos y las reglas ldgicas; y es que
la realidad como lugar comun al que cada uno mira desde su lugar propio no se deja
reducir o explicar mediante leyes racionales, precisamente porque la perspectiva es
limitada; si no lo fuera, no seria perspectiva. Solo Dios carece de perspectiva, por-
que no estd inserto en una linea o secuencia temporal, porque ve lo sucesivo como
instantaneo, porque es El Unico que puede ver la naranja —tomando prestada a
Ortega la metafora de la ya citada obra Meditaciones del Quijote—? entera (no solo
la cascara y desde una determinada parte, sino toda ella). Y el problema, lo que mas
radicalmente define la perspectiva del ser humano, es que no hay forma de verifi-
car racionalmente que estemos viendo la misma naranja solo que desde perspecti-
vas diferentes. Dicho de otra forma, no hay modo de verificar racionalmente la
racionalidad de las explicaciones que sobre la realidad damos y compartimos.

Pero precisamente ese ‘lugar comin’ que decimos no abordable mediante
reglas racionales que garanticen la paz en que consiste el acuerdo, requiere por eso
mismo y mas que ninguna otra cosa algo que no es exactamente sinébnimo de razon,
a saber, la inteligencia, o dicho de forma mas precisa, el ingenio. Dado que el lugar
comun en que consiste la alteridad por la cual miramos a lo mismo pero desde dife-
rentes perspectivas irreductibles e inconmensurables (en un sentido similar al kuh-
niano) la una frente a la otra, dado que con respecto a qué sea ese lugar comun no
cabe ponerse de acuerdo racionalmente, ese lugar comun se presenta entonces como
un terreno hostil repleto de un sinfin de concepciones sobre lo que es en perpetua y
mutua lucha incesante y que, por tanto, requiere de una habilidad especial para
sobrevivir en €l: la inteligencia. Podriamos decir que el caracter tragico de nuestra
condicidn circunstanciada deriva precisamente en que esa circunstancia —la de
cada una de nosotros— se vuelva hostil, brutal, indolente y ya no se ande con con-
templaciones. Ese cardcter Uinico de la circunstancia, que hace que el alma bella se
vuelva un corazon duro como la piedra, que hace, dicho en la jerga de la psicologia
de la personalidad, que adquiramos un trastorno antisocial de la personalidad,? es
lo que pretende recoger la picaresca de la que nace la novela moderna. Los cuentos

2. Cfr. Ibid., pp. 105, 106, 115.
3. SOLER, J., PACUAL, J.C., La personalidad. ;Por qué soy asi?, Barcelona, Siglantana, 2018, p. 183 y ss.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 205



George Leon Kabarity

de hadas con final feliz ya no cautivan al picaro, que sabe que siendo bueno es mas
que probable que sucumba al mal perpetrado por otros. Dicho kantianamente, ha
sido el picaro, como creacion genuinamente espafiola, el que se ha percatado de que
de la moralidad no se sigue necesariamente la felicidad. Ante ello, prefiere dejarse
moldear por la realidad y volverse malo, lo que en estos términos significa volver-
se practico, volverse ingenioso. El bueno seria, asi, el no practico, el que se resiste
al carécter de lucha desencarnada de la realidad en la que cada uno intenta imponer
su perspectiva como siendo la verdadera y completa y plena imagen de la realidad.
El bueno seria el aparatoso, el que en pleno siglo xviI, «en estos tan calamitosos
tiempos» se pone una pesada armadura medieval para surcar las tierras de la penin-
sula en busca de aventuras en las que «desfacer agravios, socorrer viudas, amparar
doncellas».* El bueno seria, pues, el héroe, que, asi, en sentido primigenio, pasa a
ser una categoria moral. El héroe por antonomasia es el héroe moral, porque «voy
por la angosta senda de la caballeria andante, por cuyo ejercicio desprecio la
hacienda, pero no la honra».5 Desprecia la hacienda, por lo que se embarca en aven-
turas que en ocasiones le cuesta el mismo apaleamiento. Quién sabe si la locura se
plantea, en esta obra, como la resistencia a que la realidad haga a uno indolente y
cinico para con el destino del prdjimo que sufre.

El picaro se da cuenta de que los individuos responden ante las perspectivas
que tienen de la realidad, por lo que no espera que los demés actiien como ¢l espe-
ra que lo hagan. Por eso, tiene que recurrir al ingenio para sobrevivir, es decir, a la
técnica. Pero precisamente, y justo por ello paraddjicamente, el ingenio, como capa-
cidad de saber a la perfeccion como debemos actuar en cada momento ante la rea-
lidad hostil para sacar provecho de ella, ayuda a superar el particularismo de las
perspectivas, tal y como sucede, en el ejemplo por excelencia, en la guerra. Mas alla
de la famosa frase atribuida a Francisco I de Francia cuando se encontraba en gue-
rra con Carlos I de Espafia («Ambos estamos de acuerdo en una cosa: los dos que-
remos el Milanesado»), la guerra, como enfrentamiento universal con un otro que
hara todo lo posible por aprovechar de forma optima la realidad para brindarse la

4. Don Quiyote de la Mancha 1, cap. IX.

5. Don Quyote de la Mancha II cap. XXXII.

6. Del projimo que sufre sin importar su clase social ni su condicién economica. Don Quyote de la Mancha
es la primera obra literaria que da valor y dignidad al sufrimiento del pobre y del miserable. La trage-
dia clasica se fundamentaba en la dignidad de las desdichas de un individuo de estamento noble, pero
la literatura clasica ridiculizaba el sufrimiento y las carestias del pobre. Por eso, la comedia hasta
Cervantes se articulaba en torno a personajes de clase baja y sus desdichas. Don Quyote de la Mancha
seria, mas bien, una tragedia que reconoce que en el sufrimiento del humilde hay dignidad. Ya no es
el héroe que persigue su desdicha cual maldicién o castigo divino, sino aquel en cuyas venas no corre
sangre noble quien sufre por causa ajena y ademas no cuenta ni con el beneplacito del mismo narra-
dor. Numerosos son los pasajes de la novela cervantina en los que Sancho es apaleado por la causa de
su amo, y el narrador, en un ¢jercicio de ingratitud, ni siquiera aprecia ese sufrimiento. Todos los insul-
tos, las burlas y los desprecws se los lleva el escudero, incluso por parte de Alonso Quijano. Gélebre es
el pasaje, por ejemplo, en el que Sancho se niega a darse tres mil azotes para liberar a Dulcinea y reci-
be por ello los insultos de la ninfa (77, cap. XXXYV).

206 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

victoria, es la situacion que de forma mas aplastante exige el apego a la realidad, a
la realidad, por ejemplo, usando una cita de George Orwell en Mil Novecientos
Ochenta y Cuatro, de que dos mas dos es cuatro cuando se trata de disefiar una pis-
tola o un avidon que busque aniquilar al enemigo —por mucho que en los tiempos
de paz, dados a la lujuria de la especulacion, la filosofia, la religion, la ética y la
politica puedan discutir si dos mas dos da de hecho cinco—.7 Por eso, el mismo
autor distopico britanico concluye, de forma impactante, que «la guerra es la salva-
guarda de la cordura».?

Es decir, la situacion que emana de una realidad en la que dos més dos no es
siempre cinco dada la multiplicidad de perspectivas que estan luchando entre si, es
decir, la guerra, es la que precisamente fuerza a las partes en contienda a aceptar sin
tapujos que dos mas dos es cuatro para poder sobrevivir en la guerra. La multipli-
cidad de perspectivas provoca una lucha que, como por arte de magia, parece pro-
vocar que las perspectivas dejen de serlo para convertirse en visiones integras de la
realidad. En la guerra, la perspectiva reconoce su propia condicion de mera, limita-
da y parcial perspectiva para dejar de querer imponerla a cualquier precio. Y, sin
embargo, la guerra continua.

O no. Este ingenio que nos apega a la realidad, que nos ayuda a lidiar con una
circunstancia adversa precisamente porque en ella asistimos a la lucha por imponer-
se de las diferentes perspectivas que emanan de las diferentes circunstancias, ese
ingenio que no ha podido surgir sino de una condicion tremendamente dificil y
cruel, ese ingenio que nos hace saber como debemos actuar ante la realidad para
poder sobrevivir en ella, podria tomar el nombre de sentido comun. Y no deja por
ello de ser una suerte de racionalidad, de una racionalidad que ha brotado de una
lucha caracterizada curiosamente por la imposibilidad de una racionalidad que per-
mitiese conciliar las diferentes perspectivas, las cuales han terminado embarcando-
se en una contienda a muerte. Ese ingenio, que nos procura la supervivencia ense-
nandonos la dura realidad de las cosas, solo puede mostrarnos una cosa al final: que
solo podemos sobrevivir en la paz. Por eso, Hobbes, que por Aurelio de Prada
Garcia es mencionado en oposicion a Baltasar Gracian, en el articulo «El Leviathan
y el Héroe: Hacia una modernidad glocal», dice que una Ley de la Naturaleza «es
un precepto, o regla general, hallado por la Razén, por la cual un hombre no puede
hacer aquello que es destructivo para su vida o desprenderse de aquello que le per-
mite preservarla».’ Y el mejor medio para procurar la preservacion de la vida es,
precisamente, la instauracion de la paz y el fin de la guerra. El ingenioso sabe que
la paz es la tinica forma de sobrevivir. Y el ingenio debe encontrar las recetas por
las que se pueda, primero instaurar, y luego mantener esa paz. Con lo cual, aqui se
nos cierra el circulo de la desfachatez y la sinvergonzoneria del picaro, que ahora

7. Cfr. ORWELL, G., Nineteen Eighty Four, UK, Penguin, 2000, p. 200.
8. Ibidem (traduccion nuestra).
9. Hosses, T., Leviathan, Harmondsworth UK, Penguin Classics, 2017, pp. 105, 106. Traduccién

nuestra.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 207



George Leon Kabarity

se da cuenta, en una nueva vuelta de tuerca, de que la tnica forma de ser feliz es ser
moral. Y, sin embargo, esta clausula, que emana del sentido comun, necesita, para
entrar en vigor, que los demds con los que convivimos y con los que compartimos
el espacio de alteridad también tengan sentido comun. El sentido comun es la herra-
mienta que nos permite vivir en un lugar comun. Sin ella, lo que surgen son dege-
nerados —idiotas, en el sentido griego— que tratan de alejarse de lo comun para,
primero ellos instalarse, y luego a nosotros encerrarnos, en la prision perfecta de su
fantasia.'® El idealismo esté servido de nuevo.

Es cuanto menos curiosa, en todo lo que nos ataiie en lo que venimos desa-
rrollando, la contraposicion que de Prada establece entre el Leviatan hobbesiano y
el héroe de Gracian. Todos tenemos en mente la portada de la obra magna del inglés
y coOmo esa inmensa bestia a la cual nada hay en la Tierra parecido se halla com-
puesta en una multitud de hombres que no se representan a si mismos y que no se
miran entre si, sino que miran todos al gran Leviatan del que forman parte y de
cuyas acciones ellos son los autores. EI miembro de la Commonwealth de Hobbes
no trata con sus semejantes ni con su entorno, sino que, en un mero y frio célculo,
cede a un soberano mediante un contrato la capacidad de hacer todo lo necesario
para el mantenimiento de la paz. Aurelio de Prada contrapone a este calculo racio-
nal el ingenio, lo cual choca con la premisa de la que partiamos antes, por la cual
se establece casi una consustanciacion entre el ingenio y la racionalidad. El ingenio
seria, para este filosofo, lo propio del héroe «que tratando con los demas se hace
hombre», el ingenio es lo propio de aquel que se representa a si mismo y no dele-
ga sus responsabilidades en ningiin otro que acttie bajo su autoridad, como si de un
menor de edad con necesidad de un tutor se tratara. Quizas, a nosotros nos parece-
ria mas adecuada la consideracion de que tanto en el caso del individuo hobbesia-
no que hace un pacto para instaurar la paz como en el del héroe de Gracian estamos
ante el ingenio, porque en ambos casos hay que lidiar con un estado del conflicto.
En el caso hobbesiano es obvio como. En el caso de filosofo espafiol del siglo xvii,
porque el héroe necesita solucionar problemas que surgen de la confluencia de inte-
reses opuestos, por ejemplo, la cuestion medioambiental, que enfrenta a los que
consideran que es una patochada pseudocientifica sin fundamento con los que son
conscientes de que la Tierra necesita nuestro auxilio para no acabar destruida por la
hybris de la produccion irresponsable. En los dos casos, la busqueda de la supervi-
vencia tiene el papel central, y ambos requieren del ingenio. Respecto a la misma
cuestion medioambiental —como con respecto a otros innumerables temas— a
nivel internacional nos encontramos en un estado similar al hobbesiano estado de
guerra de todos contra todos. Hay potencias que contaminan indiscriminadamente
en contra del sentido comun, que dice que, para nuestro propio mantenimiento
como especie, es necesario reducir las emisiones de gases de efecto invernadero.

10. Cfr. VOEGELIN, E., “Wisdom and the Magic of the Extreme”, de The collected works of Eric Voegelin,
Vol. 12: Published Essays 1966-1985, Louisiana State University Press (USA), 1990, p. 315.

208 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

Otro tanto sucede con la cuestion de la reduccion poblacional. Los problemas de
escasez que van a surgir en un mundo que en unos afios tendra una poblacion de
diez mil millones de habitantes causaran el sufrimiento (ya lo causan) a millones de
seres humanos condenados a una existencia en la mas absoluta miseria.

En este sentido, diriamos que el ingenio no deja de ser racionalidad calculado-
ra. La racionalidad desquiciada, que permite calcular como matar personas de la
forma mas eficiente posible no seria, por tanto, racionalidad, porque pierde de vista
esa ley, tantas veces confirmada en los hechos del pasado, de que de la guerra nunca
nace la paz. A lo sumo, de la guerra nace la paz de los cementerios. Todas las guerras
han acabado devorando a sus padres. Lo que ha sucedido en Afganistan con respecto
a las tropas norteamericanas podria ser una prueba de ello. Tanta sangre derramada,
tantos fondos destinados a armamento, para que el pais que pretendia instaurar una
democracia acabase expulsado después de veinte anos y ademés dejando un montén
de armas devastadoras en manos de los talibanes.

Lo que ocurre es que de Prada —y en esto compartimos su vision— defien-
de un modelo donde ese ingenio sea ejercido de forma mas persistente en el tiem-
po. En el fondo subyace la concepcion de que lo que se logroé con la instauracion
del Leviatan no es paz auténtica. Y es cierto: el modelo estatal contemporaneo que
es directamente deudor de la filosofia de Hobbes presenta en su seno una multitud
de conflictos sin resolver, precisamente porque los que hemos salido aparentemen-
te beneficiados con el pacto nos hemos desentendido. La Ley de la Naturaleza, asi,
no ha llegado a su cumplimiento pleno, dado que la paz no ha sido lograda. Pero
esto no quiere decir que no pueda llegar a serlo en un futuro si respondemos a la lla-
mada de la paz y usamos para conseguirla el ingenio. En ese momento, nos conver-
tirlamos en el Héroe de Gracidn, el que escucha a los necesitados, el que cuenta con
los subalternos, el que es la voz de los que no tienen voz. Después de todo, si el
ingenio del picaro, que en un principio servia para la procuracion unicamente de la
propia subsistencia individual aun a costa de los demas, llega a su méxima poten-
cialidad, entonces tendria como mision establecer la paz, dado que la paz seria la
unica tesitura donde se puede tener la seguridad de la subsistencia. Y, en ese caso,
cuando el ingenio del picaro se vuelve hacia la biisqueda de la paz, deja de ser el
ingenio de un picaro para convertirse en heroicidad.

RELATOS DE COSMOPOLITISMO

Como vemos, todas estas dindmicas no pueden menos que desembocar en la
otra gran categoria de la contraportada, que aparece en realidad antes que lugar
comun: «relato de cosmopolitismo». No se puede obviar que este concepto tiene
todavia mas vigencia hoy que vivimos en la era de la globalizacion. Pero siempre
tuvo recorrido en el pensamiento hispanico.

El capitulo de Jos¢ Manuel Sevilla, titulado «El tragicosmopolitismo europe-
ista de Juan Luis Vives y Andrés Lagunay, nos trata de situar en una época precisa-
mente caracterizada por la guerra, en una época en la que Europa se esta desangran-
do por motivos de religion. El proyecto imperial de Carlos I de Espana y V de

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 209



George Leon Kabarity

Alemania de una Universitas Christiana vuela por los aires por causa de la
Reforma, por la que las doctrinas de Lutero son instrumentalizadas politicamente
por los principes alemanes como herramienta para combatir ideoldgica y bélica-
mente las injerencias del Papado y las del Sacro Imperio Romano Germanico que
encarnaba a aquel."! En este nuevo contexto, se rompe la Cristiandad como unidad
teoldgico-politica en que consistid todo el Medioevo,!? y Europa como unidad geo-
grafica difusa queda desnuda y desamparada. ;Qué es lo que define realmente a
Europa? Tendriamos el concepto, pero, ;en qué sentido la realidad realiza, en el
sentido del accomplish anglosajon de origen latino (complere), el concepto? ;Como
la realidad responde al o esta a la altura del concepto Europa proveyéndonos una
representacion adecuada? Parece dificil que esto suceda, porque Europa ya no es
ninguna unidad, y esta enfrentada. No parece un concepto unitario, sino el campo
de batalla de un monton de conceptos enfrentados entre si. Europa ha dejado de ser
una perspectiva, y se ha vuelto el lugar donde esas perspectivas luchan a muerte por
imponerse como unicas y verdaderas imagenes de la realidad. Esta lucha de pers-
pectivas nos pone ante un fendmeno que puede ser visto en toda su plenitud y sin
importar la perspectiva, siempre y cuando se tenga sentido comun: Europa se esta
muriendo, desangrada por las luchas entre sus hijos. Y quien se estd muriendo nece-
sita un médico: Andrés Laguna. Aqui el médico representa, desde luego, el ingenio.
Lo que dicta el ingenio en este caso en el que todo es tan tenso que, como decia
Juan Luis Vives (citado por José M. Sevilla), «no podemos ni hablar ni callar sin
riesgo», es encontrar aquello que une a todos los hijos que luchan en el seno de la
Madre Europa. Podria decirse que eso no es mas que mera retorica y que, en una
época como aquella, el ingenio consiste en encontrar las armas mas dafiinas y las
tacticas de guerra mas avanzadas para ganar. Pero no, el ingenio del médico no es
cualquier ingenio. El médico entra alli donde las estrategias militares han fracasa-

11. Hay que notar que lo que hicieron tanto Lutero como Calvino no fueron reformas, sino escisiones
en toda regla. Es curioso que el nombre Contrarreforma, empleado a veces en los sentidos mas despec-
tivos, quedara para la posteridad para designar los mecanismos por los que la Iglesia Catélica quiso
reformarse, de hecho, en el Concilio de Trento (1545-1563). Con la Reforma, se destroza el hilo con-
ductor que ha caracterizado al espiritu del Medioevo: el intento de continuidad con el Imperio
Romano. Desde que el Imperio de Occidente cae en 476, lo que hay después son intentos persistentes
de reconstruirlo; el ejemplo mas importante es el del Sacro Imperio Romano Germanico. Con la
Reforma esas aspiraciones se caen definitivamente y Europa se escinde no solo en obediencia sino tam-
bién en la fe, de tal modo que ya no puede hablarse de Cristiandad. Pues bien, este es el contexto, a
grandes rasgos, donde vive y escribe Juan Luis Vives, asi como Erasmo de Rotterdam, quien manten-
dra durante largo tiempo una correspondencia muy afectuosa con un Lutero que lo admiraba, aunque
finalmente acabaran ambos enfrentados entre si.

12. Con sus altibajos, como la experiencia de Avifidn, en la que se llegd a perpetuar un cisma en toda
regla y lleg6 un momento en el que hubo hasta tres pontifices. Sin embargo, como Javier Alvarez, doc-
tor por la Universidad de Sevilla, parece senalar, en la crisis de Aviiién se dio una ruptura en la obe-
diencia, pero no en la fe. En este sentido, no hubo papas heréticos. En la Reforma Protestante si pode-
mos hablar de un movimiento que se desvia de las lineas fundamentales de la doctrina catoélica y, en
este sentido, si son heréticas para la Iglesia Catolica. Cfr. ALVAREZ, ]., La religion de la sociedad secular,
Sevilla, Thémata, 2017, p. 171 y ss.

210 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

do, donde el ingenio para destruir vidas nos acaba exigiendo el ingenio para salvar-
las. Y el ingenio del médico, el de la paz, aplica un tratamiento. Ese tratamiento,
para Laguna, seria destacar el hecho mismo de que, por encima de todas las pers-
pectivas, todas las naciones europeas vienen de una unica madre, que les ha trans-
mitido a todas un mismo gen, una perspectiva compartida y trascendente: la de la
civilizacion.

Ortega entendia que «la civilizacidén no es otra cosa que el ensayo de reducir
la fuerza a ultima ratio»,’® a ultimo recurso. Quizas esto lo suscribiria Andrés
Laguna. Europa es sindnimo no ya de Cristiandad, sino de civilizacion. Europa se
realiza en la medida en que en una serie de naciones se garantice la libertad religio-
sa y la tolerancia y la disidencia religiosa no sea motivo para desplegar la fuerza
bruta contra el disidente. En el momento en que el ideal de humanidad y de digni-
tas es pisoteada en lo que geograficamente conocemos como Europa, Europa no
serd sino un concepto vacuo en sentido kantiano. La concordia sera el ideal en el
que habra de fundarse el proyecto europeo, que emana de una misma tradicion fun-
damentada sobre dos pilares: la cultura clasica pagana y la cultura cristiana. Por eso,
se propone el médico reivindicar que todos los europeos lo son porque comparten
un fondo comin del que se pueden extraer los valores de la concordia, la paz y la
tolerancia.

De aqui se sacan dos consecuencias. La primera es que, de este modo, Europa
es vocacion de cosmopolitismo, porque lo que significa se abre a la procuracion de
la concordia para todo el género humano que habita en todos los rincones del
mundo. La segunda consecuencia es que, justo por eso, Europa se plantea como un
proyecto o como un destino que debe ser puesto en marcha por los mismos europeos,
pero con vocacion universal. El plan universal de Carlos I, pensado para el mundo
antes de la Reforma y fundamentado en la fe catdlica, ya no era posible. Pero, si de
Cristiandad ya no se puede hablar tras la division doctrinal, ;por qué no incluir a
otras religiones diferentes del cristianismo como el Islam?

Esta reivindicacion de lo comin con vocacion universal, en definitiva, esta
perspectiva, genuinamente europea, que defiende la validez de todas las perspecti-
vas, solo puede ser llevada a cabo por un cristiano transigente. Asi, con cristiano
transigente se vincula ahora la figura del ingenio, en tanto que el ingenioso es aquel
que es maleable y transparente a las circunstancias que lo rodean.

COSMOPOLITISMO ES HISPANIDAD

El texto de Miguel A. Pastor, por ejemplo, trata de situarnos ante la proble-
matica que acosa a todo aquel que intente estudiar la perspectiva unamuniana sobre
la relacion entre Espafna y Europa. Una vez mas hablando de perspectivas. ;| Hay una
perspectiva europea? ;Hay una perspectiva genuinamente espafiola? Si la hay,

13. ORTEGA Y GASSET, J., La rebelién de las masas, Barcelona, Espasa-Calpe Austral, 2011, p. 129.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 211



George Leon Kabarity

(puede tener sentido el deseo de integrar a esta en aquella, como antafio tratamos
con la perspectiva europea de Andrés Laguna englobar todas las perspectivas de la
humanidad en el seno de la vocacidn universal del europeismo?

Lo cierto es que Pastor sefiala que Unamuno experimenta una evolucion cru-
cial no exenta de ambigiiedades. Perfecto vasco y al mismo tiempo (o mas bien,
justo por eso) perfecto espafiol, Unamuno se dolia del destino decadente de la
Espafia de la derrota de 1898 que supuso el fin del Imperio que antafio habia gene-
rado glorias inigualables. El ser mismo de Espafia estd en entredicho, el de una
Espana que se desangr6 durante siglos defendiendo la fe catdlica y la prosperidad
de sus territorios de ultramar a costa incluso del progreso de la propia metrépoli, y
que ahora ve como parece estar un paso por detras de lo que el nacleo de la confor-
macion del espiritu europeo contemporaneo (definido sobre todo por la Ilustracion)
entendia por Europa. ;Qué hacer ante esta tesitura de aparente atraso? Como sena-
la Pastor, en un primer momento Unamuno defiende la necesidad de una llana euro-
peizacion de Espana, entendida como una apertura del pais a las corrientes vigen-
tes en el resto de Europa para que entren cual aire fresco. No obstante, mas tarde,
entiende que dicha europeizacion, a saber, la adquisicion por parte de Espana de la
perspectiva europea no se puede dar sin una previa espariolizacion de Europa.

El fil6sofo vasco tiene claro que Europa es pluralidad, aunque con un fondo
comun. Espafia, quizés, no solo es que tendria una condicidn similar, es que la pade-
ceria. La padeceria porque no ha sabido sustituir su antigua mision de universali-
dad que caracterizaba el Imperio por una misién que respondiera a lo mas tipica-
mente espafiol. Hasta cierto punto, Espafia se ha quedado sin el potencial para rea-
lizar la misién que ahora corresponde a Europa como equilibrio de pluralidades,
como naciéon compuesta de naciones mas pequefias. No es que estemos cerca ni
mucho menos de una Europa —parafraseando, una vez mas, a Ortega y Gasset—
que no se encuentra segura de estar mandando en el mundo.'* Mas bien, que
Europa ha adquirido la vocacion de la universalidad en la pluralidad. Por eso, segun
Unamuno, si Espafia va a ser como Europa, lo que tiene que hacer primariamente
no es europeizarse, sino precisamente espariolizar a Europa, dicho en otras pala-
bras, hacer lo tipicamente europeo: la integracion y asimilacion del fondo comun
europeo segun los estandares propios y genuinos de cada nacion. Espafiolizar a
Europa significa interpretar lo europeo a nuestra manera, hacerlo nuestro mediante
su quijotizacion; en otras palabras, ver lo europeo desde las coordenadas de lo his-
panico. Solo puede la perspectiva espafiola integrarse en la perspectiva europea si
vemos lo europeo desde nuestra propia perspectiva.

Y lo que caracteriza por excelencia a nuestra perspectiva es, para Unamuno,
el sentimiento tragico de la vida, como lucha entre lo que las cosas son y como nos
gustaria que fueran, entre una Espafia con problemas profundos situada en el siglo

14. Cfr. ibid., p. 177.

212 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Reflexiones sobre Cosmopolitismo e Hispanismo

XVII 'y el mundo medieval de ensuefio con el que el chiflado de Quijano fantasea. Solo
haciendo espaiiola a Europa, Espana puede hacerse europea, pero justo porque puede
hacerse universal. Y el proyecto de universalidad es, no lo olvidemos, algo que se
encuentra presente en los origenes mismos del Imperio espafol: en la ya mencionada
Universitas Christiana de Carlos 1. Recopilando, lo que en un principio era un proyec-
to hispanico de universalidad, ha dejado de ser hispanico porque Espaiia ha perdido los
recursos para su implantacion. Ahora la mision corresponde a Europa, pero ser euro-
peos, del mismo modo que ser espafioles, es tener vocacion de universalidad.

CONCLUSIONES

En definitiva, pocas cosas hay mas relevantes que reivindicar la grandeza y
la fortaleza de valores que damos tan por hechos que ni siquiera se nos ocurre que,
de un dia para otro, desaparezcan de la faz de la Tierra ante los peligros acuciantes
de los integrismos de cualquier signo politico o religioso. El integrismo, una vez
mas, no reside en la radicalidad de los planteamientos o convicciones por los que
una persona o grupo rige su vida, que resultan totalmente incompatibles con otras
concepciones. Diriamos que ser firme en las propias convicciones es algo valioso y
es lo que da viabilidad a un sistema democratico donde el debate y el pleito sean
posibles. Si nadie esta convencido de su postura, nada hay sobre lo que discutir, y
la argumentacion es imposible.

No hay posturas, a nuestro modo de ver, que por si mismas de forma intrin-
seca sean antidemocraticas. Antidemocratico es solo el intento de imponer la pro-
pia perspectiva sobre la de los demds por medio de la fuerza. Ante las concepcio-
nes antagdnicas no caben soluciones magicas, no cabe siquiera el acuerdo casi
nunca, y es evidente que convivir con personas que defienden unas posturas radi-
calmente diferentes a las nuestras no resulta confortante aunque a veces sea enri-
quecedor. Quizas por eso resulte mas conveniente volver al sentido primigenio de
la tolerancia tal y como naci6 a raiz de los tratados que pusieron fin a las guerras de
religion en los siglos xvi y xvII. La tolerancia, mas que un valor en si mismo, seria
un medio para la paz, brindado por el ingenio que entiende que para poder convivir
en armonia necesitamos entender e incluso soportar que los demas tengan unas
visiones contrarias a las nuestras. La tolerancia es algo que conlleva la vida pacifi-
ca en una sociedad donde hay una pluralidad incuestionable de ideas sobre lo que
es una vida buena. Conllevar lo ponemos en cursivas para destacar el sentido pri-
migenio de la palabra, que tiene la connotacidon del aguantar, del sobrellevar al
diferente, teniendo en cuenta que todo el mundo es el diferente para el diferente.
Sobrellevar al diferente no quiere decir que los europeos tengamos que aguantar a
los inmigrantes o los que proceden de una cultura distinta como si fueran cargas.
Eso seria eurocéntrico (siendo el eurocentrismo lo mas contrario a Europa, por lo
dicho hasta ahora), y supondria no entender que nosotros también somos e/ diferen-
te para el otro y que el otro nos tiene que soportar.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 213



George Leon Kabarity

Entendemos que esta postura que defendemos puede no resultar de lo mas
halagiiefia, pero, dado el estado de las cosas y la fragilidad del ser humano, es la que
mas puede poner nuestros pies en la tierra. Cuando, al contrario, confiamos en la
posibilidad de que mediante el dialogo lleguen posturas contrapuestas al acuerdo,
si la realidad nos demuestra que ello es imposible, la consecuencia logica es, sim-
plemente, tachar al que piensa diferente de adoctrinado, de ideologizado, de fanati-
co, de poseedor de una racionalidad defectuosa o, sencillamente, decir que el otro
no quiere dialogar. Y entonces empezamos a patologizar al disidente, a internarlo
en centros psiquiatricos y a condenarlo al ostracismo social.

Y es que, si lo pensamos bien, sosteniendo toda civilizacion, que se caracte-
riza por reducir la fuerza bruta a ultima ratio, subyace simple y llanamente la nece-
sidad de aguantarnos los unos a los otros en nuestras manias y nuestros defectos,
conscientes de que la vida en sociedad es mas bella y rica que cualquier estado de
guerra en el que la justicia sea lo que yo digo que es justo.

(Editores/as)

Pablo Badillo O’Farrell
Cristina Hermida del Llano
Miguel A. Pastor Pérez
Juana Sanchez-Gey Venegas

José M. Sevilla Fernandez

AHE Asociacion de Hispanismo Filoséficol @A,}IWL KL

214 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



1A%

BIBLIOTECA VIQUIANA






Idea de una gramdtica filosdfica — Idea of a philosophical Grammar — Idea d’una grammatica filosofica — G. Vico
D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.11

IDEA DE UNA GRAMATICA FILOSOFICA.

A propésito de la «Gramatica» de Antonio d’Aronne
(en torno a 1740)

Giambattista Vico
(1740 ca.)

Traduccion al espaiiol

por Alfonso Zunica Garcia

RESUMEN: Traduccion espafiola a cargo de Alfonso Zinica Garcia del texto italiano de Giambattista Vico, la rese-
fia de la Gramatica aronniana, editada por Fausto Nicolini (1953).
PALABRAS CLAVE: G. Vico, A. d’Aronne, F. Nicolini, A. Zinica, Gramatica, Humanismo, F. Sanchez ‘el Brocense’.

ABSTRACT: Spanish translation by Alfonso Zunica Garcia of the Italian text by G. Vico, review of the Grammar by
Antonio d’Aronne, edited by Fausto Nicolini (1953).
KEYWORDS: G. Vico, A. d’Aronne, F. Nicolini, A. Zunica, Grammar, Humanism, F. Sanchez ‘Brocensis’.

Texto original e inédito en espaiiol, propuesto para su publicacion por el Traductor y superados los criterios de valoracion y del pro-
ceso de aceptacion requeridos, incluida la revision y valoracion por especialistas.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 ¢-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.11 [217]

© de la traduccion Alfonso Ziinica Garcia, 2021






Idea de una gramadtica filosofica.

IDEA DE UNA GRAMATICA FILOSOFICA.!
A proposito de la «Gramatica» de Antonio d’Aronne?
(en torno a 1740)

Giambattista Vico

[944] La metafisica es una ciencia que tiene por objeto la mente humana, por
eso se extiende a todo aquello que puede pensar el hombre y desciende a iluminar
todas las artes y ciencias que completan el objeto® de la sabiduria humana. Entre
ellas, las primeras son la gramatica y la logica: una da las reglas del correcto
hablar; la otra, del hablar con verdad. Y puesto que, segiin el orden natural, el
hablar con verdad debe preceder al correcto hablar, con generoso esfuerzo, Giulio
Cesare della Scala, seguido después por todos los mejores gramaticos posteriores,
se puso a razonar con los principios de ldgica sobre las causas del latin. Pero su
proyecto fracaso por aferrarse a los principios de 16gica que penso cierto filosofo,
a saber, a la l6gica de Aristoteles, cuyos principios, siendo demasiado universales,
no consiguen explicar las casi infinitas particularidades que por naturaleza encuen-
tra todo [945] aquel que se dispone a razonar sobre una lengua. Por eso, Francesco
Sanzio,* que con magnanima valentia lo sigui6 en su Minerva, se esfuerza en expli-
car con su famosa «elipsis» las incontables particularidades que observa en el latin,
y, con infeliz resultado, para salvar los universales principios de la logica de

1. Traducimos a partir del texto editado por Fausto Nicolini en G.B. Vico, Opere, Milan, Riccardo
Ricciardi, 1953, pp. 944-945. Las restantes notas a continuacién son de Nicolini, excepto la 3" y nues-
tra ampliacion realizada en la 4* [N. del T.].

2. El sacerdote Antonio d’Aronne (nacido en Monteleone Calabro en los primeros afios del siglo Xv1iI,
muerto en Motalto en marzo de 1780), después de haber sido durante varios afios alumno de Vico en
Néapoles, habia preparado, o empezado a preparar, en torno a 1740 una especie de gramatica filosofi-
ca del latin, cuyas ideas directivas, a juzgar por lo que dice el propio D’Aronne en su Dissertazione meta-
Sisica (Napoles, 1760), eran, en gran parte, fruto de la mecanizacién, malinterpretacién y, a veces, ver-
dadera traicion de algunos principios de la viquiana logica poetica. Sin embargo, el intenso deseo de pro-
selitismo, que con los ailos se habia acentuado en Vico, lo inducia muy a menudo a encontrar en algu-
nos joévenes, que repetian como loros, e incluso asesinandolas, las teorias a las que mas aprecio tenia,
lo que precisamente en estos faltaba (y, entre ellos, en D’Aronne): el ingenio metafisico.

3. Textualmente seria “sujeto”, aunque semanticamente optamos por “objeto” ya que pensamos que
Vico usa el término en el sentido escolastico del subiectum (objeto formal) de una ciencia. [N. del T']
4. Franciscus Sanctius Brocensis: Francisco Sanchez de las Brozas (1523-1601), apodado “El Brocense” (no
confundir al humanista extremefio con su homénimo “El escéptico”, Tuy 1550-1632, autor del Quod
mihul scitur), gramatico autor —entre otras importantes obras— de Minerva swe causis linguae latinae
(Salamanca, 1587).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 219



Giambattista Vico

Aristoteles, resulta forzado y desagradable en una casi incontable cantidad de
expresiones latinas, de las que cree poder colmar las exquisitas y elegantes elisio-
nes que el latin usa al explicarse.’

Pero el autor de esta nueva Grammatica, tan agudo cuan perspicaz, ha redu-
cido todos los modos de pensar que pueden nacer en la mente humana en torno a la
sustancia y a sus incontables y diversas modificaciones a ciertos principios metafi-
sicos tan tutiles y cobmodos, que se encuentran realizados en todo lo que la gramati-
ca latina propone en sus reglas y excepciones. El fruto de una gramatica como esta
es enorme, porque el joven, sin darse cuenta, conforma su mente segiin una meta-
fisica, por asi decir, practica, con la que da razon de todas las maneras de su pen-
sar; precisamente del mismo modo que, con la geometria, los jovenes, aun sin darse
cuenta, aprenden el hdbito de pensar ordenadamente. Por todo eso, segun mi débil
y corto juicio, estimo esta Grammatica digna de ser publicada, en cuanto que trae
consigo el desvelamiento de grandes luces para la republica de las letras.

[Trad. del italiano por Alfonso Zunica Garcial

5. Sobre todo eso véase supra [SN44, lib. 11, seccion 11, § 455].

220 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Carta al abate Esperti en Roma (1729) — Letter to abbé Esperti in Rome (1729)— Lettera all’abate Esperti in Roma — G. Vico

D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2021.i35.12

CARTA AL ABATE ESPERTI EN ROMA

Giambattista Vico
(1726)

Traduccion al espaiiol

por José Manuel Sevilla Fernandez

RESUMEN: Traduccion espafiola a cargo de José M. Sevilla Fernandez del texto italiano de Giambattista Vico
(1729): carta al abate Giuseppe Luigi Esperti. Traduccion de la edicion a cargo de Andrea Battistini — incluida en
Opere de G. Vico, a su cargo (Milan, 1990).

PALABRAS CLAVE: G. Vico, G.L. Esperti, A. Battistini, J.M. Sevilla, correspondencia, Ciencia Nueva.

ABSTRACT: Spanish translation by José M. Sevilla Fernandez of the Italian text by G. Vico: letter to abbé Giuseppe
Luigi Esperti. Translate from the italian works edited by Andrea Battistini —Vico, Opere (Milan, 1990)—.
KEyworDs: G. Vico, G.L. Esperti, A. Battistini, J.M. Sevilla, letters, New Science.

Texto original e inédito en espaiiol, propuesto para su publicacion por el traductor y superados los criterios de valoracion y del pro-
ceso de aceptacion requeridos, incluida la revision y valoracion por especialistas, dentro del programa Illevado a cabo desde 1991
por Cuadernos sobre Vico de edicion de textos de Vico traducidos en espariol.

© Cuadernos sobre Vico 35 (2021)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35.12 [221]
© de la traduccion José Manuel Sevilla Fernandez, 2021



Giambattista Vico

NOTA DEL TRADUCTOR

Esta interesante carta de Vico, de principios de 1726, da
cuenta de la escasa recepcion que ha tenido su Scienza nuova (1725)
y a proposito de lo cual Vico realiza una sintética exposicion del
decadente estado de la cultura de su tiempo y de los espurios inte-
reses de los estudios con que, relativizados por las modas, le ha
tocado competir en su época. La carta, segin indica Andrea
Battistini (vid. op. cit. infra vol. 11, p. 1.427), fue «publicada en un
opusculo del mismo destinatario en torno a 1787 por Francesco
Saverio Esperti». Giuseppe Ferrari indica la fecha de 1792 en que
el abogado napolitano pariente de Monsenor Esperti publico el
texto (vid. nota 2 wnfra, a continuacién). La carta de Esperti que
precede a esta de Vico se ha perdido.

Para la presente traduccién hemos utilizado el texto de la
edicion de las Opere de Vico a cargo de Andrea Battistini, Milan,
A. Mondadori Ed., 1990, 2 vols: “Lettere” X, en vol. I, pp. 322-
325; y hemos considerado las notas del propio Battistini, en vol.
IL, pp. 1.305 y 1.427-1.429. Se han utilizado igualmente dos edi-
ciones clasicas anteriores: la de Giuseppe Ferrari, y la de Croce-
Nicolini. Cfr. texto de la carta en Parte I. Scritti scientifici.
“Lettera all’Abbate Giuseppe Luigi Esperti. Prelato domestico alla
Corte di Roma. Napoli, 1726.”, en Opuscoli dv Giambattista Vico, por
Giuseppe Ferrari, Milan, Societa Tipografica de’ Classici Italiani,
(1836) 1852, 2" ed., pp. 3-6; y en GIAMBATTISTA VICO, L’Autobwgrafia,
il carteggio e le poesie vare, a cargo de B. Croce y F. Nicolini, Gius.
Laterza & Figli, Bari, 1929 (seconda edizione riveduta e aumenta-
ta): “Carteggio”, XLII: “All’Abate Esperti in Roma. Intorno alle
cagioni del poco incontro della Scienza nuova e alle condizioni della

cultura e degli studi del tempo.”, pp. 201-203.

José M. Sevilla

222 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Carta al abate Esperti en Roma (1726)

CARTA AL ABATE ESPERTI' EN ROMA.

[Acerca de las razones sobre la escasa recepcion de la Seienza nuova
y sobre las condiciones de la cultura y de los estudios en su tiempo.]?

Guambattista Vico
(Napoles, a principios de 1726)

Rindo a Vuestra Ilustrisima Sefioria los acumulados felices augurios que gus-
tosamente tomo de su singular benevolencia hacia mi, y, a la vez que se los entre-
g0, le quedo infinitamente agradecido.

Asi como infinitos agradecimientos le profeso también del servicio pasado
con el sefior Cardenal? en torno a la honesta utilidad que yo creia me habia ofreci-

1. «Giuseppe Luigi Esperti: abogado de escaso éxito, emprendi6 una carrera eclesiastica que culmino,
gracias a la petulancia y al emprendimiento descritos por sus contemporaneos, con cargo de monsefior
en la curia romana. [...]. Vico le confi6 las copias de la Scienza nuova del ‘25 para distribuirlas en Roma
(una de ellas para el cardenal Corsini) y en Venecia, destacadamente a Porcia, a Antonio Conti y a Carlo
Lodoli, los tres intelectuales vénetos que ayudaron en diversa medida a la publicaciéon del texto [...].» [A.
BatTisTINg I, p. 1.305]. De ellos, el mas vinculado intelectualmente a Vico seria el paduano Antonio
Conti (1677-1749), el «abate libre pensador», segin lo definié Nicola Badaloni en su conocida monogra-
fia de 1968. El filosofo y “«tedlogo de la Serenisima repuablica de Venecia», Carlo F. Lodoli (1690-1761),
y el conde friuliano Giovanartico di Porcia (1682-1743, hermano del abad de Montecassino, nombrado
cardenal en 1728, Leandro di Porcia), estuvieron muy relacionados con la realizacién y posterior publi-
cacion de la Vita de Vico, asi como con el proyecto de la edicion y reedicion de la Scenza nuova. Cir.
“Aggiunta” (1731) a la Vita de Vico (ed. Battistini en Opere de Vico cit., I, pp. 68 y ss.). En una anterior
carta, de 18 de octubre de 1725, dirigida al padre Celestino Galiani, profesor en Roma, Vico le informa
de que envia a Esperti «una cajita con ejemplares de una obra mia dedicada a Su Eminencia Corsini,
uno de los cuales va dirigido a Vuestra Reverendisima Paternidad» (cfr. L’Autobiografia, il carteggio..., a
cargo de Croce y Nicolini, cit., p. 186). [N. del T']

2. «Con los nuevos principios de la Scienza Nuova Vico habia asignado la antigiedad de cuatro mil afios
a la soberania de las Casas de Austria y de Francia (Primera Scienza Nuova, lib. III, Cap. XXX); creia que
este suefio le procuraria una honesta utilidad, pero Esperti lo desengaii6 al respecto, haciéndole entender
que la obra no era aplaudida. En esta carta, Vico se resigna a su suerte y explica que los tiempos de
Gassendi, de Descartes y de Locke no pueden ser los de la Scienza Nuova. — Fue en 1792 que el aboga-
do Francesco Saverio Esperti saco a la luz estos pensamientos di Vico, que sesenta y seis afos antes
habrian sido compadecidos por el Prelado romano, a quien iban dirigidos.» (Nota de G. FERRARI, op.
cit., p. 3).

3. Cardenal Lorenzo Corsini Strozzi (1652-1740), mas tarde papa Clemente XII (1730). Al ya recien-
te pontifice dedicara Vico su segunda edicion de la Scienza nuova, 1730 (o Scienza nuova seconda). La Scienza
nuova prima (1725) estaba también dedicada al entonces Cardenal, en la confianza de que este financia-
ria la edicién de la obra, aunque finalmente Vico hubo de pagarse la edicién con la venta del anillo de
diamante familiar, dedicando la obra en portada «all’ eminentiss. principe Lorenzo Corsini amplissi-
mo cardinale dedicati», a la vez que en frontispicio interior, en p. 5, “somete” su obra «A las Academias
de Europa»: «Alle Accademie dell’ Europa / le quali / in questa eta illuminata [...]». [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 223



Giambattista Vico

do la fortuna por el descubrimiento de los origenes heroicos de las dos casas de
Francia y de Austria: mas, aunque no parece convenirle a Su Eminencia, yo debo
estimar tanto. Pero perdoneme aqui el carifio que Vuestra Ilustrisima Sefioria tiene
por mis ventajas, si por ello no escucho su consejo. Porque desearia merecer, si no
el reproche, al menos alguna aprobacion de los sefiores cardenales Cienfuegos* y
Polignacs si les enviase los ejemplares de la obra® tan tarde y por correo ordinario,
ya que finalmente se ha estampado solo una docena; y presentarlos sin otra fianza
que la de su fama, que, como el mismo sefior cardenal Corsini decia con ellos, no
habria encontrado el aplauso de algunos, que deben ser los mas, por cuyas razones
Usted, por favorecerme, lo agregd, y el sefior cardenal con su generosidad habitual
se digno recibirlas, y por estas otras [razones] que ahora le mostraré.

El libro ha salido en una época en la que, segun expresion de T4cito en la que
reflexiona sobre sus tiempos tan semejantes a estos nuestros, “corrumpere et
corrumpi saeculum vocatur”;’ y por ello, como libro que disgusta o incomoda a
muchos, no puedo conseguir el aplauso universal. Porque el libro esta elaborado
sobre la idea de la Providencia, trabaja por la justicia del género humano y llama a
las naciones a la severidad. Mas hoy el mundo fluctia y se balancea entre las tor-
mentas que mueven las costumbres humanas por el “Caso” de Epicuro, o se clava
y se fija en la “Necesidad” de Descartes; y asi, o abandonéndose a la ciega fortuna
o dejandose arrastrar por la sorda necesidad, poco si no casi nada se cuida median-
te los invictos esfuerzos de una eleccion razonable® de regular la una o de esquivar,
y, donde no se pueda, al menos de templar la otra. Por ello no gustan los libros mas
que aquellos que, como los vestidos, se elaboran por moda; mas este explica al
hombre sociable sobre sus eternas propiedades.

Los escritores que mientras viven aman el oir gritar sus nombres y con una
tempestiva gloria combinan utilidad y provecho de los libros, dirigen sus plumas al
gusto del siglo, para que vuelen mas rapido segtn la época. Y en verdad que seria

4. Alvarez Cienfuegos (1657-1739), jesuita espafiol y embajador del Emperador en Roma. «Ya que
Vico esperaba obtener los reconocimientos tangibles, por su descubrimiento, de las dos casas que habia
favorecido, Esperti lo aconsejé, en una carta perdida, dirigirse a quien en Roma desempefiaba el tra-
bajo de embajadores de Austria y de Francia.» [A. BATTISTING II, p. 1.427].

5. «Melchor de Polignac (1661-1742) era el embajador de Francia en la Santa Sede.» [A. BATTISTINI, idem)].
6. Se refiere a la primera Scienza nuova (1725): «A finales del ano 1725 vio la luz en Napoles, en la
imprenta de Felice Mosca, un libro en dozavo de no mas de doce folios en caracteres de glosilla con el
titulo: Principios de una Ciencia nueva sobre la naturaleza de las naciones, por los cuales se encuentran otros principios
del derecho natural de gentes, y con un elogio lo dedica a las Universidades de Europa.» (Vita, en Opere ed.
de A. Battistitni, cit., I, p. 54; trad. de M. Gonzalez Garcia & J. Martinez Bisbal (eds.), Autobiografia de
Giambattista Vico, Siglo Veintiuno de Espana Eds., Madrid, 1998, p. 149).

7. «Se llama moda al corromper y al dejarse corromper» (Tacito, Germ. 19).

8. «“elezion ragionevole”: en la intenciéon de Vico, la Scienza nuova no era solamente un tratado util para
comprender la dinamica de la historia, sino también una suma de ensefianzas practicas con las que evi-
tar la regresion del “ricorso”.» [A. BATTISTINT II, p. 1.427].

224 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Carta al abate Esperti en Roma (1726)

una materia digna de toda la aplicacion de los ingenios bien informados de los asun-
tos en la republica de las letras el escribir “sobre las causas ocultas o ajenas de la
fortuna de los libros. Gassendi hall6 el mundo marchito en amores de novela y lan-
guidecido en brazos de una muy complaciente moral,’ y escuchd en vida como
todos celebraban su nombre como restaurador de la buena filosofia, mediante un sis-
tema que hace criterio de verdad el sentido, del que a cada uno le complace el suyo
propio, y pone en el placer del cuerpo a la humana felicidad, porque para Epicuro no
hay mas que vanidad y cuerpo. Por odio a la probabilidad se endurece en Francia la
moral cristiana, y desde el cercano Septentrion y gran parte de la Alemania el espi-
ritu interno de cada uno se erige en regla divina de las cosas que deben creerse. Ve
Descartes el tiempo de hacer uso de sus maravillosos talentos y de sus extensos y
profundos estudios, y elabora una metafisica conforme a la necesidad y establece
como regla de verdad la idea que nos viene de Dios, sin jamas definirla; de donde
que entre los mismos cartesianos a menudo suceda que una misma idea serd para uno
clara y distinta y para otro sera oscura y confusa. Y si ¢l logré en vida fama de céle-
bre fildésofo en este siglo delicado y vistoso, en el cual la mayoria con poco estudio
y Unicamente talentos naturales quieren parecer sabios y hacen de sus habilidades la
regla de los libros, donde se estiman buenos solo los explicados y faciles, de los que
por pasatiempo se puede razonar con las damas; por el contrario, aquellos que
requieren del lector mucha y variada erudicion y les obligan al tormento de tener que
reflexionar y combinar mucho, son condenados con solo decir que “no se entienden”.
Inglaterra, incierta en religiones y en un siglo tan severo en dictar maximas como
disoluto en practicarlas, a sus tiempos propios da externalidad Locke, que estudia
establecer la metafisica de la moda y quiere maridar Epicuro con la [metafisica] pla-
tonica.!? Entre los literatos, la mayor parte en este sentido de que no aman fijarse en
libros que exigen meditacion, como Usted dijo sobre el mio con el sefior cardenal, y
por tanto fildlogos que no se deleitan mas que con diccionarios y repertorios,' ja cuan-
tos pocos debe complacer esta obra, cuya materia, como dice el sefior abate Odazi'? por

9. Segin perspicaz observacion de Battistini, esta dura expresiéon de Vico, «mondo tutto marcio in
amorl di romanzi», es usada para destacar «los tiempos de la “barbarie de la reflexion”, Cfr. SNP
[Scienza nuova ‘prima’], § 280 [...]». Cfr. A. BATTISTINL I, p. 1.428.

10. Al igual que hace en su “Autobiografia” (Vita), Vico conecta a Epicuro y Locke en cuanto negado-
res de la Providencia. No obstante, en un Apéndice a la Scienza nuova segunda se detiene en la
«Riprensione delle metafisiche di Renato Delle Carte, di Benedetto Spinosa e di Giovanni Locke» (cfr.
trad. en espanol en Cuadernos sobre Vico, ns. 5/6, 1995-1996, pp. 449-450). Por otro lado, respecto de la
expresion «“metafisica della moda™: es la misma férmula con que Vico define el cartesianismo, confir-
mando, con su impaciencia, la difusién del pensamiento lockeano en Italia» (A. BATTISTINI, idem).

11. Libros compilaciones, resimenes, enciclopédicos, de moda ilustrada y facil consulta.

12. «No se conoce nada del abate Odazi, que en Roma habia elogiado la Scienza nuova. Quizas era
ascendente del economista Troiano Odazi da Atri (1741-1794) [...]» (Nota de F. Nicolini en G. VICO,
L’Autobiografia, il carteggio e le poesie varie, ed. cit., p. 286).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 225



Giambattista Vico

favorecerme, es un extenso examen de las cosas, y la demostracion [la pruova] es un
pensar fuerte para profundizar en ellas y comprenderlas! Mas me consuelo de mis
largos y amargos esfuerzos sufridos en medio de las tempestades de la contraria for-
tuna y entre las sequias de mi pobre numerosa familia, con tal de que la obra le haya
complacido al sabio sefior cardenal Corsini y que quede amparada bajo su poderosa
proteccion. Por tanto, estoy muy agradecido al sefior abate Odazi por el interés
demostrado, como a tantos muchos hombres sabios a los que €l ha respondido que
escucharan bien al respecto.

Acerca de los ejemplares que Ud. me aconseja que debo enviar a los carde-
nales Davia y Pico,'® dudo en mandarlos ya tarde y por correo ordinario; pero si
Usted lo ordena asi, de inmediato seguiré su indicacion. Me alegro de que el conde
de Porcia quede contento de la biografia literaria del sefior Cirillo. Para aquella del
senor Doria,'s dedicara eficazmente su esfuerzo el sefior D. Marcelo Filomarino,!¢
el cual devota y humildemente rinde sus respetos a Su Eminencia Corsini, a quien
con reverencia le responde que le disgusta en grado sumo aplazar su venida pen-
diente, por lo que esté intentando todos los medios que sean necesarios para ello, a
fin de obsequiar a Su Eminencia presencialmente, como es debido.

Y yo, rogandole el honor de sus recomendaciones, me declaro, etc.!”

(Néapoles, a principios de 1726)

[Trad. del italiano por José M. Sevilla]

13. Antonio Davia Bargellini (1660-1740), politico bolofiés y nuncio apostdlico. Cardenal Ludovico
Pico della Mirandola (1669-1743), prefecto de los Palacios Apostélicos y de la Congregacién de las
indulgencias (cfr. A. BATTISTINI, cit., II, p. 1.428). En sus “Notizie”, Fausto Nicolini se refiere a ¢l con
el nombre de “Luigi Pico della Mirandola” (en la edicion de L’Autobiografia..., cit., p. 286).

14. Nicola Cirillo (1671-1734), profesor de medicina en la Universidad de Napoles. No llegd a escribir
la anunciada biografia literaria de Porcia (cfr. A. BATTISTINI, tbidem).

15. Paolo Mattia Doria (1662-1746), «ferviente cartesiano, si bien posteriormente, tal vez debido a la
influencia de Vico, se orient6 hacia el platonismo, entendido de acuerdo a los intérpretes renacentis-
tas.» (Nota a pie de pagina de M. Gonzalez Garcia & J. Martinez Bisbal, en su edicion cit., p. 114).
16. A Marcello Filomarino le habia dedicado Vico su II Oracién Inaugural (1708). Cardenal arzobis-
po de Napoles (cfr. nota en el poema de Vico “Giunone in danza” (1721), v. 339; vid. la edicion cit. de
L’Autobiografia..., ed. Croce y Nicolini, cit., p. 327).

17. Férmula abreviada en los cierres epistolares: me declaro siempre su devoto servidor, etc.

226 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



COLABORADORES

DIRECTRIZ Y NORMATIVA DE LA
REVISTA

SUMARIOS ANTERIORES







Colaboradores de este niimero

COLABORADORES DE ESTE NUMERO 35 (2021)

PABLO BADILLO O’FARRELL — Catedratico Emérito de Filosofia Politica de la Universidad de
Sevilla.

ALFONSO GARCIA MARQUES — Catedratico de Filosofia de la Universidad de Murcia.

ALBERTO MARIO DAMIANI — Profesor de Filosofia Politica en la Facultad de Filosofia y Letras
de la Universidad de Buenos Aires. Profesor Titular de Historia de la Filosofia Moderna en la
Universidad Nacional de Rosario.

GEORGE LEON KABARITY — Doctorando en el Programa de Doctorado en Filosofia de la
Universidad de Sevilla (2021).

MAURIZIO MARTIRANO - Catedratico de Historia de la Filosofia en el Departamento de Ciencias
Humanas de la Universidad de la Basilicata (Potenza).

JOSE M. SEVILLA FERNANDEZ — Catedratico de Filosofia de la Universidad de Sevilla.

AMPARO ZACARES PAMBLANCO — Profesora de Estética en el Departamento de Historia,
Geografia y Arte de la Universidad Jaume I (Castellon de la Plana).

ALFONSO ZUNICA GARCIA — Doctorando en el Programa de Doctorado en Filosofia de la
Universidad de Sevilla (2021). CIV. Contratado Personal de Investigacion (Junta de Andalucia).

COLABORADORES TRADUCTORES: JESUS NAVARRO REYES; MARIA JOSE REBOLLO ESPINOSA; JOSE M. SEVILLA
FERNANDEZ; ALFONSO ZUNICA GARCIA.

REVISION Y CORRECCION DE PRUEBAS DE ESTE NUMERO: PABLO BADILLO O’FARRELL; FRANCISCO J.
NAVARRO GOMEZ; MIGUEL A. PASTOR PEREZ; MARIA JOSE REBOLLO ESPINOSA; ALFONSO ZUNICA
GARCIA.

VERSION DIGITALIZADA DEL NUMERO PARA WEB: JUAN A. RODRIGUEZ VAZQUEZ.
COLABORACION ECONOMICA DE AYUDA A LA PUBLICACION IMPRESA DE ESTE NUMERO 35 (2021): Departamento de

Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosofia, Etica y Filosofia Politica (Facultad de Filosofia, Universidad de
Sevilla).

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 229






Normativa que regula las propuestas de colaboracion

DIRECTRIZ DE CUADERNOS SOBRE VICO

y
NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACION

«Como los hombres, las instituciones, grandes o pequerias, o minimas, no existen por lo que dicen
querer hacer, sino por aquello que hacen: por sus acciones reales, y no por sus verbosas declara-
ciones, serdn juzgadas. Cuenta solo aquello que hacen, y como lo hacen.» (Pietro Piovani). «Obran
las cosas [ ...] antes que hablar de ellas, puesto que las realizan» (G. Vico).

DIRECTRIZ DE CUADERNOS SOBRE VICO

«Cuadernos sobre Vico» se presenta como una publicacion periodica de estudios cuyo eje se sitia en el pen-
samiento de Giambattista Vico. Desde esta raiz originaria mantiene un perfil interdisciplinar, dirigido a conjuntar estu-
dios y colaboraciones desde los mas diversos dmbitos cientificos y tilosoficos que se presten, apuntando entre sus
objetivos centrales la indagacion histdrica, el estudio critico y la investigacion temadtica, pero también la difusion e
informacion de ideas. Presta especial interés a los temas que esclarezcan aspectos —problematicos, historiograficos y
temadticos viquianos— en relacion a la cultura espaiiola e iberoamericana.

En la misma medida, la publicacion se abre a todos aquellos estudios que, atin no siendo expresamente sobre
Vico, de algiin modo hagan aportaciones para la comprension de las ideas viquianas, de la obra de Vico, del contex-
to historico, y de elementos de discusion y cuestiones filosoficas o problematicas; y especialmente aquellos destina-
dos a profundizar en la tradicion filosdfica italiana y los que alumbren conexiones con nuestra cultura hispana.

Desde la apertura a problemadticas diversas pero a su vez desde la dimension integracionista viquiana,
«Cuadernos sobre Vico» potenciard la publicacion de estudios e investigaciones de calidad en el ambito hispano para
que puedan integrarse con los propios producidos en el ambito italiano y los desarrollados en el entorno anglo-america-
no, contribuyendo al progreso de los estudios viquianos; ajeno a cualquier espiritu de banderia, con un dnimo practico
de colaboracion y contribucion.

«Cuadernos sobre Vico» se fija los siguientes objetivos principalmente:

a) Promover por medio de publicaciones el estudio del pensamiento y de la obra de Giambattista Vico (1668-
1744).

b) Potenciar el estudio de la influencia y desarrollo del pensamiento viquiano y de la obra de Vico en relacion
al pensamiento hispdnico (espafiol y americano).

¢) Indagar y esclarecer el tratamiento y relevancia de sus ideas en el ambito de la cultura hispanica, desde una
perspectiva interdisciplinar; es decir, no estrictamente filosofica, sino también desde perfiles elaborados en los cam-
pos de la historia, el derecho, la antropologia, Ia literatura, la estética, la filologia, la pedagogia, etc... Dar luz asi a
estudios historicos, temadticos y problematicos realizados desde cualquier drea de conocimiento, dentro del entrama-
do de las ciencias tilosoficas y las historicas, e interdisciplinarmente de las ciencias humanas contempordneas.

d) Estudios que desde cualquier contexto problemadtico contribuyan al esclarecimiento de cuestiones relacio-
nadas con el entorno cultural, histdrico y filosofico viquiano, desarrollando las categorias historiogrdficas de previ-
quismo'y posviguismo. Por ejemplo, profundizar en el estudio del humanismo espaiiol y en las relaciones entre la tra-
dicion humanista italiana y la espafiola.

e) Estudiar la influencia y relevancia del pensamiento viquiano en la historia contemporanea de las ideas, siem-
pre con especial atencion a la investigacion hispanica.

f) Traducir textos viquianos, o relevantes conforme a lo propuesto en los anteriores apartados (conformando la
«Biblioteca»); y realizar estudios bibliograficos.

«Cuadernos sobre Vico» no impone ninguna tendencia hermenéutica ni mantiene apoyo a corriente filosotica
alguna; menos atn refugia a ideologia politica concreta o viene animada por credo religioso; llanamente profesa un
ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinion, pluralidad de ideas, rigor de investigacion y calidad de expre-
sion, atendiendo al enriquecimiento intelectual de los estudios viquianos y en extension de los tilosoficos y los histo-
ricos. Solo la investigacion nos obliga. Como se lee en el Proemio del De Antiquissima: «nosotros, en cambio, que no
pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar».

(Extracto de la «Presentacién», Cuadernos sobre Vico, 1991)

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 231



Normativa que regula las propuestas de colaboracion

NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACION
EN CUADERNOS SOBRE VICO

Normas para la presentacion y aceptacion de originales:

1) Los trabajos propuestos deberdn estar escritos en espaflol, acompaiiando siempre un breve resumen (abs-
tract) de unas diez lineas —méaximo— en espaiiol y también en inglés (en su defecto, el resumen se realizara al menos
en espaiiol, figurando al principio del articulo); y habrdn de considerar para su realizacién lo expresado en las
Normas. Los originales presentados serdn sometidos a la valoracién de un informe cientifico-técnico (apdo. 4).

Previa invitacion, podran enviarse también originales escritos en inglés, italiano, francés, portugués o aleman.
En caso de ser aceptados para publicacién quedara a cargo de los editores su traduccion. Asi cuenta también para el
caso referido en la Norma 3. Estos trabajos deberdn contener también un breve resumen (abstract).

2) Los trabajos deberdn estar relacionados con la temdtica de Cuadernos sobre Vico y sus secciones, indica-
das a continuacién. Secciones:

a) Estudios sobre Vico y la cultura hispdnica: estudios (historiograficos, criticos, tematicos, comparativos,
etc.) sobre Vico (pensamiento, obras, relaciones, repercusiones, etc.) y elementos (pensadores, aspectos historiografi-
cos, tratamientos, temas, etc.) de la cultura hispana (espafiola y americana).

b) Estudios viquianos: colaboraciones en un marco general de tratamiento sobre Vico, sobre temdtica viquia-
na o sobre cuestiones y temas que directa o indirectamente ayuden a comprender tanto el pensamiento viquiano en
concreto como cuestiones o momentos de la filosofia italiana en general.

¢) Estudios generales de dmbito viquiano: estudios que, aunque sin tratar expresamente de Vico o su pensa-
miento, contribuyan desde cualquier contexto problematico al esclarecimiento de cuestiones relacionadas con el entor-
no cultural, histérico y filoséfico.

d) Estudios bibliogrdficos, comunicaciones y reseiias. estudios criticos y bibliograficos; bibliografias razonadas y
elencos bibliogréficos; recensiones de libros y articulos publicados sobre Vico; breves resefias o informaciones de libros
y articulos recientes (cinco tltimos afios) sobre Vico; estudios bibliograficos y resefias de obras en relacion con los temas
de los apartados b) y c); sefializacion de la bibliograffa viquiana en espafiol; sefializacion de bibliografia actual sobre Vico.

e) Biblioteca: traducciones criticas en castellano de textos viquianos (con preferencia de aquellos textos clési-
co que no estén atin traducidos al espaiiol) o de textos cldsicos sobre Vico (estudios clédsicos inéditos en espafiol).

f) Informacion general de interés en relacién con los estudios viquianos.

3) Los trabajos propuestos habran de ser originales inéditos, por lo que no se aceptaran trabajos publica-
dos anteriormente o en curso de publicacién. No regird esta norma en el caso de trabajos solicitados expresamente
por la Direccién de Cuadernos sobre Vico que, atendiendo al cardcter relevante e interés cientifico de estos, se estime
oportuno publicar previa autorizacién, o de los referidos en anterior apdo. 2.c. Tampoco regird esta norma para las pro-
puestas de colaboraciones que realicen los componentes de la Direccion, Redaccion y Consejo Consultivo, o que ven-
gan avaladas por estos, especialmente en lo que se refiere a trabajos publicados anteriormente en otro idioma pero que
aparezcan por primera vez en espaiiol (estas propuestas podrian ser consideradas ya aprobadas en cuanto a informe cien-
tifico-técnico). Cada volumen podrd incluir un mdximo de dos trabajos de este tipo (es decir, traduccién de trabajos ya
publicados en otro idioma pero inéditos en espaiiol) salvo en casos excepcionales de homenaje o nimero especial.

4) Los trabajos serdn enviados a través de la plataforma OJS de la Revista. Aquellos que sean admitidos pro-
visionalmente por los editores habrdn de ser sometidos a una evaluacién por ‘pares ciegos’ y/o un informe cualifi-
cado de miembros del Consejo Consultivo antes de la definitiva aceptacion o no para su publicacién. Una vez final-
mente aceptado el trabajo, la Direccién se lo comunicard a su autor indicdndole el Numero previsible en que habra de
ser publicado, asi como cualquier variaciéon o cambio que pudiera ocurrir posteriormente.

5) Los trabajos publicados son propiedad intelectual de sus autores, que podran disponer de ellos para posteriores
publicaciones en otros idiomas, siempre haciendo constar el lugar de edicion original (titulo original, Cuadernos sobre
Vico, volumen, afio, paginas, y nombre del traductor si lo hubiere). [gualmente, amparados por la ley, son propiedad de
los traductores las traducciones publicadas en esta revista. Las traducciones realizadas para la revista no podran ser
objeto de otra publicacion sin los correspondientes permisos del editor de Cuadernos sobre Vico y del traductor.
Por ello, en el caso de que el trabajo hubiera sido traducido para Cuadernos sobre Vico y posteriormente hubiese inten-
cién de publicar de nuevo la traduccién, deberd requerirse ademads de la previa y preceptiva autorizacion de la revista la
correspondiente autorizacidn del traductor del texto (ambas pueden ser solicitadas a la Direccidn de la revista).

6) Los editores de Cuadernos sobre Vico podran realizar reediciones de los trabajos y traducciones publicados en la
revista, bien para la reedicién de nimeros agotados de esta o bien para su recopilacién en volimenes extraordinarios. El
autor, al proponer y/o aceptar la publicacion de su trabajo, autoriza sin animo de lucro a la Revista —igualmente sin

232 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Normativa que regula las propuestas de colaboracion

animo de lucro— para la edicion impresa en papel y también para la edicion digital (o digitalizada de la edicién en
papel) en la/s pagina/s Web de la revista. La edicién digital de los contenidos en la edicion electrénica se distribuyen
bajo una licencia de uso y distribucion “Creative Commons Atribuciéon-NoComercial-Compartirlgual 4.0
Internacional”, condicion que los autores y traductores aceptan para sus trabajos cuando son presentados y aceptados.

7) Las tesis sostenidas en los escritos publicados reflejaran, obviamente, solo el pensamiento de cada autor; no
comprometiéndose con ello a los demds autores ni al propio nombre de la Publicacién. La Direccién, en represen-
tacién de la Publicacién, no apoyara ninguna opinion expuesta; ni mantendra correspondencia al respecto. No
obstante, en caso de peticion de réplica por parte de algin autor cuya obra o tesis haya sido objeto de andlisis o criti-
ca publicada en la revista, la Direccién se compromete a publicar la «réplica», dando derecho también a una breve
respuesta si la hubiere.

8) El autor recibira gratuitamente un ejemplar del volumen impreso en papel. No se incluyen separatas de los
articulos, pues pueden imprimirse copias de la edicion digitalizada y publicada en la Web.

9) Los colaboradores enviardn junto con sus trabajos, o estar dispuestos para ello si el trabajo propuesto es
aceptado y se le solicita a su autor, un curriculum abreviado haciendo constar titulaciones académicas, lineas de inves-
tigacion y docencia, cargos, y publicaciones mds relevantes (especialmente las mds cercanas a la temdtica de
Cuadernos sobre Vico o al tema objeto de publicacion). Se hard constar aparte necesariamente el nombre del Centro
(si lo hubiere), la direccién actual, el nimero telefénico y direccion de e-mail.

10) Para todo lo concerniente a la actividad redaccional, se recomienda dirigir la correspondencia a: Prof. Jose
M. Sevilla, Cuadernos sobre Vico, Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosoffa, Etica y Filosoffa
Politica. Facultad de Filosofia de la Universidad de Sevilla, ¢/ Camilo José Cela s/n, 41018-Sevilla (ESPANA). [E-
mail: sevilla @ us.es y mpastor @ us.es —sin espacios intercalados—]

11) De cada trabajo se remitird a la Redaccién original impreso en papel (o en PDF) y una copia en sopor-
te informatico en Word en un disco o como archivo adjunto por correo electronico, y corregido por el autor como
primera prueba, listo para corregir en compaginadas por los editores. Por tanto: papel/PDF + archivo texto Word.

12) Los manuscritos enviados para su lectura no seran devueltos. No se mantendrd necesariamente correspon-
dencia con los autores de originales no solicitados previamente por la Direccion. Sin embargo, estos recibirdn un acuse
de recibo que les asegure la recepcion de sus trabajos y su aceptacion o denegacion.

La disposicion para publicar en la revista supone la aceptacion de estas Normas, las cuales se hacen
publicas actualizadas en cada uno de los volimenes de Cuadernos sobre Vico.

Normas para la realizacion y composicion de los originales:

A) Para la extension, en el caso de los articulos y estudios bibliograficos, se recomienda un maximo entre 25-
30 folios a doble espacio y por una cara, en cuerpo de letra 12 (y cuerpo 10 para las Notas). Para los estudios biblio-
graficos la extesion recomendada es entre 10-12 folios, y para las recensiones no se sobrepasaran los 5 folios en idén-
ticas condiciones. Las esquelas bibliograficas informativas no sobrepasardn un folio a doble espacio y cuerpo 12. La
extension, no obstante, no debera ir en detrimento de la calidad del trabajo, por lo que se considerard siempre positi-
vamente la viabilidad —en funcién de criterios de calidad, interés y espacio disponible— de publicar aquellos trabajos
que excedan esta extension; con el mismo criterio, que, a la inversa, un trabajo de extension considerada menor (v.g.
un articulo de 10 folios o una recensién de 2 folios) no implicard nunca discriminacién en su publicacién por tales
motivos.

B) Las notas figurarin siempre al final del texto y en folio aparte como texto (nunca como notas automati-
cas a pie de pagina), y realizadas conforme a las normas orientativas que se describen a continuacién. En el soporte
informatico, las Notas no habran de ir ocultas ni a pie de pagina (por tanto NO como notas automaticas), sino
simplemente indicadas con un nimero en el texto y la nota al final también como texto. Para mayor agilidad y pron-
titud en la publicacion, se recomienda que los originales se adapten a estas normas convencionales para evitar retra-
sos en su publicacion.

C) Normas de estilo: las referencias bibliograficas se redactaran del siguiente modo y orden de citacion:

— Para citar libros: Nombre o inicial del autor y Apellido/s [en versalitas], Titulo del libro subrayado o cursi-
va, lugar de edicion, Editorial, afio de la edicidn, nimero de la edicién [opcional], pagina o paginas citadas [abrevia-
damente «p.» y «pp.»].

— Para citar articulos de revistas o de obras colectivas: Nombre o inicial del autor y Apellido/s [en versalitas],
«Titulo del articulo entre comillas», Nombre de la Revista u obra colectiva subrayado o cursiva, nimero del volumen,
afio [si se pone entre paréntesis suprimir la coma precedente], lugar de edicién [opcional en caso de Revistas], nimeros
primero y tltimo de las paginas del articulo, nimeros de las paginas citadas [abreviadamente «p.» y «pp.»].

— Para elencos bibliograficos o repertorios breves, asi como para bibliografias sumarias se citard de igual modo.

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 233



Normativa que regula las propuestas de colaboracion

D) Para citar y destacar en el texto:

— Los textos citados, independientemente del idioma en que figuren, se entrecomillardn «al comienzo y al final
del texto» con comillas tipograficas (« »). Citaciones dentro de las citas irdn entre comillas inglesas (“ ). Las citas
que contengan un texto largo (mds de tres lineas) habran de ir sangradas dejando una linea en blanco antes y otra des-
pués de la cita. No habrd de ser asi cuando el texto largo venga citado como Nota o dentro de ella.

— Se usaran comillas inglesas para términos inusuales, transignificados o con intencionalidad especial. El tipo
de letra cursiva se usard tanto en la indicacién de titulos de publicaciones, como también para destacar palabras o par-
tes del texto; igualmente, se usard cursiva para las expresiones latinas y los vocablos extranjeros, las voces intencio-
nadamente mal escritas, las féormulas y expresiones matemadticas y los sobrenombres. No se habrd de usar el tipo
negrilla salvo para los titulos de pardgrafos y apartados o para destacar los nimeros de llamadas a las citas dentro del
texto (niimero sin paréntesis). Se recomienda que los términos en griego se presenten transcritos.

— Para llamadas a notas aclaratorias que sean de aspectos formales del trabajo y vayan excepcionalmente a pie
de pagina, se usard un simbolo convencional (por ejemplo: *).

— Las abreviaturas no convencionales o infrecuentes habran de figurar al menos una vez indicando la expre-
sién completa.

& ook sk

Los articulos solicitados por invitacion seran examinados por un Comité de Lectura de
miembros del Consejo Directivo y del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico.

Los articulos enviados a la Revista por los Autores como propuesta de publicacion se remi-
tiran a través de la plataforma de OJS de la Revista y seran sometidos a un procedimiento
de «peer review». La Direccion de la Revista comunicara a los Autores el resultado de la
valoracién. En cualquier caso, la Revista no mantendra correspondencia por motivos de la
decision de publicar o no un trabajo.

PAGINA WEB DEL CIV: http:/lwww.institucional .us .es/civico

REPOSITORIOS DE TODOS LOS NUMEROS DE LA REVISTA (edicién digitalizada en PDF):
https:/leditorial .us.es/es/cuadernos-sobre-vico

ISSN 1130-7498 ISSN-e 2697-0732
De este nimero D.O.L.: http://dx.doi.org/10.12795/Vico0.2021.i35

En el proceso de contribuir al mantenimiento y a
la mejora de calidad de la revista,
Cuadernos sobre Vico se encuentra
en fase de adaptaciéon al formato
electrénico abierto en sistema OJS
(Open Journal System). De esta manera, ademas
de la ya garantizada hasta ahora calidad cientifica
de las contribuciones especializadas publicadas,
la Revista obtendrd un mayor rango de difusion y
transferencia universal de resultados.

234 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Evolutivo Historico: Sumarios de los niimeros anteriores

Evolutivo Historico
SUMARIOS DE CUADERNOS SOBRE VICO

CUADERNOS SOBRE VICO, 1 (1991). 202 pags. ISSN 1130-7498.

Presentacion. I. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA Presentacion [pp. 7-8]. Jose M. Sevilla: La presen-
cia de Giambattista Vico en la cultura espariiola. (1. Resefia sobre su tratamiento y estudio en los siglos XVIIl y XIX) [pp.11-42].
Miguel A. Pastor Pérez: Arteaga y Vico. Génesis del Arte total: la Opera [pp. 43-54]. José Villalobos: El hacha niveladora: Donoso
Cortés y Vico [pp. 55-67]. M* Isabel Ramirez Luque: La reivindicacion de la «Sabiduria Poética» en G. Vico y A. Machado. De
los universales fantdsticos a los universales del sentimiento [pp. 69-80]. José Antonio Marin: La recepcion de Vico en Ortega [pp.
81-96]. Jose M. Sevilla: La presencia de Giambattista Vico en la cultura espaiiola. (I1. Notas sobre su tratamiento y estudio duran-
te el siglo XX hasta la década de los ‘70) [pp. 97-132].11. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico y Hobbes: el «verum-
Sactum» [pp. 135-153]. Rais Busom: Ciencia Nueva y escritura. Nota sobre una nota de Derrida en torno a Vico [pp. 155-164].
Amparo Zacarés Pamblanco: Vico y la poética de la modernidad [pp. 165-176]. III. ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS
Bibliografia viquiana en espaiiol (por Jose M. Sevilla) [pp. 179-196]. Colaboradores de este nimero [pp. 197-198]. Normativa que
regula las propuestas de colaboracién [pp. 199-202].

CUADERNOS SOBRE VICO, 2 (1992). 268 pags. ISSN 1130-7498.

Nota necrologica. Ernesto Grassi [pp. 3-5].1. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: «Sali nitri» de Vico y los origenes de la
civilizacion pagana: la dimension alquimica de la «Ciencia Nueva» [pp. 11-19]. Emesto Grassi: La rehabilitacion del humanismo
retorico. Considerando el antihumanismo de Heidegger [pp. 21-34]. José Antonio Marin: llustracion y Romanticismo en la «Scienza
Nuova»: la racionalidad del mito y el mito de la racionalidad [pp. 35-50]. Gemma Muifioz-Alonso Lépez: La critica de Vico a
Descartes [pp. 51-63]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA José M. Bermudo: La «fortuna» de Vico en
Esparia [pp. 67-73]. Emilio Hidalgo-Serna: Vives, Calderon y Vico. Lenguaje metaforico y filosofar ingenioso [pp. 75-88]. Jose M.
Sevilla: Vico en la cultura espaiiola: estudio y tratamiento en la década de los ochenta [pp. 77-170 —Bibliografia: 164-170-]. IIL.
ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y COMUNICACIONES Veinte aiios de actividad del Centro di Studi Vichiani de Ndpoles. (por
Fulvio Tessitore) [pp. 175-181]. El Institute for Vico Studies de Nueva York. (Boletin Inf. del Institute) [185-189]. Nota sobre Vico
en Valencia. (por Josep Martinez Bisbal) [p. 191].%%* Vico o la metafisica como método de fundamentacion de la naturaleza huma-
na (por Miguel A. Pastor) [pp. 193-206]. Consolacion mediante la historia. Cuatro «visiones» de la historia universal (por Jose M.
Sevilla) [pp. 207-212]. Verdad acritica y verdad critica: viquianismo diddico. (por Jose M. Sevilla) [pp. 213-218]. Giner de los Rios,
pensador liberalista (por José Villalobos) [pp. 231-238]. Ciencia, fe y praxis: los origenes del mundo moderno (por Miguel A. Pastor)
[pp. 239-250].%*%* G. Vico: Oracion I (1699) (trad. del latin por M. Rodriguez) [pp. 253-259]. Colaboradores [pp. 261-264]. Directriz
de Cuadernos sobre Vico y Normativa que regula las propuestas de colaboracion [pp. 265-268].

CUADERNOS SOBRE VICO, 3 (1993). 248 pags. ISSN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: En busca de la logica viquiana [pp. 7-52]. Alberto Damiani: Teoria y praxis en «De nos-
tri temporis studiorum ratione» [pp. 53-66]. Jose M. Sevilla: Universales poéticos, fantasia y racionalidad [pp. 67-113]. Giorgio
Tagliacozzo: Giambattista Vico: Olvido y resurreccion [pp. 115-130]. Jorge Uscatescu: Actualidad y perennidad de Vico [pp. 131-140].
II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Celina A. Lértora Mendoza: Vico y Sarmiento: un caso para el tema
de las influencias [pp. 143-155]. José 1. Sazbén: De Angelis difusor de Vico: examen de un paradigma indiciario [pp. 157-186]. I11.
ESTUDIOS BIBLIO GRAFICOS Y COMUNICACIONES ¢Un Vico atldntico de condicion postmoderna? (por J. Antonio Marin)
[pp. 189-194]. Pietro Piovani: Introduccion al pensamiento de Vico (por Fulvio Tessitore) [pp. 195-196]. Ernesto Grassi: Vico and
Humanism: Essays on Vico, Heidegger, and Rhetoric (por Donald P. Verene) [pp. 197-198]. Afiadido a la «Bibliografia Viquiana en
espariol» (por Jose M. Sevilla) [pp. 199-205]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: Oracion Il pronunciada el 18 de octubre de 1700 (trad. del
latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 211-218]. Colaboradores [pp. 221-222]. Normativa que regula las propuestas de colaboracion.
Recepcién de libros y revistas [pp. 223-226]. Informacion [p. 227]. Recepcion de libros y revistas [pp. 229-235].

CUADERNOS SOBRE VICO, 4 (1994). 244 pags. ISSN 1130-7498.

I. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico ‘1994 [pp. 9-26]. Enrique Bocardo Crespo: Las dificultades de la nocion de
accion [pp. 27-38]. Stephan Otto: Semidtica y metafisica. El subtexto trascendental de los textos signicos de Vico [pp. 39-51]. Jose
M. Sevilla: En torno al postcursorismo viguiano de la modernidad problemdtica [pp. 53-72]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y
LA CULTURA HISPANICA Giuseppe Cacciatore: Observaciones al margen a la investigacidn viquiana en Espaiia [pp. 75-81].
José Faur: La teoria del conocimiento de Francisco Sdnchez y el verum/factum de Vico [pp. 83-99]. III. ESTUDIOS GENERA-
LES Eduardo Bello: Libertad sofiada y libertad concreta en la época ilustrada [pp. 103-122]. Miguel A. Granada: ;Qué es el
Renacimiento? Algunas consideraciones sobre el concepto y el periodo [pp. 123-148]. Maria Isabel Romero Tabares: El pensa-
miento erasmista. Su aportacion a la cultura y sociedad espaiiolas del siglo XVI [pp. 149-166]. IV. ESTUDIOS
BIBLIOGRAFICOS Y COMUNICACIONES E! Arbor Scientiae v la vigencia de la filosofia viquiana (por Alberto M. Damiani)
[pp. 169-171]. Vico en Italia 'y en USA (por Jose M. Sevilla) [pp. 173-184]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: Oracion Il pronunciada
el 18 de octubre de 1701 (trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 191-198]. G. Vico: Oracion IV pronunciada el 18 de
octubre de 1704 (trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 201-208]. G. Vico: Sentimientos de un desesperado (1692)
(trad. del italiano por Dolores Ocaiia y Attilio Manzi) [pp. 209-213]. Colaboradores [pp. 215-216]. Normativa que regula las pro-
puestas de colaboracién [pp. 217-220]. Informacién [p. 221] Recepcién de libros y revistas [pp. 223-232]

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 235



Sumarios de los niimeros anteriores

CUADERNOS SOBRE VICO, 5/6 (1995-96). 493 pags. ISSN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS Andrea Battistini: Un poeta «doctisimo de las antigiiedades heroicas». El rol de Virgilio en el pensa-
miento de G.B. Vico [pp. 11-25]. Francesco Botturi: El tiempo historico en Giambattista Vico [pp. 27-49]. Alberto M. Damiani:
Hermenéutica y metafisica en la «Scienza Nuova» [pp. 51-65]. Fernando H. Llano Alonso: Guido Fasso: Estudios en torno a
Giambattista Vico [pp. 67-82]. José A. Marin: Nihilismo y metdfora. La fabula imaginera en Vico y Nietzsche [pp. 83-104]. Pier Paolo
Ottonello: Rosmini 'y Vico: la «filosofia italiana» [pp. 105-113]. Pier Paolo Ottonello: Vico en Sciacca [pp. 115-121]. Antonio-Enrique
Pérez Lufio: Giambattista Vico y el actual debate sobre la argumentacion juridica [pp. 123-137]. Leon Pompa: La funcion del legisla-
dor en Giambattista Vico [pp. 139-153]. Donald Phillip Verene: Comentario a la «Reprension de la metafisica de Renato Descartes,
Benito Espinosa 'y Juan Locke». Un afiadido a la «Ciencia Nueva» [pp. 155-167]. Vincenzo Vitiello: Vico: entre historia y naturaleza
[pp. 169-200]. Amparo Zacarés: El universo de la precision: Galileo vs. Vico. Del confuso conocimiento de la representacion al trans-
mundo antivital de la ciencia [pp.201-213]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Jose M. Sevilla: Nuevos
aportes (historicos y filosdficos) para la fortuna de Vico en el siglo XIX espariol) [pp. 217-236]. III. ESTUDIOS GENERALES José
Villalobos: «Mathesis Universalis» cartesiana [pp.239-250]. IV.ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y COMUNICACIONES A pro-
posito de «Giusnaturalismo ed etica moderna»: Notas sobre Grocio y Vico en la ‘Orazione Inaugurale V’ (por Fabrizio Lomonaco) [pp.
253-260]. La Via Vico como pretexto en I. Berlin: contracorriente, antimonismo y pluralismo (por José M. Sevilla) [pp. 261-282]. ; Vico
politico antimoderno? (por Franco Ratto) [pp. 283-292]. El recurso a la providencia (por Enrique Bocardo) [pp. 293-312]. La provi-
dencia y la ubicacion de Vico en la historia del pensamiento (por Enrico Pascucci) [pp. 313-321].#** La insoportable liviandad del ser
(politico) (por Miguel A. Pastor) [pp. 325-337]. Botero y la «Razon de Estado» (por Antonio Sénchez) [pp. 339-343]. Magquiavelo y la
episteme politica (por José M. Sevilla) [pp. 345-350]. Grocio por derecho (por Miguel A. Pastor) [pp. 351-355]. Vico en Italia y en
Alemania (por J.M. Sevilla) [pp. 357-366]. Igualdad no es fraternidad (por M.A. Pastor) [pp. 367-373]. Un maestro de lectura viguia-
na (por J. Marin) [pp. 375-376]. La Conmemoracion de Vico en Ndpoles (por Giorgio Pinton) [pp. 379-381]. Una Conferencia
Internacional sobre Vico 250 afios después de la publicacion de la Ciencia Nueva de 1744 (por Giorgio Pinton) [p. 385]. «Vico en su
tiempo y en el nuestro». El congreso napolitano de diciembre de 1994 (por F. Ratto) [pp. 387-405]. Aiin una celebracion viguiana mds:
Merano 8-9 de mayo de 1995 (por F. Ratto) [pp. 407-408]. RESENAS [pp. 409-418]: La edicion de las Institutiones Oratoriae y un
encuentro de debate en torno a ella (JM.S.); Una edicion catalana de la primera «Scienza Nuova» (JM.S. & M.AP.P.); El proceso
filologico previo a la edicion de la «Coniuratio» (J.M.S.); Heroes gentium (M.A P .P.); Iconografia viguiana (JM.S.); Sobre una recien-
te bibliografia en inglés J.M.S.); La edicion en inglés de las Oraciones Inaugurales (M.J R.E.); Europa recurre en América (J.LA.M.).
Nuevo aiiadido a la Bibliografia viquiana en espaiiol (por Jose M. Sevilla) [pp. 419-422]. V. BIBLIOTECA G. Vico: Oracién V pro-
nunciada el 18 de octubre de 1705 (trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 429-435]. G. Vico: Oracion VI pronunciada el
18 de octubre de 1707. (Trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 439-446]. G. Vico: Reprension de la metafisica de Renato
Descartes, de Benito Espinosa y de Juan Locke (trad. del italiano por José A. Marin) [pp. 449-450]. G. Vico: Prdctica de la Ciencia
Nueva (trad. del italiano y notas por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. Manuel Duran y Bas: La teoria del derecho en la ciencia nueva de
Vico (1861) (edicion del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 459-470]. Ceferino Gonzilez y Didz de Tufién: La
filosofia de la historia, cap. 1l (1873) (edicion del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 471-475]. Ceferino Gonzélez
y Didz de Tufién: Vico [Historia de la Filosofia, III, & 84] (1886) (edicion del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp.
479-481]. Colaboradores [pp. 483-484]. Normativa que regula las propuestas de colaboracién [485-487]. Informacion: Jorge Uscatescu
(1) [p-489]. Informacion [pp. 490-493]. Sumarios de niimeros anteriores [pp. 494-498].

CUADERNOS SOBRE VICO, 7-8 (1997). 495 pags. ISSN 1130-7498.
[Volumen In Memoriam Giorgio Tagliacozzo.] Giorgio A. Pinton: Giorgio Tagliacozzo [8 de agosto de 1909 - 21 de noviembre de 1996].
(Una memoria) [pp. 11-20]. I. ESTUDIOS VIQUIANOS Nicola Badaloni: Una polémica entre historiadores de la filosofia [pp. 23-47].
Pablo Badillo O’Farrell: «Scienza Nuova» y «The New Science of Politics». Proyeccion del pensamiento viquiano en la obra de Eric
Voegelin [pp. 49-58]. Paolo Fabiani: La persuasion desde la «Institutiones Oratoriae» a la «Scienza Nuova» [pp. 59-73]. José Antonio
Marin: Nada existe donde faltan las palabras: la «quidditas» retdrica de Vico y la metafisica de la evidencia [pp. 75-99]. Giuseppe
Patella: Giambattista Vico, la Universidad y el saber: el modelo retorico [pp. 101-113]. Giorgio Pinton: La Ndpoles de Vico [pp. 115-
139]. Leon Pompa: Hermenéutica metafisica y metafisica hermenéutica [pp. 141-166]. Franco Ratto: La «Scienza Nuova» (1725) en
Ndpoles: testimonios e interpretaciones [pp. 167-179]. Maria J. Rebollo Espinosa: El educador viguiano [pp. 181-190]. Olivier Remaud:
Vico lector de Espinosa [pp. 191-206]. Giorgio Tagliacozzo: La unidad del conocimiento: desde la «especulacion» a la «ciencia».
(Introduccion a la «Dendrognoseologia») [pp. 207-236] — Presentacion, por J.M. Sevilla [pp. 209-217] — La unidad del conocimiento
desde la «especulacion» a la «ciencia» (Introduccion a la Dendrognoseologia), por G. Tagliacozzo [pp. 219-231] — Anotaciones, por F.
Ratto [pp. 232-236]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Pablo Badillo O’Farrell: Sudrez y Vico, veinte
aiios después [pp. 239-252]. José Faur: Dos estudios sobre Vico y la tradicion hebrea [pp. 253-278: «Vico, el humanismo religioso y la
tradicién sefardita», pp. 255-263 y «La ruptura del ‘logos’: algunas observaciones sobre Vico y la tradicién rabinica», pp. 265-278]. Jose
M. Sevilla: Algo donoso pero no cortés. Una lectura diferencial del bifronte Marqués de Valdegamas a tenor de la modernidad de Vico
[pp. 281-296]. III. ESTUDIOS GENERALES Juan Bosco Diaz-Urmeneta: Voces mezcladas. Una reflexion sobre tradicion y moder-
nidad [pp. 299-322]. Attilio Manzi: Las pardbolas ficinianas del bosque y el jardin en las «Stanze per la Giostra» de Angelo Poliziano
[pp. 323-331]. Miguel A. Pastor Pérez: Post-reflexiones arteaguianas: andlisis de «La Belleza Ideal» [pp. 333-352]. IV. ESTUDIOS
BIBLIOGRAFICOS Y COMUNICACIONES Alberto M. Damiani: Vico y Dilthey. La comprension del mundo histdrico [pp. 357-
375]. Jorge Lopez Lloret: Mds alld del bosque. (Reflexiones agoraldgicas en torno a Vico) [pp. 377-389]. *** Jose M. Sevilla: Una nota
sobre Vico, Mayans y Boturini [pp. 391-397]. Leonardo Amoroso: Dos estudios italianos sobre Vico y la estética [pp. 399-405]. Franco
Ratto: Istituto per gli Studi Filosofici de Ndpoles: actividad editorial [pp. 407-411]. José A. Marin: Vico y la retorica que no cesa [pp.
413-422]. **#* Alberto M. Damiani: E. Grassi, «La filosofia del Humanismo. Preeminencia de la palabra (Barcelona, 1993) [pp. 423-
424]. Jose M. Sevilla: Bollettino del Centro di Studi Vichiani (1994-1995) [pp. 425-432]. RESENAS [pp. 433-443]: P. Cristofolini, Vico

236 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Evolutivo Historico: Sumarios de los niimeros anteriores

et I’histoire (MJRE); P. Cristofolini: Scienza Nuova. Introduzione alla lettura (FR); G. Modica: I Cenni di Giove e il bivio di Ercole
(MAPP); AA.VV.J. Trabant ed., Vico und die Zeichen / Vico e i segni (FR); Revolucion y Utopia (FR). INFORMACION [pp. 443-449].
Tercer afiadido a la Bibliografia Viquiana en espaiiol (por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: Sobre
la mente heroica (1732) (trad. del latin por F.J. Navarro Gémez) [pp. 461-470]. Giambattista Vico: Las Academias y las relaciones entre
Filosofia y Elocuencia (1737) [trad. del italiano y notas por J.M. Sevilla] [pp. 473-477]. Fermin Gonzalo Morén: Curso de Historia de la
Civilizacion de Esparia (1841) (Seleccion y edicion del texto a cargo de J.M. Sevilla & M.A. Pastor) [pp. 481-485]. Colaboradores [pp.
487-488]. Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboracién [pp. 489-491]. Sumarios de niimeros anteriores [pp. 492-494].

CUADERNOS SOBRE VICO, 9-10 (1998). 498 pags. ISSN 1130-7498.

I. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: Uno de los mds audaces innovadores en la historia del pensamiento humano (pp. 11-
22).José M. Bermudo: Vico y Descartes (pp. 23-41). Francesco Botturi: Hermenéutica del evento. La filosofia de la interpretacion
de Giambattista Vico (pp. 43-56). Gianfranco Cantelli: De la lengua heroica del Diritto Universale a la lengua divina de la Scienza
nuova (pp. 57-74). Gustavo Costa: Malebranche y Vico (pp. 75-87). Massimo Marassi: Ernesto Grassi y el problema de la metdfo-
ra en el De nostri temporis studiorum ratione de Vico (pp. 89-108). José A. Marin: Un sentir metaforico comiin: Vico y Blumenberg
(pp- 109-133). Giuseppe Modica: Mds alld de la filosofia del lenguaje (pp. 135-150). José M. Panea & Fernando H. Llano: Utopia,
moral y derecho en G. Vico (pp. 151-162). Maria J. Rebollo Espinosa: Vico: la permanente educabilidad (pp. 163-174). Jiirgen
Trabant: La sematologia de Vico (pp. 175-188). II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA José M. Sevilla:
Ibn Jaldiin y Vico: afinidades y contrastes. [Apuntes para una confrontacion (I)] (pp. 191-214). III. ESTUDIOS GENERALES
DE AMBITO VIQUIANO Enrique Bocardo: Hipdstasis y accién (pp. 217-242). Miguel Herndndez, El legado morfdlogico de
Descartes y Vico (pp. 243-258). H.C.F. Mansilla: La controversia entre universalismo y particularismo y la posibilidad de una sin-
tesis fructifera (pp. 259-270). José Villalobos: La razon poética en Zambrano como razon radical (pp. 271-279).1V. COMUNICA-
CIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Comunicaciones Andrea Battistini: Vico, filosofo del alba: la teoria
antropoldgica de los origenes (pp. 283-292). Franco Ratto: Discutiendo sobre Hobbes y Vico (entre deductivismo, metdforas y rea-
lismo histdrico) (pp. 293-308). Estudios bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell: Una lectura complementaria en torno a la inciden-
cia del pensamiento viquiano en la obra de Voegelin (pp. 309-317). Manuel Barrios Casares: El orden de la fabula (pp. 319-323).
Giuseppe Patella: Lazos viguianos (pp. 325-327). Leén Pompa: Vico: politica, moral y ciencia (pp. 329-332). Franco Ratto: Centro
di Studi Vichiani: edicion critica de las obras de Vico e Istituto italiano per gli studi filosofici: actividad editorial (pp. 333-339). José
M. Sevilla: Vico, historiadores y retoricos (pp. 341-360). Franco Voltaggio: Naturaleza e historia. Ensayos de filosofia (pp. 361-
365). Alberto M. Damiani: Del Sprach-Humanismus a la pragmdtica trascendental (pp. 367-368). José M. Sevilla: Ensayos de
Historicismo critico-problemdtico (pp. 369-373). Miguel A. Pastor Pérez: Riesgo y aventura de la razon ilustrada (pp. 375-377).
RESENAS (pp. 379-384): Simbolo, Metdfora y Lenguaje (Congr. Intr. de Estudios) (G.P.); Estudios italo-germanos (FR); F.
Lomonaco: Le Orationes di G. Gravina: Scienza, sapienza e diritto JDMM); N. Badaloni: Un vichiano in Messico. Lorenzo Boturini
Benaduci JMS). INFORMACION (pp- 385-396): Presentacion de la constitucién de un Centro de investigacion sobre el pensamien-
to de Giambattista Vico (Francia). Informaciones. Fe de erratas vol. 7/8. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: Del método de estu-
dios de nuestro tiempo. 1708 (Traduccién del latin por Francisco J. Navarro Gémez, pp. 401-436). Giambattista Vico: Sinopsis del
Derecho Universal. 1720 (Traduccién del italiano y notas por José M. Sevilla, pp. 439-459). Giorgio A. Pinton: Las vocaciones de
Giorgio Tagliacozzo (pp. 461-482). In Memoriam. Sir Isaiah Berlin (P. Badillo O’Farrell, pp. 483-486). Alessandro Giuliani (Ugo
Leopoldo Giuliani Mallart, pp. 487-488). Antonio Verri (J.M.S., p. 489). Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboracién; Sumarios de nimeros anteriores (pp. 491-499).

CUADERNOS SOBRE VICO, 11-12 (1999-2000). 506 pags. ISSN 1130-7498.
1. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: Giambattista Vico (pp. 17-32). Alessandro Giuliani: La retdrica de Vico y la nueva reto-
rica (pp. 33-46). Giorgio Tagliacozzo: Vico ayer y hoy (pp. 47-49). Antonio Verri: Berlin y Vico (pp. 51-62). *** Enrique Bocardo:
La experiencia humana como narracion (pp. 63-80). Giuseppe Cacciatore: Individualidad y Etica: Vico y Dilthey (pp. 81-96). Alberto
M. Damiani: Orden civil y orden metafisico en la Scienza nuova (pp. 97-105). Marcel Danesi: Sentido, concepto y metdfora en Vico.
Una dptica interpretativa de las investigaciones cientificas sobre la metdfora (pp. 107-127). Moisés Gonzélez Garcia: Progreso e his-
toria en Vico 'y Marx (pp. 129-147) Humberto Aparecido de Oliveira Guido: La nifiez de Vico y la nifiez en la filosofia de Vico (pp.
149-162). Bruce Haddock: La significacion filosdfica de la autobiografia de Vico (pp. 163-172). Maurizio Martirano: Algunos momen-
tos de la interpretacion ferrariana de la filosofia de Vico (pp. 173-184). Giuseppe Patella:Vico, la procedencia, el cuerpo (pp. 185-
192). Tom Rockmore:Vico y el constructivismo (pp. 193-199). IL ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA José
M. Sevilla: Ortega, Vico e Ibn Jaldiin (metahistoria e historia ideal eterna). Apuntes para una confrontacion (II) (pp. 203-213). III.
ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Vanna Gessa-Kurotschka, Para una hermenéutica del si mismo. La légica
poética del lenguaje (pp. 217-234). Fernando Molina Castillo, Lo bello y lo sublime en la estética de Esteban de Arteaga (pp. 235-
251). Jorge Velazquez Delgado, El problema del mal en la filosofia politica de Nicolds Maquiavelo (pp. 253-266). José Villalobos, La
creacién poiética de Veldzquez (pp. 267-284). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS.
Comunicaciones Marco Lucchesi, La poética de la Ciencia nueva (pp. 287-294). Giorgio A. Pinton, ;jPor qué y donde estd
Giambattista Vico en la Web? (pp. 295-318). Estudios bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell, Estudios sobre politica e historia en
Vico (pp. 319-323). Alberto M. Damiani, La ciencia historica de la politica (pp. 325-330). Humberto A. de Oliveira Guido, La Scienza
nuova en portugués (pp. 331-334). Juan D. Mata Marchena, Las Oraciones de Gravina. (pp. 335-339). Miguel A. Pastor Pérez, Una
mirada viquianamente apasionada de la historia (pp. 357-360). Miguel A. Pastor Pérez, Renacimiento y Modernidad (pp. 351-356).
Franco Ratto, Antologia viquiana de Corsano (pp. 357-360). Franco Ratto, El Vico de Paolo Rossi (pp. 361-367). José M. Sevilla,
Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XVI-XVII, 1996-97 (pp. 369-379). José M. Sevilla, Vico, Grassi y el humanismo (pp. 381-383).
Resefias New Vico Studies, 14 (P. Badillo, pp. 385-389); El nuevo mapa del mundo (F. Ratto, pp. 390-396); Conocimiento y Sociedad

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 237



Sumarios de los niimeros anteriores

(C.G. Gordoén P., pp. 396-400); A un viguiano de pro: G. Tagliacozzo (M.J. Rebollo, pp. 400-402); El humanismo de Coret y Peris
(J.D. Mata, pp. 402-403); Para conocer a Vico (F. Ratto, pp. 403-405) Autobiografia de Vico (J M. Sevilla, pp. 406-408); Humanitas
verriniana (F. Ratto, pp. 408-413); Simbolo, Metdfora y Lenguaje (Actas) (M.J. Rebollo, 413-415); Vico en su tiempo y en el nuestro
(Actas) (M.A. Pastor, pp. 415-417); La mdscara del ex-Secretario florentino (M.A. Pastor, pp. 417-420). Informacién (pp. 421-439).
V.BIBLIOTECA Giambattista Vico, La antiquisima sabiduria de los italianos. 1710. (Traduccién del latin por Francisco J. Navarro
Gomez, pp. 443-483). Esteban de Arteaga, Las revoluciones del teatro musical italiano. Discurso preliminar a la primera edicion
(Traduccion del italiano y notas por Fernando Molina Castillo, pp. 485-495).Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboracién; Sumarios de nimeros anteriores (pp. 497-505).

CUADERNOS SOBRE VICO, 13-14 (2001-2002). 472 pags. ISSN 1130-7498.
Centenario de Ernesto Grassi (1902-2002) A propésito del centenario de Ernesto Grassi (1902-2002) (pp. 15-18). Ernesto Grassi, El
comienzo del pensamiento moderno. De la pasion y la experiencia de lo originario (1940) (pp. 19-46). Alain Pons, Vico y la tradicion
del humanismo retorico en la interpretacion de Grassi (pp. 47-53). Massimo Marassi, Ernesto Grassi'y su asidua lectura de Vico (pp.
55-69). I. ESTUDIOS VIQUIANOS Alberto M. Damiani, La mitologia como hermenéutica politica: Horkheimer lector de Vico (pp.
73-93). Antonio Delgado, La demostracion viquiana: afinidades y contrastes con el modelo lockeano de demostracion (pp. 95-126).
Pierre Girard, Las condiciones y los limites de la racionalidad en la Scienza nuova. Las metamorfosis de la razén (pp. 127-137). Fabrizio
Lomonaco, Pietro Piovani'y el Centro di Studi Vichiani (pp. 139-153). Enrico Nuzzo, La humanidad de Vico entre las selvas, los cam-
pos y las ciudades. Los inicios de la historia de la civilizacion en el Diritto Universale (pp. 155-193). Stephan Otto, Convertibilidad de
signos y significados. La «representacion figurada» de la historia en Vico (pp. 195-203). Franco Ratto, ; Un fildsofo «cartesiano» pre-
cursor de Giambattista Vico? Gregorio Caloprese entre Hobbes y Vico (pp. 205-231). Amadeu Viana, Fisuras retoricas. Ironia, ana-
logia y conocimiento lingiiistico (pp. 233-251). Amparo Zacarés, La Scienza Nuova y el gusto estético (pp. 253-274). I1. ESTUDIOS
SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA AA. VV ., Presentacion de las Actas del Congreso Inter. Pensar para el nuevo siglo.
Giambattista Vico y la cultura europea (Sevilla, 4-9 octubre 1999). Presentaciones en Sevilla (2-10-2001), Paris (24-11-2001) y Napoles
(24-1-2002) (pp. 277-286: pres. de .M. Sevilla, P. Girard, y G. Cacciatore). Giuseppe Mazzotta, La ciencia nueva. Etnografia del nuevo
mundo y escoldstica (pp. 287-294). III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Gaetano Calabro, Cémo orientarnos
en la ética contempordnea: ‘el hombre sin naturaleza’ (pp. 297-304). Angeles J. Perona, Individuo y resignacion. Figuras de la subje-
tividad moderna (pp. 305-318). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Comunicaciones
Giuliano Crifo, Lectura minima de Grocio (pp. 321-326). Francisco Navarro Gémez, Las Oraciones Inaugurales y La sabiduria primi-
tiva de los Italianos (pp. 327-334). Josep Martinez Bisbal, Globalizacion sin Dios providente (pp. 335-340). David Calvo Vélez, Hombre
y providencia en Giambattista Vico (pp. 341-349). Estudios Bibliograficos Giuseppe Mazzotta, Hobbes y Vico (pp. 351-353). José M.
Sevilla, Breve comentario sobre Materiali per un confronto: Hobbes-Vico (pp. 354-355). Pablo Badillo O’Farrell, Vico por derecho (pp.
357-362). José M. Sevilla, Isaiah Berlin, Vico y Herder (pp. 363-364). Luis Chaparro Caballero, La concepcion humanista del arte (pp.
365-370). Juan Diego Mata Marchena, Una vision del siglo XVIII espariol (pp. 371-383). José M. Sevilla, Bollettino del Centro di Studi
Vichiani, XXVIII-XXIX, 1998-1999 (pp. 385-390). Resefias Pensar para el nuevo siglo (Actas) (F. Ratto, pp. 391-397). El mundo de
Vico / Vico en el mundo (Actas) (JM. Sevilla, pp. 397-401). Traduccion francesa de la Scienza Nuova (P. Girard, pp. 402-404).
Recorddndonos a Vico (A. Viana, pp. 404-407). Autobiografia de Croce (J.M. Sevilla, pp. 407-408). Estudios e iniciativas sobre el
Settecento italiano (F. Ratto, pp. 408-414). Dos lecturas de Vico (L. Pompa, pp. 415-418). Mayans y el siglo de las luces (J.D. Mata,
pp- 418-420). New Vico Studies 1997 y 1998 (P. Badillo, pp. 421-423). Dos recientes obras desde Argentina y Canadd (F. Ratto, pp.
424-428). Informacién (pp. 429-433). V. BIBLIOTECA Reivindicaciones de Vico (1729), trad. del latin y notas por F. Navarro Gmez
(pp. 437-459). Colaboradores. Normativa. Sumarios anteriores.
CUADERNOS SOBRE VICO, 15-16 (2003). 441 pags. ISSN 1130-7498.

I. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa, Fantasia y magia diabdlica en Vico (pp. 15-30) — Alberto M. Damiani, Humanismo
civil y hermenéutica filosofica. Gadamer lector de Vico (pp. 31-47) — Marcel Danesi, Acertijos matemdticos e imaginacion: una
vision viquiana de la enigmatologia (pp. 49-64) — Gabriel Livov, Corporalidad y poder en la Scienza nuova de 1744 (pp. 65-100) —
Josep Martinez Bisbal, El De Mente Heroica: el nuevo fin de los estudios y sus recompensas (pp. 101-119) — Francisco J. Navarro
Gomez, Discurso l6gico y discurso retorico. Historia de un problema, ;o problema de una historia? (pp. 121-150) — Enrico Nuzzo,
Figuras de la barbarie. Lugares y tiempo de la barbarie en Vico (151-162) — Stephan Otto, «Contextualidad» cientifica y «conver-
tibilidad» filosdfica. La respuesta de la Scienza nuova a la crisis epistemologica de la primera modernidad (pp. 163-177) — Giuseppe
Patella, Tiempo y relato en la Autobiografia de Giambattista Vico (pp. 179-188)— José M. Sevilla, «La lingua con cui parla la sto-
ria ideal eterna». El decir de la historia: razon narrativa-historica. (Una perspectiva orteguiana de Vico) (pp. 189-205) II. ESTU-
DIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Anténio Braz Teixeira, Presencia y ausencia de Vico en la filosofia luso-
brasilefia — Armando Savignano, La recepcion de Vico en Unamuno (209-223) — José M. Sevilla, Vico en Eugenio Imaz (pp. 225-
252) III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Francisco J. Contreras, Las raices del Verstehen en Vico y Herder
(pp- 255-270) — Jests Navarro Reyes, Lo propio y lo ajeno: génesis de los Ensayos de Montaigne (271-290) — Jorge Veldzquez
Delgado, Filosofia de la protesta radical y filosofia de la protesta reflexiva en Baruch Spinoza (291-297)— José Villalobos, Memoria
de la musica. (La poiesis musical) (pp. 299-314) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS.
Comunicaciones.- Fabrizio Lomonaco, La reciente edicion facsimilar de la Scienza nuova seconda (1730) en un ejemplar napoli-
tano (XIII H 59) (pp. 317-323) Estudios Bibliograficos Marfa José Rebollo Espinosa, Revitalizando el humanismo viguiano (pp.
325-329) — Manuel Barrios Casares, Hacia el niicleo problemdtico de la razon (pp. 330-332) — Pablo Badillo O’Farrell, Vico, iuris-
prudentia y derecho romano (pp. 333-344) — José M. Sevilla, Cuarto afiadido a la Bibliografia Viquiana en espariol (pp. 345-358)
Resefias (pp. 359-390) La version auerbachiana de la Scienza nuova en una reciente reimpresion (T. Gilbhard) — Directrices de
indagacion de la viquiana historia de la civilizacion del género humano (F. Ratto) — Verdad y representacion (M.J. Rebollo) —Vico
en el origen de la estética moderna (M.A. Pastor) — Bollettino del Centro di Studi Vichiani, a. XXX (2000) (J M. Sevilla) —Una ter-

238 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Evolutivo Historico: Sumarios de los niimeros anteriores

cera via (M.J. Rebollo) —El Vico de Ferrari (F. Ratto) — Vico y Malebranche (M.A. Pastor) — Reflexiones sobre Vico (F. Voltaggio)
— En palabras de Vico (M.J. Rebollo) — A propdsito de dos recientes ediciones en inglés: el Diritto Universale y la Scienza nuova
(1725) (J.M. Sevilla) — New Vico Studies 17 (1999) y 18 (2000) (P. Badillo) — Pluralismo y multiculturalismo (M.A. Pastor).
Informacién (pp. 391-406). In memoriam Franco Ratto (pp. 407-412). V. BIBLIOTECA Retérica (Instituciones de Oratoria).
Seleccion de los 10 primeros capitulos de las Institutiones Oratoriae de G. Vico, trad. del latin y notas por F. Navarro Gémez (pp.
415-430). Colaboradores de este nimero (pp. 431-432). Normativa. Sumarios de nimeros anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 17-18 (2004-2005). 538 pags. ISSN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS Nota Editorial (p. 13) — II Seminario Internacional de Filosofia Politica. Giambattista Vico y el mundo
moderno. — Presentacién (pp. 15-16) — Palabras del Dr. Luis Mier y Terdn, Rector General de la Universidad Auténoma Metropolitana,
en la ceremonia de inauguracion (pp. 17-19) — Giuseppe Cacciatore, Leer a Vico hoy (pp. 21-36) — Giuseppe Cacciatore, La ingeniosa
ratio de Vico entre sabiduria y prudencia (pp. 37-45) — Paolo Cristofolini, Vico y la naturaleza de las religiones de las naciones (pp.
47-50) — Evodio Escalante, El largo camino de Vico hacia Kant. Del «sentir sin advertencia» al sentir como «fundamento subjetivo de
distincion (51-57) — Julieta Espinosa, Vico. Pensar lo humano, pensamientos humanos (pp. 59-69) — Dora Elvira Garcia G., Vico y la
apuesta por el pluralismo cultural (pp. 71-81)— Carlos David Garcia Mancilla, La Ciencia nueva de Vico. De la metafisica al hombre
(pp. 83-87) — Catalina Gonzdlez, Vico y Bacon: la historia de una reconciliacion entre los antiguos y los modernos (pp. 89-98) —
Alejandro Gutiérrez, Verum et factum cum verbo convertuntur. La historicidad como discurso en Giambattista Vico (pp. 99-104) —
Silvestre Manuel Herndndez, La cuestion de la ciencia en la filosofia de Vico (pp. 105-115) — Josep Martinez Bisbal, El timon. La trans-
migracion maritima de los famulos rebeldes (pp. 117-129) — Nora M. Matamoros Franco, La edad de los hombres: ;juna era cristiana?
(pp- 131-145) — Rubén Mendoza, De la eudaimonia a la etnoia o de la amistad. Aristoteles en Vico (pp. 147-154) — Gabriela Mendoza
Vigueras, Fortuna y Providencia en la filosofia de Nicolds Maquiavelo y Giambattista Vico (pp. 155-161) — Luis Alberto Monteagudo
Ochoa, Consideraciones acerca de los origenes de la imaginacion y sus consecuencias segiin Giambattista Vico(pp. 163-170) — Fabiola
Moreno, La providencia en el curso y conocimiento historicos (pp. 171-175) — Enrico Nuzzo, Vico, tdcito y el tacitismo (pp. 177-214)
— Francisco Pifién, G.B. Vico: de la «ciencia» de Dios al «conocimiento» del hombre (pp. 215-221)— Jorge Rend6n Alarcén, La histo-
ria y el derecho en Vico y Hegel (pp. 223-228) — Maria del Carmen Rovira Gaspar, La idea del derecho natural en la Ciencia nueva de
Giambattista Vico (pp. 229-232) — Ruy E. Sanchez Rodriguez, La alteridad como eje explicativo del proyecto viguiano (pp. 233-242)
—Roberto Sanchez Benitez, Cultura y lenguaje en Vico (pp. 243-249) — Daniel Vargas Parra, Espacio en la utopia. Providencia y pandp-
tismo (pp. 251-257) — Jorge Velazquez Delgado, Estrategias de sentido comiin e ingenio (pp. 259-270) — Eduardo Villegas Megias, La
sabiduria infinita. La actitud de Vico ante los cldsicos (pp.271-287) I1. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA
Pio Colonnello, Eduardo Nicol, intérprete de Vico (pp. 279-287) — José M. Sevilla, La modernidad problemdtica de Vico recepciona-
da en tres filosofos hispdnicos (pp. 289-314) — José M. Sevilla, Nuevos aportes sobre la recepcion de Vico en el s. XIX espaiiol (pp. 315-
342) 1. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO J oaquin Barceld, Ernesto Grassi y el concepto de humanismo (pp.
345-370) — Alfonso Castro Sdenz, Vico y el derecho romano. Una aproximacion desde la Scienza nuova (pp. 371-382) — Juan Bosco
Diaz Urmeneta, El potencial liberador de la imagen. (Fantasia e imaginacion en Marsilio Ficino) (pp. 383-411) — Luisa Montafio
Montero & Jéssica Sanchez Espillaque, Humanismo retorico, viguismo y unamunismo (pp. 413-422) IV. COMUNICACIONES,
ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS Estudios Bibliograficos y Comunicaciones Rosario Bejarano Canterla, El orden de
la luz. Hermenéutica del Renacimiento (pp. 425-428) — Thomas Gilbhard, Un estudio americano sobre Vico y Platon (pp. 429-432) —
Rubén Muiioz Martinez, Acercamiento a las posibilidades significativas de la palabra y el silencio (pp. 433-438) — Miguel A. Pastor
Pérez, De nuevo el Principe (pp. 439-443). Reseiias (pp. 445-473) New Vico Studies, 20 (P. Badillo O’Farrell) — Precepto délfico del
autoconocimiento (L. Pompa) — Vico, autobiografia y barbarie de la refllexion (E. Aguilar de la Torre) — Las fuentes mitoldgicas de
Vico (J. Sanchez Espillaque) — En torno a la aparicion de la traduccion francesa de la Scienza nuova de Vico (F.J. Navarro Gémez) —
Humanismo retorico y reflexion historica (J. Sénchez E.) — Una perspectiva viquiana de teorizacion sobre la metdfora [Presentacion]
(JM. Sevilla) — La fuerza de la fantasia y la rehabilitacion de la tradicion humanista retorica (L. Montafio M.) — Un Vico de ocasion
y circunstancia (M.A. Pastor) — Filosofia de la educacion y educacion filosdfica (J M. Sevilla) Informacion (pp. 473-480) In memo-
riam: Georg Henrik von Wright (1916-2003) (pp. 481-483) — Eugenio Garin (1909-2004) (pp. 485-486). V. BIBLIOTECA Juan
Donoso Cortés, Filosofia de la historia. Juan Bautista Vico. (Once articulos publicados en el Correo Nacional de Madrid en sept.-oct.
de 1838), ed. y nota por J.M. Sevilla (pp. 489-526). Colaboradores (pp. 527-528). Normativa. Sumarios anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 19-20 (2006-2007). 365 pags. ISSN 1130-7498
Nota Editorial (p. 11) — Anuncio (p. 12) I. ESTUDIOS VIQUIANOS Paolo Cristofolini, De Dante a Homero, de Gravina a Vico (pp.
15-21)— Sara Fortuna, Aspectualidad y lenguaje en la filosofia de Vico (pp. 23-46)— Francesco La Nave, Hebreos, Egipcios y el ori-
gen de la filosofia: Vico y la historiografia protestante (pp. 47-56)— Enrico Nuzzo, La «mente contracta». Entre cuerpos desmedidos
y facultades de lo indefinido en Vico (pp. 59-72)— Antonio Sabetta, Fuentes cristianas del De Antiquissima Italorum Sapientia (pp. 73-
118) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Conrado Hernandez Lépez, Edmundo O’Gorman y
Giambattista Vico (pp. 123-136)— José M. Sevilla, Apuntes sobre algunas recepciones latinoamericanas en el siglo XX (pp. 137-148)
III. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Estudios Bibliograficos y Comunicaciones Fabrizio
Lomonaco, El Bollettino del Centro di Studi Vichiani: Temas, problemas y perspectivas (1971-2000) (pp. 151-185) — Paula Virginia
Pires Feliciano, Breve comentario a proposito de una nueva edicion en portugués de la Ciencia Nueva (pp. 189-192)— Thomas
Gilbhard, Afiadido a la bibliografia viquiana (1996-2000) (pp. 193-197) Resenas (pp. 199-223) Las Instituciones de Oratoria de G.
Vico (F. Grau Codina) — Los gigantes de Vico (M.L. Montaiio Montero) — De la animalidad a la humanidad originaria (E. Aguilar de
la Torre) — Vico, barroco y postmoderno (E. Aguilar de la Torre) — Dos nuevas aportaciones de la Fundacion «Pietro Piovani per gli
studi vichiani» (J. Sdnchez Espillaque) — Del estilo y del espacio: la tradicion retorica en Vico (J. Sdnchez Espillaque) — Humanistica:
Cesare Vasoli (T. Gilbhard) — Razon y progreso en Santayana (M.L. Montafio Montero) — Plotino, Opera omnia (T. Gilbhard) —

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 239



Sumarios de los niimeros anteriores

Collingwood, un pensador apasionado (J B. Diaz Urmeneta Mufioz) — Luces cristianas y fuentes viquianas (J. Villalobos) — In memo-
riam. Nicola Badaloni (pp. 225-226)— Aviso (edicién en la Web) Indice de nombres de los volimenes 1 (1991) al 17/18 (204-2005)
[a cargo de Esther Aguilar de la Torre, Marfa Luisa Montafio Montero, Ménica Morcillo Gonzdlez, Jéssica Sanchez Espillaque
(Coord.)] (pp.229-312) IV.INF ORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliografica (pp. 315-326) V. BIBLIOTECA Nota
— Antonio Pérez de la Mata, Tratado de Metafisica (1877) (pp. 329-347)— Zeferino Gonzalez, Philosophia Elementaria (sexta ed.,
1889) (pp. 349-351)— Colaboradores (p. 353) — Normativa. Sumarios anteriores.

Con el nimero de la revista se entrega un CD-ROM con la edicion digitalizada (a cargo de Juan A. Rodriguez Vazquez)
de los volimenes de Cuadernos sobre Vico desde el 1 (1991) hasta el 19-20 (2006-2007).

CUADERNOS SOBRE VICO, 21-22 (2008). 367 pags. ISSN 1130-7498

Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Victor Alonso Rocafort, Giambattista Vico, mimbres para una ciudadania retorica y demo-
crdtica (pp. 15-40) — Pablo Badillo O’Farrell, El Vico de Collingwood. Boceto de la receptio viquiana en R. G. Collingwood (pp. 41-
56) — Giuseppe Cacciatore, Universalismo ético y diferencia: a partir de Vico (pp. 57-72) — Giuseppe D’Acunto, La tdpica en Vico
como método del razonamiento «aporético» (pp. 73-90) — Francisco J. Navarro Gémez, De la guerra o la concepcion vigquiana del
uso de la fuerza publica externa. (La expiacion de la injuria o el restablecimiento del orden quebrantado) (pp. 91-108) — Fulvio
Tessitore, Sentido comiin, teologia de la historia e historicismo en Giambattista Vico (pp. 111-136) — Gianfrancesco Zanetti, EI rojo
y el blanco: Notas acerca del papel de las emociones en la Scienza Nuova (pp. 137-149) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA
CULTURA HISPANICA Miguel A. Pastor Pérez, Veinte niimeros de Cuadernos sobre Vico (1991-2007 )(pp. 153-166) — Giuseppe
Patella, Gracidn y Vico: creatividad como ingenio (pp. 167-175) — Fulvio Tessitore, Acerca de un libro sobre Vico y la cultura his-
pdnica (pp. 177-180) III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Joaquin Barceld, Lenguaje poético y metdfora
en la obra de Ernesto Grassi (pp. 183-210) — Elena Garcia Guitidn, La critica al monismo occidental desde el pluralismo de 1. Berlin
(pp- 201-218) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS Comunicaciones Jaime Covars{
Carbonero, Las pasiones politicas en la literatura medieval castellana (I) (pp. 221-235) — Luis Durdn Guerra, Benito Arias Montano.
Emblemas para una biblizacion de la politica (pp. 237-262) — La Sonata del Claro de Luna de Yannis Ritsos. Comentarios y traduc-
ci6én por Dimitris Kyriakous (pp. 263-273) Estudios Bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell, New Vico Studies (2007), vigésimo-
quinto aniversario (pp. 275-288) — Ileana Beade, El sentido de la praxis (pp. 289-299) — Jéssica Sanchez Espillaque, La historia en
la rehabilitacion del pensamiento humanista de L. B. Alberti (pp. 301-304) Resefias (pp. 305-314) Muchas sefias viquianas (T.
Gilbard) — Cesare Vasoli, La dialettica e la retorica dell’umanesimo (J. Sanchez Espillaque) — Bollettino del Centro di Studi
Vichiani, XXXVI, 2006 (J M. Sevilla) V. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliografica (pp. 317-328) — Indice
de imédgenes de obras en Cuadernos sobre Vico (pp. 329-340) — Afiadido a la «Bibliografia viquiana en espafiol (1737-2005)» (pp.
341-345) VI. BIBLIOTECA Eduardo Benot, Errores en materia de educacion y de instruccion puiblica (1863, 2* ed., libro I, cap.
11, § XIII) (pp. 349-354) — Colaboradores de este nimero (p. 355) — Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboracion
(pp- 357-360)— Sumarios de nimeros anteriores (pp. 361-367).

CUADERNOS SOBRE VICO, 23-24 (2009-2010). 446 pags. ISSN 1130-7498

Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Giuseppe Cacciatore, Vico: narracion histérica y narracion fantdstica (pp. 15-31) — Francesco
Campagnola, Breve historia de la recepcion de Vico en Japon (pp. 33-41) — Enrico Nuzzo, Bruno, Vico y el Barroco (pp. 43-64) —
Fulvio Tessitore, Vico, la decadencia y el ricorso (pp. 67-85) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA
CINCO ESTUDIOS DESDE ARGENTINA Patricio Alarcén, El temor reverencial: un principio politico en Hobbes y Vico (pp. 91-
111) — Luciano Cérsico, Vico y Fichte: la validez universal del Derecho (pp. 113-132) — Alberto M. Damiani, Nosce te ipsum.
Reflexion y politica en Vico (pp. 133-150) — José Luis Fliguer, La Scienza nuova como sabiduria evolutiva (pp. 151-175) — Gustavo
Salerno, La creacion y modificacion de las instituciones segiin la Scienza nuova (pp. 177-184) — Presentacién, a cargo de G.
Cacciatore, e Introduccion, a cargo de J. M. Sevilla, a El espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hsipdnica (1737-
2005): Giuseppe Cacciatore, Presentacion (pp. 189-192) — José M. Sevilla, Introduccion. Presencia 'y ausencia de Vico (pp. 193-197)
III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Angel Octavio Alvarez Solis, La invencién de las pasiones.
Consideraciones sobre la recepcion del tacitismo politico en la cultura del Barroco (pp. 201-215) — Francisco J. Navarro Gémez,
Ciclo politico, «dptima constitucion» e ideologia en Polibio de Megaldpolis. (Una aproximacion a las fuentes viquianas a través de
los textos) (pp. 217-246) — Jesus Navarro Reyes, De las dudas de Montaigne a la certeza de Descartes: Una hipotesis sobre la fun-
cion del estoicismo en el origen del internalismo epistémico moderno (pp. 247-270) — Jéssica Sanchez Espillaque, La filosofia inge-
niosa de Ernesto Grassi y la rehabilitacion del humanismo retorico renacentista (pp. 271-291) IV. COMUNICACIONES, ESTU-
DIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Comunicaciones Esther Aguilar de la Torre, El cuerpo se dice de muchos modos. En
torno a la interpretacion de la corporeidad en el pensamiento de G. Vico (pp. 295-302) — Jaime Covarsi Carbonero, Las pasiones poli-
ticas en la literatura medieval castellana (II) (pp. 303-312) — Leonardo Pica Ciamarra, Sobre un retrato apocrifo de Vico muy difun-
dido en la Red (pp. 313-325) — Giuseppe D’Acunto, Vico y la «prueba de los origenes» (pp. 327-335) Estudios Bibliograficos Pablo
Badillo O’Farrell, New Vico Studies 26 (2008) y 27 (2009) (pp. 337-344) — Miguel A. Pastor Pérez, De La violencia politica: un estu-
dio introductorio (pp. 347-360) Resenas (pp. 361-375) Noticias de El Derecho Universal y La razon de la ley (P. Badillo O’Farrell)
— ¢Tiene razon la ley? Una nota (M.A. Pastor Pérez) — Vico y el Oriente. Actas de un Congreso (F. Campagnola) — El ultimo y el pri-
mero. Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XXXVII (2007) y XVIII (1/2008) (J.M. Sevilla) V. INFORMACION
BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliogréfica (pp. 379-390) VL. BIBLIOTECA P F. Zeferino Gonzélez, Estudios filosdficos, cien-
tificos y sociales (1875), tomo I, cap. II (pp. 393-407) VII. ARCHIVO ACADEMICO José Villalobos, Mi dltima conversacién con
D. Jesus. [Seguido de un Anexo] (pp. 411-432) — Necroldgicas (pp. 433-434) José Sazbon () — Maria Isabel Ramirez Luque (7).
Colaboradores de este nimero (p. 435) — Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboracion (pp. 437-440) — Sumarios
de nimeros anteriores (pp. 441-446).

240 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Evolutivo Historico: Sumarios de los niimeros anteriores

CUADERNOS SOBRE VICO, 25-26 (2011-2012). 297 pags. ISSN 1130-7498

Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Mariana imaz Sheinbaum, Puente entre la vivencia y la comprension humana. La autobio-
grafia de Giambattista Vico a través de Wilhelm Dilthey (pp. 15-30) — Fabrizio Lomonaco, Anastdticas de textos filosdficos del
Setecientos italiano: Vico y Gravina (pp. 31-63) — Amadeu Viana, Historia, evolucion, semidtica. El orden ternario de Vico y
Peirce (pp. 65-90) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Luis Durén Guerra, Hércules rebasado.
Montano y Vico ante el Nuevo Mundo (pp. 95-124) III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Giuseppe
Ballacci, La concepcion politico-retérica de Isocrates, Cicerén y Quintiliano (pp. 129-144) IV. COMUNICACIONES, ESTU-
DIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Estudios Bibliograficos Fabrizio Lomonaco, El Bollettino del Centro di Studi
Vichiani: Una revista 'y un «nuevo curso» de estudios a cuarenta afios de su nacimiento (pp. 149-201) Comunicaciones Maria José
Rebollo Espinosa, El «drbol del conocimiento» vigquiano como base para una propuesta actual de curriculum universitario (pp.
203-214) — Susana Inés Herrero Jaime, Algunas nociones en torno a la idea de Nacion en el pensamiento de Vico y Herder, y sus
proyecciones en el pensamiento alberdiano (pp.217-229) Resefias (pp. 233-251) Una edicion anastdtica del De Uno (F. J. Navarro
Go6mez) — Una reedicion desafortunada (J. Martinez Bisbal) — Paradigmas del humanismo espariiol (L. Duran Guerra) — Nota sobre
Vico en Zetschrift fiir Kulturphilosophie (T. Gilbhard) V. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliografica (pp.
255-266) VI. BIBLIOTECA VIQUIANA Nicolas Cerro, La filosofia y su historia (4 de agosto de 1856) (pp. 269-272) — José Moreno
Nieto, Discurso (15 de julio de 1860) (pp. 273-280) VIL. ARCHIVO ACADEMICO Necrolégicas (pp. 283-286) Eduardo Bello ()
— Bruna Consarelli () — Gustavo Costa () — Stephan Otto (f). Colaboradores de este nimero (p. 287) — Directriz y Normativa que
regula las propuestas de colaboracion (pp. 288-291) — Sumarios de nimeros anteriores (292-297).

CUADERNOS SOBRE VICO, 27 (2013). 266 pags. ISSN 1130-7498

Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS En recuerdo de los profesores Eduardo Bello Reguera (f 2010), Gustavo Costa (f 2012) y
Stephan Otto ( 2010), miembros del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico. Eduardo Bello, Dos concepciones de la filoso-
fia de la historia: Vico y Voltaire (pp. 15-33) — Gustavo Costa, Vico y la Sagrada Escritura a la luz de un fasciculo de la Inquisicion
(pp. 35-49) — Stephan Otto, Un axioma (Grund-satz) de la Scienza Nuova como principio-guia (Leitsatz) para la «Critica de la
razon historica» (pp. 51-64) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA En torno al libro de José M. Sevilla,
Prolegomenos para una critica de la razon problemdtica. Motivos en Vico y Ortega (2011).- Giuseppe Cacciatore: «Presentacion
del libro de José M. Sevilla Prolegomenos para una critica de la razon problemdtica. Motivos en Vico y Ortega» (Sevilla, 6 de junio
de 2011); Fulvio Tessitore: «Presentacion del libro de José M. Sevilla Prolegomenos para una critica de la razon problemdtica.
Motivos en Vico y Ortega» (Sevilla, 6 de junio de 2011); José M. Sevilla: «Aportes para mi propia critica. Reflexiones a propdsi-
to de la presentacién de mi libro Prolegémenos para una critica de la razon problemdtica»; Fulvio Tessitore: «Nota» (pp. 69-96)
III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO. Gonzalo Carrién, Conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en
Giambattista Vico y Adam Smith (pp. 99-112) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS.
Comunicaciones Javier E. Dominguez Moros, Ideas centrales de la Ciencia Nueva de Vico expresadas a partir del grabado ale-
gorico del frontispicio en la «Introduccion» de su magna obra (pp. 117-127) — Luisa Montailo Montero, Humanistas en la corte
de Isabel la Catdlica: Luisa de Medrano, ;primera catedrdtica en la Universidad europea? (pp. 129-135) — Estudios
Bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell, A la bisqueda de las bases histdrico-politicas de La conspiracién del Principe de Macchia
(pp- 137-149) — Virginia Guichot Reina, Miradas miiltiples sobre el pensamiento berliniano (pp. 151-162) — Miguel A. Pastor
Pérez, Ontologia del europeismo y metodologia historica en Luis Diez del Corral (pp. 165-175) — Resefias (pp. 177-202) Bollettino
del Centro di Studi Vichiani XL (2/2010) y XL (1/2011) (J.S.E.) — Historia del pensamiento iberoamericano: Revista de Hispanismo
Filosdfico, niimeros 16, 17y 18 (M.R.G.) — La experiencia artistica del mito (J.S .E.) — Archivio di storia della cultura, XXIV (2011)
y XXV (2012) (J.S.E.) — Crisis de la modernidad y filosofias ibéricas. Jornadas de hispanismo filosdfico M.R.G.) — Pasiones filo-
sdficas. Ndpoles y Europa (P.R.B.) — Savonarola, profecia y filosofia en el Renacimiento italiano (M.N.P.) — En retrospectiva:
Unamuno ante el nacionalismo vasco (B.C.) V. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliografica (pp. 205-215)
VI. BIBLIOTECA [s.a.], Consideraciones sobre la historia y filosofia de la historia (1846) (pp. 219-238)— Antonio Maria Fabié,
Exdmen del materialismo moderno (1875) (pp. 239-244) VII. ARCHIVO ACADEMICO Necroldgicas (pp. 249-251) — Adids a
New Vico Studies (José M. Sevilla) (pp. 252-253) — Colaboradores de este nimero (p. 255) — Directriz y Normativa que regula las
propuestas de colaboracién (pp. 256-259) — Sumarios de niimeros anteriores (pp. 260-266).

CUADERNOS SOBRE VICO, 28-29 (2014-2015). 308 pags. ISSN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS. Alberto M. Damiani, Instituciones artificiales, sociabilidad natural en Vico (pp. 15-30) —
Stefano Gensini, La metdfora viquiana y la ciencia cognitiva: un problema de filosofia del lenguaje (pp. 33-51) — Caterina Marrone,
Giambattista Vico: un mundo de imdgenes (pp. 53-71) — Giuseppe Patella, Giambattista Vico, padre de los estudios culturales (pp.
73-90) — Giuseppa Saccaro Del Buffa, Argumentacion y amplificacion en el discurso de Vico (pp. 91-111) II. ESTUDIOS GENE-
RALES DE AMBITO VIQUIANO. Enrique Bocardo Crespo, Retorica y civilizacion: los desafios de Mandeville al humanismo
civico (pp. 115-142) — Pedro Ribas Ribas, Herder: su acercamiento al lenguaje (pp. 145-155) — Jorge Veldzquez Delgado, La idea
de progreso en Condorcet (pp. 157-167) III. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS.
Comunicaciones Gustavo Cataldo Sanguinetti, Joaquin Barcelo o la recuperacion de la racionalidad estética (pp. 171-178) —
Caterina Marrone, Luigi Magni 'y Vico (pp. 181-188) — Mauro Scalercio, Relativismo y alteridad en Vico. Reflexiones al margen de
Isaiah Berlin (pp. 189-210) Estudios Bibliograficos Silvestre Manuel Herndndez, Aristas del pensamiento viquiano (pp. 213-219)
— Miguel A. Pastor Pérez, El gobierno del tiempo (pp. 221-227) — Jorge Velazquez Delgado, Teoria del desfase utopico latinoame-
ricano (pp. 229-234) Resefas (pp. 235-257) Vico, metafisica e historia (L. Montailo Montero) — Obra completa de Mateo Alemdn
(M. Barrios Casares) — Ocaso del neoanarcoliberalconservadurismo (H. Cerutti-Guldberg) — Tacitismo espaiiol (L. Montaio
Montero) — Ensayos de filosofia intercultural (Giorgia dello Russo) — Filosofias del Sur (M. Rodriguez Garcia) — Filosofias en el

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 241



Sumarios de los niimeros anteriores

mundo (J. Sanchez Espillaque) — Modernidad de Gerardo Noodt (M. Rodriguez Garcia) — Zubiri y lo real (L. Montafio Montero)
— Idea de la politica y la sociedad en la obra de M. Garcia Pelayo (Miguel A. Pastor Pérez) IV. INFORMACION
BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliografica (pp. 259-268) V. BIBLIOTECA VIQUIANA Antonio Benavides, Reflexiones
sobre las diferentes escuelas historicas, desde la antigiiedad hasta nuestros dias (1846) (pp. 271-289) VI. ARCHIVO ACADEMICO
In memoriam Ramoén J. Queraté Moreno (p. 293) — Necroldgicas (pp. 294-295) Mario Agrimi () — Joaquin Barcel6 Larrain (f) —
Giuliano Crifo (1) — Paolo Rossi () — Colaboradores de este nimero (p. 297) — Directriz de la revista y Normativa que regula las
propuestas de colaboracion (pp. 298-301) — Sumarios de nimeros anteriores (pp. 302-308).

CUADERNOS SOBRE VICO, 30-31 (2016-2017). 500 pags. ISSN 1130-7498
Volumen especial por el XXV Aniversario de la Revista. MIGUEL A. PASTOR PEREZ y JOSE M. SEVILLA (EDS.)

Anuncio (p. 12) — Nota de los Editores, XXV Aniversario de Cuadernos sobre Vico (1991-2016) (pp. 13-18) — Leonardo Amoroso,
De Heidegger a Vico con Grassi 'y Gadamer (pp. 19-30) — Pablo Badillo O’Farrell, El Vico perdido de Leo Strauss (pp. 31-46) —
Manuel Barrios, “Filiacion viquiana” . Reflejos de Vico y la tradicion del humanismo retorico en Walter Benjamin (pp. 47-70) —
Andrea Battistini, Vico y los héroes fundadores de las naciones (pp. 71-86) — Giuseppe Cacciatore, Acerca de la génesis de los con-
ceptos viquianos de ingenio y fantasia (pp. 87-94 — Pio Colonnello, Croce y la teoria viquiana de la risa. Del “yo grave” al “yo
melancélico” (pp. 95-104) — Alberto Mario Damiani, El futuro de la humanidad en la filosofia politica de Giambattista Vico (pp.
105-120) — Marcel Danesi, Estudiando la mente: una perspectiva desde Vico (pp. 121-142) — Alfonso Garcia Marqués, El verum-
factum en la génesis de las obras de Vico (pp. 143-162) — Pierre Girard, La enciclopedia de las ciencias poéticas en Giambattista
Vico (pp. 163-178) — Fabrizio Lomonaco, Derecho, ética e historia en el De Uno (pp. 179-192) — Massimo Marassi, El recurso de
las cosas humanas y la andfora del “retornaron” (pp. 193-202) — Josep Martinez Bisbal, EI De Ratione de Vico: una critica
politica del cartesianismo (pp. 203-220) — Francisco J. Navarro Gémez, Problematica practica de la traduccion a través del De
rebus gestis Antonj Caraphaei de G. Vico (pp. 221-258) — Enrico Nuzzo, Las “Vias simplisimas” de la Providencia. Vico y el
“Principio de Simplicidad” en la Filosofia Cristiana entre los siglos XVII y XVII (pp. 259-276) — Miguel A. Pastor Pérez,
Magquiavelo, palimpsesto de Vico (pp. 277-286) — Giuseppe Patella, Vico, Croce y el “descubrimiento” de la estética (pp. 287-296)
— Antonio-E. Pérez Luio, Giambattista Vico: jprecursor del Derecho global? (pp. 297-308) — Giorgio Alberto Pinton,
Giambattista Vico y cuatro poetas (pp. 309-334) — Alain Pons, Vico en su tiempo y en el nuestro (pp. 335-338) — Manuela Sanna,
Vanidades e imaginacion de cosas lejanas y distantes (pp. 339-348) — José M. Sevilla, Destellos de Vico en revistas culturales y
literarias espaiiolas. Nuevos capitulos viquianos en la cultura espaiiola entre 1841 y 1936 (pp. 349-384) — Sertério de Amorim
Silva Neto, Quaestio definitionis et nominis latinis idem. Lenguaje y conocimiento en el De antiquissima de Vico (pp. 385-400) —
Fulvio Tessitore, La edicion critica de Vico y, en especial, de la Scienza nuova 1730y de la Scienza nuova 1744 (pp. 401-409) —
Jiirgen Trabant, Las tres caidas del Seiior Vico. (La relacion entre la Vita y la Scienza Nuova) (pp. 410-424) — Jorge Veldzquez
Delgado, La crisis de la educacion y la edificante filosofia del humanismo retorico de Giambattista Vico (pp. 425-448) — Donald
Phillip Verene, La estructura retorica de la Scienza nuova (pp. 449-458) — Amadeu Viana, Vico, Nietzsche y el lenguaje como vieja
mentirosa (pp. 459-472) — José Villalobos, Vico ensayador (pp. 473-480) — Amparo Zacarés, La poética viquiana y su conexion
con el arte participativo contemporaneo (pp. 481-498) — Colaboradores (p. 499) — Directriz y Normativa (p. 500).

CUADERNOS SOBRE VICO, 32 (2018). 402 pags. ISSN 1130-7498.
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2018.i32
Volumen especial por el 350° Aniversario de Vico. Perspectivas viquianas, MIGUEL A. PASTOR y JOSE M. SEviLLA (EDs.)
Anuncio (p. 12) — Nota de los Editores, 350° Aniversario del nacimiento de Vico (1668-2018). Perspectivas viquianas (pp. 13-17)
— Leonardo Amoroso, Mi Vico hermenéutico (pp. 17-23) — Pablo Badillo O’Farrell, Mis tres Vico (pp. 25-31) — Andrea Battistini,
De la retorica a la antropologia (pp. 33-40) — Thora 1. Bayer, La mente heroica de Vico (pp. 41-44) — Francesco Botturi, Mi pers-
pectiva viguiana (pp. 45-52) — Giuseppe Cacciatore, “Mis” Vico (pp. 53-59) — Riccardo Caporali, La fatiga del moderno (pp. 61-
68) — Gennaro Carillo, «In corpore Vici» (pp. 69-73) — Pio Colonnello, De Croce a Vico: Mi proceso de lectura (pp. 75-79) — Paolo
Cristofolini, «Fabula narratur» (pp. 81-86) — Alberto M. Damiani, Un moderno muy actual (pp. 87-91) — Marcel Danesi, Vico
desde una perspectiva personal (pp. 93-97) — Rosario Diana, Pensar con Vico (pp. 99-105) — James Engell, Aprendiendo de Vico.
Reflexiones de cuarenta aiios (pp. 107-110) — Paolo Fabiani, Algunas consideraciones sobre la importancia formativa del pensa-
miento de Vico para los estudiantes que se acercan por primera vez al estudio de su filosofia (pp. 111-119) — Ferdinand Fellmann,
Giambattista Vico en una nueva clave (pp. 121-126) — Alfonso Garcia Marqués, Vico y yo (pp. 127-133) — Pierre Girard,
Giambattista Vico y la politica de la razon (pp. 135-141) — Moisés Gonzalez Garcia, Mi deuda filosofica con Vico (pp. 143-146)
— Humberto Guido, Mis encuentros con Vico: el historicismo, la epistemologia y el paradigma estético de las ciencias humanas
(pp- 147-153) — Bruce Haddock, Pensar a través de Vico (pp. 155-161) — Fernando H. Llano Alonso, Vico y los albores de la expe-
riencia juridica (pp. 163-167) — Fabrizio Lomonaco, Mis lecturas viquianas (pp. 169-177) — Massimo Marassi, Vico o la monu-
mental memoria de las tinieblas (pp. 179-184) — David L. Marshall, Presuposiciones viquianas y su pervivencia en «Los origenes
de la investigacion retorica durante el periodo de Weimar» (pp. 185-192) — Josep Martinez Bisbal, Mi Vico (pp. 193-197) —
Maurizio Martirano, Itinerario de estudios viquianos (pp. 199-208) — Francisco J. Navarro Gémez, Un Vico personal (pp. 209-216)
— Enrico Nuzzo, Mi Vico (pp. 210-224) — Miguel A. Pastor Pérez, Vico a mi manera (pp. 225-231) — Giuseppe Patella, Ultimo
barroco, padre de la estética y de los estudios culturales (pp. 233-240) — Bruno Pinchard, Vico ciego en su centenario (pp. 241-
244) — Giorgio A. Pinton, De los diez a los veinte aiios (1678-1688) (pp. 245-254) — Leon Pompa - J.M. Sevilla, Un homenaje a
nuestro héroe. Lectura de Leon Pompa (pp. 255-266) — Alain Pons, Evocacién por el 350° Aniversario de Vico (pp. 267-272) —
Maria José Rebollo Espinosa, Maestro Vico (pp. 273-277) — Monica Riccio, Vico, o de las aguas profundas (pp. 279-282) —
Antonio Sabetta, Modernidad, historia, libertad y gracia. Lo que me ha enseiiado (hasta ahora) Vico (pp. 283-290) — Jéssica
Sanchez Espillaque, El humanista Vico (pp. 291-294) — Manuela Sanna, El hechizo viguiano (pp.295-298) — Alessia Scognamiglio,

242 Cuadernos sobre Vico 35 (2021)



Evolutivo Historico: Sumarios de los niimeros anteriores

Mi idea de la filosofia de Vico. Mi experiencia de su estudio (pp. 299-306) — José M. Sevilla, «Mobilis in mobili». Viquianamente
viguiano (pp. 307-316) — Sertério de Amorim e Silva Neto, Vico filésofo de la poesia (pp. 317-322) — Alessandro Stile, En didlogo
con Vico (pp. 323-328) — Fulvio Tessitore, Vico trescientos cincuenta aiios después (pp. 329-335) — Jiirgen Trabant, A la biisque-
da del “metodo accertato” de una ciencia de los signos del hombre (pp. 337-342) — Marco Vanzulli, “Mi” Vico. El héroe del saber
(pp. 343-350) — Jorge Velazquez Delgado, Giambattista Vico en el Tepozteco (pp. 351-352) — Donald Phillip Verene, Los dos axio-
mas de Vico (pp. 353-357) — Amadeu Viana, «Ordovico viricordo» (pp. 359-365) — José Villalobos, Mis citas con Vico (pp. 367-
370) — Vincenzo Vitiello, Vico, filésofo de nuestro tiempo (pp. 371-377) — Amparo Zacarés, Poética, estética y critica (pp. 379-386)
— Colaboradores (389-390) — Directriz de la revista y Normativa que regula las propuestas de colaboracién (pp. 391-394) — Sumarios
de nimeros anteriores (pp. 395-402).

CUADERNOS SOBRE VICO, 33 (2019). 319 pags. ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2019.i33

Anuncio (p. 12) — Ferdinand Fellmann (U. Miinster y U.T. Chemnitz) 14 de diciembre de 1939 — 28 de octubre de 2919. José
M. Sevilla, Ferdinand Fellmann, de filosofo a erdsofo. (Nota de adios al meditador sensualista) (pp. 15-31) — I. ESTUDIOS
VIQUIANOS. Manuel Barrios Casares, Mito sin ideologia: Fellmann, Vico y Sorel (pp. 35-42) — Giuseppe Cacciatore, Contra las
vanidades «retornantes». Por un sano uso de la critica (pp. 43-54) — Ferdinand Fellmann, EI mito en las instituciones: Vico y Sorel
(pp. 55-70) — Arturo Silva-Rodriguez & Esperanza Guarneros Reyes, Un bosquejo del legado de Giambattista Vico en la ciencia
psicoldgica actual (pp. 71-91) — Fulvio Tessitore, Vico y el descubrimiento del conocimiento historico (pp. 93-108) — II. ESTU-
DIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA. José M. Sevilla, Mds y nuevos destellos de Vico en periédicos espaiioles
durante la Restauracion (1885-1902): de la regencia de Maria Cristina al comienzo del reinado de Alfonso XIII. [Adenda V a «EI
espejo de la época»] (pp. 111-186) — III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS. Francisco J. Navarro
Gomez, Aportaciones para una edicion critica de «El Derecho Universal» (pp. 186-266) — Guillermo Ramirez Torres, Razon vital
y raices de la cultura. El encuentro de una filosofia de la vida a través de las ruinas. (A propdsito de una lectura de José M. Sevilla
y el pensamiento surefio) (pp. 267-290) — IV. BIBLIOTECA VIQUIANA. Georges Sorel, Lo que se aprende de Vico (1889).
Traduccion y Presentacién por M. Barrios Casares (pp. 293-302) — Colaboradores (p. 305) — Directriz de la revista y Normativa que
regula las propuestas de colaboracién (pp. 307-310) — Sumarios de nimeros anteriores (pp. 311-319).

CUADERNOS SOBRE VICO, 34 (2020). 397 pags. ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34
Monogrifico de Estudios Clasicos (I)

In Memoriam. Andrea Battistini (1947-2020) — Paolo Cristofolini (1937-2020) (pp. 13-14) — J.M. Sevilla, Monogrdfico de Textos
Clasicos (I). Una Presentacion (pp. 15-18) — ERICH AUERBACH (1892-1957), Vico y el historicismo estético (1949) (pp. 35-47), trad.
y pres. de Manuel Barrios Casares (pp. 25-34) — JAIME L. BALMEs (1810-1848), Criterio de Vico (1846) (pp. 57-75), ed. y nota
prel. de José Manuel Sevilla Fernandez (pp. 49-56) — JouN BAGNEL Bury (1861-1927), [Algunas paginas sobre Vico en La Idea de
Progreso (1920)] (pp. 83-88), trad. y nota prel. de Jos¢ Manuel Sevilla Fernandez (pp. 77-81) — BENEDETTO CROCE (1866-1952),
Tres estudios sobre Vico. Extraidos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911) (pp. 106-132), trad. y nota prel. de José Manuel
Sevilla Fernandez (pp. 89-105) — FRANCESco DE Sanctis (1817-1883), La nueva Ciencia. Paginas selectas traducidas de la
Historia de la Literatura Italiana (1870) (pp. 141-161), trad. y nota prel. de Jos¢é Manuel Sevilla Fernandez (pp. 133-139) — ROBERT
FLINT (1883-1910), La transicion a la Ciencia nueva. (Capitulo VIII de Vico, 1884, de R. Flint) (pp. 169-183), trad. de Dani Pino
y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernandez (pp. 163-167) — GlovANNI GENTILE (1875-1944), Dos estudios viquianos. El pensa-
miento italiano en la época de Vico (1915) y Descartes y Vico (1938) (pp. 193-206 y 207-213), trad. y nota prel. de Alfonso Zunica
Garcia (pp. 185-192) — Correspondencia: Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1914) (pp. 223-230), trad. y nota prel.
de Alfonso Zinica Garcia (pp. 215-221) — BALDASSARE LABANCA (1829-1913), «Del Autor al Autory y «Ocasion de este escritoy
(Prefacio y Cap. I de G.B. Vico e i suoi critici cattolici, 1898) (pp. 237-246), trad. y nota prel. de Jos¢ Manuel Sevilla Fernandez
(pp. 231-235) — Correspondencia: Carta de M. Menéndez Pelayo a B. Croce, de 12 de agosto de 1903, sobre Vico en Espaiia (p.
249), ed. y nota prel. de Jos¢ Manuel Sevilla Fernandez (pp. 247-248) — JuLEs MICHELET (1798-1874), Introduccion sobre su vida
y sus obras 'y Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835) (pp. 257-260 y 261-285), trad.de Emmanuel Chamorro Sanchez y
Miguel A. Pastor Pérez y nota prel. de José Manuel Sevilla Fernandez (pp. 251-255) — BERTRANDO SPAVENTA (1817-1883), La filo-
sofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Lecciones II, VI y VII y «Prdologo a la primera edicién», por G.
Gentile (pp. 297-308 y 309-344), trad. y nota prel. de Alfonso Zunica Garcia (pp. 287-296) — MIGUEL DE UNAMUNO (1864-1936),
Prologo a la version castellana de la Estética de Benedetto Croce (1912) (pp. 363-380), ed. y nota prel. de José Manuel Sevilla
Fernandez (pp. 347-361) — Colaboradores (p. 383) — Directriz de la revista y Normativa que regula las propuestas de colaboracion
(pp. 385-388) — Sumarios de numeros anteriores (pp. 389-397) — Anuncio 2007 (p. 388).

Fooly

Cuadernos sobre Vico 35 (2021) 243



ANUNCIO 2007

Dada su disponibilidad en edicidn digital abierta, la edicién impresa en papel no se hallara
ya a la venta. Aquellas Bibliotecas e Instituciones o Centros, asi como aquellos
investigadores suscritos a la revista, podrdn continuar recibiéndola en papel sin coste econémico por
la revista salvo el pago de los gastos de envio.

Igualmente se servird a Bibliotecas, Instituciones, Centros y estudiosos viquianos,
con cargo al solicitante solo de los gastos de envio, los volimenes anteriores en fondo que sean soli-
citados, hasta agotar existencias.

Solicitudes a la direccion (postal o electrénica) de la revista.

ANNOUNCEMENT 2007

Given its opened digital editing availability, the editing printed in paper will not be alre-
ady on sale. Those Libraries and Institutions or Centers, as well as those investigators subscribed to
the magazine, will be able to continue receiving it in paper without economic cost by
the magazine except for the payment of the expenses of shipment.

Also Libraries, Institutions, Centers and vichians scholarships will use, with position to
the applicant only of the expenses of shipment exclusively, the previous volumes in bottom that are
asked for, until exhausting existences.

Requests to the address (postal or electronic) of the magazine.

AVVISO 2007

Vista la sua disponibilita in edizione digitale aperta, I’edizione stampata in carta non si
trovera pit in vendita. Le biblioteche ed istituzioni o i centri di studio, come pure i ricercatori abbo-
nati alla rivista, potranno continuare a ricevere la edizione stampata senza spese per la rivista, eccet-

to il pagamento delle spese di spedizione.
Analogamente biblioteche, istituzioni, centri e studiosi vichiani potranno richiedere i volu-

mi arretrati, fino ad esaurimento, pagando solamente le spese di spedizione.

Richieste alla direzione (postale o elettronica) della rivista.

Sevilla, 2007

[Anuncio publicado originalmente en Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) p. 12]



ERRATA CORRIGENDA
Erratas en la edicion impresa en papel del n° 34 (2020)

Errores advertidos en la edicion impresa en papel (no asi en la edicion digital, ya corregi-
dos) en cuatro niimeros DOI del volumen n° 34. Son los siguientes:

Francesco de Sanctis (1817-1883). ‘La nueva Ciencia’. Paginas selectas traducidas de la
‘Historia de la Literatura Italiana’ (1870). Selecc., Trad. y Nota de J.M. Sevilla

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.6
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vic0.2020.134.06

Robert Flint (1883-1910), ‘La transicion a la Ciencia nueva’. (Capitulo VIII de ‘Vico’, 1884,
de R. Flint). Trad. de D. Pino Sanchez. Nota de J.M. Sevilla

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.134.7
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vic0.2020.134.07

Giovanni Gentile (1875-1944). Dos estudios viquianos. ‘El pensamiento italiano en la época
de Vico’ (1915) y ‘Descartes y Vico’ (1938). Ed., Trad. y Pres. de A. Zlnica Garcia

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.134.8
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vic0.2020.134.08

Correspondencia: Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1914). Trad. y
Presentacion de A. Zunica Garcia

DICE: https://doi.org/10.12795/Vico.2020.134.9
DEBE DECIR: https://doi.org/10.12795/Vic0.2020.i134.09



CALL FOR PAPERS
Cuadernos sobre Vico, n° 37 (2023)

CONVOCATORIA PARA CONTRIBUCIONES PARA EL N° 37 DE CUADERNOS SOBRE VIco (2023). La Revista sera
publicada en espafiol a final de otofio de 2023, en version impresa (no venal) y version online en OJS y con licencia
“Creative Commons Atribucion-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional”. Contendra contribuciones originales,
ademas de en espafiol, también inéditas en inglés, italiano, francés y alemén que podran ser traducidas por la propia
Revista una vez que hayan sido admitidas. Por tanto, se aceptardn manuscritos en espafiol, italiano, inglés, francés y
aleman; pero se entiende que su envio implica que el articulo no ha sido publicado antes en cualquier lengua y que
tampoco estd siendo considerado para su publicacion por alguna otra revista. Contribuciones originales e inéditas.
Esta condicion, imprescindible para cualquier envio, no contard en casos excepcionales de invitacion personal o
solicitud expresa —de un trabajo ya publicado— por parte de la Direccion de Cuadernos sobre Vico ny del Consejo
Consultivo de la misma.

Los manuscritos remitidos deberdn prepararse para una revision anénima y evaluacién por pares ciegos en
OJS. El texto ird preparardo para ello, y serd enviado (en formato Word .doc o .docx, con una copia en PDF, y un
resumen en inglés y en espafiol), acompafiado de un fichero aparte conteniendo el nombre del autor y titulo del articulo,
su institucion de pertenencia, una breve nota biobibliografica o enlace online, direcciéon del correo electrénico y
direccion postal. Todo sera enviado a: https:/revistascientificas.us.es/index.php/Vico/about/submissions

Tematicas principales son: 1) Vico y la cultura hispanica; 2) Vico y el/los historicismo/s; 3) Vico y la/s
metafisica/s; y 4) Vico y la historia de las ideas.

Acerca de las Instrucciones para los Autores y las pautas de estilo a seguir (que habran de respetarse),
véanse las pp. 385-388 de Cuadernos sobre Vico n°® 34 (2020):
https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20121
o pp. 231-234 del n° 35 (2021): https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20926/

La fecha limite de envio de articulos serd 31 de diciembre de 2022.

CALL FOR PAPERS FOR N° 37 OF CUADERNOS SOBRE VICo (2023). The Journal will be published in Spanish at the end
of autumn 2023, with original papers traslated for Cuadernos sobre Vico of English, Italian, French and German
languages. This Journal is published in a printed version (not for sale) and an online version in OJS and with a
“Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International” license. Manuscripts are wellcome in
Spanish, Italian, English, French, and German (that may be translated by the Journal itself, once the paper has been
accepted for the Journal). The submission of a manuscript is understood to imply that the paper has not been published
before and is not being considered for publication by any other Journal. Contributions must be original and
unpublished; although this will not be required in exceptional cases of personal invitation or express request by the
Directors/Editors and the Board of Directors/Consulting Editors.

All full paper sumissions will be peer-reviewed in OJS. The text should be prepared for anonymous
refeering and sent (text in Word .doc or .docx format, with a copy PDF version, and an abstract in English and
Spanish), accompanied by a separate file containing author name, article title, institutional affiliation, short
biobibliographical note or online link, email and address, to:
https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/about/submissions

Main topics are: 1) Vico and Hispanic culture; 2) Vico and historicism/s; 3) Vico and metaphysics; 4) Vico
and the history of ideas (philosophical, political, aesthetic, etc.).

Instructions for Authors and style guidelines: vid. pp. 385-388 of Cuadernos sobre Vico n° 34 (2020):
https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20121
or pp. 231-234 of n° 35 (2021): https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20926/

The deadline for submitting articles is December 31, 2022.

CALL FOR PAPERS PER IL N° 37 DI CUADERNOS SOBRE VIC0 (2023). 1l prossimo numero della Rivista verra pubblicato
in spagnolo entro la fine di auttunno 2023, sia in versione cartacea (non in vendita) e una versione digitale presso in
OJS e con una licenza “Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International”. Sono graditi
proposte di manoscritti in spagnolo, italiano, inglese, francese e tedesco. Qualora vengano ammesi per la pubblicazione,
la Rivista procedera alla loro traduzione spagnola. In ogni caso, resta inteso che la proposta di un contributo implica che
I’articolo non sia mai stato pubblicato prima e che non si trovi in processo di valutazione presso altre riviste.
Contributi originali, anche inediti. Tuttavia, questa condizione, indispensabile per qualsiasi invio, non si terra in
cosiderazione nei casi eccezionali di invito personale o di espressa richiesta —di un'opera gia pubblicata— da parte della
Direzione dei Cuadernos sobre Vico e del suo Consiglio Consultivo.

I manoscritti inviati dovrebbero essere preparati per una valutazione anonima e saranno sottoposti alla
procedura del double “blind peer review” presso OJS. Il testo verra preparato e inviato (in formato Word .doc o
.docx, con una copia PDF e un riassunto in inglese e in spagnolo), accompagnato da un file separato contenente il nome
dell'autore e il titolo di I'articolo, affiliazione istituzionale, una breve nota biobibliografica o link online, indirizzo email
e indirizzo postale. Il tutto dovra essere inviato a: https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/about/submissions

Gli argomenti principali sono: 1) Vico e la cultura ispanica; 2) Vico e lo/gli storicismo/i; 3) Vico e la
metafisica/le metafisiche; 4) Vico e la storia delle idee (filosofiche, politiche, estetiche, etc.).

Sulle Istruzioni per gli Autori e le linee guida di stile da seguire (che devono essere rispettate), vedi pp.
385-388 di Cuadernos sobre Vico n° 34 (2020): https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20121
oppure alle pp. 231-234 del n° 35 (2021): https://revistascientificas.us.es/index.php/Vico/article/view/20926/

La deadline per I’invio di manoscritti ¢ il 31 dicembre 2022.




2021, segundo afio de la pandemia de COVID-19






30 anos de la revista (1991-2021)

SUMARIO

In Memoriam. Leonardo Amoroso (1952-2021) — Juan Bosco Diaz-Urmeneta Mufioz (1944-2021) —
Josep Martinez Bisbal (1950-2021) — 1. ESTUDIOS VIQUIANOS: ALFONSO GARCIA MARQUES,
Una relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos — MAURIZIO MARTIRANO, Reflexiones en torno
a la primera edicion milanesa (1801) de la Ciencia nueva de Giambattista Vico (trad. de M*J. Rebollo
Espinosa) — AMPARO ZACARES, Vico y Lambrano, del saber poético al saber encarnado — ALFONSO ZUNICA
GARCIA, La objetividad de la interpretacion en G. Gentile a propésito de su lectura de Vico — 1. ESTUDIOS
SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA: ALBERTO M. DAMIANI, Instituciones, poder y lenguaje.
Sobre la reciente recepcion de Vico en Argentina (2003-2018) — JOSE M. SEVILLA, Rdfagas de Vico en la
prensa diaria espaiiola del siglo XIX. Desde el final de la primera Guerra Carlista (1840) hasta el final del
Sexenio Democritico (1874) — 1II. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS: GEORGE
LEON KABARITY, Reflexiones sobre cosmopolitismo e hispanismo. A propdsito de un libro con 27 perspectivas
—IV. BIBLIOTECA VIQUIANA: GIAMBATTISTA VICO, Idea de una gramdtica filoséfica (1740), trad. de
A. Zunica; y Carta al abate Esperti en Roma (1726), trad. de J.M. Sevilla — COLABORADORES —
DIRECTRIZ DE LA REVISTA Y NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACION —
EVOLUTIVO HISTORICO DE NUMEROS ANTERIORES — Anuncio (2007) — Call for papers n. 37 (2023).

D.OI.: http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2021.i35

https://editorial .us.es/es/cuadernos-sobre-vico

<S04,

U

4

ISSN 1130-7498

I

9"771130"749916
e-ISSN: 2697-0732

S
Npas?

7

https://editorial.us.es/





