


Cuadernos
sobre VicoNúm. 34 - 2020





Cuadernos
sobre Vico

Miguel A. Pastor Pérez y José M. Sevilla Fernández (Eds.)

Núm. 34 - 2020

EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA

CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO
Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política

2020



Reservados todos los derechos bajo la Ley de Protección Intelectual. Ni
la totalidad ni parte de esta publicación puede reproducirse o transmitirse
por ningún procedimiento de edición o de publicación, sin permiso escri-
to del titular del ©.

Hay publicación digital del volumen original impreso de la revista, en
http://www.institucional.us.es/cuadernosvico y en https://editorial.us.es/es/cuader-
nos-sobre-vico, con acceso libre a la lectura de los contenidos permitida para usos
académicos y de investigación.

Reproducción en portada: Fragmento de grabado de Francesco di Bartolo (1866)

© Diseño de portada: CIV – SPUS
Maquetación edición impresa: Hal 9000sf
Edición digital y web: Juan A. Rodríguez Vázquez 

© CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 1991
Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política
Facultad de Filosofía. C/ Camilo José Cela s/n. – 41018 Sevilla (España)
Telfs. (34) 954 557 773 - 954 556 111 – 954 557 796;- FAX 954 559 725
Correo electrónico: sevilla@us.es mpastor@us.es
http://www.institucional.us.es/civico – http://www.institucional.us.es/cuadernosvico

© Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla. 2003. Editorial Universidad de Sevilla, 2020

© CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 2020

© CuadeRnos soBRe VICo. 2020

© Autores y traductores en el volumen n. 34, 2020

Además de publicarse en su edición edición electrónica bajo una licencia de uso y distribución “Creative Commons
Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional”, el mismo número de esta revista se publica idéntico en edición
impresa en papel, y bajo condición no venal, con una ayuda del Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la
Filosofía, Ética y Filosofía Política (Universidad de Sevilla).

Produce impresión: iris-copy
Impreso en España – Printed in spain
ISSN: 1130-7498 D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34
e-ISSN: 2697-0732 Repositorio digital de todos los números: http://www.institucional.us.es/cuadernosvico
Depósito Legal: SE-423-1991 Repositorio digital Revistas US: https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

Cuadernos sobre Vico aparece referenciada en los siguientes repertorios y bases de datos: Biblioteca Virtual de Polígrafos (Fundación
I. Larramendi) – CARHUS Plus+2014 – Catálogo CISNE – DIALNET – CIRC – DICE (CCHS, 2010) – DULCINEA – Elenco delle
Riviste Scientifiche (Aggiornato all’ 08/02/2016) Area 11 – Google Académico – idUS – ISOC (Revistas de CC. Sociales y
Humanidades, CSIC): ahora en ÍnDICEs-CSIC – ITALINEMO – JSTOR – PIO Periodicals Index Online – PIC Philindex,
Philosophers’s Index – PhilPapers (philosophical research online) – ProQuest – LATINDEX – LECHUZA (documentación filosófi-
ca en español) – MIAR (Matriz de Información para el Análisis de Revistas) – REBIUN – Recolecta – Répertoire Bibliographique
de la Philosophie, International Philosophical Bibliography (Louvain) – Repertorio Revistas Editorial US – ResearchGate – RESH
(Revistas Españolas de Ciencias Sociales y Humanidades, 2011) – UlrichWeb.



CONSEJO DIRECTIVO / Consiglio Direttivo / Editors
director: JOSÉ M. SEVILLA FERNáNDEZ (Universidad de Sevilla) [editor]

director adjunto (Jefe Redacción): MIGUEL A. PASTOR PÉREZ (Universidad de Sevilla) [associate editor]

CONSEJO DE REDACCIÓN / Consiglio di Redazione / Editorial Staff
FRANCISCO J. NAVARRO GóMEZ (CIV) – MARÍA JOSÉ REBOLLO ESPINOSA (Universidad de Sevilla) – AMPARO

ZACARÉS PAMBLANCO (Universidad Jaume I). secretaría (Universidad de Sevilla): ANA ROSA GóMEZ ROSAL

(Universidad de Sevilla) – JÉSSICA SáNCHEZ ESPILLAQUE (Universidad de Sevilla).
adjuntos al Consejo de Redacción para este volumen n. 34 de 2020:

LORENA GRIGOLETTO (Universidad de Nápoles) – FERNANDO H. LLANO ALONSO (Universidad de Sevilla) – ARMANDO

MASCOLO (ISPFSM, Nápoles) – MARIA LIDA MOLLO (Universidad de Calabria) – JESúS NAVARRO REyES (Universidad
de Sevilla) – GIORGIA DELLO RUSSO (Lisboa)

CONSEJO CONSULTIVO / Consiglio Scientifico / Board of Consulting Editors
LEONARDO AMOROSO (Universidad de Pisa) – PABLO BADILLO O’FARRELL (Universidad de Sevilla) – JOSÉ M.
BERMUDO áVILA (Universidad de Barcelona) – GIUSEPPE CACCIATORE (Universidad de Nápoles & Centro di studi
Vichiani) – ROMáN DE LA CALLE DE LA CALLE (Universidad de Valencia) – PIO COLONNELLO (Universidad de
Calabria) – ALBERTO M. DAMIANI (Universidad de Buenos Aires - C.O.N.I.C.E.T.) – MARCEL DANESI (Universidad
de Toronto) – MOISÉS GARCÍA GONZáLEZ (U.N.E.D., Madrid) – HUMBERTO GUIDO (Universidad de Überlândia) –
ANTONIO HEREDIA SORIANO (Universidad de Salamanca) – EMILIO HIDALGO-SERNA (Universidad T. Braunschweig
& Fundación studia Humanitatis) – FABRIZIO LOMONACO (Universidad de Nápoles) – MASSIMO MARASSI

(Universidad S.C. de Milán) – JOSEP MARTÍNEZ BISBAL (Universidad de Valencia) – MAURIZIO MARTIRANO

(Universidad de La Basilicata) – JOSÉ LUIS MORA GARCÍA (Universidad Autónoma de Madrid) – CIRIACO MORóN

ARROyO (Universidad de Cornell) –  ENRICO NUZZO (Universidad de Salerno) – GIUSEPPE PATELLA (Universidad de
Roma Tor Vergata) – ANTONIO ENRIQUE PÉREZ LUñO (Universidad de Sevilla) – LEON POMPA (Universidad de
Birmingham) – ALAIN PONS (Universidad de París X, Nanterre) – MANUELA SANNA (Istituto per la Storia del
Pensiero Filosofico e Scientifico Moderno - C.N.R., Nápoles) – ANTONIO SCOCOZZA (Universidad de Nápoles) –
QUENTIN SkINNER (Universidad de Cambridge) – FULVIO TESSITORE (Accademia Nazionale dei Lincei) – JÜRGEN

TRABANT (Universidad Libre de Berlín) – JORGE VELáZQUEZ DELGADO (Universidad Autónoma de México, Iztap.)
– DONALD PHILLIP VERENE (Universidad de Emory & Institute for Vico studies) – AMADEU VIANA SAN ANDRÉS

(Universidad de Lleida) – JOSÉ VILLALOBOS DOMÍNGUEZ (Real Academia Sevillana de Buenas Letras).

Han pertenecido también a los Consejos (†): MARIO AGRIMI (Universidad Oriental de Nápoles. 1928-2010) –
ANDREA BATTISTINI (Universidad de Bolonia. 1947-2020) – JOAQUÍN BARCELó (Universidad Andrés Bello, Chile.
1927-2014) – EDUARDO BELLO REGUERA (Universidad de Murcia. 1940-2010) – ISAIAH BERLIN (alls souls College,
Oxford. 1909-1997) – GUSTAVO COSTA (Universidad de California, Berkeley. 1930-2012) – EUGENIO GARIN

(Universidad de Florencia. 1909-2004) – ERNESTO GRASSI (Universidad de Múnich. 1902-1991) – JACOBO MUñOZ

VEIGA (Universidad Complutense de Madrid. 1942-2018) – STEPHAN OTTO (Universidad de Múnich. 1931-2010)
– FRANCO RATTO (Universidad de Roma «La Sapienza». 1946-2003) – GIORGIO TAGLIACOZZO (Institute for Vico
studies, Nueva york. 1909-1996) – G.H. VON WRIGHT (Academia Fennica, Helsinki. 1916-2003).

EDICIÓN
Centro de Investigaciones sobre Vico (CIVCIV). J.M. Sevilla, M.A. Pastor, J. Villalobos

DIRECCIÓN, REDACCIÓN Y ADMINISTRACIÓN
Cuadernos sobre Vico. Prof. Dr. José M. Sevilla

Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política (Facultad de Filosofía)
c/ Camilo José Cela s/n. 41018-SEVILLA (España)

Telfs. (34) 95 455 77 73 - 95 455 77 96 - 95 455 61 11 – FAX (34) 95 455 97 25
e-mails: sevilla@us.es – mpastor@us.es

http://www.institucional.us.es/civico – http://www.institucional.us.es/cuadernosvico

PUBLICACIÓN
Editorial Universidad de Sevilla

C/ Porvenir n° 27. 41013-SEVILLA (España)
Telf. (34) 95 448 7447 - (34) 95 455 11 29 – FAX (34) 95 448 74 43 – secpub2@us.es

https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico





SUMARIO

In Memoriam. andrea Battistini (1947-2020) – Paolo Cristofolini (1937-2020)....

MONOgRáfICO DE ESTUDIOS CLáSICOS (I)

Presentación del Monográfico de Estudios Clásicos (I) ..............................................
ErICh AuErbACh (1892-1957), Vico y el historicismo estético (1949). Trad. y Pres. de
M. barrios Casares ....................................................................................................

Manuel barrios Casares, Presentación ..............................................................
Erich Auerbach, Vico y el historicismo estético (1948/49) ......................................

JAIME L. bALMEs (1810-1848), Criterio de Vico (1846). Ed. y Nota de J. M. sevilla ........
José M. sevilla, Nota preliminar ....................................................................
Jaime L. balmes, Criterio de Vico (1846) .......................................................

JohN bAgNEL bury (1861-1927), [Algunas páginas sobre Vico en La Idea de
Progreso (1920)]. Trad. y Nota de J.M. sevilla .....................................................

José M. sevilla, Nota .................................................................................
John b. bury, [Algunas páginas sobre Vico en La Idea de Progreso (1920)] ...........

bENEdETTo CroCE (1866-1952), «Tres estudios sobre Vico. Extraídos y traducidos de
La filosofia di g.b. Vico (1911)». Trad. y Nota de J.M. sevilla ..........................

José M. sevilla, Nota .................................................................................
benedetto Croce, «Tres estudios sobre Vico. Extraídos y traducidos de La filosofia di
g.b. Vico (1911)» ....................................................................................

El pasaje a la historiografía. Carácter general de la historiografía viquiana (Cap. XIII) ......... 
Vico contracorriente de la cultura de su tiempo (Cap. XIX) ..................................
Vico y el desarrollo posterior del pensamiento filosófico e histórico (Cap. XX) .............

FrANCEsCo dE sANCTIs (1817-1883), «La nueva Ciencia. Páginas selectas traducidas
de la historia de la Literatura Italiana (1870)». Trad. y Nota de J.M. sevilla ...........

José M. sevilla, Una Nota en torno a «La nueva Ciencia. Páginas selectas traducidas
de la historia de la Literatura Italiana (1870)», de F. De Sanctis ........................
Francesco de sanctis, «La nueva Ciencia. Páginas selectas traducidas de la historia
de la Literatura Italiana (1870)» ..................................................................

robErT FLINT (1883-1910), La transición a la Ciencia nueva. (Capítulo VIII de Vico,
1884, de R. Flint). Trad. de daniel Pino sánchez. Nota de J.M. sevilla ..............

José M. sevilla, Nota a «La transición a la Ciencia nueva», de R. Flint (1884) ........
robert Flint, La transición a la Ciencia nueva (1884) .......................................

gIoVANNI gENTILE (1875-1944), Dos estudios viquianos. «El pensamiento italiano en la
época de Vico» (1915) y «Descartes y Vico» (1938). Trad. y Pres. de A. Zúnica garcía ...

Alfonso Zúnica garcía, Vico, un filósofo moderno optimo iure. Presentación de dos 
estudios viquianos de Giovanni Gentile ...............................................................
giovanni gentile, El pensamiento italiano en la época de Vico (1915)  ..................
giovanni gentile, Descartes y Vico (1938) ......................................................

13

15

23
25
35
49
51
57

77
79
83

89
91

107
107
117
125

133

135

141

163
165
169

185

187
193
207

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498

D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34



CorrEsPoNdENCIA: Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1914). Trad. y
Presentación de Alfonso Zúnica garcía ........................................................................
bALdAssArE LAbANCA (1829-1913), «Del Autor al Autor» y «Ocasión de este escrito» (Prefacio
y Cap. I de g.b. Vico e i suoi critici cattolici, 1898). Trad. y Nota de J.M. sevilla ........

José M. sevilla, Nota a la traducción de B. Labanca ............................................
baldassare Labanca, «Del Autor al Autor» y «Ocasión de este escrito» (1898) ............

MArCELINo MENéNdEZ PELAyo (1856-1912), Carta de M. Menéndez Pelayo a B.
Croce, de 12 de agosto de 1903, sobre Vico en España. breve indicación de J.M. sevilla ...
JuLEs MIChELET (1798-1874), «Introducción sobre su vida y sus obras» y «Discurso
sobre el sistema y la vida de Vico» (1835). Trad. de Enmanuel Chamorro sánchez
y de Miguel A. Pastor Pérez. Nota por J.M. sevilla ............................................

José M. sevilla, Nota de presentación a la traducción española de la «Introducción» y del
«Discurso» de J. Michelet ...............................................................................
Jules Michelet, Introducción sobre su vida y sus obras (1835) [trad. de Oeuvres choisies
de Vico, por M.A. Pastor] ..........................................................................
Jules Michelet, Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835) [trad. de Oeuvres
choisies de Vico, por E. Chamorro & M.A. Pastor] ..........................................

bErTrANdo sPAVENTA (1817-1883), La filosofía italiana en sus relaciones con la filoso-
fía europea (1862). Lecciones II, VI y VII. Trad. y Pres. de Alfonso Zúnica garcía ....

Alfonso Zúnica garcía, Presentación de las lecciones viquianas en La filosofía italia
na en sus relaciones con la filosofía europea, de B. Spaventa ............................
bertrando spaventa, La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862).
Lecciones II, VI y VII .....................................................................................

g. gentile, «Prólogo a la primera edición» (1908) ...........................................
Lección II .............................................................................................
Lección VI .............................................................................................
Lección VII ..........................................................................................

MIguEL dE uNAMuNo (1864-1936), Prólogo a la versión castellana de la Estética de
Benedetto Croce (1912). Ed. y Nota a cargo de J.M. sevilla ...................................

José M. sevilla, Nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de Unamuno ...............
Miguel de unamuno, Prólogo a la versión castellana de la Estética de Benedetto
Croce (1912) ..........................................................................................................

CoLAborAdorEs ....................................................................................................
dIrECTrIZ dE LA rEVIsTA y NorMATIVA dE ProPuEsTAs dE CoLAborACIóN ..............................
suMArIos dE NúMEros ANTErIorEs ............................................................................
ANuNCIo 2007 sobrE EdICIóN IMPrEsA No VENAL y ON LINE EN AbIErTo ..............................

215

231
233
237

247

251

253

257

261

287

289

297
297
309
320
338

347
349

363

383
385
389
398



«nosotros, en cambio, que no pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar»
(de antiquissima, Proemio)

La revista Cuadernos sobre Vico no impone ninguna tendencia hermenéutica ni sostiene sistema filo-
sófico alguno; tampoco está animada por ideología política o credo religioso de algún tipo. Explícita
y llanamente profesa un ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinión, pluralidad de ideas,
rigurosa investigación y calidad de expresión.

Las tesis mantenidas en los escritos reflejan sólo el pensamiento de cada autor, no comprometiéndose
a los demás autores ni al propio nombre de la publicación Cuadernos sobre Vico.

De una litografía de Luigi Rados (1821)



Revista referida o indizada en:

©

INDICACIONES SOBRE REVISTAS TUTELADAS
POR LA EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA EUS 

(indicaciones publicadas en la página de la Revista por la EUS en su web: https://edito-
rial.us.es/es/revistas/cuadernos-sobre-vico)

4.0

Salvo indicación contraria, todos los contenidos de la edición electrónica se distribuyen bajo una
licencia de uso y distribución “Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0
Internacional”. Puede consultar desde ahí la versión informativa y el texto legal de la licencia. Esta
circunstancia ha de hacerse constar expresamente de esta forma cuando sea necesario.

Política de Preservación Digital

Las revistas tuteladas por la Editorial Universidad de Sevilla, alojadas en los dominios https://edi-
torial.us.es/es/revistas y https://revistascientificas.us.es, tienen asegurado un archivo seguro y per-
manente gracias a la realización automática, por parte del servicio informático de la universidad, de
una copia de seguridad de sus contenidos cada 24 horas. Ello permite a todas las revistas electróni-
cas de la Universidad de Sevilla preservar sus contenidos frente a cualquier posible eventualidad,
puesto que en caso de pérdida o corrupción puntual, es factible acudir a las copias de seguridad dia-
rias.

Antiplagio

La revista siempre velará porque los trabajos publicados sean inéditos y originales, utilizando para
su comprobación la herramienta profesional de servicios antiplagios de Turnitin. La Revista se
reserva la decisión de rechazar los artículos con un porcentaje de similitud inadecuado. Así mismo
el autor/es garantizan la autoría y originalidad del artículo, y asumen la plena y exclusiva responsa-
bilidad por los daños y perjuicios que pudieran producirse como consecuencia de reclamaciones de
terceros respecto del contenido, autoría o titularidad del contenido del mismo.



Centro de InvestIgaCIones sobre vICo

CIv
sevIlla (españa)

Cuadernos sobre Vico es una revista académica especializada, impresa y en edi-
ción digital en abierto, que se publica con periodicidad anual, revisada por ‘pares
ciegos’ y ampliamente referenciada.

Todos los volúmenes de la revista Cuadernos sobre Vico, desde el número 1
(1991) hasta el último, se encuentran disponibles en versión digitalizada (pdf) con
acceso libre sólo para su lectura y en el Portal de Revistas de la Editorial
Universidad de Sevilla:

https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

y en la página web del Centro de Investigaciones sobre Vico:

http://www.institucional.us.es/cuadernosvico

La consulta de los contenidos de los números, reproducidos de su versión origi-
nal impresa, sólo está permitida para usos académicos e investigadores, no auto-
rizándose su reproducción por ningún medio sin permiso expreso de la revista,
manteniéndose el © de la revista impresa en papel, de los autores y de los traduc-
tores. Contenidos bajo licencia de distribución CCANC

Sobre la edición impresa de la revista, véase la «Nota Editorial» en la página 11 de Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) y la
reproducción de la misma en la página 398 del presente volumen.



Anzi sovra il sublime
Campidoglio del mondo,

di cui son spettatori uomini e dèi,
per mano de le muse

le insegne de le lor stupende imprese
in eterni trofei veggiam sospese.

(g. Vico, Origine, progresso
e caduta della poesia, vv. 75-80)



Fotografía del prof. P. Cristofolini tomada el 10 de septiembre de 2017.
Original a color propiedad de la familia. Cuadernos sobre Vico agradece a la
Viuda del prof. Cristofolini la amable cesión para su publicación en esta
revista, y a la Dra. Manuela Sanna la gestión realizada para su autorización.

Fotografía del prof. A. Battistini realizada por Francisco Macera Garfia por
encargo del Centro de Investigaciones sobre Vico. Congreso Internacional
en Sevilla, ocubre 1999. Original a color. Archivo. © Cuadernos sobre
Vico.

In memoriam

Cuadernos sobre Vico manifiesta su dolor y hace público su pesar por el fallecimiento en
2020 de los dos reconocidos y afamados investigadores, historiadores de las ideas filosóficas
y reputados viquistas. Los profesores Cristofolini († 20 de mayo) y Battistini († 30 de agosto)
han estado vinculados a Cuadernos sobre Vico, revista a la que apoyaron, comportándose,
siendo sabios, como humildes colaboradores; aunque a través de sus textos han dado rigor y
prestancia a las páginas sobre Vico en español, en particular, y a la República de las Letras,
en general. 

Andrea Battistini
(Bolonia 1947 - Bolonia 2020)

Università degli Studi di Bologna

Paolo Cristofolini
(Arezzo 1937 - Pisa 2020)

Scuola Normale Superiore di Pisa

Sevilla, octubre 1999 Pisa, septiembre 2017





[15]

Monográfico de Textos Clásicos (I). una Presentación – Monograph of Classic Texts (I). a Presentation – Monografico di testi classici (I).
una Presentazione – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.01

MONOGRÁFICO DE TEXTOS CLÁSICOS (I)

UNA PRESENTACIóN

José M. Sevilla
Director de Cuadernos sobre Vico

Resumen: Presentación del número monográfico de Cuadernos sobre Vico (34, 2020) dedicado a autores clásicos
en los estudios viquianos; y presentación, a la vez, de la nueva serie de Textos Clásicos sobre Vico, originalmente
en español o, para la ocasión, traducidos.
PalabRas ClaVe: Textos clásicos sobre Vico, e. auerbach, J.l. balmes, J.b. bury, b. Croce, G. Gentile, F. De sanctis,
R. Flint, G. Gentile, b. labanca, m. menéndez Pelayo, J. michelet, b. spaventa, m. unamuno.

absTRaCT: Presentation of the monographic issue of Cuadernos sobre Vico (34, 2020) dedicated to classical
authors in Vichian studies; and presentation, at the same time, of the new series of Classic Texts on Vico, either
originally in spanish or translated for the occasion.
KeywoRDs: Classic texts on Vico, e. auerbach, J.l. balmes, J.b. bury, b. Croce, G. Gentile, F. De sanctis, R. Flint, G.
Gentile, b. labanca, m. menéndez Pelayo, J. michelet, b. spaventa, m. unamuno.

a Biblioteca Viquiana viene preparada y elaborada por el Centro de
Investigaciones sobre Vico, institución sin ánimo de lucro, para su edición en
la revista de la universidad de sevilla Cuadernos sobre Vico, publicación en
edición no venal y de dominio público, para servicio académico e investiga-
dor, y como contribución, en lo que quepa, al aumento de la cultura.

en este, sentido, una de las secciones más interesantes de Cuadernos
sobre Vico ha sido siempre, qué duda cabe, la histórica-filológica dedicada a

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.01
© José M. Sevilla Fernández (Director de Cuadernos sobre Vico)

LL



Biblioteca Viquiana, tanto por la aportación historiográfica y por la faceta neta-
mente mostrativa de, muchas veces, descubrimiento al público de textos
viquianos quizás desconocidos en conocidos autores; como, también y no
menos, por la entrega de importantes traducciones en español. así, en la sec-
ción de Biblioteca Viquiana, normalmente la cuarta en el orden en que  se han
venido estructurando los números misceláneos de la revista desde el primero
en 1991 ––cumplirá treinta años con el próximo volumen––, han venido sien-
do ofrecidos: a) Textos de Vico traducidos del latín o del italiano; b) edicio-
nes cuidadas de textos de autores hispanos acerca de Vico; y C) traducciones
de textos viquianos de autores clásicos de los siglos xIx y xx.

Tras una treintena de años de estudios viquianos en español la
Dirección de Cuadernos sobre Vico ha decidido reorganizar la serie de sus
estudios y de la nueva etapa que abre a partir de 2021, y en la plataforma
oJs: publicación alternativamente cada año de un monográfico de Textos
Viquianos de autores Clásicos y de un volumen misceláneo de estudios
viquianos; con independencia de la edición de cualquier volumen extra que
por motivos de celebración o de homenaje demandase un número especial.

Conviene, por ello, que aprovechemos estas páginas para recordar el mate-
rial hasta ahora ofrecido en los números publicados (desde 1991 hasta hoy), que
mostraremos acorde al orden secuencial de contenidos a, b y C antes referido.

a) Textos de Vico.
Vico, en traducciones del latín por Francisco J. navarro Gómez (con

excepción de la primera): Oración I (1699) (n. 2, pp. 253-259, m. Rguez.
Donís); Oración II pronunciada el 18 de octubre de 1700 (n. 3, pp. 211-218);
Oración III pronunciada el 18 de octubre de 1701 (n. 4, pp. 191-198);
Oración IV pronunciada el 18 de octubre de 1704 (n. 4, pp. 201-208);
Oración V pronunciada el 18 de octubre de 1705 (n. 5/6, pp. 429-435); Oración
VI pronunciada el 18 de octubre de 1707 (n. 5/6, pp. 439-446); Sobre la mente
heroica (1732) (n. 7/8, pp. 461-470); Del método de estudios de nuestro tiem-
po (1708) (n. 9/10, pp. 401-436); La antiquísima sabiduría de los italianos
(1710) (n. 11/12, pp. 443-483); Reivindicaciones de Vico (1729) (n. 13/14, pp.
437-459); Retórica (Instituciones de Oratoria). Selección de los 10 primeros
capítulos de las Institutiones oratoriae de G. Vico (n. 15/16, pp. 415-430). 

Vico, en trad. del italiano: Sentimientos de un desesperado (1692) (n.
4, pp. 209-213, por Dolores ocaña y attilio manzi); Reprensión de la meta-

José M. sevilla

16 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



física de Renato Descartes, de Benito Espinosa y de Juan Locke (n. 5/6, pp.
449-450, por José a. marín); Práctica de la Ciencia Nueva (n. 5/6, pp. 451-
455, por José m. sevilla); Las Academias y las relaciones entre Filosofía y
Elocuencia (1737) (n. 7/8, pp. 473-477, trad. y n. por J.m. sevilla); Sinopsis del
Derecho Universal (1720) (n. 9/10, pp. 439-459, trad. y n. por J.m. sevilla); 

b) ediciones de textos de autores hispanos del siglo xIx, a cargo de
Jose m. sevilla y de miguel a. Pastor.

manuel Durán y bas, La teoría del derecho en la ciencia nueva de Vico
(1861) (n. 5/6, pp. 459-470); Ceferino González y Diáz de Tuñón, La filosofía
de la historia, cap. II (1873) (n. 5/6, pp.  471-475); Ceferino González y Diaz
de Tuñón, «Vico» [Historia de la Filosofía, III, & 84] (1886) (n. 5/6, pp. 479-
481); Fermín Gonzalo morón, Curso de Historia de la Civilización de España
(1841) (n. 7/8, pp. 481-485); Juan Donoso Cortés, Filosofía de la historia. Juan
Bautista Vico. (Once artículos publicados en el Correo Nacional de Madrid en
sept.-oct. de 1838), ed. y nota por J.m. sevilla (n. 17/18, pp. 489-526); antonio
Pérez de la mata, Tratado de Metafísica (1877) (n. 19/20, pp. 329-347); Zeferino
González, Philosophia Elementaria (sexta ed., 1889) (n. 19/20, pp. 349-351);
eduardo benot, Errores en materia de educación y de instrucción pública
(1863, 2ª ed., libro I, cap. II, § XIII) (n. 21-22, pp. 349-354); nicolás Cerro,
La filosofía y su historia (4 de agosto de 1856) (n. 25/26, pp. 269-272); José
moreno nieto, Discurso (15 de julio de 1860) (n. 25/26, pp. 273-280); [s.a.],
Consideraciones sobre la historia y filosofía de la historia (1846) (n. 27, pp.
219-238); antonio maría Fabié, Exámen del materialismo moderno (1875) (n.
27, pp. 239-244); antonio benavides, Reflexiones sobre las diferentes escue-
las históricas, desde la antigüedad hasta nuestros dias (1846)  (n. 28/29, pp.
271-289).

y otros: esteban de arteaga, Las revoluciones del teatro musical ita-
liano. Discurso preliminar a la primera edición (n. 11/12, pp. 485-495, trad.
del it. y n.  por Fernando molina Castillo).

C) Georges sorel, Lo que se aprende de Vico (1889) (n. 33, pp. 293-
302, trad. y pres. por m. barrios Casares).

la serie de publicaciones en la biblioteca, denominada ahora a), ha
tenido su expansión en la editorial anthropos de barcelona, en la serie
dedicada a la traducción de las obras de G. Vico, dentro de la Colección
«Humanismo» (fundada e iniciada en 1993 por emilio Hidalgo-serna y

Monográfico de Textos Clásicos (I). una Presentación

17Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



dirigida por el mismo y por José m. sevilla; y con la colaboración de la
stiftung Studia Humanitatis). empezó con el primer grueso tomo de obras
latinas I en 2006 (volumen 6 de la Col. «Humanismo») hasta el denso tomo
de escritos Históricos obras V en 2019 (volumen 22 de la Col.), y entreme-
dias los tomos con obras filosóficas y humanistas, con la retórica, con el
ingente volumen del Derecho universal, e incluso con los escritos de ‘oca-
sión’. Toda la obra latina, traducida y anotada por el Dr. Francisco J. navarro
Gómez. seguirá un próximo volumen con una traducción crítica de la SN44,
que iniciará la publicación de obras de Vico originalmente en italiano.

no menos fortuna ha venido teniendo la serie de publicaciones deno-
minada b), puesto que ha ido al unísono en Cuadernos sobre Vico de estudios
e investigaciones sobre temas y autores hispanos; presentes también en ponen-
cias de diversos congresos internacionales y, sobre todo, habitando desde 2007
en el volumen de José m. sevilla titulado El espejo de la época. Capítulos
sobre G. Vico en la cultura hispánica (1737-2005), cuyas casi setencientas
páginas ––prologadas por el Dr. antonio Heredia soriano y presentadas por el
Dr. Giuseppe Cacciatore–– vieron la luz en lengua española inaugurando la
Col. Pensamiento latino de edizioni la Città del sole, en la soleada nápoles.
Con nuevos autores y textos que van apareciendo en las, hasta ahora, cinco
adendas que el autor viene publicando en revistas internacionales.

y la serie C), que fue estrenada el año pasado en el número 33 de esta
revista con la traducción y presentación de un texto de George sorel sobre Vico;
texto conocido pero quizás no leído, lo que hizo decidirse a la Revista por publi-
carlo. además, ese motivo ha sido el que ha convertido en ocasión este nuevo
sendero de ir intercalando anualmente un monográfico de Textos Clásicos sobre
Vico, tanto modernos como contemporáneos hasta el siglo xx. así, creemos que
propiciaremos la lectura de grandes e históricas interpretaciones sobre Vico (y
ayudaremos a la historización de Vico en la cultura hispánica), a la vez que ten-
deremos a propiciar la integración en una misma sede bibliográfica de una cons-
telación de textos y autores que, en otros casos, quizás permanecerían ––en rela-
ción a los estudios viquianos–– dispersos como estrellas errantes.

Dirección de Cuadernos sobre Vico
Sevilla, noviembre de 2020,
año de pandemia Covid-19

José M. sevilla

18 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

ef



Ilustración en El Siglo Pintoresco, autoría de Vicente Castelló, grabador y director del
periódico universal ilustrado. El retrato de Vico aparece al comienzo del segundo artí-
culo de los dos de Alfredo Adolfo Camús sobre «Homero y la Ciencia Nueva», ocupan-
do los dos tercios superiores de la página 97 en el núm. 1, agosto de 1845. Obra en domi-
nio público. [Ejemplar del periódico digitalizado en Biblioteca Nacional de España]





Número especial de Cuadernos sobre ViCo

bIbLIoTECA VIQuIANA

MoNogrÁFICo dE EsTudIos CLÁsICos (I)

2020





VICO Y EL HISTORICISMO ESTÉTICO
(1949)

ERICH AuERbACH
(1892-1957)

Traducción al español y presentación de
Manuel Barrios Casares

(universidad de sevilla)

Resumen: este quizás sea el más interesante de todos los estudios de erich auerbach sobre Vico, inédito hasta
ahora en español, que se ofrece en la traducción realizada por manuel barrios Casares, autor también de la
Presentación. Texto del periodo americano de auerbach, leído en la american society for aesthetics, en
Cambridge (ma) el 01/09/1948, y publicado en el nº 8 del año siguiente en Journal of Aesthetic and Art Criticism.
en este texto, auerbach presenta a Vico como el promotor de un sentido integrador de “filología” solidario de una
filosofía de la cultura, y pilar del historicismo estético del s. xVIII (afín a Herder).  
PalabRas ClaVe: G. Vico, e. auerbach, m. barrios-Casares, historicismo, estética, filología, crítica literaria.

absTRaCT: This may be the most interesting study on Vico that auerbach ever wrote. Previously unpublished in
spanish, it is here translated and introduced by manuel barrios Casares. This work belongs to the american period
of erich auerbach. It was read before the american society for aesthetics in Cambridge (ma) on January 1st 1948
and then published the following year in the Journal of Aesthetic and Art Criticism (no. 8). It presents Vico as the
promoter of a integrating sense of “philology”, parallel to a philosophy of culture, and a pillar of the aesthetic his-
toricism of the s. xVIIIth Century (akin to Herder).
KeywoRDs: G. Vico, e. auerbach, m. barrios-Casares, historicism, aesthetics, philology, literary criticism.

Publicado originalmente en inglés: «Vico and Aesthetic Historicism», en Journal of Aesthetics and Art Criticism, VIII, 1949, pp.
110-118. el texto de auerbach traducido en castellano se publica aquí con la licencia de oxford university Press y la autorización
previo pago de Copyright Clearance Center (03/05/2021) para la traducción española y edición en Cuadernos sobre Vico, impresa
y online, habiéndose realizado el abono de la tasa por los derechos para dicha publicación (orden nº 5178180149288 – orden ori-
ginal nº 501686129–).

Más que por pares ciegos, el ensayo de Auerbach ha pasado la revisión crítica e histórica durante los estudios filosóficos y litera-
rios de las últimas siete décadas, donde Auerbach es uno de los más destacados y principales críticos.

Vico y el historicismo estético – «Vico and the Aesthetic Historicism» – «Vico e lo storicismo estético» –
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.02

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.02
© de la traducción en español y de la Presentación: Manuel Barrios Casares, 2020
© Oxford University Press, 1949

[23]





© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.02 
© de la traducción en español y de la Presentación: Manuel Barrios Casares, 2020

25

Presentación de erich auerbach, 
«Vico y el historicismo estético»

Manuel Barrios Casares
(universidad de sevilla)

l gran romanista y crítico literario judeo-alemán erich auerbach
(1892–1957), filólogo de la estirpe de los Curtius o spitzer, recordado fun-
damentalmente por su libro Mímesis. La representación de la realidad en la
literatura occidental (1946), no solo fue un reputado especialista en las letras
de la baja latinidad y la edad media, en la literatura francesa y en la obra de
Dante, sino también un profundo estudioso de Vico. De hecho, en el texto que
lo consagró como un clásico de la investigación en humanidades, aunque Vico
solo aparezca mencionado en un par de ocasiones y de manera algo tangencial,1

EE

Presentación de Eric Auerbach, «Vico y el historicismo estético» – A Presentation of Eric Auerbach, «Vico and the Aesthetic Historicism» –
Presentazione di Eric Auerbach, «Vico e lo storicismo estético» D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.02

1. Al menos una de ellas merece citarse: «¿Quién pretendería clasificar dentro del siglo XVIII a
giambattista Vico, nacido siete años después que saint-simon, y que escribió su obra maestra un poco
antes que este? Así como Vico era anticartesiano, saint-simon estaba contra el gran rey, y, como
aquel, admiraba a su enemigo y estaba influido por él hasta en lo más hondo. Pero existen todavía otras
semejanzas, menos externas, entre estos dos contemporáneos, tan diferentes uno del otro. Por sus incli-
naciones y su espiritualidad, ambos recurren a un pasado muy anticuado ya en su época; ambos escri-
ben obras que, contrastando con el estilo de formas elegantes y limitadas de los contemporáneos, pare-
cen a primera vista como un desierto sin forma; el vigor del impulso interno confiere a la expresión ver-
bal de ambos un algo desacostumbrado, violento a veces, expresivo en demasía, contrapuesto al gusto
ligero y amable de la época; y, sobre todo, ambos ven al hombre profundamente incrustado en los
supuestos históricos de su naturaleza, el uno instintivamente, en la descripción de los individuos que
con él coexisten, el otro especulativamente, en una visión del transcurso de la historia universal; ambos,
empero, en total contradicción con el pensar racionalista y antihistórico de la época» (Mímesis, traduc-
ción de Ignacio Villanueva y Eugenio Ímaz, México, FCE, 1950, reed. 1993, pp. 405-6).



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)26

Manuel Barrios Casares

la huella viquiana se deja sentir con fuerza ahí donde auerbach trenza el que-
hacer de los poetas con las vicisitudes de la vida cotidiana, comprendiendo las
transformaciones experimentadas en el lenguaje y en los modos literarios de
representar lo real a partir de su conexión con el conjunto de los procesos his-
tóricos. Pero Mímesis ––adornada por un aura de leyenda debido a la situación
en la que se gestó, con su autor exiliado de la alemania nazi en Turquía, impo-
sibilitado por la guerra y las carencias de las bibliotecas de estambul para con-
sultar muchas referencias bibliográficas que le eran necesarias–– es también
una obra “viquiana” en el sentido en el que edward said revindicaba, en el
famoso epílogo escrito con motivo del cincuentenario de la traducción inglesa
del libro, la condición periférica que acompaña a una mirada original como la
suya, capaz de teorizar los límites de la propia cultura y asomarse a su otredad,
desplazando la significación de los espacios canónicos en los que esta se ha
venido reconociendo y legitimando.2 la función que posee en la Scienza nuova
el relato de los orígenes de la cultura, desbordando los márgenes de la versión
eurocentrista de su inicio milagroso en la Grecia antigua con una visión más
plural de los comienzos, tiene en Mímesis su correspondencia en la caracteri-
zación de la literatura moderna como un dispositivo narrativo que enseña a ver
el mundo de formas bien diversas, y donde los estratos más humildes de la
escala social alcanzan al fin ––a través del despliegue del realismo literario y
otros tratamientos discursivos anejos a la tradición del sermo humilis–– su
derecho a la representación.

existe además en auerbach un hilo de continuidad entre su reivindi-
cación de Dante como poeta mundano y la de Vico como pensador que con-
cibe la historia como un producto de la acción humana. se trata en ambos

2. Cfr. «Introduction to Erich Auerbach’s Mimesis», en: EdwArd w. sAId, Humanism and democratic cri-
ticism, Nueva york, Columbia university Press, 2004, pp. 85-118. Conviene consignar que no fue esa
traducción inglesa, sino la española citada en la nota 1, la primera traducción de Mímesis a otro idio-
ma. En ella añadió Auerbach por primera vez el capítulo «La dulcinea encantada». La edición defini-
tiva se publicó en 1959.  Existe toda una línea de debate acerca de la mitificación de los condicionan-
tes reales en la génesis de la obra, así como sobre la lectura tan personal que said hace de ellos, toman-
do el exilio de Auerbach en un país “no-occidental” como condición de posibilidad de un texto que
revisa lugares canónicos de la tradición literaria de occidente. El exilio funciona así como metáfora de
la resistencia del intelectual crítico a quedar absorbido por la cultura dominante. Vid. al respecto CArL
LANdAuEr, «Mimesis and Erich Auerbach’s self-Mythologizing», German Studies Review, XI, nº 1, 1988,
pp. 83-96; hyEryuNg hwANg, «said and the Mythmaking of Auerbach’s Mimesis», Comparative
Literature and Culture, vol. 18, nº 1, Marzo 2016, art. 1; así como CArL LANdAuEr, AAMIr r. MuFTI,
«Auerbach in Istanbul: Edward said, secular Criticism and the Question of Minority Culture», Critical
Inquiry, vol. 25, nº 1, 1998, pp. 95-125.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 27

Presentación de erich auerbach, «Vico y el historicismo estético»

casos de contribuciones que anticipan las dinámicas secularizadoras de la
modernidad: sin dejar de estar prendidas aún a una cosmovisión cristiana, las
obras de estos dos insignes autores italianos resuelven a menudo las tensio-
nes entre el ámbito profano y el de la trascendencia en términos de una
defensa del valor incondicional de cada individuo o de la singularidad de
cada época. en esa medida, constituyen pasos decisivos hacia lo que
auerbach denominó una «idea radicalmente criatural»3 del ser humano, esto
es, una concepción que, en agudo contraste con la del humanismo antiguo,
viene a sostener la esencial igualdad de todos los hombres, reduciendo sus
diferencias de rango, estamento o linaje a meras contingencias históricas.

Gracias a la reedición de los Ensayos reunidos sobre filología romá-
nica de auerbach llevada a cabo por matthias bormuth y martin Vialon, que
amplía la edición de 1967 de Gustav Konrad y Fritz schalk incorporando
textos inéditos hasta la fecha, sabemos también que el erudito alemán debió
simultanear su dedicación a Dante y a Vico ya desde sus años de estudios
universitarios de filología románica, iniciados en la universidad de berlín y
concluidos en la de Greifswald. Parece ser que su interés más definido por
Vico surgió de la asistencia a un seminario de ernst Troeltsch en 1921. De
ese mismo año, el de su doctorado, data un breve escrito conmemorativo del
aniversario de Dante, aparecido en Neue Rundschau,4 así como su primer tra-
bajo académico sobre el filósofo napolitano, «Vicos auseinadersetzung mit
Descartes», incluido ahora en la mentada reedición.5 al año siguiente publi-
ca una breve semblanza de Vico en Der neue Merkur y en 1924 aparece su
traducción al alemán de la Ciencia Nueva, con una introducción que repre-
senta su estudio más extenso sobre la obra viquiana y en donde reelabora
aquel primer texto suyo.6 en 1927 traduce asimismo la monografía de
benedetto Croce, Die Philosophie Giambattista Vicos, con quien se cartea
desde 1922 y a quien reconoce el mérito de haber revalorizado a Vico, pero
al que discute su forzado intento de leerlo en una clave excesivamente inma-

3. Mímesis, op. cit., p. 235.
4. «Zur dante-Feier», Neue Rundschau, 23, 1921, pp. 1005–1006.
5. «Vicos Auseinadersetzung mit descartes» (1921); en E. AuErbACh, Gesammelte Aufsätze zur romanis-
chen Philologie (= gA), a cargo de Matthias bormuth y Martin Vialon, Tubinga, Narr Francke Attempto,
2018, pp. 361-376. La primera edición de estos ensayos fue editada por gustav Konrad y Fritz schalk
en berna/Múnich, Francke, 1967. 
6. Para los datos completos de estas referencias, véase la relación bibliográfica al final de esta presen-
tación.



7. E. AuErbACh, Dante als Dichter der irdischen Welt, berlín, de gruyter, 1929 [trad. cast. de Jorge seca:
Dante, poeta del mundo terrenal, barcelona, Acantilado, 2008].
8. Correspondencia Auerbach-Benjamin 1935-1937, ed. de raúl rodríguez Freire, buenos Aires, Ediciones
godot, 2015. Cfr. robErT KAhN, «Eine ‘List der Vorsehung’: Erich Auerbach und walter benjamin»,
en MArTIN TrEML y KArL-hEINZ bArCK (Eds.), Erich Auerbach: Geschichte und Aktualität eines europäischen
Philologen, berlín, Kulturverlag Kadmos, 2007, pp. 53-166.
9. gA, 291-300.

Manuel Barrios Casares

nentista, descuidando sus evidentes vínculos con el realismo platónico
medieval. Cerrando todo un primer ciclo de aproximaciones a Dante y Vico,
auerbach obtiene en 1929 su habilitación en la universidad de marburgo
con la presentación de su escrito Dante, poeta del mundo terrenal,7 en el que
venía trabajando desde 1926. el marco común de todos estos trabajos es una
comprensión de la historia que trata de hacer justicia a los fenómenos parti-
culares en su contexto específico, sin resolver su multiplicidad en un simple
eclecticismo, antes bien, tratando de captar en ellos una estructura de senti-
do susceptible de conferirles una inteligibilidad superior. Ésta es probable-
mente una herencia de la tesis viquiana de que las distintas formas en que se
expresan la cultura y la vida histórica han de ser concebidas como modifica-
ciones de una misma mente humana, tesis que auerbach lee en relación con
los paralelismos establecidos por Dante entre el curso mundano de nuestra
existencia y su sentido trascendente. bormuth ha podido hablar por ello de
una dimensión cristológica latente en esta concepción de la historia, que no
se reduce al formato lineal-progresivo de la escuela hegeliana. se trata sin
duda de una dimensión que pudo formar parte de los motivos para la simpa-
tía intelectual sentida por walter benjamin hacia las investigaciones de aquel
viejo conocido suyo del círculo de weber, con quien esbozó una línea común
de trabajo sobre los medios de comunicación contemporáneos, con quien
mantuvo contacto más asiduo entre 1923 y 1929, mientras auerbach traba-
jaba como bibliotecario en la biblioteca estatal Prusiana de berlín, y una
breve correspondencia muy amistosa entre 1935 y 1937.8

la reflexión sobre la problemática del historicismo resulta, así, sus-
tancial para la historia de las ideas y las formas literarias abordada por
auerbach a lo largo de toda su trayectoria ––y bien patente en textos de su
etapa en yale como «Filología de la Weltliteratur» (1952)9–– consciente de
la necesidad de habilitar una metodología de investigación que permita con-
jugar diversidad y universalidad. auerbach, que se había licenciado en dere-
cho antes de emprender sus estudios de filología, pudo reconocer en el aná-

28 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



10. Cfr. «Vico’s Contribution to Literary Criticism» (1958), gA, pp. 251-256.
11. ya en 1929, tanto en el artículo titulado «die Entdeckung dantes in der romantik» (gA, 172-178)
como en su libro sobre el poeta florentino, Auerbach discute la caracterización viquiana de dante
como un nuevo homero, en la medida en que Vico interpreta aspectos de la poética dantesca tales
como el poder de su fantasía o la combinación de rasgos grotescos y sublimes aplicándoles el modelo
de la ruda barbarie de los comienzos, sin apreciar la sutileza intelectual de esta original recreación del
pensamiento de la Alta Escolástica (Dante als Dichter der irdischen Welt, pp. 138-139). Vico habría antici-
pado así la entusiasta recepción romántica de dante, pero sin advertir que su celebrada profusión de
imágenes del Infierno no es «el producto arbitrario de una imaginación errante que busca acumular lo
horrible, sino el trabajo de una mente seria e inquisitiva» (id., 140), que trata en última instancia de
expresar la conformidad de este mundo pecaminoso con el orden divino.
12. E. AuErbACh, «Vorrede des Übersetzer», en: g. VICo, Die neue Wissenschaft über die gemeinschaftliche
Natur der Völker, 2º edición con reproducción anastática de la primera edición de 1924 y postfacio de
wilhelm schmidt-biggeman, berlín, de gruyter, 2000, p. 29.

Presentación de erich auerbach, «Vico y el historicismo estético»

lisis viquiano de las formas poéticas en las que originariamente se expresa-
ron las leyes humanas una suerte de anticipo de lo que siglos más tarde ven-
dría a configurarse como el proceder propio de la crítica literaria.10 Desde
luego, la atención que concede a la obra de Vico y sus frecuentes apelacio-
nes a ella en textos que tratan de asuntos diversos está atravesada por un inte-
rés específico por los modos en que la Scienza Nuova plantea la compren-
sión de su objeto de estudio. no se trata tanto de suscribir los términos con-
cretos en los que el pensador napolitano describe el proceso histórico o en
los que interpreta fenómenos literarios tales como la poesía homérica o la de
Dante ––opiniones que auerbach discute de manera explícita11––, sino de
dotar a la historia de las ideas de una metodología adecuada, lo bastante
amplia de miras, con carácter interdisciplinar y sensibilidad hermenéutica
suficiente como para poder captar el significado y el valor de las diferencias
entre la mentalidad de una época como la presente y la de las primeras eta-
pas de la humanidad. a este conjunto de saberes y estrategias de análisis de
la totalidad social, que combina el estudio de las costumbres, las normas, los
lenguajes, las creencias religiosas y los procesos políticos y económicos, es
a lo que Vico se refiere cuando habla en su obra, en un sentido integrador, de
filología: una filología solidaria de una filosofía de la cultura, que alberga
asimismo una teoría crítica de la sociedad. esto es algo que auerbach subra-
ya desde su estudio introductorio a la edición alemana de la Ciencia nueva,
cuando afirma que por filología Vico estaba entendiendo «algo similar a lo
que hoy en día nosotros llamaríamos humanidades [Geisteswissenschaften],
esto es, la historia toda en sentido estricto: sociología, economía política, his-
toria de la religión, lenguaje, derecho y arte»;12 y es lo mismo que reiteraría

29Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



13. Cfr. MArTIN VIALoN, «Erich Auerbach: Philologie als kritische Kunst. Neue Einleitung zur Scienza
Nuova. Edition Kommentar und Nachwort», en PETEr KöNIg (Ed.), Vico in Europa zwischen 1800 und 1950,
heidelberg, universitätsverlag winter, 2013, pp. 223-319.
14. «Vico and Aesthetic historicism», The Journal of Aesthetics and Art Criticism, vol. 8, nº 2 (diciembre
1949), pp. 110-118; gA, 257-264.
15. «giambattista Vico und die Idee der Philologie» (1936), en AA. VV., Homenatge a Antoni Rubio i
Lluch. Miscel-lánea d’Estudis literaris, histórics i lingüistics, barcelona, Estudis universitaris Catalans, 1936 (3
volúmenes.), vol. I, pp. 293-304. reeditado en gA, pp. 226-234.
16. «Vico und herder», Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, X, 4, 1932,
pp. 671–686; ahora en gA, 222-232.

Manuel Barrios Casares

años más tarde en el ensayo titulado «Filología como arte crítica. nueva
introducción a la Scienza Nuova» (1947).13

Resulta ser justamente la centralidad de este planteamiento dentro de
la dedicación de auerbach a Vico lo que hace de un artículo como el que
aquí presentamos un texto suyo tan emblemático. en su origen una conferen-
cia leída el uno de septiembre de 1948 en un encuentro de la American
Society for Aesthetics celebrado en Cambridge, massachusetts, «Vico y el
historicismo estético» se publicó en diciembre de 1949 en The Journal of
Aesthetics and Art Criticism.14 Representa un trabajo de madurez, en el que
auerbach recoge los elementos fundamentales de su constante caracteriza-
ción de Vico como un pensador aislado y genial, adelantado a su tiempo, y
expone una espléndida síntesis de sus ideas, siguiendo de cerca los puntos
básicos ya señalados en un artículo anterior, «Giambattista Vico y la idea de
filología» (1936).15 Vico es mostrado ahí como alguien que anticipa «la pers-
pectiva histórica», superando la noción estática y absoluta de una naturaleza
humana que todavía se mantendrá durante los siglos xVI y xVII, y cuya
mentalidad prefigura aspectos del historicismo estético originado en la
segunda mitad del siglo xVIII por las corrientes prerrománticas y románti-
cas que reaccionaron contra el normativismo ilustrado y la rígida preceptiva
del clasicismo francés. Precisando más, auerbach vuelve a tratar el tema de
la «sorprendente similitud» entre las ideas de Vico y las de Herder, cuestión
que ya había abordado en su artículo de 1932, «Vico und Herder»,16 añadien-
do algunas consideraciones sobre la posible influencia directa de la Ciencia
nueva en el filósofo alemán a raíz de las aportaciones entonces recientes de
Robert T. Clark, pero sobre todo marcando los límites de esta equiparación.
en efecto: Herder piensa, como Vico, que el lenguaje originario de los pri-
meros pueblos fue un lenguaje poético, lo que le llevó a reivindicar la fuer-

30 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



31Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Presentación de erich auerbach, «Vico y el historicismo estético»

za creadora del lenguaje y de la imaginación, por su cercanía a la naturale-
za, frente a la seca y abstracta concepción racionalista. Pero el concepto
básico de poesía de uno y otro autor difieren de manera considerable,
advierte auerbach. en Vico no se da la glorificación del Volkgeist propia de
Herder. lo que el napolitano describe como anticipo de esa noción román-
tica es la idea de que las primeras producciones poéticas no son obra de
artistas individuales, sino expresión colectiva, acorde con la mentalidad
vivamente imaginativa y creadora de los hombres primitivos, la cual se pro-
yecta en todas sus esferas de actuación, por tanto, no solo en las estricta-
mente literarias, sino también en las formas de organización social, en sus
instituciones, normas y costumbres. Vale decirlo así: su historicismo estéti-
co no es esteticista, posee un claro componente político. Vico no está inte-
resado en acentuar la singularidad genial de una nación frente a otra, como
Herder, ni comparte los presupuestos rousseaunianos de su visión del esta-
do original de la humanidad como un idílico estado de naturaleza. Por más
que valore la fuerza creativa de aquella primera etapa, también es conscien-
te de la terribilitá de su irracionalismo y su formalismo mágico. en una lec-
tura que evidentemente no obvia las turbulencias de su propio momento his-
tórico, auerbach recuerda que lo que supone el tercer periodo de la historia
narrado por Vico, la «edad de los hombres», es, entre otras cosas, un perio-
do racional y democrático, en el que los seres humanos llegan a considerar-
se todos iguales y a regirse por leyes liberales. alejado tanto de los elemen-
tos de conservadurismo romántico que pueden apreciarse en Herder como
de los presupuestos panteístas de su época, es esta visión de la historia tan
distinta y peculiar de Vico lo que para auerbach explica en última instancia
el hecho de que su pensamiento no jugase un papel relevante en el desplie-
gue del historicismo europeo y el que solo en las primeras décadas del siglo
veinte haya comenzado a cambiar dicha situación. sin duda, la de auerbach
resultó una contribución importante a ese respecto. Pero fue la forma en que
supo incorporar a su práctica de crítica literaria esa verstehende Philologie
aprendida de la Ciencia Nueva la mejor muestra de su fructífera asimilación
del legado viquiano.



32 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Manuel Barrios Casares

Relación bibliográfica Auerbach-Vico

A. Ediciones y traducciones
a.1. GIambaTTIsTa VICo, Die neue Wissenschaft über die gemeinschaftliche Natur
der Völker. Traducción de e. auerbach a partir de la edición de 1744, con una pre-
sentación del traductor. múnich, allgemeine Verlagsanstalt, 1924. Reimpresión
anastática: berlín/nueva york, de Gruyter, 2000.
a.2. beneDeTTo CRoCe, Die Philosophie Giambattista Vicos (Gesammelte philo-
sophische Schriften, serie 2: Kleinere philosoph. Schriften, tomo 1). Traducido con
Theodor lücke a partir de la segunda edición. Tubinga, mohr, 1927. 

B. Artículos
b.1. «Vicos auseinadersetzung mit Descartes» (1921). este ensayo ha aparecido
publicado por primera vez en la segunda edición ampliada de los Gesammelte
Aufsätze zur romanischen Philologie (= Ga) de auerbach, a cargo de matthias
bormuth y martin Vialon, en Tubinga, narr Francke attempto, 2018, pp. 361-376.
la primera edición de estos ensayos fue a cargo de Gustav Konrad y Fritz schalk
en berna/múnich, Francke, 1967.
b.2. «Giambattista Vico» (1922), Der neue Merkur. Monatshefte, VI, julio de 1922,
múnich-berlín, pp. 249-252. Reeditado en Ga, 377-380. [Vid. D.1]
b.3. «Vico», Vossische Zeitung, berlín, 5 de junio de 1929, p. 11. Reedit. en Ga,
pp. 381-382. [Vid. D.2]
b.4. «Vico und Herder» (1932), Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte, x, 1932, pp. 671-686. Reeditado en Ga, pp. 216-225. 
b.5. «Giambattista Vico und die Idee der Philologie» (1936), en Homenatge a Antoni
Rubio i Lluch. Miscel-lánea d’Estudis literaris, histórics i lingüistics, estudis universitaris
Catalans, barcelona, 1936 (3 volúmenes.), vol. I, pp. 293-304. Reed. en Ga, pp. 226-234. 
b.6. «sprachliche beiträge zur erklärung der Scienza Nuova von G. b. Vico»
(1937), Archivum romanicum: nuova rivista di filologia romanza, xx, 1937, pp.
173-184. Reeditado en Ga, pp. 243-250. 
b.7. «Vico and aesthetic Historicism» (1948), Journal of Aesthetics and Art
Criticism, VIII, 1949, pp. 110-118. Reeditado en Ga, pp. 257-264. 
b.8. «Vico und der Volksgeist» (1955), en GoTTFRIeD eIseRmann (eD.), Wirtschaft
und Kultursystem: Alexander Rüstow  zum 70. Geburtstag, erlenbach-Zúrich-
stuttgart, Rentsch Verlag, 1955, pp. 40-60; y en CHaRles bRuneau; PeTeR m.
sCHon (eDs.), Studia romanica: Gedenkschrift für Eugen Lerch, stuttgart, Port
Verlag, 1955, pp. 82-95. Reeditado en Ga, pp. 235-242.
b.9. «Vico’s Contribution to literary Criticism» (1958), en anna GRanVIlle

HaTCHeR; K. l. selIG (eDs.), Studia philological et litteraria in honorem L. Spitzer.
berna, Francke, 1958, pp. 31-37. Reeditado en Ga, pp. 251-256.



33Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Presentación de erich auerbach, «Vico y el historicismo estético»

C. Reseñas destacadas
C.1. Reseña del libro de RICHaRD PeTeRs, Der Aufbau der Weltgeschichte bei
Giambattista Vico (stuttgart, Cotta, 1929), en: Deutsche Literaturzeitung, vol. 50,
1929, pp. 358-360. 
C.2. Reseña de la edición de la Scienza nuova a cargo de F. nicolini, en: Deutsche
Literaturzeitung, vol. 52, 1931, pp. 1213-1216. Reeditado en Ga, pp. 321-323.
C.3. Reseña de G. VICo, The New Science, trad. al inglés por T. G. bergin y max
H. Fisch, en: Modern Language Notes, lxIV, 1949, pp. 196-197. 

D. Artículos en diarios y publicaciones no académicas
D.1. «Giambattista Vico», Der neue Merkur. Monatshefte, VI, julio de 1922,
múnich-berlín, pp. 249-252. [Vid. b.2]
D.2. «Vico», Vossische Zeitung, berlín, 5 de Junio de 1929, p. 11. [Vid. b.3]

E. Literatura secundaria
e.1. baHTI, THImoTy, «Vico, auerbach and literary History», Philological
Quarterly, nº 60, 1981, pp. 239-255; y en GIoRGIo TaGlIaCoZZo (eD.), Vico: Past
and Present, atlantic Highlands (n.J.), Humanities Press, 1981, vol. II, pp. 97-114.
e.2. baTTIsTInI, anDRea, «limpide voci dello spirito europeo: Il Vico di Croce e il
Vico di auerbach», en Tra storia e simbolo, Studi dedicati a Ezio Raimondi,
biblioteca di lettere Italiane: studi e Testi 46, Florencia, 1994, pp. 253-279.
e.3. busCH, wIlHelm, «Geschichte und Zeitlichkeit in ‘mimesis’. Probleme der
Vico-Rezeption erich auerbachs», en Wahrnehmen Lesen Deuten: Erich
Auerbachs Lektüre der Moderne, ed. walter busch y Gerhart Pickerodt, (analecta
Romanica, Heft 58), Frankfurt del meno, 1998, pp. 85-121. 
e.4. Della TeRZa, DanTe, «auerbach e Vico», en Critica e storia letteraria. Studi
offerti a M. Fubini, Padua, 1970, vol. II, pp. 820-841; reed. en ID., Forma e memo-
ria. Saggi e ricerche sulla tradizione letteraria da Dante a Vico, Roma, 1979, pp.
296-321 y en ID., Da Vienna a Baltimora. La diaspora degli intellettuali europei
negli Stati Uniti d’America, Roma, editori Riuniti, 1987, cap. III, pp. 53-72.
e.5. Della TeRZa, DanTe, «Preistoria degli itinerari americani di erich auerbach
Vico e Dante da berlino a wallingford», Moderna: semestrale di teoria e critica
della letteratura, vol. 11, nº 1-2, 2009, pp. 77-88.
e.6. GIlbHaRD, Tomas, «la versión auerbachiana de la Scienza nuova en una
reciente reimpresión», Cuadernos sobre Vico, nº 15-16, 2003, pp. 359-360 [res.].
e.7. luCCHInI, G., «auerbach e lo storicismo tedesco», Carte Romanze, 4 / 2, 2016,
pp. 259-302. 
e.8. PöGGeleR, oTTo; CaIanIello, sIlVIa, «Philologiam ad Philosophiae Principia
Revocare: la recezione di Vico in auerbach», Bollettino del Centro di Studi



Vichiani, xxII-xxIII, 1992-1993, pp. 307-324.
e.9. TessIToRe, FulVIo, «su auerbach e Vico», Bollettino del Centro di Studi
Vichiani, II, 1972, pp. 81-88.
e.10. VIalon, maRTIn, «Philologie als kritische Kunst: ein unbekanntes Vico-
Typoskript von erich auerbach über Giambattista Vicos Philosophie (1948) im
Kontext von “mimesis” (1946) und im Hinblick auf “Philologie der weltliteratur”
(1952)», en: HelGa sCHReCKenbeRGeR (eD.), Die Alchemie des Exils. Exil als
schöpferischer Impuls, Viena, Präsens, 2005, pp. 227-251.
e.11. welleK, RenÉ, «auerbach and Vico», Lettere Italiane, vol. 30, nº 4, octubre-
diciembre 1978, pp. 457-469; reed. en GIoRGIo TaGlIaCoZZo (eD.), Vico: Past and
Present, atlantic Highlands (n.J.), Humanities Press, 1981, vol. II, pp. 85-96.

ef

Manuel Barrios Casares

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)34



«Vico y el historicismo estético»

LL

el texto de auerbach, aparecido originalmente en 1949 y ahora traducido del inglés en castellano por el prof.
manuel barrios Casares, se publica con la licencia de oxford university Press y la autorización de Copyright
Clearance Center otorgada para la traducción española y edición impresa y digital en Cuadernos sobre Vico,
habiendo sido realizado el abono de la tasa solicitada por los derechos para su publicación.

35
© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.02 
© de la traducción en español: Manuel Barrios Casares, 2020
© Oxford University Press, 1949

Vico y el historicismo estético
(1949)

Erich Auerbach
(1892-1957)

os críticos modernos de arte o de literatura consideran y admiran, con
la misma disposición para comprenderlos, a Giotto y a miguel Ángel, a miguel
Ángel y a Rembrandt, a Rembrandt y a Picasso, a Picasso y a una miniatura
persa; o a Racine y a shakespeare, a Chaucer y a alexander Pope, a las letras
chinas y a T. s. eliot.

la preferencia que pueden conceder a uno u otro de los distintos perío-
dos o de los diferentes artistas ya no les viene impuesta por ciertas reglas esté-
ticas o por juicios que dominaran los sentimientos de todos nuestros contem-
poráneos, sino que estas preferencias son meras predilecciones personales,
originadas por el gusto individual o por experiencias particulares. un crítico
que condenase el arte de shakespeare o de Rembrandt, o incluso los dibujos
de los hombres primitivos de la edad de Hielo, como de mal gusto, por no
ajustarse a los estándares estéticos establecidos por la teoría clásica griega o
romana, no sería tomado en serio por nadie.



36 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

erich auerbach

esta amplitud de nuestro horizonte estético es consecuencia de nuestra pers-
pectiva histórica; está basada en el historicismo, es decir, en la convicción de
que toda civilización y cada período tienen sus propias posibilidades de per-
fección estética; de que las obras de arte de los diferentes pueblos y épocas,
así como sus formas generales de vida, deben entenderse como productos de
condiciones individuales variables, y cada una de ellas debe ser juzgada
según su propio desarrollo, no por reglas absolutas de belleza y fealdad. el
historicismo general y el estético son una adquisición preciosa (y muy peli-
grosa también) de la mente humana; se trata de algo relativamente reciente.
antes del siglo xVI, el horizonte histórico y geográfico de los europeos no
era lo bastante amplio como para semejantes concepciones; e incluso en el
Renacimiento, en el siglo xVII y a comienzos del siglo xVIII, los primeros
pasos hacia el historicismo resultaron faltos de equilibrio, debido a las
corrientes intelectuales que trabajaron en su contra; en especial, debido a la
admiración hacia las civilizaciones griega y romana, que puso el foco de
atención en el arte y en la poesía clásicos; éstos se convirtieron en modelos
a imitar, y nada resulta más contrario al historicismo estético que la imita-
ción de modelos. la imitación promueve estándares y reglas de belleza abso-
lutos, y crea un dogmatismo estético como el que logró admirablemente la
cultura francesa del período de luis xIV. además, hubo otra corriente en los
siglos xVI y xVII que actuó en contra de la perspectiva histórica: el resurgi-
miento del antiguo concepto de una naturaleza humana absoluta. la repenti-
na ampliación del horizonte, el descubrimiento de la variedad y la relativi-
dad de las religiones, leyes, costumbres y gustos humanos que tuvo lugar en
el Renacimiento, no condujo, en la mayoría de los casos, a una perspectiva
histórica, es decir, a un intento de comprenderlos a todos y reconocer sus
méritos relativos; condujo, por el contrario, al rechazo de todos ellos, a una
lucha contra la variedad de formas históricas, a una lucha contra la historia
y a un poderoso resurgir del concepto de una naturaleza humana absoluta,
verdadera, original o incorrupta, en contraposición a la historia. la historia
parecía no consistir más que en «las acciones e instituciones de los hom-
bres», arbitrarias, erróneas, perniciosas e incluso fraudulentas. la inutilidad
de tales instituciones parecía demostrarse suficientemente por su variedad; y
la tarea de la humanidad parecía consistir en reemplazarlas a todas por nor-
mas absolutas conformes a la ley de la naturaleza. De hecho, hubo opiniones
muy diferentes sobre la naturaleza de esta naturaleza; entre quienes identifi-



37Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Vico y el historicismo estético (1949)

caban la naturaleza humana con los orígenes primitivos incivilizados de la
humanidad y quienes, por el contrario, la identificaban con la razón ilustra-
da, existía todo tipo de matices y gradaciones. Pero el carácter estático y
absoluto de esta naturaleza humana, frente a los cambios de la historia, resul-
ta común a todas estas teorías de la naturaleza humana y la ley natural.
montesquieu introdujo una cierta perspectiva histórica al explicar la varie-
dad de formas humanas de gobierno por el clima y otras condiciones mate-
riales; con las ideas de Diderot y Rousseau, el concepto de naturaleza gene-
ral y humana se volvió fuertemente dinámico; pero siguió siendo el de una
naturaleza opuesta a la historia.

el historicismo estético, seguido del historicismo general, se originó
prácticamente en la segunda mitad del siglo xVIII, como reacción contra el
predominio europeo del clasicismo francés; las corrientes prerrománticas y
románticas lo crearon y difundieron por toda europa. el impulso más vigo-
roso vino de alemania, del grupo llamado Sturm und Drang de la década de
1770, de las primeras obras de Herder y Goethe y sus amigos; y, más tarde,
de los hermanos schlegel y los demás románticos alemanes. Herder y sus
seguidores partieron de la concepción del genio originario del pueblo como
creador de la verdadera poesía; en fuerte oposición a todas las teorías que
basaron la poesía y el arte en civilizaciones altamente desarrolladas, en el
buen gusto y la imitación de modelos y reglas bien definidas, creían que la
poesía es obra del instinto y la imaginación libres, y que es más espontánea
y genuina en los primeros períodos de la civilización, en la juventud de la
humanidad, cuando el instinto, la imaginación y la tradición oral eran más
fuertes que la razón y la reflexión, cuando «la poesía era el lenguaje natural
de los hombres»; de ahí su predilección por las canciones y los cuentos popu-
lares, su teoría de que la poesía épica antigua (partes de la biblia, Homero,
la poesía épica de la edad media) no fue compuesta de manera consciente
por determinados individuos, sino que fue creciendo y se sintetizó incons-
cientemente a partir de numerosas contribuciones anónimas ––cantos o
cuentos–– provenientes de la profundidad del genio del pueblo; de ahí, final-
mente, su convicción de que incluso en los tiempos modernos la verdadera
poesía solo puede renacer a partir de un regreso a su fuente eterna, al genio
del pueblo, con su desarrollo inconsciente e instintivo de las tradiciones.
estos hombres concibieron la historia, no como una serie de hechos exterio-
res y acciones conscientes de los seres humanos, no como una serie de erro-



38 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

erich auerbach

res y fraudes, sino como una lenta y orgánica evolución subconsciente de
“fuerzas”, que fueron consideradas como manifestaciones de la divinidad.
admiraron la variedad de formas históricas como la realización de la infini-
ta variedad del espíritu divino, manifestándose a través del genio de los
diversos pueblos y períodos. la divinización de la historia condujo a una
investigación entusiasta de las formas históricas y estéticas individuales, al
intento de comprenderlas todas por sus propias condiciones individuales de
crecimiento y desarrollo, así como a un rechazo desdeñoso de todos los sis-
temas estéticos basados   en estándares absolutos y racionalistas. De este
modo, el movimiento prerromántico y romántico fue prácticamente el origen
del historicismo moderno y de las ciencias históricas modernas: historia de
la literatura, del lenguaje, del arte, pero también de las formas políticas, del
derecho, etc., concebidas como una evolución orgánica de distintas formas
individuales. el origen del historicismo moderno se halla, por lo tanto, estre-
chamente vinculado a la admiración prerromántica y “nórdica” hacia las for-
mas primitivas y tempranas de civilización, y, por supuesto, fuertemente
influido por el concepto rousseauniano de una naturaleza humana original;
los orígenes de la humanidad se conciben ahí con una cierta connotación idí-
lica, lírica y panteísta. Pero, mientras que la concepción de Rousseau fue, en
su conjunto, revolucionaria ––una naturaleza dirigida contra la historia, por-
que la historia era la responsable de la desigualdad entre los hombres y de la
corrupción de la sociedad––, los románticos introdujeron la concepción de la
evolución natural y orgánica en la historia misma; desarrollaron un conser-
vadurismo evolucionista, basado en las tradiciones del genio del pueblo, diri-
gido tanto contra las formas racionalistas del absolutismo como contra las
tendencias racionalistas al progreso revolucionario. su conservadurismo
orgánico resultó de su interés preferente por las raíces y formas individuales
del genio popular, por el folclore, las tradiciones nacionales y la individuali-
dad nacional en general. aunque este interés se extendió a las formas nacio-
nales extranjeras en las actividades literarias y científicas de los románticos,
llevó a muchos de ellos, especialmente en alemania, a una actitud extrema-
damente nacionalista hacia su propia patria, a la que consideraban como la
síntesis y suprema realización del genio del pueblo. las circunstancias y los
acontecimientos contemporáneos —la disgregación política de alemania, la
Revolución Francesa, el dominio de napoleón— contribuyeron al desarrollo
de semejantes sentimientos.



1. robErT T. CLArK, Jr., «herder, Vico and Cesarotti» (Studies in Philology, XLIV, 1947, pp. 645-671).

39Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Vico y el historicismo estético (1949)

ahora bien, es uno de los hechos más asombrosos en la historia de las ideas
el que, medio siglo antes de su primera aparición prerromántica, principios
muy similares hubiesen sido concebidos y publicados por parte de un viejo
erudito napolitano, Giambattista Vico (1668-1744), en su Scienza Nuova,
que apareció por primera vez en 1725 ––i.e., por parte de un hombre desco-
nocedor por completo de todas las condiciones ambientales que, cincuenta
años después, fomentaron y promovieron dichas ideas––. la influencia de
shaftesbury y Rousseau, la tendencia vitalista de ciertos biólogos del siglo
xVIII, la poesía de la sensibilidad francesa e inglesa, el culto a ossian y el pie-
tismo germano ––todas estas influencias y movimientos que crearon el
milieu prerromántico–– se desarrollaron mucho después de la muerte de
Vico. Él ni siquiera conoció a shakespeare; su educación fue clásica y racio-
nalista, y no tuvo oportunidad de interesarse por el folclore nórdico. el movi-
miento del Sturm und Drang fue en su configuración algo específicamente
nórdico: se originó en un entorno de libertad juvenil, fue promovido por todo
un grupo de jóvenes unidos por los mismos sentimientos entusiastas. Vico
era un viejo profesor de la universidad de nápoles, que había enseñado figu-
ras retóricas latinas a lo largo de toda su vida y había escrito elogios hiper-
bólicos para los diversos virreyes napolitanos y otras personalidades impor-
tantes. Tampoco tuvo una influencia apreciable sobre los movimientos
románticos y prerrománticos. las dificultades de su estilo y la atmósfera
barroca de su libro, una atmósfera totalmente diferente a la del romanticis-
mo, lo cubrieron de una nube de impenetrabilidad. Incluso los pocos alema-
nes que, en la segunda mitad del siglo xVIII llegaron a saber de él y hojearon
sus textos, hombres como Hamann, Friedrich Heinrich Jacobi y Goethe,
erraron a la hora de reconocer su importancia o de penetrar en sus principa-
les ideas. es verdad que los continuos esfuerzos de los estudiosos modernos
por establecer un vínculo entre Vico y Herder han tenido finalmente cierto
éxito, ya que el profesor Robert T. Clark ha establecido con suma probabili-
dad el que Herder hallara inspiración para algunas de sus ideas sobre el len-
guaje y poesía en las notas de Denis a la traducción alemana de macpherson.
Denis se había apropiado de estas notas de Cesarotti, un traductor italiano de
ossian, que conocía bien las ideas correspondientes de Vico.1 el descubri-



2. The Autobiography of Giambattista Vico, traducida del italiano por Max harold Fisch y Thomas goddard
bergin. Ithaca, New york, Cornell university Press, 1944, p. 64.

40 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

erich auerbach

miento del profesor Clark es ciertamente interesante e importante, pero un
contacto tan casual, indirecto e incompleto ––Herder ni siquiera menciona el
nombre de Vico, que no significaba nada para él–– resulta casi trágicamente
incongruente con la importancia generalizada que Vico debería haber tenido
para los escritores románticos y prerrománticos. Debería haber sido uno de
sus precursores reconocidos y admirados, al igual que shaftesbury y Rousseau,
o todavía más. Pero incluso en el propio país de Vico, en Italia, nadie entendió
realmente sus ideas. Por decirlo con las palabras de max Harold Fisch en la
excelente introducción a su reciente (y de Th. G. bergin) traducción estadouni-
dense de la Autobiografía de Vico: ninguno de «quienes tomó prestado esto o
aquello de Vico durante el periodo prerrevolucionario fue capaz de liberarse
por completo del temperamento racionalista imperante, de captar el pensa-
miento de Vico como un todo integral, o incluso de situarlo como su centro
viviente».2

Vico llegó muy tarde a la madurez de sus ideas. ni las tendencias epi-
cúreas de su juventud ni el cartesianismo imperante en nápoles durante su
vida posterior, al que se opuso apasionadamente sin lograr liberarse de su
poderosa atracción   ––ni, en fin, las teorías racionalistas del derecho natu-
ral–– fueron un trasfondo favorable para su acercamiento a la historia.
Durante gran parte de su vida trató de encontrar una base epistemológica
para sus ideas, frente al desprecio cartesiano de la historia. Tenía cincuenta
y tantos años cuando logró encontrar al fin una forma para su teoría de la
cognición que le satisfizo e incluso le llenó de entusiasmo. en esta forma
última, la teoría dice que no hay conocimiento sin creación; que solo el crea-
dor tiene conocimiento de lo que él mismo ha creado; el mundo físico ––il
mondo della natura–– ha sido creado por Dios; por tanto, solo Dios puede
entenderlo; pero el mundo histórico o político, el mundo de la humanidad
––il mondo delle nazioni–– puede ser entendido por los hombres, porque son
los hombres quienes lo han creado. no tengo tiempo ahora para discutir las
implicaciones teológicas de esta teoría tan debatida, considerada en sus rela-
ciones con la concepción viquiana de la Divina Providencia. Para nuestro
propósito, es suficiente resaltar el hecho de que Vico había logrado con esta
teoría el predominio de las ciencias históricas, basado en la certeza de que



41Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Vico y el historicismo estético (1949)

los hombres pueden comprender a los hombres, de que todas las formas posi-
bles de vida y pensamiento humanos, tal como fueron creadas y experimen-
tadas por los seres humanos, deben encontrarse en las potencialidades de la
mente humana (dentro le modificazioni della nostra medesima mente umana);
y de que, por tanto, somos capaces de re-memorar la historia humana desde
lo más profundo de nuestra propia conciencia.

el impulso hacia esta teoría de la cognición le fue dado a Vico, sin
duda, por sus propios descubrimientos históricos. no tenía ningún conoci-
miento científico de las civilizaciones primitivas y nada más que un conoci-
miento muy vago e incompleto de la edad media; se apoyó únicamente en
su erudición en filología clásica y derecho romano. es casi un milagro que
un hombre, al comienzo del siglo xVIII en nápoles, con tan somero material
para su investigación, pudiera crear una visión de la historia mundial basada en
el descubrimiento del carácter mágico de la civilización primitiva. Ciertamente,
se inspiró en las teorías del derecho natural de spinoza, Hobbes y, especialmen-
te, Grocio; o mejor, se inspiró en la oposición a sus teorías. aun así, hay pocos
ejemplos similares, en la historia del pensamiento humano, de una creación
aislada como esa, debido en gran medida a la cualidad singular de la mente
del autor. Combinó una fe casi mística en el orden eterno de la historia huma-
na con un tremendo poder de imaginación productiva a la hora de interpre-
tar el mito, la poesía y el derecho antiguos.

Desde su punto de vista, los primeros hombres no fueron seres ino-
centes y felices que vivieron de acuerdo a una ley idílica de la naturaleza, ni
tampoco bestias terribles, movidas tan solo por el instinto puramente mate-
rial de autoconservación. asimismo, rechazó el concepto de una sociedad
primitiva fundada por la razón y el sentido común en forma de mutuo acuer-
do por contrato. Para él, los hombres primitivos fueron al principio nómadas
solitarios que vivieron en una promiscuidad sin orden, dentro del caos de una
naturaleza misteriosa y por ello mismo horrible. no tenían facultades de
razonamiento; solo poseían sensaciones muy fuertes y una fuerza de la ima-
ginación que a duras penas son capaces de comprender los hombres civiliza-
dos. Cuando, tras el diluvio, estalló la primera tormenta, una minoría de
ellos, aterrorizada por los truenos y relámpagos, concibió una primera forma
de religión, que los estudiosos modernos llamarían animista: personificaron
a la naturaleza, su imaginación creó un mundo de personificaciones mágicas,
un mundo de deidades vivientes que expresaban su poder y su voluntad a tra-



42 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

erich auerbach

vés de los fenómenos naturales; y esta minoría de hombres primitivos, para
comprender la voluntad de los dioses, para apaciguar su ira y ganarse su
favor, creó un sistema de ceremonias, fórmulas y sacrificios fantásticos y
mágicos que gobernaron toda su vida. Fundaron santuarios en ciertos luga-
res fijos y se hicieron sedentarios; al ocultar sus relaciones sexuales como si
fuesen un tabú religioso, se volvieron monógamos, fundando así las prime-
ras familias: la religión mágica primitiva constituye de este modo la base de
las instituciones sociales. También es el origen de la agricultura: los colonos
fueron los primeros que cultivaron la tierra. la sociedad primitiva de fami-
lias aisladas es fuertemente patriarcal; el padre es sacerdote y juez; por su
conocimiento exclusivo de las ceremonias mágicas, tiene poder absoluto
sobre todos los miembros de su familia; y las fórmulas sagradas según las
cuales los gobierna son de extrema severidad; estas leyes se hallan estricta-
mente ligadas a la literalidad de su formulación ritual, ignorando toda flexi-
bilidad y toda consideración de circunstancias especiales. Vico llamó a la
vida de estos padres primitivos un poema severo; tenían cuerpos enormes, y
se llamaban a sí mismos gigantes, hijos de la tierra, porque fueron los prime-
ros en enterrar a sus muertos y adorar su memoria: la primera nobleza. sus
concepciones y expresiones se inspiraron en personificaciones e imágenes;
el orden mental en el que concibieron el mundo circundante y crearon sus
instituciones no era racional, sino mágico y fantástico. Vico lo llama «poéti-
co»; eran poetas por su propia naturaleza; su sabiduría, su metafísica, sus
leyes, toda su vida fue “poética”. esta es la primera edad de la humanidad,
la edad de oro (dorada por las cosechas), la edad de los dioses.

el desarrollo de la primera edad a la segunda, a la edad heroica, es
principalmente de signo político y económico. la vida sedentaria y la cons-
titución de la familia habían dado a la minoría de colonos una superioridad
de riqueza, poder material y prestigio religioso sobre el remanente de nóma-
das, quienes finalmente se vieron obligados a recurrir a las familias de los
padres para obtener protección y mejores condiciones de vida; fueron acep-
tados como esclavos laborales, como miembros dependientes de la familia
de los primeros padres o “héroes”; no eran admitidos en las ceremonias ritua-
les y, en consecuencia, no tenían derechos humanos, ni matrimonio legal, ni
hijos legítimos, ni propiedad. Pero después de cierto tiempo los esclavos o
famuli comenzaron a rebelarse; se desarrolló un movimiento revolucionario,



3. Esta revisión de los dos primeros períodos de la storia ideale eterna de Vico es muy incompleta; y para
el propósito de este artículo, el desarrollo ulterior del tercer período y el «ricorso delle cose umane» (la
teoría de los ciclos históricos) no son necesarios. Las mejores fuentes de información para el lector inglés
interesado en la filosofía de Vico son la traducción de la monografía de bENEdETTo CroCE (The
Philosophy of Giambaltista Vico, Nueva york, 1913) y la introducción del profesor Fisch a la Autobiografía,
citada en nuestra nota segunda. se ha publicado la primera traducción inglesa de Scienzia Nuova (tam-
bién a cargo de bergin y Fisch, Ithaca y Nueva york, 1948); es el logro admirable de una tarea suma-
mente difícil.

43Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Vico y el historicismo estético (1949)

tanto religioso como social, por la participación en las ceremonias, en los
derechos legales y la propiedad. este movimiento obligó a los padres aisla-
dos a unirse en su defensa y a constituir las primeras comunidades, las repú-
blicas heroicas. estas fueron estados oligárquicos, donde el poder religioso,
político y económico estaba enteramente en manos de los héroes; al mante-
ner el secreto y la inviolabilidad de los misterios divinos, se opusieron a
todas las innovaciones en religión, ley y estructura política. Durante este
segundo período (que todavía era mentalmente “poético”, en el sentido en
que Vico emplea este término) mantuvieron su virtud de mente estrecha, su
disciplina cruel y su formalismo mágico, incapaces aún y reacios a actuar por
consideraciones racionalistas, simbolizando su vida y sus instituciones en
conceptos míticos, y creyendo firmemente que eran de una naturaleza más
elevada a la del resto de los hombres. Pero las formas racionalistas de la
mente, promovidas por los líderes revolucionarios de los plebeyos (los anti-
guos famuli), se fueron desarrollando cada vez más. Paso a paso los plebe-
yos arrancaron a los héroes sus derechos y prerrogativas. Con la victoria
final de los plebeyos comienza el tercer período de la historia, la edad de los
hombres, un período racionalista y democrático, donde la imaginación y la
poesía han perdido su poder creativo, donde la poesía es solo un adorno de
la vida y un elegante pasatiempo, donde todos los seres humanos son consi-
derados iguales y se rigen por religiones y leyes elásticas y liberales.3

no cabe duda de la sorprendente similitud entre las ideas de Vico y
las de Herder y sus seguidores. el irracionalismo poético y la imaginación
creadora de los hombres primitivos son conceptos comunes a ambos; ambos
dicen que los hombres primitivos fueron poetas por su propia naturaleza, que
su lenguaje, su concepción de la naturaleza y de la historia, su vida toda, fue
poesía; ambos consideraban que el racionalismo ilustrado era impoético.
Pero el concepto de poesía, el concepto básico, es completamente diferente.
Vico admiraba a sus gigantes y héroes primitivos tanto o quizás incluso más



´ 

44 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

erich auerbach

de lo que Herder amaba y cultivaba el genio del pueblo. su poder de imagi-
nación y expresión, el realismo concreto de su sublime lenguaje metafórico,
la unidad de concepto que impregna toda su vida se convirtió para este pobre
profesor en modelo de grandeza creativa. Incluso admiró ––con una admira-
ción tan abrumadora que resultó ser más fuerte que su horror–– la terrible
crueldad de su formalismo mágico. estas últimas palabras ––la terrible cruel-
dad de su formalismo mágico–– ilustran bien la inmensa discrepancia entre sus
concepciones. la concepción herderiana de la juventud de la humanidad se
forjó sobre la base de la teoría de Rousseau de una naturaleza original; se nutrió
y fue inspirada por canciones y cuentos populares; no era política. el motivo del
animismo mágico no está ausente por completo de sus conceptos, pero no
domina y no se desarrolla en sus implicaciones y consecuencias concretas.
Herder veía el estado original de la humanidad como un estado de naturaleza,
y la naturaleza, para él, era libertad: libertad de sentimiento, de instinto ilimita-
do, de inspiración, ausencia de leyes e instituciones, en marcado contraste con
las leyes, convenciones y reglas de una sociedad racionalizada. Jamás habría
concebido la idea de que la imaginación primitiva creó instituciones más seve-
ras y feroces, unas fronteras más estrechas e insuperables de lo que cualquier
sociedad civilizada puede hacer. Pero esa es la idea de Vico; es la esencia misma
de su sistema. a su modo de ver, el objetivo de la imaginación primitiva no es
la libertad, sino, por el contrario, el establecimiento de límites fijos, como pro-
tección psicológica y material contra el caos del mundo circundante. y más
tarde la imaginación mítica sirve como base de un sistema político y como arma
en la lucha por el poder político y económico. las edades de los dioses y los
héroes, con su “poesía” omnipresente, no son en absoluto poéticas en el senti-
do romántico, aunque en ambos casos poesía signifique imaginación opuesta a
la razón. la imaginación del genio del pueblo produce folclore y tradiciones; la
imaginación de los gigantes y héroes produce mitos que simbolizan institucio-
nes según la ley eterna de la Divina Providencia. en el sistema viquiano, el viejo
contraste entre la ley natural y la positiva, entre physis y thémis, entre naturale-
za original e instituciones humanas pierde sentido. la edad poética en Vico, la
edad dorada, no es una época de libertad natural, sino una época de institucio-
nes. es cierto que al conservadurismo romántico también le gustaban mucho las
instituciones desarrolladas lenta y “orgánicamente” por las tradiciones del genio
del pueblo, pero estas eran de otro tipo y tenían una atmósfera diferente a la del
formalismo mágico de los héroes.



45Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Vico y el historicismo estético (1949)

es fácil mostrar que Vico, mucho antes que Herder y los románticos,
descubrió su concepto estético más fértil, el concepto de genio del pueblo.
Fue el primero que intentó demostrar que la poesía primitiva no fue obra de
artistas individuales, sino que fue creada por toda la sociedad de los pueblos
primitivos, que eran poetas por propia naturaleza. en el libro tercero de la
Ciencia Nueva, titulado «Del descubrimiento del verdadero Homero», mucho
antes de que lo hiciera el filólogo alemán Friedrich august wolf, Vico desa-
rrolló la teoría de que Homero no había sido un poeta individual, sino un
mito, o, como él dice, un «carácter poético», que vino a simbolizar a los rap-
sodas o cantores populares que deambulaban por las ciudades de Grecia can-
tando las hazañas de dioses y héroes; y que la Ilíada y la Odisea no fueron
originariamente obras completas y coherentes, sino que fueron compuestas a
partir de numerosos fragmentos pertenecientes a diferentes períodos de la
historia temprana de Grecia, que nos han sido transmitidos en una forma ya
alterada y corrompida, pero que, a quienes sean capaces de interpretarlos, les
cuentan la historia de la civilización primitiva griega. Vico anticipó así la
famosa teoría romántica de la poesía épica popular como producto del genio
del pueblo, una teoría que dominó la investigación filosófica durante gran
parte del siglo xIx y que sigue siendo todavía muy influyente.

Pero Vico no mostró un interés especial en el genio popular de los
distintos pueblos. su intención era establecer leyes eternas, las leyes de la
Divina Providencia, que gobiernan la historia: una evolución de la civiliza-
ción humana a través de distintas etapas bien diferenciadas, una evolución
que se desarrollaría una y otra vez, en ciclos eternos, dondequiera que los
hombres vivieran. su sugerente análisis de los diferentes períodos enfatiza
su aspecto individual solo para demostrar que son etapas típicas de esta evo-
lución; y aunque en ocasiones admitió que existen algunas variantes dentro
del desarrollo de los diferentes pueblos y sociedades, el estudio de estas
variantes le habría parecido una cuestión de menor importancia. los román-
ticos, por el contrario, estaban interesados   principalmente en las formas indi-
viduales de los fenómenos históricos; trataron de comprender el espíritu par-
ticular, de saborear el sabor específico de las diferentes épocas, así como de
los diversos pueblos. estudiaron el «genio del pueblo» escocés, inglés, espa-
ñol, italiano, francés, alemán y muchos otros; la comprensión de los desarro-
llos orgánicos de cada pueblo constituyó el centro mismo de sus actividades
críticas. Fue este impulso centrado en las formas individuales de vida y arte



46 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

erich auerbach

el que resultó tan fértil para las ciencias históricas en el siglo xIx y el que
introdujo en ellas el espíritu de la perspectiva histórica, como traté de expli-
car en las primeras páginas de este artículo.

en este movimiento del historicismo europeo temprano, las ideas de
Vico no jugaron un papel importante; su trabajo no era suficientemente cono-
cido. me parece que esto se debe no solo a una combinación casual de cir-
cunstancias desfavorables, sino principalmente al hecho de que su visión de
la historia humana carecía de algunos de los elementos más importantes del
historicismo romántico y poseía otros que difícilmente podían entenderse y
apreciarse en el período prerromántico y temprano-romántico. el lento proce-
so de su descubrimiento gradual en europa comenzó en la década de 1820; en
el resto del siglo xIx, su influencia siguió siendo esporádica y muchos de los
principales libros de texto de historia de la filosofía ni siquiera mencionaban
su nombre. Pero en los últimos cuarenta años, esto ha cambiado; su nombre
y sus ideas se han vuelto importantes y familiares para un número cada vez
mayor de estudiosos y autores europeos y estadounidenses; la admirable acti-
vidad de Croce y nicolini, dedicada a la edición e interpretación de su obra,
tuvo un éxito considerable y sigue en constante crecimiento. algunas de sus
ideas fundamentales parecen haber adquirido todo su peso solo para nuestro
tiempo y nuestra generación; hasta donde yo sé, ningún gran autor ha queda-
do tan impresionado por su trabajo como James Joyce. Hay, a mi parecer, tres
ideas principales en Vico que son y pueden resultar en el futuro de gran
importancia para nuestras concepciones de la estética y la historia.

Primero, su descubrimiento del formalismo mágico de los hombres
primitivos, con su poder para crear y mantener instituciones simbolizadas
por el mito; este incluye una concepción de la poesía que, sin duda, tiene
alguna relación con las formas modernas de expresión artística. la plena uni-
dad de “poesía” mágica o mito con la estructura política en la sociedad pri-
mitiva, la interpretación de los mitos como símbolos de luchas y desarrollos
políticos y económicos, la idea de un realismo concreto en el lenguaje primi-
tivo y en el mito son extremadamente sugerentes para ciertas tendencias
modernas. Con la palabra “tendencias” no me refiero a determinados parti-
dos o países, sino a las corrientes de pensamiento y de sentimiento esparci-
das por todo el mundo.

el segundo punto es la teoría de la cognición de Vico. Todo el desa-
rrollo de la historia humana, tal como la hicieron los hombres, está potencial-



4. Por ejemplo, párrafos 246, 346, 347 de la edición de Nicolini en 2 vols. (bari, 1928).

47Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Vico y el historicismo estético (1949)

mente contenido en la mente humana y, por tanto, mediante un proceso de
investigación y re-memoración, puede ser entendido por los hombres. la re-
memoración no es solo analítica; ha de ser sintética, como una comprensión
de cada etapa histórica como un todo integral, de su genio (su Geist, como
habrían dicho los románticos alemanes), un genio que impregne todas las
actividades y expresiones humanas del período en cuestión. mediante esta
teoría, Vico creó el principio de comprensión histórica, completamente des-
conocido para sus contemporáneos; los románticos conocían y practicaban
este principio, pero nunca encontraron una base epistemológica tan podero-
sa y sugestiva para él.

Finalmente, quiero destacar su particular concepción de la perspecti-
va histórica; puede explicarse mejor por medio de su interpretación de la
naturaleza humana. Contra todos los teóricos contemporáneos, que creían en
una naturaleza humana absoluta e inmutable a diferencia de la variedad y los
cambios de la historia, Vico creó y mantuvo apasionadamente el concepto de
la naturaleza histórica del hombre. Identificó la historia humana y la natura-
leza humana, concibió la naturaleza humana en función de la historia. Hay
muchos pasajes en la Scienza Nuova4 donde la palabra «natura» debería tra-
ducirse mejor por “desarrollo histórico” o “etapa de desarrollo histórico”. la
Divina Providencia hace que la naturaleza humana cambie de un período a
otro, y en cada uno de ellos las instituciones se hallan en plena consonancia
con la naturaleza humana de dicho período; la distinción entre naturaleza
humana e historia humana desaparece; como dice Vico, la historia humana
es un estado platónico permanente. esto suena bastante irónico en un hom-
bre que no creía en el progreso, sino en un movimiento cíclico de la historia.
sin embargo, Vico no era irónico; lo decía en serio.

Traducción del inglés por Manuel Barrios Casares, 2020





Criterio de Vico – Criterion of Vico – Criterio di Vico
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.03

[49]
© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.03
© de la presente edición y de la Nota Preliminar: José Manuel Sevilla Fernández, 2020

CRITERIO DE VICO
(1846)

JAIME L. bALMES
(1810-1848)

Edición del texto y nota a cargo de
José Manuel Sevilla Fernández

(universidad de sevilla)

Resumen: no por conocidos dejan de ser importantes en la tradición decimonónica de los estudios sobre Vico los
dos capítulos que Jaime balmes le dedicó en su Filosofía Fundamental (1846), en los que, además de reconocer el
genio de Vico, expone en extenso las doctrinas del De antiquissima acerca del criterio de verdad y critica su rela-
ción con el escepticismo.  
PalabRas ClaVe: G. Vico, J.l. balmes, J.m. sevilla, verum-factum, escepticismo, Filosofía Fundamental, criterio
de verdad, De antiquissima Italorum sapientia.

absTRaCT: The two chapters that Jaime balmes devoted to Vico in his Fundamental Philosophy (1846) and not
only well-known, but very impotant. He recognized Vico’s genius in them, he extensively exposed the doctrines
about the criterion of truth in De Antiquissima’s and he criticized their relation to skepticism.
KeywoRDs: G. Vico, J.l. balmes, J.m. sevilla, verum-factum, skepticism, Fundamental Philosophy, criterion of
truth, De antiquissima Italorum sapientia.

Publicado originalmente en Filosofía Fundamental (1846), libro I, caps. xxx y xxxI.
obra en DomInIo PúblICo. Texto preparado a partir de las ediciones de 1848 (2ª) y 1852 (ed. “corregida”, París).

Más que por pares ciegos, el texto de Jaime L. Balmes sobre Vico ha pasado la revisión crítica e histórica de estu-
dios histórico-filosóficos y metafísicos durante casi dos siglos de historia del pensamiento.



©BNE. Original a color.

Jaime L. balmes. obra de dominio público.



NN

51
© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.03
© de la Nota Preliminar, José Manuel Sevilla Fernández

nota Preliminar

a «criterio de Vico» de Jaime l. balmes

José Manuel Sevilla Fernández

(universidad de Sevilla)

o nos entretendremos en esta nota de presentación más que con un
breve apunte, pues sobre la recepción de Vico en balmes y sobre su aporta-
ción a los estudios viquianos ya hemos tratado en otros lugares, a los cua-
les remitimos al lector interesado. entre estos tratamientos, están los que ya
hemos ofrecido en: «Giambattista Vico nella cultura spagnola (1735-1985)»,
en el Bollettino del Centro di Studi Vichiani (xIx, 1989, pp. 162-192; sobre
balmes en especial pp. 180-182); «la presencia de Giambattista Vico en la
cultura española I (siglos xVIII y xIx)», en Cuadernos sobre Vico (nº 1, 1991,
pp. 11-42; especialmente pp. 26-28); «Imágenes de la modernidad de Vico
reflectadas en el siglo xIx español», en Giambattista Vico nel suo tempo e
nel nostro, a cargo de mario agrimi (nápoles, Cuen - Publicazioni
dell’Istituto suor orsola benincasa, 1999, pp. 109-150; de modo principal el
apdo. 3 en pp. 128-133); y de manera más completa y relacional ha sido tra-
tada por nosotros en los apartados de nuestro volumen, publicado en 2007 en
nápoles por la Città del sole, El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico
en la cultura hispánica (1737-2005); a saber: el apartado 4, «la recepción

Nota Preliminar a «Criterio de Vico» de J.L. Balmes – Preliminary Note about the «Criterion of Vico» by J.L. Balmes – Nota Preliminare al «Criterio di Vico»
di J.L. Balmes – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.03



52 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

José M. sevilla

del De antiquissima en Jaime l. balmes», en páginas 89-96 del capítulo I de
la parte II; y en el subapartado 3.1., «el sistema de Vico “revela un pensador
profundo” (J.l. balmes)», páginas 134-138 del capítulo II de la misma parte
II. en esas publicaciones se da cuenta también, a título de literatura secunda-
ria, de otros ––ya clásicos–– apuntes, notas y estudios, como los llevados a
cabo por Franco amerio (1948), Ramón Ceñal (1968), Ciriaco morón arroyo
(1968), José Faur (1987, 1994), Giuseppe martano (1988), etc.

el principal rasgo que, a primera vista, destacan los dos capítulos que
balmes dedica a Vico en su Filosofía Fundamental (1847) es que prestan
atención al “criterio” gnoseológico de Vico formulado en su De antiquissi-
ma (1710), en vez de recalcar el valor de Filosofía de la Historia que los
publicistas de la época, tras la estela de michelet, atribuían a la Scienza
nuova, obra en cartelera y ciencia en candelero decimonónico. así, por ejem-
plo, coetáneos de balmes como el también filósofo-publicista católico Juan
Donoso Cortés (autor de la famosa serie de once artículos periodísticos dedi-
cados en 1838 a «la filosofía de la Historia: J.b. Vico»), los literatos-filoso-
fantes Juan Valera y Ramón de Campoamor o el polígrafo alfredo adolfo
Camus, se centran en la divulgación de ideas de la Ciencia nueva. lo mismo
que, salvo excepciones como el metafísico antonio benavides o el jurista
manuel Durán y bas, las apreciaciones y atenciones prestadas por importan-
tes historiadores y hombres de letras, como nicolás m. serrano, fray Zeferino
González, Fermín Gonzalo morón, Facundo Goñi, José moreno nieto,
eduardo benot, antonio Pérez de la mata, José de Castro y Castro, entre
otros, desde diferentes y opuestos sesgos ideológicos van en el siglo español
dirigidas a la “filosofía de la historia” de Vico. balmes, en cambio, se centra
en el criterio viquiano de verdad, en el análisis pormenorizado y crítico de las
supuestas consecuencias del principio de convergencia verum et factum. no es
poca la importancia si, además, consideramos en primer lugar que el resulta-
do de la crítica al criterio gnoseológico de la doctrina viquiana supondría, por
efecto, un torpedo en la línea de flotación de la Ciencia nueva, que no es otra
que la del principio epistemológico de identificación entre fare y conoscere, y
de la indeleble interrelación fundamental entre criterios de il certo e il vero, y
así entre historia (filología) y filosofía. a lo que debe añadirse, en segundo lugar,
la consideración hecha por el propio balmes en su Prólogo, de que no pretende
«fundar» filosofía sino «examinar sus cuestiones fundamentales», de ahí el títu-
lo de la obra: «Filosofía Fundamental». se trata, por tanto, el criterio de Vico, de



53Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

nota Preliminar a «Criterio de Vico» de Jaime L. balmes

un asunto fundamental a examinar por parte de la filosofía moderna. He ahí una
clave de la importante recepción de Vico en la cultura hispánica.

y así lo hace el filósofo de Vich, que opera en el sistema de Vico como
un cirujano: destacando ordenadamente la exposición de las líneas del sistema
gnseológico del De antiquissima, e incluso citando largos párrafos del mismo,
para a continuación enjuiciarlo críticamente y valorar el sistema. Desde su
posición crítica y de disenso metafísico (protomista) hacia las ideas del napo-
litano, balmes, sin embargo, no ahorra en elogios llenos de admiración hacia
el ingenio de Vico, al que no una sino dos veces define como «profundo pen-
sador». Pero no transije su espíritu tomista en que el principio de que «La inte-
ligencia solo conoce lo que ella hace» implique la posibilidad del conocimien-
to de la verdad. si la inteligencia estuviese «condenada a no conocer sino lo
que ella misma hace», ¿cómo comenzaría, entonces, el acto de entender?,
viene a preguntarse balmes; «¿qué entenderá en el primer momento, cuando
aún no ha hecho nada?» la consecuencia que tiene en mente el filósofo afec-
ta a la conciencia del teólogo que también es el pensador y clérigo catalán. y
así, aunque el argumento venga a plantearse en los ámbitos de la teoría del
conocimiento y de la metafísica estricta, el problema sobrepasa sus márgenes:
porque el filósofo napolitano generaliza su sistema «a todas las inteligencias,
incluso a la divina», de modo que cuando Vico aplica su sistema de lógica
basada en el princpio verum-factum a la concepción del «Verbo» divino, según
se cita del librito metafísico de Vico, lo que estaría haciendo sería lo mismo
que afirmar que dicho Verbo «se forma» resultante «de los elementos conoci-
dos y contenidos en la omnipotencia divina», o lo que es igual: que solo es
concebido por el conocimiento de lo contenido en la todopoderosidad divina.
es decir, que de la aplicación del principio viquiano verum-factum del De
antiquissima a la «inteligencia divina» se colige la proposición, inaceptable
para el católico balmes, de que «Dios entiende porque engendra»; mientras
que el supuesto tomista es al contrario: «que engendra porque entiende».

en resumen, la importante atención que balmes dedica a Vico ofrece
de él, en modo negativo o inverso, una imagen de filósofo moderno, que
sobrepasa los dogmas religiosos y abraza el escepticismo –que, presuntamen-
te, pretendería combatir con su sistema–. un sistema que atrae al balmes filó-
sofo ecléctico (o al menos no rigurosa o escolásticamente dogmático) espe-
cialmente por su ingeniosa y profunda habilidad en el «orden puramente
ideal»; pero que rechaza en cuanto excede esos límites de las verdades idea-



54 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

José M. sevilla

les y entra en los dominios de la verdad revelada tanto como en los de la ver-
dad fáctica. lo que le repele, pues, a balmes, no es en sí «el criterio de Vico»,
sino el que este haya «exagerado el valor de su criterio». y si balmes admite
en los dominios de la pura idealidad abstracta la afirmación que atribuye a
Vico acerca de «el conocimiento por el espíritu, de la obra misma del espíri-
tu», quizás también habría debido de admitir la traducción del mismo princi-
pio en el § 331 de la Scienza nuova (ed. 1744): «questa verità, la quale non si
può a patto alcuno chiamar in dubbio; che questo mondo civile egli certamen-
te è stato fatto dagli uomini, onde se ne possono, preché se ne debbono, ritruo-
vare i princìpi dentro le modificazioni della nostra medesima mente umana.»

en la distinción bipolarizante entre “filósofos católicos” y “filósofos
racionalistas” planteada por Croce en La filosofia di Giambattista Vico (1911),
siendo la de balmes, dentro de la Filosofía Fundamental, la intepretación de un
«Vico dei cattolici liberali», sin embargo la imagen que escapa fuera tras esa
interpretación es, justa y contrariamente, aunque inadvertida, como la imagen
reflejada en el espejo: la criticada de «il Vico dei razionalisti». esta tesis la
hemos articulado y desplegado de manera extensa y profunda en El espejo de
la época, como médula dorsal de la modernidad de Vico en la cultura española
de los siglos xVIII y xIx. 

*
Hemos preparado la presente edición del texto de balmes de la edi-

ción original publicada en 1846 (tomando la 2ª ed. de 1848 en barcelona),
cotejada con la «nueva edición», así anunciada revisada y corregida, de París
en 1852. Textos: JaIme balmes, Filosofía Fundamental [1846], segunda edi-
ción, barcelona, Imprenta de a. brusi, 1848 [4ª ed. 1868, Imprenta del Diario
de barcelona, barcelona]. JaIme balmes, Filosofía Fundamental, «nueva
edición corregida con esmero», París, librería de Garnier Hermanos, 1852.

en la bibliografía balmesiana se anota, acerca de la 2ª ed. 1848, lo
siguiente: «edición cuidadosamente corregida por balmes en cuanto al vol. I por
lo que se refiere a la expresión, pues corrió el rumor de que se pensaba denun-
ciar la obra a Roma. los otros tres vols. no pudo corregirlos balmes, impedido
por su  última enfermedad. esta edición ha de considerarse como definitiva, al
menos por lo que se refiere al vol. I, y es la que reproduce oCC, xVI-xIx. bn:
-50335-8; sb:98-5-xIII-a; bnP:R.27476-27479.» («las ediciones de balmes»,
Analecta Sacra Tarraconensia, Fundación balmesiana - biblioteca balmes, n.
33, 1960, p. 41, ítem 225 [Primera Parte de la bibliografía balmesiana (por Juan



55Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

nota Preliminar a «Criterio de Vico» de Jaime L. balmes

de mendoza); la 2ª se dedica en el mismo número a «los estudios sobre
balmes»]).

obra en Dominio Público, los ejemplares de base para el texto han
sido tomados de sus ediciones digitales en Googlebooks©, el texto de la ed.
1848; y de la biblioteca nacional de españa - bne Digital©, el de la ed. 1852.
el texto lo hemos adaptado a la grafía actual y se han cursivado los títulos de
obras y las expresiones latinas (que aparecen en redonda en los originales de
las dos ediciones). entre corchetes y en cuerpo menor se muestran en redon-
da los números de página correspondientes a la edición (1848) del texto base
tomado, y en cursiva los números de las páginas del texto confrontado de la
ed. de 1852, el cual muestra algunas diferencias en los signos de puntuación
(, ; :) respecto de la edición anterior y que no siempre implican una “correc-
ción con esmero”. Por defecto seguiremos la puntuación de la ed. 1848, salvo
en caso de que consideremos conveniente admitir la corrección de 1852, lo
que será advertido en nota. se ha realizado una revisión del texto confrontado
con el de Obras Completas ordenadas por el p. Casanovas en la baC, madrid,
1948, tomo II, pp. 173-189 (obra digitalizada en https://archive.org/).

* *
la ordenación del texto se corresponde con la siguiente paginación

original:
– segunda edición 1848: libro I, caps. xxx y xxxI (pp. 273-298 del tomo
I) y notas al libro I en el tomo I ed. 1848 (nota xxVII «sobre los capítulos
xxx y xxxI», en pp. 361-364).
– nueva edición 1852: libro I, caps. xxx y xxxI (pp. 200-212 y 212-219
del tomo I respectivamente) y notas (pp. 503-540) al finalizar el tomo I ed.
1852 (nota xxVII «sobre los capítulos xxx y xxxI», en pp. 522-525).

ÍnDICe
CaP. xxx. - Criterio de Vico. 
su sistema. su aplicación teológica. examen. objeciones, bajo el aspecto filosófico
y el teológico. Doctrina de santo Tomas. el criterio de Vico y el escepticismo. 
CaP. xxxI. — Continuación. 
el criterio de Vico en el orden de las verdades ideales. argumentos en su favor.
Impugnación. Juicio del sistema de Vico. Hasta qué punto es aceptable. su mérito.
sus inconvenientes. Dugald-steward, de acuerdo con Vico. los escolásticos. 
nota xxVII:  «sobre los capítulos xxx y xxxI» (tomo I, pp. 522-525).

* * *





57

criterio de Vico (1846)

Jaime L. Balmes
(1810-1848)

Edición a cargo de José M. Sevilla
(universidad de sevilla)

CaPÍTulo xxx.
Criterio de Vico.

[273, ed. 1848] [200, ed. 1852]

294. Con las cuestiones de los capítulos anteriores relativas a la evidencia
inmediata y a la mediata, está enlazada la doctrina de Vico sobre el criterio
de la verdad. Cree este filósofo que dicho criterio consiste en haber hecho la
verdad conocida; que nuestros conocimientos son completamente ciertos
cuando se verifica dicha circunstancia; y que van perdiendo de su certeza a
proporción que el entendimiento pierde su carácter de causa con respecto a
los objetos. Dios, causa de todo, lo conoce perfectamente todo: la criatura,
de causalidad muy limitada, conoce también con mucha limitación; y si en
alguna esfera puede asemejarse a lo infinito, es en ese mundo ideal que ella
propia se construye, y que puede extender a su voluntad, sin que sea dable
señalarle un linde que no pueda todavía retirar. 

[274] Dejemos hablar al mismo autor. «los términos verum et factum,
lo verdadero y lo hecho, se ponen el uno por el otro entre los latinos, o como
dice la escuela, se convierten. Para los latinos intelligere, comprender, es lo

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.03
Edición a cargo de José M. Sevilla Fernández, 2020

«Criterio de Vico»



58 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

mismo que leer con claridad y conocer con evidencia. llamaban cogi[201]

tare lo que en italiano se dice pensare e andar raccogliendo; ratio, razón,
designaba entre ellos una colección de elementos numéricos, y ese don que
distingue al hombre de los brutos y constituye su superioridad. llamaban
ordinariamente al hombre un animal partícipe de la razón (rationis parti-
ceps) y que por tanto no la posee absolutamente. así como las palabras son
los signos de las ideas, las ideas son los signos y representaciones de las
cosas. así como leer, legere, es reunir los elementos de la escritura de los
cuales se forman las palabras, la inteligencia, intelligere, consiste en reunir
todos los elementos de una cosa, de lo que resulta la idea perfecta. Por donde
podemos conjeturar que los antiguos italianos admitían la doctrina siguiente
sobre lo verdadero: lo verdadero es lo hecho mismo; y por consiguiente Dios
es la verdad primera porque es el primer hacedor (factor), la verdad infinita
porque ha hecho todas las cosas; la verdad absoluta pues que representa
todos los elementos de las cosas tanto internos como externos, porque los
contiene. saber es reunir los elementos de las cosas; de donde se sigue que
el pensamiento (cogitatio) es propio del espíritu humano, y la inteligencia lo
[275] es del espíritu divino: porque Dios reúne todos los elementos de las
cosas internos y externos a causa de que los contiene, y él propio es quien
los dispone; mientras el espíritu humano limitado como es, y fuera de todo
lo que no es él mismo, puede aproximar los puntos extremos, mas no reunir-
lo todo; de manera que puede pensar sobre las cosas, pero no comprender-
las; y he aquí por qué participa de la razón, mas no la posee. Para aclarar
estas ideas con una comparación, lo verdadero divino es una imagen sólida
de las cosas, como una figura plástica; lo verdadero humano es una imagen
plana sin profundidad, como una pintura. así como lo verdadero divino lo
es, porque Dios en el acto mismo de su conocimiento dispone y produce, lo
verdadero humano es para las cosas en que el hombre dispone y crea de una
manera [202] semejante. la ciencia es el conocimiento del modo con que la
cosa se hace; conocimiento en el cual el espíritu mismo hace el objeto, pues
que recompone sus elementos. el objeto es un sólido para Dios que com-
prende todas las cosas; una superficie para el hombre que no comprende sino
lo exterior. establecidos estos puntos, para ponerlos mas fácilmente en armo-
nía con nuestra religión, conviene saber[] que los antiguos filósofos de Italia
identificaban lo verdadero con lo hecho, porque creían el mundo eterno: así
los filósofos paganos adoraron un Dios que obraba siempre ad extra, cosa



59Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

desechada por nuestra teología. Por cuyo motivo [276] en nuestra religión, en
la cual profesamos que el mundo ha sido criado de la nada en el tiempo, es
necesario establecer una distinción, identificando lo verdadero criado con lo
hecho, y lo verdadero increado con el engendrado (genito). así la sagrada
escritura con una elegancia verdaderamente divina, llama Verbo a la sabidu-
ría de Dios que contiene en sí las ideas de todas las cosas y los elementos de
las ideas mismas. en este Verbo, lo verdadero es la comprensión misma de
lodos los elementos de este universo, la cual podría formar infinitos mundos.
De estos elementos conocidos y contenidos en la omnipotencia divina, se
forma el Verbo real absoluto, conocido desde toda la eternidad por el Padre
y engendrado por él, también desde toda la eternidad.» (De la antigua sabi-
duría de la Italia, lib. 1, cap. 1). 

295. De estos principios saca Vico consecuencias muy trascendenta-
les, entre ellas la de explicar la causa de la división de nuestra ciencia en
muchos ramos, y de los diferentes grados de certeza con que se distinguen.
las matemáticas son las más ciertas porque son una especie de creación del
entendimiento, que partiendo de la unidad y de un punto, se construye un
mundo de formas y de números, prolongando las líneas y multiplicando la
unidad hasta lo infinito. así conoce lo que él mismo produce, resultando que
los mismos teoremas tenidos vulgarmente [203] como objetos de pura con-
templación, han menester acción como los problemas. la mecánica ya es
me[277]nos cierta que la geometría y la aritmética, porque considera el movi-
miento realizado en las máquinas: y la física lo es todavía menos, porque no
considera como la mecánica el movimiento externo de las circunferencias
sino el movimiento interno de los centros. en las ciencias del orden moral
hay todavía menos certeza, porque no se ocupan de los movimientos de los
cuerpos, los cuales dimanan de un origen cierto y constante que es la natura-
leza, sino de los movimientos de las almas que se realizan a grandes profun-
didades y con frecuencia nacen del capricho.

«la ciencia humana, dice, ha nacido de un defecto del espíritu huma-
no, que en su extrema limitación está fuera de todas las cosas, no contiene
nada de lo que quiere conocer, y por consiguiente no puede hacer la verdad
a la cual aspira. las ciencias más ciertas son las que expían el vicio de su ori-
gen, y se asimilan como creación a la ciencia divina, es decir, aquellas en que
lo verdadero y lo hecho son mutuamente convertibles.

»De lo que precede se puede inferir que el criterio de lo verdadero y



1. En la ed. 1852 dice siempre “porqué”, pero en la ed. 1848 aparece siempre “por qué”. [N. del E.]

60 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

la regla para reconocerle, es el haberle hecho; por consiguiente la idea clara
y distinta que tenemos de nuestro espíritu, no es un criterio de lo verdadero,
y no es ni aun un criterio de nuestro espíritu; porque el alma conociéndose,
no se hace a sí misma; y pues que no se hace, no sabe la manera con que se
cono[278]ce. Como la ciencia humana tiene por base la abstracción, las cien-
cias son tanto menos ciertas cuanto más se acercan a la materia corporal. ......
..........................................................................................................................
..........................................................................................................................

»Para decirlo en una palabra, lo verdadero es convertible con lo bueno,
si lo que es conocido como verdadero tiene su ser del espíritu que lo conoce,
imitando la ciencia humana a la divina, por la cual Dios conociendo lo
verda[204]dero lo engendra en lo interior en la eternidad, y lo hace en lo exte-
rior en el tiempo. en cuanto al criterio de verdad, es para Dios el comunicar la
bondad a los objetos de su pensamiento (vidit Deus quod essent bona): y para
los hombres el haber hecho lo verdadero que conocen.» (Ibidem, §1.)

296. no puede negarse que el sistema de Vico revela un pensador
profundo que ha meditado detenidamente sobre los problemas de la inteli-
gencia. la línea divisoria en cuanto a la certeza de las ciencias es sobre
manera interesante. a primera vista nada más especioso que la diferencia
señalada entre las ciencias matemáticas y las naturales y morales. las mate-
máticas son absolutamente ciertas porque son obra del entendimiento, son
como el entendimiento las ve, porque él mismo las construye; al contrario,
las naturales y morales versan sobre objetos independientes de la razón, que
tienen por sí mismos una existencia propia, y de aquí es que el entendimien-
to conoce poco de ellos; y en esto se engaña con tanta más facilidad cuanto
más penetra [279] en la esfera donde su construcción no alcanza. He llamado
especioso a este sistema, porque examinado a fondo se le encuentra destitui-
do de cimiento sólido; al paso que he reconocido en su autor un pensamien-
to profundo, porque efectivamente lo hay en considerar las ciencias bajo el
punto de vista que él las considera.

297. la inteligencia solo conoce lo que hace. esta proposición que
resume todo el sistema de Vico, no puede afianzarse en nada; y el filósofo
napolitano se encontraría detenido en sus primeros pasos con solo pedirle la
prueba de lo que afirma. ¿Por qué1 la inteligencia solo conoce lo que hace?



2. Errata de numeración: “399.” en la ed. 1852. [N. del E.]

61Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

¿por qué el problema de la representación no ha de tener solución posible
sino en la causalidad? Creo haber demostrado que a más de este origen se
encuentra otro en la identidad, y también en la idealidad enlazada del modo
debido con la causalidad.

298. entender no es causar: puede haber, y la hay en efecto[,] una
inteligencia productora; pero en general el acto de entender y el de causar
ofrecen ideas distintas. la inteligencia supone una actividad, porque sin esta
no se concibe aquella vida íntima que distingue al ser inteligente: pero esta
actividad no es productora de los objetos conocidos, se ejerce de un modo
inmanente sobre estos objetos, presupuestos ya en unión con la inteligencia,
mediata o inmediatamente. [205]

299.2 si la inteligencia estuviese condenada a no conocer sino lo que
ella misma hace, no es fácil [280] concebir cómo el acto de entender pudiera
comenzar; colocándonos en el momento inicial, no sabremos cómo explicar
el desarrollo de esta actividad: porque, si no puede entender sino lo que ella
hace, ¿qué entenderá en el primer momento cuando aún no ha hecho nada?
en el sistema que nos ocupa, no hay otro objeto para la inteligencia que el
que ella misma se produce; por otra parte, entender sin objeto entendido es
una contradicción; así, en el momento inicial, no habiendo nada producido,
no puede haber nada entendido; y por consiguiente la inteligencia es inexpli-
cable. no cabe suponer que la actividad se despliega ciegamente; no hay
nada ciego cuando se trata de representación, y la actividad productiva se
refiere esencialmente a cosas representadas en cuanto representadas. el que
estas sean producidas en lo exterior con existencia distinta de la representa-
ción intelectual, es indiferente para el problema de la inteligencia. así, como
explica el mismo Vico, la razón humana conoce lo que ella construye en un
mundo puramente ideal, y Dios conoce al Verbo que engendra, no obstante
de que este Verbo no está fuera de la esencia divina sino identificado con
ella.

300. no se contenta el filósofo napolitano con aplicar su sistema a la
razón humana; lo generaliza a todas las inteligencias, inclusa la divina; bien
que procurando, con [206] loable religiosidad, conciliar sus doctrinas ideoló-
gicas con los dogmas del cristianismo. y en verdad que los problemas [281]



62 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

de la inteligencia no pueden resolverse cumplidamente sino encumbrándose
a tanta altura. Para conocer al entendimiento humano, no basta seguir los
pasos de la humana razón; es necesario proponerse además el problema
general de la inteligencia misma, ora se limite como la nuestra a flacas vis-
lumbres, ora se dilate por las regiones de la infinidad en un piélago de luz.
las sublimes palabras con que san Juan comienza su evangelio, encierran, a
más de la verdad augusta enseñada por la inspiración divina, doctrinas tras-
cendentales, que aun miradas bajo un punto de vista puramente filosófico,
son de una importancia mayor de la que encontrarse pudiera en las palabras
de ningún hombre.

al identificar lo verdadero con lo hecho, advierte Vico que según el
dogma de nuestra religión, es necesario distinguir entre lo creado y lo incre-
ado. a lo primero se le debe llamar hecho, a lo segundo engendrado. Pondera
la elegancia divina con que la escritura santa llama Verbo a la sabiduría de
Dios, en la cual se contienen las ideas de todas las cosas, y los elementos de
las ideas mismas; sin embargo, sus palabras son muy inexactas, cuando al
explicar la concepción de dicho Verbo, parecen dar a entender que solo resul-
ta de los elementos conocidos y contenidos [282] en la omnipotencia divina.
«en este Verbo, dice, lo verdadero es la comprensión misma de todos los ele-
mentos de este universo, la cual podría formar infinitos mundos; de estos ele-
mentos conocidos y contenidos en la omnipotencia divina, se forma el Verbo
real, absoluto, conocido desde toda la eternidad por el Padre, y engendrado
por él desde toda la eternidad.» (De la antigua sabiduría de la Italia, lib. 1.
cap. 1). si el autor quiere significar que el Verbo es concebido por solo el
conocimiento de lo contenido en la omnipotencia divina, su aserción es falsa:
si no quiso significar esto, su locución es inexacta. [207]

santo Tomás (1ª parte, cuest. 34, art. 3) pregunta si en el nombre del
Verbo se contiene alguna relación a la criatura[,] «utrum in nomine Verbi
importetur respectus ad creaturam», y allí resuelve la cuestión con admira-
ble laconismo y solidez. «Respondo que en el Verbo se contiene relación a
la criatura. Dios conociéndose a sí mismo, conoce a toda criatura. el Verbo
pues, concebido en la mente, es representativo de todo aquello que actual-
mente se entiende. así en nosotros hay diversos verbos según son diversas
las cosas entendidas. Pero como Dios con un solo acto se conoce a sí y a
todas las cosas, su único Verbo es expresivo no solo del Padre sino también
de las criaturas. y así como la ciencia de Dios en cuanto a Dios es solo cono-



(1) Respondeo dicendum, quod in Verbo importatur respectus ad creaturam. Deus enim cognoscendo se, cognoscit omnem
creaturam. Verbum igitur in mente conceptum est reprasentativum omnis eius*, quod acta intelligitur. Unde in nobis sunt
diversa verba, secundum diversa, quae intelligimus. Sed quia Deus uno actu et se, et omnia intelligit, unicum verbum eius
est expressivum, non solum Patris sed etiam creaturarum. Et sicut Dei scientia, Dei quidem est cognoscitiva tantum, cre-
aturarum autem cognoscitiva et factiva; ita verbum Dei, eius quod in Deo Patre est, est expressivum tantum, creaturarum
vero est expressivum,** et operativum, et propter hoc dicitur in Psal. 32. Dixit, et facta sunt, quia importatur in verbo ratio
factiva eorum quae Deus facit.*** [* En la ed. 1852 siempre “ejus”. **En la ed. 1852 desparece la coma. *** Ed. 1852: “dicitur in
Psal. 32: Dixit et facta sunt,… (N. del E.)]
(2) Pater enim intelligendo se et Filium et Spiritum Sanctum et omnia alia quae eius scientia continentur, concipit Verbum,
ut sic tota Trinitas Verbo dicatur, et etiam omnis creatura. (1 part., q. 34, art. 1, ad 3.).
(3) Quicumque autem intelligit ex hoc ipso quod intelligit, procedit aliquid intra ipsum, quod est conceptio rei inte-
llectae ex vi intellectiva proveniens et ex eius notitia procedens. Quam quidem conceptionem vox significat, et dicitur ver-
bum cordis, significatum verbo vocis. (1 p., q. 27, art. 1.).

63Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

cimiento, pero en cuanto a las criaturas es conocimiento y causa, así el Verbo
de Dios con respecto a Dios Padre, es solo expresivo, pero con relación a las
criaturas es expresivo y productivo, por cuya razón se dice en el salmo 32:
dijo, y las cosas fueron he[283]chas, porque en el Verbo se contiene la razón
productiva de las cosas que Dios hace» (1).

Por este pasaje se echa de ver que según la doctrina de santo Tomás,
el Verbo expresa también a las criaturas, pero que él es concebido no solo por
el conocimiento de [208] estas, sino y primariamente, por el conocimiento de
la esencia divina: «el Padre, dice en otra parte el santo Doctor, entendiéndo-
se a sí y al Hijo y al espíritu santo y a todas las cosas contenidas en su cien-
cia, concibe al Verbo de manera que toda la Trinidad es dicha en el Verbo y
también toda criatura» (2).

301. Hay también otra doctrina de santo Tomás que se opone al sis-
tema de Vico. según este, la inteligencia conoce lo que hace, y solo lo que
hace, y solo porque lo hace; pues que lo hecho y lo verdadero son converti-
bles, siendo lo hecho el único criterio de verdad. esta doctrina la aplica [284]

Vico a la inteligencia divina sustituyendo a hecho, engendrado; con lo cual
invierte el orden de las ideas, pues que ni según nuestro modo de concebir,
Dios entiende porque engendra, sino que engendra porque entiende; no se
concibe la generación del Verbo sin concebir antes la inteligencia. «en quien
entiende, dice santo Tomás, por lo mismo que entiende, procede alguna cosa
dentro de él, lo cual es el concepto de la cosa entendida, y proviene de la
fuerza intelectual y de su noticia» (3).

esta doctrina de santo Tomás confirma la opinión expuesta más arri-
ba, sobre la imposibilidad de explicar el acto intelectual por sola la produc-
ción. es evidente que para producir en el orden intelectual, es necesario



3. “:” en la ed. del 48; “;” en la del 52. (Como ya ha sido advertido, usamos por defecto la puntuación
gramatical de la 2ª ed. de 1848 ––corregido el tomo 1 por balmes––. A pesar de los variados cambios
en signos de puntuación que se dan en la ed. 1852, no damos cuenta de ellos por numerosos, salvo en
el caso de que, como ahora, optemos por la puntuación corregida.) [N. del E.]
4. “,” en ed. 1852, la coma no figura en la de 1848. [N. del E.]

64 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

entender ya: y por consiguiente en el momento inicial de toda in[209]teligen-
cia, no puede ponerse la acción productiva sino la intuición del objeto. en
este mismo sentido habla santo Tomás, en el modo que hablar puede el hom-
bre de las cosas divinas: no funda en la generación del Verbo la inteligencia
divina; antes por el contrario, en la inteligencia funda la generación del
Verbo. Dios, según santo Tomás, engendra al Verbo porque entiende, no
entiende porque engendra;3 y si bien en este Verbo pone [285] el santo Doctor
la expresión de todo cuanto está contenido en Dios, es presuponiendo la inte-
ligencia divina, con la cual se hace posible decir o proferir el Verbo. el orden
de los conceptos, pues, es el siguiente: entendimiento, objeto entendido,
verbo procedente de la acción de entender por el cual el ser inteligente se
expresa, se dice a sí propio la misma cosa entendida. aplicadas estas ideas a
Dios, serán: Dios Padre inteligente; esencia divina con todo lo que ella con-
tiene, entendida; Verbo o Hijo engendrado por este acto intelectual, y expre-
sivo de todo lo que se encierra en este acto generador.

302. no es mi ánimo inculpar a Vico, solo he querido hacer notar la
inexactitud de sus palabras, haciéndole por otra parte la justicia de creer que
él entendía las cosas del mismo modo que las he explicado, aunque no acer-
tó a expresarse con la debida claridad. Pasemos ahora a considerar el siste-
ma de Vico bajo puntos de vista menos delicados.

es fácil notar que admitiendo lo hecho por único criterio de verdad, la
inteligencia queda incomunicada con todo lo que no sean sus obras. ni a sí
misma se puede conocer, porque no se hace. «el alma, conociéndose, dice
Vico, no se hace, y por lo mismo no sabe la manera con que se conoce»; de
suerte que prescindiendo del problema de la inteligibilidad que se ha ventila-
do más arriba (cap. xII), niega Vico a nuestra alma el criterio de sí propia por
la única razón de que [286] no se causa a sí misma. entonces, la [210] identidad
lejos de ser un origen de representación,4 como se ha probado (cap. xI ), es
incompatible con ella; nada podrá conocerse a sí mismo porque nada se hace
a sí mismo.



65Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

De esto resulta un gravísimo error; pues que se infiere que tampoco
Dios puede conocerse a sí mismo; porque no se causa a sí mismo. ni baste
decir que se conoce en el Verbo, pues que si no se supone la inteligencia, el
Verbo es imposible.

303. Todo el mundo de la realidad distinto del ser intelectual, será
desconocido para siempre; de donde se deduce que el sistema de Vico lleva
al escepticismo más riguroso. ¿Qué admite el filósofo napolitano? el cono-
cimiento por el espíritu, de la obra misma del espíritu; en esto se compren-
den los actos de conciencia y todos los objetos puramente ideales que en ella
nos creamos: esto también lo admiten los escépticos, ninguno de ellos deja-
rá de convenir que hay en nosotros conciencia, que hay un mundo ideal, obra
de esta conciencia misma o atestiguado por ella.

si pues no admitimos otro criterio de verdad que lo hecho, abrimos
la puerta al escepticismo, abandonamos el mundo de las realidades para esta-
blecernos en el de las apariencias. no obstante, ¡singularidad de las opinio-
nes humanas! Vico pensaba todo lo contrario; él creía que solo con su siste-
ma era posible rebatir a los escép[287]ticos. es curioso oírle decir con admi-
rable seriedad[:] «el único medio de destruir el escepticismo es tomar por cri-
terio de verdad, que cada cual está seguro de lo verdadero que hace». ¿en
qué puede fundarse tamaña extrañeza? oigamos al filósofo, que dice cosas
muy buenas, pero que no se alcanza cómo pueden conducir a la destrucción
del escepticismo. «los escépticos van repitiendo siempre que las cosas les
parecen, pero que ignoran lo que ellas son en realidad; [211] confiesan los
efectos y conceden por consiguiente que estos efectos tienen sus causas; pero
afirman que no conocen a estas porque ignoran el género o la forma según
la cual las cosas se hacen. admitid estas proposiciones, y retorcedlas contra
ellos de la manera siguiente: esta comprensión de causas que contiene todos
los géneros o todas las formas bajo las cuales son dados todos los efectos,
cuyas apariencias confiesa ver el escéptico, pero cuya esencia real asegura
ignorar; esta comprensión de causas se halla en la primera verdad que las
comprende todas, y donde todas están contenidas hasta las últimas. y pues
que esta verdad las comprende todas, es infinita, y no excluye ninguna, y
tiene la prioridad sobre el cuerpo que no es más que un efecto. Por consi-
guiente esta verdad es alguna cosa espiritual, en otros términos[,] es Dios, el
Dios que confesamos nosotros los cristianos; sobre esta verdad debemos
medir la verdad humana, pues que la verdad humana es aquella cuyos ele-



5. sin coma en la ed. del ‘52; con ella en la del ‘48. [N. del E.]
6. Con coma en la ed. del ‘52; sin ella en la del ‘48.[N. del E.]

66 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

mentos hemos [288] ordenado nosotros mismos, aquello que contenemos en
nosotros y que por medio de ciertos postulados podemos prolongar y seguir
hasta lo infinito. ordenando estas verdades las conocemos, y las hacemos a
un mismo tiempo; y he aquí por qué en este caso poseemos el género o la
forma según la cual hacemos» (Ibid., 3).

en esta refutación de los escépticos nada encuentro que pueda des-
truir el escepticismo. aun suponiendo que todos admiten el principio de cau-
salidad, lo que no es exacto, ¿qué se puede sacar de este principio cuando se
señala por único criterio la obra del mismo entendimiento que ha de emple-
ar el principio? si no hay más criterio que el de causalidad, el entendimien-
to se encuentra aislado, sin poder ir más allá en el orden de los efectos5 que
hasta donde llegan los producidos por él mismo; y en el de las causas, no
puede subir más arriba que de sí propio; porque si sube, ya conoce cosas que
él no ha hecho, a saber, la causa que le ha producido a él. en este supuesto
los escépticos [212] quedan triunfantes; el conocimiento se reduce al mundo
interior, a las simples apariencias; cuando de estas se quiera salir,6 se tropie-
za con el obstáculo del criterio único, el cual se opone al conocimiento de
todo lo no hecho por el entendimiento mismo. entonces la realidad nos está
vedada y nos hallamos separados de ella por un vallado insalvable. el mundo
en sí, será lo que se quiera suponer; mas para nosotros no será nada. esta ley
se apli[289]cará a todas las inteligencias, de manera que la realidad solo podrá
ser conocida por la causa primera.

estas consecuencias son inadmisibles en no arrojándose sin reserva
al campo del escepticismo, y no obstante son inevitables en el sistema de
Vico. original ocurrencia la de querer combatir el escepticismo con un sis-
tema que le abre la más anchurosa puerta. 



67Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

CAPÍTULO XXXI.

Continuación.

304. si en algún terreno pudiera ser admitido el criterio del filósofo napoli-
tano, sería en el de las verdades ideales. Como estas prescinden absoluta-
mente de la existencia, puede suponérselas conocidas hasta por un entendi-
miento que no las produzca en la realidad. en cuanto conocidas por el enten-
dimiento nada envuelven de real, y por consiguiente no entrañan ninguna
condición que exija fuerza productiva, a no ser que esta se refiera a un orden
de pura idealidad. en este orden parece que la razón humana produce efecti-
vamente: porque, tomando por ejemplo la geometría, es fácil de notar que
aun en su parte más ele[213]vada y de mayor complicación, no [290] es más
que una especie de construcción intelectual donde solo se halla lo que la
razón ha puesto.

esta razón es la que a fuerza de trabajo ha ido reuniendo los elemen-
tos y combinándolos de distintas maneras hasta llegar al asombroso resulta-
do del cual pueda decir con verdad: esto es mi obra.

sígase con atenta observación el desarrollo de la ciencia geométrica,
y se echará de ver que la dilatada serie de axiomas, teoremas, problemas,
demostraciones, resoluciones, arranca de unos cuantos postulados, y que
continúa siempre con la ayuda o de estos mismos o de otros que la razón
excogita, conforme lo exige la necesidad o la utilidad.

¿Qué es la línea? una serie de puntos. la línea pues es una construc-
ción intelectual, no envuelve otra cosa que las fluxiones sucesivas de un
punto. ¿Qué es el triángulo? una construcción intelectual en que se reúnen
los extremos de tres líneas. ¿Qué es el círculo? es otra construcción intelec-
tual, el espacio encerrado por la circunferencia, formada a su vez por el
extremo de una línea que gira al rededor de un punto. ¿Qué son todas las
demás curvas? líneas marcadas por el movimiento de un punto con arreglo
a una cierta ley de inflexión. ¿Qué es la superficie? ¿no se engendra su idea
con el movimiento de una línea, así como el sólido con el movimiento de una
superficie? ¿Qué son todos los objetos de la geometría sino líneas, superfi-
cies, y [291] sólidos de varias especies y con diversas combinaciones?

la aritmética universal es una creación del entendimiento, ora la con-
sideremos en la aritmética propiamente dicha, ora en el álgebra. el número



7. Con “,” en la ed. del ‘52; sin ella en la del ‘48. [N. del E.]
8. Errata en la ed. del ‘52: dice “al” en vez de “ha”. [N. del E.]

68 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

es un conjunto de unidades; el entendimiento es quien las reúne: el dos no es
más que uno más uno, el tres es dos más uno, y de esta suerte se forman
todos los valores numéricos. Por consiguiente las ideas expresivas de estos
valores contienen una [214] creación de nuestro espíritu, son su obra, nada
encierran sino lo que él mismo ha puesto en ellas.

ya se ha notado que el álgebra es una especie de lenguaje. sus reglas
tienen una parte de convencionales, y las fórmulas más complicadas se resuel-
ven en un principio convencional. Tomemos una muy sencilla: a0 = 1; ¿por
qué? porque a0 = an-n; ¿por qué? la razón es porque se ha convenido en seña-
lar la división por la resta de los exponentes; y por consiguiente an/an que evi-
dentemente que es igual a uno, se puede expresar por an/an = an-n = a0.

305. estas observaciones parecen probar que en realidad es verdade-
ro el sistema de Vico en lo que concierne a las matemáticas puras, es decir,7

a una ciencia del orden puramente ideal. aunque tal vez podría ensayarse lo
mismo con relación a otras ciencias, por ejemplo a la metafísica, no [292] lo
haré, porque en saliendo de las matemáticas, ya es difícil encontrar un terre-
no donde no haya opiniones opuestas. además, que en habiendo manifesta-
do hasta qué punto es admisible el sistema de Vico en las ciencias matemá-
ticas, quedarán también resueltas las dificultades que puede haber en lo que
concierne a otros ramos.

306. el entendimiento construye en un orden puramente ideal, es
innegable; y en esto convienen todas las escuelas. nadie duda de que la
razón supone, combina, compara, deduce: operaciones que no pueden con-
cebirse sin una especie de construcción intelectual. en este caso el entendi-
miento sabe lo que hace, porque su obra le está presente; cuando combina
sabe lo que combina, cuando compara y deduce, sabe lo que deduce y com-
para, cuando estriba en ciertas suposiciones que él mismo ha8 establecido,
sabe en qué consisten, pues se apoya en ellas.

307. el entendimiento conoce lo que hace, pero conoce [215] más de
lo que hace; hay verdades que no son ni pueden ser su obra, pues que son el
cimiento de todas sus obras: por ejemplo, el principio de contradicción.
¿Puede decirse que la imposibilidad de ser y no ser una cosa a un mismo



69Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

tiempo, sea obra de nuestra razón? no ciertamente. la razón misma es impo-
sible si el principio no está supuesto ya; el entendimiento le encuentra en sí
propio como una ley absolutamente necesaria, como una condición sine qua
non de todos sus actos. He aquí fallido el criterio [293] de Vico: «el entendi-
miento sólo conoce la verdad que hace»; sin embargo, la verdad del princi-
pio de contradicción, el entendimiento la conoce y no la hace.

308. los hechos de conciencia son conocidos por la razón, no obstan-
te de que no son su obra. estos hechos a más de estar presentes a la concien-
cia son objeto de las combinaciones de la razón; he aquí otro caso en que
falla el criterio de Vico.

309. aun en las cosas que son obra puramente intelectual, el entendi-
miento conoce lo que hace, pero no hace lo que quiere; de lo contrario sería
menester decir que las ciencias son absolutamente arbitrarias; en vez de los
resultados geométricos que tenemos ahora, podríamos tener tantos otros
cuantos son los hombres que piensan en líneas, superficies y sólidos. ¿esto
qué indica? Que la razón está sometida a ciertas leyes, que sus construccio-
nes están ligadas a condiciones de que no se puede prescindir: una de ellas
es el principio de contradicción, al cual no se puede faltar nunca so pena de
anonadar todo conocimiento. es verdad que se llega a sacar el volumen de
una esfera por medio de una serie de construcciones intelectuales; pero yo
pregunto, ¿pueden dos entendimientos llegar a dos valores diferentes? no,
esto es absurdo; seguirán quizás diversos caminos, expresarán sus demostra-
ciones y sus resultados de distintas maneras, pero el valor es el mismo; si hay
diferencia, hay error por una u otra parte. [294] [216]

310. Profundizando la materia se echa de ver que la construcción
intelectual de que nos habla Vico, es una cosa generalmente admitida. lo que
hay de nuevo en el sistema de este filósofo son dos cosas, una buena y otra
mala: la buena, es el haber indicado una de las razones de la certeza de las
matemáticas y demás ciencias de un orden puramente ideal; la mala es el
haber exagerado el valor de su criterio.

He dicho que el sistema del filósofo napolitano expresaba un hecho
generalmente reconocido, mas que por su parte lo había exagerado. no cabe
duda que el entendimiento crea en algún modo las ciencias ideales, ¿pero de
qué manera? no de otra sino tomando postulados, y combinando los datos de
varias maneras. aquí se acaba su fuerza creatriz; porque en esos postulados y
en esas combinaciones encuentra verdades necesarias que él no ha puesto.



9. suprimimos la coma que está en las dos ediciones. doce líneas abajo incluimos “;” entre corchetes. [N. del E.]

70 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

¿Qué es el triángulo en el orden puramente ideal? una creación del
entendimiento: él es quien dispone las líneas en forma triangular, él es quien9

salva esa misma forma, la modifica de infinitas maneras. Hasta aquí no hay
más que un postulado y diferentes combinaciones del mismo. Pero las pro-
piedades del triángulo dimanan por absoluta necesidad de las condiciones
del mismo postulado; estas propiedades el entendimiento no las hace, las
encuentra. el ejemplo del triángulo es aplicable a toda la geometría; el enten-
dimiento toma un postulado, esta es su obra libre, con tal [295] que no se
ponga en lucha con el principio de contradicción; de este postulado dimanan
consecuencias absolutamente necesarias, independientes de la acción inte-
lectual, que encierran una verdad absoluta conocida por el entendimiento
mismo. Por consiguiente con respecto a ellas, es falso el decir que las hace.
un hombre pone un cuerpo en tal disposición, que abandonado a su grave-
dad cae al suelo; ¿es el hombre quien le da la fuerza de caer?[;] no por cier-
to, sino la naturaleza. lo que el hombre hace es poner [217] la condición bajo
la cual la fuerza de gravedad pueda producir sus efectos: desde que la con-
dición existe, la caída es inevitable. He aquí una semejanza que manifiesta
con claridad y exactitud lo que sucede en el orden puramente ideal: el enten-
dimiento pone las condiciones, pero de estas dimanan otras verdades, no
hechas por el entendimiento, sino conocidas; esta verdad es absoluta, es
como si dijéramos la fuerza de gravedad en el orden de las ideas. He aquí
deslindado lo que hay de admisible e inadmisible en el sistema de Vico.
admisible, la fuerza de combinación, hecho generalmente reconocido; inad-
misible, la exageración de este hecho extendido a todas las verdades, cuan-
do solo comprende los postulados en sus varias combinaciones.

en las reglas algebraicas hay una parte de convencional, en cuanto se
refieren a la expresión; porque es evidente que esta podría haber sido dife-
rente. Pero supuesta la expresión, el des[296]arrollo de las reglas no es con-
vencional, sino necesario. en la misma expresión an/an, claro es que el núme-
ro de veces que la cantidad a entra por factor, podía haberse expresado de
infinitas maneras; pero supuesto que se ha adoptado la presente, no es con-
vencional la regla sino absolutamente necesaria; pues que sea cual fuere la
expresión, siempre es cierto que la división de una cantidad por sí misma con
distintos exponentes, da por resultado la disminución del número de veces



10. La ed. de 1852 coloca el número del parágrafo 311 en el párrafo anterior «El mérito de Vico...» (y
numera los dos siguientes como 312 y 313). hemos dejado el orden de la ed. de 1848, que además apa-
rece igual en la 4ª ed. en 1858 (p. 188); y así también en la ed. de las oC de la bAC (1948). [N. del E.]

71Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

que entra por factor; lo que se significa por la resta de los exponentes; y por
tanto, si el número de veces es igual en el dividendo y en el divisor, el resul-
tado ha de ser = 0. Por donde se echa de ver, que aun en el álgebra, lo que
hace el entendimiento es poner las condiciones, y expresarlas como mejor le
parece: mas aquí se concluye su obra libre, pues de estas condiciones resul-
tan verdades necesarias; él no las hace, solo las conoce. [218]

el mérito de Vico en este punto consiste en haber emitido una idea muy
luminosa sobre la causa de la mayor certeza en las ciencias puramente ideales.
en estas el entendimiento pone él propio las condiciones bajo las cuales ha de
levantar el edificio; él escoge, por decirlo así, el terreno, forma el plan, y levan-
ta las construcciones con arreglo a este; en el orden real este terreno le es pre-
viamente señalado, así como el plan del edificio y los materiales con que lo ha
[297] de levantar. en ambos casos está sometido a las leyes generales de la
razón; pero con la diferencia de que en el orden puramente ideal, ha de aten-
der a esas leyes y a nada más; pero en el real, no puede prescindir de los obje-
tos considerados en sí, y está condenado a sufrir todos los inconvenientes que
por su naturaleza le ofrecen. aclaremos estas ideas con un ejemplo. si quiero
determinar la relación de los lados de un triángulo bajo ciertas condiciones, me
basta suponerlas y atenerme a ellas; el triángulo ideal es en mi entendimiento
una cosa enteramente exacta y además fija: si le supongo isósceles con la rela-
ción de los lados a la base como de cinco a tres, esta razón es absoluta, inmu-
table, mientras yo no altere el supuesto; en todas las operaciones que haga
sobre estos datos puedo engañarme en el cálculo, pero el error no provendrá de
la inexactitud de los datos. el entendimiento conoce bien, porque lo conocido
es su misma obra. si el triángulo no es puramente ideal sino realizado sobre el
papel o en el terreno, el entendimiento vacila; porque las condiciones que él
fija con toda exactitud en el orden ideal, no pueden ser trasladadas de la misma
manera al orden real: y aun cuando lo fuesen, el entendimiento carece de
medios para apreciarlo. He aquí por qué dice Vico con mucha verdad, que
nuestros conocimientos pierden en certeza a proporción que se alejan del orden
ideal y se engolfan en la realidad de las cosas.

311.10 Dugald steward se aprovecharía proba[298]blemente de [219]

esta doctrina de Vico al explicar la causa de la mayor certeza de las ciencias



11. sin coma (ed. 1852). [N. del E.]
12. Tras finalizar el tomo I, balmes realiza unas Notas sobre el contenido de los capítulos. [N. del E.]
13. sin coma en ed. del ‘48; sí en la del ‘52.[N. del E.]

72 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

matemáticas. Dice que esta no se funda en los axiomas sino en las definicio-
nes; es decir que con corta diferencia11 viene a parar al sistema del filósofo
napolitano de que las matemáticas son las ciencias más ciertas, porque son
una construcción intelectual fundada en ciertas condiciones que el mismo
entendimiento pone, y que están expresadas por la definición.

312. esta diferencia entre el orden puramente ideal y el real no se
había escapado a los filósofos escolásticos. era común entre ellos el dicho de
que de los contingentes y particulares no hay ciencia, que las ciencias solo
son de las cosas necesarias y universales: sustituid a la palabra contingente
la de realidad, pues toda realidad finita es contingente; en vez de universal
poned ideal, pues lo puramente ideal es todo universal; y encontraréis expre-
sado lo mismo con distintas palabras. Difícil es deslindar hasta qué punto se
hayan aprovechado los filósofos modernos de las doctrinas de los escolásti-
cos en lo tocante a la distinción entre los conocimientos puros y los empíri-
cos; pero lo cierto es que en las obras de los escolásticos se hallan sobre estas
cuestiones, pasajes sumamente luminosos. no fuera extraño que hubiesen
sido leídos por algunos modernos, particularmente por los alemanes, cuya
laboriosidad es proverbial, especialmente en lo que toca a las materias de
erudición (xxVII). [299]

* * *

“NOTAS”12

[361] [522]

(SOBRE LOS CAPÍTULOS XXX y XXXI)

(xxVII) He indicado que quizás Dugald-steward se había aprovechado de
las doctrinas de Vico; sin que por esto quiera hacerle el cargo que se dirigió
contra su maestro Reid, de quien se dijo que resucitaba las doctrinas del P.
buffier,13 jesuita. no obstante, para que el lector pueda juzgar con pleno



73Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

conocimiento de causa, pongo a continuación un notable pasaje del filósofo
escocés, por el cual se verá la coincidencia de algunas de sus observaciones
con las del filósofo napolitano. me inclino a creer que si Dugald-steward
hubiese leído a Vico, no se quejaría de la confusión con que explicaron esta
doctrina varios autores antiguos y modernos.

«el carácter particular de esta especie de evidencia llamada demos-
trativa, y que tan marcadamente distingue las conclusiones matemáticas de
las de otras ciencias, es un hecho que debe haber llamado la atención de cual-
quiera que conozca los elementos de la geometría; y sin embargo yo dudo
que su causa haya sido señalada de una manera satisfactoria». locke nos
dice: «lo que constituye la demostración es la evidencia intuitiva de cada
paso del raciocinio»; convengo en que si esta evidencia faltase en un solo
punto, toda la demostración se arruinaría; mas no creo que la evidencia
demostrativa de la conclusión dependa de esta circunstancia, aun cuando
añadiésemos esta otra condición sobre la cual Reid insiste mucho: «que para
la evidencia demostrativa es necesario que los primeros principios sean
intuitivamente ciertos». al tratar de los axiomas, hice notar la inexactitud de
esta observación, manifestando además que en las matemáticas, los
prime[362]ros principios de nuestros raciocinios no son los axiomas sino las
definiciones. sobre esta última circunstancia, es decir, sobre esta condición
de discurrir partiendo de definiciones, se [523] debe fundar la verdadera teo-
ría de la demostración matemática. Voy a desenvolver aquí extensamente
esta doctrina, indicando al mismo tiempo algunas de las consecuencias más
importantes que de ella dimanan. «Como no quiero reclamar injustamente
los honores de la invención, debo comenzar por declarar que la idea matriz
de esta doctrina ha sido manifestada y aun desenvuelta con extensión por
diversos autores tanto antiguos como modernos; pero en todos ellos se la
encuentra de tal modo confundida con otras consideraciones del todo extra-
ñas al punto de la discusión, que la atención del autor y del lector se distrae
del único principio del cual depende la solución del problema. 
.………………………………………………………………………………
………….……………………………………………………………………
…………………………………

Hemos visto ya en el primer capítulo de esta parte que mientras en las
demás ciencias las proposiciones que se han de establecer expresan siempre
hechos reales o supuestos, las demostradas en las matemáticas enuncian sim-



74 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Jaime L. balmes

plemente una conexión entre ciertas suposiciones y ciertas consecuencias.
así en las matemáticas nuestros raciocinios tienen un objeto muy diferente
del que nos sirve en los otros usos de las facultades intelectuales; pues que
se proponen no consignar verdades relativas a existencias reales, sino deter-
minar la filiación lógica de las consecuencias que dimanan de una hipótesis
dada. si partiendo de esta hipótesis raciocinamos con exactitud, es claro que
nada puede faltar a la evidencia del resultado, pues que este se limita a afir-
mar un enlace necesario entre la suposición y la conclusión; en las otras cien-
cias, aun suponiendo evitada la ambigüedad del lenguaje, y rigurosamente
exactos todos [363] los pasos de la deducción, nuestras conclusiones serían
siempre más o menos inciertas, pues que en definitiva estriban sobre princi-
pios que pueden corresponder o no corresponder con los hechos». (P. 2, Cap.
2, secc. 3). esta es exactamente la doctrina de Vico sobre la causa de la dife-
rencia en los grados de evidencia y certeza; bien que este filósofo eleva a un
sistema general, para explicar el problema de la inteligencia, lo que el esco-
cés solo consigna como un hecho para señalar la razón de la evidencia mate-
mática. el P. buffier (Trat. de las primeras verdades, P. 1, Cap. 11) explica
lo mismo con mucha claridad.

He dicho también que atendida la infatigable laboriosidad que [524]

distingue a los alemanes, no fuera extraño que hubiesen leído a los escolás-
ticos: esto se confirma, si se advierte que leibnitz recomienda mucho esta
lectura; y no es regular que se hayan olvidado del consejo de un autor tan
competente, los alemanes más modernos.

entre los varios pasajes de leibnitz sobre los escolásticos, prefiero
aducir el siguiente que me parece sumamente curioso. «la verdad está más
difundida de lo que se cree; pero con harta frecuencia se la halla envuelta,
debilitada, mutilada, corrompida con adiciones que la echan a perder, o la
hacen menos útil. notando esas huellas de verdad en los antiguos, o para
hablar más generalmente, en los anteriores, se sacaría oro del fango, el diaman-
te de su mina, luz de las tinieblas; y esto sería en realidad perennis quaedam
philosophia. Hasta se puede decir que se notaría algún progreso en los conoci-
mientos. los orientales tienen ideas grandes y hermosas sobre la divinidad; los
griegos añadieron el raciocinio y una forma científica; los Padres de la Iglesia
desecharon lo que había de malo en la filosofía de los griegos: pero los esco-
lásticos trataron de emplear útilmente para el cristianismo lo que había de
aceptable en [364] la filosofía de los paganos. Repetidas veces he dicho:



14. Con “h” en la ed. de 1852; en las otras ediciones referidas aparece “scolastico”.
15. Cita de Leibniz que balmes recoge de su carta 3 a remond de Montmort: «Lettre a rémond, 26
agosto 1714» (Die Philos. Schr., ed. de C.J. gerhardt, t. III, pp. 424-425). Cfr. g.w.F. LEIbNIZ,
Pensamientos, s.l., 1934, vol. 72 de Nueva biblioteca Filosófica, p. 160. La conocida sentencia de Leibniz
«aurum latere in stercore illo scholastico barbariei» se contextualiza así en esta tercera carta tematizada sobre las
utilidades del estudio de las antiguas filosofías: «La vérité est plus répandue qu’on ne pense; mail elle est
très souvent fardée, et très souvent aussi enveloppée, et même affoiblie, mutilée, corrompue par des addi-
tions qui la gâtent, ou la rendent Moniz utile. En faisant remarquer ces traces de la vérité dans les
Anciens, ou, pour parler plus généralement, dans les antérieurs, ont tireroit l’or de la boue, le diamante
de sa mine, el la lumière des ténèbres; et ce seroit en effet perennis quaedam Philosophia. on peut même dire,
qu’on y remarqueroit quelque progrés dans les connoissances. Les orientaux ont de belles et de gran-
des idées de la divinité. Les grecs y ont ajouté le raisonnement et une forme de science. Les Pères de
l’Eglise ont rejetté ce qu’il y avoit de mauvais dans la Philosophie des grecs; mais les scolastiques ont
tâché d’employer utilement pour le Christianisme, ce qu’il y avoit de passable dans la Philosophie des
Payens. J’ai dit souvent aurum latere in stercore illo scholastico barbariei; et je souhaiterois qu’on pût trouver
quelque habile homme versé dans cette Philosphie hibernoise et Espagnole, qui eut de l’inclination et
de la capacité pour en tirer le bon. Je suis sûs qu’il trouveroit sa peine payée par plusieurs belles et impor-
tantes vérités. Il y a eu autrefois un suisse qui avoit mathématisé dans la scolastique. ses ouvrages sont
peu connus; mai ce que j’ai vu m’a paru profond et considerable.» (Pensées de Leibniz sur la religión et
la morale, 2ª ed., París, V. Nyon Libraire – Librairie de la société Typographique, 1803, tomo II, pp.
443-444). La carta completa, más extensa, y la respuesta de remond del 2 de septiembre de 1714, pue-
den cotejarse en la correspondencia entre «Leibnitz und remond. 1713-1716», en Die philosophischen
Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz, ed. de C.J. gerhardt, berlín, 1887, t. III, pp. 624-625 (vii) y 626-629
(viii). En español, la correspondencia Leibniz-remond está proyectada como parte III (27 cartas) en el
vol. 19 de la edición “Leibniz en español” (2007 y ss.): Correspondencia. IV, a cargo de Juan A. Nicolás y
M. Mendoça en la Editorial Comares (granada). [N. del E.]
16. suprimida la coma en ed. 1852. [N. del E.]

75Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

«Criterio de Vico» (1846)

aurum latere in stercore illo scholastico14 barbarico; y desearía que se
pudiese encontrar algún hombre hábil, versado en esta filosofía irlandesa y
española, que tuviese inclinación y capacidad para sacar lo que en ella hay
de bueno. Estoy seguro que su trabajo sería recompensado con muchas ver-
dades bellas e importantes. en otro tiempo hubo en suiza un escritor que
matematizó en la escolástica; sus obras son poco conocidas; pero lo que de
ellas he visto me ha parecido profundo y digno de consideración». (Carta 3
a m. Remond de montmort).15

así habla leibnitz, uno de los hombres más eminentes de los tiem-
pos modernos, y de quien Fontenelle ha dicho con razón, que «conducía de
frente todas las ciencias». Véase pues si anduve descaminado al recomendar
el estudio de aquellos autores, a quien desee adquirir en filosofía conoci-
mientos profundos. aun prescindiendo de la utilidad intrínseca, sería conve-
niente dicho estudio para poder juzgar con conocimiento de causa16 unas
escuelas que, valgan lo que valieren, ocupan una página en la historia del
espíritu humano. [525]

ef





algunas páginas sobre Vico en «La idea de Progreso» – some pages about Vico in «The Idea of Progress» – Qualche pagine su Vico ne «L’idea
di Progresso» – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.04

[ALGuNAS páGINAS SObRE VICO
EN LA IDEA DE PROGRESO (1920)]

ApDOS. 4-5 DEL CAp. 14

JOHN bAGNEL buRY
(1861-1927)

Traducción del inglés y Nota a cargo de
José Manuel Sevilla Fernández

(universidad de sevilla)

Resumen: según expone John b. bury en el apdo. 4 del cap. xIV de La Idea de Progreso (1920), pese a que Vico
no propusiera ninguna teoría del progreso, su especulación «contenía principios los cuales parecían predestinados a
formar la base de tal doctrina». la explicación de las edades conforme al desarrollo del espíritu humano asemejaría
dicha especulación de Vico a la del idealismo alemán; y la teoría cíclica del movimiento histórico ––teoría de ciclos
históricos y no doctrina de repetición circular––, concebida dicha dinámica como un «movimiento en espiral», sería
una doctrina fácilmente adaptable a la teoría del Progreso. la traducción española constituye un homenaje por el cen-
tenario de la publicación de The Idea of Progress.
PalabRas ClaVe: G. Vico, J.b. bury, J.m. sevilla, La Idea de Progreso, Filosofía de la Historia, idealismo alemán,
Jouffroy-Cousin-Guizot.

absTRaCT: according to John b. bury, although Vico did not propose any theory of progress, his speculation «con-
tained principles which seemed predestined to form the basis of such a doctrine» (The Idea of Progress, 1920, ch.
xIV, par. 4). Vico’s speculation regarding the development of human spirit across the ages would resemble German
idealism; and the cyclical theory of historical movement ––as a theory of historical cycles, and not as a doctrine of
circular repetition––, whose dynamics is understood as a  «spiral movement», would be a doctrine easily ‘adapta-
ble’ to the theory of Progress. This spanish translation is a commemoration of the Centenary of The Idea of Progress.
KeywoRDs: G. Vico, J.b. bury, J.m. sevilla, The Idea of Progress, Philosophy of History, German Idealism,
Jouffroy-Cousin-Guizot.

Publicado originalmente en J.b. buRy, The Idea of Progress. An Inquiry Into Ist Origin and Growth (londres,
macmillan and Co., 1920). Cap. xIV (pp. 260-277), apdos. 4-5 en pp. 267-273.
obRa en DomInIo PúblICo. Texto preparado en español traducido a partir de la citada edición inglesa de 1920.

Más que por pares ciegos, las páginas de J.B. Bury sobre Vico han pasado la revisión crítica de estudios históri-
co-filosóficos durante un siglo completo en la historia de las ideas y de la filosofía.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.04
© de la traducción y de la Nota preliminar: José Manuel Sevilla Fernández, 2020

[77]



PRImeRa eDICIón De J.b. buRy, The Idea of Progress. An Inquiry Into Ist Origin
and Growth (londres, macmillan and Co., 1920).

CENTENARIO DE LA PUBLICACIóN
1920-2020



© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.04
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 79

1. El texto reproducido en el párrafo a continuación procede básicamente de las pp. 256-258 de nuestro
libro El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hispánica (1737-2005), Nápoles, La Città del sole,
2007. un apunte más magro fue inicialmente presentado en nuestro estudio básico «La presencia de
giambat-tista Vico en la cultura española II», Cuadernos sobre Vico, nº 1, 1991, pp. 97-132 (vid. pp. 111-112). 

RR

nota
a «alGunas PáGinas sobre Vico en LA IDEA DE

PROGRESO (1920) dE J.B. BURY»

José M. Sevilla Fernández
(Universidad de Sevilla)

ecogemos aquí traducidos al español expresamente para esta ocasión y
en honor al Centenario de la publicación, los dos apartados ––el cuarto y el
quinto–– del capítulo catorce de The Idea of Progress, original inglés de 1920,
en los que John bagnel bury presta atención a Giambattista Vico dentro del
contexto de las «Corrientes de pensamiento en Francia tras la Revolución».

a propósito del tratamiento de bury otorgado a Vico, y de la relación
de este con la idea de progreso, reproduzco a continuación una extensa explica-
ción ya ofrecida, recogida entre las muchas páginas de nuestra obra El espejo
de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hispánica (1737-2005), al
recepcionar los tratamientos viquianos en el ámbito hispánico y, aunque tradu-
cidos, en lengua española en la década de los años setenta (véase en la obra cita-
da la Parte III «la recepción de Vico en la cultura hispánica en el siglo xx», cap.
II, apdo. 3).1

Nota a «Algunas páginas sobre Vico en “La idea de Progreso”» – Note on «Some pages about Vico in “The Idea of Progress”» – Nota a «Qualche pagine su Vico ne
“L’idea di Progresso”» – d.o.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.06



2. [Nota 53 en op. cit. p. 257] «J. bury, La idea del progreso, trad. esp. de E. díaz y J. rodríguez
Aramberri, Alianza Ed., Madrid, 1971 (espec. pp. 241-144). r. NIsbET, Historia de la idea de progreso, trad.
esp. de E. hegewicz, gedisa, barcelona, 1981 (espec. pp. 228-239), publicado en castellano solo un año
después de su edición en inglés. I. bErLIN, Contra la Corriente. Ensayo sobre historia de las ideas, compilado
por h. hardy, trad. esp. de h. rodríguez Toro, FCE, México, 1983 (espec. caps. I, III, IV y V).»
3. [Nota 54 en op. cit. p. 257] «J. TouChArd, Historia de las ideas políticas, trad. esp. de I. Pradera (1961),
Ed. Tecnos, Madrid, 1976 (6a reimpr.; vid. pp. 313-314), 2004 5a ed. (10a reimpr.); cit. a p. 314 de la
6a reimpresión. Touchard le admite a Vico esa idea de “progreso”, a pesar de tildar al napolitano de
“filósofo profundamente cristiano” y calificar su obra como “característica de una época de transición”
(ibid., p. 313): “La historia se le presenta como una evolución continua” de la que el progreso “es la
ley”; lo que ocurre según la interpretación de Touchard es que “la evolución de la humanidad no adop-
ta, según Vico, la forma de una línea recta, sino la de una serie de círculos en espiral; por lo tanto, la
historia nunca se acaba” (ibid., p. 314). Es esta figura de la espiralidad una concepción que ––con inde-
pendencia de la interpretación de Touchard–– nos parece muy justa y acertada (como hemos postula-
do en nuestro libro Giambattista Vico: metafísica de la mente e historicismo antropológico. Un estudio sobre la con-
cepción viquiana del hombre, de su mundo y de su ciencia, ya citado).»

la relación del pensamiento de Vico con las ideas de progreso y evolu-
ción, como innovadoras categorías históricas, toma nuevo sentido orientador
con la edición en español de The Idea of Progress. An inquiry into its origin and
Growth, el clásico estudio de John b. bury (1861-1927); y, poco después, ya en
la década de los ochenta, será definido por la traducción de dos obras singula-
res sobre la historia de las ideas: la Historia de la idea de progreso de Robert
nisbet y Contra la Corriente de Isaiah berlin (1909-1998).2 antes, ya había
abierto hueco en el tema –dentro del ámbito hispano– la traducción de la obra
de Jean Touchard (1918-1971), donde el historiador francés plantea ––en
Histoire des idées politiques–– la noción de «Historia y progreso según Vico»
con idéntico criterio al de bury (esta obra de bury, como se sabe, está escrita en
el primer cuarto de siglo, publicada en londres en 1920, pero editada en caste-
llano medio siglo más tarde). en su Historia de las ideas políticas (ed. esp. en
1961), Touchard retoma una concepción «idealista y cíclica del progreso» en
Vico «muy diferente del progreso tal y como lo conciben los enciclopedistas».3

no obstante, le admite al napolitano una idea de “progreso” aunque este no sea
considerado el rectilíneo y lineal, sino más bien, en cambio, figuradamente
espiral. la imagen que también ofrece bury implica una adaptación progresis-
ta. Para bury, pese a que Vico no propusiera ninguna teoría del progreso
––según el conocido historiador inglés––, la especulación viquiana poseía
«principios que parecían predestinados a ser la base de semejante doctrina». la
explicación de las edades conforme al desarrollo del espíritu humano asemeja-
ría dicha especulación al idealismo alemán; y la teoría cíclica del movimiento

80 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

José M. sevilla



4. [Nota 55 en op. cit. p. 258] «J. bury, op. cit., p. 242 y p. 243.»
5. [Nota 56 en op. cit. p. 258] «Cfr. J.M. sEVILLA, “La insumisión al dilema. berlin y Vico”, cit., pp.
324-405; e Id., “La vía Vico como pretexto en I. berlin: contracorriente, antimonismo y pluralismo”,
Cuadernos sobre Vico, n. 5/6, (sevilla) 1995-96, pp. 261-282.»
6. [Nota 57 en op. cit. p. 258] «Cfr. J.M. sevilla, Giambattista Vico: metafisica de la mente e historicismo antropoló-
gico, cit.,* espec. Parte segunda, cap. I, apdo. 5.2..» *Publicaciones de la universidad de sevilla, 1988. 

histórico ––que hay que entender como teoría de ciclos históricos y no como
doctrina de la repetición circular––, concebida esta dinámica histórica como un
«movimiento en espiral», sería una doctrina fácilmente adaptable ––en térmi-
nos de bury–– «a la teoría del Progreso».4 Como veremos más adelante [...], de
forma semejante a bury ––aunque desde una perspectiva epistemológica total-
mente distinta–– también nisbet sitúa a Vico en la historia de la idea de progre-
so; mientras que, por su lado, berlin, cuantitativamente más estudioso de Vico
y verdaderamente influenciado por él,5 desvela una concepción viquiana del
progreso ligada al desarrollo de la mente humana (lo que nosotros hemos defi-
nido como “historicismo antropológico y antropologismo historicista”6 : doctri-
na opuesta radicalmente a la del “progreso sostenido” mantenida por los ilus-
trados sobre la base de un criterio de progreso absoluto. la doctrina viquiana,
desde la perspectiva de berlin, supondría una teoría de los progresos históricos
de las naciones, y no del Progreso indeterminado y con mayúsculas. en cual-
quier caso, desde muy diversas y variadas interpretaciones en relación con esta
idea, se está de acuerdo en que Vico no participa de la dieciochesca idea de
“progreso” rectilíneo e indefinido, radicada y defendida sobre todo en el ámbi-
to histórico y filosófico francés.

* * *
el texto que viene a continuación ha sido traducido directamente del

inglés, tomando como fuente base la edición londinense en 1920 de The Idea
of Progress. An Inquiry Into Ist Origin and Growth.l Han sido traducidos al
castellano, expresamente para su publicación en Cuadernos sobre Vico, los
dos apartados 4 y 5 (pp. 267-273 de la citada edición) ––extraídos de los
siete apartados de que consta el capítulo xIV «Currents of Thought in France
after the Revolution» (pp. 260-277)–– que tratan expresamente sobre Vico.
entre corchetes y en cuerpo menor se muestran los números de página corres-
pondientes a la edición (1920) del texto base para la traducción.

lobra de Dominio Público. Texto inglés en The Project Gutenberg: www.gutenberg.org. Reproducción
digital de la edición inglesa de 1920 en: https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015. 187026. book source:
Digital library of India Item 2015.187026.

nota a «algunas páginas sobre Vico en la idea de progreso (1920)»

81Cuadernos sobre Vico 34 (2020)





© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.04
© de la traducción: José Manuel Sevilla Fernández, 2020

83

1. En italiano en el texto inglés. [N. del T.]
2. “Cronológicamente” le habría correspondido, probablemente, estar en los capítulos 6 y 7. [N. del T.]

BB

[alGunas PáGinas sobre Vico
en LA IDEA DE PROGRESO (1920)]

«Corrientes de pensamiento en Francia tras la Revolución», cap. 14 de
La Idea de Progreso (ed. orig. 1920), apartados 4-6.

J.B. Bury
(1861-1927)

[267] […]

4

ajo la Restauración borbónica comenzó entonces Francia a buscar una
nueva luz en las oscuras profundidades de la especulación alemana procla-
mada por madame de stäel. las Ideas de Herder fueron traducidas por edgar
Quinet, la Educación de lessing por eugène Rodrigues. Cousin se postró a
los pies de Hegel. al mismo tiempo era descubierto en Italia un nuevo maes-
tro, lleno de sugerencias para aquellos que estaban interesados en la filoso-
fía de [268] la historia. la  Scienza nuova1 de Vico fue traducida por michelet.

el libro de Vico tenía ahora cien años. no hice mención de él en su
lugar cronológico2 porque no ejerció una influencia inmediata en el mundo. su
pensamiento constituyó un anacronismo en el siglo dieciocho, porque apelaba
al diecinueve. Él no anunció ni concibió ninguna teoría del Progreso, aunque
su especulación, bastante desconcertante y confusa en su exposición, contenía

«Algunas páginas sobre Vico en “La Idea de Progreso”»



84 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

John b. bury

principios los cuales parecían predestinados a formar la base de tal doctrina.
su objetivo era, como el de Cabanis y los ideólogos, establecer el estudio de
la sociedad sobre la misma base de certeza que había sido asegurada para el
estudio de la naturaleza mediante el trabajo de Descartes y newton.

su idea fundamental era que la explicación de la historia de las socie-
dades ha de ser hallada dentro de la mente humana. en un principio el mundo
es más sentido que pensado; esta es la condición de los salvajes en el estado
de naturaleza, quienes no tienen organización política. el segundo estado
mental es el del conocimiento imaginativo, la «sabiduría poética»; a este le
corresponde la más alta barbarie de la edad heroica. Finalmente, llega el
conocimiento conceptual, y con ello la edad de la civilización. estas son las
tres fases por las que toda sociedad pasa, y cada uno de estos tipos determi-
na el derecho, las instituciones, el lenguaje, la literatura y el carácter de los
hombres. 

las extenuantes investigaciones de Vico en el estudio de Homero y
sobre los comienzos de la historia romana fueron llevadas a cabo para enten-
der el punto de vista de la edad heroica. Él insistía en que esta no podría com-
prenderse bien a menos que trascendiéramos nuestros propios modos abs-
tractos de pensar [269] y mirásemos el mundo con ojos primitivos, mediante
un imperioso esfuerzo de la imaginación. estaba convencido de que la his-
toria había quedado viciada por el hábito de ignorar las diferencias psicoló-
gicas, por la incapacidad para recuperar el punto de vista antiguo. aquí esta-
ba muy por delante de su propia época.

Concentrando su atención sobre todo en la antigüedad romana, adop-
tó ––no plenamente con ventaja para su sistema–– las revoluciones de la his-
toria de Roma como norma característica del desarrollo social. la sucesión
de aristocracia (puesto que la primitiva realeza de Roma y la realeza homé-
rica son meras formas de aristocracia, según la perspectiva de Vico), demo-
cracia y monarquía es la secuencia necesaria de los gobiernos políticos. la
monarquía (el Imperio Romano) se corresponde con la más alta forma de
civilización. ¿Qué ocurre cuando esta es alcanzada? Pues que la sociedad
decae a un estado anárquico de naturaleza, desde el cual vuelve a pasar otra
vez a una mayor barbarie o época heroica, para ser seguida una vez más por
la civilización. la disolución del Imperio Romano y las invasiones bárbaras
van seguidas de la edad media, en la que Dante interpreta el papel de
Homero; y el periodo moderno, con sus fuertes monarquías, se corresponde



[algunas páginas sobre Vico en «La idea de Progreso» (1920)]

85Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

con el del Imperio Romano. este es para Vico el principio del reflujo. si
fuera correcta la teoría, eso significaría que la civilización de su época debe-
ría de recaer otra vez en la barbarie y comenzar de nuevo el ciclo. Él mismo
no expresó esta conclusión directamente, ni se aventuró acerca de ninguna
predicción.

Resulta obvio cuán fácilmente su doctrina podría ser adaptada a la
concepción del Progreso como un movimiento en espiral. evidentemente,
los períodos correspondientes a sus ciclos no son idénticos ni realmente
homogéneos. Cualesquiera que puedan ser los puntos de semejanza descu-
biertos [270] entre las primeras sociedades griegas o romanas y la medieval,
más numerosos y manifiestos siguen siendo aún los puntos de diferencia. la
civilización moderna difiere, de maneras fundamentales y de largo alcance,
de la griega y la romana. es absurdo pretender que el movimiento general
trae de vuelta al hombre una y otra vez al punto del cual había partido, y por
tanto, si hay algún valor en el reflujo de Vico, solamente puede significar que
el movimiento de la sociedad debe de considerarse como un ascenso en espi-
ral, tanto que cada etapa de un progreso ascendente se corresponda, en cier-
tos aspectos generales, con una etapa la cual haya sido ya atravesada, debién-
dose esta correspondencia a la naturaleza psíquica del hombre.

una concepción de este tipo no podría haber sido apreciada en los
tiempos de Vico, ni por la siguiente generación. la Scienza nuova estaba en
la biblioteca de montesquieu, y no la usó. mas era natural que despertase
interés en Francia en un momento en que las nuevas filosofías idealistas de
alemania estaban atrayendo atención, y cuando los franceses, de la escuela
ideológica, al igual que Vico andaban buscando un principio sintético para
explicar los fenómenos sociales. 

aunque Vico era diferente de los idealistas alemanes tanto en su punto
de partida como en sus métodos, sin embargo sus especulaciones tenían algo
en común con las de ellos. ambos por igual explicaron la historia mediante la
naturaleza de la mente, la cual necesariamente determinaba las etapas del pro-
ceso; Vico, como Fichte o Hegel, apenas tenía en cuenta las consideraciones
eudemónicas. la diferencia fue que los pensadores alemanes buscaron su
principio en la lógica y lo aplicaron a priori, mientras que Vico buscó el suyo
en la psicología concreta y se dedicó a una laboriosa investigación para esta-
blecerlo a posteriori a partir de los datos efectivos de la historia. [271] Pero
ambas conjeturas sugirieron que el curso del desarrollo humano se corresponde



3. «réflexions sur la philosophie de l’histoire», in Mélanges philosophiques, 2ª ed., 1838. [N. del A.]

John b. bury

con el carácter fundamental de los procesos mentales y no está redirigido ya sea
por intervención providencial ni por libres actos de la voluntad humana.

5

estas influencias extranjeras cooperaron en el determinar las tenden-
cias de la especulación francesa durante el periodo de la monarquía restau-
rada, en el que la idea de Progreso fue colocada sobre nuevas bases y se con-
virtió en la lápida de nuevas “religiones”. antes de que consideremos a los
fundadores de las sectas, podemos dar una rápida ojeada a las opiniones de
algunos eminentes sabios que se habían ganado el oído del público antes de
la Revolución de Julio: Jouffroy, Cousin y Guizot.

Cousin, la luminaria más brillante en la esfera de la filosofía pura en
Francia durante la primera mitad del siglo xIx, sacó su inspiración de
alemania. se declaraba ecléctico, pero en general su filosofía era hegeliana.
aunque podía dotar a Dios de conciencia y hablar de la Providencia, sin
embargo consideraba el proceso del mundo como una necesaria evolución
del pensamiento, y vio no en la religión sino en la filosofía la máxima expre-
sión de la civilización. en 1828 impartió un curso de conferencias sobre filo-
sofía de la historia. Dividió la historia en tres periodos, cada uno regido por
una idea maestra: el primero por la idea de infinito (el oriente); el segundo
por la de lo finito (la antigüedad clásica); y el tercero por la de la relación
entre finito e infinito (la edad moderna). al igual que con Hegel, el futuro
queda ignorado, y el progreso está confinado dentro de un sistema cerrado;
ya ha sido alcanzado el círculo más alto.

[272] Como un oponente de los ideólogos y de la filosofía sensaciona-
lista en la que éstos fundaban sus especulaciones, Cousin apeló a los ortodo-
xos y a todos aquellos a quienes el volterianismo era una cosa maldita, y
durante una generación ejerció una considerable influencia. Pero su obra ––y
este es el punto de importancia para nosotros–– ayudó a difundir la idea
––que los ideólogos habían difundido por líneas muy diferentes–– de que la
historia humana ha sido un desarrollo progresivo.

el tema del despliegue progresivo fue también el de Jouffroy en su
breve pero sugerente introducción a la filosofía de la historia (1825),3 donde

86 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



[algunas páginas sobre Vico en «La idea de Progreso» (1920)]

87Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

planteaba el mismo problema que, como veremos, saint-simon y Comte inten-
taban resolver a la vez. no había sucumbido al encanto del idealismo alemán,
y sus resultados tenían más afinidad con los de Vico que con los de Hegel.

Él empieza con unas simples consideraciones conducentes a la dudo-
sa conclusión de que los cambios históricos en la condición del hombre se
deben a la operatividad de su inteligencia. la labor del historiador es la de
rastrear la sucesión de los cambios efectivos. la empresa del filósofo de la
historia es la de trazar la sucesión de las ideas y estudiar la correspondencia
entre los dos desarrollos. esta es la verdadera filosofía de la historia: «la glo-
ria de nuestra época está en comprenderlo».

ahora se admite hoy día, dice él, que la inteligencia humana obede-
ce a leyes invariables, de manera que un problema añadido sigue persistien-
do. la sucesión real de las ideas ha de ser deducida desde esas leyes necesa-
rias. [273] Cuando esa deducción sea efectuada ––dentro de largo tiempo–– la
historia desaparecerá; se fusionará con la ciencia.

Jouffroy presentó entonces al mundo lo que él llama la fatalidad del
desarrollo intelectual, para sustituir a la Providencia o al Destino. según se
encarga de explicar cuidadosamente, es una fatalidad que, lejos de compro-
meter la libertad individual, la presupone. Porque no es como la fatalidad del
impulso sensual que guía la creación bruta. lo que implica es esto: si un
millar de hombres tienen la misma idea de qué es bueno, esta idea goberna-
rá sus conductas pese a sus pasiones, porque, al ser ellos razonables y libres,
no están sumisos ciegamente a la pasión, sino que pueden deliberar y elegir.

esta explicación de la historia como un desarrollo necesario de la
sociedad, que se corresponde con una sucesión necesaria de ideas, difiere en
dos importantes puntos de las explicaciones de Hegel y Cousin. la sucesión
de ideas no se concibe como una lógica trascendente, sino que está determi-
nada por las leyes de la mente humana y pertenece al dominio de la psicolo-
gía. aquí Jouffroy está en el mismo terreno que Vico. en segundo lugar, no
es un sistema cerrado; sino que queda en él campo libre para un desarrollo
indefinido en el futuro.

6

mientras Cousin andaba disertando de filosofía en París en los días
del último rey borbón, Guizot llegaba a una numerosa audiencia con sus



4. Histoire de la civilisation en Europe. [N. del A.]

John b. bury

conferencias sobre la historia de la civilización europea,4 y cuya tónica de
estas charlas era el Progreso. [274] se acercó a él con mente despejada y sin
compromiso con ninguna de las teorías filosóficas que le habían asistido y
contribuido a su crecimiento.

[… Continúa]
* * *

Selección y traducción del inglés por José M. Sevilla, 2020 

88 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911)» – «Three studies on Vico, extracted and translated from
La filosofia di G.B. Vico (1911)» – «Tre studi su Vico, estratti e tradotti da La filosofia di G.B. Vico (1911)» 

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05
© de la presente traducción y de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020
© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.

«TRES ESTuDIOS SObRE VICO.
Extraídos y traducidos de

La filosofía di G.B. Vico (1911)»

bENEDETTO CROCE
(1866-1952)

caPs. Xiii, XiX, XX de LA FILOSOFÍA DI G.B. VICO (náPoles, 1911)

Traducción del italiano y nota a cargo de
José Manuel Sevilla Fernández

(universidad de sevilla)

RESUMEN: Traducción al castellano de tres capítulos de La filosofia di G.B. Vico (Bari, Laterza, 1911) de Benedetto
Croce, con permiso de la Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” para la presente edición. Cap. XIII: «El pasaje a
la historiografía. Carácter general de la historiografía viquiana»; XIX: «Vico contracorriente de la cultura de su tiem-
po»; y XX: «Conclusión. Vico y el desarrollo posterior del pensamiento filosófico e histórico». Con una «Nota» de
José M. Sevilla.
PalabRas ClaVe: G. Vico, b. Croce, J.m. sevilla, La filosofia di G.B. Vico (1911), historicismo, hegelianismo,
historiografía.

ABSTRACT: Summary: Spanish translation of three chapters of La philosophia di G.B. Vico (Bari, Laterza, 1911) by
Benedetto «Croce, with permission from the Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” for this edition. Chap. XIII:
«The passage to historiography. General character of Vichian historiography»; chap. XIX: «Vico against the mains-
tream in the culture of his time»; and chap. XX: «Conclusion. Vico and the later development of philosophical and
historical thought». With a «Note» by José M. Sevilla.
kEyWORDS: G. Vico, B. Croce, J.M. Sevilla, The Philosophy of G.B. Vico (1911), historicism, Hegelianism, his-
toriography.

Los textos de los tres capítulos han sido traducidos de La filosofia di G.B. Vico de b. Croce (a partir de la segunda edi-
ción de 1922, revisada por el Autor) y publicados en la revista Cuadernos sobre Vico con la autorizacion gratuita de la
Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” para dicha publicación. La dirección de la revista agradece a la Fundación y
a los herederos de Croce el habérsele facilitado tan generoso permiso de traducción y publicación.

Más que por pares ciegos, las páginas de B. Croce sobre Vico han pasado la revisión crítica e histórica de estudios histórico-filosóficos y
metafísicos durante un siglo completo, tratándose de un filósofo universal y él mismo uno de los mayores críticos.

[89]



Testi tradotti e pubblicati nella rivista Cuadernos sobre Vico con l’autorizzazione gratuita della
Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” alla pubblicazione in trad. spagnola di alcuni capitoli
dell’ opera di b. Croce La filosofia di G.B. Vico (a partire della seconda edizione in 1922,
corretta dall’Autore).
ringraziamenti Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce”, e anche agli Eredi di b. Croce, dalla
direzione della rivista Cuadernos sobre Vico, per la generosa autorizazione per tradurre e pub-
blicare questi testi. 
© heirs of benedetto Croce. All rights reserved. 

Texts translated and published in the journal Cuadernos sobre Vico with the non-profit autho-
rization from the Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” for the publication in spanish of some
chapters of La philosophia di G.B. Vico by b. Croce (second edition, 1922, revised by the
Author). The Editorial board of the Journal would like to express its gratitude towards the
Foundation and the Croce heirs for their generous authorization for the translation and
publication of these texts.
© heirs of benedetto Croce. All rights reserved.

La Dirección de Cuadernos sobre Vico



CC

1. b. CroCE, Aportaciones a la crítica de mí mismo, ed. de giuseppe galasso y trad. esp. de Isabel Verdejo,
Valencia, Pre-Textos, 2000, p. 47. Con postfacio de Anotaciones de galasso en pp. 95-134.
2. se vea, si fuera de interés este tema, de gIoVANNI MorroNE, La scuola napoletana di Pietro Piovani.
Lettura critica e informazione bibliografica, roma, Edizioni di storia e Letteratura, 2015, con «Premessa»
de Fulvio Tessitore.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.08
© de la Nota, José Manuel Sevilla Fernández, 2020 

nota

sobre «tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos
de La filosofía di G.B. Vico (1911)», de benedetto croce

José M. Sevilla
(universidad de Sevilla)

on benedetto Croce, reconocido seguidor del magisterio de Francesco De
sanctis (sobre todo en su moral y erudición, aunque le critique el no haber que-
rido plenamente advertir que «una erudición separada de la filosofía no es crí-
tica ni historia»),1 culmina el movimiento filosófico que diluye el hegelismo en
el pensamiento filosófico italiano y el cual llegará a ser subsumido críticamen-
te en la base de un peculiar storicismo, apertura y paso a la posterior ––así deno-
minada y superadora de la croceana–– “escuela historicista napolitana” a partir
de Pietro Piovani (1922-1980)2, y cuyas líneas ya fueran definidas por Piovani
en La Scuola di Croce, escrito a la muerte del filósofo napolitano, al que
Piovani ––a decir de su discípulo Fulvio Tessitore–– parece que «estimaba pero
no amaba», debiéndose filtrar ese historicismo, por medio de la filología y de la

Nota sobre Tres estudios sobre Vico... – A Note on Three Studies on Vico... – Una Nota su Tre studi su Vico...
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05

91



3. F. boTTurI, «Mi perspectiva viquiana», Cuadernos sobre Vico, 32, 2018, p. 46. (Volumen especial por
el 350 aniv. de Vico).

José M. sevilla

tradición jurídica, de todo resquicio metafísico-idealista-neohegeliano. mas,
hasta iniciado no hace mucho tiempo ese nuevo curso de los estudios viquianos
(Tessitore), sin necesidad de establecer absurdos “precursorismos”, conviene,
sin embargo, no negar la existencia histórica ––me atrevería a decir que hasta
historicista–– de que el elemento común y nexo permanente en el devenir cons-
titutivo de ese storicismo italiano, más universal y quizás ya no solo napolita-
no, que navega desde el historicismo alemán al historicismo problemático y crí-
tico con puertos abiertos como los de De sanctis, Croce, Piovani, Tessitore,
Cacciatore, lomonaco… es, precisamente, Vico. se trata del Vico emergido a
la luz crítica por la influyente tradición filogermana (especialmente hegeliana)
de spaventa, De sanctis, Croce, e incluso más idealista de Rosmini y de
Gentile, que al crecer, como sucede a los hijos con los padres, hace necesaria su
separación de ellos. así sucede con el piovaniano «Vico senza Hegel», mas no
necesariamente contro ese Hegel “sureñizado” por el espíritu historiador, jurí-
dico, literario, filológico de De sanctis y de Croce. Repetimos: se trata del Vico
que, disolvente de filosofías anejas y a la vez aglutinante de perspectivas nue-
vas, mas configurado en o dentro de un proceso dialéctico histórico (no meta-
físicamente impuesto desde fuera), asume en su devenir constitutivo cuanto
supera en su proceder de afirmación y negación. un proceso problemático y crí-
tico, no hay duda alguna sobre ello, pero, quizás, también resolutivo y sintético,
no simplemente antitético.

así resulta que una fecha clave, como es la de 1968, hito del tercer cen-
tenario del nacimiento de Vico, que hizo despegar un sinfín de estudios y ensa-
yos viquianos a nivel internacional ––revisionistas unos, innovadores otros;
rehabilitadores algunos, pero todos reivindicativos del pensamiento y de la
obra de Vico––, es también un año principalísimo en importancia en el deve-
nir historiográfico de la imponente, en su momento, y potente intepretación
croceana de Vico, pues a partir de ese significativo momento del ‘68 viquiano
y del nacimiento del Centro de studi Vichiani, así como de su Bollettino en
1971, se comenzó a prescindir ya «de la clásica monografía de Croce como
paradigma no superado de una interpretación, que consistía justamente en la
magistral operación de inserción de la obra viquiana en la línea de la filosofía
moderna que conducía a Hegel».3

92 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



noTa sobre «Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos...»

Dentro de esta propia tradición historicista napolitana, italiana, meri-
dional o “sureña” ––en definitiva––, Croce y su teorética-crítica filosofia di
Giambattista Vico han de ser reinvindicados como un imprescindible tramo
histórico-filosófico asumible, además, en la perspectiva de una filosofía meri-
dional, sin motivaciones ideológicas, cuyo pasillo de tránsito en el movimien-
to idealista decimonónico italiano, y ya historiográfico filogermano a comien-
zos del siglo xx, abre puertas e incluso ventanas externas a unas habitaciones
en las que se acomoda el individuo que ha sido descubierto y es reivindicado,
cierto que primero como hiciera solipsistamente Hegel, como la individuali-
dad subjetiva de la conciencia, pero posteriormente como antes que el prusia-
no había ritruovato Vico: el individuo como ser histórico concreto (hombre,
“nación”, cultura), no metafísicamente volcado desde la mente a la realidad,
sino, a la inversa, del factum de lo real a la mente humana que en sus modifi-
caciones es capaz de conocer la verdad de lo hecho y, por tanto, de gestionar
no solo su conciencia histórica sino también, y principalmente, su responsa-
bilidad moral, ética, civil, política y filosófica. el hacer que no es una impo-
sición metafísica en función de lo hecho ––con Hegel en función de la verdad
de la idea que ha de realizarse (el resultado puesto al inicio)––, sino que más
bien se trata de un ‘hacer problemático’, una apertura de sendas de la razón
en el drama de la vida, caminos de bosque (de selva, nunca mejor dicho con
Vico) y de lucos y claridades en las posibilidades angulares de lo probable y
en los confines del sentido común. Por tanto, de lo que se trata es de un cono-
cer a partir de la certeza de lo hecho (y, así, de la conciencia de hacer) y, junto
a ello, de la responsabilidad de lo verdadero respecto del hecho conocido.

el mundo es inseparable de la razón (sea poética, sea reflexiva, nos
enseña Vico). Tan indeleble como se presenta la certeza del yo en la circuns-
tancia acontece ante la conciencia la verdad de lo hecho, de lo creado (insis-
te en ello la Scienza nuova). en su monografía La filosofia di G.B. Vico
(1911), Croce nos muestra que a inicios del siglo xVIII Vico advierte con ori-
ginalidad inaudita cómo acontece el drama de la razón en la historia: no cual
mero ser en sí y para sí, sin ser por sí en su propio hacerse; e incluso, frente
a la presuntuosa pureza del en sí, la apariencia, la similitud y la tentativa del
como sí (categoría viquiana de il verosimile e il probabile). Ciertamente, del
indeleble vínculo entre mundo histórico humano (mondo civile) y razón
(poética, civil, histórica, filosófica, etc.) da cuenta Vico, de modo que para
asumir y entender el drama de la razón, el problematismo de la vida huma-

93Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



4. Cfr. SN44 § 214 y § 216; y SN44 § 3.
5. SN44 § 4.
6. Cfr. J. orTEgA y gAssET, OC, VII, p. 132. J. orTEgA y gAssET, El hombre y la gente (1949-1950),
en Obras Completas, Madrid, Ed. Taurus & Fundación José ortega y gasset, t. X, 2010, p. 188.
7. Cfr. más adelante en este mismo número de Cuadernos sobre Vico el «Prólogo» de unamuno, en p.
347 en adelante.

José M. sevilla

na concreta, resulta necesario llevar a cabo previamente una hermenéutica de
la razón del drama: una interpretación del verdadero sentido del despliegue de
la mente humana en sus obras, en la cultura, en ese hacerse, digamos ––como
gusta con sabor germánico a Croce––, del espirítu; hermenéutica de la confi-
guración trágica de los orígenes de la humanidad, que requiere de una fenome-
nología del mito y de la fábula, de la poesía real. o por decirlo de otro modo:
en la interpretación croceana, una fenomenología de la «ragione poetica» de
una «sapienza poetica» es un momento previo y necesario ––pero a la vez sub-
sumible–– al de una hermenéutica de la razón reflexiva en la «sabiduría ocul-
ta» de los filósofos. la Scienza nuova de Vico entona un canto a la rotunda y
auténtica belleza de los orígenes históricos, recitativo de una verdad científica,
mostrativa y argumentativa, sin mediaciones de cosméticos relatos o malicio-
sas retóricas ni concesiones al refinado gusto estético de su época (él, que es
el fundador de la estética, según dictamina el propio Croce: el «primer expo-
sitor de la ciencia estética»). saber poético engranado incluso con cierta “nos-
talgia de los orígenes”; amor filosófico ––en pugna a veces con sus débitos
religiosos, también según Croce–– por la cruda belleza de los crueles comien-
zos, por la lógica simple de los toscos orígenes, por la emergente naturaleza de
los auténticos poetas nacidos (pues por debolezza de la razón no sabían fingir
maliciosamente ni podían mentir conscientemente) primi uomini del gentilesi-
mo, semplici e rozzi.4 la belleza y la verdad de aquel «tiempo en que los pri-
meros hombres, como niños del naciente género humano»,5 creían lo que ima-
ginaban y, fantaseando, creaban y conocían. un conocimiento verdadero,
como bien dice ortega y refrendará Zambrano, «la poesía es un modo de cono-
cimiento»; «lo dicho por la poesía es verdad».6 Cosa que, gracias a Vico, Croce
tuvo muy claro en su revolucionaria Estetica, como además nos lo advirtió
unamuno a los españoles.7 Puede oírsele a Vico recalcar su tesis primordial
acerca de la «sabiduría poética»: toda creación es conocimiento, y la lumino-
sidad de lo verdadero se convierte, aprehendida en la mente humana la belle-
za de lo creado, en sabiduría del género humano.

94 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



8. SN44, § 238.
9. SN44 § 240.
10. Cfr. SN44 § 239
11. Cfr. SN44 § 242, y vid. §§ 236-237, 241
12. Cfr. SN44 § 244 y § 1096; y vid. §§ 178, 248 y 1106.

noTa sobre «Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos...»

así se crea el mundo y es recreado en las mentes cuantas veces haga falta
para mantenerlo. al hacer y al conocer está vinculada directamente ––como
hemos apuntado antes–– la responsabilidad; tanto hacer como conocer implican
acción y generan consecuencias. Croce lo tiene tan claro como que la historio-
grafía se equipara a una ciencia práctica, como la estética o la moral (y comple-
ta Croce, así, ahora invirtiéndolo, aquel lema clásico de nulla ethica sine aesthe-
tica): toda estética comporta una ética (nulla aesthetica sine ethica); y Vico tam-
bién tenía claro, con esa claridad del meridiano, que sin moral no hay sabiduría
(tal concluye en el último parágrafo de la Scienza nuova 1744). Por eso, para
Vico también la moral tiene sus orígenes poéticos, lo mismo que la política y la
lógica, la metafísica y la física poéticas. y por ello la historia es, como el deve-
nir mismo de la vida (sea de individuos particulares, sea de pueblos o “nacio-
nes”), un movimiento pendular (al igual que el existencial histórico, que oscila
del nacimiento a la vejez; o bien como el procesal jurídico, que procede median-
te “cursos” y “recursos”): un proceso en espiral que avanza con movimiento ser-
pentino desde el nacimiento al progreso y de este a la decadencia, fin y nuevo
nacimiento, renacimiento, recurso, reinicio. Por eso la «ciencia nueva» se erige
sobre un axioma cuasi matemático (no en vano este ha sido puesto en relación
tantas veces con la Proposición 7ª de la Parte II de la Ética de spinoza), la dig-
nidad lxIV «De los elementos»: «l’ordine dell’idee dee procedere secondo
l’ordine delle cose.»8 y ese orden de las cosas humanas u «orden de las cosas
civiles» acorde al cual deben relatarse, como la historia de las ideas, también «las
historias de las voces de las lenguas nativas»,9 traza la secuencia de selvas-cho-
zas-poblados-ciudades-academias,10 en relación con el orden de la “mente huma-
na”, con la naturaleza individual de cada hombre, y con la naturaleza misma de
los pueblos: ruda-severa-benigna-delicada-disoluta.11 así deviene el mundo,
desde el «desordenado estado sin ley» hasta el «estado de las ciudades», luego
coronado por la consecución de las refinadas academias, cuya ilustración de este
último ‘equilibrio’ está condenada tarde o temprano a «la barbarie de la refle-
xión» y a la disolución por la conformidad de la sociedad con el lujo, la despre-
ocupación y el afán mismo de destrucción del estado,12 como a semejanza de

95Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



13. SN § 245.
14. SN § 1106.
15. SN § 1108; cfr. § 1107 y § 2.

José M. sevilla

Vico previó antes la imaginación del austero bereber Ibn Jaldún en su Al-
Muqadimah (1377) o Prolegómenos a la Historia universal. De ahí, por último,
la secuencia ideal (no impuesta desde el orden racional, sino ideal por advertida
en la mente en cuanto idea que sigue a la cosa y a la palabra) que dibujan en
el tiempo todas las naciones; es decir, el «mondo umano». Dicha secuencia
historiológica es archiconocida: «nacimientos, progresos, equilibrios [stati],
decadencias y finales».13 mas no acaba el mundo humano, que es continuo
movimiento, nacimiento y final, cursos y recursos; acaban mundos y nacen
otros nuevos entre sus ruinas o resurgen de las cenizas del anterior como «al
retorno de la primera simplicidad del mundo».14 Piénsese, que en el último
libro de la Scienza nuova acontece para Vico como una prehegeliana “astu-
cia” providente de «una mente» («a menudo diversa y a veces del todo opues-
ta y siempre superior a los fines particulares que tales hombres se habían pro-
puesto»)15. no nos parece de tanto interés esa concesión justificativa de una
supuesta “filosofía de la historia”, como sí, en cambio, la indeleble interrela-
ción advertida por Vico entre unidad y multiplicidad, entre lo universal y lo
particular, entre mismidad y alteridad, edificación y ruinas, nacimiento y
decadencia… lo importante no es que Vico tenga al final de la obra la nece-
sidad de justificar teodiceicamente, por así decir, o mediante una doctrina
sobre la heterogonía de los fines esa dialéctica entre acciones particulares y
fines/resultados universales; lo importante es la certeza del hecho de que las
historias acaban pero no así la Historia, de que el mundo humano ––o de las
cosas civiles–– es limitado, probable y finito, aunque también recurrible,
recursivo y renovable en permanente audiencia. en definitiva, importa de
Vico la constancia de que el mundo humano se despliega entre dos auroras, a
semejanza de los días en nuestras vidas, siguiéndose a cada ocaso un nuevo
amanecer que, más tarde o más temprano, finaliza en otro ocaso. Mobilis in
mobili, según el lema verniano del nautilus, que gustamos repetir con fre-
cuencia para recrear la imagen de la realidad histórica que es un constante
movimiento. Tal vez podamos apreciar, en este sentido, incluso una gran con-
gruencia y, hasta cierto punto y manera, afinidad de Hegel con Vico (sin tener
que forzar una inversión precursorista), una consonancia que se advierte, por

96 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



16. Fenomenología del Espíritu, Prólogo, I, 3.
17. E. ÍMAZ, El pensamiento de Dilthey. Evolución y sistema, El Colegio de México, México, 1946, p. 345.
Cfr. J.M. sEVILLA, «Vico e l’umanesimo storicista di Eugenio Ímaz», en Vico nelle culture iberiche e lusita-
ne, g. CACCIATorE – M. MArTIrANo (Eds.), Nápoles, guida, 2004, pp. 31-62; e Id., «Confluencia de
historicismos. Vico en Eugenio Ímaz», en Id., El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hispá-
nica (1737-2005), Nápoles, La Città del sole, 2007, parte IV, cap. I.2 (pp. 487-514) y vid. pp. 224-228.
18. E. ÍMAZ, «Introducción a Vico», Letras de México, vol. III, México, 16 de abril de 1942. reeditado
en Id., Topía y Utopía, México, Tezontle, 1946, pp. 93-100. y reed. por J.A. Ascunce en la edición de
obras de E. Ímaz en dos volúmenes de Cuadernos universitarios - Colec. Peñaflorida, san sebastián,
1988 (II Topía y Utopía, cap. VIII, pp. 82-87).

noTa sobre «Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos...»

ejemplo, al decir Hegel en su Fenomenología del Espíritu (1807): «este pau-
latino desmoronarse, que no altera la fisonomía del todo, se interrumpe por
el orto, que, como un rayo, produce de golpe la hechura del nuevo mundo.»16

en verdad, fue Vico ––como bien apuntó Croce, pero sentenció nuestro
filósofo exiliado en méxico, eugenio Ímaz–– quien reinterpreta la tradición del
historicismo como vía para la interrelación entre lo individual concreto y lo
universal abstracto, entre la existencia vital y la vida histórica. Como decía el
filósofo donostiarra, de lo que se trata no es tanto «de superar el historicismo»
de matriz hegeliana, como sí, en cambio, «más bien de hacer un buen histori-
cismo que, a fin de cuentas, conciliase la filosofía y la historia, los filósofos y
los historiadores, lo universal y lo concreto»; uno «que curase nuestra concien-
cia atormentada, estableciendo la unidad de la experiencia humana»; y ese no
es otro que «el historicismo al que mira nuestro Dilthey, es el historicismo
noble, generoso, heroico, de un Croce o de un Dewey».17 el historicismo cuya
base se halla en las ideas y doctrinas de la Scienza nuova, como bien expone
Ímaz en su Introducción a Vico (1942).18 Ímaz, que traduce para la editorial
mexicana FCe a Dilthey, Cassirer, auerbach, etc., aunque no traduce a Croce,
siente gran pasión por él, de manera que ese entusiasmo ––manifiesto p.e. en
su homenaje «Conquista de la libertad» (1942), en Cuadernos Americanos en
el mismo año, y dos meses antes, de su “Introducción”–– acrecienta su interés
por Vico, como sucede también mediante la intercesión de Collingwood ––otro
de los autores de Ímaz––, sabido es que gran conocedor de Croce, igualmente;
no en vano Collingwood fue el traductor al inglés de la autobiografía de Croce
y uno de los descubridores y seguidores anglosajones de Vico.

si en el escrito sobre Croce reconoce Ímaz haberse «sentado muy
cerca […] de su heroico y grandioso mensaje», y si bien aprecia «la insufi-
ciencia teórica de su logicismo histórico», no es eso lo que le preocupa ni
motiva discusión, pues:

97Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



19. E. ÍMAZ, «Conquista de la libertad», en Id., Luz en la caverna, obras de E. ÍMAZ, cit., I, p. 26.
20. Id., «Introducción a Vico», en obras II, Topía y Utopía, cit., p. 82.
21. Id., «El sentido histórico» (1943), en ibíd., p. 111. Cfr. nuestro El espejo de la época, cit., pp. 505-506.
22. Id., El pensamiento de Dilthey, cit., p. 15.

José M. sevilla

de una manera o de otra habrá que ponerse de acuerdo para reconocer
que el gran evolucionador de la filosofía, el que hizo girar definitiva-
mente los 180 grados para que pudiera llamarse plenamente moderna,
fue Vico al perpetrar la fabulosa hazaña de suplantar la milenaria teo-
logía natural o metafísica, por una teología civil o metahistoria, entre-
gándole por primera vez al hombre su propio mundo.19

así que su Introducción a Vico comienza, precisamente, preguntándose
si no habrán «exagerado patrióticamente, Gentile y Croce, al insistir en la signi-
ficación extraordinaria que en la historia de las ideas correspondería a Vico».
evidentemente que no, es su rotunda respuesta.20 no parece que hayan exagera-
do. en ese carácter extraordinario coinciden con Croce las visiones de Vico que
tienen meinecke, Collingwood y el filósofo hispanoargentino Francisco
Romero; descubrimientos historicistas, junto a Dilthey y Dewey, para el filóso-
fo de Topía y Utopía, seguidor del duo historicista napolitano. aquellos autores,
en sus variados historicismos, (nos) recuerdan a Croce «con su venerado Vico»,
según Ímaz; quien no dudó en postular, hasta su muerte, frente a pseudohistori-
cismos relativistas extremos y disolutorios, la línea del historicismo filosófico,
humanista constructivo e investigante del mundo histórico, que es el apuntado
por Croce sobre su precedente en Vico: «la gran tradición humana, colectiva,
universal, la mantiene con el mismo ardor que sus antepasados, el solitario de
nápoles: Croce».21 Resulta significativo que este “solitario” intelectual sea el
promotor del otro gran solitario de casi dos siglos antes, divulgador en europa
pero, especialmente, en el ámbito cultural hispánico de la primera mitad del siglo
xx. Como Croce, Ímaz también ve en Vico al primer autor consciente de una
«consideración historicista de la problemática filosófica».22 el fervor que Croce
siente por Vico se contagia al Ímaz devoto de Croce. no en vano representa el
exiliado español la figura de uno de los principales historicistas filosóficos hispá-
nicos del siglo xx. ni que decir tiene la de Croce en su Italia, y aun fuera de ella.

*
en 1906 Croce publica en los tipos de laterza su Ensayo sobre Hegel

y, tras el boceto de su Filosofía del Derecho en relación con la Economía
(1907), la edición completa de su Filosofía de la Praxis (1708) así como la

98 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



23. b. CroCE, Aportaciones a la crítica de mí mismo, ed. cit., p. 40. Al igual que Vico escribe su autobio-
grafía (Vita di G.V.), también Croce expone la historicidad de su pensamiento en el Contributo alla criti-
ca di me stesso y a sus cincuenta y nueve años se plantea, ya desde la cornisa de la madurez de la vida,
«esbozar la crítica y, por tanto, la historia de mí mismo, es decir, la del trabajo con el que como otro
individuo cualquiera he contribuido a la tarea común: la historia de mi “vocación” o de mi “mi-
sión”.» (Aportaciones…, ed. cit., p. 13). La autobiografía de un filósofo, más aún tratándose de pensado-
res historicistas, no puede ser menos ––como dijera Collingwood en la suya–– que la historia, la pro-
cesualidad viva de su pensamiento.
24. Ibíd., p. 38.
25. Id., La historia como hazaña de la libertad, trad. de E. díez-Canedo, México, FCE, 1942 (1971 1ª r.), p. 60.

noTa sobre «Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos...»

Lógica de 1905 ampliada (1909), además de los Problemas de Estética (1910).
en 1911 saca de las mismas prensas su libro La filosofia di Giambattista Vico,
a juicio del propio Croce: «la monografía sobre el filósofo al que me unía
mayor afinidad».23 obra sobre Vico publicada en plena época de madurez (es
decir, «la de la conformidad conmigo mismo y con la realidad»24) del autor,
con una mayor dedicación desde 1912 tanto a la teoría como a la historia de la
historiografía, igual que había hecho en relación a la teoría y a la historia de la
estética. si en la Estética Croce otorga a Vico la paternidad de esa primordial
disciplina (que vincula los mundos del arte y de la filosofía, de la expresión y
del pensamiento), en La storia come pensiero e come azione (1938), «libro
filosófico» ––a decir del autor–– que se publica en castellano cuatro años des-
pués con el título La historia como hazaña de la libertad, Croce presenta a
Vico como el único «precursor propio y verdadero» del historicismo en el siglo
xVIII.25 Pero previamente, en su época de juventud, reconoce Croce en su bio-
grafía crítica que antes de atreverse a abordar «a Hegel en el propio Hegel» (lo
que no sucedió hasta 1905, resultando el ensayo Lo vivo y lo muerto en la filo-
sofía de Hegel, 1906), lo había hecho por mediación de las terroríficas lectu-
ras de spaventa, añadiéndose a ello el que «la filosofía hegeliana de la historia
turbaba mi pudor de erudito; así que, aun cuando la teoría desanctisiana del
arte hubiera absorbido en mi sangre mucho y buen idealismo procedente de
Vico y de Hegel», Croce se sentía «antihegeliano y antimetafísico en teoría de
la historia y en la concepción general del mundo»: 

el fermento del hegelianismo alcanzó bastante tarde mi pensamiento, y
en primer lugar a través del marxismo y del materialismo histórico, los
cuales, del mismo modo que habían acercado a mi maestro labriola a
Hegel y a la dialéctica, me hicieron notar a mí cuánta concreción histó-
rica había […] en la filosofía hegeliana. […] De modo más directo me
acerqué más a Hegel gracias a mi amistad y colaboración con Gentile,
en quien renacía la tradición de spaventa, con mayor flexibilidad, más

99Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



26. Id., Aportaciones a la crítica de mí mismo, ed. cit., pp. 51-52. Croce se refiere a gentile en esta preten-
dida no-memoria y sí ‘crítica’ autobiográfica escrita a mediados de 1915; que es el escrito que se
corresponde con la primera mitad de sus propiamente Aportaciones…, pues la segunda parte se corres-
ponde con dos Anotaciones autobiográficas, una de 1934 y otra de 1941.
27. P. CoLoNNELLo, «de Croce a Vico: mi proceso de lectura», Cuadernos sobre Vico, 32, 2018, p. 76.
Cfr. b. CroCE, La filosofia di G.B. Vico, bari, Laterza, 1980 (4ª ed. econ.), p. 261. Vid. de P.
CoLoNNELLo, Storia, Esistenza, Libertà. Rileggendo Croce, roma, Armando Ed., 2009.

José M. sevilla

moderna, más abierta a crítica y a la autocrítica, más variada de intere-
ses espirituales;

de tal modo que entre Croce y Gentile

comenzó así un recíproco enriquecimiento entre nosotros y un mutuo
apoyo, a pesar de los caminos tan dispares seguidos por cada uno de
nosotros.26

empiezan a converger en Croce el Vico desanctisianizado y el Hegel
labriolizado y, a la vez, espaventizado moderna y críticamente por mediación
del discípulo de spaventa, Giovanni Gentile, fámulo también como Croce de
la familia viquiana.

estudioso del filósofo abruzés, Pio Colonnello ha recordado no hace
mucho aquella «imagen que Croce en otros lugares ha consignado de Vico, tra-
tando sobre su honestidad moral y su incorruptible postura intelectual, sopor-
tes firmes de ese heroísmo de pensamiento que permitió al filósofo superar la
potencia de lo negativo, siempre presente en su experiencia existencial», escri-
be el profesor de la universidad de la Calabria, citando a continuación al pro-
pio autor cuando, en el ensayo recogido en el apéndice I Intorno alla vita e
al carattere di G.B. Vico, de la monografía sobre Vico de 1911, dice que:

el heroísmo era, para él, la fuerza virgen y extrapotente, que aparece
en los inicios y reaparece en los recursos de la historia. Él debía sentir
esta fuerza en sí mismo, al trabajar por la verdad y al abrir, abatiendo
toda suerte de obstáculos, nuevas vías a la ciencia. […].27

Croce ha visto en Vico al historicista heroico, humilde y sincero, a pesar
de su conciencia desgarrada por algún que otro dilema religioso y a pesar de una
presunta apoliticidad ––polémica tesis de Croce muy cuestionada posteriormen-
te por los estudios viquianos–– en su compromiso epocal con la (nea)polis.
Podría decirse, sin mucho riesgo de equivocación, que más allá del Vico ubica-

100 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



28. E. ÍMAZ, El pensamiento de Dilthey, cit., p. 345. Cfr. nuestro El espejo de la época, cit., pp. 512-513.
29. Cfr. b. CroCE, Aportaciones a la crítica de mí mismo, ed. cit., p. 55.
30. Cfr. ibíd., p. 57.

noTa sobre «Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos...»

do en una esquina de su época, o del pensador adelantado a su tiempo, o del autor
de una ciencia para el porvenir, está para Croce el Vico que persigue los tiempos
pretéritos para encarrilarlos significativamente hasta el presente, aquel autor
empeñado en desvelar los hechos del pasado a la verdad del presente para, sin
más, dar constancia y coherencia a la historia y traer ante la eterna República de
las letras la rama de olivo del mundo histórico humano. sirven para definirlo las
preciosas palabras finales de eugenio Ímaz, voluntario miembro de la familia de
los dos filósofos napolitanos y pretendiente a su estirpe de pensamiento, en El
pensamiento de Dilthey (1946): «el historicista verdadero no corre tras los tiem-
pos para embaucarlos, sino que se adelanta a ellos para conducirlos.»28 así fue el
espíritu profético no solo de Vico, descubierto por Croce, sino que se manifestó
también, con afinidad electiva, en el propio descubridor. al fin y al cabo, era la
presencialidad activa de ese mismo “espíritu” que Croce se empeñó en ir fijan-
do ––el de las cosas humanas (o en un sentido muy amplio diríamos de la “cul-
tura”)––, incluso sobre la base de la crítica de Hegel y del revisionismo históri-
co-filosófico, como una general Filosofía como ciencia del espíritu (en ese sen-
tido germánico de las Geisteswissenschaften y con una estética, una lógica y
una Práctica), que aunque muchos denominaran “neohegelianismo” igual podría
haber sido llamada “nuevo viquismo”, sin que por ello abrazaran todo su senti-
do, pues en un cierto modo esa «Filosofía como ciencia del espíritu» no debería
ser entendida cual continuación del sistema de escalera de Hegel (que va de la
lógica a la Fenomenología, que a su vez ha de preceder a la lógica), sino más
bien como «su total negación».29 eliminación del naturalismo y dirección hacia
una sistemática (lo que Croce más que “sistema” denomina «serie de sistemati-
zaciones») unidad del espíritu y, por tanto, de una verdad (emergente ya en la
Estética) solo aprehensible en la unión de filosofía e historia, de crítica y filolo-
gía, tras un ––para Croce–– depurado hegelismo y afirmativo viquismo, así
como si de una dialéctica cohabitación entre afán de sistema general (filosófico)
y conciencia de problematismo crítico (filológico-histórico) se tratase.30

entiéndase, de dialéctica entre lo particular y existente y lo universal e ideal. mas
esa Filosofía (como ciencia) del espíritu no pretende afirmar ninguna suerte de
absolutista cierre sistemático, ni modelo racional de circularidad histórica (al

101Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



31. Es una constancia del propio pensador y autor realizada en 1931: «debo hacer constar además
que, tanto en mi historiografía como en mi filosofía, me ocupé siempre muy especialmente de la uni-
dad de la filosofía y de la historia, […]» (b. CroCE, Aportaciones…, ed. cit., Apéndice, p. 77). giuseppe
galasso recuerda en sus Anotaciones a las Aportaciones… que con Teoria e storia della storiografia se cierra
en 1915 el «primer gran ciclo» de la reflexión filosófica de Croce (cfr. ib. p. 106).
32. b. CroCE, La filosofia di G.B. Vico, bari, gius. Laterza & Figli, 1922 (seconda edizione riveduta).
saggi Filosofici II. Vico. La 3ª ed. (1932) y la 4ª (1946) implicaron  «leves retoques» al texto y a la
bibliografía, si bien en la 4ª se añade una postila al ensayo sobre la vida y el carácter de Vico (recogi-
do en el Apéndice I), en torno a la religiosidad. y en la 6ª edición, en 1962, los editores avisan de que
han usado las «correcciones y añadidos» preparados por Croce para su reimpresión.

José M. sevilla

modo hegeliano), sino que, croceanamente, significa problematismo del espíritu
humano, que lo es en concreto de la vida y de la historia de hombres particula-
res en cada época (tal vez pudiera decirse ––orteguianamente–– problematismo
raciovital), y compendio de “sistematizaciones” de su propia obra; filosofía, por
tanto, directamente emparejada con la acción moral y a la eticidad de la praxis.
así es que la filosofía se despliega para Croce en la crítica, como posición críti-
ca de hombres particulares, seres históricos enfrentados a problemas concretos y
a circunstancias particulares. Vida histórica y vida pensada; vida humana hecha
con certeza y conocida con verdad, de modo que es conocimiento de lo hecho y
en la misma medida en que es también saber para (o saber cómo) hacer con ver-
dad la realidad presente: conocimiento del pasado para saber a qué atenerse el
hombre en su presente. Tal es la influencia teorética de Vico.

en ese contexto biobibliográfico del espíritu (particular) de Croce
que se eleva hacia una filosofía (universal) del espíritu, es en el que acon-
tecen sus estudios y ensayos sobre Vico y, para otorgarles cierta unidad de
sentido, o sea una lógica hermenéutica, aparece su libro La filosofia di G.B.
Vico (1911), en danza con las disertaciones y escritos sobre Teoría e
Historia de la Historiografía, la Ética, y otra serie de «nuevas “sistematiza-
ciones”» en torno al estrecho vínculo conjuntivo entre filosofía e historia.31

la unidad indeleble que Vico postula entre filosofía (saber universal) y filo-
logía (historia) es asumida tanto por el Croce historiógrafo como por el
Croce filósofo, si bien los dos van juntos, siameses hasta el punto de que es
conocida la pretensión de Croce de diluir su propia biografía en historia de
su pensamiento (ejemplo de ello, precisamente, son sus Aportaciones para
una crítica de mí mismo).

* *
Hemos realizado la presente traducción tomando los textos originales en

italiano de la segunda edición Revisada publicada en 192232 (cotejándola, para

102 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



33. Ibíd., cuarta edición económica en en marzo de 1980 (bari, Editori Laterza).
34. y aunque no damos de lado dicho proyecto, que tenemos previsto realizar en el futuro, no podemos
abordarlo de inmediato al menos hasta no haber finalizado la traducción y nueva edición crítica de la
Scienza nuova (1744), empresa llevada a cabo desde hace años con Josep Martínez bisbal, para el progra-
ma de las obras de Vico en la serie “humanismo” de la editorial Anthropos, donde han venido ofrecién-
dose ediciones en castellano de toda la opera latina de Vico a cargo de Francisco J. Navarro gómez.
35. Cfr., p.e., J.M. sEVILLA, «ortega y el pensamiento sureño. Acerca del norte y el sur de la filoso-
fía», en P. bAdILLo o’FArrELL & J.M. sEVILLA FErNÁNdEZ (Eds.), La brújula hacia el sur. Estudios sobre
filosofía meridional, Madrid, biblioteca Nueva, 2016, pp. 157-199.
36. E. ÍMAZ, El pensamiento de Dilthey, cit., p. 322.

noTa sobre «Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos...»

cualquier corrección posterior, con el texto en Opere di Benedetto Croce, en los
mismos Saggi Filosofici II, en edición económica).33 Habría resultado de indu-
dable interés ofrecer la traducción completa en castellano de La filosofía di
Giambatista Vico, incompresiblemente aún inédita en español.34 nos conforma-
mos por ahora con adelantar tres capítulos de la obra, que hemos seleccionado
por su carácter historiográfico además de filosófico, y porque ofrecen una más
clara intepretación de Croce sobre el papel de Vico dentro del contexto históri-
co de su época. es curioso que hallándose traducidas al español buena parte de
las obras de Croce ya en el cuarto inicial del siglo xx, no se tradujera en caste-
llano su monografía sobre Vico. más aún cuando Ímaz lo promociona en los
años ‘40, y cuando antes unamuno había prologado con interés la Estética y se
había familiarizado con Vico; y, además, cuando ortega había comentado la
conveniencia de traer a conferenciar a españa al interesante filósofo del sur de
Italia. lo contrario de lo que sucediera con Dilthey, que estando sus obras tra-
ducidas al castellano en FCe casi antes de aparecer completas en alemania, y
de “descubrirlo” en españa ortega antes que muchos de sus propios compatrio-
tas germanos, sin embargo tampoco fraguó su filosofía historicista lo suficien-
te como para producir un esperado revolucionario giro de ciento ochenta gra-
dos en la actividad filosófica hispánica. Quizás tuviera razón nuevamente Ímaz
cuando advirtió, en El pensamiento de Dilthey (1946), que «la mejor prepara-
ción para entender a Dilthey hubiera sido el conocimiento de Croce». ¿Por qué
motivo? sencillamente por lo que algunos denominamos desde hace años la
sureñidad de la filosofía.35 es decir, porque: «su estilo está más cerca de noso-
tros, y su ciencia y su invectiva también. Pero no es sólo esto. Croce viene de
más atrás que Dilthey, su historicismo tiene raíces más viejas: Vico».36

mas, por terminar ya esta prolongada nota a la traducción y edición,
expongamos por último esa magnífica percepción sobre Croce, digerible y
regurgitiva de Vico, que compartimos con el filósofo historicista español:

103Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



37. Ibíd., p. 323.
38. b. CroCE, La filosofia di G.B. Vico, 2ª ed. cit., pp. VII-VIII. Cfr. en 4ª ed. econ. cit., pp. 7-8.

José M. sevilla

Croce tiene sus raíces bien italianas en Vico, pero se ha nutrido jugo-
samente del idealismo alemán, de Fichte y de Hegel, sobre todo. ya el
idealismo alemán se había tragado a Vico, a través de Herder. mas, en
general, el historicismo alemán hace grandes reverencias a Vico pero
no le presta la debida atención al buscar sus propias raíces en leibniz.
la reivindicación viquiana de Croce ha sido, pues, muy justificada.
[…] Pero a su paso por el idealismo alemán, Croce trae, como Dilthey,
la preocupación por la unidad del espíritu.37

más que una obra divulgativa, la monografía de 1911 se trata de un
libro ensayístico tendente a establecer una nueva interpretación de Vico, que
ha sido paradigma de los estudios viquianos durante años, y una moderna línea
de estudios. así, manifiesta Croce en su “advertencia” de septiembre de 1910
al inicio de La filosofia di G.B. Vico el hecho de que «le ha parecido necesaria
una nueva exposición de la filosofía de Vico»; pero que no quiere que esta sea
un mero resumen parte por parte de los escritos de Vico, sino que previamen-
te «presupone el conocimiento de estos escritos» (y, por tanto, presupone la
existencia de un lector-estudioso y no solo curioso). También se trata de un tes-
timonio de «la reverencia que se debe al gran nombre de Vico». mas, no solo
está su personal lectura de este (en confrontación con otras intepretaciones que
«constituyen la mejor literatura viquiana» hasta ese momento) y la idea gene-
ral del libro que vertebra toda su intepretación; hay además una intencionali-
dad externa, pues Croce espera

que este libro tendrá el efecto no tanto de apagar sino de reavivar las
discusiones en torno a la filosofía de Vico: de este Altvater, como lo
llamó Goethe, que para un pueblo es una fortuna el poseer, y al que
hará falta siempre referirse para sent i r italianamente la moderna filo-
sofía, incluso pensándola cosmopolíticamente.38

así, en el aviso a la nueva edición, escrito el 27 de diciembre de 1921, expo-
ne Croce la invariabilidad acerca de «la concepción y el método del libro» res-
pecto de la primera edición diez años antes, si bien aprovecha para aclarar la
«fácil pero superficialísima crítica» que ha sufrido a veces durante esa década,

104 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



39. Ibíd., p. X (Cfr. en 4ª ed. econ. cit., p. 9).
40. Isaiah Berlin en diálogo con Ramin Jahanbegloo, trad. de M. Cohen, Madrid, Anaya & M. Muchnick,
1993, pp. 97-98. Cfr. nuestro estudio «La insumisión al dilema. berlin y Vico», en P. bAdILLo & E.
boCArdo (Eds.), Isaiah Berlin. La mirada despierta de la historia, Madrid, Tecnos, 1999, pp. 324-405.
41. b. CroCE, La filosofia di G.B. Vico, 2ª ed. cit., p. X (cfr. en 4ª ed. econ. cit., p. 9).

noTa sobre «Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos...»

achacándosele que su «interpretación de Vico se encuentra totalmente impreg-
nada de mi propio pensamiento filosófico, y que por ello no es “objetiva”».
obviamente, el mejor modo de conocer a un autor es leer y estudiar sus obras;
tal parece, ciertamente, la «única objetividad posible», y no la vana e ilusoria
presunción de hacer desde uno mismo una «exposición objetiva».

la exposición, en cambio, histórica y crítica de un filósofo posee una
diversa y más alta objetividad, y es necesariamente el diálogo entre un
antiguo pensamiento y otro nuevo, en el que solamente viene a ser
posible entender y comprender el pensamiento antiguo. y tal es, o está
destinado a ser, mi libro.39

no cabría entender a Vico sin participar de problemas interrelaciona-
dos y con una honda preocupación por parte de su intérprete. Por eso justifi-
ca Croce el haber atendido no solo a interpretaciones afines, sino también a
las opuestas o contrarias (en este caso las de «egregios escritores católicos»),
porque atendiendo a aquellas opiniones contrapuestas a las propias, uno
aprende más que reiterando las semejantes y afines ––según le responderá
también de modo parecido, décadas mas tarde, Isaiah berlin a su interlocutor
Ramin Jahanblegoo40––; sencillamente porque mis contrarios «es natural que
vean las cosas con ojos distintos a los míos»; máxime cuando el Vico de los
intérpretes racionalistas y liberales se halla en las antípodas de las intepreta-
ciones católicas empeñadas en «reducir a Vico a un pensador ortodoxo».41

* * *

105Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



aGRaDeCImIenTos

Agradecemos las facilidades y la autorización gratuita que para esta traducción y
publicación en Cuadernos sobre Vico de los capítulos XIII («Passaggio alla storio-
grafia. - Carattere generale della storiografia vichiana»), XIX («Il Vico contro l’indi-
rizzo di cultura dei suoi tempi») y XX (Conclusione. «Il Vico e lo svolgimento poste-
riore del pensiero filosofico e storico») de la filosofia di G.b. Vico (1911) ha conce-
dido la Fondazione “biblioteca benedetto Croce”, y la gentileza e interés que ha mos-
trado la Dott.ssa. Marta Herling en tramitar la respuesta positiva a nuestra petición
realizada en nombre de la Dirección de la Revista de la Universidad de Sevilla, de
carácter no venal y sin ánimo de lucro y que se publica también online en acceso
abierto. La Dirección de la revista agradece también las gestiones realizadas en este
trámite por el investigador y miembro del Programa de Doctorado en Filosofía de la
US en el C.I.V., Alfonso Zúnica.

la Dirección de Cuadernos sobre Vico

aDVeRTenCIa

los tres  textos seleccionados se presentan con una unidad y continuidad, de ahí su
recopilación bajo un único y ocasional título de epítome indicador y clarificante:
«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico
(1911)»; y la atribución de un único D.o.I. a los tres textos así como a la «nota» del
traductor y editor en español. entre corchetes y en cuerpo menor se muestran en el
texto de la traducción los números de página correspondientes a la segunda edición
Revisada (1922) tomada de base para la traducción: cap. xIII, pp. 149-159; cap. xIx,
pp. 239-248; y cap. xx pp. 249-257.

106 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



DD

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05
© de la presente traducción: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 
© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.

107

«Tres estudios sobre Vico»

«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di G.b. Vico (1911)» 

–– 1º––

el PasaJe a la historioGrafía. carácter
General de la historioGrafía Viquiana

cap. Xiii de La filosofia di G.B. Vico (1911)

Benedetto Croce
(1866-1952)

[149]

e las cosas anteriormente comentadas se entiende que la parte histó-
rica de la Ciencia nueva no podía configurarse como una historia del género
humano, en la que tanto a los pueblos como a los individuos se les recono-
ciese la tarea propia y singular que cada uno de ellos ejerció durante el curso
de los acontecimientos. a tal fin Vico tendría que haber cerrado su sistema
de pensamiento, que en un punto quedaba quebrado y abierto a la concep-
ción religiosa; y elevar su divinidad providente a divinidad progrediente,
determinando los cursos y los recursos como el ritmo interno del progreso.
es decir, para alcanzar en la historia, en sentido diametralmente opuesto, la
visión de la individualidad, tenía que abandonar su germinal filosofía idea-
lista, eliminar la división entre providencia ordinaria y extraordinaria, entre-
garse de lleno a la fe y a la tradición religiosa, y trazar la historia de la huma-



benedetto Croce

108 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

nidad sobre la base del diseño que Dios habría revelado o que permitiría
entrever. Como creyente, le repelía el primer caso, y como filósofo sentía aver-
sión por el segundo caso; por lo que la historia reconstruida por él no podía ser,
y no fue, his tor ia  universal .

en consecuencia, no fue tampoco aquello que se llama f i losofía  de
la  his tor ia , si a esta denominación se le devuelve [150] el sentido origina-
rio de una “historia universal” (es decir, que tiene puesta la mirada en las
mayores y más ocultas iuncturae rerum) “narrada filosóficamente” (o lo que
es lo mismo, más filosóficamente de lo que se soliese hacer por cronistas,
anecdotistas y por historiógrafos cortesanos, políticos y nacionales). la con-
troversia acerca de si es a Vico o es a Herder a quien corresponde el haber
fundado la filosofía de la historia, francamente debería resolverse a favor de
Herder, porque la obra de este posee esa tendencia de “historia universal”
que le falta a la Ciencia nueva; aunque, por otro lado, es posible encontrar
un buen número de precursores a Herder, comenzando por los profetas
hebreos y por el esquema de las cuatro monarquías, que persistió no solo en
el medievo sino mucho más allá en los tiempos modernos como el esquema
constructivo de la historia universal. Tampoco estará fuera de lugar añadir
que la así llamada filosofía de la historia en cuanto historia universal no
constituye una especial ciencia filosófica o una historia netamente distingui-
ble de otras formas de historia (salvo que, por ansia de hacerla autónoma, no
se haga de ella el monstruo de una historia abstracta o de una filosofía histo-
rizada); y cuando se atribuye a Vico o a Herder el orgullo de haber creado
con la f i losofía  de la  his tor ia una nueva ciencia , se les hace un
dudoso cumplido, y que, en lo que particularmente concierne a Vico, ha sido
causa de que no se le reconociese el verdadero valor de su obra. De hecho,
la «Ciencia nueva en torno a la naturaleza común de las naciones», aquí
entendida como la equívoca ciencia de la f i losofía  de la  his tor ia
(Philoso-phie de l’histoire la tituló michelet en su reducción francesa de la
obra viquiana) no ha permitido dejar ver la Ciencia nueva como nueva f i lo-
sof ía  del  espír i tu e inicial metaf ís ica  de la  mente .

el desacuerdo que existía, en su concepción general, entre ciencia y
creencia, reaparece en la historiografía de Vico como división y oposición
entre la his tor ia  de los  hebreros y [151] la his tor ia  de los  gent i les ,
entre historia sagrada e historia profana. la historia hebrea no estaba
sujeta a las leyes de las otras, tenía un curso totalmente propio, se explica



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. Xiii

109Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

mediante principios del todo particulares, esto es: con la acción directa de
Dios. la Ciencia nueva, que en su parte filosófica no daba los principios expli-
cativos de ello, no habría tenido que tratarlo entonces de otra manera en su
parte histórica. y tal habría sido quizás el deseo de Vico. Pero al deseo se opo-
nía (sin hablar de la necesidad en que estaba de resguardarse contra la acusa-
ción de impiedad, que no habría faltado) su escrúpulo de hombre de fe y de
buena fe, que lo empujaba a buscar cierta armonía entre las dos historias, las
cuales, por muy divididas que él las estableciera (recordando al respecto que
también un autor gentil, Tácito, llamaba a los hebreos «hombres insociables»),
ambas se habían desplegado sobre la tierra y habían tenido relaciones recípro-
cas, aunque no fuese más que en el origen de la humanidad y en su palingene-
sia por obra del cristianismo. sucedió que Vico, quien quería y debía, por la
dirección misma de su mente, evitar el relato de la historia universal y atener-
se solo a los problemas tratables filosófica y filológicamente, no podía eximir-
se de romper su propósito y de intentar alguna conjunción entre las dos histo-
rias y, al mismo tiempo, alguna apología de la historia sagrada con argumen-
tos ofrecidos por la ciencia y por la historia profana.

esta parte es la más desafortunada pero a la vez altamente significa-
tiva de su obra. Él estaba obligado a admitir, en contraste con todos sus des-
cubrimientos, con congoja de toda su mente, que los hebreos habían gozado
del privilegio de conservar intactos sus recuerdos desde el principio del
mundo, de cuya cosa las otras naciones presumían en vano, y que por ello
era a la historia sagrada a la que se debía preguntar sobre el origen y suce-
sión cierta de la historia universal. y la necesidad de conectar sus conceptos
acerca de las civilizaciones primitivas [152] con la cronología bíblica, con el
año que se solía asignar a la creación del mundo, con la tradición del diluvio
universal y con la de los gigantes; de hallar (como él dice) «la perpetuidad
de la historia sagrada con la profana», lo arrastró a imaginar las cosas más
extravagantes. Por tanto, tras los estragos del diluvio en el año 1656 de la
creación, y separados los hijos de noé, mientras que los hebreos iniciaban o
proseguían su historia sagrada con abraham y los otros patriarcas, y luego,
con las leyes dadas por Dios a moisés, todos los demás semitas, camitas y
jafetanos, los primeros más tarde y por menor tiempo, los segundos y los ter-
ceros antes y por más tiempo, cayeron en el estado ferino y vagaron por la
tierra, bestiones estúpidos y fieros. y mientras que los hebreos, sometidos al
gobierno teocrático, severamente educados y practicantes de las abluciones,



benedetto Croce

110 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

permanecían en la estatura justa, los componentes de las otras razas, sin dis-
ciplina ni moral ni física, arrastrándose por el fango, los excrementos y la
orina, absorbiendo sales nítricas (así como abonada con el estiércol y la orina
la tierra se torna fértil) crecieron convirtiéndose en cuerpos monstruosos y
gigantescos. Cien años duró el estado ferino para los semitas y doscientos
para las otras razas; hasta que la tierra, empapada durante largo tiempo por
la humedad del diluvio universal, al secarse mandó al aire emanaciones secas
o materias encendidas, aptas para generar relámpagos. y con los rayos, como
ya sabemos, y con la mitología del cielo fulminante que es Júpiter, se des-
pierta en los bestiones la conciencia de Dios y la conciencia de sí mismos,
por lo que llegan a ser los hombres. se abre así la edad de los dioses, que
socialmente es aquella de las monarquías familiares donde el padre es el rey
y el sacerdote y en el curso de la cual se va constituyendo el sistema de las
deidades mayores, y los gigantes, merced a las espantosas religiones y a la
educación doméstica que doma su carne y desarrolla en ellos el elemento
espiritual, y por medio del lavado, poco a poco se degradan a la complexión
justa que tienen los hombres que se encuen[153]tran en los comienzos de la
edad heroica. Indicada a grandes rasgos tal es la rara construcción, hecha por
Vico, de los comienzos de la historia humana sobre la tierra, armonizados
con los relatos de la historia sagrada; y uno se habría reído o sonreído menos
si se hubiese mirado al drama que hay debajo, a la atormentada conciencia
del creyente que, luchando con el pensador, busca refugio en esas extrava-
gancias. Con las que, a su modo, Vico cruzaba por encima de una serie de
rocas inestables (el diluvio, los gigantes, las exhalaciones secas) el torrente
de la tradición religiosa y alcanzaba el duro terreno de la historia crítica, en
donde descubrió además el primer apoyo de su filosofía del espíritu, la feri-
nidad. Ha de observarse también que la relación con la historia hebrea ––la
única que ante él se impusiese como historia verdadera y apropiada, es decir,
como un unicum, aunque de manera milagrosa, de ningún modo identifica-
do–– le sugirió las raras alusiones/referencias que se encuentran en sus escri-
tos al asignar a los diversos pueblos una tarea o misión especial; por lo que
le pareció tal vez que los hebreos representasen la mens, los caldeos la ratio
y los jafetanos la phantasia.

en paralelo a esta historia fantástica acerca de los comienzos del géne-
ro humano sobre la tierra, corren los tentativos de apologética bíblica. Vico
no deja de aportar pruebas que deberían, profanamente, confirmar los relatos



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. Xiii

111Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

de la historia sagrada. Confirma, por ejemplo, relatos semejantes del diluvio
y de los gigantes en los griegos y en otros pueblos; el gobierno teocrático, del
que ninguna historia profana tiene una noticia precisa y a la que oscuramen-
te aluden los poetas en sus fábulas, porque vivían en directas relaciones con
el verdadero Dios, mientras que los caldeos tenían la magia o adivinación
según los movimientos de los astros y los pueblos de europa la tendrían por
los auspicios. se advierte en todo ello, sin duda, algo querido, un [154] querer
ver o un querer no ver, un darse en la voz, un emocionarse por la persuasión;
como, por lo demás, es costumbre en muchos creyentes cultos y formados
científicamente. Incluso escribirá Vico, al exponer la génesis histórica de las
formas gramaticales y al afirmar que los verbos comenzaron por los impera-
tivos y, por tanto, por las órdenes monosilábicas que los padres daban a las
mujeres, hijos y fámulos (es, sta, i, da, fac, etc.), que de esto se recaba una
demostración indirecta de la verdad de cristianismo, porque en hebreo la ter-
cera persona masculino singular del perfecto es representada por la nuda raíz
sin signo alguno de inflexión: prueba evidente de que los patriarcas debieron
de dar en sus familias las órdenes en nombre de un solo Dios (Deus dixit).
este, a su juicio, era «un relámpago para aterrar a todos los escritores que han
opinado que los hebreos habrían sido una colonia salida de egipto, cuando,
desde que comenzó a formarse, la lengua hebrea tuvo comienzo con un solo
Dios». son rayos, a decir verdad, que en vez de fulminar a los incrédulos, ilu-
minan la pobreza de los argumentos sobre los cuales se apoya la apologética
también en un hombre como Vico; y, considerándolo objetivamente, la divi-
sión introducida por escrúpulos religiosos entre historia sagrada e historia
profana, con el consiguiente tratamiento crítico de esta y dogmático de aque-
lla, y con las consecuentes extrañas hipótesis y defensas, hacía y hace irresis-
tiblemente pensar que el substraerse de la historia sagrada a la ciencia huma-
na provenga no de la impotencia de la ciencia humana, sino de la impotencia
de la historia sagrada, o sea, de la impotencia para mantenerse inalterada en
la ciencia; así que raramente un escrupuloso religioso fue de tanto peligro
para la causa de la religión.

mas Vico poseía demasiado genuino y riguroso sentido científico
como para ponerse a hacer, y a la vez por aversión natural, el selden o el
bossuet; de ahí que la armonización con la historia sagrada o la apologética
vienen a ser en él episodios de los cuales [155] se puede prescindir. y puesto
que, de otra parte, le estaba prohibido hacer del todo profana la filosofía y la



benedetto Croce

112 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

historia, y representar el movimiento histórico general llevando a cabo el
concepto de progreso, no le quedaba más que mirar a los hechos desde el
aspecto que su f i losofía  le  permit ía  con l iber tad: el de los cursos y
recursos, del eterno proceso y de las eternas fases del espíritu. aquí estaba
su fuerza, aquí podía reconocer el carácter específico, si no propiamente
individual, de las leyes, las costumbres, poesías, fábulas, de completas for-
maciones sociales y culturales que hasta su época habían sido incomprendi-
das por la historiografía. y por esta razón, él, en vez de narrar la historia,
debía restringirse a iluminar los aspectos comunes de ciertos grupos de
hechos, pertenecientes a distintos tiempos y diferentes naciones. en la
Ciencia nueva se tiene (dice él) «explicada toda la historia, no ya la  par-
t icular  de una época de las  leyes  o  los  hechos de los  romanos
o de los  gr iegos,  s ino a  propósi to  de la  ident idad sustancial  a
entender  y  la  divers idad de sus  modos de expl icarse» [SN44 §
1096]. «se aportarán (dice todavía en otra ocasión) los hechos a modo de
ejemplos para que se entiendan en razón de principios», ya que para «ver
hechos realidad los principios en la casi innumerable multitud de consecuen-
cias, se debe esperar a otras obras que para nosotros o ya nos han sido dadas
o están a punto de salir de imprenta a la luz». o sea, y como sabemos, en esa
Ciencia se tiene por una parte una filosofía y por la otra una descriptiva
empírica, his tór icamente ejemplif icada, en la que los romanos no
están como romanos, sino por aquello que tienen en común con los griegos
o puede que con los japoneses; la historia de Roma bajo los reyes o en los
primeros tiempos de la república muestra sus afinidades con la de los prime-
ros siglos del medievo; y Homero no está como Homero, sino como ejem-
plo de la poesía primitiva y que, a través de los siglos, encuentra y abraza a
su hermano, Dante. Fuerza y límite juntos, porque la historia, ciertamente, en
esencia [156] no consiste en estas semejanzas; pero ¿sin la percepción de las
mismas cómo se llegarían a fijar las diferencias? Dante no es Homero, los
barones no son los “patres”, el ateniense solón no es el romano Publio Filón,
el feudalismo de la edad carolingia y en general medieval no es la constitu-
ción social de las edades primitivas de Grecia y de Roma; pero en algunos
aspectos, ciertamente, Dante está más cercano a Homero que a Petrarca, los
barones de la primera época están más próximos a los “patres” que a la pos-
terior nobleza cortesana. solón se asemeja más a un tribuno o a un dictador
romano que a cualquier otro de los sietes sabios con quien se le suele con-



juntar, el feudalismo medieval se esclarece con el acercamiento a las socie-
dades fundadas sobre la economía agraria. advertir estas semejanzas signi-
fica negar o rechazar otras más superficiales y abrir la vía al conocimiento
de la individualidad, indicando la región más aproximada donde se halle la
verdad plena. Vico, antes que narrar y representar, clasifica; pero hay clasi-
ficación y clasificación: la que se hace al servicio de un pensamiento super-
ficial y aquella que se hace al servicio de un pensamiento profundo. y la
parte histórica de la Ciencia nueva es una gran sustitución de clasificaciones
superficiales con clasificaciones profundas.

en este ámbito, que es donde se halla la fuerza de la historiografía
viquiana, las deficiencias y los errores no provienen de fuera de los límites
trazados, sino de las causas operantes dentro de esos mismos límites. en
defensa de Vico ha sido alegado el que gran parte de sus errores han de atri-
buirse a los escasos e insuficientes materiales de que disponía; aunque esca-
sos e insuficientes, respecto a nuestras ansias de saber, lo son siempre los
materiales de estudio, y al juzgar a un historiador no puede tenerse en cuen-
ta esto, pero sí el modo cauto o imprudente en que él utilice los materiales
de que dispone. También ha sido dicho que Vico tuvo los defectos de su
época; [157] y aquí se olvida que él nace en el siglo en que se desarrolla la
filología muy crítica de Giuseppe scaligero y de toda la escuela holandesa,
y que sus contemporáneos fueron en Italia los Zeno, maffei y muratori. la
verdad es que la forma mental de Vico, ya descrita por nosotros, perturbaba
tanto el puro tratamiento filosófico, con las determinaciones de la ciencia
empírica y de los datos históricos, como perturbaba la indagación histórica
con la mescolanza de la filosofía y de la ciencia empírica. Vico se hallaba
como en un estado de ebriedad, confundiendo categorías y hechos, se sentía
a menudo tan seguro a priori de aquello que los hechos le habrían dicho que
no los dejaba hablar, poniendo de repente en boca de ellos su respuesta. una
frecuente engañosa ilusión le hizo reconocer relaciones inexistentes entre
cosas; cambiaba en certeza cada hipotética combinación; hacía leer en los
autores, en vez de las palabras habidas, otras jamás escritas y que él mismo
sin darse cuenta había pronunciado interiormente y proyectado en los escri-
tos de otros. era imposible para él la exactitud, y en esa excitación y exalta-
ción suya de espíritu, casi la despreciaba; porque, de hecho, diez, veinte, cien
errores particulares, ¿qué le habrían quitado a la verdad sustancial? la exac-
titud, la «diligencia» (dice él) «debe perderse en el trabajo en torno a argu-

«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. Xiii

113Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



1. Texto de la Aggiunta fatta dal Vico alla sua Autobiografia (1734), de g. VICo, L’Autobiografia, il carteggio e
le poesie varie, a cargo de b. CroCE – F. NICoLINI, bari, Laterza, 1929, p. 74. [N. del T.]
2. En la segunda edición revisada, de 1922, de La Filosofia di Giambattista Vico, en los saggi Filosofici
editados por gius. Laterza & Figli dice «notate nella bella edizione della seconda Scienza nuova, cura-
ta dal Nicolini» (p. 157), mientras que en la sexta edición (1962), en su impresión en la edición eco-
nómica de Editori Laterza en 1980 (4ª ed. econ.), dice «notare nel commento che della seconda Scienza
nuova ha fatto Nicolini» (p. 142). [N. del T.]

benedetto Croce

mentos de importancia, porque ella es una minucia, y en cuanto minuciosa,
también una virtud lenta».1 Imaginativas etimologías, arriesgadas e infunda-
das interpretaciones mitológicas, cambios de nombres y de épocas, exagera-
ciones de hechos, y citas erróneas se encuentran en todo momento en sus
páginas, y muchas de ellas se pueden ver apuntadas en el comentario que [en
la bella edición]2 de la segunda Scienza nuova ha hecho nicolini, y algunas
de ellas las iremos anotando también nosotros, poco a poco, a manera de
ensayo, pero cuidando de no darles la voz continuamente, y rectificando de
modo tácito a veces sus citaciones. así que, al igual que hablando de su filo-
sofía hemos observado que [158] Vico no era un ingenio agudo, del mismo
modo, hablando de su historiografía, debemos decir ahora que no tenía inge-
nio cr í t ico. Pero así como, a pesar de negarle allá la agudeza a pequeña
escala, le reconocíamos la agudeza a gran escala, cual es la profundidad, del
mismo modo también aquí hemos de añadir que si a Vico le faltaba sentido
crítico a pequeña escala, tenía abundancia del mismo a escala grande.
Descuidado, enrevesado, hacinado en los detalles; circunspecto, lógico,
penetrante en los puntos esenciales; descubre el flanco, y a veces toda la per-
sona ante los golpes del más mezquino y mecánico erudito, e intimida y es
apto para inspirar la reverencia de cualquier crítico o historiador, por grande
que sea. y así distendiéndose vagando siempre entre los universales y total-
mente ocupado en sus geniales descubrimientos, muchas veces no dio tiem-
po al tiempo ni dio facilidad y alcance de explicarse a su fuerza indagadora
y observadora, y en vez de historia en cambio inventó mitos y tejió novelas;
donde más tarde permitió que esa fuerza se desplegase libremente, y logró
incluso cosas milagrosas en el campo de la historia, como nos esforzaremos
en ir mostrando en los capítulos que siguen.

Pero revisar las interpretaciones históricas viquianas para confrontar-
las, como han hecho muchos y es una práctica común, con las de la historio-
grafía moderna para en función de ello elogiarlas o censurarlas, sería poco

114 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. Xiii

115Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

concluyente; porque donde existe acuerdo entre los dos términos de la con-
frontación, el acuerdo podría ser fortuito, y, donde hay divergencia, la doctri-
na más reciente podría resultar, no obstante, desarrollo o consecuencia del
antiguo intento, y, en cualquier caso, el estado moderno de los conocimientos
históricos no ofrece en ningún caso una medida absoluta. y, por otra parte,
estaría fuera de lugar (además de superar nuestras fuerzas) retomar todos los
problemas que Vico trató y tocó para tratar de examinar aquello que de ver-
dadero o falso hubiese en sus conclusiones, porque lo mismo valdría escribir
una tercera Scienza nuova, más conforme a  nuestros tiempos. nosotros úni-
camente esperamos indicar los principales pro[159]blemas históricos que él se
propuso, resumir las soluciones que nos ofreció, y tener siempre a ojo el esta-
do de la ciencia no ya de nuestro tiempo sino del suyo, para determinar qué
progresos se deben a Vico en la historia de los estudios históricos.

Trad. del italiano por José Manuel Sevilla Fernández, 2020



seGunDa eDICIón ReVIsaDa De b. CRoCe, La filosofia di Giambattista Vico (bari, Gius. laterza & Figli, 1922).



YY

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05
© de la presente traducción, José Manuel Sevilla Fernández, 2020
© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.

«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di G.b. Vico (1911)» 

–– 2º––

Vico contracorriente

de la cultura de su tiemPo

cap. XiX de La filosofia di G.B. Vico (1911)

Benedetto Croce
(1866-1952)

[239]

a al contemplar en el curso de la historia, en la época que era la suya, a
una humanidad esparcida sobre todas las naciones, Vico realiza una rápida
descripción del mundo contemporáneo, y guarda silencio, si no satisfecho,
dudoso o prudente. así como no había ascendido a la Ciencia nueva por un
directo impulso de problemas políticos (al menos en el significado que de
ordinario tienen estas palabras), del mismo modo no desciende desde las
contemplaciones de la Ciencia nueva a la vida activa, ni siquiera en la forma
más obvia que se le presenta a un hombre de pensamiento, la del libro y la
del opúsculo que critican las leyes e instituciones o proponen reformas.

117



1. Véase arriba, el cap. IX, pp. 103-106. [N. del A.]
2. hay una traducción al castellano de la Pratica en Cuadernos sobre Vico, 5/6, 1995-1996, pp. 451-455,
con trad. y notas de José M. sevilla: «Práctica de la Ciencia Nueva». [N. del T.]
3. hay traducción al castellano de la oración inaugural de 1708 en Cuadernos sobre Vico, 9/10, 1998, pp.
401-436, con trad. del latín por Francisco J. Navarro gómez: «del método de estudios de nuestro tiem-
po». También en traducción del mismo dr. Navarro en su edición del volumen I de Obras de g. VICo,
Oraciones inaugurales & La antiquísima sabiduría de los italianos, barcelona, Anthropos, 2002, pp. 73-126 y
pp. 235-261 (Notas). [N. del T.]

118

benedetto Croce

Incluso cuando durante un tiempo concibió una “práctica” de su Ciencia,1 no
pensó que tal práctica, por parte de lo que él esperaba, pudiera moverse en
otro lugar que «dentro de las academias».

la práctica2 «dentro de las academias», o sea, en el campo de la cul-
tura, por otro lado es también ella misma práctica y política, y ciertamente
no entre las menos importantes. y un historiador o un filósofo nunca puede
abstenerse del todo, si además la acentúa con mayor o menor fuerza, la rea-
liza con mayor o menor amplitud. [240]

Vico insistió en ello y la llevó a cabo ampliamente, de hecho su pri-
mera afirmación en la vida científica fue, precisamente, el examen de los
métodos modernos de estudio y de educación, comparados con los de los
antiguos: examen que (tras ensayos y tentativas en las primeras oraciones)
tomó cuerpo en la disertación universitaria de 1708, De nostri temporis
studiorum ratione.3 en los años que siguieron, volcado en trabajar en la
Ciencia nueva, no dio otras manifestaciones públicas de su malestar con la
dirección que prevalecía en los estudios; pero con mayor frecuencia y viva-
cidad se expresa sobre eso en las cartas privadas y en las conversaciones,
y no quiso dejar pasar la ocasión en la autobiografía de recordar lo que él
pensaba del tema. no hace falta entonces extraer su actitud polémica de las
insinuaciones y de los incisos de su obra capital, porque él mismo dejó
explícitas en más ocasiones esas implicaciones y cambió los incisos por
proposiciones principales.

esa polémica se movió en dos campos contiguos, que responden al
doble aspecto de la Ciencia nueva, como filosofía del espíritu y como cien-
cia generalizadora. bajo el primer aspecto, Vico había hecho valer los
derechos de la fantasía, del universal fantástico, de lo probable, de lo cier-
to, de la experiencia, de la autoridad, y por tanto de la poesía, de la reli-
gión, de la historia, de la observación naturalista, de la erudición, de la tra-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. XiX

dición. bajo el segundo aspecto, había diseñado un esquema del desplie-
gue natural del espíritu, tanto en la historia del género humano como en la
vida individual, puesto por él en continua correspondencia con las fases de
la historia. Por ello su examen había necesariamente de dirigirse, por una
parte, a las disposiciones espirituales de su tiempo y, por otra, al modo en
que se entendía y se impartía por entonces la educación de los niños y de
los jóvenes. en uno y en otro campo advertía Vico las mismas deficiencias,
y estaba ofendido por aquel mismo árido intelectua[241]lismo que había
vuelto ininteligible el proceso de la mente, y mutilado y falseado la verdad
de la historia humana.

a los niños, recién salidos de las escuelas de gramática, se les solía
imponer una instrucción de lógica, adoptando según la predilección de los
maestros bien la lógica escolástica o bien, y más frecuente, aquella (sustan-
cialmente también aristotélica y escolástica) que había sido elaborada por
arnauld y se le llamaba “lógica de Puerto-Real”, toda repleta de severísi-
mos juicios en torno a materias reflexivas de ciencias superiores y alejadas
del común sentido vulgar, toda llena de ejemplos extraídos de tales cien-
cias. merced a esa disciplina los niños habrían tenido que hacerse repenti-
namente críticos y purgar la mente no solo acerca de lo falso, sino incluso
de las opiniones verosímiles y probables; cuando, en verdad, de nada se les
podía purgar, porque su mente estaba aún despejada y escasamente forni-
da, y ninguna crítica podían ejercitar, debido a la ausencia de materia cri-
ticable: habrían tenido que ser conducidos a enjuiciar bien antes de apren-
der bien, y ello contra el curso natural de las ideas, según el cual antes se
aprende, luego se enjuicia y, finalmente, se razona. el resultado era que los
espíritus educados de aquel modo se convertían en áridos y secos al expli-
carse y, sin hacer nada, pretendían juzgarlo todo; permanecían toda la vida
afiladísimos en la manera de pensar e inhabilitados para cualquier gran
obra: críticos, por así decir, pero estériles. Donde no solo hay ligereza y
arrogancia en los juicios, sino incapacidad en la práctica de la vida, en el
trato que se usa con los hombres, en la elocuencia civil, que se funda no
tanto en la crítica como en lo verosímil y debe procurar su efecto, con el
decir cosas oportunas, penetrando en la psicología del interlocutor y ajus-
tándose a la forma correspondiente. Vico había sufrido él mismo una dañi-
na experiencia de esa prematura educación lógico-crítica; cuando, siendo
él un niño, el jesuita Del bazo, que estuvo entre sus primeros maestros,

119Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



benedetto Croce

120

4. En el texto de las dos ediciones citadas (1922, p. 242; y 1980, p. 212) aparece escrito “Paolo vene-
to”, en minúscula ––seguido de “;” en 1922 y de “,” en 1980––. «Paolo Veneto (Nicoletti), “el más
agudo de los sumulistas”», recordaba gusTAVo CosTA, «En busca de la lógica viquiana», Cuadernos
sobre Vico, 3, 1993, pp. 7-52; p. 9 ––citando de Migne la Patrología Latina, LXIV, 1050b––. [N. del T.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

puso en sus manos [242] la obra del sumulista Paolo Veneto,4 y el ingenio,
todavía débil para soportar esa especie de lógica crisípea, faltó poco para
que por ese motivo se perdiese, tanto que, por desesperación, desertó de los
estudios y vagó entre ellos durante un año y medio. mejor recuerdo guar-
daba, en cambio, incluso de sus escorzos poéticos juveniles, de la escuela
de los más desenfrenados marinistas napolitanos: divertimento (dice él)
poco menos que necesario para los ingenios de los jóvenes, demasiado afi-
lados y rígidos en el estudio de las metafísicas en esos años en que preci-
samente el ingenio, por el fiero vigor de la edad, tiene que estar más pre-
sente para que no se aplane ni deseque en absoluto. esa edad, que es la de
la barbarie del intelecto, tan vigorosa en fantasía y (por las estrechas rela-
ciones que hay entre estas dos facultades) y en memoria, necesita nutrirse
y ejercitarse con la lectura de poetas, historiadores y oradores, y con el
aprendizaje de las lenguas. el arte que se les debe enseñar no es la crítica
sino la tópica, verdadero arte del ingenio, o sea, la facultad de inventar; por
medio de la que los niños van preparando la materia para enjuiciar bien
después, porque no se enjuicia bien si no se conoce la totalidad de la cosa
y la tópica permite descubrir para cada cosa todo aquello que hay dentro de
ella. De esta manera, los muchachos, siguiendo el curso mismo de la natu-
raleza, se forman filósofos y bien hablantes.

un correctivo, ciertamente, resulta indispensable ante la exuberante
fantasía; pero no debe de buscarse en la lógica, sino justamente en la geome-
tría lineal, que de algún modo es como una pintura y vigoriza la memoria con
el gran número de sus elementos, con sus delicadas figuras refina la fantasía,
y hace que corra el ingenio rápidamente por todas partes y entre ellas reco-
lectar aquellas que vienen al caso para demostrar la grandeza requerida. no
obstante, también a través de la geometría todo fruto se estropeaba debido al
método algebraico, favorito en las escuelas de entonces; el cual, no menos
que la [243] lógica escolástica, paraliza todo lo más profuso de los jóvenes
temperamentos, les ciega la fantasía, angosta la memoria, aletarga el ingenio,
ralentiza el entendimiento, dañando por estas cuatro vías las bellas artes, el



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. XiX

121Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

conocimiento de las lenguas y de las historias, las invenciones y la pruden-
cia. más concretamente, el álgebra afecta al ingenio porque con ese método
no se ve nada más que lo que está delante de los pies; desconcierta a la
memoria porque, hallado el segundo signo, no piensa más en el primero; des-
lumbra a la fantasía porque de hecho no imagina nada; y destruye el enten-
dimiento porque profesa la suposición. los jóvenes que le han dedicado
mucho tiempo a ello, puestos luego a tratar los asuntos de la vida civil, con
sumo pesar y arrepentimiento se encuentran menos aptos para esos asuntos.
De donde, para que fuese de alguna utilidad y no produjera graves daños, se
debería aprender durante poco tiempo al final del curso de matemáticas y
servirse de ella solo como un medio abreviado. el hábito de razonar se forma
mucho mejor con la analítica metafísica, que en cada pregunta requiere lo
verdadero en lo infinito del ente, y por los géneros de la sustancia va gradual-
mente quitando aquello que la cosa no es para todas las especies, hasta que
alcanza la última diferencia constituyente de la esencia de la cosa que se
desea conocer.

Toda la educación sufría de exceso de matemáticas y de defecto de
concreción, y como si los jóvenes fueran a salir de las academias a un mundo
humano compuesto de líneas, números y especies algebraicas, se les llenó la
cabeza de grandilocuentes vocablos como “demostraciones”, “verdades
demostradas”, “evidencias”, y se condenó la regla de lo verosímil, de la que
no tienen otra más segura en sus consejos los políticos, los capitanes en sus
empresas, los oradores al tratar las causas, los jueces al enjuiciarlas, los
médicos al curar a los enfermos del cuerpo, los teólogos morales al curar a
los de las conciencias, y sobre la cual se aquieta y reposa el mundo entero
[244] en todos los litigios y controversias, en todas las disposiciones, en todas
las elecciones, que todas se determinan por unanimidad o por la mayoría de
votos. se preparaba a una generación vacía y presuntuosa, sabihonda pero
poco sabia, razonadora pero pobre de verdad.

Igual que la educación que suministraban, así eran los educadores
mismos, o sea, el ambiente general de la cultura. la poesía estaba muerta:
esos métodos analíticos «helaban» (conviene adoptar una vez más la palabra
que Vico repite con frecuencia, como bien expresiva) «todo lo magnánimo
de la mejor poesía». y verdaderamente nunca jamás como en aquella prime-
ra mitad del settecento [siglo xVIII] fue europa tan vasto desierto poético:
Italia había sido reducida al melodrama metastasiano; Francia no tenía suce-



benedetto Croce

122 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

sores a los Corneille y a los Racine; en españa, agotada la última gran mani-
festación del espíritu nacional, que fue el drama, comenzaron la imitación
francesa y el racionalismo; Inglaterra parecía olvidar el haber concebido a
shakespeare, y alemania se arrastraba también detrás de la imitación neo-
clásica. y no solo no nacía nueva poesía, sino que no se la añoraba.
siguiendo a Descartes y malebranche, los filósofos se ejercitaban en despre-
ciar todas las facultades del alma que proviniesen del sentido, y en especial
la facultad de imaginar, que detestaban como madre de todos los errores.
Condenaron a los poetas bajo el falso pretexto de que narraban “fábulas”:
como si aquellas fábulas no fuesen las eternas propiedades de los ánimos
humanos, que los filósofos políticos, economistas y morales razonan y que
los poetas presentan en vivos retratos.

Por la autoridad de los cartesianos mismos, el estudio de las lenguas
se hacía objeto de desprecio: ¿no había dicho Renato que saber latín no es
saber más de lo que sabía la criada de Cicerón? el conocimiento riguroso del
latín y del griego había acabado con los escritores del cinquecento [s. xVI] y
del seicento [s. xVII]; [245] el cultivo de las lenguas orientales había quedado
restringido a los protestantes; y trabajos sobre la jurisprudencia romana se
hacían también solo en Holanda. la famosa biblioteca napolitana de Valletta,
enriquecida con las más bellas ediciones latinas y griegas, fue generosamen-
te comprada por los padres del oratorio, mas por menos de la mitad de su
primitivo valor, tanto como había caído la demanda de estos libros. en
Francia la biblioteca del Cardenal Dubois no halló ningún único comprador
y quedó dispersa en pequeñas ventas. los príncipes no amaban ya el bello
latín de la edad de oro; y a ninguno de ellos se le ocurrió conservar para la
eternidad con la excelente pluma latina un acontecimiento tan estrepitoso
como la guerra de sucesión de españa, parangonable por su complejidad tan
solamente a la segunda de las cartaginesas.

De mucho se jactaban los nuevos métodos, pero nadie habría podido
indicar las cosas nuevas que se habían hallado por sus medios. Fórmulas
nuevas y cosas viejas; y, en compensación, los vanos halagos de poder llegar
en muy poco tiempo y con poquísimo esfuerzo a saber todo. la doctrina civil
y política fue descuidada por la física, y la física por la matemática; la expe-
riencia, poco ejercitada; el espíritu inventivo de siglo anterior, casi había
desaparecido. el escepticismo, consecuencia del método cartesiano, invadía
el campo del saber.



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. XiX

123Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Continuaba también por aquel tiempo en toda europa el predominio
de la lengua francesa: lengua que, a diferencia de la italiana, es rebelde a la
poesía y a la elocuencia; rica (decía Vico) en vocablos de sustancia, y, al
igual que la sustancia es algo brutal e inmóvil y no tolera comparaciones,
incapaz de colorear las oraciones, de amplificar y aumentar, reticente a las
inversiones, estéril de metáforas. los franceses, más que periodos, poseen
miembros de periodos; ni su métrica tiene tampoco versos superiores a los
llamados alejandrinos, que son distróficos y más tenues e inertes [246] que los
elegíacos; ni sus palabras sufren otros acentos que no sean los de las últimas
sílabas. Impotente ante lo sublime, la lengua francesa está, en cambio, muy
atenta a lo pequeño, y por la ya advertida abundancia de palabras de sustan-
cia, o sea, de términos abstractos, atenta también al género didáctico: en
lugar de elocuencia ofrece el esprit. Propiamente, la nueva crítica y el análi-
sis habían nacido en Francia y se vistieron con esa lengua.

la única riqueza que cada día se acrecentaba entre tanta pobreza eran
las compilaciones, las bibliotecas, los diccionarios de las ciencias como los
que llevaban los nombres de bayle, de Hoffmann, de moreri: la manera de
aprendizaje más holgazana y casual que jamás pudiera inventarse. el genio
del siglo fue tan vago como para exponer compendiado lo que otros sabían,
antes que profundizar para llegar más lejos. Parece imposible, y sin embar-
go compilaron incluso diccionarios de matemáticas. Todos sintieron un gran
deseo por la vil mercadería de la ciencia; estimándose únicos y buenos los
libros explicados y fáciles, que se prestaban a formar el objeto de razona-
miento para pasatiempo con las damas, condenando con llamarlos ininteligi-
bles a todos aquellos otros que requerían del lector una variada y copiosa
erudición y lo obligaban al tormento de reflexionar y combinar demasiado.

aquellos diccionarios y compilaciones suscitaron en Vico la evoca-
ción de otras obras similares durante la decadencia griega: las églogas, los
léxicos y las bibliotecas de los suidi, de los stobei y de los Fozî. Toda la cul-
tura contemporánea le parecía que renovase el caso de la sabiduría griega y se
dirigiese a expirar en metafísicas inútiles o dañinas para la civilización, y en
matemáticas ocupadas en considerar magnitudes que no soportan regla y com-
pás y que no tienen aplicación alguna. Como otros hombres sabios, paisanos
suyos, él vivió convencido de que si la providencia divina, por medio de una
de sus secretas vías, no la vigorizaba y renovaba, la república de las [247] letras
corría rápidamente hacia su final. además, ¿dónde estaba, entonces, el sabio,



benedetto Croce

124 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

el verdadero sabio, que Vico había encontrado en la historia, primeramente en
la figura bárbara del poeta teólogo y luego en aquella otra civil y racional del
filósofo griego y del jurista romano, y que contemplaba anhelante en el maes-
tro de elocuencia (y se diría que a su propia persona), como llamado a dar uni-
dad, vida y eficacia a todo el saber? la sabiduría, de hecho, no es este o aquel
conocimiento ni la suma de los saberes; sino que es la facultad que dirige todas
las disciplinas y de la que se aprenden todas las ciencias y todas las artes que
componen la humanidad. y puesto que el hombre es mente y ánimo, intelec-
to y voluntad, la sabiduría debe realizar en el hombre estas dos partes, y la
segunda como consecuencia de la primera: debe enseñar el conocimiento de
las cosas divinas para al bien supremo las cosas humanas. el sabio es el hom-
bre en su totalidad y centralidad, es el hombre completo.

un altísimo ideal, sin duda, como perfectamente justas todas las crí-
ticas dirigidas al método de educación y a las tendencias espirituales de su
tiempo. sin embargo, entre tantas admirables verdades que se dejaron atrás
en un largo tramo del siglo dieciocho, se siente en el Vico pedagogo y críti-
co algo de reaccionario. se nota que él, exclusivamente preocupado por la
suerte de la gran y severa ciencia y con el ojo puesto en la forma más com-
pleta de la humanidad, no comprendió el valor revolucionario de aquel
escepticismo y racionalismo y de aquella rebelión contra el pasado, que eran
necesarios instrumentos de guerra contra reyes, nobles y curas; de aquellos
compendios y diccionarios que debían convertirse en la enciclopedia; de
aquella ciencia popular, que preludiaba el periodismo; de los libritos para
damas y para elegantes conversaciones, que habrían alimentado los salones
del siglo dieciocho y templado los espíritus al radicalismo jacobino. se nota
en él, tanto aquí como en su sistema filosófico, al [248] católico que estaba
envuelto alrededor del filósofo, al pesimista cristiano que pesa sobre el dia-
léctico de la inmanencia. no sabe vislumbrar el progreso en sus adversarios,
y por ello no los reconoce como realmente eran, inferiores a él pero escalo-
nes que subir para llegar hasta él, y que él mismo habría tenido que subir para
entenderse y poseerse mejor a sí mismo. su actitud polémica hacia la cultu-
ra de la época cumple y confirma el análisis, que he ofrecido anteriormente,
de las virtudes y conjuntamente los defectos de su filosofía.

Trad. del italiano por José Manuel Sevilla Fernández, 2020   



EE

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05
© de la presente traducción: José M. Sevilla Fernández, 2020
© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.

«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di G.b. Vico (1911)» 

–– 3º––

Vico y el desarrollo Posterior del

Pensamiento filosófico e histórico

cap. XX de La filosofia di G.B. Vico (1911)

Benedetto Croce
(1866-1952)

[249]

n vano cabría esperar que, al término de nuestra exposición, añadiése-
mos un juicio y, como suele decirse, una “valoración” de la obra de Vico. si
el juicio no se ha obtenido ya como resultado de la exposición misma, coin-
cidente con ella, si la historia y la crítica no se han hecho una sola cosa, la
culpa habrá sido o nuestra o del lector poco atento y, en cualquier caso, en
este sentido no remediable ya con añadidos que serían pegaduras y con repe-
ticiones que no serían más que redundancias.

Confesaremos también que no sentimos simpatía por esos capítulos
que son utilizados como conclusión de trabajos críticos en torno a los filóso-
fos y que son trabajos que contienen la historia de la fortuna de sus ideas. ya
que si las “ideas” se toman de modo extrínseco, en sus efectos sociales y de

125



1. Véase Apéndice, II. [Nota del Autor refiriéndose al apartado titulado «La fortuna del Vico». N. del T.]

benedetto Croce

cultura, esa reseña, que no estaría privada de cierta importancia particular,1

queda ajena a la historia de la filosofía propiamente dicha: –– si en cambio son
entendidas como [250] verdaderas y vivas ideas filosóficas, el relato de la fortu-
na de estas confluye posteriormente, ni más ni menos, en la historia de la filo-
sofía, la cual no tiene razones para hacer seguir el tratamiento de un filósofo
concreto más que el de otro. Conducirse de otro modo es efecto del prejuicio
de que las ideas sean algo sólido y cristalizado, casi gemas preciosas que se
legan de una generación a otra y de las cuales es posible reconocer siempre su
forma inalterada y el fulgor en las nuevas diademas compuestas de ellas y en
las frentes que estas vienen a constelar. aunque, de hecho, las ideas no son otra
cosa que el infatigable pensamiento humano, y transmitirlas verdaderamente
implica transformarlas.

sin embargo, es un hecho el que nadie que haya escrito sobre Vico no
haya sentido la necesidad de dirigir la mirada a los tiempos posteriores y adver-
tir semejanzas y analogías de las doctrinas de aquel con las que siguieron cin-
cuenta años o un siglo después. y lo que es más, también nosotros, a pesar de la
confesada antipatía y de los profesados criterios metodológicos, sentimos ahora
la misma necesidad. ¿Por qué? Porque Vico en su época pasó por ser un extra-
vagante y permaneció como un solitario; porque el posterior desarrollo del pen-
samiento llega a tener lugar casi del todo fuera de su directa eficacia; porque aún
hoy día, a pesar de ser suficientemente conocido en algunos restringidos círcu-
los, no ha logrado todavía el puesto que merece en la historia general del pensa-
miento. ahora, ¿qué medio se ofrece el más simple para mostrar la orientación
y respuesta de sus doctrinas, por verdaderas o falsas que fuesen, a profundas exi-
gencias espirituales, que el recordar las ideas y las tentativas similares que rea-
parecieron más tarde tan copiosas e intensas como para dar fisonomía al trabajo
de un siglo entero de filosofía y de historia? Incluso si, después de que hubiése-
mos examinado intrínsecamente el pensamiento de él, esta referencia a los
hechos que siguieron pudiese parecer un expediente superfluo, se concederá por
lo menos que, puesto que, al igual que cualquier otra oración, la nuestra debe
tener su cumplimiento [251] retórico, ninguna peroración se presenta más espon-
tánea que la consistente en un rápido gesto de la filosofía y de la filología poste-
riores, arrojando luz sobre las relaciones con el pensamiento viquiano.

126 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. XX

127Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

También se podría, con el método que él tiene para confrontar la bar-
barie segunda con la primera, presentar la posterior historia del pensamiento
como un recurso de las ideas de Vico. Recurso, en primer lugar, de la crítica
de este al saber inmediato de Descartes así como su criterio de la conversión
de lo verdadero con lo hecho, en el movimiento especulativo que fue de Kant
a Hegel y culminó en la tesis de la identidad de lo verdadero con lo hecho, del
pensamiento con el ser. su unidad de filosofía y filología regresa en la reivin-
dicación de la historia frente al escepticismo y al intelectualismo del siglo die-
ciocho, hijo del cartesianismo; en la síntesis a priori kantiana, que reconcilió
lo ideal y lo real, categoría y experiencia; y en la filosofía histórica de Hegel,
en la que el historicismo del siglo diecinueve alcanzó su punto más alto. esa
unión de filosofía y filología, que tal vez fue en él una unión violenta y mez-
cla de métodos, se repitió también de esta forma errada en la escuela hegelia-
na; de tal modo que esta dirección mental podría muy bien con razón tomar el
nombre de “viquismo”. la limitación que él había intentado del valor de las
matemáticas y de las ciencias exactas, y su crítica a la concepción matemáti-
ca y naturalista de la filosofía, retornan en la crítica de Jacobi al determinismo
espinosiano y en la de Hegel contra el intelecto abstracto; y, para las matemá-
ticas en particular, fue puesto en claro (por Dugald stewart y otros) que su
fuerza no está en los postulados sino en las definiciones, y las “fictiones”, de
las que él hablaba, han entrado en la terminología actual de los gnoseólogos
de esas disciplinas. la lengua poética o la ciencia de la fantasía se convierten
en la estética, tan ansiosamente indagada por los filósofos, literatos y artistas
alemanes en el curso [252] del settecento [s. xVIII] y a la que Kant hizo dar un
gran paso con la crítica de la intuición como concepto confuso (que era la doc-
trina leibniciana), y otro gran paso con schelling y con Hegel, los cuales, colo-
cando el arte entre las formas puras del espíritu, de nuevo se acercaron a Vico.
y el romanticismo (especialmente el alemán, aunque también, más o menos,
el de los otros países) fue viquiano, por haberse pronunciado en formulacio-
nes teóricas acerca de la celebración de la fantasía como original potencia cre-
adora. Reaparecen sus doctrinas sobre el lenguaje, no interpretado ya intelec-
tualistamente cual sistema artificioso de signos sino, por Herder y por
Humboldt, como libre y poética creación del espíritu. la doctrina de la reli-
gión y del mito, después de que hubo abandonado el alegorismo y la teoría del
engaño, reconoció con David Hume que la religión es un proceso natural, que
se corresponde con los inicios de la vida humana todos pasión e imaginación;



2. Traducimos como lo cierto y lo verdadero, y no certeza y verdad, considerando que los términos
habría que dejarlos apropiadamente en italiano ––como aparecen en Croce–– con el fortísimo y nove-
doso valor conceptual viquiano que poseen en la Scienza nuova: “il certo” e “il vero”; términos propues-
tos antes en latín en De antiquissima y en el Diritto Universale como “certum” y “verum”. [N. del T.]

benedetto Croce

y con Heyne que el mito es un «sermo symbolicus» no producido por el arbi-
trio sino por la necesidad y por la pobreza, por la «sermonis egestas», la cual
se expresa «per rerum iam tum notarum similitudines»; con otfrido müller
que es imposible entender el mito sin penetrar en la intimidad del alma huma-
na, donde se aprecian la necesidad y la espontaneidad. la religión ya no fue
vista más como algo extraño o enemigo de la filosofía, como estupidez o
como engaño de gente astuta a espaldas de gente simple, sino, como Vico pre-
tendía, como una filosofía rudimentaria, donde en una metafísica razonada se
halla cuanto había ya de otros modos en la metafísica poética y religiosa. De
manera similar, la poesía y la historia no fueron tenidas más por separadas o
contrapuestas, pretendiendo que luchasen entre sí; y como ya había advertido
y previsto uno de los grandes inspiradores de la nueva literatura alemana,
Hamann (en muchos aspectos similar a Vico en las tendencias, aunque dispar
en potencia mental) al decir que: «si nuestra [253] poesía no vale, entonces
nuestra historia se hará más flaca que las vacas del Faraón», un hálito de poe-
sía revivió la historiografía del siglo decimonono, la devolvió de incolora a ser
pintoresca, y era fría pero adquirió calidez y vida. la crítica al utilitarismo de
los Hobbes y los locke, y la afirmación de la conciencia moral como espon-
táneo pudor y juicio sin reflexión, se representó bien armada en la Crítica de
la razón práctica; y la polémica contra el atomismo social, y el consiguien-
te contractualismo, en la hegeliana Filosofía del derecho. la libertad de con-
ciencia y el indiferentismo religioso, profesada e inculcado por los publicis-
tas del seicento [s. xVII], fue negada como doctrina filosófica; y un pueblo
sin Dios le pareció a Hegel, como antes a Vico, inhallable en la historia y
solo existente en las historietas de relatores de viajes en países ignotos o
poco conocidos. Continuando la obra de la Reforma, que Vico no había podi-
do conocer ni juzgar con exactitud, la filosofía idealista alemana pretendió
no ya arrancar de la vida a la religión, sino pulirla, dando el valor espiritual
de la religión a la filosofía misma. lo cierto, el duro cierto que Vico distin-
guía de lo verdadero2 del derecho, constituyó tema de meditaciones desde
Tomasio a Kant y a Fichte, y desde éstos hasta los que más recientemente
buscaron, si bien no hallaron, el criterio distintivo entre las dos formas, y

128 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. XX

129Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

todos o casi todos mostraron viva conciencia de lo que llamaron “fuerza” o
“coerción” y que había sido como olvidado en la vieja, superficial y retórica
doctrina moralista. la escuela histórica del derecho, reacción al revoluciona-
rismo y al reformismo abstracto del siglo dieciocho, debió de reactivar la
otra polémica de Vico contra el platonismo y el grocianismo de una repúbli-
ca ideal o de un derecho natural, fuera de la historia y por encima de ella ade-
más de medida de la historia, y reconocer con Vico que el derecho se corres-
ponde con la completa vida social de un pueblo en un momento histórico
dado y enjuiciable solo [254] en relación a esta, vivo y plástico y en continua
mutación, como el lenguaje. Por último, la Providencia viquiana, esto es la
racionalidad y objetividad de la historia, que observa una lógica distinta de
la que le suele ser atribuida por las imaginaciones e ilusiones individuales,
toma un nombre más prosaico, aunque no cambió de carácter, en la astucia
de la razón formulada por Hegel; y fue graciosa y estrambóticamente retra-
ducida en la popular astucia de la especie, de schopenhauer, y sin gracia aun-
que bastante psicológicamente en la, así denominada, ley wundtiana de la
heterogénesis de los fines.

Como puede verse, son casi todas las ideas capitales de la filosofía idea-
lista del siglo diecinueve las que pueden considerarse recursos de doctrinas
viquianas. Casi todas, porque hay alguna luego en la cual se halla en Vico no al
precursor sino a la pretensión, no al adelantado sino a la carencia que llenar;
parte esta para la que no hay más recurso que el progreso del siglo decimono-
no por encima de él, y así desde el coro surgen contra él voces discordantes de
advertencia o de reproche. la distinción viquiana entre los dos mundos, el del
espíritu y el de la naturaleza, a los cuales era aplicable el criterio gnoseológi-
co de la conversión entre lo verdadero y lo hecho, mas aplicable al primero por
el hombre mismo porque ese mundo es obra del hombre, y por ello cognosci-
ble para él, y aplicable al segundo por Dios creador, y por ello incognoscible
para el hombre, no fue aceptada por la nueva filosofía que, más viquiana que
Vico, al hombre semidiós lo hizo Dios, elevó la mente humana a espíritu uni-
versal o Idea, y espiritualizó e idealizó a la naturaleza, a la que, también ella
como producto del espíritu, se intentó entender de manera especulativa en la
“Filosofía de la naturaleza”. Destruido por tal modo este residuo de trascen-
dencia, brilló el concepto de progreso que Vico no había divisado, pero que los
cartesianos y sus secuaces del siglo dieciocho, a su manera superficialmente
[255] racionalista, también de algún modo habían entrevisto o afirmado.



benedetto Croce

130 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Pero esta carencia de conciliación la compensa esa concordancia plena
entre los “descubrimientos” históricos viquianos y la crítica e historiografía del
siglo diecinueve. Confirmación, ante todo, en los cánones metódicos: en la duda
en torno a los relatos de los historiadores antiguos, en la reconocida superiori-
dad de los documentos y monumentos sobre las narraciones, en la indagación
de las lenguas como tesoros de los conceptos y de las costumbres primitivas, en
la interpretación social de los mitos, en la importancia prestada a los desarrollos
espontáneos sobre las extrínsecas comunicaciones de las civilizaciones, en la
advertencia de que no se interprete la psicología primitiva con la psicología
moderna; etcétera. Correspondencia en las soluciones efectivas de los proble-
mas históricos, porque fue reafirmado el carácter arcaico y bárbaro de las civi-
lizaciones primitivas griega y romana, y la índole aristocrática y feudal de sus
constituciones políticas; el ceremonial de la antigua jurisprudencia reaparece
como un poema dramático, alusivo a las acciones guerreras; el disfrazarse los
héroes romanos como héroes democráticos llegó a su término con los jacobinos
franceses y con sus imitadores en Italia y en otros sitios; Homero fue conside-
rado cuanto más rudo tanto más gran poeta; la historia de Roma viene especial-
mente reconstruida sobre la base del derecho romano y los nombres de los siete
reyes aparecieron como símbolos de instituciones y los orígenes tradicionales
de Roma como tardías invenciones griegas o realizaciones sobre modelos grie-
gos; la sustancia de la historia se instaló en la lucha económica y jurídica de
patriciado y plebe, y la plebe derivada de los fámulos o clientes: la lucha de cla-
ses, que Vico había iluminado por primera vez, fue acogida como criterio de
extensa aplicación a la historia de todos los tiempos y para la inteligencia de las
mayores transformaciones sociales; el medioevo atrajo almas y mentes, en
especial durante la restauración que siguió al periodo napoleónico, anhelado
[256] y ansiado aquel como el antagonista de la sociedad racionalista y burguesa
y entendido, por tanto, como el periodo religioso, aristocrático y poético que
había descubierto Vico, como la edad juvenil de la europa moderna. Italia
redescubrió así la grandeza de su Dante, y la crítica dantesca que Vico había ini-
ciado la llevó adelante De sanctis: como niebhur y mommsen maduraron su
historiografía romana; wolf y los posteriores críticos de Homero (particulamen-
te otfrido müller), la teoría homérica; Cornewall lewis, Pais y lambert, la otra
y análoga teoría suya acerca de la ley de las doce tablas; Heyne, müller,
bachofen, la interpretación de los mitos; Grimm y otros filólogos,3 el deseo de

3. La ed. de 1922 dice «e altri filologi» (p. 256); la reed. económica de las obras (citada la 4ª de 1980,
p. 225) dice erróneamente «e altri filosofi».



«Tres estudios sobre Vico, extraídos y traducidos de la filosofia di GBV» - cap. XX

131Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

una reconstrucción de la vida primitiva mediante las etimologías; savigny y la
escuela histórica, el estudio de los despliegues espontáneos del derecho, con
preferencia dada a las costumbres sobre las leyes y códigos; Thierry y Fustel de
Coulanges en Francia, Troya en Italia y una legión de eruditos en alemania, la
concepción del medioevo y del feudalismo; marx y sorel, la idea de la lucha
de clases y de los rejuvenecimientos de las sociedades por medio de retornos a
estados de ánimo primitivos y a recursos de barbarie; hasta el superhombre de
nietzsche renovó, en ciertos aspectos, al héroe viquiano. son únicamente algu-
nos nombres, que recordamos a granel y un poco al azar, porque para recordar-
los a todos y cada uno de ellos en su lugar se debería escribir la historia com-
pleta del pensamiento europeo en su fase más moderna: una historia que aún no
está aún cerrada, aunque haya habido bajo el nombre de “positivismo” un
paréntesis de parcial retorno al abstraccionismo y materialismo del siglo diecio-
cho, paréntesis que, en cambio, parece ahora firmemente cerrado.

estos múltiples recursos de la obra de un individuo en la obra de más
generaciones, este cotejo entre un individuo y un siglo, justifican una ima-
ginativa definición [257] que se puede dar de Vico, implicándola con su desa-
rrollo posterior: que él fue ni más ni menos que el siglo diecinueve en ger-
men. Definición que puede valer como compendio de nuestra reconstruc-
ción y exposición de sus doctrinas, y contribuir a hacer comprender el pues-
to que le corresponde en la historia de la filosofía moderna. Él debe ser
colocado, en verdad, junto a ese leibniz con el que frecuentemente ha sido
comparado: mas colocarlo ahí no porque se asemeje a leibniz, como se ha
creído (las comparaciones instituidas en este sentido se han probado falsas
o superficiales), sino, precisamente, porque no se asemeja para nada a este
y es casi todo lo opuesto al mismo. leibniz es el refuerzo del cartesianismo:
intelectualista, a pesar de las pequeñas percepciones y del conocimiento
confuso; mecanicista, no obstante el dinamismo, que quizás esté más en su
imaginación que en su efectivo pensamiento; antihistórico, a pesar de su
inmensa erudición histórica; cerrado a cualquier conciencia acerca de lo que
sea el lenguaje, aunque fervientemente se ocupase del lenguaje durante toda
su vida; antidialéctico, empero la intentada explicación del mal del univer-
so. Respecto al idealismo posterior, la filosofía leibniciana se muestra como
la expresión más perfecta de la vieja metafísica, la cual había que superar;
la de Vico, en cambio, como el esbozo de la nueva metafísica que debía ser
desplegada y determinada. uno recurrió a su siglo, que se abarrotó en derre-
dor de él; el otro, a un siglo por venir, y tuvo el desierto y el silencio en



benedetto Croce

132 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

torno a sí. Pero ni la multitud ni el desierto añaden o quitan nada al carác-
ter intrínseco de un pensamiento.

Trad. del italiano por José Manuel Sevilla Fernández, 2020



«La nueva Ciencia. (Páginas selectas traducidas de la Historia de la literatura italiana, 1870)» – «The new science (selected pages translated
from the History of Italian Literature, 1870)» – «La scienza nuova (Pagine scelte tradotte dalla storia della Letteratura italiana, 1870)» –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.6

«LA NuEVA CIENCIA»
páginas selectas traducidas de la

Historia de la literatura italiana (1870)

FRANCESCO DE SANCTIS
(1817-1883)

[FRanCesCo De sanCTIs, Storia della letteratura italiana, nápoles,
Domenico morano / antonio morano, 1870, 2 vols.; II, cap. xIx

«la nuova scienza», pp. 267-380.]

Traducción del italiano y nota a cargo de
José Manuel Sevilla Fernández

(universidad de sevilla)

RESUMEN: Traducción al castellano del cap. XIX del vol. II de la Storia della letteratura italiana (Nápoles, Morano,
1870) titulado «La  nueva Ciencia», del historiador y pensador Francesco De Sanctis (1817-1883), que están dedi-
cadas expresamente a Giambattista Vico. Traducción con una «Nota» de José M. Sevilla.
PalabRas ClaVe: G. Vico, F. De sanctis, J.m. sevilla Fenández, Storia della letteratura italiana (1870), historio-
grafía, arte, filosofía, hegelianismo.

absTRaCT: Spanish translation of chapter XIX, vol. II of the Storia della letteratura italiana (Naples, Morano, 1870),
entitled «The new Science», by the historian and thinker Francesco De Sanctis (1817-1883), expressly devoted to
Giambattista Vico. Translation with a «Note» by José M. Sevilla.
KeywoRDs: G. Vico, F. De sanctis, J.m. sevilla Fenández, Storia della letteratura italiana (1870), historiography,
art, philosophy, Hegelianism.

El texto del capítulo ha sido traducido directamente de la Storia della letteratura italiana de F. de sanctis (a partir de
la primera edición de 1870, v. II, pp. 267-380) para su publicación en la revista Cuadernos sobre Vico. La obra origi-
nal es de doMINIo PúbLICo. ha sido digitalizada por google en su proyecto de digitalización de materiales de domi-
nio público cuyos derechos ya han expirado. http://books.google.com.

Más que por pares ciegos, las páginas de De Sanctis sobre Vico han pasado la revisión crítica e histórica de estudios históricos, filosóficos
y literarios durante un siglo y medio, constituyendo su obra uno de los referentes de la cultura universal y un modelo de crítica histórica.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.6
© de la presente traducción y de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 

[133]



Portada de la primera edición, en Nápoles 1870. obra de doMINIo PúbLICo, digitalizada por
google para google books Library Project.



NN

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.6
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 

una nota
en torno a

«la nueVa ciencia». Páginas selectas traducidas de la

Historia de la literatura italiana (1870), de francesco de sanctis

José M. Sevilla 
(Universidad de Sevilla)

o cabe duda de que, como obra cumbre de la crítica histórica y litera-
ria, pocas Historias pueden parangonarse a la desanctisiana «Historia de la
literatura Italiana», que vió la luz blanquiazul de nápoles entre 1870 y
siguiente. obra para la grandeza de una Italia unificada y para la cultivada
lengua italiana devenida desde las letras toscanas de los Dante y los Petrarca.
no atrae únicamente el rigor de la crítica histórica y el arroyo de erudición
constante que fluye de la Storia della Letteratura Italiana, sino que de la
narración de esa storia emana un intrínseco placer literario que anima el goce
de la lectura. en lo que se refiere al movimiento filosófico, y en relación con
la configuración de una neta tradición napolitana historiográfica e historicis-
ta (que transita del historicismo absoluto de raigambre hegeliana hasta el his-
toricismo problemático de significación viquiana), hay un nexo común en la
peculiar y característica historiografía filosófica sureña, meridional, napoli-
tana, y esa peculiaridad que define y distingue al napolitano de otros histori-
cismos norteños justamente es Vico. es decir, la afirmación de la tradición
viquista del pensamiento filosófico y del curso viquiano de la filosofía (y a

una Nota en torno a «La nueva Ciencia. (Páginas selectas traducidas de la historia de la literatura italiana, 1870)» – A Note about «The new Science. (Selected
pages translated from the history of Italian Literature, 1870)» – Una Nota attorno «La nuova Scienza. (Pagine scelte tradotte dalla storia della letteratura ita-

liana, 1870)» – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.6

135



José M. sevilla

136 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

continuación del «nuevo curso», como dice Tessitore, implicado en los estu-
dios viquianos a partir de 1971, con Piovani y el programa del Bollettino). lo
hemos dicho en la Presentación del texto de Croce impreso en las páginas de
este mismo volumen de la revista, por lo que remitimos a ellas, algunas atrás.
la Historia de la filosofía y de la literatura italianas, la historia de la cultura
moderna no habría sido tan estimulante y resplandeciente sin Vico y, por
ende, sin el faro filosófico meridional, cuyo haz de luz proyecta hegelista De
sanctis hasta, una vez desanctisado, conducirse ese resplandor viquista por el
marxismo de labriola y de Gramsci y más aún por el liberalismo de Croce
––incluso por el conservadurismo, finalmente extremo, de Gentile––, hasta
iluminar hoy las costas filosóficas y culturales de pensadores-historiadores de
la estirpe piovaniana en nápoles, como Tessitore, Cacciatore, nuzzo, lomo-
naco, sanna, y un largo etécetera de estudiosos e investigadores.

De la inmensa y excelente bibliografía sobre el pensamiento filosófi-
co de Francesco De sanctis, citaremos tan solo tres selectos estudios italia-
nos (napolitanos, para más peso, compatriotas de Vico), algunos emergidos
al calor del centenario desanctisiano. son los siguientes: 1º) los textos de
benedetto Croce, Scritti su Francesco De Sanctis, a cargo de T. Tagliaferri y
F. Tessitore (nápoles, Giannini editore, 2007), volúmenes editados por la
società nazionale di scienze, lettere e arti en su colección de «Fonti e
ricerche per la storia sociale e culturale del mezzogiorno d’Italia»; 2º) el
volumen de Fulvio Tessitore, La filosofia di Francesco De Sanctis (Roma,
edizioni di storia e letteratura, 2019; en storia e letteratura – Raccolta di
studi e testi, 311); y 3º) el opúsculo con el texto de una conferencia de
Fabrizio lomonaco, Il vichismo di Francesco De Sanctis (nápoles, Giannini
editore, 2017; Desanctisiana, n. 4), publicado en la colección a cargo de
Domenico Conte y Fulvio Tessitore (que también presentan el bello volumi-
to de lomonaco) y auspiciada por la società nazionale di science, lettere e
arti y por la accademia Pontaniana. 

en la recopilación de catorce escritos de Tessitore sobre De sanctis
––volumen que constituye otro peldaño más en la sólida y fructífera aporta-
ción de los Contributi a la teoría y la historia del historicismo––, el maestro
de la escuela Historicista napolitana lleva a cabo una «reconstrucción crítica»
del pensamiento desanctisiano considerándolo desde el punto de vista de la
relectura que, a través de manzoni y de leopardi, De sanctis realiza de la tra-
dición napolitana historiográfica y filosófica no-metafísica de los siglos xVIII



nota en torno a «La nueva Ciencia»

137Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

y xIx, desde Vico hasta Cuoco. en interpretación de Tessitore, y siguiendo la
consideración croceana de que De sanctis es «un verdadero filósofo», no hay
duda de que estamos ante «un auténtico filósofo» ––al que, como ya nos
anuncia el autor en su Prefacio, hay que apreciar como filósofo problematis-
ta-crítico y no, en cambio, sistemático––. se habla de un «filósofo historia-
dor», al que no hay que confundir con un «historiador filosófico». De los
catorce escritos recopilados por Tessitore, destacamos ––además de los más
esencialmente dedicados a historicismo –– el centrado en «la Storia della let-
teratura italiana» (pp. 97-130), obra desanctisiana que, para Tessitore, traza
la intrahistoria ––por usar la expresión unamuniana–– de la cultura italiana;
y aquel otro que parangona a «Croce e De sanctis» (pp. 387-423). y aunque
Vico tiene, como era de esperar, una presencia permanente en todo el volu-
men, muestra un mayor asentamiento en las páginas de los ensayos dedicados
a «La scienza e la vita» (pp. 189-202) y a «le Lezioni sulla letteratura italia-
na del secolo XIX» (pp. 203-286), así como en la Parte II del segundo escrito,
titulado «settembrini, De sanctis, spaventa» (pp. 303-320).

Por su parte, la disertación de lomonaco, acogida en poco más de una
veintena de páginas cuidadosamente impresas, ofrece un recorrido por algunos
lugares del viquismo (en compensación pero también en contraste con el hege-
lismo) desanctisiano a través de un relato bien estructurado acerca de la fortu-
na de Vico dentro de la maquinaria crítico-literaria de De sanctis. un relato
lleno de erudición y datos, como acostumbra lomonaco, que además de des-
brozar y limpiar un camino historiado de autores con paradas y fondas en Vico,
nos ofrece también un desvelamiento de la «matriz viquiana» que De sanctis
advierte en la «lógica de la historia» y que, además, impulsa la comprensión
de la sucesión de géneros literarios, fundamental en la crítica-literaria. sin
embargo, uno de los aspectos que más interesa destacar es, como hemos men-
cionado ya, la compensación ejercida por el viquismo sobre el hegelismo, en
el que De sanctis busca su vertiente más historicista y menos espiritualista.
Como advierte lomonaco:

al filósofo de la Ciencia Nueva le es atribuido el descubrimiento del
“principio social o histórico” desde el que se mueve la “escuela histó-
rica”. la “filosofía de la crítica” llega a ser la brújula del tratamiento
orientado a la llegada al puerto hegeliano, al “más grande monumento
de crítica, que haya hoy, y que pueda responder a la idea, que debemos
formarnos del arte”. De Hegel intenta De sanctis enfatizar el aspecto
historicista, la delineación de la historia del arte y la evolución de sus



1. F. LoMoNACo, Il vichismo di Francesco De Sanctis, Nápoles, giannini Editore, 2017, p. 9.
2. Ib., pp. 20-21.
3. FrANCEsCo dE sANCTIs, Storia della letteratura italiana, Nápoles, domenico Morano - Antonio Morano,
1870, 2 vols.; II, cap. XIX «La nuova scienza», pp. 267-380. Traducción de las pp. 339-364.

José M. sevilla

tres momentos (el simbólico, el clásico y el romántico), resistiéndose
a la dimensión vertical de la dialéctica del espíritu que subordina el
arte a la filosofía (la “muerte del arte”) e insistiendo, en cambio, en la
recíproca autonomía de ambos.1

son distintos los momentos matriciales de Vico que recorre lomonaco
en relación con las gestaciones críticas desanctisianas a lo largo de la vida del
historiador y crítico literario, mas al llegar a la Storia della letteratura italiana
de 1870 no hay duda de que se muestra convencido de la idea de hacer histo-
ria de la historia, o sea, «nueva Ciencia»; y de la fusión de teoría y praxis que
se erige en clave de modernidad (y corrobora el proyecto de Vico de una
«Pratica della scienza nuova»). y ahí se muestra la originalidad y novedad del
capítulo que hemos traducido: «la nueva Ciencia».

la “nueva ciencia” es el penúltimo capítulo de la obra que se corres-
ponde con un nuevo modo de entender la vida y las posibilidades de
una futura renovación social y moral. y, bien visto, Vico es el último
exponente de un mundo decaído y el primer anticipador de la moder-
nidad. la fuerza o, mejor, su originalidad están en el escrupuloso
examen del presente y en el equilibrado discernimiento de lo caduco
y de lo eterno; [...]. “Para rehacer la sociedad no basta con condenar-
la; hace falta estudiarla y comprenderla”. en consecuencia, la raíz de
la historia no coincide con la conciencia individual, sino con el
“género humano”, con la “razón viviente”, verdadera y propia filoso-
fía de la autoridad en la que De sanctis identificaba el éxito de la
convergencia de las prerrogativas del intelecto con las necesidades
de la voluntad, las exigencias de la filosofía con las experiencias de
la filología.2

el texto que hemos traducido al castellano, y que aquí estamos pre-
sentando, corresponde al capítulo diecinueve del segundo volumen de la
Storia della letteratura italiana de De sanctis, tomándolo de la primera edi-
ción napolitana en 1870.3 En nuestra traducción figuran entre corchetes y en
cuerpo menor los números de página correspondientes a esta edición (1870),
texto base tomado para la traducción de las páginas 339-364.

138 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



nota en torno a «La nueva Ciencia»

el autor lo dedica en una primera parte principalmente a bruno, algo
a Campanella y menos a Galileo. y luego a Vico, que son las páginas del
capítulo aquí seleccionadas. lo que se puede leer a continuación, para que
ya inmediatamente finalicemos, tiene un eco posthegeliano en la Filosofía
del espíritu. Hasta el punto de que puede concluirse con De sanctis, en su
capítulo xx «la nueva literatura», citando la página 469 del volumen segun-
do de la edición manejada, que: 

el espíritu tiene sus leyes, como la naturaleza; la historia del mundo es
su historia, es lógica viva, y se puede determinar a priori. Religión, arte,
filosofía, derecho, son manifestaciones del espíritu, momentos de su
explicación. nada se repite, nada muere; todo se transforma en un pro-
greso continuo, que es el espiritualizarse de la idea, una conciencia
siempre más clara de sí, una mayor realidad.

en estas ideas codificadas de Hegel se recuerda a maquiavelo,
bruno, Campanella, y sobre todo a Vico. Pero un Vico a priori. aquellas
leyes que él extraía de los hechos sociales, ahora se encuentran a prio-
ri en la naturaleza misma del espíritu. nace un apéndice de la Ciencia
Nueva, su metafísica bajo el nombre de lógica, comparecen verdaderas
teogonías, o epopeyas filosóficas, con sus ramificaciones. Tiene la filo-
sofía de las religiones, la historia de la filosofía, la filosofía del arte, la
filosofía del derecho, la filosofía de la historia, iluminadas por el astro
mayor, la lógica, o, como dice Vico, la metafísica. Todo el contenido
científico se ha renovado. y no solo en el orden moral, sino también en
el orden físico. Tiene tanto una filosofía de la naturaleza, como una filo-
sofía del espíritu. sin embargo, no son más que una sola y misma filo-
sofía, momentos de la Idea en su manifestación.

* * *

139Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



grabado de F. de sanctis obra ––firmada en la solapa del busto–– del litógrafo e ilustrador milanés
AMbrogIo CENTENArI (1845-1916) en L’illustrazione popolare, Fratelli Treves Editori, Milán, 1884, vol. XXI,
n. 2 (13 enero 1884), p. 28. grabado original sobre fondo color sepia; virado a b/n por motivos de edición
en Cuadernos sobre Vico. En el mismo número de la revista de 1884 hay una primera entrega del ensayo de de
sanctis «La nerina di giacomo Leopardi» (pp. 22 y 26) y una columna de la revista rememorando la figura
biográfica del «Estinto ilustre» (p. 22, col. 3). obra de doMINIo PúbLICo. Volumen de la revista digitaliza-
do por google.



LL

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.6
© de la presente traducción: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 

141

«LA NuEVA CIENCIA»
páginas selectas traducidas de la

Historia de la literatura italiana (1870)»

Francesco De Sanctis
(1817-1883)

[FRanCesCo De sanCTIs, Storia della letteratura italiana, nápoles, Domenico
morano / antonio morano, 1870, 2 vols.; II, cap. xIx, «la nuova scienza», pp.
267-380. Traducción al castellano de las pp. 339-364. obra de DomInIo PúblICo.] 

[339]

a inferioridad intelectual de los italianos era ya un hecho conocido en
la europa docta, y atribuían la razón de ello al mal gobierno papal-español.
los mismos italianos habían tomado ahora conciencia de su decadencia, y no
estando ya acostumbrados a pensar con cabeza propia, atendían con avidez
las ideas ultramontanas, y mendigaban elogios a los forasteros. Juan le
Clerc escribía anualmente en su biblioteca una especie de inventario razona-
do sobre obras nuevas. ¿y qué afortunado italiano era el que podía tener un
pequeño lugar allí dentro? la lengua francesa se había hecho común y toma-
ba el puesto de la latina. Fue un movimiento de importación lento, e impedi-

«La nueva Ciencia» [Selección]



Francesco de sanctis

142 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

do por muchos obstáculos, además de vivamente combatido en las academias
y en las escuelas, donde reinaban suárez y Álvarez entre intérpretes y comen-
tadores. la física de Descartes penetró en nápoles setenta años después de su
muerte, cuando ya había sido olvidada en Francia, y no se tenía aún noticia
de su método ni de sus meditaciones. Grocio circulaba por las manos de unos
pocos. De spinoza y de Hobbes su solo nombre despertaba horror. De Juan
locke, apenas una pista. un movimiento se anunciaba en los espíritus, esa
vaga sensación de necesidad de aventuras, que testimonia el retorno de la
vida. [340] Parecía que el cerebro se despertase tras un largo sueño. los
Renatistas penetraban en las escuelas con sus estrepitosos métodos, como los
llamaba Vico, promotores de ciencia fácil y segura. Definiciones, axiomas,
problemas, teoremas, escolios, postulados expulsaban de sus sedes a silogis-
mos, entimemas y sorites. al quod erat demonstrandum sucedía el ergo.
llamaban pedantes a los peripatéticos, y éstos los llamaban a ellos charlata-
nes. siempre igual. lo viejo es la pedantería, y lo nuevo la charlatanería. y
hay algo de verdad en ello. Porque lo viejo en su decrepitud y estancamiento
tiene algo de pedante; y lo nuevo en su juvenil exageración tiene algo de char-
latán. Cada uno de ellos tiene su lado débil, que no puede ser escondido al ojo
oculto y apasionado del adversario.

la reforma cartesiana en Italia no produjo ningún producto científi-
co serio, como ocurre con cualquier ciencia importada en vez de salida de
una lenta elaboración del espíritu nacional. Fue útil como medio de difusión
de las nuevas ideas. expulsadas de Italia con hogueras, con los exilios, con
las torturas y con los cuchillos, entraron de nuevo bajo la protección de las
ideas cristianas. la reforma fue llamada platonismo cartesiano, y tenía aire
de volver a bendecir la religión en nombre de la filosofía. ante ese rápido
movimiento de ideas, la inquisición, preocupada por su abierto enemigo
spinoza, dejaba pasar al nuevo Platón que, al menos, no tocaba los dogmas.
los peripatéticos invocaron la inquisición contra los novatores, y los nova-
tores respondieron proclamando a aristóteles enemigo de la religión. así, el
movimiento comenzaba en Italia con el permiso, o al menos la tolerancia, de
Roma. y era un movimiento arcádico, confinado en las abstracciones y res-
petuoso hacia todas las instituciones. el movimiento permanecía superficial,
pero se difundía, ganaba ánimos hacia las novedades, superaba a los peripa-
téticos, se infiltraba en la nueva generación, la poseía en comunión con
europa, y preparaba la transformación del espíritu nacional.



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

143Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

el movimiento científico serio salió de allí donde se había [341] deteni-
do, del seno mismo de la erudición. el estudio del pasado era como una gim-
nasia intelectual donde el espíritu recuperaba sus fuerzas. a las colecciones
sucedieron las ilustraciones. y se desarrolló un espíritu de investigación, de
observación, de comparación, del que se originaba naturalmente la duda y la
discusión. el nuevo espíritu perseguía a los eruditos entre los antiguos monu-
mentos. ya no eran simplemente eruditos, eran ya críticos. en europa la críti-
ca surgió del libre examen y de la rebelión; eran cosa herética. en Italia era, en
cambio, parte de arcadia, un ejercicio intelectual sobre el pasado, y se les deja-
ba hacer. el crítico de europa era bayle; el crítico de Italia era muratori. sus
vastas y diligentes recopilaciones Rerum italicarum scriptores, Antiquitates
medii aevi, Annali d’Italia, Novus Thesaurus Inscriptionum, la Verona illustra-
ta y la Storia diplomatica de escipión maffei, las ilustraciones de Fabbretti,
marcan este periodo donde la ciencia es aún erudición, y en donde en la erudi-
ción se desarrolla la crítica. Todavía no es filosofía, pero está ya en buen cami-
no, fortificado por la diligencia de la investigación y por la paciencia de la
observación. muratori está muy cercano a Galileo por su espíritu positivo y
modesto, por su justo criterio. y porque también él se atrevió. osó combatir el
poder temporal, osó poner en guardia a los italianos contra los errores y las ilu-
siones de la fantasía. si no le cayó una condena fue por la inteligente toleran-
cia de benedicto xIV, quien dijo que las obras de los grandes hombres no se
prohiben, y que la cuestión del poder temporal no era materia dogmática ni
de disciplina. También maffei le pareció incrédulo a Tartarotti, porque negaba
la magia, y le pareció herético al padre Concina porque escribió De’ teatri anti-
chi e moderni; mas aquel buen Papa decretó que no se debían abolir los tea-
tros, si bien tratar de buscar que las representaciones sean lo más honestas y
probables posible. la Italia papal era más papista que el Papa.

un arcade fue también Juan Vicente Gravina, todo él Grecia y Roma,
todo Papado e Imperio, entre textos y comentarios, de espaldas a europa.
Dogmático y absolutista, [342] sentencia y discute poco, con estilo monótono
y plúmbeo. es el pedante italiano todavía, sepultado bajo el peso de su doc-
trina, sin inspiración ni originalidad, y vacío tanto de sentimiento como de
imaginación. sin embargo, se siente que estamos ya hacia el final del siglo.
ya no tenemos delante al erudito que recoge y discute textos, sino al crítico
que se vale de la historia y de la filosofía para ilustrar la jurisprudencia, que
se eleva hacia un concepto del derecho para buscar en él el principio gene-



1. «Teatro de los cerebros mundanos»; «hospital de locos incurables»; «sinagoga de los ignorantes»;
«serrallo de los estupores del mundo». [N. del T.]

Francesco de sanctis

rador. Incluso su Ragion poetica, que si bien no muestra gusto y sentimien-
to por el arte no es por culpa suya, se sale de los límites empíricos de la pura
erudición y ofrece reflexiones de carácter general.

He aquí otro hombre de ingenio, el veronés Francisco bianchini. ¿en
qué piensa este? Piensa en los asirios, medos y troyanos. no recopila, sino
que piensa, es decir, escruta, coteja, enjuicia, conjetura, pretexta y construye.
los monumentos no siguen siendo más letra muerta; hablan, ilustran la cro-
nología y la historia. Por medio de éstos se establecen las fechas, las épocas,
las costumbres, los pensamientos, los símbolos, se remonta uno hasta el
mundo prehistórico; en esta geología de la historia los hechos y los hombres
se confunden, se estrechan, se convierten en fábulas, y las fábulas llegan a ser
ideas. su historia apareció en 1697. Vico tenía veintinueve años.

la erudición generó, por tanto, la crítica. en Italia se despertaba el sen-
tido histórico y el sentido crítico. y se despertaba no desde lo vivo, sino desde
lo muerto, en el estudio del pasado. este era el carácter de su progreso cientí-
fico. Quienes se ocupaban por su cuenta del presente, eran cerebros desplaza-
dos. y entre esos extravagantes cerebros estaba el milanés Gregorio leti, que
sacó a la luz la crónica escandalosa de la época con un estilo que quiere ser
europeo y no es italiano; y también Ferrante Pallavicino en su Corriere svali-
giato, una especie de sátira omnibus, donde hay para todos. en aquel vacío de
la inteligencia desperdiciaron el ingenio en argumentos grotescos, y en formas
que aparentemente ingeniosas [343] eran sin embargo chistosos juegos de pala-
bras, un seicentismo arcádico. el canónigo Garzoni escribió el Teatro de’ cer-
velli mondani, el Ospedale de’ pazzi incurabili, la Sinagoga degl’ ignoranti, el
Serraglio degli stupori del mondo.1 son discursos académicos, cargados de
indigesta erudición, más curiosa que sosa; los cuales eran la verdadera plaga
de Italia, que atestaban una cultura verbosa y pedante, sin seriedad alguna de
propósito ni de medios. el más conocido de estos doctos, de los que había
muchísimos, es antón maría salvini, de seso desordenado, corazón flaco y
pobre imaginación, una vida vacía. y quiso traducir a Homero.

en medio de tanta erudición crecía Vico. estudió la filosofía en
suárez, la gramática en Álvarez, el derecho en Vulteio. Pedagogo en casa de
los Rocca, en Vatolla, un pueblecito del Cilento, se encerró durante nueve

144 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

145Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

años en la biblioteca del convento, y allí se formó como Campanella.
Cuando, completado su trabajo, regresó a nápoles, era ya un hombre culto,
como podía serlo un italiano, y hubo muchos entre los jesuitas. era el tiem-
po de muratori, Fontanini, el abate Conti, maffei, salvini. Doctísimo, muy
erudito era leonardo de Capua, y Tomás Cornelio era gran latinista: así lo
califica Vico, el cual conocía a fondo el mundo griego y latino, aristóteles y
Platón con todas sus interpretaciones hasta ese tiempo; admiraba del cinque-
cento [s. xVI] ese mismo mundo revivido por los Ficino, los Pico, los mateo
acquaviva, los Patrizi, los Piccolomini, los mazzoni; gran experto en litera-
tura, arqueología, jurisprudencia; si el medioevo lo había juntado con la
escolástica y con aristóteles, el cinquecento con Platón y Cicerón; de los
acontecimientos europeos sabía cuanto era posible en Italia. era un docto de
la Renovación, que se sacudió el polvo del medioevo y buscaba la vida y la
verdad del mundo antiguo. su saber era erudición, la forma de su pensamien-
to era latina, y su contenido normal era el derecho romano. abogado sin
clientes, ejerció de literato y de maestro de escuela. ya habían pasado [344]

los tiempos de Pedro aretino. la literatura sin la enseñanza estaba pobre y
desnuda, como la filosofía. Iba por las casas enseñando, y según la ocasión,
o a demanda, hacía canciones, disertaciones, oraciones, biografías. lo cono-
ció don José lucina, hombre de una inmensa erudición griega, latina y tos-
cana en todas las especies del saber humano y divino, y se lo dio a conocer
a don nicolás Caravita, un preeminente abogado y gran favorecedor de los
literatos. Vico, en parte por mérito y en parte por protección, fue profesor de
retórica en la universidad. una vida simple y ordinaria desde 1668 a 1744.
Vida académica, tranquila de erudito italiano, formado en las bibliotecas y
ajeno al mundo, permaneció arraigado al suelo de su patria. el movimiento
europeo le llegó a través de su biblioteca, y le resultó de la forma más anti-
pática para sus estudios y para su genio. le arribó adosado a la física de
Gassendi, y luego a la física de boyle, y después a la física de Descartes. esa
era la gran novedad, pensaba nuestro erudito; mas eso lo han dicho ya
epicuro y lucrecio. y para comprender a Gassendi se puso a estudiar a
lucrecio. mas la novedad gusta. Física, la física quiere ser, según decía la
nueva generación, máquinas; no lógica escolástica sino euclides; experi-
mentos, matemáticas; la metafísica hay que dejarla a los curas. ¿a dónde iba
Vico con su erudición y con su derecho romano? Reaccionó, y buscó la físi-
ca no con las máquinas y los experimentos, sino en sus estudios de erudito.



Francesco de sanctis

146 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

las ciencias positivas apenas entraban en el gran cuadro de su cultura, y
matemáticas sabía no más que las de euclides, valorando a las mentes uni-
versalizadas ya por la metafísica que no es fácil ese estudio propio de inge-
nios minuciosos. entonces buscó la física fuera de las matemáticas y fuera
de las ciencias experimentales, la buscó entre los tesoros de su erudición, y
la encontró en los números de Pitágoras, en los puntos de Zenón, en las divi-
nas ideas de Platón, en la antigua sabiduría itálica. europa tenía a newton y
a leibniz; y en nápoles se imprimía De antiquissima [345] Italorum sapien-
tia. eran dos culturas, dos mundos científicos que chocaban entre sí. De una
parte estaba el pensamiento creador, que hacía la historia moderna; por otra,
el pensamiento crítico que meditaba sobre la historia pasada. encerrado en
su erudición, separado en su biblioteca del mundo de los vivos, cuando Vico
regresó a nápoles halló una nueva causa de asombro. Toda la física que
había dejado, la hallaba ahora toda metafísica. las meditaciones y el método
de Descartes habían producido la nueva manía. Vico se disgustó con una ciu-
dad que cambiaba de opinión de un día a otro, como moda de vestir. y se sin-
tió extranjero, y allí permaneció por algún tiempo extraño y desconocido.
Veía el movimiento a través de sus estudios y de sus prejuicios.

aquellas físicas atomistas le parecía que solo conducían al ateísmo y
a la moral del placer, y las acusaba de falso posicionamiento, porque el
átomo, su principio, era un cuerpo ya formado, por lo que era principiado y
no principio, así que estuvo buscando el principio más allá del átomo en los
números y en los puntos. soplaba en él el mismo espíritu de bruno y de
Campanella. se sentía conciudadano de Pitágoras y discípulo de la antigua
sabiduría itálica. en cuanto al método geométrico, refutaba su admisión
como panacea universal; era bueno en ciertos casos, y podía usarse sin ese
lujo de formas externas en las que se veía ambición, pretensión y charlatane-
ría. el Cogito le pareció, de este modo, tan poco serio como el átomo.
También era principiado y no principio; daba fenómenos, no daba la ciencia.
enjuició a Descartes como hombre muy ambicioso y también algo impostor,
y su método, donde anulando la ciencia con la varita mágica de su Cogito la
hace reaparecer a continuación, le parecía un artificio retórico. le escanda-
lizaba aquel De omnibus dubitandum suyo. esa tábula rasa de todo el pasa-
do, ese desprecio por toda tradición, por cualquier autoridad, cualquier eru-
dición, lo hería en sus estudios, en su creencia y en su vida intelectual, y se
[346] defendía con vigor lo mismo que son defendidas del ladrón las cosas y



2. un «terzo partito, come si direbbe oggi» (p. 346). un “verso libre”. [N. del T.]

«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

la vida. la difusión de la cultura, la multiplicidad de libros, esos métodos
estrepitosamente abreviativos, aquella superficialidad de estudios con tanta
audacia de juicios, fenómenos naturales de cada transición cuando un mundo
desaparece y otro llega, impulsaban su enojo. acostumbrado a los estudios
severos y profundos, a pensar con los sabios y a escribir para los sabios, le
molestaba esa tendencia a vulgarizar la ciencia, esa rápida propagación de
ideas superficiales y malvadas. y se enojaba con la prensa. se vanagloriaba
de no pertenecer secta alguna. y ese era su punto débil. Colocado entre dos
siglos, en aquel conflicto de dos mundos que se daban las últimas batallas,
no estaba ni con unos ni con otros, y se lamentaba de ambos dos. era dema-
siado adelantado para los peripatéticos, los jesuitas y los eruditos; y era
demasiado atrasado para los otros. Éstos hallaban ridículos sus puntos meta-
físicos; aquellos hallaban avanzadas sus etimologías y sospechaban de su
erudición. era tan solo un partido independiente,2 como se diría hoy, la razón
serena y superior que advierte las lagunas, las contradicciones y las exagera-
ciones, mas una razón aún desarmada, solitaria, sin seguidores, fuera de los
intereses y de las pasiones, por tanto, apenas advertida y sin eficacia en el
fervor de aquella lucha. si tras el crítico hubiese estado el hombre con un
poco del espíritu propagandista y apostólico de bruno y de Campanella,
habría sido víctima de los unos y de los otros. Pero era un filósofo inofensi-
vo, todo cátedra, casa y estudio, y guerreaba contra los libros, respetuosísi-
mo hacia los hombres. además, sus obsesiones se quedaban en las altas
regiones de la filosofía y de la erudición, donde pocos podían seguirlo, y lo
dejaron vivir en las nubes, estimado por su doctrina, y venerado por su pie-
dad y bondad. Consciente y descontento de su soledad, se obstinó, bendi-
ciendo no haber tenido maestro sobre cuyas palabras haber jurado, y agra-
deciendo aquellas selvas, entre las cuales,[347] guiado por su buen genio,
había llevado a cabo al mayor curso de sus estudios. el latín resultaba
molesto, y él lo puso junto al griego y al toscano, y todo fue latín. estaba de
moda el francés, y no quiso aprender francés. la lectura tendía a lo nuevo, y
él acusaba a esta lectura de no estar ni animada por la sabiduría griega, ni
vigorizada por la grandeza romana. en la medicina era seguidor de Galeno
y en contra de los modernos, llegados a escépticos por las mismas mutacio-

147Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Francesco de sanctis

148 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

nes de los sistemas de la física. en Derecho recriminaba a los eruditos
modernos, y permanecía con los antiguos intérpretes. alababan la eviden-
cia de las matemáticas, y él permanecía entre los misterios de la metafísica.
Predicaban la razón individual, y él les oponía la tradición, la voz del géne-
ro humano. los hombres populares, los progresistas de aquel tiempo, eran
leonardo de Capua, Cornelio, Doria, Calopreso, que estaban con las ideas
nuevas, con el espíritu del siglo. Él era un reaccionario, con una larga cola,
como se diría hoy. la cultura europea y la cultura italiana se encontraban
por primera vez, la una maestra y la otra sierva. Vico se resistía. ¿era la
vanidad del pedante? ¿era fiereza de gran hombre? se resistió a Descartes,
malebranche, Pascal, cuyos Pensamientos eran como luces dispersas, a
Grocio, Puffendorf, locke, cuyo Ensayo era la metafísica del sentido. se
resistía, pero los estudiaba más de lo que hicieron los novatores. se resistió
como quien siente su fuerza y no se deja abrumar. aceptaba los problemas,
combatía las soluciones, y las buscaba por sus vías con sus propios méto-
dos y sus estudios. era la resistencia de la cultura italiana, que no se dejaba
absorber y que estaba anclada en su pasado, mas resistencia del genio que
buscando en el pasado encontraba el mundo moderno. era el retardado que
mirando hacia atrás y yendo por su camino se halla al final en primera fila,
delante de todos aquellos que lo precedían. esta era la resistencia de Vico.
era un moderno que se sentía y se creía antiguo, y que resistiéndose al
nuevo espíritu recibía a este dentro de sí. [348]

bacon le había causado una gran impresión. Tras Platón y Tácito,
era su hombre. su libro De augmentis scientiarum le hizo decir: Roma y
Grecia no han tenido un bacon. Hallaba en él en conjunto el sentido ideal
de Platón, el sentido práctico de Tácito, la sabiduría refleja de uno y la sabi-
duría vulgar del otro. y a continuación, abría nuevos horizontes. Había
estudiado mucho, pero su ciencia no era más que un libro cerrado, al que
quedaba mucho que añadir y mucho por reformar. Él también quería apor-
tar lo suyo a la suma que constituye la república universal de las letras. ya
no es un erudito inmovilizado en el pasado, sino un reformador, un investi-
gador. Critica, duda, examina, profundiza. siente el mordisco del nuevo
espíritu. en sus estudios de la antigua sabiduría itálica ve ya el diseño de las
etimologías gramaticales, el desprecio de la erudición vulgar; el hombre
que intenta nuevas vías, que entrevé nuevos horizontes, busca entre los par-
ticulares las altas generalidades.



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

149Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

más tarde le aconteció Grocio, que llegó a ser su cuarto autor. Grocio
completa a bacon. ese vio que todo el saber humano y divino tenía que suplir-
se en aquello que no tiene, y enmendarse en lo que tiene; pero en torno a las
leyes no se alzó demasiado al universo de las ciudades ni a la visión de todos
los tiempos, ni a la extensión de todas las naciones. Grocio le ofrece un
Derecho universal, en el que ha sistematizado toda la filosofía y teología. el
comentador del derecho romano se siente elevado a filósofo. Con Grocio
busca una filosofía del Derecho, y se hace su intérprete: más tarde refleja que
es un herético, y lo deja estar.

la materia de su cultura es siempre aquella del derecho romano, la
historia romana, la antigüedad. su física es pitagórica, y su metafísica plató-
nica, conciliada con su fe. base de su filosofía es lo ente, lo uno, Dios. Todo
viene de Dios, y todo torna a él, lo unum simplicissimum de Ficino. el hom-
bre y la naturaleza son sus sombras, sus [349] fenómenos. la ciencia es cono-
cer a Dios, perderse uno mismo en Dios. y viene del Dios de Campanella, la
eterna luz, el raciocinio eterno, con sus primordiales nosse, velle, posse.
Hasta aquí Vico está en un lugar común. su erudición y su filosofía caminan
en línea paralela y no se encuentran. no hay ficción. Hay el asceta, el teólo-
go, el platónico, el erudito, hay el italiano de aquel tiempo en el estado ordi-
nario de sus creencias y de su cultura.

Dentro de esta cultura y contra estas creencias va a atentar Descartes.
la cultura no tiene valor: del pasado hay que hacer tábula rasa. Dadme mate-
ria y movimiento y yo haré el mundo. la verdad te la da la conciencia y el
sentido. ¿Qué venía a ser la erudición de Vico, la física de Vico, la metafísi-
ca de Vico? ¿Qué llegaban a ser las divinas ideas de Platón?, ¿y el simplicis-
simum de Pitágoras?, ¿y el derecho romano, la historia, la tradición, la filo-
logía, la poesía, la retórica, no eran ya buenos para nada? en la violenta con-
tradicción supo Vico hallar sus fuerzas. salió de la vaguedad y de lo común,
y encontró un terreno, un problema, un adversario. su erudición se espiritua-
lizaba. su filosofía se concretaba. y se completaban la una en la otra.

ya no se pierde en los accesorios; ve y al momento ataca la adversa-
ria doctrina desde su base. Quiere derribar a Descartes. y con el mismo golpe
derriba toda la nueva ciencia, y no yendo hacia atrás, sino andando hacia
delante. su refutación de Descartes es completa. es la última palabra de la
crítica. mas su crítica no es solo negativa; es creadora; la negación se resuel-
ve en una afirmación más amplia, que arrastra consigo, como fragmentos de



Francesco de sanctis

150 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

verdad, a las nuevas doctrinas, y las realoja y pone en su lugar. la nueva
ciencia, la ciencia de los hombres nuevos, halla en la Scienza nuova su lími-
te, y por tanto su verdad.

la nueva ciencia, salida de la lucha religiosa y política, está en esta-
do de guerra contra el pasado, al que combate bajo todas sus formas. la tra-
dición, la autoridad, la fe [350] es su enemigo, y busca refugio en la fuerza y
en la independencia de la razón individual; los universales, los entes, las qui-
didades le fastidian con la metafísica, y por ello busca su base en la psicolo-
gía, en la conciencia; lo sobrenatural, el sobremundo, ofenden su intelecto
adulto, y les opone el estudio directo de la naturaleza, la física en su sentido
más general, las ciencias positivas; a la jerga escolástica se busca un antído-
to en la precisión de las matemáticas, en el método geométrico; a los miste-
rios, las cábalas, las ciencias ocultas, a las abstracciones opone la experien-
cia irradiada desde la observación, la percepción clara y distinta, la eviden-
cia de la conciencia y del sentido; a la sociedad en el estado de corrupción
opone el hombre íntegro y primitivo, la naturaleza del hombre, de la que
recaba los principios de la moral y del derecho. este es el espíritu de la nueva
ciencia: naturalismo y humanismo, física y psicología: bajo la máscara de
Platón porta Descartes la bandera.

Pero no engaña a Vico, que le arranca la máscara. Tú no eres más que
un epicúreo. Tu física es atomista, tu metafísica es sensista; tu tratado sobre
las Pasiones parece hecho más para médicos que para filósofos: sigue la
moral del placer. Combatiendo a Descartes, la pregunta se extiende y alcan-
za en su esencia a todo el nuevo movimiento. También es una abstracción.
es una ideología empírica, idea vacía y vacío hecho: lo importante no está
en decir: yo pienso; ¡la gran novedad! sino en explicar cómo el pensamien-
to lo hace. lo importante no es observar el hecho, sino examinar cómo el
hecho se hace. lo verdadero no está en su inmovilidad sino en su devenir, en
su hacerse [farsi]. la idea es verdadera capturada en su hacerse. el pensa-
miento es movimiento que va de un término a otro, es idea que se hace, se
realiza como naturaleza, y retorna idea, se repiensa, se reconoce en el hecho.
De ahí el verum et certum, o que verdadero y hecho son convertibles, en lo
hecho vive lo verdadero; lo hecho es pensamiento, es ciencia; la historia es
una ciencia, y como hay una lógica para el movimiento de las ideas, [351] hay
también una lógica para el movimiento de los hechos, una historia ideal eter-
na, sobre la que corren las historias de todas las naciones.



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

151Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

He aquí requeridas tradición, autoridad y fe; aquí están filología, histo-
ria, poesía, mitología, y toda la tradición volviendo de nuevo al seno de la cien-
cia. la historia está hecha por el hombre, como las matemáticas, y por ello es
ciencia no menos que las demás. es el pensamiento el que hace aquello que
piensa, es la metafísica de la mente humana, su constancia, su proceso de for-
mación según las leyes fijas del pensamiento humano. Por eso su base no se
encuentra en la conciencia individual, sino en la conciencia del género huma-
no, en la razón universal. los nuevos filósofos quieren rehacer el mundo
mediante sus principios absolutos, con sus derechos universales. mas no son
los filósofos quienes hacen la historia, y el mundo no se rehace por medio de
abstracciones. Para rehacer la sociedad no basta con condenarla, hace falta
estudiarla y comprenderla. esto es lo que hace la Ciencia nueva.

a Vico no le basta con sentar las bases; mete mano a la construcción.
si la historia tiene su constancia científica, si está hecha de pensamiento,
¿cómo se hace; cuál es su proceso de formación? Que la historia sea una
ciencia no era cosa nueva en la filosofía italiana. a la historia formada desde
el arbitrio divino y el azar, maquiavelo había contrapuesto ya la fuerza de las
cosas, el espíritu de la historia eterno e inmutable. el intelecto universal, de
bruno, y la razón que gobierna el mundo, de Campanella, también reingre-
san en la misma idea. Platón, con sus ideas divinas, le ofrecía ya el hilo a
Vico. lo importante era ejecutar el problema, cuyo dato estaba dado, era
hallar las leyes de este espíritu de la historia, el probar por causas, el gene-
rar la historia como el hombre genera las matemáticas; el hacer la historia de
la historia, tal era la realización de una ciencia nueva. en esta historia ideal
él descubre las guisas dentro de las modificaciones de nuestra misma mente
humana, busca la base en la naturaleza del hombre, doblemente como es
espíritu y cuerpo. es una [352] psicología aplicada a la historia. establece
algunos cánones psicológicos, que el llama Dignidades o principios. el con-
cepto es el siguiente: que el hombre, en cuanto ser natural, obra por los ins-
tintos bajo la presión de sus necesidades, intereses y pasiones; pero que se
hallen justamente así hace que se desarrolle como ser pensante, como mente;
es lo que en sus obras más groseras y corpulentas se da como una imagen
velada, la impresión o presentimiento. Imagen que se va aclarando conforme
la mente se despliega más, hasta que el pensamiento se manifiesta en su pro-
pia forma, obra como reflexión o filosofía. este, que es el curso natural de la
vida individual, es también el curso natural e historia de todas las naciones,



Francesco de sanctis

152 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

mientras que este no sea interrumpido o desviado por la violencia extrínse-
ca, como en su florecimiento numancia fue oprimida por los romanos. Por
eso en las naciones hay tres edades: la divina, la heroica y la humana. las
precede el estado salvaje o de simple barbarie, donde el hombre es siervo del
cuerpo, y va como una fiera vagando por la gran selva de la tierra. la liber-
tad consiste en poner freno a los movimientos de la concupiscencia, proce-
dente del cuerpo, y darles otra dirección que viene de la mente y que es la
propia del hombre. según se despliega la mente, o se hace más inteligente,
se desarrolla la libertad y prevalece la razón o la humanidad. la primera
edad razonable o sociable, la edad divina, surge con los matrimonios y la
agricultura, cuando, por los primeros rayos tras el diluvio universal, los
hombres se humillaron ante una fuerza superior que imaginaron ser Júpiter,
y todas las utilidades humanas y todas las ayudas a sus necesidades imagi-
naron ser Dioses. entonces, renunciando a la sensualidad errante, tuvieron
mujeres ciertas, hijos ciertos, y ciertas moradas; surgieron las familias,
gobernadas por los Padres con ciclópeos imperios familiares. a estos reinos
familiares, que llegaron a ser asilo seguro contra los salvajes o errabundos,
fueron a refugiarse los débiles y los oprimidos, los cuales fueron recibidos
bajo protección en calidad de clientes o fámulos. De este modo se ampliaron
los reinos [353] familiares, y se desplegaron las repúblicas hercúleas sobre
órdenes naturalmente mejores por las virtudes heroicas: la piedad hacia las
Divinidades; la prudencia o consejo por medio de los auspicios; la templan-
za, por la que con los divinos auspicios fueron humanos y púdicos los con-
cubinatos; la fortaleza, para matar fieras y domesticar terrenos; y la magna-
nimidad, para socorrer a los débiles y a aquellos en peligro. en estos prime-
ros órdenes naturales comienza la libertad, y el primer desplegarse de la
mente. nace la corrupción. los padres engrandecidos por la religión y las
virtudes de sus mayores y por los esfuerzos de los clientes, degeneraron, se
salieron del orden natural, que es el de la justicia, y abusaron de las leyes de
protección y de tutela, tiranizaron a los clientes: de donde aconteció la rebe-
lión de estos mismos. entonces los padres de las familias, con sus pertenen-
cias, se unieron en órdenes en contra de ellos, y para pacificarlos mediante
la primera ley agraria les concedieron el dominio bonitario, quedándose los
padres con el dominio óptimo o soberano familiar: de donde nacieron enton-
ces las primeras ciudades, a partir de órdenes errantes de nobles, y el orden
civil. Finalizaron los reinos divinos y comenzaron los heroicos. la religión



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

153Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

fue custodiada por los órdenes heroicos, y con ellos los auspicios y los matri-
monios, por cuya religión todos los derechos y todas las razones civiles fue-
ron solamente de los héroes. Pero con el despliegue de las mentes humanas
las plebes intentaron ser de igual naturaleza que los nobles, y quisieron tam-
bién entrar a formar parte de los órdenes civiles de las ciudades, a ser sobe-
ranos en las ciudades. Termina la edad heroica y comienza la edad humana,
la edad de la igualdad, la república popular donde mandan los óptimos no
por nacimiento sino por virtud. en este estado de la mente no les es ya nece-
sario a los hombres realizar acciones virtuosas por directrices religiosas,
puesto que la filosofía permite comprender las virtudes por medio de la idea;
a fuerza de cuya reflexión, cuando también los hombres no poseen virtudes,
al menos se avergüenzan de sus vicios. nacen la filosofía y la elocuencia,
hasta que la una es corrompida por los escépticos y la otra por los sofistas.
entonces, corrompiéndose los estados populares, llega [354] la anarquía, el
desorden total, la peor de las tiranías, que es la libertad desenfrenada de los
pueblos libres. Éstos, o caen bajo la servidumbre a un monarca, que rige en
su mano todos los órdenes y todas las leyes mediante la fuerza de las armas,
o se convierten en esclavos por derecho natural de gentes, al ser conquista-
dos por las armas por otras naciones mejores, siendo de justicia que quien no
sabe gobernarse por sí mismo se deje gobernar por otros que lo puedan, y
que en el mundo gobiernen siempre los mejores; o que, abandonados a sí
mismos en esa muchedumbre de cuerpos viviendo en soledad de almas y de
voluntades, siguiendo cada uno su placer y capricho, mediante desesperadas
guerras civiles convierten en selvas las ciudades y, de las ciudades, hacen
cubiles de hombres; de modo que durante largos siglos de barbarie llegan a
oxidarse las malnacidas sutilezas de los ingenios maliciosos. Con esta bar-
barie de la reflexión se retorna al estado salvaje, a la barbarie del sentido, y
comienza de nuevo con el mismo orden una nueva historia, se repite el
mismo curso.

esta es la historia ideal eterna, la lógica de la historia aplicable a
todas las historias particulares. en el fondo está la historia de la mente en su
desplegarse, como dice Vico, del estado del sentido, en que está como dis-
persa, al estado de reflexión, en el que se reconoce y afirma a sí misma. la
operación con que el intelecto aprehende la verdad es la misma operación
con que el intelecto hace la historia. locke tenía su complemento en Vico.
la teoría del conocimiento tenía su complemento con la teoría de la historia.



Francesco de sanctis

154 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

era una nueva aplicación de la psicología. los hombres operan según sus
impulsos y fines particulares; pero los resultados son superiores a sus pro-
pios fines, son resultados mentales, el sucesivo progresar de la mente en su
desplegarse. Por esto las pasiones, los intereses, los accidentes, los fines par-
ticulares no son la historia, sino las ocasiones y los instrumentos de la histo-
ria; y por ello es posible una ciencia de la historia. maquiavelo y Hobbes
pueden ofrecernos la historia ocasional, no la historia final y sustancial. la
historia de ambos dos es verdadera, pero no íntegra; [355] es un fragmento de
la verdad. la verdad está en la totalidad, en ver cuncta ea quae in re insunt,
ad rem sunt affecta, la idea en la plenitud de su contenido y de sus pertenen-
cias. maquiavelo no es menos que Vico un profundo observador de los
hechos psicológicos, es un retratista, pero no es un metafísico. la psicología
de Vico entra ya en las regiones de la metafísica, ofrece las primeras líneas
de la nueva metafísica, fundada no sobre la inmovilidad de lo ente visto en
sus atributos, sino sobre su movimiento o devenir. Por esa razón no compor-
ta descripción o demostración, como ofrecían aristóteles y Platón, sino ver-
dadero drama, lo que ve es la historia del espíritu en el mundo. en este drama
todo tiene su explicación, todo está ubicado, la guerra, la conquista, la revo-
lución, la tiranía, el error, la pasión, el mal, el dolor, hechos necesarios e ins-
trumentos del progreso. Cada edad histórica tiene su manera de nacer y de
vivir, posee su naturaleza, de donde procede la fuerza de las cosas, la sabi-
duría vulgar del género humano, el sentido común de las gentes, la fuerza
colectiva. no el individuo, sino esta fuerza colectiva es la que hace la histo-
ria. y a menudo los individuos más afamados no son más que símbolos e
imágenes, caracteres poéticos de esa fuerza; como Zoroastro, Hércules,
Homero, solón. busque un individuo, y halle un pueblo; indague un hecho,
y encuentre una idea. el hacedor de la historia no es otro que el arbitrio
humano regulado con la sabiduría vulgar.

Quedaba por dar la demostración de esta historia ideal, esto es, demos-
trar que todas las historias particulares son según esa, reguladas por un mismo
curso de ideas y obedientes a un solo tipo. la prueba podía buscarla a prio-
ri en la lógica misma del espíritu en su despliegue. el espíritu se manifiesta
de conformidad con su naturaleza, que es su lógica, la ley de su devenir, y
ese devenir es, precisamente, la historia. Pero Vico, apenas bosquejadas las
primeras líneas de la nueva metafísica, se detiene en la puerta y retorna a la
erudición, a buscar la prueba a posteriori, consultando [356] todas las histo-



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

155Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

rias y rastreando en todas su curso, buscando su sistema y no solo en las
grandes líneas sino también en los mínimos accidentes. una titánica empre-
sa de erudición y crítica italiana. así, se sumerge entre los escombros de la
antigüedad, y recoge hasta los mínimos fragmentos para animarlos: intus
legit, les da entera corporeidad, y reconstruye la historia real a imagen de su
historia ideal. es el mundo visto desde un nuevo horizonte, recreado por la
crítica y por la filosofía, y con su originalidad esculpida en esa potente
forma, lapidaria y metafórica, como una ley de las doce tablas. busca entre
los escombros la prueba de la ciencia nueva, y por el camino descubre nue-
vas ciencias. lengua, mitología, poesía, jurisprudencia, religiones, cultos,
artes, costumbres, industrias, comercio, no son hechos arbitrarios, son
hechos del espíritu, las ciencias de su ciencia. Cronología, geografía, física,
cosmografía, astronomía, todo se renueva bajo esta nueva crítica. a cada
paso se siente el grito triunfal del gran creador: ¡He aquí un nuevo descubri-
miento! a la metafísica de la mente humana, filosofía de la humanidad o de
las ideas humanas, donde surge una jurisprudencia, una moral y una política
del género humano, corresponde la lógica, fas gentium, una ciencia de la
expresión de esas ideas, la filología. He aquí, entonces, una ciencia de las
lenguas y de los mitos y de las formas poéticas, una lengua del género huma-
no, una teoría de la expresión en los mitos, en los veros, en el canto y en las
artes. y como teoría y ciencia no es más que la naturaleza de las cosas, y la
naturaleza de las cosas está en las maneras de sus nacimientos; el hombre
atrevido, que desempolva el espíritu de cada idea anticipada y confiado solo
en su entendimiento, se adentra en los orígenes de la humanidad, desfigura-
da por la doble vanidad de las naciones y de los doctos, y entonces tú asistes
a la primera formación de las sociedades, de los gobiernos, las leyes, las cos-
tumbres, las lenguas, y ves nacer la historia dentro de la mente humana y
desplegarse lógicamente desde sus elementos o principios, que son la reli-
gión, los matrimonios y las sepulturas; y la ves desplegarse bajo todas sus
formas, como [357] gobierno, como ley, como costumbre, como religión,
como arte, como ciencia, como hecho, como palabra. Pone su erudición al
servicio de infinitos materiales, que interpreta, explica, coloca, dispone,
según las necesidades de su construcción, audaz en las etimologías, agudo en
las interpretaciones y en las comparaciones, extremadamente seguro en sus
procedimientos y en sus conclusiones, y con el aire de quien descubre a cada
trecho nuevos mundos, teniendo bajo los pies las tradiciones y las historias



Francesco de sanctis

156 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

vulgares. así es como ha nacido esta primera historia de la humanidad, una
especie de Divina Comedia, que desde la gran selva de la tierra por el infier-
no de la pura sensibilidad se va realizando hasta la edad humana de la refle-
xión o de la filosofía, plagada de formas, de mitos, de etimologías, de sím-
bolos, de alegorías y, no menos grande que aquella, preñada de presentimien-
tos, de adivinaciones, de ideas científicas, de verdades y descubrimientos,
obras de una fantasía concitada por el ingenio filosófico y fortificada por la
erudición, que tiene todo el aire de una gran revelación.

es la Divina Comedia de la ciencia, la vasta síntesis que reasume el
pasado y abre el porvenir, otra vez preñada de viejas trizas dominadas por
un nuevo espíritu. Platónico y cristiano, continuador de Ficino y de Pico, de
un espíritu con Torcuato Tasso, Vico no comprende la Reforma, ni los nue-
vos tiempos, y quiere hacer concordar su filosofía con la teología, y su eru-
dición con la filosofía, constituir una armonía social como una especie de
armonía providencial. su metafísica tiene bajo los pies el globo terráqueo,
y los estáticos ojos del lado del ojo de la Providencia, de donde le llueven
los rayos de las divinas ideas. Quiere la razón, pero quiere también la auto-
ridad, y no ciertamente la de los adoctrinados sino la del género humano;
quiere la fe y la tradición; y en realidad fe y tradición no son más que esa
misma razón, sabiduría vulgar. Tal era el hombre formado en la biblioteca
de un convento, pero al que, una vez entrado en el mundo de los vivos, el
nuevo espíritu le alcanza; y combatiendo a Descartes, sufre [358] la influen-
cia de Descartes. era imposible que un hombre de ingenio no se sintiese
transformado con el contacto del ingenio. Con vistas a la construcción de su
ciencia, se asoma al De omnibus dubitandum y al Cogito. «al meditar los
principios de esta ciencia debemos reducirnos a un estado de suma ignoran-
cia acerca de toda la humana y divina erudición, como si para esta investi-
gación no hubiesen existido jamás para nosotros ni los filósofos ni los filó-
logos, para que no sea turbado y distraído el ánimo con las comunes viejas
anticipaciones.» Áureas palabras que parecen sacadas de una página del
método. y en esta ignorancia cartesiana ¿cuál es la única verdad, que entre
tantas dudas no se puede poner en duda y es por ello la primera de tal cien-
cia? es el cogito, es la mente humana. «Porque el mundo de las naciones
gentiles ha sido hecho por los hombres, y sus principios se deben hallar den-
tro de la naturaleza de nuestra mente humana y en la fuerza de nuestro
entender.» la Providencia y la metafísica que se refleja en ella son, en el



3. referencia, como es sabido, al grabado o “dipittura” del frontispicio inserto al inicio de la Scienza
nuova de 1744. [N. del T.]
4. «ingentilite». [N. del T.]

«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

cuadro,3 un simple antecedente o, como él dice, una anticipación, una con-
vención y no demostrada; el cuadro representa la mente humana en la natu-
raleza y en el orden de su explicación, la mente humana de las naciones, la
historia de las ideas humanas. la Providencia regula el mundo, asistiendo
con su gracia al libre albedrío y sobrepasando en sus resultados los fines par-
ticulares de los hombres; pero estos resultados providenciales no son un
milagro sino ciencia humana, son el esclarecimiento de las ideas, el explicar-
se de la mente. al igual que bruno, Vico canta sobre la Providencia pero
narra sobre el hombre; ya no es teología sino psicología. Providencia y
metafísica están alejadas, como sol o cielo, al fondo del cuadro; y el cuadro
es el hombre, y su luz, su ciencia está en él mismo, en su mente. la base de
esta ciencia es moderna, está en Descartes con su escepticismo y con su cogi-
to. bien que algunas veces, empujado por su alto ingenio especulativo, alza
el vuelo hacia la teología y la metafísica, pero Descartes está ahí para [359]

llamarlo y mantenerlo aferrado a los hechos psicológicos. en el estudio del
proceso de la mente en los individuos y en los pueblos les hace observacio-
nes tan profundas y tan justas en conjunto, que bien se siente al contemporá-
neo de malebranche, de Pascal, de locke, de leibniz, el más afín a su espí-
ritu y a quien él llama el primer ingenio del siglo. no solamente es moderno
en la base, sino también en las conclusiones, mostrando victoriosos en el
último desplegarse de la mente los principios de los nuevos filósofos. Porque
la corona de su época histórica es la espiritualización de las formas, el triun-
fo de la filosofía, o de la mente en su reflexión, el final de la aristocracia y
por ello de los feudos y de la servidumbre, la libertad y la igualdad de todas
las clases, como estado de las sociedades moderadas4 y humanas, y como
resultado último de la cultura. es la teocracia y la aristocracia conquistadas
por la democracia según el natural despliegue de la mente, y es la afirmación
y la glorificación del nuevo espíritu. Pero aquí Vico se separa de ello y se
queda solo en medio de su siglo; situado entre el mundo de su biblioteca,
bíblico-teológico-platónico, y el mundo natural de Descartes y de Grocio,
dos absolutos e impenetrables como dos sólidos, pero que se comunicaban
uno con otro a la busca de la conciliación en un mundo superior, la idea

157Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Francesco de sanctis

158 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

movilizada o histórica, y en una ciencia superior, la crítica, la idea analizada
y justificada en ciertos momentos de su existencia, la ciencia brotada de la
absolutez y rigidez de su dogmatismo y movilizada como su contenido. la
crítica consiste en rehacer por medio de la reflexión aquello que la mente ha
hecho con su espontaneidad. es la mente desplegada y esclarecida, que se
refleja en su obra y se encuentra a sí misma en su identidad y en su continui-
dad; es la conciencia de la humanidad. en este mundo superior todo se
mueve y todo se reconcilia y se justifica; los principios, que los nuevos filó-
sofos predicaban absolutos y por ello aplicables en todo tiempo y lugar, y
con los cuales condenaban todo el pasado, se refieren a estados sociales de
ciertas épocas y de [360] ciertos lugares, y los principios contrarios, solo por-
que en ciertos tiempos han gobernado el mundo y han sido comportables,
son verdaderos también, como anticipaciones y vestigios de los principios
nuevos. Por ello el criterio de verdad no es la idea en sí, sino la idea como se
hace o se manifiesta en la historia de la mente, el sentido común del género
humano, aquello llamado por él la filosofía de la autoridad. aquí Vico tuvo
en su contra a Platón y a Grocio, el pasado y el presente. la enfermedad del
siglo era, precisamente, la condena del pasado en nombre de los principios
abstractos, como el pasado condenaba él también en nombre de otros princi-
pios abstractos. Vico era como quien vive solitario en su gabinete, baja de
pronto a la plaza y ve agitados a los hombres, con los puños apretados, pre-
parados para empezar a pelear. aquellos hombres habrían de parecerle locos
de atar. «¿a qué tanto furor contra el pasado? el cual, justo porque ha sido,
ha tenido su razón de ser. y suponiendo que todo sea malo, ¿crees que pue-
des destruir por la fuerza la obra de muchos siglos? ¡Vuestros principios!
¿Pero de verdad creéis que la historia se hace a partir de los filósofos y con
principios? ¡Vuestra razón! Pero también está la razón de los otros, hombres
como vosotros y que saben también razonar a la par vuestra. y desde luego,
un poco de respeto, creo yo, se debe también a la autoridad; y no hablo de
tantos doctores, en los que no tenéis fe, sino que hablo del género humano,
al que, si hombres sois, no podréis negarle fe. un poco menos de razón y un
poco más de sentido común.» un discurso semejante les habría parecido
extraño a aquellos hombres llenos de odio y de fe. y alguno podría respon-
derle: [«]Vete allí y quédate en tus nubes, no bajes entre los hombres porque
no los entiendes. el pasado lo has estudiado en los libros, es tu erudición.
Pero para nosotros el pasado es cosa real, del que sentimos los pinchazos a



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

159Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

nuestro paso. el fuego nos quema, y tú quieres probar que, porque es, tiene
su razón de ser. Deja primero que lo apaguemos y luego habla de su natura-
leza. Cuando [361] nos hayamos quitado de encima este pasado, nuestro mar-
tirio y el de nuestros padres, quizás entonces podremos ser justos nosotros
también y disfrutar de tu crítica.» en el siglo batallador, Vico se quedó solo.
y cuando la lucha llegó a su fin, se alzó sobre los combatientes su imagen
como un arcoíris de paz, comunicando la palabra del nuevo siglo: Crítica.
no otra cosa es la historia de Vico que una crítica de la humanidad, la idea
viviente hecha historia, y seguida en su eterna peregrinación, comprendida y
justificada en cada momento de su vida. los principios, como los individuos
y como las sociedades, nacen, crecen y mueren; o justamente porque nada
muere: se transforman, tomando siempre formas más razonables, más con-
formes a la mente, más ideales. De ahí la necesidad del progreso, ínsita en la
naturaleza misma de la mente, su fatalidad. la teoría del progreso es para
Vico como la tierra prometida. la ve, la formula, establece su base, traza su
camino, diríase que lo indica con el dedo, y cuando no le queda más que un
paso para alcanzarlo, se le escapa delante de él, que se queda encerrado en
su círculo sin saber salir del mismo. Puso las premisas pero se le escapó la
consecuencia. siendo un profundo conocedor del mundo grecorromano, él
no supo explicar el medievo y no comprendió su época, pareciéndole indi-
cios de decadencia y de disolución aquella vasta agitación religiosa y políti-
ca en que estaba la crisis y la salud. Por otra parte, él, que negaba la existen-
cia de Homero, no osó anteponer a su crítica el mito de adán ni las tradicio-
nes bíblicas ni el dogma de la Providencia ni la misión del cristianismo,
dejando grandes sombras en sus pinturas. Ve a la conciencia moderna relu-
ciendo en el mundo pagano, atrevida con sus negaciones y audaz en sus
explicaciones, pero cuando está a punto de entrar en el mundo inquieto y
apasionado de los vivos entonces cierra los ojos para no ver. aquello que es
propio de los grandes pensadores, abrir grandes vías, establecer grandes pre-
misas y dejar a los [362] discípulos las fáciles consecuencias. Como Descartes,
Vico no adivinó los formidables efectos que saldrían de sus especulaciones.
Descartes habría renegado de sus spinoza y locke, y Vico de Condorcet,
Herder y Hegel. Puesto que se ocupaba más de los antiguos que de los
modernos, más de los muertos que de los vivos, éstos lo olvidaron. su
Ciencia parecía más una curiosa rareza de erudito, que una profunda medi-
tación de filósofo, por lo que no fue tomado en serio.



5. «blakstone», errata en el original. se refiere, obviamente, a william blackstone. [N. del T.]

Francesco de sanctis

entretanto el siglo caminaba con paso cada vez más acelerado, arras-
trando las consecuencias de las premisas propuestas en el siglo diecisiete. la
ciencia se hacía práctica, y descendía en medio de la gente. ya no se inves-
tigaba, sino que se aplicaba y se divulgaba. la forma salida de la calma cien-
tífica se convertía en literaria; y las lenguas vulgares expulsaban del camino
los últimos avances en latín. el tratado y las disertaciones se convirtieron en
memorias, cartas, compilaciones, artículos, diálogos, anécdotas; las formas
escolásticas y las formas geométricas daban lugar al discurso natural, imita-
dor del lenguaje hablado. la ciencia tomó el aire de la conversación, también
entre los escritores más solemnes, como buffon y montesquieu, conversa-
ciones de hombres cultos habidas en elegantes salones. Para decirlo con
Vico, la sabiduría refleja se convertía en sabiduría vulgar, y al descender a la
vida tomaba las pasiones y los hábitos de la vida, ora amable y espiritual,
como en Fontenelle, ora límpida, fluida y fácil, como en Condillac y en
Helvecio, ora retórica y sentimental, como en Diderot. el derecho natural de
Grocio generó el Contrato social, la sociedad fue condenada en nombre de
la naturaleza, y la erudita disertación de Grocio rugía en la forma ardiente y
apasionada de Rousseau. el escepticismo algo impaciente de bayle, velado
entre tantas cautelas oratorias, se abrió a la franca y gozosa malicia de
Voltaire. la erudición y la demostración arrojaron sus pesadas armas y lle-
garon a un amable sentido común. la ciencia se hacía literatura, mientras
que la literatura a su vez no era ya serena contemplación sino [363] un arma
apuntada contra el pasado. Tragedias, comedias, novelas, historias, diálogos,
todo era pensamiento militante que desde las altas cimas de la especulación
descendía a la plaza entre los hombres, y se propagaba a todas las clases
sociales y se aplicaba a todas las cuestiones. sus formas, la filosofía, el arte,
la crítica, la filología, eran máquinas de guerra, y la máquina más formida-
ble fue la enciclopedia. Condorcet proclamaba el progreso. Diderot procla-
maba el ideal. Helvecio, la naturaleza. Rousseau, los derechos del hombre.
Voltaire proclamaba el reino del sentido común. Vattel el derecho de resis-
tencia. smith glorificaba el libre trabajo. blackstone5 revelaba la Carta
magna a los ingleses, y Francklin anunciaba a europa la nueva Carta. la
sociedad parecía un caos a la que la filosofía debía de llevar el orden y la luz.

160 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [selección]

161Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

una nueva conciencia tomaba forma entre los hombres, una nueva fe.
Reformar según la ciencia instituciones, gobiernos, leyes y costumbres, era
el ideal de todos, era la misión de la filosofía. los filósofos adquirieron la
misma importancia que tuvieron en el siglo dieciocho los literatos. mayor
aún fue la fe en este futuro filosófico y más viva la pasión contra el presen-
te. Todo estaba mal, el mal había sido todo obra maliciosa de curas y de reyes
por la ignorancia de los pueblos. superstición, prejuicio, opresión eran pala-
bras que, ante las multitudes, resumían todo el pasado. libertad, igualdad,
fraternidad humana eran el Verbo que resumía el porvenir. Todo el movi-
miento científico del siglo decimosexto en adelante adquiere la sencillez de
un catecismo. la revolución estaba gestándose.

¿Qué era la revolución? era la Renovación que se deshizo de toda la
envoltura clásica y teológica y adquiría conciencia de sí, se sentía un tiempo
moderno. era el libre pensamiento que se rebelaba contra la teología. era la
naturaleza que se rebelaba contra las fuerzas ocultas, y buscaba en los hechos
su asentamiento. era el hombre que buscaba en su naturaleza [364] sus dere-
chos y su futuro. era una nueva fuerza, el pueblo, que surgía sobre las ruinas
del pueblo y del imperio. era una nueva clase, la burguesía, que sobre las rui-
nas del clero y de la aristocracia buscaba su puesto en la sociedad. era la
nueva Carta, sin procedencia de concesiones divinas o humanas, sino encon-
trada por el hombre en el fondo de su conciencia y proclamada en aquella
inmortal Declaración de derechos del hombre. era la libertad de pensamien-
to, de palabra, de propiedad y de trabajo, la igualdad de derechos y de debe-
res. era el final de los tiempos divinos y heroicos y feudales, y la revelación
de aquella edad humana tan admirablemente descrita por Vico. la edad
media había terminado; comenzaba la edad moderna.

Traducción del italiano por José Manuel Sevilla Fernández, 2020





© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.7
© de la traducción: Dani Pino Sánchez, 2020  © de la Nota: José M. Sevilla Fernández, 2020

La transición a la ciencia nueva. r. Flint (1884) – Transition to the new science. r. Flint (1884) – La transizione alla scienza nuova. r. Flint (1884) –
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.7

[163]

la transición a la ciencia nueVa 
(capítulo Viii de Vico, 1884, de robert flint)

[RobeRT FlInT, Vico, edimburgo, w. blackwood & soons, 1884, pp. 166-187.]

Traducción del inglés por
Dani Pino 

(universidad de sevilla)

RESUMEN: Traducción en español del capítulo VIII, «Transición a la ciencia nueva», de la monografía inglesa Vico,
escrita por el teólogo y profesor de Filosofía Moral de la Universidad de Edimburgo, Robert Flint (1838-1910), y
publicada en Edimburgo en 1884. Benedetto Croce la señaló en su libro sobre Vico de 1911 como una de las tres
monografía «que pueden ser todavía leídas con alguna recompensa», y «guiada por un límpido buen sentido».
PalabRas ClaVe: G. Vico, R. Flint, Dani Pino, ciencia nueva, filosofía moral.

absTRaCT: Spanish translation of chapter VIII, «Transition to the new science», of the English monograph Vico,
written by the theologian and professor of Moral Philosophy at the University of Edinburgh, Robert Flint (1838-
1910), published in Edinburgh in 1884. Benedetto Croce praised it in his 1911 book on Vico as one of the three
monographs «that can still be read with some fruit», and «guided by clear good sense».
KeywoRDs: G. Vico, R. Flint, Dani Pino, new science, moral philosophy.

obrA EN doMINIo PúbLICo. Ejemplar de base para la traducción en castellano del texto inglés: primera ed. 1884,
en Edimburgo. Copia digitalizada disponible en la biblioteca de la university of Toronto – robarts Library. Copia
accesible online en https://archive.org/details/vico00flinuoft (subida por J. McArdle el 07/02/2007 según consta
en web). Patrocinador de la digitalización: MsN. Traducción del presente capítulo en español realizada a partir de
dicho ejemplar.

Más que revisión por pares ciegos, las páginas de este texto de Robert Flint ha pasado la revisión crítica e histórica de importantes estudio-
sos, especialistas y críticos durante más de un siglo y cuarto hasta haber llegado finalmente a la traducción en español presentada.



Portada de la primera edición en 1884 del Vico de R. Flint. Copia digitalizada disponible en la
biblioteca de la University of Toronto – Robarts Library. Color original cuero, aquí en b/n por
razones de edición de la revista. 



© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.7
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020

SS

165

Nota a La transición a la ciencia nueva. r. Flint (1884) – Note on Transition to the new science. r. Flint (1884) – Nota a La transizione alla scienza
nuova. r. Flint (1884) – d.o.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.7

NOTA
A «LA TRANSICIÓN A LA CIENCIA NUEVA»,

DE ROBERT FLINT (1884)

José M. Sevilla
(universidad de Sevilla)

e presenta aquí la traducción en español del capítulo octavo de la mono-
grafía de Robert Flint Vico, publicada en 1884 en edimburgo en la colección
Philosophical Classics for english Readers (a cargo del profesor de filosofía
moral william Knight), en una serie de monografías estampadas por
blackwood e hijos y dedicada a los principales autores de la modernidad
(Descartes, bacon, Hume, leibniz, Vico, Kant, Hegel, etc.). esta monografía
sobre Vico fue considerada por bendetto Croce ––en su famoso y revoluciona-
rio libro sobre La filosofia di G.B. Vico (bari, laterza, 1911)–– junto con la del
«católico alemán» Karl werner (G. B. Vico als Philosoph und gelehrter
Forscher, Viena, braumüller, 1881) como «los dos mejores trabajos generales
en torno a Vico» aparecidos en el transcurso del siglo anterior. y en concreto,
refiere Croce, en el apéndice II dedicado a «la fortuna del Vico», que Flint
«escribió para la colección de los Philosophical classics una breve monografía»
a considerar «exacta» en los datos y, «si no profunda, guiada por un limpio buen
sentido». Tal es así la importancia que le reconoce Croce a la monografía del
teólogo y filósofo inglés, además de profesor de moral, que en el III apéndice



titulado «Cenni bibliografici», reseña crítica bibliográfica con que finaliza el
gran libro de Croce, en la sección 4ª dedicada a la «letteratura intorno al Vico»,
coloca a Flint entre las tres obras ––las otras corresponden a Carlo Cantoni (G.
B. Vico, studi critici e comparitivi, Turín, Civelli, 1867) y a la ya citada de K.
werner)–– que merecen ser salvadas de la anterioridad al nuevo curso de estu-
dios viquianos, el cual pretende instaurar Croce desde nápoles, con la ayuda de
Fausto nicolini y de Giovanni Gentile en esos inicios de siglo xx. en concreto,
dice Croce al comienzo de la citada sección bibliográfica que son «De las vie-
jas monografías en torno a V., las tres que pueden aún ser leídas con alguna
recompensa».1 y, ciertamente, como podrá apreciarse, Flint hace una pondera-
da lectura de Vico y ofrece una perspicaz y equilibrada interpretación de la
Scienza nuova y de su proceso de configuración epistémica e histórica. no en
vano la tradición anglosajona de estudios viquianos en el siglo xx ha conside-
rado a Flint como un referente original en el arranque de los estudios en lengua
inglesa sobre Vico.

el autor, teólogo y religioso anglicano nacido en Dumfriesshire en
1838, falleció en edimburgo en 1910 siendo profesor de Filosofía moral en la
universidad de la capital escocesa, a la que había accedido en 1876 desde la
universidad de st. andrews. miembro de la Royal society of edinburgh y
también ––según incluso consta en la portadilla de su libro–– miembro corres-
pondiente del Institute de France, Flint desplegó sus intereses investigadores y
los perfiles de sus publicaciones entre la atractiva y novedosa disciplina en
auge decimonónico, la Filosofía de la Historia (así su History of Philosophy of
History, publicada en londres en 1883; o sea, un año antes de su monografía
Vico) y la clásica y también antigua crítica histórico-religiosa (vertidos sus
resultados en obras sobre teísmo, agnosticismo, ideas morales, etc.). en las
prensas de william blackwood & sons (edimburgo & londres) en que apare-
ce Vico publicó el profesor Flint un reconocido libro sobre The Philosophy of
History in Europe (1874; vol. I, Containing the History of That Philosophy in
France and Germany), y también salieron de los mismos tipos de imprenta
diversas reediciones de sus conferencias como teólogo, como filósofo crítico cul-
tural, y como ‘historiador de las ideas’ ––antes de que arthur lovejoy fundase el
famoso History of Ideas Club (1921)–– acerca del teísmo y de las teorías críticas
del mismo, así, p.e.: Theism (1872) y también Anti-Theistic Theories (1876).

José M. sevilla

1. Cfr. B. CROCE, La filosofia di G. B. Vico, Bari, Laterza, 1980 (4ª ed. econ.), en pp. 292-293 y 306.

166 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



la monografía de Flint sobre Vico indaga y expone, además de un
estudio sobre aspectos biográficos del napolitano (caps. II y III), los dedica-
dos a aspectos generales del pensamiento y de la obra de Vico (caps. IV-VI)
y, ya en concreto, al concurso de la «ciencia nueva», desde la base de una
formación jurídica y de una teoría del derecho (cap. VII), en camino hacia la
nueva ciencia (cap. VIII); y, por último, el tratamiento de la Scienza nuova
(cap. Ix). así se aprecia de manera simple repasando, sin más, el índice
sumario de la obra (las páginas corresponden a la edición de 1884, base de
la traducción aquí presentada):

ConTenTs. 
I.  InTRoDuCToRy –– ITaly anD naPles (p. 1)

II.  eaRly lIFe (1668-1694) –– VICo as sTuDenT (p. 16)
III.  laTeR lIFe (1694-1744) –– VICo as TeaCHeR anD auTHoR (p. 26)
IV.  GeneRal esTImaTe oF VICo’s CHaRaCTeR anD woRK, (p. 38)
V.  aCaDemIC oRaTIons — GeneRal PHIlosoPHICal aIms (p. 50)

VI.  VICo’s meTaPHysICs (p. 73) 1. GeneRal, 2. THeoRy oF KnowleDGe,
3. CosmoloGy anD PsyCHoloGy

VII.  VICo as a THeoRIsT on law (p. 136)
VIII.  TRansITIon To THe new sCIenCe (p. 166)

Ix.  THe new sCIenCe (p. 188)
noTe on “VICo lITeRaTuRe” (p. 230)

la  monografía de Flint fue traducida al italiano tan solo a los cuatro
años de su publicacion inglesa: G. Battista Vico per Roberto Flint, professore
all’Università di Edimburgo, traducida del inglés por el conde y senador del
Reino Francesco Finocchietti y publicada en Florencia en 1888 por Tipografia
Coppini e bocconi, que sacó un volumen de 255 páginas (del que hay copia dis-
ponible digitalizada por europeanlibraries en https://archive. org/details/flint-
battista-vico/mode/2up).

* * *
la traducción española del capítulo VIII ha sido realizada por el investiga-

dor, en la universidad de sevilla, Dani Pino desde el texto del Vico de Flint en la
edición primera en inglés (1884), páginas 166-187 de la copia digitalizada en la
university of Toronto – Robarts library, accesible online y de Dominio Público.

En el texto a continuación figuran entre corchetes y en cuerpo menor
los números de página correspondientes a esta citada edición (1884), texto
base tomado para la traducción.

* * *

noTa a «La transición a la ciencia nueva», de r. Flint

167Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Dibujo en papel a lápiz y tinta, obra de William Brassey Hole (1846-1917). «Professor Robert Flint, 1883-
1910. Professor of Divinity at Edinburgh University» (1884). National Galleries Scotland. Imagen bajo
licencia Creative Commons - CC by NC. https://www.nationalgalleries.org/art-and-artists/91894/professor-
robert-flint-1838-1910-professor-divinity-edinburgh-university  [Original en papel color sepia]

Atribución-NoComercial 4.0 Internacional — CC By-NC 4.0



la transición a la ciencia nueVa
(1884)

Robert Flint
(1883-1910)

[RobeRT FlInT, Vico, edimburgo, w. blackwood & soons, 1884, cap. VIII, pp.
166-187.] 

[166] 

e Constantia Jurisprudentis, como ya se ha dicho, es en gran parte un
boceto de una «ciencia nueva»: la ciencia de la historia. es una perspectiva
filosófica del desarrollo de la historia de Roma, la cual se considera la histo-
ria de la nación típica, la historia a la que se parecen más o menos todas las
demás historias. en esta historia, el desarrollo de la ley adopta el lugar central.
la mayoría de naciones han legado apenas migajas de sus leyes. la historia
completa de Roma yace ante nosotros impregnada de su ley, y el desarrollo de

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.7
© de la presente traducción: Daniel Pino Sánchez, 2020

DD

169

«La transición a la ciencia nueva»



robert Flint

170 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

la ley en Roma se presentó a ojos de Vico no simplemente como un proceso
aislado, sino como uno en el que se instanciaban con toda claridad y plenitud
los principios de todo el desarrollo humano. es por ello que, en la práctica,
como observa Ferrari, se le presentó como un sistema en sí misma, una cien-
cia. la «ciencia nueva» era Roma idealizada y generalizada. Pero es evidente
que una ciencia de la historia no puede presentarse adecuadamente como una
parte de un tratado de jurisprudencia. la historia de la humanidad no puede
ser una porción de la jurisprudencia, un mero apéndice, sin menoscabo de la
importancia que representa la jurisprudencia para la humanidad. el desarro-
llo [167] de la ley es solo uno de los desarrollos de la humanidad, y a fin de
poder comprenderse debe ponerse en correspondencia con el todo que la
abarca. Por tanto, Vico se vio obligado a otorgarle a su «ciencia nueva» un
lugar y tratamiento independientes; presentarla no como algo meramente
ilustrativo y ejemplar, sino integrador y explicativo del desarrollo de la ley.
no tardó en hacerlo. en sus manos, no obstante, la ciencia nunca dejó de dar
la impresión de que se originó en el estudio del derecho. Tal y como se pre-
senta en la primera y la segunda Scienza Nuova, se trataba de una ciencia en
la que se interpretaba la historia de la humanidad por referencia a la de
Roma, y la historia de Roma por referencia a la ley romana.

las conclusiones a las que llegó Vico respecto a la historia antigua
del mundo clásico tuvieron, en consecuencia, una influencia decisiva en la
formación de su filosofía general de la historia. Fueron unas destacadas con-
clusiones. es sorprendente que un hombre tan tímido en algunos aspectos
haya demostrado una audacia casi sin precedentes en el ámbito de la crítica
histórica; que alguien que prestase tanta importancia a la tradición, a la auto-
ridad, a la opinión común, haya adoptado una actitud radicalmente revolu-
cionaria respecto a concepciones del pasado de la humanidad universalmen-
te aceptadas. la valentía que mostraron wolf o niebuhr al declarar su escep-
ticismo histórico se queda corto ante la de Vico. la hipótesis de wolf se limi-
taba a una cuestión; hasta niebuhr mantuvo su investigación sobre Roma
independiente de cualquier doctrina general; Vico no solo representó toda la
historia gentil del Peloponeso y de la segunda Guerra Púnica como un caos
de ficciones que, tomadas en un sentido literal, eran abiertamente inútiles e
incomprensibles, sino que estableció esta suposición como una [168] condi-
ción fundamental para toda verdadera comprensión de la sociedad y de la
historia. sus hipótesis crítico-históricas fueron los pasos clave por los que



La transición a la ciencia nueva (1884)

171Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

progresó hacia su «ciencia nueva». Quienes han escrito sobre él sin estudiar-
lo han transmitido la impresión de que improvisó una teoría de la historia de
un modo arbitrario o a priori, elaborando a posteriori hipótesis sobre la
fuente de las leyes de las Doce Tablas, el origen de los poemas homéricos, el
carácter de la historia antigua, la naturaleza de los mitos, etc., que encajasen.
se trata de una perspectiva inherentemente absurda, ya que no es posible ela-
borar una filosofía de la historia que asuma la tarea de lidiar con cuestiones
de detalle sin una considerable carga de estudio de la historia. y eso es ade-
más manifiestamente contrario a los hechos. las singulares hipótesis de Vico
pueden rastrearse, dando lugar a su doctrina general. las evidencias docu-
mentadas nos permiten conocer el desarrollo de su sistema; podemos com-
probar cómo progresa y, con ello, resulta imposible no percibir que en lo
principal las mencionadas hipótesis condujeron a ello y no al revés. Digo “en
lo principal”, pues mi posición no es inconsistente con el reconocimiento de
que las hipótesis en cuestión se derivaron en cierto modo de los principios
generales de la teoría. esto es algo que hay que reconocer. Pero debe otor-
garse un reconocimiento similar respecto a otras teorías generales. su forma-
ción es siempre e inevitablemente un proceso doble, en el cual los hechos y
las ideas, lo especial y lo general, contribuyen continuamente a la determi-
nación e iluminación mutua, mientras que la dirección del proceso es, en
general, de lo particular a lo universal. Que las hipótesis históricas especia-
les de Vico condujeron a su doctrina histórica general no es menos cierto, ya
que también es cierto  [169] que no podría haberlas formado si no tuviera nin-
guna opinión general sobre la historia, y que su forma final se debió en un
grado considerable a la influencia de su doctrina general.

Con frecuencia se ha dicho que las hipótesis históricas de Vico fue-
ron poco menos que «adivinaciones» o «intuiciones», y consecuentemente
no se ponen a la altura de las de wolf o niebuhr. ¿Qué significa esto? ¿se
trata pues de meras conjeturas o suposiciones que se entienden como pronós-
ticos e intuiciones? De ser así, la afirmación es una tergiversación que solo
puede excusarse so pretexto de ignorancia. Por supuesto que hubo mucho de
suposiciones y conjeturas en el proceso que Vico siguió para establecer sus
hipótesis, al igual que en los casos de wolf y niebuhr, pero los procesos fue-
ron los mismos en esencia: hipótesis histórico-críticas. la idea de que unas
opiniones tan amplias y tan sujetas a los hechos como aquellas que sostuvo
Vico respecto a la historia de Roma pudiesen ser “adivinadas” por simple



robert Flint

172 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

conjetura es ridícula. a mi entender, el único sentido en el que puede decir-
se de Vico de forma razonable que formó sus conclusiones por adivinación
o intuición es el suyo propio, es decir, un sentido por el cual la adivinación
no se opone a una actitud crítica, una intuición basada en la investigación.
Concedió una gran importancia a la adivinación y a la intuición. se mantu-
vo firme en la idea de que los descubrimientos originales solo podían reali-
zarse de mano de hombres dotados de originalidad, hombres de genio, mar-
cados por una honda sensibilidad intelectual, de fructífera imaginación, con
«la visión y la facultad divina», quienes, al entrar en estrecho contacto con
la razón divina que hay en las cosas, pueden observar en su interior y com-
prenderla como otros son en cambio incapaces de hacer, transformándose en
los canales a través de los cuales se revela. [170]

según esto, todos los grandes descubrimientos son intuiciones y adi-
vinaciones, de modo que si es este el sentido en que han de entenderse las
hipótesis de Vico, huelga toda objeción al respecto. la adivinación y la intui-
ción así entendidas no implica que se ignoren los hechos, que la investiga-
ción sea algo secundario, que tanto las ideas como los testimonios pueden
aceptarse con seguridad sin someterlos a un escrutinio crítico. Vico era ple-
namente consciente de que la generalización histórica exigía estar familiari-
zado con los hechos particulares relevantes y un tratamiento crítico y metó-
dico de ellos, aunque también consideraba que ello requería una penetrante
perspicacia iluminada por la divinidad.

su estudio sobre el origen de las leyes de las Doce Tablas fue una ver-
dadera investigación histórico-crítica. Fue en virtud de principios propia-
mente críticos y sobre fundamentos estrictamente históricos que afirmó que
las declaraciones de Tito livio, Dionisio, estrabón, Plinio y Tácito eran
insuficientes para justificar la creencia en la misión a Grecia, y sostuvo que
no había que encontrar en los fragmentos existentes de las leyes de las Doce
Tablas ningún rastro de las leyes de solón u otros legisladores griegos.
apuntó a las contradicciones e improbabilidades en la historia de la misión;
a la necesidad de que existieran ciertas similitudes entre las leyes de Roma
cuando se compusieron las Doce Tablas y las de atenas en lo que había sido
su correspondiente etapa de la historia, con total independencia de los prés-
tamos o trasplantes; y a las razones para considerar las diversas decisiones
en las Tablas como de origen nativo. Indicó, de hecho, casi todos los argu-
mentos que desde entonces se han esgrimido en favor del bando que adoptó.



y obtuvo una medida muy considerable [171] de un éxito casi inmediato.
Pronto surgieron defensores y oponentes.1 Donde antes había una sola opi-
nión, ahora hay dos. el debate que sobrevino fue, al menos indirectamente,
fructífero. al rechazar con audacia la tradición y presentar una alternativa,
basada en poderosas, o al menos plausibles, razones sostenidas en una opi-
nión y una argumentación que han sido desde entonces generalmente acep-
tadas, Vico prestó un servicio muy destacable a la causa de la libertad de
investigación en el estudio del derecho y su historia. en ello halló su propia
recompensa. Fue un paso que le condujo a otros, una conclusión rica en con-
secuencias ulteriores. una vez que se convenció de que las leyes de las Doce
Tablas suponían un registro de las costumbres antiguas y la ley natural del
pueblo del lacio, de la era de saturno, los fragmentos existentes cobraron
inmediatamente una nueva y profunda significación intensificada ante sus
ojos. se mostraron como una inestimable fuente de enseñanza en lo relativo
a los pensamientos y sentimientos de las tribus heroicas de las primeras épo-
cas de Roma.

la perspectiva de la historia de la Roma antigua como un todo, a la
que finalmente llegó, se adelantó de forma admirable a las conclusiones de
los investigadores alemanes del siglo xIx. Prácticamente en el albor del espí-
ritu crítico de la modernidad llegaron las sospechas sobre la credibilidad del
relato tradicional de la Roma antigua. lorenzo Valla expresó las suyas en el
[172] siglo xV y Glareanus en el xVII. en el xVII, Holanda poseía una escuela
de docta crítica, cuya sede principal se situaba en leyden, entre cuyos miem-
bros uno, bochart, demostró que las tradiciones como las de eneas no eran
históricas; por su parte, Gronovius defendió que la historia de Rómulo era
una leyenda; en tercer lugar, Perizonius sacó a la luz las repetidas contradic-
ciones de los historiadores romanos y declaró que los primeros libros de Tito
livio contenían rastros de las canciones populares de la Roma primitiva.
Pero Vico progresó de forma significativa sobre los más destacados progre-
sos de sus predecesores. Fue incluso más allá de quienes le sucedieron hasta
que apareció niebuhr. la disertación de Poully sobre «la incertidumbre de

La transición a la ciencia nueva (1884)

1. El líder de los atacantes fue damiano romano, quien escribió Difesa Istorica delle Leggi Grieche venuto in
Roma contro alla moderna opinione del Signor D. Gio. Battista Vico, 1736; en la defensa, F. M. ganassoni, cuyos
Memoria in difesa del principio del Vico su l’origine delle XII Tavole y Ricerche intorno all’opinione están publicados
en los Opusculi per servire alla Storia d’Italia de Calogera. [N. del A.]

173Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



los cuatro primeros siglos de la historia de Roma», y la mucho más magistral
de beaufort sobre «la incertidumbre de los cinco primeros siglos de la histo-
ria de Roma», no solo fueron posteriores tanto al De Constantia Jurisprudentis
como a la primera edición de la Scienza Nuova, sino además puramente nega-
tivos en sus objetivos, mientras que el escepticismo histórico de Vico no era
sino una forma de preparar el terreno para su trabajo en curso. Defendió el más
libre de los tratamientos críticos de la historia de la Roma antigua porque esta-
ba convencido de que dicho tratamiento conduciría a muchísimas más verda-
des positivas que si las tradiciones de la antigüedad se hubiesen recibido de
forma pasiva. sostuvo que bajo los relatos míticos yacía la verdadera historia,
se propuso sacarla a la luz y lo consiguió en gran medida, a menos que niebuhr
y sus sucesores también fracasaran por completo.

a falta de los datos lingüísticos necesarios, no pudo distinguir, como
los investigadores recientes, las razas primitivas o las poblaciones indígenas
de Italia, describir sus características, trazar sus afinidades o estimar [173] lo
que aportaron a la historia del pueblo en el que fueron absorbidas gradual-
mente; pero identificó con claridad que varias tribus nativas habían sido los
elementos constitutivos de la historia más antigua. en las luchas entre patri-
cios y plebeyos discernió el secreto de la grandeza y la duración del poder de
Roma, y señaló las huellas que estas luchas dejaron en los sucesivos sedimen-
tos tanto de la ley como de la leyenda. aunque sus concepciones sobre el ori-
gen y la naturaleza de las “gentes”, y sobre la identidad original de los plebe-
yos y los clientes, difieren de las conclusiones de niebuhr, son sustancialmen-
te las mismas que las de mommsen. Incluso su representación del gobierno
primitivo de Roma como propiamente aristocrático, no democrático, es una a
la que mommsen se ha aproximado en sus Römische Forschungen, aunque,
en su obra anterior y más conocida, la Römische Geschichte, había dado,
como niebuhr y schwegler, una visión diferente. sin embargo, no debo dete-
nerme en las similitudes o diferencias entre las ideas de Vico sobre la historia
de los romanos y las de la escuela alemana. los lectores que deseen más
información sobre estos puntos pueden remitirse a Cantoni2 y werner3.

robert Flint

2. Capítulo XI. [N. del A.]
3. Capítulo X. La Historia Romana de Niebuhr apareció en 1812; cuatro años después, el eminente filó-
logo Caspar orelli señaló en un artículo sobre «Niebuhr y Vico», en el Museo Suizo, que este último se
había anticipado aún más maravillosamente a las opiniones de Niebuhr que a las de wolf. Niebuhr no
respondió. [N. del A.]

174 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transición a la ciencia nueva (1884)

175Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Vico también concedió gran importancia a lo que llamó su «descubri-
miento del verdadero Homero». Fue un descubrimiento que hizo gradualmen-
te. Él primeramente discutió el [174] asunto acerca del origen de los poemas
homéricos en las notas publicadas en 1722 como suplemento al tratado sobre
el Derecho Universal. el objetivo que se propuso a sí mismo en estas notas fue
demostrar que los poemas homéricos databan de la época heroica griega, y que
eran valiosas fuentes de información sobre las ideas, creencias y costumbres
de esa época, pero que no contenían ninguna sabiduría recóndita o filosófica.
no se afirmaba el carácter impersonal de los poemas. se insiste en las huellas
de la ignorancia y la rudeza que hay en ellos, y se intenta exponer cuáles son
las nociones reales que implican sobre la naturaleza, la geografía, la moral, la
religión, etc. en la primera edición de la Scienza Nuova no se abordó la cues-
tión homérica. la deducción obvia es que Vico no había avanzado en esta
fecha más allá de la posición que había adoptado en las Notae. sin embargo,
en la segunda edición, publicada en 1730, se dedica un libro entero a un nuevo
tratamiento del tema, que concluye señalando que Homero era tan mito como
cualquiera de sus propios héroes. aquí se afirma que el verdadero Homero es
el propio pueblo griego, en su carácter ideal o heroico, relatando su propia his-
toria en la poesía nacional. en otras palabras, los poemas homéricos se consi-
deran no las creaciones del genio de un individuo, sino las formaciones del
genio de una raza trabajando a lo largo de un período de unos 460 años. la
Ilíada fue la obra de la juventud de Homero, es decir, de la infancia de Grecia.
De ahí la admiración por el poder y la exhibición desvelada de la pasión que
la caracteriza. De ahí su ideal de hombre, aquiles, el héroe de la fuerza. la
Odisea, en cambio, fue la obra de la vejez de Homero, [175] es decir, de una
época en la que las pasiones de los griegos empezaban a enfriarse con la refle-
xión, madre de la prudencia, y en la que los encantos de Calipso, la voluptuo-
sidad de Circe y los cantos de las sirenas tenían más encanto que el orgullo de
agamenón o la violencia de aquiles. De ahí sus rasgos distintivos y su ideal
de hombre, ulises, el héroe de la sabiduría. los Peisistratidae fueron los pri-
meros en dividir y ordenar los poemas homéricos en la Ilíada y la Odisea; pero
para ello tenían una garantía en las diversidades de materia, sentimiento y esti-
lo en los dos poemas, así como en sus numerosas discrepancias irreconcilia-
bles. bajo el nombre de Homero ha llegado hasta nosotros la obra de muchos
poetas heroicos; sin embargo, podemos hablar de dos Homeros —dos autores
a través de los cuales se expresó principalmente el genio de Grecia—, el



Homero de la Ilíada y el Homero de la Odisea. el primero debió ser oriundo
del noreste de Grecia y debió preceder por mucho tiempo al segundo, oriundo
del suroeste del país. sin embargo, los dos poemas fueron probablemente ela-
borados y continuados por varios autores durante muchas generaciones suce-
sivas. es así como se descubre el verdadero Homero. el descubrimiento le ase-
gura ciertos títulos gloriosos que se le han asignado, pero a los que el Homero
de la tradición no puede tener derecho. Demuestra que fue el fundador de la
civilización griega, aunque esta se inició en la época de Deucalión y Pirra
mediante la institución del matrimonio. le da derecho a ser considerado el
padre de los poetas, aunque antes del Homero tradicional habían florecido los
poetas teológicos. muestra cómo pudo ser la fuente de la filosofía griega, pero
sin pretender poseer una sabiduría abstrusa o metafísica. [176] asume que era
un historiador —el historiador más antiguo del paganismo que conocemos—,
ya que toda la historia primitiva debe haber sido poética, y toda la poesía pri-
mitiva una forma exagerada e imaginativa de la historia.

Debería ser obvio, incluso a partir de esta breve afirmación acerca del
«descubrimiento del verdadero Homero» de Vico que esta fue una anticipa-
ción completa de la llamada teoría wolfiana, y casi se podría decir de todo el
movimiento wolfiano, acerca de la especulación homérica. anticipaba todas
las posiciones generales mantenidas por wolf, y lo hacía sobre los mismos
fundamentos generales; y combinaba tanto con la afirmación de wolf de que
Homero era «un nombre epónimo», como con la hipótesis de Hermann de
una “ur-Ilíada” y una “ur-odisea”, así como con la “Klein-lieder-Theorie”
de lachmann. Vico, y no wolf ni ningún otro, fue el verdadero autor del tipo
de crítica y especulación homérica impropiamente denominada wolfiana.
solo una crasa ignorancia o una flagrante injusticia pueden explicar que su
seria defensa de todo el sistema haya sido puesta por varios escritores en la
misma línea y al mismo nivel que la frase incidental y desconsiderada en vir-
tud de la cual se atribuye a bentley haber sido un precursor de wolf, o con
la clase de sugerencia indirecta que wood puede haber suministrado.4

robert Flint

4. después de que wolf publicara sus famosos Prolegomena ad Homerum, el literato italiano Cesarotti le
llamó la atención sobre el hecho de que sus conclusiones coincidían notablemente con las opiniones
expuestas en la Scienza Nuova. En consecuencia, publicó un artículo sobre Vico en su Museum der
Alterthumswissenschaft de 1807. La cuestión de que sus dos ideas principales —la del origen de los poemas
homéricos y la de la naturaleza de la Alterthumswissenschaft— hubieran sido alcanzadas por el pensador
napolitano debería haberle ayudado a apreciar correctamente su genio; pero tuvo justo el efecto con-
trario, y su artículo fue, en consecuencia, poco inteligente y poco comprensivo. [N. del A.]

176 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transición a la ciencia nueva (1884)

177Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

sería imprudente intentar discutir aquí la [177] tan debatida “cuestión
homérica” que planteó Vico. Todavía no se ha llegado a una solución defini-
tiva. la mera agitación de la misma, sin embargo, ha sido de inmensa
influencia y beneficio. el estudio de Homero se ha revolucionado. se han
abierto vistas de luz en regiones de la antigüedad que de otro modo habrían
quedado en la oscuridad. la nueva teoría, sea cual sea su destino final, ha
justificado ampliamente su derecho a ser considerada por sus resultados, las
permanentes conquistas intelectuales a las que ha conducido. Hay una verdad
en ella que todos reconocen. Todo hombre de inteligencia cultivada siente
ahora, al leer los poemas homéricos, que no son meramente las composiciones
de un hombre de genio, sino las autorrevelaciones de una raza, las creaciones
espirituales de una época, y no puede volver a creer en la antigua visión de un
Homero individual que inventó la poesía y creó los dioses de Grecia más de
lo que puede creer en el viejo mito de Pallas brotando completamente creci-
da y con armadura del cerebro de Zeus. Por muy decididamente que el erudi-
to moderno defienda a un Homero o a dos Homeros, es seguro que procede-
rá, como una cuestión de rutina, en su estudio de la Ilíada y la Odisea, sobre
la suposición de que no hay comprensión posible de ellas a menos que tanto
su contenido como su forma se consideren principalmente los productos per-
feccionados del genio poético de un pueblo heroico operando a través de
muchas generaciones. en una palabra, tácita o abiertamente complementa su
afirmación de un Homero concediendo muchos Homeros, grandes y peque-
ños, y admitiendo prácticamente, al menos, que atribuir la Ilíada y la Odisea
a Homero es no explicar nada, a menos que por Homero se entienda como la
voz de la Grecia heroica, y sus poemas sean considerados como el testamen-
to de esa Grecia heroica, su [178] legado a la Grecia histórica. Hacer esto es
estar en esencia de acuerdo con Vico. el punto esencial de su doctrina no es
si hubo un Homero personal o no, sino si los poemas homéricos no fueron
creaciones de una raza y de una época en un sentido en el que nadie podría
representarse la Eneida de Virgilio o el Paraíso perdido de milton como pro-
ductos del espíritu de las épocas en las que aparecieron. De hecho, la justi-
cia exige que consideremos a Vico no solo el creador de una nueva hipótesis
sobre la autoría de los poemas homéricos, sino también, y aún más, como el
iniciador de un nuevo modo de estudiar estos poemas.

la Scienza Nuova era una obra muy original, pero probablemente
Vico la consideraba aún más original de lo que era. Todos los creadores tien-



robert Flint

178 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

den a exagerar su originalidad. las palabras Ciencia Nueva nos recuerdan a
Novum Organum y al epígrafe que montesquieu eligió para el Esprit des
Lois: «prolem sine matre creatam». sin embargo, ningún producto de la
mente humana es una creación ex nihilo. la “ciencia” de Vico, ya se le ha
mostrado al lector, no era totalmente “nueva”. y aún me queda referirme a
algunos autores que pueden considerarse con justicia que han contribuido a
su formación.

entre los pensadores de la antigüedad hay que mencionar especial-
mente a Platón. aristóteles puede haber tenido la misma influencia en dar
forma y carácter a la doctrina metafísica de nuestro autor, pero Platón tiene
decididamente más derecho a ser considerado como su predecesor en el
departamento de la filosofía histórica. la Ciencia Nueva de Vico es una
especie de contrapartida de la República de Platón. el ideal del primero es el
del segundo modificado y [179] ampliado. Platón trató de delinear un estado
perfecto, el tipo y modelo de lo que debería ser la vida social y política, y
para ello tomó la analogía como guía. Concibió su ciudad perfecta como una
comunidad en la que los distintos miembros y clases eran gobernados por los
más sabios, del mismo modo que en el alma del sabio todos los principios y
pasiones son gobernados por la razón. este ideal lo presentaba como inmu-
tablemente verdadero, como algo a lo que siempre hay que aspirar, aunque
nunca se realice, y como la norma por la que deben juzgarse todas las for-
mas de gobierno, midiéndose la maldad de cualquier sociedad real por el
grado de su desviación del tipo. este ideal se apoderó de Vico, pero no le
satisfizo. le llevó a la búsqueda de una ciudad perfecta; pero en el curso de
su búsqueda se dio cuenta gradualmente de que no podía coincidir con nin-
guna forma de gobierno que la inteligencia humana pudiera idear o que la
voluntad humana estableciera; que no podía ser ningún tipo inmutable de
política, sino que debía incluir a toda la comunidad de las naciones, vincula-
das entre sí para componer un mundo de orden moral, y regido por leyes a
través de las cuales la razón fuese siempre operativa. la contemplación de la
ciudad ideal de Platón le ayudó a la visión de una ciudad real de Dios, que
tiene sus fundamentos en todos los reinos de la tierra, y cuyas leyes son las
inherentes a la autorrealización de la razón eterna. y fue en la propia
República —en toda la enseñanza de sus libros octavo y noveno— donde se
le había presentado la doctrina que más podía sugerir que el ideal platónico
era demasiado rígido y estrecho: la doctrina de las formas, sucesión y modos



de alteración o corrupción de los gobiernos, a la que ya ha habido ocasión de
referirse [180] como la más importante en la ciencia política e histórica.5

Paso por alto a aristóteles, quien, en mi opinión, solo puede haber
contribuido directamente al contenido de la Ciencia Nueva mediante su críti-
ca y desarrollo de la doctrina de Platón en cuanto a las formas de gobierno; y
también a Cicerón, que influyó en gran medida en la mente de Vico de mane-
ra general, pero no tenía ninguna idea nueva de tipo histórico-filosófico que
transmitir a nadie. san agustín, por otra parte, debe ser considerado, creo,
otro de los predecesores directos de nuestro autor. las referencias al De
Civitate Dei en la “segunda Ciencia Nueva” son tales que demuestran que
había sido leído con mucha atención. Debió de confirmar fuertemente a Vico
en algunas de sus convicciones más fundamentales: la creencia en la
Providencia en la historia, en el orden y la ley en los asuntos humanos, en que
las pasiones y los intereses particulares están subordinados por la Razón
suprema a los fines generales, en la analogía del crecimiento del individuo
con el de la raza, y en la inutilidad del azar epicúreo y del destino estoico
como principios de explicación histórica. Pero su teoría de la historia no es en
absoluto una simple continuación de la de agustín; al contrario, las diferen-
cias entre ellas son tan profundas como las semejanzas. Vico, como agustín,
no considera la historia en relación con la predestinación, la caída, la reden-
ción y el fin del mundo, sino como una manifestación de la naturaleza huma-
na y de las leyes fijas. Concibe la Providencia de forma muy diferente a
agustín. aunque establece una distinción demasiado amplia [181] entre hebreos
y gentiles, es para poder ocuparse más libremente de estos últimos. agustín
representa la historia como compuesta por las historias de dos ciudades antagó-
nicas —una civitas celestis s. Dei y una civitas terrena s. diaboli––, una com-
puesta por los elegidos y la otra por los réprobos; una, la verdadera iglesia y,
la otra, el mundo y sus reinos. Vico no ataca explícitamente este dualismo
agustiniano, pero lo deja de lado silenciosamente. en ninguna parte atribuye
al diablo el poder de construir una ciudad en la tierra. Considera que todos los
reinos de la tierra están incluidos en la ciudad de Dios.

maquiavelo también puede ser nombrado, en la conexión que ahora nos
ocupa, como uno de sus predecesores. aunque admitía la claridad y la agude-

La transición a la Ciencia nueva (1884)

5. E. Fiorentino trata de manera interesante la relación de la ‘scienza Nuova’ con la ‘república’ de
Platón en sus Scritti Varii, pp. 164-170. [N. del A.]

179Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



za de la visión histórica mostrada en los escritos del famoso historiador y polí-
tico florentino, le disgustaba demasiado lo que denominaba su «inmoralidad e
impiedad» como para reconocer una deuda especial con él; pero tal deuda
obviamente existía. en gran medida, la filosofía histórica de la Scienza Nuova
fue un desarrollo natural de la teoría de los Discorsi sopra la prima deca di Tito
Livio. en cada página de esta última obra, maquiavelo compara una época de
la historia con otra, lo que ocurrió en una nación con lo que ocurrió en otra. sus
inferencias históricas y políticas reposan casi en su totalidad sobre el paralelis-
mo de los acontecimientos individuales o de las series de acontecimientos. no
afirma, sin embargo, que ningún caso sea precisamente paralelo, ni cae en el
error, que solo podría conducir naturalmente a tal noción, de suponer que el
paralelismo histórico es un hecho último inexplicable; [182] por el contrario, lo
remite correctamente a su fuente: la identidad esencial de la naturaleza huma-
na en todas las tierras, en todos los tiempos y bajo todas las formas. la histo-
ria se repite siempre sustancialmente en las naciones más distantes y diversas,
porque todas las naciones se componen de hombres, y los hombres están en,
todas partes, movidos sustancialmente por las mismas pasiones; sin embargo,
nunca se repite exactamente y en todos los puntos, porque el hombre es un ser
eminentemente modificable y cambiante. al referir las analogías entre los
sucesos antiguos y modernos a su fuente en la naturaleza humana, maquiavelo
tocó, por así decirlo, la gran verdad de que la ciencia histórica debe fundarse
en la ciencia mental. Pero se limitó a tocarla. no entró en la investigación de
los principios psicológicos que deben servir de base a toda teoría histórica sóli-
da. Vico fue el primero en intentar esta investigación. maquiavelo dejó lo sufi-
cientemente claro que debía emprenderse tal investigación, pero no hay prue-
bas de que él mismo sintiera ninguna necesidad concreta de lo que todo su tra-
tado demostró que era necesario. el pensamiento más general al que se atuvo
en relación con el curso de los asuntos humanos fue que todas las naciones, si
se las deja a su aire, pasarán por casi la misma sucesión de estados, y que por
lo tanto sus historias se parecerán entre sí tanto en lo global como en lo parti-
cular. Creía que la historia se movía en ciclos, cuyas diferentes etapas son las
diferentes formas de gobierno. Tal vez ya se haya dicho lo suficiente para
demostrar que maquiavelo fue uno de los precursores de Vico.6 [183]

robert Flint

6. Para una completa y admirable explicación de los escritos políticos e históricos de Maquiavelo, el
lector inglés puede remitirse ahora a los volúmenes tercero y cuarto de Niccolo Machiavelli and his Times,
de Villari. [N. del A.]

180 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transición a la Ciencia nueva (1884)

181Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Campanella puede haber sido otro. aunque Vico no se ha referido a sus
escritos, no puede haberlos ignorado. Contienen muchas ideas que él mismo sos-
tenía. en lo que respecta a la historia, en particular, los puntos de vista de
Campanella se aproximan aún más que los de maquiavelo a los de Vico.
Campanella y Vico, en efecto, adoptaron sustancialmente la misma posición
frente a maquiavelo. ambos estudiaron sus obras y aceptaron y desarrollaron
algunas de sus ideas principales; y ambos se declararon enemigos del “maquia-
velismo”. mientras que maquiavelo miraba la religión únicamente con ojos de
positivista y político, considerándola solo como un hecho histórico de orden
secundario y un instrumento político, sin preocuparse por su verdad, ignorando
el poder, la sabiduría y el amor divinos como hechos de la historia, Campanella,
de naturaleza aún más ardientemente religiosa que Vico, veía en Dios la unidad
radical de toda la existencia, la causa omnium causarum, el Gobernante y Guía
de la humanidad, y en la piedad hacia Dios el vínculo primordial de la sociedad,
el principio vital de la vida civil. el hombre, según su concepción, forma parte
de un universo en el que todo ser verdadero es un ser divino. en el ser Infinito
hay, afirma, tres propiedades primarias: poder, sabiduría y amor; y el ser se
extiende sólo hasta donde se extienden; poder, verdad y bondad solo hasta donde
se extiende el ser. las propiedades primordiales de la Divinidad son las fuentes
de las ideas eternas, de los ángeles benditos, de las almas humanas inmortales,
del espacio y de todo lo que contiene de realidad; pero en la medida en que algo
es finito y temporal, falso e irreal, este algo no es por el ser sino por el no-ser,
que se mezcla más y más con el ser cuanto más se prolonga el mundo del tiem-
po y del sentido. la debilidad es la negación [184] del poder, el odio del amor, la
ignorancia de la sabiduría de Dios. Todo el mal es simplemente la negación. y
por la negación misma se efectúa el bien. el hambre impulsa a los hombres sobre
la tierra y los obliga a trabajar; las necesidades dan lugar a todas las artes y cien-
cias; las guerras destruyen a los tiranos; el error excita a la investigación de la
verdad. así, el mal es en todas partes la ocasión de su contrario.

sin embargo, Dios es, por usar la expresión del propio Campanella, no
solo física sino también políticamente la primera causa de las naciones y los
gobiernos y, en resumen, del desarrollo histórico. las tres principales causas
políticas o históricas son Dios, la prudencia o buena política y la oportunidad o
buena fortuna. en algunas naciones es más evidente la acción de una de ellas, en
otras la de otra. así, la mano de Dios se manifiesta especialmente en la historia
de los judíos, la sabiduría política en la de los romanos, y la fortuna en la de



españa. es Dios, sin embargo, quien da la buena fortuna, y ninguna previsión o
habilidad política es suficiente en cada coyuntura para descubrir y seguir el curso
apropiado de la conducta. De ahí que todas las naciones hayan tenido un senti-
miento de dependencia de Dios, y lo hayan expresado de alguna manera, sabia
o insensata. la religión es esencial para la existencia de la sociedad. es con la
corrupción de la religión que comienza invariablemente la disolución de la socie-
dad. la herejía, que rompe la unidad religiosa, desorganiza también la constitu-
ción política, dispersa y destruye las fuerzas de la vida social. Conduce al escep-
ticismo y al ateísmo, que completan la ruina total de toda civilización de la que
se apoderan, que rompen todo vínculo que une al hombre con el hombre. sin
embargo, el género humano no está totalmente abandonado de Dios ni siquiera
en sus momentos de mayor oscuridad. el mismo exceso de su degradación y
miseria [185] lo prepara para la aceptación del remedio apropiado, obliga a los
hombres a buscar una nueva unidad, a escuchar a un nuevo legislador y a some-
terse gradualmente a las leyes de una nueva teocracia. existe, pues, un movi-
miento cíclico en la historia de las religiones, en la vida religiosa de cada estado
y en el desarrollo religioso de la humanidad. Comenzando con la unidad —es
decir, con un papado o teocracia— se pasa por diversas etapas o formas de herejía
hasta llegar al ateísmo, de donde se vuelve a la unidad.7 estas tres etapas —teocra-
cia, herejía y ateísmo— se repiten por igual en la historia de las naciones paganas,
mahometanas y cristianas. el movimiento político es también un ciclo. sus etapas
son la monarquía, las diversas formas de gobierno en las que la soberanía está
dividida y, en consecuencia, debilitada, y la democracia, que desemboca de
nuevo en la monarquía. los dos ciclos —el religioso y el político— son interde-
pendientes y concéntricos. a cada etapa de uno le corresponde precisamente una
etapa en el otro. estos ciclos no son incompatibles con el progreso indefinido de
la raza humana, sino que están comprendidos en un movimiento cada vez más
amplio y en constante avance que terminará con el cese de todos los males y con
la unión de todas las naciones bajo el gobierno del mesías.

Tal era la teoría histórica de Campanella. el lector podrá determinar
pronto en qué medida se parece a la de Vico. [186]

robert Flint

7. Religiones cunctae atque sectae habent proprium circulum, veluti et respublicae ex monarchia, in tyrannidem, inde in
aristocratiam, inde in oligarchiam, inde in politiam, inde in democratiam, ae denuo tandem in monarchiam revertuntur per
easdem aliasque vias. Sic cum sectae ad atheismum pervenerint, extrema populorum mala suboriuntur, iraeque Dei cul-
men: exindeque in statum bonum, sed per poenas, revertuntur. — Ph. real. P. T., iii. c. 8. [N. del A.]

182 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



También hay que mencionar a bodin. Vico se refiere a menudo a sus
escritos, pero las referencias no dan una idea justa de la magnitud de su deuda
con él, siendo en su mayoría de carácter crítico y polémico. bodin fue el prime-
ro en insistir con fuerza en la importancia de relacionar la historia de las leyes
con la de la historia en general. la idea de una ley universal, en la que todos los
cuerpos legales tienen su raíz y fundamento rationale, y de la que no son más
que expresiones múltiples y parciales —una ley universal cuyo conocimiento
sólo puede alcanzarse a través del estudio metódico de la historia en su conjun-
to—, esta idea, que resultó tan fructífera en la mente de Vico, fue promulgada
clara y vigorosamente por bodin. bodin también se adelantó a Vico al insistir
en la importancia de la investigación sobre el origen de las naciones, en la incer-
tidumbre de las afirmaciones de los historiadores al respecto, y en el valor del
estudio del lenguaje como medio para arrojar luz sobre hechos de los que no
hay testimonios escritos o solo los que son falsos. sometió de nuevo a examen
la cuestión de las revoluciones políticas y mejoró las respuestas de Platón y
aristóteles. aunque es más precursor de montesquieu que de Vico, no cabe
duda de la gran deuda —insuficientemente reconocida— de este último con él.

De la influencia de Grocio en Vico ya he tenido ocasión de hablar. Creo
que el obispo bossuet no tuvo ninguna influencia sobre él. el Discours sur
I’Histoire Universelle fue, en efecto, publicado cuarenta y cuatro años antes de
la primera edición de la Scienza Nuova, pero las dos obras no tienen casi nada
en común, y no hay ninguna evidencia, externa o interna, de que la primera
haya sido leída por el autor de la segunda. [187]

ninguno de los escritores que acabamos de mencionar tenía la noción
de que existiera una ciencia especial de la historia humana. maquiavelo, por
ejemplo, hizo generalizaciones históricas, pero solo con vistas a la instrucción
política. Del mismo modo, la filosofía histórica que se encuentra en los escritos
de Campanella y bodin era una parte de su filosofía política, que en ningún
momento se esforzaron por distinguir de otras partes por circunscribir y definir.
estos autores se limitaron a considerar la historia en relación con la política,
como bossuet la consideraba en relación con la religión. Vico fue el primero en
tratarla como objeto propio y exclusivo de una ciencia especial. De ahí que la
distancia entre él y los más próximos de sus predecesores fuera muy grande.

* * *

Traducción del inglés por Dani Pino, 2020

La transición a la Ciencia nueva (1884)

183Cuadernos sobre Vico 34 (2020)





Dos estudios viquianos de G. Gentile: «El pensamiento italiano en la época de Vico» (1915) y «Descartes y Vico» (1938) – Two Vichian Studies by G. Gentile: «The
Italian Thought in the times of Vico» (1915) and «Descartes and Vico» (1938) – Due studi vichiani di G. Gentile: «Il pensiero italiano del secolo del Vico» (1915) e
«Cartesio e Vico» (1938) – d.o.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8
© de la presente traducción y de la presentación: Alfonso Zúnica García, 2020
© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici

[185]

dos estudios viquianos.
«el Pensamiento italiano en la éPoca de

Vico» (1915) y «descartes y Vico» (1938) 

GioVanni Gentile
(1875-1944)

[GIoVannI GenTIle, Studi vichiani, cap. I «Il pensiero italiano nel secolo del Vico»,
messina, Principato, 1915, pp. 3-14; 2ª ed., Florencia, le monnier, 1927, pp. 3-18; 3ª
ed. Florencia, sansoni, 1966. GIoVannI GenTIle, «Cartesio e Vico», en Problemi e dis-
cussioni. Relazioni alla Classe di Scienze Morali, Storiche e Filologiche, R.
accademia nazionale dei lincei, anno accademico 1937-38, Tipografo della R.a.n.l.,
Roma, 1938, Fascicolo II, pp. 24-32; en Studi vichiani, 1966, cit., pp. 399-405.] 

Traducción del italiano, notas y presentación por
Alfonso Zúnica García
(universidad de sevilla)

RESUMEN: Traducción al castellano del cap. I del vol. de Sudi vichiani (Messina, Principato, 1915) titulado «El pensa-
miento italiano en la época de Vico», y de la conferencia «Descartes y Vico» (Roma, Accademia Nazionale dei Lincei,
1938) del filósofo neohegeliano y actualista Giovanni Gentile (1875-1944). Ambos textos, traducidos por Alfonso
Zúnica, están dedicados a G. Vico, en relación con su época y con su reinvindicación de filósofo moderno.
PalabRas ClaVe: G. Vico, G. Gentile, a. Zúnica, Studi vichiani (1915), filosofía, hegelianismo, modernidad, pen-
samiento italiano, Descartes.

ABSTRACT: Spanish translation of ch. I from the volume Studi vichiani (Messina, Principato, 1915), entitled «Italian
thought in the time of Vico», and by the conference «Descartes and Vico» (Rome, Accademia Nazionale dei Lincei,
1938) by the neo-Hegelian philosopher and actualist Giovanni Gentile (1875 -1944). Both texts, translated by Alfonso
Zúnica, are dedicated to G. Vico, in relation to his time and to the vindication of Vico as a modern philosopher.
kEyWORDS: G. Vico, G. Gentile, A. Zúnica, Studi vichiani (1915), philosophy, Hegelianism, modernity, Italian
thought, Descartes.

Publicación con permiso de la Fondazione giovanni gentile per gli studi Filosofici - Fondazione roma sapienza,
Archivio g. gentile, y de los herederos del Autor.

Más que por pares ciegos, las páginas de G. Gentile sobre Vico han pasado la revisión crítica e histórica de estudios filosóficos durante
un siglo, reconociéndose la importancia de su pensamiento filosófico y metafísico.



aGRaDeCImIenTos

Agradecemos las facilidades y la autorización gratuita que para esta traducción y
publicación en Cuadernos sobre Vico de los dos textos de Giovanni Gentile («Il pen-
siero italiano nel secolo del Vico», 1915, y «Cartesio e Vico», 1938) han concedido
la Fondazione Giovanni Gentile per gli studi filosofici - Fondazione Roma sapienza,
el archivio G. Gentile y los herederos del Autor. La Dirección de Cuadernos sobre
Vico agradece en especial al profesor Gennaro Sasso, Presidente de la Fondazione,
y a D. Sebastiano Gentile, representante de los herederos, su autorización para la
publicación de la traducción al español de esos dos escritos ofrecidos a continua-
ción en pp. 193-213 del presente volumen de la Revista; y a la profesora Cecilia
Castellani, responsable del archivio Gentile, por el interés mostrado y las amables
gestiones para la concesión del permiso.

Cuadernos sobre Vico es una revista de la Universidad de Sevilla, de carácter no
venal y sin ánimo de lucro, que se publica bajo licencia Creative Common - CC BY-
NC 4.0, tanto impresa en papel como también online en acceso abierto.

La Dirección de Cuadernos sobre Vico



II

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8
© de la Presentación: Alfonso Zúnica García, 2020 

Presentación de «Dos estudios viquianos de G. Gentile» – Presentation of «Two Vichian Studies by G. Gentile» – Presentazione: «Due studi vichiani di G. Gentile» –
d.o.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8

187

Vico, un filósofo moderno OPTIMO IuRE.
Presentación de dos estudios Viquianos

de GioVanni Gentile

Alfonso Zúnica García
(universidad de Sevilla)

mportancia de Giovanni Gentile para los estudios viquianos

no hay duda de que la inagotable actividad filosófica, política, litera-
ria y editorial de Gentile ha dejado una huella imborrable en el siglo xx italia-
no; y lo mismo puede decirse de su presencia en la historiografía viquiana. no
hay duda de que sus Studi vichiani, unidos a su colaboración con Croce y
nicolini en la edición de las obras de Vico, bien le han merecido un puesto de
honor entre los intérpretes viquianos de la primera mitad del s. xx. y es que,
con Croce y Gentile, los estudios viquianos se afirman definitivamente en el
panorama de los estudios académicos. la relevancia y el impacto de esta etapa
de las investigaciones sobre Vico quedan demostrados por las numerosas
voces críticas que surgieron en defensa de paradigmas hermenéuticos antagó-
nicos. asimismo, también la línea viquiana iniciada por Pietro Piovani en
nápoles está en deuda con las lecturas idealistas, pues sirvió en buena medida
para corregirlas, ligándose así, si bien en modo negativo, a los dos exégetas
idealistas y, en modo particular, a Croce. así lo demuestra el largo ensayo del



1. P. PIoVANI, «Il Vico di gentile», La Cultura, 14 (1976), 2-3, pp. 214-254. Ahora en FuLVIo TEssITorE
(Ed.), La filosofia nuova di Vico, Nápoles, Morano, 1990, pp. 263-320.
2. «L’importanza dei contributi gentiliani agli studi vichiani è fuori discussione, così come è indiscuti-
bile la costanza dell’attenzione rivolta da gentile a Vico per tutta la vita, dal 1897 al 1944» (p. 265);
«Insomma, tutti i riconoscimenti sono doverosi» (p. 267). Cabe señalar también el reconocimiento que
expresa Paolo rossi de la importancia de la interpretación gentiliana de Vico en sus Lineamenti di storia
della critica vichiana, en w. binni (ed.), I classici italiani nella storia della critica, vol. II, Florencia, La Nuova
Italia, 1961, p. 29.
3. Prefazione a la primera edición de Studi vichiani, consultable en la p. VII de la 3ª ed.
4. Prefazione a la segunda edición de Studi vichiani, consultable en la p. VIII de la 3ª ed.

alfonso Zúnica García

propio Piovani sobre Il Vico de Gentile,1 donde le reconoce este mérito a pesar
de la gran distancia que separa sus respectivas lecturas de Vico.2

Estudios viquianos de Giovanni Gentile

así pues, el nombre de Gentile no podía faltar en un monográfico de
esta índole. sus primeros escritos viquianos se remontan a 1897, y el último,
a 1944, año de su muerte. la labor de recopilación de sus investigaciones
sobre el filósofo napolitano fue hecha por él mismo ya en 1915, año en que
la editorial Principato saca a la luz la primera edición de Studi vichiani. Doce
años después, en 1927, Gentile publica una segunda edición del volumen en
la editorial le monnier.

Como él mismo reconoce, sus estudios viquianos están sujetos a
cambios constantes, pues es un momento de gran crecimiento de los estudios
sobre Vico, cuyas obras son objeto también de estudios filológicos y de ree-
dición. así pues, no solo la primera edición recoge sus escritos viquianos
hasta 1913, «revisándolos e introduciendo en los lugares oportunos los aña-
didos que me han sugerido estudios posteriores míos y de otros»,3 sino que,
además, a propósito de la segunda edición afirma: «los escritos de la prime-
ra edición que han sido conservados aparecen aquí con correcciones y
muchos añadidos que han hecho necesarios los nuevos estudios, especial-
mente los de nicolini, con el cual el lector verá cuánto estos Estudios están
en deuda en lo que se refiere a nuevas noticias y observaciones sobre la bio-
grafía y la cronología viquianas».4 y precisamente por ese motivo, la obra
está dedicada al «amigo Fausto nicolini, de las obras de Giambattista Vico
editor e ilustrador diligentísimo e inteligente».

Studi vichiani tuvo una tercera edición en 1968 a cargo de Vito a.
bellezza. esta nueva edición, que aparecía como volumen decimosexto de
las obras completas de Giovanni Gentile, editadas por le lettere y sansoni,

188 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



5. Aunque modificado en alguno de sus puntos en las obras posteriores, para una exposición de esta
doctrina gentiliana remitimos al lector a  g. gENTILE, Il concetto della storia della filosofia, en La riforma della
dialettica hegeliana, Florencia, sansoni, 1954, pp. 97-137 y a Il circolo della filosofia e della storia della filosofia,
en La riforma della…, pp. 138-149.
6. Ejemplo paradigmático es su reforma de la dialéctica hegeliana, pero, queriendo referir algunos
ejemplos viquianos, podríamos citar su elaboración del concepto de espíritu como unidad de objeto y
sujeto a través de la integración del axioma viquiano verum et factum convertuntur entre el final del segun-
do capítulo y el inicio del tercero de Teoria generale dello spirito come atto puro; o la distinción entre tiempo
empírico y tiempo trascendental a través de una crítica del concepto viquiano de storia ideale eterna en
Introduzione alla filosofia, cap. V, §§ 5 y 10-11.
7. P. PIoVANI, «Il Vico di gentile», en ed. Morano cit., p. 265, donde indica el modo en que pueden
buscarse sus otros estudios viquianos.

Presentación de dos estudios viquianos de Giovanni Gentile

reimprimía sin modificaciones la segunda edición, añadiendo dos discursos
y una conferencia que Gentile tuvo sobre Vico después de 1927.

Por último, cabe señalar que no todos los textos viquianos de Gentile
se encuentran en el citado volumen. y es que su teoría de la identidad de filo-
sofía e historia, que principalmente era identidad de filosofía e historia de la
filosofía, quedó fielmente encarnada en toda su actividad de pensamiento.5

Para Gentile, uno de los mayores descubrimientos de la modernidad es preci-
samente la historicidad de la verdad, o sea, la toma de conciencia de que toda
filosofía es siempre una filosofía, condicionada históricamente en sus proble-
mas y soluciones por la situación social y cultural del filósofo. es por eso que
toda su actividad filosófica se estructuró como un diálogo con los principales
filósofos de la tradición de pensamiento en la que se enmarcó.

estos diálogos, lejos de ser meros excursos historiográficos, a menudo
configuran el núcleo mismo de la argumentación.6 es claro entonces que quien
quiera conocer al Vico de Gentile no puede limitarse a los Studi vichiani. ya lo
advierte Piovani al inicio de su ensayo,7 y lo demuestra el largo análisis que hace
en su artículo sobre Il Vico di Gentile del texto gentiliano sobre la pedagogía de
Vico, ausente en Studi vichiani pero recogido en sus lecciones de pedagogía.

Historia editorial de los textos traducidos

el primero de los textos que aquí se presentan es el primer capítulo de
Studi vichiani: Il pensiero italiano nel secolo del Vico. en la edición definitiva de
1927 el texto está dividido en cuatro secciones. las tres primeras corresponden a
la recensión de Gentile al volumen de G. maugain Étude sur l’évolution intellec-
tuelle de l’Italie de 1657 à 1759 environ, en «la Critica», VIII (1910), pp. 464-
469. la cuarta sección corresponde a su recensión al volumen de R. Cotugno La

189Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



alfonso Zúnica García

190 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

sorte di G.B. Vico e le polemiche scientifiche e letterarie della fine del xVII alla
metà del xVIII secolo, publicada en «la Critica», xII (1914), pp. 147-153.

He tenido acceso a todas las versiones, tanto a las recensiones publica-
das en «la Critica», consultables en el sitio web de la revista, como a las dos
ediciones de Studi vichiani. Para la traducción me he atenido al texto definitivo
de la segunda edición de Studi vichiani, pero he considerado oportuno señalar
en nota los cambios respecto a las anteriores versiones. sobre estas cabe seña-
lar que la edición de 1915 es prácticamente idéntica a la de «la Critica», excep-
to mínimas modificaciones que señalo en el texto. las mayores correcciones y
modificaciones fueron aportadas en 1927.

la intención general de las modificaciones es la de atenuar el tono per-
sonal de las recensiones y asimilarlas a un texto académico. las modificacio-
nes aportadas en 1915 a la recensión de 1910 son principalmente de carácter
formal. en cambio, en 1927 las correcciones son más significativas. De la pri-
mera recensión elimina algunos párrafos, reformula otros y acorta las citas, y
sustituye las palabras francesas con su traducción italiana. aún mayores son los
cambios aportados a la segunda recensión. el modo en que Gentile se refiere a
Cotugno da a entender que los unía cierta familiaridad, familiaridad que proba-
blemente dio a Gentile la seguridad con que se expresa. y es que en «la
Critica» usa un tono muy duro, admisible quizás en una revista que tiene por
objeto el debate público, pero menos adecuado para una obra de historia de la
filosofía. Fuese ese u otro el motivo, Gentile reformula en varias partes su
recensión, que adquiere de este modo un tono mucho más moderado y las crí-
ticas resultan mucho más amables.

el otro texto cuya traducción presentamos es una conferencia tenida por
Gentile el 15 de mayo de 1938, en la sesión de la Reale accademia nazionale
dei lincei, Classe di scienze morali, storiche e filologiche. sucesivamente fue
publicada en los actos de la misma accademia. el título italiano de la conferen-
cia es Cartesio e Vico.

la tercera edición de Studi vichiani reproduce sin modificaciones el
texto publicado en vida de Gentile por la accademia dei lincei, como he
podido comprobar gracias a la copia generosamente cedida por la Fondazione
Giovanni Gentile per gli studi filosofici.

Para ambos textos se recoge entre corchetes y en cuerpo menor den-
tro de nuestra traducción la paginación correspondiente a la citada tercera edi-
ción de Studi vichiani (1966), en cuanto texto asentado.



8. se puede consultar la traducción al español de dicho Prólogo en el presente volumen, en pp. 297-307.
Para el desacuerdo véase la p. 306: «En un solo punto quizás, […] no se ajusta, según mi parecer, a la
verdad: donde sostiene que la razón del “vacío” que perduró en la filosofía italiana entre Campanella y
Vico y luego entre Vico y galluppi ––vacío que hay que rellenar con la historia de la filosofía europea––,
hay que buscarlo en la falta de libertad de los italianos, oprimidos por la Iglesia católica que tenían en
casa». Para gentile, «la verdad es que el movimiento internacional de la cultura de los siglos XVII y XVIII
distrajo a la mayor parte de los ingenios italianos de los problemas filosóficos. Fueron las ciencias natu-
rales, las matemáticas, los estudios históricos, lo que atrajeron a las mayores inteligencias» (ibíd.).

Presentación de dos estudios viquianos de Giovanni Gentile

Algunas consideraciones sobre el contenido de los textos

la elección de estos dos textos responde a la voluntad de presentar, a
grandes rasgos, el marco histórico y teórico desde el que Gentile lee las obras
de Vico. Como es sabido, el actualismo desarrolla el proyecto filosófico plante-
ado por bertrando spaventa, y lo mismo ha de decirse para la lectura gentilia-
na de Vico. esto resulta particularmente evidente con relación al primer texto,
de carácter histórico. aunque Gentile no expone temáticamente en sus Studi
vichiani la teoría spaventiana de la circulación europea de la filosofía italiana,
esta subyace a todas sus interpretaciones de los filósofos modernos. ya en el
prólogo de 1908 a la obra spaventiana La filosofia italiana nelle sue relazioni
con la filosofía europea, había afirmado su sustancial acuerdo con la teoría de
spaventa, más allá de una cuestión de menor importancia.8 sin embargo, puede
verse confirmada y largamente desarrollada en Il pensiero italiano del rinasci-
mento, especialmente en la tercera versión de 1939, así como en Le origini della
filosofia contemporanea in Italia, en especial en el tercer volumen sobre el neo-
kantismo y el neohegelianismo italianos.

así pues, resulta imprescindible el texto aquí presentado para compren-
der el contexto histórico en el que Gentile lee a Vico. y es que el primer capí-
tulo de Studi vichiani bien podría verse como el desarrollo de un momento de
la circulación europea del pensamiento italiano, reconstruida por spaventa, pre-
cisamente del momento relativo a Vico. solo a la luz de la doctrina spaventia-
na pueden entenderse en su pleno significado afirmaciones de Gentile, como
«Vico no pasó inobservado a su época (¡todo lo contrario!), pero no fue enten-
dido en absoluto» o «la Italia de 1657 a 1750 es la Italia que acoge el reflujo de
la cultura europea, sobre la que anteriormente había ejercido una acción histó-
rica renovadora».

la conferencia de 1938, en cambio, da una visión del contexto especu-
lativo en el que Gentile lee a Vico. También aquí es posible ver la herencia spa-

191Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



9. La seconda e la terza fase della filosofia vichiana, en Studi vichiani, 3º ed., p. 113.
10. Giambattista Vico nel secondo centenario della morte, en Studi vichiani, 3º ed., p. 415.

alfonso Zúnica García

192 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

ventiana, si bien en este caso la originalidad de Gentile es mucho mayor. la tesis
principal de la conferencia es que Vico es un “cartesiano”, que para Gentile (y
spaventa) es como decir que es un filósofo moderno. la tradición idealista en
que se encuadra el pensamiento gentiliano ve una neta división entre Descartes
y la filosofía anterior a él. según Gentile, con el filósofo francés se inicia una
nueva época de pensamiento en la que la especulación filosófica parte desde el
hombre, o sea, desde el sujeto del conocimiento, rompiendo así con la tradición
anterior que ponía el acento en la naturaleza, es decir, en el objeto del conoci-
miento. Con Kant, según Gentile, se adquiere plena conciencia de la nueva ten-
dencia del pensamiento y, por eso, se hace posible la nueva metafísica: la meta-
física de la mente. Para Gentile, por tanto, la “modernidad” de un filósofo equi-
vale al grado de conciencia y desarrollo de esta nueva tendencia subjetivista o,
dicho de otro modo, la “modernidad” de un filósofo equivale al grado de con-
ciencia y desarrollo del problema filosófico introducido por Descartes. en suma,
la “modernidad” de un filósofo equivale a su grado de “cartesianismo”.

es claro entonces que afirmar que el objeto de la conferencia son «las
reales conexiones históricas entre los problemas de la filosofía viquiana y los
que surgieron por obra de Descartes» equivale para Gentile a estudiar en qué
modo la filosofía viquiana se encuadra en el marco especulativo de la moderni-
dad. se trata de una tarea que ya había asumido anteriormente, cuando había
afirmado que entre el De antiquissima y la Scienza nuova se da un paso análo-
go «por el que el idealismo subjetivo de la Crítica de la razón pura se convier-
te con Hegel en un idealismo absoluto».9 Pero será principalmente en sus años
de madurez filosófica cuando, adquirido un sólido concepto del «problema de
la modernidad», centrará sus estudios viquianos en la relación de Vico con
Descartes, o sea, en la “modernidad” de Vico. en este sentido, pocas semanas
antes de morir, afirmará que «en Vico se encuentra el centro de todo el pensa-
miento italiano. Vico resume el pasado y, profundizando en sus principios, anti-
cipa el futuro».10

* * *



EE

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8
© de la presente traducción, Alfonso Zúnica García
© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici © Eredi di Giovanni Gentile.

el Pensamiento italiano en
la éPoca de Vico

(1915)

Giovanni Gentile
(1875-1944)

[GIoVannI GenTIle, Studi vichiani, Florencia, le lettere, 1966, tercera edición; cap. I,
«Il pensiero italiano nel secolo del Vico», pp. 3-16. Traducción al castellano publicada
con permiso de la Fondazione Giovanni Gentile per gli studi Filosofici – Fondazione
Roma sapienza, y de los herederos del autor.] 

[3]

I

n 1657 leopoldo de medici funda la accademia del Cimento. Por pri-
mera vez desde la condena de Galileo, científicos italianos asocian sus
esfuerzos para estudiar la naturaleza con total independencia y para retomar,
contra los ciegos amigos de la tradición,1 la lucha interrumpida en 1633, fecha

193

«El pensamiento italiano en la época de Vico»

1. «routine» (rutina) en La Critica; «tradizione» (tradición) en Studi vichiani de 1927. [N. del T.]



2. «le teorie» (las teorías) en La Critica; «le dottrine» (las doctrinas) en Studi vichiani de 1927. [N. del T.]
3. «en ese siglo» es un añadido de Studi vichiani de 1927. [N. del T.]
4. En La Critica se leía: «uno de los profesores del Instituto Francés de Florencia». [N. del T.]
5. gAbrIEL MAugAIN, Étude sur l’évolution intelectuelle de l’Italie de 1657 à 1750 environ, París, hachette,
1909. [N. del A.]
6. Contra esta tesis véanse los estudios que b. Croce ha ido publicando en La Critica (1926): Il pensiero
italiano nel Seicento. Los cuales, por otro lado, no modifican sustancialmente la concepción de la filosofía
italiana en ese siglo, por mucho que con razón ponga de relieve algunos considerables movimientos de
ideas hasta ahora poco conocidos. [N. del T.: gentile añade esta nota en la edición de 1927].

Giovanni Gentile

en la que el maestro había sido condenado y había tenido que retractarse de
las doctrinas2 de los Massimi sistemi. en 1633 el ejemplo de los académicos
toscanos es imitado por los Investiganti di napoli; y en 1668 se funda en
Roma el primer Giornale dei letterati, órgano de los modernos. en torno a
esos mismos años adquieren popularidad en Italia lucrecio y Gassendi.

Por otra parte, hacia la mitad del siglo siguiente, Galileo obtiene la
suprema reparación. en 1737 sus restos son llevados al mausoleo de santa
Cruz; en 1744 se hace una publicación autorizada del Dialogo, antes conde-
nado: el método experimental triunfa. la filosofía de locke se difunde por
toda la Península, que le permanecerá fiel durante ochenta años aproximada-
mente. entre 1742 y 1750 fallecen los escritores más importantes que Italia
había tenido en ese siglo:3 Fagiuoli (1742), Vico (1744), Giannone (1748),
Conti (1749), muratori y Zeno (1750).

un buen estudioso francés, maugain,4 ha querido estudiar5 el desarro-
llo intelectual italiano durante [4] este período de fermentación y de prepara-
ción, en el que ––exceptuando a Vico, solitario y no suficientemente separa-
do por maugain de su ambiente, por mucho que ponga de relieve la oposi-
ción a las ideas  predominantes de su época–– Italia no produce nada origi-
nal.6 Italia se esfuerza únicamente en reformar su propia cultura, liberándo-
la del peso aplastante de la tradición y procurando participar en la vida euro-
pea, ya que el centro de esta vida, que hasta entonces había permanecido
entre nosotros, se había trasladado, después de Galileo y Campanella, a otros
países. los nombres más insignes que destacan en este siglo, más que a la
historia de la literatura o a la historia de la ciencia, pertenecen a la historia
de la cultura, en el sentido en que la entienden los alemanes. y es que, excep-
tuando una vez más a Vico, no crean nuevas ideas; repiten, comentan,
defienden, luchan, actúan más bien sobre la sociedad que sobre la ciencia,

194 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



7. Véase g. gAbrIELI, Il carteggio scientifico ed accademico fra i primi lincei (1603-1630), en las Mem. D. R.
Acc. dei Lincei, cl. sc. Mor. serie 6ª, vol. I, fasc. 2º, 1925. [N. del T.: tanto esta nota como la referencia
a la Academia de los Linces es un añadido de Studi vichiani del ‘27].
8. b. CroCE, Supplem. alla Bibliografia vichiana, Nápoles, 1907, p. 8. Encontraremos a barbapiccola tam-
bién en el escrito sobre El hijo de G.B. Vico, cap. I [parte VI de Studi vichiani]. sobre Concina y su rela-
ción con Vico, cfr. g.b. VICo, Autobiografia, ed. de b. Croce, índice de nombres. [N. del T.: Esta últi-
ma frase viene añadida en 1927].

el pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

aunque se preparan para un nuevo saber, como quien, actuando sobre el espí-
ritu de su tiempo, promueve las condiciones favorables para un nuevo pro-
greso real del espíritu. solo la tradición galileana vive; pero vive precisa-
mente de las ideas que Galileo había puesto en boga definiendo filosófica-
mente los nuevos conceptos de la ciencia natural y de la naturaleza, que fue-
ron para él la nueva filosofía, es más, la única filosofía. Pero no hay rastro,
o sea, ningún rastro visible, de vida religiosa, de vida artística ni de vida filo-
sófica del espíritu, en la que todo instante es una nueva posición y una crea-
ción, en la que, en suma, el espíritu vive realmente.

esta atonía espiritual explica la gran difusión que, en los inicios de
este período en Italia, encontró Gassendi, del cual llama la atención solo la
concepción [5] mecánica, conforme, metafísicamente, al floreciente natura-
lismo galileano; y, al final de este período, locke, del que principalmente se
recalca y aprecia el empirismo, que también justifica, gnoseológicamente, la
ciencia experimental de la naturaleza, pero solo esta, como importaba al
espíritu de los mezquinos galileanos. a finales del siglo xVII y en los prime-
ros treinta años del xVIII, Descartes despierta entusiasmos y oposiciones
tenaces, polémicas intensas y un fuerte apasionamiento, pero no despierta
ningún espíritu filosófico. los italianos aceptan y ponen en versos la dióp-
trica, la física y la fisiología mecanicista de Descartes. aceptan su método,
como tesis meramente formal y extrínseca, de la libertad de filosofar; tesis
que en Italia había triunfado en la historia viva del espíritu científico desde
que empezó a consolidarse el Humanismo, y que había sido celebrada en la
escuela de Galileo y, en especial, en la accademia dei lincei,7 por lo que no
necesitaba el nuevo apoyo extranjero. Pero de la metafísica cartesiana a
duras penas se hacía mención, ni se encuentra a nadie profundamente con-
mocionado por ella. son diletantes, que hacen de la filosofía un pasatiempo
y un tema de moda en los salones (maugain menciona a aurelia de este, carte-
siana, y habría podido mencionar también a Giuseppa eleonora barbapiccola,
traductora de los Principios de filosofía).8 son médicos, físicos y abogados,

195Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



9. «alla tradizione» (a la tradición) en La Critica; «alle tradizioni» (a las tradiciones) en Studi vichiani. [N.
del T.]
10. MAugAIN, p. 218. [N. del A.]
11. N. del T.: «i centri più notevoli di riferimento» (los centros más importantes de referencia) en La Critica.

Giovanni Gentile

que, complaciéndose de los últimos resultados literarios de la filosofía, pole-
mizan con los hombres de la profesión, ligados siempre en alma y cuerpo a
la escolástica; o, como máximo, profesores de filosofía que cambian de
autor como hoy en día se cambia de texto en las escuelas, sin ningún profun-
do motivo [6] espiritual, y que para defender su infracción de las tradiciones9

de la escuela italiana escriben algún que otro librejo a favor y en contra. la
metafísica, en realidad, sería olvidada, si no tuviese una cátedra en las uni-
versidades públicas. en 1732 niccolò Concina en su conferencia inaugural
en Padua daba las gracias al gobierno véneto por no haberse rendido a los
consejos de quienes intentaban suprimir esa cátedra por inútil e indigna de
una universidad tan ilustre.10

maugain, que acertadamente ha tomado los Giornali dei letterati que
en esa época se publicaban en Italia como guía de sus laboriosas investiga-
ciones, encontrando en ellas el eco continuo de las cuestiones que se debatí-
an entre las personas cultas, además tendría que haber estudiado la historia
de las principales doctrinas enseñadas en las diversas universidades, que con
los programas y las disposiciones de las autoridades, los libros de los docen-
tes, sus polémicas y sus respectivas relaciones con sus adversarios, también
son los centros11 de referencia de la cultura contemporánea.

II

sin embargo, el final del xVII y la primera mitad del xVIII es la
época de la mayor prosperidad de los estudios históricos en Italia. es el
tiempo en que el benedictino benedetto bacchini publica e ilustra el Liber
pontificalis (1708), y junto a noia, Grandi, lami y al gran muratori
emprende con decisión la crítica de las leyendas hagiográficas; scipione
maffei destruye (1712) el fabuloso origen de la orden Constatiniana e ilus-
tra con vasta erudición las antigüedades veronesas (1732); muratori, des-
pués de haber investigado con ojo de lince las antigüedades italianas de la

196 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



12. Vid.: «...es más, si la historia no es otra cosa que la concreción misma de la filosofía?» en la ver-
sión publicada en La Critica. [N. del T.]
13. Este renacimiento tiene lugar durante la lucha decisiva de la que salen victoriosos los italianos que
no admiten sin control ninguna proposición relativa a los fenómenos naturales o a los seres organiza-
dos. Es más, muchos de los que, a finales del siglo XVII y durante la primera mitad del XVIII, destaca-
ron como eruditos, conocían en detalle y admiraban los progresos realizados por las ciencias desde los
últimos cien años aproximadamente. A veces, habían contribuido a ellos personalmente. [N. del T.]
14. Estas líneas son una traducción del fragmento inmediatamente anterior a la cita que sigue y que,
en La Critica, gentile había citado directamente en francés: Ce n’est pas seulement des cartésiens de Naples qu’il
[Vico] se distingue, mais un peu de presque tous les Italiens d’alors. Si, dans cette ville, les disciples du philosophe français
dédaignent les recherches historiques, ailleurs... elles sont prospères. [N. del T.]

el pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

edad media, saca a la luz con admirable empeño e inteligente [7] crítica su
monumental colección. y eso por no hablar de la numerosa muchedumbre
de eruditos menores, que ayudaron a los más importantes ordenando
bibliotecas, publicando periódicos y con la organización y crítica de los
documentos. ¿Cómo se explica esta vivacidad del interés histórico durante
el estancamiento general de la vida más profunda del espíritu, si no es posi-
ble concebir la historia sin grandes pasiones y sin las grandes intuiciones
de la vida? Hoy nosotros concebimos la historia como la concreción misma
de la filosofía.12 maugain, con un acertado presentimiento de la verdad,
relaciona los estudios históricos, que llevan hasta muratori y que más pro-
piamente son estudios de erudición, con el prosperar de las ciencias expe-
rimentales: «Cette renaissance a lieu durant la lutte décisive d’où sortent
victorieux les Italiens qui n’admettent sans contrôle aucune proposition
relative aux phénomènes naturels ou aux êtres organisés. Bien mieux, plu-
sireus de ceux qui, à la fin du XVII siècle et dans la première moitié du XVIII,
se sont illustrés comme érudits, connaissaient en détails et admiraient les
progrès accomplis depuis une centaine d’annes par la sciences expérimen-
tales. Parfois ils y avaient personnellement contribué» (p. 91).13 y en otro
sitio advierte, con igual acierto, que Vico se distingue no solo de los carte-
sianos de nápoles sino de prácticamente todos los Italianos de su época,
por mucho que en otros sitios de la Península prosperasen las investigacio-
nes históricas que los cartesianos desdeñaban.14 «Mais selon quelle métho-
de s’y livre-t-on? On publie avec le plus grand soin des inscriptions, des
textes importants et devenus rares. On reproduit par le dessin et l’on décrit
minutieusement des statues antiques, des médailles, des monnaies. On les
examine de près pour fixer quelque point d’érudition jusqu’alors incertain,

197Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



15. «¿Pero según qué método se hace esto? se publican con el mayor esmero inscripciones, textos
importantes y que se han vuelto difíciles de encontrar. se reproducen a través de dibujos y se descri-
ben minuciosamente estatuas antiguas, medallas y monedas. se examinan de cerca para aclarar algu-
na cuestión erudita hasta entonces incierta, pero no se va más allá; se ha agotado toda la curiosidad de
la que se era capaz.» [N. del T.]
16. «...ricostruire la sua verità certa per la presenza del soggetto» (reconstruir su verdad cierta por la presencia
del sujeto), en La Critica; «ricostruire una verità certa: ossia una verità che constasse al soggetto», en Studi vichiani
de 1927. [N. del T.]
17. «del Giannone» es un añadido de Studi vichiani de 1927. [N. del T.]
18. «in germe, in potenza, immatura» en La Critica; «in germe, immatura, frammentaria» en Studi vichiani. Por otro
lado, «y, por eso, en su conjunto, extrínseca, mecánica» es un añadido de Studi vichiani. [N. del T.]

Giovanni Gentile

on ne va plus loin; on a épuisé toute la curiosité dont on était capable» (pp.
208-209).15

[8] Todo eso es verdad. También recientemente hemos asistido a este
fenómeno de decadencia de la filosofía en el momento mismo en que resur-
gían y cobraban fuerza los estudios históricos; y hemos visto cómo los mis-
mos estudiosos de historia asociaban su propio método al método de las
ciencias experimentales, o, como esta vez se decía, de la filosofía positiva.
asociación que tenía un aspecto de verdad, en cuanto positivismo y méto-
do histórico, cada uno a su modo y en su campo, pretendían reconstruir una
verdad cierta, o sea, una verdad que constase al sujeto,16 añadiendo además
el presupuesto ingenuo de que esta reconstrucción puede tener lugar sin que
el sujeto –o sea, la mente consciente de sí y, por tanto, capaz de dar razón
de sí mismo– ponga nada suyo, relativo a sus leyes y a todo su ser desarro-
llado históricamente. entonces como ahora (o al menos como hace algunos
años), había estudios históricos en Italia, pero faltaba la historia, como com-
prensión del espíritu en su concreta actualidad. entonces la historia estaba
muerta con sarpi y Pallavicino, representantes de dos concepciones opues-
tas de la vida. la primera de ellas intentaba renacer en la Istoria civile del
Regno di Napoli de Giannone,17 obra sin conexión intrínseca con las ideas
predominantes en la cultura general italiana pero con profundas raíces en la
historia económica y política de nápoles: también ella, al igual que la
Scienza nuova, separada del cuadro general del espíritu italiano de esa
época.

y no se me malinterprete, no es que en los estudios históricos mura-
torianos no haya nada de historia. También son todos historia, pero historia
en mantillas, inmadura, fragmentaria18 y, por eso, en su conjunto, extrínseca,
mecánica: historia que no ha alcanzado su verdadera forma de la compren-

198 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



19. Como b. Croce ha demostrado en La filosofia di G.B. Vico, Laterza, bari 1911 (2º ed., 1922), caps.
XIII-XVIII. [N. del T.: esta Nota del Autor es un añadido de Studi vichiani].
20. En La Critica se refiere a él como «este extranjero amigo nuestro» (questo straniero nostro amico). [N. del T.]
21. Estudiada por E. bertana en el escrito L’Arcadia della scienza, Parma, battei, 1980; reimpreso en el
volumen In Arcadia, saggi e profili, Nápoles, Perrella, 1909. [N. del T.: la Nota del Autor es un añadido
de Studi vichiani del 15. En La Critica comenta sin más: «estudiada por bertana» (studiata dal Bertana)].
22. «Los poetas no pensaban de ninguna manera en meditar sobre los grandes problemas del catoli-
cismo, no más que en expresar sus emociones religiosas. se limitaban a traducir algún párrafo de teo-
logía o a rimar algún pasaje de la vida de los santos.» [N. del T.]

el pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

sión concreta del proceso histórico, ya que, en cuanto que no estaba anima-
da por ningún tipo de filosofía, no podía alcanzarla. la verdadera historia,
por el contrario, como intuición [9] de ideas que se realizan en los hechos, no
podía faltar, ni falta en una mente como la de Vico; y ha de ser buscada en
la parte más histórica de la Scienza nuova.19 y nadie mejor que Vico en la
oración De nostri temporis studiorum ratione, en la carta a Francesco solla
y en su obra mayor, entendió este vacío espiritual de los estudios de su época.

en conclusión, la historia que con tanto amor y tanto esfuerzo ha inda-
gado maugain20 no es una historia que podamos enorgullecernos de enseñar
fuera de casa. es una historia muy melancólica. exceptuando la tradición gali-
leana, que es historia de epígonos, aunque con algunos insignes, es una historia
que no es más que intenso trabajo de repercusión, de imitación, de traducción y
de adaptación. surgen los Giornali dei letterati, signo, sin duda, de una cierta
vida, expresión de una cierta necesidad de estudios, pero a imitación, de hecho
el primero fue casi la edición italiana del Journal des savants. Prosperan, como
se ha dicho, los estudios críticos de las fuentes de la historia; y muratori es una
gloria italiana incontestable. Pero los italianos y el mismo muratori siguen las
huellas de mabillon y otros famosos benedictinos franceses. los reformadores
de la literatura, que izan la bandera de lo verdadero y de lo útil, son el eco de la
estética racionalista postcartesiana. Italia produce la arcadia de los poetas sin
poesía, la arcadia pastoral, como la arcadia de la ciencia,21 expresión signifi-
cativa de la indiferencia de los espíritus hacia su contenido; y la misma arcadia
sagrada, que había surgido, por cierto, en los inicios del siglo xVII: versificación
de textos religiosos, mezclados con motivos comunes al estilo poético de la
época: «Les poètes ––dice maugain–– [10] ne songeaient aucunement à y médi-
ter sur les grands problèmes du catholicisme, non plus qu’à exprimer leurs
émotions religieuses. Ils se bornaient à traduire un paragraphe de théologie ou
à rimer quelque passage de la vie des saints» (p. 300).22

199Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Giovanni Gentile

200 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

III

una historia melancólica y espejo de la extrema ruina de la decadencia
italiana. Después de la mitad del siglo xVIII, de esta muerte renacerá la vida, e
Italia se preparará para acoger la Revolución. será sacudida de arriba abajo y
retomará su camino en todas las manifestaciones de la vida espiritual, se abri-
rá paso en la política de los grandes estados y resurgirá como nación. Pero, aun
así, tengo que reconocer que, en el modo en que el egregio maugain nos la ha
presentado, sin gracia, sin alma, ni siquiera pequeña o fragmentaria, sin signi-
ficado, esa historia parece mucho más melancólica de lo que quizás de hecho
es. una realidad histórica así non existe. ¿Cómo ha construido su libro
maugain? nos lo dice él mismo en el prefacio. estudió ocho colecciones de
periódicos publicados en Italia entre 1668 y 1750, donde, si no siempre el aná-
lisis, encontraba al menos el título preciso de obras de las que luego encontró
y leyó gran cantidad en Florencia, Roma, bolonia, Venecia, Padua, Verona,
bérgamo, milán, Turín y Génova. Vio varias importantes colecciones de car-
tas y el Mare magnum de marucelliana; buscó y estudió artículos y monogra-
fías y libros señalados por el catalogo metodico de la Cámara, por el Giornale
storico, por la Bibliothèque des écrivains de la Compagnie de Jésus de backer-
sommervogel. De este modo consiguió recoger una gran cantidad [11] de docu-
mentos, que creyó poder clasificar en tres partes: una sobre la credulidad y el
espíritu crítico (consecuencia de la condena de Galileo, movimiento de las
ciencias experimentales, diatribas entre antiguos y modernos, estudios de crí-
tica histórica); otra sobre las luchas entre espiritualistas y materialistas (recep-
ción de Gassendi, Descartes y locke en Italia y polémicas de sus seguidores
con los escolásticos, ataques de Doria y de Vico); y una tercera sobre lo ver-
dadero y lo útil en las letras (ideas sobre la poesía predominantes desde la
Poetica de Gravina y en lo sucesivo, juicios y polémicas, como la de
bouhours-orsi, sobre la literatura italiana, el regreso a los modelos griegos y
latinos, principales caracteres de la literatura italiana de la época). Hecha esta
clasificación, maugain se ha puesto, sin duda, a redactar su trabajo ordenando
y exponiendo su vasto material según conexiones cronológicas y topográficas
y por temas. Por lo que se refiere a la copia y ordenación del material biblio-
gráfico, ha resultado en efecto un trabajo excelente, fundamental para quien
quiera hacer cualquier estudio sobre la historia del espíritu italiano en este perí-
odo. y tenemos que estar todos agradecidos a este estudioso por el valioso ins-



23. «l’espressione del viso» (la expresión del rostro) en La Critica; «la fisionomia» (la fisonomía) en Studi vichia-
ni. [N. del T.]
24. «uomini» (hombres) en La Critica; «attori» (actores) en Studi vichiani. [N. del T.]
25. Este fragmento está reformulado respecto a la edición de La Critica, en la cual sonaba así: «Las
ideas en sus características más destacadas, tienen que, abstraídas de su realidad originaria, revivir en
el espíritu de quien se las representa y tiene que hacer que las entendamos, es decir, tienen que orga-
nizarse con los motivos que las sostuvieron, articularse en las formas en las que se concretaron, refle-
jar una situación histórica: tener, en suma, también ellas, esa individualidad que es la propiedad nece-
saria del hecho histórico». [N. del T.]
26. «il contenuto di questa évolution intellectuelle» (el contenido de esta evolución intelectual) en La
Critica; «la materia del suo dotto studio» (la materia de su docto estudio) en Studi vichiani. [N. del T.]

el pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

trumento de investigación que ha puesto a nuestra disposición. los juicos
generales que formula y las líneas de investigación trazadas demuestran tam-
bién un excelente criterio y amplitud de mirada histórica. Pero queda a quien
lee su libro –a pesar de leerlo con provecho– un profundo sentido de insatis-
facción, como el de quien asiste a un espectáculo interesante pero desde dema-
siado lejos como para poder oír bien las palabras de los actores y seguir con la
vista las reacciones de la fisonomía23 de cada uno. Ciertamente, en un estudio
como este no es posible presentar las diferencias psicológicas de todos los
actores24 que intervienen y retratar así la fisonomía moral de cada uno. una
historia del desarrollo general del espíritu en un momento dado y en un país
determinado tiene que ser necesariamente esquemática. Pero, por otra parte, el
esquema, convirtiéndose en objeto de representación histórica, tiene que
adquirir una vida propia [12] en la mente del historiador. las ideas, en sus
características más destacadas, vividas por distintos espíritus, tienen que pre-
sentársele vivas junto a los motivos que las sostuvieron, articularse en las for-
mas en las que se concretaron, reflejar una situación histórica: tener, en suma,
también ellas, esa individualidad que es la propiedad necesaria del hecho his-
tórico.25 en este sentido, los títulos de los libros, las denominaciones genéricas
y las etiquetas extrínsecas, evidentemente, no ayudan. Por mezquina que sea,
pongamos, la filosofía de un cartesiano italiano, no bastará decir que defendía
a Descartes: hay que mostrar cómo lo defendía y por qué; qué vida asumía el
cartesianismo en él, en qué consistía exactamente su cartesianismo.

Hacía falta, si así puede decirse, que maugain expusiese con un poco
más de simpatía histórica la materia de su docto estudio,26 porque entonces
habríamos encontrado delante de nosotros, no un gran movimiento, sino un
movimiento; no el de los espíritus creadores, sino el de los espíritus. También
nosotros habríamos tenido esa vida que la Italia pensante vivió entre la mitad

201Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



27. Este fragmento aparece distinto en las otras dos ediciones. En La Critica se lee: «...ya que no se debe
olvidar que esa misma que llamamos muerte es, también ella, vida, porque es condición y momento de
esta: y sin entender una, no es posible llegar a entender la otra. Todo está en no buscar la vida en la muer-
te: en no querer una cosa en la otra.» En la edición de 1915 de Studi vichiani se lee: «...ya que no se debe
olvidar que esa misma que llamamos muerte es una muerte relativa, y que ella también es vida, porque es
condición y momento de esa que se dice vida: y sin entender una, no es posible llegar a entender la otra.
Todo está en no buscar la vida en la muerte: en no querer una cosa en la otra.» [N. del T.]
28. Este fragmento está reformulado respecto a la edición de La Critica, en la cual sonaba así: «...pero
aun así es progreso, en cuanto que es la preparación del progreso posterior, que empieza en la misma
preparación a entrar en la realidad histórica». [N. del T.]
29. En La Critica se lee: «...que necesita adquirir consistencia a través de una investigación y...». [N. del T.]
30. Esta última y cuarta sección corresponde a la recensión al libro de Cotugno, que gentile añadió
en la edición de 1927 de Studi vichiani. [N. del T.]

Giovanni Gentile

del xVII y la mitad del xVIII, ya que no se debe olvidar que esa misma que lla-
mamos muerte, lo es solo en sentido relativo. no será ciertamente una vida
patente, vistosa; será, por el contrario, una vida secreta, tórpida y casi invisible,
y, sin embargo, condición y momento de la que fue después la vida más inten-
sa y evidente. y sin entender una, no es posible llegar a entender la otra.27 el
estancamiento del período estudiado por maugain no es el progreso de la crea-
ción, pero aun así es progreso, en cuanto que es preparación del progreso que
vendrá después.28 De hecho, nosotros no podríamos entender la nueva Italia, ali-
mentada por la cultura europea compenetrada por nuestra tradición, así como la
encontramos, por ejemplo, en la poesía de Fóscolo y en toda la Italia del final
del siglo xVIII y de los inicios del xIx, si no la enlazásemos inmediatamente a la
Italia, totalmente italiana, creadora tanto en filosofía como en arte, todavía
maestra de toda europa, y viva de una vida espiritual propia, [13] del siglo xVI

y de los inicios del xVII. la Italia de 1657 a 1750 es la Italia que acoge el reflu-
jo de la cultura europea, sobre la que anteriormente había ejercido una acción
histórica renovadora. y su vida nueva respecto al pasado consiste en este traba-
jo de reabsorción, que debe ser y es también trabajo de reacción (ejemplo
solemne: Vico). el sentido de esta nueva vida, si no me equivoco, no se encuen-
tra en el libro de maugain. Quizás porque es un simple «ensayo», que para con-
vertirse en verdadera historia necesitaría una investigación y una reconstrucción
más profunda y más íntima en cada una de sus partes.29

IV30

el siglo de Vico ha sido objeto de estudio en Italia durante los últimos
años para muchos, que han intentado confutar de distintas maneras la tesis de
Giuseppe Ferrari, sustancialmente acertada aunque expuesta en una fórmula

202 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



31. rAFFAELE CoTugNo, Le sorte di Giovan Battista Vico e le polemiche scientifiche e letterarie dalla fine del sec.
XVII alla metà del XVIII secolo, bari, Laterza, 1914. [N. del A.]
32. En lugar de este párrafo, la versión de La Critica comenzaba con este otro: «Cotugno, que había
publicado hace veinticuatro años un opúsculo sobre G.B. Vico, il suo secolo e le sue opere, vuelve en este
volumen sobre su querido tema, recogiendo en él el mejor fruto de sus largos estudios iniciados, como
aquí nos hace saber, en 1879. Estudios, quizás no haría falta señalarlo, tan amorosos como poco metó-
dicos, como son todos aquellos que pueden producirse sobre un tema no excesivamente vasto a lo
largo de más de treinta años: unos estudios que se convierten casi en una costumbre y, por eso, como
en una segunda naturaleza, de la que, una vez adquirida, ya no es posible desprenderse. Por lo que yo
no me sorprendería si dentro de diez, veinte, treinta años (¡más bien para hacer un buen augurio a mi
egregio amigo y a mí mismo!) llegase a mis manos un nuevo volumen de Cotugno sobre la época de
Vico.» [N. del T.]
33. «presente» (presente), en La Critica; «attuale» (actual), en Studi vichiani. [N. del T.]

el pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

demasiado rígida y rodeada de más de un juicio paradójico, según el gusto de
ese escritor. entre estos estudiosos merece que aquí sea mencionado ––también
como ejemplo típico de esa pasión que en todo tiempo despertó con las partes
misteriosas de su pensamiento y de su vida Giambattista Vico en las provincias
meridionales–– un escritor erudito e ingenioso, por más que fuese indulgente de
distintas maneras con las tendencias de una cultura de diletantes: Raffaele
Cotugno. el cual publicó en 1890 un opúsculo sobre G.B. Vico, il suo secolo e
le sue opere [G.b. Vico, su época y sus obras]. y en 1914 volvió sobre el mismo
tema en un volumen,31 donde recogió el mejor fruto de sus largos estudios.32

[14] De hecho, llevaba varios decenios viviendo con su autor, no solo
como estudioso y admirador inteligente, sino casi como un coetáneo y
amigo, recogiendo libros y recuerdos raros no solo de Vico, sino de todos
aquellos que tuvieron relación con él, o pertenecieron de algún modo al
mismo mundo, en el que a la evocadora fantasía de Cotugno gusta ver y amar
a su Vico. leía y releía, y disfrutaba, como amigo que vuelve siempre con
gusto a conversar con el amigo, y al que le gusta volver cada vez más fami-
liar no solo su espíritu actual,33 sino también los casos pasados de su vida y
todos los particulares, en los que puede evocarlo con la imaginación. no
juzga, no critica, no examina. Todo lo que puede honrar al amigo es, para él,
bienvenido, incluso cuando contradiga la idea que se ha hecho de él.
Cotugno aplaude de corazón al Vico de Croce.

— ¿Vico croceano («como a algunos con juicio apresurado les gustó
afirmar»)?

— ¡Qué va! es «la más vasta, profunda y la más completa exposición
que se podía hacer de las doctrinas del sublime pensador, cuya alma nadie
más ni mejor [que Croce] supo comprender y penetrar».

203Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



34. En Studi vichiani fueron eliminadas las siguientes palabras de la versión de La Critica: «Naturalmente,
estas no son más que preguntas retóricas y no esperan de Cotugno la respuesta que este no puede dar,
porque su culto hacia Vico no es, por decirlo de algún modo, un culto crítico». [N. del T.]
35. Aquí gentile elimina el siguiente comentario, presente en La Critica: «Se non è zuppa, è pan bagnato».
se trata de una expresión italiana que, traducida literalmente, en español suena «si no es sopa, es pan
mojado». se usa para indicar que las cosas no cambian por más que se las presente de manera distin-
ta. [N. del T.]

Giovanni Gentile

— ¿y cómo es posible, entonces, que su Vico no sea el mismo que
el de Croce? ¿Cómo es posible, por poner un ejemplo, que usted considere
a Gravina un precusor en estética de Vico, y Croce, en cambio, haya dicho
que se puede considerar a Gravina precursor en el sentido que Vico, reto-
mando las mismas cuestiones, las resuelve en modo completamente opues-
to a él? ¿y cómo no se ha dado cuenta de que, si el Vico de Croce es el ver-
dadero Vico, según la tesis de usted había que buscar en el pensamiento
contemporáneo y anterior ideas a las que pudiesen enlazarse las doctrinas
estéticas, gnoseológicas, metafísicas, éticas e históricas, en que consiste el
Vico de Croce?34

y es que el culto de Cotugno hacia Vico no es un culto crítico y, por eso,
no sorprende que, sin entrar en sutilezas, se fundan en una misma imagen ese
Vico que él estaba acostumbrado a ver y el Vico exaltado por el [15] estudio de
Croce, o sea, por el mayor estudio que exista sobre el pensamiento viquiano.

esta actitud de Cotugno hacia su autor tiene, evidentemente, su
defecto, pero también su valor, y lo uno es inseparable de lo otro. se quiere
demostrar que «G.b. Vico no había sido solitario ni anacrónico entre sus
contemporáneos (que no lo habían comprendido), sino más bien una voz de
los tiempos, un genio sublime que había sintetizado su siglo» (p. V); y el últi-
mo capítulo, al que está dirigida toda la demostración de los tres preceden-
tes (los más importantes del volumen), y que se intitula igual que el libro, La
sorte di G.B. Vico [la recepción de G.b. Vico], vuelve a confirmar lo que ya
se sabía y siempre se había dicho, a saber, que Vico no pasó inobservado a
su época (¡todo lo contrario!), pero no fue entendido en absoluto. ¿Fue
entonces anacrónico o no?35 si hubiese sido la mayor voz de su siglo, todos
los pensadores de la época habrían encontrado en la Scienza nuova la más
profunda expresión de su mismo pensamiento, la más adecuada satisfacción
de sus mayores necesidades espirituales. lo cual Cotugno también docu-
menta que no sucedió. no solo, por tanto, Cotugno demuestra lo que ya no

204 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



36. En la versión de «La Critica» gentile escribía: «Lo cual es, me perdone mi amigo, el colmo de la inge-
nuidad y de la falta de crítica. La cual encuentro también en el primer capítulo, donde...». En general el párra-
fo que sigue tenía un tono más personal y duro en la edición de 1914, donde usaba expresiones como «veo la
misma falta de crítica que...» o «me sorprende ver que...». Para evitar aumentar el número de notas, que ya
creemos excesivo, nos limitamos a esta indicación y traducimos directamente la versión de 1927. [N. del T.]
37. En la versión de «La Critica» el tono era aún más duro: «...la falta de acabado de las citas: un míni-
mo accesorio, que es, sin embargo, el punto de mayor interés en un libro como este». Pero, por otro
lado, compensaba la dureza del tono continuando con una frase eliminada en la versión del 27: «El
cual [:el libro], queriendo ahora destacar su virtud, animado como está por el amoroso espíritu de
curiosidad investigadora que he mencionado, tiene el enorme mérito de recoger...». [N. del T.]
38. En la versión de «La Critica» comentaba: «così accorta e così sapiente» (tan atenta y tan sabia). [N. del T.]
39. En la edición de «La Critica» seguía un párrafo del que no queda rastro en la edición de 1927: «Todas
estas noticias son apreciadas y valiosas también para el crítico, para el historiador, que las agradece a
quien se las puede ofrecer, pero querría que toda fuente fuese citada con precisión, con la indicación no
solo del libro (título y edición), sino también de la página, que Cotugno casi siempre olvida, y que se dis-
tinga siempre la cita textual del resumen y de la paráfrasis, de modo que pueda considerarse en posesión
de una verdadera colección de documentos, utilizables sin ninguna preocupación, cuando no sea posible
dirigirse a las fuentes.» [N. del T.]

el pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

tenía necesidad de ser demostrado, sino que además parece que cree demos-
trar lo contrario.36

la misma falta de criticidad en el primer capítulo del libro, donde el
autor se remonta a la edad media, a las disputas de entonces entre la Iglesia
y el estado, y a la escolástica, para llegar al resurgir filosófico y a la reno-
vación espiritual de las ciencias: todo por indicaciones que son demasiado y
demasiado poco para las intenciones del libro. la misma falta de criticidad
en la imprecisión de muchos juicios particulares, pero, sobre todo, en la falta
de acabado de las citas: que son un accesorio, pero un accesorio de no poco
interés para un libro como este.37 el cual recoge en torno a Vico una abun-
dante [16] cosecha de noticias directas sobre hombres y libros oscuros y que
difícilmente se pueden encontrar, incluso en las bibliotecas napolitanas,
sobre la cultura científica, filosófica, literaria, jurídica del ambiente en el que
Vico formó la suya; razón por la cual, quien quiera entender plenamente la
concreta mentalidad de Vico tiene que volver a vivir con Vico en esa cultu-
ra. es el mismo mundo de su admirable Autobiografía, que es una guía38 a
través del desarrollo progresivo del pensamiento viquiano, pero investigado
y reconstruido minuciosamente en todos los ángulos, en los que se detuvo o
por los que pasó el melancólico y meditativo rostro del filósofo, concentra-
do en su pensamiento, pero no tanto, como es natural, como para no levan-
tar la mirada a su entorno y no recibir de él continuamente nuevos estímulos
para la originalidad de sus ideas.39

205Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



40. En la edición de «La Critica», en lugar de un genérico «a pesar de todo», gentile escribía «a pesar
de que este deseo queda insatisfecho, o no totalmente satisfecho». [N. del T.]

Giovanni Gentile

a pesar de todo,40 los estudiosos sacarán gran provecho del nuevo
libro de Cotugno, que contiene muchos añadidos y rectificaciones a la obra
de maugain. Descubrirán, además, un curioso documento inédito del que,
por comunicación del mismo Cotugno, había dado noticia Croce en las notas
a la Autobiografia, y que Cotugno ha publicado íntegramente en el apéndice
a su libro. se trata de una detallada narración de la última desgracia sucedi-
da al pobre Vico, después de muerto, por las extraños y perversos celos de la
confraternidad laica a la que pertenecía. esta tendría que haberse encargado
de su sepultura, pero, después de haber obligado a retirarse a los profesores
universitarios que habían acudido de forma oficial y solemne, abandonó el
féretro en el patio al que había sido llevado, a causa de nuevas disputas con
el párroco sobre ciertas prerrogativas. ¡ni siquiera después de muerto la
suerte adversa le daba descanso!

Traducción del italiano por Alfonso Zúnica García, 2020

206 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



EE

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498  e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8
© de la presente traducción, Alfonso Zúnica García
© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici © Eredi di Giovanni Gentile.

descartes y Vico
(1938)

Giovanni Gentile
(1875-1944)

[GIoVannI GenTIle, Studi vichiani, Florencia, le lettere, 1966, 3ª ed., apéndice II, cap.
II «Cartesio e Vico», pp. 399-405. Traducción al castellano publicada con permiso de
la Fondazione Giovanni Gentile per gli studi Filosofici - Fondazione Roma sapienza,
y de los herederos del autor.] 

[24] 

I

l historiador que empieza a estudiar la relación entre Vico y Descartes
se encuentra ante dos problemas distintos y diversos. uno es el de los juicios
del filósofo italiano sobre el francés; el otro, el de las reales conexiones his-
tóricas entre los problemas de la filosofía viquiana y los que surgieron por
obra de Descartes.

207

«Descartes y Vico»



Giovanni Gentile

208 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

sobre el problema de los juicios prefieren insistir los estudiosos de
Vico, y en Italia en los últimos cuarenta años hemos tenido algunos verdade-
ramente ilustres ––basta nombrar a b. Croce y a F. nicolini, que han ilumi-
nado todo lo posible los rincones más oscuros de la vida, escritos, época y
recepción de Vico––. este problema pertenece más a la biografía que a la
historia de la filosofía, por más que no sea posible separar del todo el pensa-
miento de la personalidad del filósofo ni se pueda prescindir de los motivos
que en cada ocasión tuvo para asumir determinadas actitudes hacia los repre-
sentantes típicos de ciertas doctrinas, sin correr el riesgo de quitar al pensa-
miento de un filósofo toda su viveza expresiva y su significado histórico.

Por otra parte, en la biografía de un filósofo, su filosofía no es un ele-
mento secundario o que pueda ser colocado al mismo nivel que los demás
elementos que puedan parecer de importancia similar. y es que la sustancia
de la personalidad ideal o histórica de un filósofo está en el pensamiento; es
más, en la lógica del pensamiento en que fueron absorbidos todos los intere-
ses de su vida. De modo que, si bien los detalles biográficos de un pensador
esclarecen su mente y sus doctrinas, no es posible ni una valoración inteli-
gente ni una representación eficaz y concluyente de esos mismos detalles
para quien no sabe verlos a la luz del pensamiento en el que históricamente
tuvieron el principio viviente de la realidad que históricamente les corres-
ponde. se podrá decir que, en una representación completa y coherente de la
realidad histórica de un filósofo, los elementos biográficos y especulativos
deben referirse recíprocamente unos a otros y constituir todos juntos un sis-
tema único y compacto. Pero es necesario añadir que el alma de ese sistema
será, evidentemente, la lógica de las doctrinas que lo dominaron.

II

Por tanto, es sustancial y preliminar el segundo problema, el de las obje-
tivas conexiones históricas entre la filosofía viquiana y la filosofía cartesiana.
Conexiones que no son fáciles de determinar, a mi parecer, si no se distinguen
en la filosofía de Vico tres fases diversas, todas unidas intrínsecamente entre
ellas de manera que constituyen un único proceso de desarrollo, pero claramen-
te distintas entre sí, de manera que explican los caminos por los que el pensa-
miento de Vico ha llegado a su forma más madura, tal y como se encuentra en
la Scienza nuova, especialmente en la segunda edición de esta obra.



descartes y Vico (1938)

209Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

estas tres fases son:
1º la fase neoplatonizante, representada por las juveniles Orazioni

inaugurali (1699-1707), reordenadas y retocadas por Vico entre 1708 y
1709, pero jamás consideradas dignas de ser sacadas a la luz. De hecho, no
fueron publicadas hasta el s. xIx.

2º la fase crítico-empírica, representada principalmente por De nos-
tri temporis studiorum ratione, por el De antiquissima Italorum sapientia y
por las polémicas que sobre esta obra tuvieron lugar en el Giornale dei let-
terati (1708-1712).

3º la fase metafísica, en la que se delineó la nueva filosofía de la his-
toria como filosofía de la mente, esbozada por primera vez en el Diritto uni-
versale (1719-1722) y desarrollada posteriormente en la primera y en la
segunda Scienza nuova.

la primera fase contiene las semillas de la segunda y de la tercera,
pero sin estar todavía distinguidas ni fecundadas por el soplo vivo de los pro-
blemas a los que la mente de Vico se abrió por efecto de la intensa medita-
ción de los motivos de la filosofía moderna, de la que son documento evi-
dente la nueva actitud especulativa asumida por él en la segunda fase. así
que la clave de toda su filosofía está en esta segunda fase, cuando, gracias a
Descartes, bacon y las corrientes que, también por obra de Galileo, domina-
ron el pensamiento moderno, Vico, usando la expresión kantiana, se desper-
tó del sueño dogmático de la vieja metafísica, en el que la lectura y la admi-
ración de nuestros grandes platónicos del Renacimiento anteriormente lo
habían sumergido. Con Descartes, Vico comienza a sentir el problema de la
certeza; con bacon, se da cuenta de la esterilidad del proceder deductivo abs-
tracto de la pura razón, tan apreciado por la escolástica medieval y de su
época, y de ese método geométrico que con los cartesianos había adquirido
gran reputación entre los fáciles filosofantes a la moda de la segunda mitad
del s. xVII. así, Vico siente la necesidad del hecho, de lo nuevo, de lo con-
creto, de la experiencia y del experimento; pero siente también la fenomena-
lidad del conocimiento científico en torno a los hechos de la naturaleza, entre
los cuales todo nexo causal interno es imposible para un espíritu humano que
se imagine la naturaleza de modo dualista, como externa y ajena al espíritu.
esa duda, que Descartes, después de haberla despertado enérgicamente,
adormece con el dogmatismo de la idea de Dios, y que a través del empiris-
mo deberá desembocar necesariamente en el escepticismo de Hume, es la



1. o sea, «estar en posesión del género o forma en que la cosa se origina» (según la trad. de Francisco
J. Navarro gómez en g. VICo, Oraciones Inaugurales & La antiquísima sabiduría de los italianos, barcelona,
Anthropos, 2002, p. 141; cfr. g.b. VICo, De antiquissima Italorum sapientia, en VICo, Opere Filosofiche, a
cargo de P. Cristofolini, Florencia, sansoni, 1971, p. 73. [N. del T.]

Giovanni Gentile

210 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

potente levadura de la especulación viquiana, orientada por entero, en el
segundo y tercer período, a resolver el problema de un saber que aune lo cier-
to del empirismo con lo verdadero de la razón, de la lógica, del pensamiento
puro. Problema que podrá resolver cuando, en lugar de la naturaleza, asuma,
como objeto del pensamiento, al pensamiento mismo o lo que el pensamiento
en su desarrollo crea. y la duda, o sea, la profunda conciencia de la autonomía
del sujeto en su absoluta posición de puro sujeto ––que se separa del objeto y
tiene que salir de esta abstracta y vacía subjetividad para reconquistar el obje-
to, donde está su vida––; esta duda, totalmente cartesiana y en ningún sentido
platónica, y que todavía no se ha apoderado de Vico en las juveniles Orazioni
inaugurali (en la primera de las cuales el autor cartesianiza, pero repitiendo a
Descartes sin poner de relieve su originalidad, es más, poniéndolo en el mismo
plano que a agustín y Ficino); esta duda, que en el De antiquissima, con su
distinción entre scientia y conscientia, con su teoría totalmente fenomenista y
escéptica del signum que no es causa, es sentida por Vico incluso más profun-
damente que el filósofo francés;  esta duda es el punto de partida de la más sig-
nificativa teoría de Vico, formulada por él mismo con el célebre lema: verum
et factum convertuntur, que será el tema de la Scienza nuova.

III

Cuando Vico entiende y hace suyo el problema cartesiano de la certe-
za, se convierte en el primer verdadero cartesiano de entre la plétora de car-
tesianos que había en nápoles a finales del s. xVII; pero se convierte en un car-
tesiano que ya combate a Descartes, que ya no se conforma con el carácter
intuitivo e inmediato del cogito ergo sum, que, a sus ojos, no es más que el
simple darse cuenta, la constatación, la conciencia de un hecho; no es expli-
cación ni, por tanto, real posesión o ciencia de la verdad que por esa concien-
cia se llega a intuir. la certeza es la más urgente necesidad del nuevo saber,
pero no es conciencia o intuición del ser, que el pensamiento necesariamente
encuentra en su propia experiencia de ser pensante. en realidad, la certeza es
ciencia, deducción, construcción (tenere formam seu genus quo res fiat)1 de



2. De const. iurispr. II, 1. [«¡se intenta una nueva ciencia!» N. del T.]

descartes y Vico (1938)

este ser. ser que es conocido y aprehendido verdaderamente, convirtiéndo-
se así en una roca firme en medio de ese océano de dudas a donde el espí-
ritu es lanzado por la crítica cartesiana, cuando se entiende cómo es: no se
trata de un ser inmediato, sino de un ser que es desarrollo, despliegue, rea-
lización y conquista de sí mismo. Por tanto, nada de ideas claras y distin-
tas como esencia del espíritu, ni de innatismo, ni de racionalismo (ese
racionalismo que será un siglo más tarde Ilustración), sino el gradual paso
del espíritu desde la ignorancia al saber, desde la fantasía corpulenta, o más
bien, desde el sentido oscuro a la razón totalmente desplegada. De este
modo, es restituido su valor a la memoria y al conocimiento del pasado, a
las lenguas y a la filología; y también a la religión, que, si antes era dejada
de lado, expulsada del proceso racional del espíritu e invocada solo en últi-
mo lugar como complemento y sostén de la vida moral y social del hom-
bre, ahora vuelve a ser puesta en su lugar, en los orígenes de la vida espiri-
tual, donde ella anticipa, consagra y consolida la fe del espíritu en el pro-
ducto de su potencia creadora. en suma, cuando comienza a ser cartesiano,
Vico ya es anticartesiano, y no se ahorra las flechas de su bien fornida alja-
ba contra Descartes y los cartesianos, contra los métodos y doctrinas de su
tiempo. y parece que remita continuamente de lo nuevo a lo antiguo, de
Descartes a Platón y sus seguidores, pero en realidad el motivo de su insis-
tente polémica es aún más moderno que todos los motivos de la filosofía
contemporánea: es un cartesianismo profundizado y liberado de las cade-
nas del dogmatismo al viejo estilo, con el que Descartes, por sí solo, se
había vuelto a encadenar.

IV

Vico tuvo un agudo sentido de la novedad y de la originalidad abso-
luta de su filosofar. basta recordar el título de su obra mayor, preanunciada
en modo solemne en el Derecho universal (nova scientia tentatur!2). y quien
se engancha con sus continuas referencias a Platón y se esfuerza en confun-
dir su doctrina con la de agustín, no tiene ojos para ver la luz del sol. Vico,

211Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



3. Entre ellas, a mi parecer, fue particularmente característica la que Vico tuvo en la serie de Correzioni,
miglioramenti e aggiunte a la Scienza nuova seconda, escritas en 1731, y que Nicolini, en su edición de 1911,
añadió en su lugar correspondiente, lib. II, cap. 4 (I, pp. 242-44), pero que correctamente relegó como
apéndice en la nueva edición de 1938 (II, 198-9), con el título Riprensione delle metafisiche di Renato delle
Carte, di Benedetto Spinoza e di Giovanni Locke. Preparada para una futura reimpresión de la segunda
Scienza nuova, el autor, en cambio, no la acogió en la reimpresión de 1744. ¿Por qué? ¿Por su tono pan-
teísta, como se ha creído? Ciertamente, la crítica que en ella se hace a descartes enlaza con la crítica
análoga de spinoza, a saber, que el filósofo francés ha comenzado desde el pensamiento del hombre
en lugar de hacerlo desde una idea simplicísima como es la de dios, eterno, infinito, libre. Pero lo cier-
to es que este modo de filosofar, spinoziano o no, por el que se comienza desde una idea y se procede
more geometrico, era de ese género metafísico (todo verdad sin certeza) al cual Vico había dado la espal-
da y que ya no podía volver a entrar en el cuadro de su sistema. [N. del A.]

Giovanni Gentile

sin duda, tiene incertidumbres3 y ambigüedades de expresión. las hay en
todos los filósofos. y nadie que tenga familiaridad con la historia del pensa-
miento humano puede maravillarse de las profesiones de fe y de las declara-
ciones personales que hace a menudo en el angustiado, pero genuino, candor
de las convicciones que tiene clavadas en lo más profundo de su alma, pues-
to que el hombre, en su formación mental, fue revestido naturalmente de
poderosas corrientes de cultura tradicional y obligado, por tanto, en un
esfuerzo agotador de tres o cuatro decenios, a luchar contra su vieja alma
para liberarse de todo residuo que le impidiese ver claramente con sus pro-
pios ojos y hacer, del propio sentimiento, regla de la verdad, según la adver-
tencia cartesiana, que Vico acepta y aprecia en su justo valor (Sec. risp. en
Opere, ed. laterza, I, 274).

lo nuevo, lo propio, que Giambattista Vico consigue decir, esa ver-
dad en cuya conciencia él se exalta y siente su propia vida inmortal, no es
platónico, ni baconiano, ni cartesiano, ni lockiano, ni mucho menos confor-
me a la doctrina tradicional de los Padres o de los doctores de la Iglesia. es
su descubrimiento, el cual contrapone el mundo de las naciones, o de la his-
toria, o de la mente (como también lo llama), al mundo de la naturaleza, para
realizar respecto al primero solo lo que respecto a él es posible, un ideal de
ciencia jamás antes intentada: donde Dios obra en su racionalidad o provi-
dencia a través del sentido común de los hombres, o sea, mediante el mismo
pensamiento humano en su universal camino desde el sentido a la razón,
desde la esclavitud a la libertad; un camino cuyo ritmo es inteligible porque
es divino y a la vez humano, es más, porque es verdaderamente divino en
cuanto que es humano. y el dualismo es superado porque, para entender y

212 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



saber, el pensamiento puede renunciar al inútil intento de salir de sí, es más,
tiene que adentrarse en sí mismo.

Respecto a este humanismo o, si se prefiere, espiritualismo ––o, más
bien, si se me permite, respecto a este idealismo de la Scienza nuova––, el
mundo de Descartes, con sus tres sustancias, una primaria (Dios) y dos secun-
darias (pensamiento y extensión), es una antigualla que abandonar para siem-
pre en el desván. la filosofía deja de ser esa vacía metafísica, que será conde-
nada por Kant, y de la que el pensamiento moderno, a pesar de todos los esfuer-
zos que se hacen siempre por galvanizar a los muertos, no quiere saber nada en
absoluto. ya no es metafísica, porque se hace totalmente uno, como insiste
Vico, con la filología: con la ciencia de lo cierto, del hecho, que es hecho para
nosotros en cuanto que de él tenemos experiencia, y es, por eso, nuestro hecho,
inmediata posición del sujeto en el mundo. y, por tanto, ha decaído lo verdade-
ro de la filosofía, la idea, que fue una vez objeto de pura especulación o, mejor,
construcción de un abstracto pensamiento dogmático, no teniendo base en lo
íntimo de la experiencia, que es el mismo sentir o el sujeto.

De este modo, el cogito cartesiano, que en el mismo momento en que
Vico comenzaba a filosofar había encontrado la irreductible oposición del
sentir de locke, era disuelto y hecho verdad por Vico en la síntesis de esos
dos términos opuestos, de manera más decisiva de lo que lograría Kant
medio siglo después.

Traducción del italiano por Alfonso Zúnica García, 2020

213Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

descartes y Vico (1938)





Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912) – Six letters on Vico between Croce and Gentile (1911-1912) – Sei lettere sul Vico tra Croce e Gentile
(1911-1912) – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.9

seis cartas sobre Vico
entre croce y Gentile (1911-1912) 

[b. CRoCe - G. GenTIle, Carteggio. IV (1910-1914), edición a cargo de Cinzia
Cassani y Cecilia Castellani, Turín, aragno ed., 2019. Cuarto volumen de la edi-
ción integral de la correspondencia.] 

Traducción del italiano y presentación por
Alfonso Zúnica García
(universidad de sevilla)

RESUMEN: Traducción en español de seis cartas sobre Vico, extraídas de la Correspondencia entre Croce y Gentile de
1911-1912, tomando como texto el asentado por C. Cassani y C. Castellani en el vol. IV del Carteggio (1910-1914)
publicado en Turín en 2019, que es la primera edición de la Correspondencia en versión completa e integral.
PalabRas ClaVe: G. Vico, b. Croce, G. Gentile, C. Cassani, C. Castellani, a. Zúnica, Carteggio, epistolario, filo-
sofía, pensamiento italiano, biografía.

absTRaCT: Translation into Spanish of six letters on Vico, extracted from the Correspondence between Croce and
Gentile of 1911-1912, based on the version of the text by C. Cassani & C. Castellani in vol. IV of the Carteggio (1910-
1914), published in Turin in 2019, which is the first complete and comprehensive edition of the Correspondence.
KeywoRDs: G. Vico, b. Croce, G. Gentile, C. Cassani, C. Castellani, a. Zúnica, Carteggio, Correspondence, phi-
losophy, Italian thought, biography.

Publicación con permiso de la Fondazione giovanni gentile per gli studi Filosofici - Fondazione roma sapienza
Archivio g. gentile, y autorización de la dra. Cecilia Castellani, directora del Archivo gentile y editora, junto a
C. Cassani, del último volumen (4º) publicado de la edición integral de la correspondencia Croce - gentile (2019).

Más que revisión por pares ciegos, las páginas de esta correspondencia epistolar entre B. Croce y G. Gentile ha pasado la revisión críti-
ca e histórica de importantes cuidadores, editores y estudiosos hasta haber llegado finalmente a la edición integral de las cartas entre los
dos grandes filósofos italianos del siglo XX.

[215]

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.9
© de la traducción al castellano y de la nota de Presentación: Alfonso Zúnica García
© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici – Archivio Gentile – © Fondazione Biblioteca B. Croce



aGRaDeCImIenTos

Agradecemos las facilidades y el permiso que, para esta traducción y publicación en
Cuadernos sobre Vico de las seis breves cartas dedicadas a Vico extraídas de la
correspondencia de Giovanni Gentile y Benedetto Croce entre 1911-1912, ha otorga-
do la Dra. Cecilia Castellani, coeditora del cuarto volumen de la edición integral de
las Cartas llevada a cabo por la Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici
(presidida por el Prof. Gennaro Sasso) y la Fondazione Biblioteca Benedetto Croce
(presidida por el Prof. Piero Craveri): B. CROCE - G. GENTILE, Carteggio, IV. (1910-
1914), editado por Cinzia Cassani y Cecilia Castellani, Turín, Aragno, 2019. La
Dirección de Cuadernos sobre Vico, agradece en especial a la Dra. Cecilia Castellani
así como a la Dra. Manuela Sanna (Directora del Istituto per la storia del pensiero
filosofico e scientifico moderno, C.N.R., y Directora del bollettino del centro di studi
vichiani, que reprodujo en el vol. de 1975 dos cartas inéditas de Gentile a Croce) los
permisos concedidos para esta traducción en español.
Los originales de las cartas se encuentran en el Archivio storico del Senato della
Repubblica italiana, https://patrimonio.archivio.senato.it/gruppi/archivi/fondi-fede-
rati, en Fondazione Croce y en Fondazione Gentile https://patrimonio.archivio.sena-
to.it/inventario/fondazione-croce/benedetto-croce https://patrimonio.archivio.sena-
to.it/inventario/fondazione-gentile/giovanni-gentile. En el volumen IV de la edición
integral de la correspondencia (1910-1914), a cargo de Cinzia Cassani y Cecilia
Castellani publicada en Turín por el editor Aragno en 2019, las cartas traducidas al
castellano por Alfonso Zúnica corresponden a las páginas 159-163, 268-269, 271-
272 y 281-282.

Cuadernos sobre Vico es una revista de la Universidad de Sevilla, de carácter no
venal y sin ánimo de lucro, que se publica bajo licencia Creative Common - CC BY-
NC 4.0, tanto impresa en papel como también online en acceso abierto.

La Dirección de Cuadernos sobre Vico



LL

1. La publicación de las cartas traducidas al castellano ––y aquí presentadas–– de la correspondencia entre
Croce y gentile (edición integral Carteggio, IV. (1910-1914), a cargo de Cinzia Cassani y Cecilia Castellani,
Turín, Aragno, 2019) toma, por resultar principales de temática viquiana, las seis epístolas correspondientes
al periodo que va de marzo de 1911 a marzo de 1912. hay también algunas breves referencias viquianas
dentro de la correspondencia entre junio y noviembre de 1910, acerca de la redacción de la monografía de
Croce sobre Vico, no recogidas a continuación, pero que atendemos y citamos en nuestra Presentación. 
2. bari, Laterza, 1911.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.9
© de la Presentación: Alfonso Zúnica García

PRESENTACIÓN DE SEIS CARTAS SOBRE VICO
EN LA CORRESPONDENCIA ENTRE

CROCE Y GENTILE DE 1911-19121

Alfonso Zúnica García
(universidad de Sevilla)

1. El contexto de las cartas

a abundante correspondencia entre Croce y Gentile sigue siendo hoy
en día una importante fuente para el estudio de su pensamiento. en particu-
lar, entre 1910 y 1912 encontramos varias cartas relativas a sus trabajos de
edición de las obras de Vico y, lo que es más importante, a sus trabajos de
interpretación de la filosofía viquiana. y es que en ese período fueron publi-
cadas las monografías de Croce La filosofia di Giambattista Vico2 y Le fonti

217

Presentación de «Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)» – Presentation of «Six letters on Vico betwen Croce and
Gentile (1911-1912)» – «Presentazione di Sei lettere sul Vico tra Croce e Gentile (1911-1912)» –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.9



3. Memoria leída en la Accademia Pontiniana el 10 de marzo de 1912 y publicada en Atti, XLII, 1912,
mem. 6, pp. 20. Posteriormente fue incluida en el volumen Saggio sullo Hegel seguito da altri scritti di storia
della filosofia, bari, Laterza, 1913.
4. En Studi dedicati a F. Torraca nel XXXVI anno della sua laurea, Nápoles, Perrella, 1912, ahora en g.
gENTILE, Studi vichiani, Florencia, sansoni, 1968 (3ª ed.), pp. 17-92.
5. Cfr. gIusEPPE CACCIATorE, L’unità di storia filologica e logica speculativa. Gentile e la storia della filosofia, en
g. gENTILE, Il concetto della storia della filosofia, Florencia, Le Lettere, 2006, pp. 233-248, p. 248. Para
una reconstrucción integral de la polémica, cfr. gIroLAMo CoTroNEo, La polemica con Croce, ibidem, pp.
97-119.

alfonso Zúnica García

della gnoseologia vichiana,3 y el artículo de Gentile La prima fase della filo-
sofia di Giambattista Vico.4 Como era de esperar, la correspondencia de esos
años documenta consejos y observaciones recíprocas a dichos estudios. en
estas páginas hemos querido recoger esquemáticamente dichas referencias y
traducir las cartas de mayor contenido viquiano escritas en ese período.

Hacía ya algunos años que venía delineándose entre ellos el desa-
cuerdo sobre el modo de entender la filosofía del espíritu. De hecho, la rup-
tura definitiva a nivel teorético tuvo lugar poco tiempo después, en 1913,
cuando Gentile dio inicio oficial al actualismo publicando La riforma della
dialettica hegeliana.5 a pesar de ello, los estudios sobre Vico supusieron un
punto en común para ambos filósofos y una fuente de mutuas aprobaciones
e incentivos para continuar sus investigaciones. es más, aunque el disenso
en cuestiones teoréticas cobraba cada vez más fuerza, las cartas testimonian
un trato cordial y de sincera amistad entre los dos filósofos. Dicha amistad
se materializa, como también documentan las cartas, en una activa y asidua
colaboración en la publicación de la revista La Critica, en la edición nicoli-
niana de las obras de Vico y, en general, en la publicación y discusión de los
textos que iban progresivamente escribiendo.

* * *

la correspondencia entre Croce y Gentile ha tenido diversas ediciones.
aquí hemos seguido la edición integral de las cartas llevada a cabo por la
Fondazione Giovanni Gentile per gli studi Filosofici y la Fondazione
biblioteca benedetto Croce, publicada por nino aragno editore (el quinto
volumen, relativo a los años 1915-1924, está aún pendiente de publicación).
las cartas que aquí presentamos pertenecen al cuarto volumen (b. CRoCe - G.

218 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



6. Cabe destacar que gentile ya había leído a finales de enero los capítulos XIV y VII del libro, publi-
cados respectivamente en La Cultura, 30 (1911), pp. 1-9 y en La Voce, 3 (1911), pp. 488-489. Cfr. gentile
a Croce, carta 1154, pp. 146-147, n. 5.

Presentación de seis cartas sobre Vico

GenTIle, Carteggio, IV. (1910-1914), editado por C. Cassani y C. Castellani,
Turín, aragno, 2019), que traducimos junto a las notas de sus editoras.

2. Relación del contenido viquiano de las cartas

Croce menciona por primera vez su monografía sobre La filosofia di
Giambattista Vico en la carta del 15 de junio de 1910, donde dice haber con-
seguido «preparar los apuntes para el trabajo sobre Vico», a pesar del «tor-
bellino de trabajo ingrato y molesto» en que se encontraba inmerso (carta
1095; p. 57). sin embargo, no sería hasta el 19 de agosto cuando empezaría
la redacción (carta 1116; p. 82). Finalmente, el 22 de septiembre escribiría a
Gentile: «He terminado mi libro sobre Vico, en el cual, en menos de 300
páginas, creo haber expresado todo lo que había de importante en las obras
de Vico y haber determinado su relación con el estado de los estudios en su
época» (carta 1122; p. 94).

el 1 de noviembre del mismo año, Croce anuncia a Gentile el inicio
del proceso editorial (carta 1130; p. 105); y cinco meses después, el 3 de
marzo de 1911, le manda las pruebas de imprenta (carta 1165; p. 159). Tan
solo cuatro días después,6 el 7 de marzo de 1911, Gentile le responde con una
carta sumamente positiva, que traducimos integralmente. en ella no solo se
refiere a la obra como un «libro magnífico», sino que ve realizado el proyec-
to spaventiano de presentar a Vico «clarificado, simplificado e iluminado» y
liberado de la oscuridad con la que había expresado su pensamiento. la res-
puesta de Croce tampoco se hizo esperar: el 9 de marzo compartía con él su
alegría por la buena impresión que le había causado, ya que le confirmaba
que había conseguido el objetivo que se había propuesto. De esta larga carta
traducimos solo la parte relativa al texto viquiano.

Pocos meses más tarde, el 31 de octubre de 1911, Croce vería reali-
zado otro de sus objetivos y escribiría a su amigo: «Queridísimo Giovanni,
nuncio tibi gaudium magnum. en la nueva edición de su Historia de la filo-
sofía moderna, windelband ha consagrado una nota bastante larga a Vico,

219Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



7. Cfr. sIMoNA gIANNANToNI, «due lettere inedite di giovanni gentile a benedetto Croce», Bollettino
del Centro di Studi Vichiani, V, 1975, pp. 71-77; p. 72.

alfonso Zúnica García

mostrando su importante posición histórica según las indicaciones de mi
libro. y así he alcanzado una de mis principales metas» (carta 1225, p. 236).
a partir de ese momento ambos filósofos empiezan a desarrollar paralela-
mente sendas investigaciones sobre los orígenes del verum factum. Por un
lado, la publicación de Croce anima a Gentile a escribir un artículo sobre la
relación de Vico con el neoplatonismo italiano. Gentile ya había publicado
anteriormente algunos estudios sobre filósofos del renacimiento, en especial,
sobre Giordano bruno, y conocía bien el estado de los estudios viquianos,
por lo que era perfectamente consciente de la originalidad de su estudio: «yo
también he estado pensando algunas cosas sobre la gnoseología viquiana
(pero no sobre las fuentes), que no me parecen carentes de interés y que afec-
tan al De antiquissima y a la Scienza nuova. Te hablaré de ellas en persona.
Quizás ahora escriba un breve artículo sobre las Oraciones publicadas por
Galasso, que habrá de ser añadido a la miscelánea Torraca, para la cual aún
no he hecho nada. me parece que todavía no las ha estudiado nadie y que
arrojan alguna luz sobre la prehistoria del pensamiento viquiano» (carta
1241 del 1 de febrero de 1912; pp. 260-261).

Por su parte, Croce empezaría poco después a preparar una memoria
sobre Le fonti della gnoseologia vichiana como respuesta a algunas objecio-
nes dirigidas contra su monografía, especialmente por parte de sus «lectores
católicos».7 Para ello, no dudó en recurrir a la ayuda de los conocimientos de
historia de la filosofía de Gentile. De hecho, vemos cómo el 6 de enero le
pide consejos bibliográficos y, aún más explícitamente, el 14 de enero.

en la correspondencia posterior destacan recíprocos consejos biblio-
gráficos, sobre todo de Gentile a Croce, no solo sobre la gnoseología de Vico
sino también de otros filósofos como ockham, Tomás de aquino y bruno.
las cartas testimonian además la constante colaboración de ambos en la edi-
ción nicoliniana de las viquianas Oraciones inaugurales.

Gentile es el primero en terminar su artículo, y el 15 de febrero de
1912 manda a Croce el manuscrito junto a una carta donde comenta la impre-
sión que tiene del resultado. Croce le respondió el 21 de febrero. ambas

220 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



8. Croce a gentile, carta 1251, 7 de marzo de 1912, p. 277.
9. Croce a gentile, carta 1253, 14 de marzo de 1912. «stasera o domani ti manderò le bozze della
mia nota sul Vico, con preghiera di rivederla e correggerla senza riguardi» (p. 280).

Presentación de seis cartas sobre Vico

hacen referencia a todas las cuestiones que hemos mencionado, por lo que
las hemos traducido por entero.

Por su parte, Croce manda a Gentile una copia de su memoria a
mediados de marzo, no sin antes haberle rogado: «Haz todas las correccio-
nes que te parezcan oportunas, ya que se trata de temas en los que tú tienes
más experiencia que yo»,8 reiterando pocos días después la petición de corre-
girlo «sin miramientos».9 Gentile le manda sus observaciones el 18 de marzo
en una carta que traducimos a continuación.

* * *

221Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Reproducción de la primera carilla de la carta de G. Gentile a B. Croce de 7 de marzo de 1911. Tomada del
Bollettino del centro di studi vichiani, V, 1975, p. 76 (con autorización de la Dra. M. Sanna, Dir. del Bollettino).



© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.9
© de la traducción: Alfonso Zúnica García 

seis cartas sobre Vico
entre croce y Gentile (1911-1912) 

Benedetto Croce
(1866-1952)

Giovanni Gentile
(1875-1944)

[b. CRoCe - G. GenTIle, Carteggio. IV (1910-1914), edición a cargo de C. Cassani
y C. Castellani, Turín, aragno ed., 2019. Cuarto volumen de la edición integral de
la correspondencia. Cartas números 1165-1167, 1246, 1248 y 1254]

Cartas sobre La filosofia di Giambattista Vico (1911) de Croce

1165 (p. 159 ed. cit.)

CRoCe a GenTIle

nápoles, 3 de marzo de 1911

Mi querido Giovanni:
Ya que esta vez no ha sido posible que leyeses en manuscrito mi trabajo

sobre Vico, quiero que al menos lo veas antes de que sea publicado. Por eso,

223

«Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)»



1. Cfr. b. CroCE - g. gENTILE, Carteggio, II. (1901-1906), pp. 98 y 151. [Las Notas traducidas son de las
Editoras Cassani-Castellani, si no se señala otra cosa.]

seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

te mando todos los folios ya impresos o en pruebas. Cuando los hayas hojea-
do, vuélvemelos a mandar.

Dame noticias de tu hermana.
Un cariñoso saludo de
tu Benedetto.

1166 (pp. 160-161 ed. cit.)

GenTIle a CRoCe

Palermo, 7 de marzo de 1911

Mi querido Benedetto:
Te doy las gracias por la gran alegría que me has dado anticipándome la

lectura de tu Vico. Es un libro magnífico, totalmente clásico en pensamien-
to y forma, tanto que, sin duda, hará entrar a nuestro filósofo en la corrien-
te de la literatura internacional. Por primera vez, Vico es reformulado en sí
mismo y reorganizado integralmente en su individualidad histórica, con su
propio matiz y entusiasmo, pero clarificado, simplificado e iluminado. En
muchos capítulos da la impresión de estar leyendo al propio Vico, pero un
Vico completamente nuevo, transfigurado y liberado de todos los posos que
antes estropeaban su gusto. Creo que el modo de exposición que has elegi-
do ha resultado muy adecuado. La distinción entre la filosofía viquiana del
espíritu y sus ideas históricas ––llave maestra para entender la scienza
nuova–– es lucidísima. La reconstrucción de la filosofía es excelente.
Correcto lo que dices sobre la gnoseología viquiana de las matemáticas; y
toda la posición singular y, en cierto sentido, anacrónica, contra el intelec-
tualismo cartesiano y no cartesiano de los dos siglos a los que él pertenece,
es mostrada perfectamente.
Te devuelvo las pruebas de imprenta muy a mi pesar; y espero recibir pron-

to el libro terminado, porque deseo volver a leerlo. Creo que es el momento
de escribir el artículo sobre Vico para la Revue de synthèse historique, al
que me había comprometido,1 suponiendo que no sea más conveniente man-
darlo a alguna revista filosófica extranjera, por ejemplo al archiv de Stein,

224 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



2. La postal cerrada de Maurice de wulf, fechada en Lovaina, 28 de febrero de 1911, está conserva-
da en el Archivio della Fondazione benedetto Croce, Carteggio, 1911, anexada a la carta de gentile n.
703. En ella de wulf pedía poder enviar a La Critica, aunque con retraso, una respuesta al largo estu-
dio analítico que gentile, en el volumen de 1909 Il modernismo e i rapporti tra religione e filosofia, había dedi-
cado a su obra Introduction à la philosophie néo-scolastique. La respuesta de de wulf, La scolastica vecchia e
nuova, apareció en La Critica, n. 9, 1911, pp. 213-222. 
3. Véase la postal de renier a gentile, fechada en Turín, el 28 de febrero de 1911, conservada en el
Archivio della Fondazione g. gentile, s. 1, ss. 2.
4. En Cronache letterarie del 5 de marzo, n. 46, había aparecido el artículo Le roi des Camelots, firmado por
‘Le cronache letterarie’, con una nota final del director V. Morello, enésimo episodio de la polémica
que enfrentaba a Croce con los colaboradores de la revista.
5. La carta de Nicola Fornelli, profesor de pedagogía en Nápoles, fechada en Nápoles el 3 de marzo
de 1911, se conserva en el Archivio della Fondazione g. gentile, s. 1, ss. 2.

seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

que nunca ha publicado nada sobre Vico, o a la Revue de métaph. et de morale.
Hablaremos de ello.

De Wulf me ha escrito la tarjeta postal cerrada.2 Me he tomado la libertad
de responderle, sin preguntarte, que mande el artículo. Creo que podrá tener
cierto interés.

A esos perros de las Cronache, que ahora ya todos pueden juzgar por lo
que son (¡Renier me ha escrito una curiosa postal al respecto!3), es necesa-
rio no responder en modo alguno,4 porque el único argumento que quedaría
por probar (el bastón) no está permitido. La batalla polémica es tan ruin,
que es absolutamente necesario dejarlos ahí solos. Tu respuesta está en este
estupendo Vico.

Petrone ha solicitado volver a tener la Filosofía moral. Y la Facultad uná-
nime ha accedido. ¡Así que me he quitado también esa preocupación! (Me
lo ha escrito Fornelli, excusándose en atención a la salud de Petrone).5

Mi hermana todavía sufre por su mal.
Te abrazo.
Tuyo, Giovanni.

1167 (pp. 162-163 ed. cit.)

CRoCe a GenTIle

nápoles, 9 de marzo de 1911

Mi querido Giovanni:
Estoy contentísimo por la buena impresión que te ha causado mi libro sobre

225Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



6. En 1913 fueron publicadas la edición francesa, traducida por h. buriot-darsiles y g. bourgin
(París, giard & brière) y la inglesa, trad. de r.g. Collingwood (Londres, h. Latimer Ltd.). 
7. Logos. Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur, revista impresa en Tubinga entre 1910 y 1933
por el editor P. siebeck (Verlag von Mohr) que tenía redacciones nacionales en rusia, Francia,
Estados unidos e Italia, para la cual Croce era corresponsal.
8. g. gENTILE, rec. a g. bALbINo, Il torto di Hegel, roma, librería editr. romana, 1912, en La Critica,
X, 1912, fasc. 2, pp. 139-141 (reimpreso en Frammenti di storia della filosofia, «opere complete» LIV-LV,
Florencia, Le Lettere, 1999).

seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

Vico, porque me confirma que, más o menos, he conseguido lo que tenía
intención de hacer. Ciertamente, te animo a que tú también aproveches el
buen momento (la nueva edición de Vico, mi monografía, la dedicatoria a
Windelband, las probables traducciones alemana y francesa, etc.)6 para
romper la maldición que grava sobre el nombre de Vico. Quizás se podría
mandar el mismo artículo en francés a la Revue de métaphysique y en ale-
mán a logos.7 En cuanto lo hayas escrito, me ocuparé de las gestiones para
la segunda revista. No sé si conviene que me ponga en contacto con la pri-
mera, porque el masón Enriques me ha desacreditado entre esos masones
metafísicos. Pero, ahora que lo pienso, podré valerme de la mediación del
amigo Sorel.

Estoy de acuerdo contigo en que ya no hay que ocuparse más de las
Cronache letterarie.
[…]

Cartas sobre La prima fase della filosofia di G. Vico (1912) de Gentile

1246 (pp. 268-269 ed. cit.)

GenTIle a CRoCe

Palermo, 15 de febrero de 1912

Queridísimo Benedetto:
Gracias por las 300 liras que he recibido.
El sábado mandé a Pietrarota, según tus instrucciones, una breve recen-

sión para componerla y reenviártela con el resto.8

Ahora te mando el manuscrito del pequeño trabajo que te había anuncia-
do sobre las oraciones inéditas de Vico, para que lo leas y, si te parece que
está bien, lo pases a Perrella para que lo mande a Città di Castello para la

226 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



9. Zingarelli había sido el promotor de los escritos en honor de Torraca, para cuya realización había
pedido la «complicidad» de Croce, como consta en una carta a él enviada desde Palermo el 8 de marzo
de 1910 (Archivio della Fondazione b. Croce, 1910, n. 2117).
10. N. del T.: se refiere a su historia de la filosofía italiana, que venía publicando en fascículos y que
acabarían por formar la obra en cuatro volúmenes Le origini della filosofia contemporanea in Italia.
11. Intorno alla vita e al carattere di Giambattista Vico, originalmente leído por Croce en forma de conferen-
cia en la Assamblea generale della società napoletana di storia patria en 1909, y luego publicada como
apéndice a su libro La filosofia di Giambattista Vico.

seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

miscelánea Torraca. (Ya me he puesto de acuerdo con Zingarelli.9 El traba-
jo ha resultado quizás un poco demasiado largo para el libro colectivo; pero
el tiempo urge y yo no puedo ahora dedicarme a otros temas que me distrai-
gan otra vez de la Historia10).

Verás en este escrito una cosa que te interesa para tu trabajo sobre la
prehistoria del verum factum. El pasaje de Ficino, que ahora ha llamado mi
atención, me parece muy importante, dada la estricta relación espiritual de
Vico con los neoplatónicos italianos. En relación al concepto general, me
disgusta haber tenido que escribir estas páginas en poquísimos días y apre-
suradamente; porque me parece digno de ser profundizado y desarrollado
con gran atención y precisión para iluminar toda la fuerza y debilidad de
Vico. Te ruego que me escribas pronto qué te parece.

No te fijes en las minucias, que resolveré en las pruebas de imprenta. Por
cierto, nos faltan bastantes citas de tu libro, que he vuelto a leer ahora con
vivísimo placer. Por último, esa conferencia que es tu obra maestra, como
estilo y como historia, es una maravilla.11

Te abrazo con todo el corazón.
Tuyo, Giovanni.
P.S.: Todavía no he recibido la cuarta edición de la estetica. Laterza me

tiene un poco descuidado.

1248 (pp. 271-272 ed. cit.)

CRoCe a GenTIle

miércoles [nápoles, 21 de febrero de 1912]

Mi querido Giovanni,
Te doy las gracias por haberme mandado el manuscrito de tu estudio sobre

Vico, que leí y releí y me acompañó durante casi todo el sábado. Es un tra-

227Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



12. En la edición de K. wErNEr, Giambattista Vico als Philosoph und gelehrter Forscher [g. Vico como filó-
sofo y erudito investigador], presentado por K. werner, Viena, wilhelm braümuller, 1881, conserva-
da en su biblioteca, Croce subrayó los pasajes relativos a Ficino de las páginas 8 y 56.
13. Véase la postal de gentile a Nicolini, enviada desde Palermo el sucesivo 27 de febrero: «Queridísimo
Fausto, me escribe benedetto que ya te estás encargando de la impresión del primer volumen de las
obras de Vico, en las que estarán comprendidas la oraciones latinas y el De antiquissima. Como hace
poco he escrito un trabajo sobre esas oraciones y he tenido ocasión de corregir en algunos puntos algu-
na expresión del texto, estaría bien que me permitieses ver las pruebas de imprenta. También para el
De ant.». (Istituto italiano per gli studi storici in Napoli, Archivio Nicolini, Carteggio di Fausto Nicolini, b. 20,
fasc. Gentile Giovanni, 1904-1915).
14. b. CroCE, «rec. al Bollettino del Circolo degli Studî filosofici di Genova, 1 (1910), n. 1», en La Critica, 10
(1912), fasc. 2, pp. 136-139, reproducido también en Voce, 4 (1912), n. 51, 19 de diciembre, p. 967
(reimpreso como Circoli, convegni e discussioni filosofiche en Cultura e vita morale: intermezzi polemici, Edizione
nazionale delle opere di b. Croce, Nápoles, bibliopolis, 1993, pp. 131-136).

seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

bajo completísimo y del que no se tenía ningún precedente. Satisface un
deseo que me surgió en el alma cuando escribí mi libro, pero que tuve que
dejar insatisfecho porque me había propuesto señalar solo los rasgos welt-
historische de la filosofía de Vico. Muy importante me parece, sobre todo, la
relación, que has sacado a la luz, del primer pensamiento de Vico con el neo-
platonismo del renacimiento (una breve referencia a Ficino se encuentra en
la monografía de Werner).12 He pasado el manuscrito a Perrella, que ayer
me escribió asegurándome que ya ha sido enviado a la tipografía de Città di
Castello.

Veo que has propuesto algunas correcciones a la edición de Galasso.
Estaría bien que escribieses algunas líneas a Nicolini, para que te mande la
paginación de la nueva edición que está preparando de las oraciones.13 No
se lo digo yo porque desde hace algún tiempo no se deja ver por mi casa,
temeroso de mis reproches.

Gracias por el opúsculo denso de pensamiento que recibí ayer y que he
hojeado rápidamente, pero que volveré a meditar mañana al viajar a Roma.
En la próxima Critica verás una filípica mía contra los circoli filosofici.14 La
escribí el septiembre pasado, pero creo que puede ir bien porque no ofende
al Círculo de Palermo, al que estás dando una buena dirección. Todo nació
a raíz del bollettino del Circolo filosófico de Génova.

Saludos para todos.
Afectuosamente,
Benedetto.

[…]

228 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



15. En la citada memoria (pp. 16-19), Croce volvía a examinar algunas cuestiones planteadas en el artí-
culo de g. PAPINI, «La novità del Vico», en L’anima, I, 1911, n. 9, pp. 264-266, que él mismo ya había
reseñado en La Critica, X, 1912, fasc. I, pp. 56-58.

seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

Cartas sobre Le fonti della gnoseologia vichiana (1913) de Croce

1254 (pp. 281-282 ed. cit.)

GenTIle a CRoCe

Palermo, 18 de marzo de 1912

Mi querido Benedetto:
He leído con gran placer tu lucidísima memoria, cuyas pruebas de impren-

ta te devuelvo hoy mismo con alguna que otra pequeña anotación mía.
Quedo solo un poco perplejo por tu radical negación (contra la propia aser-

ción de Vico) de toda relación entre el viquiano verum factum y las análogas fór-
mulas escolásticas, especialmente tomistas. Me habría parecido más concluyen-
te, también para esta parte, relacionar no fórmula y fórmula, sino el complejo
del pensamiento viquiano con el complejo del pensamiento escolástico, como
haces luego más adelante. Yo no me limitaría a señalar que en el tomismo el
entender (l’intendere) es condición del hacer, mientras que en Vico sucede lo
contrario. Porque si la diferencia consistiese en eso, desaparecería del todo en
la comparación con el escotismo, donde la voluntad precede al intelecto. Y Vico
se volvería escotista, mientras que no es ni tomista ni escotista. La diferencia
sustancial ––especialmente si se atiende a la forma posterior que la gnoseolo-
gía viquiana adquiere en la scienza nuova–– me parece que ha de ser buscada
en la identidad que Vico establece entre la actividad que hace (voluntad, prácti-
ca) y la actividad que entiende: mientras que para santo Tomás el verum y el
bonum (objeto de la voluntad) convertuntur secundum rem [se convierten según
la cosa], pero diversificantur secundum rationem [se diversifican según la razón]
(cfr. S. Th. I, LXI, 2), en cuanto que uno es objeto del intelecto y el otro, de la
voluntad. El subjetivismo viquiano (kantiano) es la practicidad de la teoría; y
eso está completamente ausente en la escolástica. A mí me parece indudable que
ha recibido de los escritores neoplatónicos un influjo hacia esa concepción.

La gran verdad es que, si la gnoseología del De antiq. fuese la de los esco-
lásticos, Vico no habría llegado nunca a la de la scienza nuova.

Has hecho bien en darle su merecido a ese tonto presuntuoso de Papini,15

229Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



16. N. MAChIAVELLI, Pensieri sugli uomini, scelti da tutte le sue opere e ordinati da g. Papini, Lanciano,
Carabba, 1910 (Cultura dell’anima 12º).
17. Cfr. b. CroCE, memoria citada, p. 2, n. 6, donde es citada Th. NEAL (ANgELo CECCoNI), «Vico e
l’immanenza», en Cultura contemporanea III, 1911, fasc. 7-8, pp. 1-24 (Angelo Cecconi publicaba bajo el
pseudónimo Thomas Neal).
18. A. CArLINI, Fra Michelino e la sua eresia, con pref. di r. serra, bolonia, Zanichelli, 1912, reseñado
por g. gENTILE en La Critica, X, 1912, pp. 220-222, ahora en Frammenti di storia della filosofia, «opere
complete» LIV-LV, Florencia, Le Lettere, 1999.

seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

de cuya desvergonzada mala fe puedes ver un documento curiosísimo en el
prefacio al pequeño volumen de Maquiavelo en la colección Cultura dell’a-
nima, si te lo han mandado.16 Pero ya que lo citas, no estaría mal nombrar
una vez en nota a Cecconi, que no es menos tonto que Papini, pero me pare-
ce un buen hombre.17

Iré a Nápoles el lunes de la semana que viene y me quedaré hasta el sábado.
Acepta con Dª Angelina los cariñosos saludos de mi familia, con los agra-

decimientos anticipados por los billetes.
Un abrazo.
De tu Giovanni.
P.S.: He leído el Fra Michelino de Carlini y haré una breve recensión por-

que me ha gustado.18

* * *

Traducción del italiano por alfonso Zúnica García, 2020 

230 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.10
© de la presente traducción y de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 

«del autor al autor» y «ocasión
de este escrito» 

(Prefacio y capítulo i de G.B. Vico e i suoi critici
cattolici, 1898, de baldassare labanca)

[BALDASSARE LABANCA, G.B. Vico e i suoi critici cattolici. Con osservazioni com-
parative su gli scritti religiosi dei secoli xVIII e xIx, Nápoles, Luigi Pierro Tip.
Editore, 1898, pp. V-VII y pp. 1-17.] 

Traducción del italiano y nota por
José Manuel Sevilla Fernández

(universidad de sevilla)

rEsuMEN: Traducción en español del prefacio ––«del Autor al Autor»–– y del capítulo I ––«ocasión de este escrito»––
de la monografía italiana G.B. Vico e i suoi critici cattolici, escrita por baldassare Labanca (1829-1913) y publicada en
Nápoles en 1898. Labanca es un miembro de la línea interpretativa que Croce definió como «la de los intérpretes cató-
licos» de Vico. En este texto, Labanca analiza (y sigue) el devenir de la crítica apologética de Finetti.
PALAbrAs CLAVE: g. Vico, b. Labanca, g.F. Finetti, religión, «estado ferino», J.M. sevilla.

AbsTrACT: Translation into spanish of the preface ––«From the Author to the Author»–– and of Chapter I ––«occasion
of this writing»–– of the Italian monograph G.B. Vico e i suoi critici cattolici, written by baldassare Labanca (1829-1913) and
published in Naples in 1898. Labanca is a member of the interpretative line that Croce defined as «that of the Catholic
interpreters» of Vico. In this text, Labanca analyzes (and follows) the evolution of Finetti’s apologetic criticism.
KEywords: g. Vico, b. Labanca, g.F. Finetti, religion, «beast state»,  J.M. sevilla.

obrA EN doMINIo PúbLICo. Ejemplar de base para la traducción en castellano del texto italiano ha sido la prime-
ra ed. 1898, publicada en Nápoles. Copia digitalizada disponible en la biblioteca Nacional de Francia. bnF gallica.
source: gallica.bnf.fr / BnF.

Más que revisión por pares ciegos, las páginas de este texto de Baldassare Labanca han pasado la revisión crítica e histórica durante casi
un siglo y cuarto hasta esta traducción en español ahora presentada.

«Del Autor al Autor» y «Ocasión de este escrito», de B. Labanca (1898) – «From the Autor to the Autor» and «Occasion of this Writing», by
B. Labanca (1898) – «L’ autore all’autore» e «Occasione di questo scritto», di B. Labanca (1898) –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.10

[231]



Portada de la primera edición en 1898. « Source gallica.bnf.fr / BnF »



NOTA
A LA TRADUCCIÓN DE «DEL AUTOR AL AUTOR» Y

«OCASIÓN DE ESTE ESCRITO» DE B. LABANCA

José M. Sevilla
(universidad de Sevilla)

rototipo de intérprete “católico” de Vico, baldassare labanca (1829-1913),
sacerdote de origen rumano y catedrático de la universidad de Roma, estudio-
so de la historia de la religión y en especial del Cristianismo, no solo en esta
obra, sino también en otras anteriores, considera al «sumo pensador» Vico un
«pensador dialéctico» y platónico.1 otras dos obras dedicadas por labanca al
napolitano y que preceden a Giambattista Vico e i suoi critici cattolici (1898)
son el discurso Del genio di Giambattista Vico, en 1866, y la reseña histórica
Giambattista Vico giudicato in Germania, de 18772.

De labanca ––«a quien no tenía el honor de conocer»–– escribió
Romolo murri (1870-1944) en 1896 esta ficha en nota a pie de página: 

[baldassarre labanca (1829-1913). Historiador de las religiones, tuvo en
la universidad de Roma, entre 1886 y 1913, primero la cátedra de histo-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.10
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 

PP

1. Cfr. sus Lecciones Della Filosofia Razionale, Florencia, M. Cellini e C., 1864, pp. 136 y 65 y 380.
2. El primero publicado en Chieta, Vella, 1866; y el segundo en Nápoles, Perrotti, 1877.

233

«del autor al autor» y «ocasión de este escrito», de b. Labanca (1898) – «From the autor to the autor» and «occasion of this Writing», by b.
Labanca (1898) – «L’ autore all’autore» e «occasione di questo scritto», di b. Labanca (1898) –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.10



ria de las religones y luego la de historia del cristianismo. entre sus obras
más significativas: Il Cristianesimo primitivo (1886), Difficoltà antiche e
nuove degli studi religiosi in Italia (1890), Gesù Cristo nella letteratura
contemporanea straniera e italiana (1903), Gesù di Nazareth (1910). a
labanca, Giovanni semeria, que lo tuvo por maestro en la universidad
de Roma, le reconocía una “extraordinaria diligencia como escolar e
incluso como fraile” pero también una “absoluta falta de verdadera pode-
rosa genialidad, y un partidismo muy en sintonía con su medriocridad
espiritual” (en I miei tempi, milán, 1929, p. 90). un juicio muy severo
sobre labanca se encuentra en Giovanni Gentile, Le origini della filoso-
fia contemporanea in Italia, vol. I, I platonici, messina, 1917, p. 374].3

eugenio Garin coloca a labanca, junto a augusto Conti, en la línea de
espiritualistas místicos inferiores a «la dignidad que se encuentra» en sus
maestros espiritualistas platónicos Giuseppe allievo y Francesco acri (autor,
por cierto, de «Teoria del Vico intorno alle idee o paradigmi», 1870). Con
labanca, según Garin: «en realidad, el Platonismo había degenerado en un
vago misticismo escéptico».4 Croce, en el apéndice final de su conocida mono-
grafía La filosofia di G.B. Vico (1911), apunta G.B. Vico e i suoi critici catto-
lici de labanca en noveno puesto de su ranking bibliográfico acerca de «tra-
bajos breves de carácter general que tienen mérito».5 el índice sumario de esta
obra consta de catorce capítulos y un apéndice.6 en el libro resuena constante
el discurso de un veterado “incrédulo”, como lo describió murri ––clérigo
como labanca pero de sesgo político demócrata-cristiano––, con una prosa «a

José M. sevilla

3. r. MurrI, “La Vita Nova” (1895-1896), a cargo de F.M. Cecchini, roma, Edzioni di storia e
Letteratura, 1971, p. 183.
4. E. gArIN, History of Italian Philosphy, vol. II, traducida del italiano y editada por giorgio Pinton y
con Introducción de Leon Pompa, Amsterdam – Nueva york, VIbs (Value Inquiry book series vol.
n. 191), 2008, 2 vols.; II, p. 953.
5. Cfr. b. CroCE, La filosofia di G.B. Vico, roma, Laterza, 1980 (4ª ed. econ.), p. 308.
6. (obviamente, Índice en italiano en el original). dedicatoria (p. III); del autor al autor (p. V); Cap.
I ocasión de este escrito (p. 1); cap. II giambattista Vico y sus contemporáneos según los críticos cató-
licos (p. 18); cap. III giambattista Vico y su metafísica según los críticos católicos y los críticos filóso-
fos (p. 57); cap. IV damiano romano, crítico católico de Vico (p. 116); cap. V giovanni Lami, otro
crítico católico de Vico (p. 150); cap. VI Emanuele duni y gianfrascesco Finetti (p. 165); cap. VII
gianfrancesco Finetti, otro crítico católico de Vico (p. 185); cap. VIII Más aún sobre la crítica católi-
ca de  g.F. Finetti (p. 220); cap. IX Acerca de otros críticos católicos de g.b. Vico (p. 260); cap. X
Católicos solo admiradores o también secuaces de g.b. Vico (p. 283); cap. XI La doctrina religiosa de
g.b. Vico. Vico comparado con aquella de nuestro tiempo (p. 304); cap. XII La doctrina religiosa de
g.b. Vico examinada por algunos críticos independientes (p. 337); cap. XIII Mirada sobre otras doc-
trinas religiosas italianas del siglo XVIII (p. 364); cap. XVI últimas consideraciones (p. 420); y Apéndice
(p. 447).

234 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



veces vacía y a veces desgramaticada» y una incredulidad no de quienes se ríen
de todo, sino de aquellos que «estudian benignamente y con cierto interés los
documentos religiosos, porque después de todo alguna cosa significan y algo
recuerdan». Por tanto:

así que un incrédulo, pero benévolo y estudioso, un poco rezagado, del
tipo de aquellos incrédulos alemanes y franceses, una última y ya vieja
moda, así bien seguros de su incredulidad para tomar en la mano la
biblia y los evangelios y explicarlos, con mucha fantasía, con mucha
argucia y también con mucha experiencia de cosas bíblicas.7

Presentamos a continuación traducidos el prefacio («l’autore all’auto-
re») y el cap. I «occasione di questo scritto» ––relato dedicado a narrar los
avatares bibliográficos de la dogmática Apología de Giovanni Francesco
Finetti, su discipulado viquiano de emanuele Duni, y las polémicas entre
defensores y detractores de la tesis viquiana del “estado ferino”––, a partir de
la primera edición en 1898 (nápoles, Pierretti) de Giambattista Vico e i suoi
critici cattolici.

siendo esta una obra en Dominio Público, hemos accedido a ella en la
reproducción de la bnF Gallica («source gallica.bnf.fr / bnF»).8 entre corche-
tes y en cuerpo menor se muestran los números de página correspondientes a
dicha edición.

* * *

nota a la traducción «del autor al autor» y «ocasión de este escrito»

7. r. MurrI, op. cit., ibíd.
8. La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication académique ou scientifique est
libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source des conte-
nus telle que précisée ci-après : «Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France» ou «Source gallica.bnf.fr /
BnF».

235Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Portada de la Apología del Género Humano, acusado de haber sido una vez una bestia, de G.F. Finetti (Venecia, 1768).
BINA Biblioteca Napoletana, 2020



«del autor al autor»
y «ocasión de este escrito»

(1898)

Baldassare Labanca
(1829-1913)

[balDassaRe labanCa, G.B. Vico e i suoi critici cattolici. Con osservazioni
comparative su gli scritti religiosi dei secoli XVIII e XIX, nápoles, luigi Pierro
Tip. editore, 1898, pp. V-VII y pp. 1-17.] 

DEL AUTOR AL AUTOR
(1898)

[V]

tro libro más de estudios críticos religiosos. ¿es posible que no hayas
comprendido finalmente que, en Italia, se es indiferente en materia de reli-
gión, y más que nunca para el estudio de la misma? y sin embargo, hace
algunos años, en tu escritito sobre las Dificultades antiguas y nuevas de los
estudios religiosos en Italia, a alguno le pareció haber visto en ti un indicio
de vuelta atrás. en cambio, no hubo nada de ese replegamiento; tú proseguis-
te siempre tu camino, y hete que estamos aquí de nuevo ahora con un volu-
men sobre Giambattista Vico y sus críticos católicos.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.10
© de la presente traducción: José Manuel Sevilla Fernández 

OO

237

«Del Autor al Autor y Ocasión de este escrito»



¿Pero a quién quieres que hoy se dirijan tus investigaciones religiosas?
¿a los políticos, quizás, a los científicos, los católicos, los protestantes? los
políticos hacen bien en pensar en otras cosas, agitados unos por el ansia de
poder, cansados otros de la dificultad de ejerci[VI]tarlo entre tantos radicales y
clericales, lánguidos y delincuentes. los científicos, al menos la mayoría de
ellos, tienen la religión por algo muerto, y le niegan hasta el De profundis, que
debería ser cantado en las universidades por los profesores de historia de las
religiones. en cuanto a los católicos, muchos se adormecen aún (¡felices
ellos!), como en la edad media, en torno a sutilezas dogmáticas y a nimieda-
des escolásticas. los protestantes, salvo pocas excepciones, más que la crítica
histórica aman en nuestro país la polémica antipapal. ¿a qué, entonces, perder
tiempo y salud entre escépticos e indiferentes, dogmáticos y polemistas?

excepto porque veo bien que mis sermones te resultan absolutamen-
te inútiles; ya que, en el fondo de tu corazón, has de alimentar siempre un
hilo de esperanza de poder hacer con tus estudios religiosos a modo de la
proverbial gota de agua, que, a la larga, llega a horadar la piedra. además de
que tal vez creas que tu libro sería acogido benévolamente por muchos, si no
fuera gracias al eximio nombre de Vico que lleva delante. o más bien espe-
ras despertar la curiosidad de los lectores; porque tu escrito ocasiona, sin
duda alguna, una nueva contribución a la literatura viquiana.

¿son estas y otras semejantes esperanzas [VII] las que te han impulsado,
hasta ahora, a tu modesta obra? ¿Quizás no hayas soportado molestias y no
pequeños esfuerzos, unos pocos, como para que pudiera llegar un reconoci-
miento? Durante toda tu vida serviste fiel al trabajo por sí mismo, al deber por
sí mismo, a la virtud, ni premiada ni alabada. Dudando un solo instante te mos-
trarías un hombre de poca fe: modicae fidei. Persevera, por tanto, en ella, no
perdonando los sacrificios. Continúa tu camino con pureza de entendimiento,
con asiduidad de estudio y con ecuanimidad de juicios usque ad mortem. si no
se te hace justicia, la tienes ya en la conciencia de haber hecho y de cumplir tú
con tu deber. acercándonos al iter supremum, te reconfortará poder decir: y
ahora duerme en paz, tras muchas vigilias, y confía en que el trabajo, aunque
inaudito y sin honrar, es en sí mismo un preciosísimo bien, similar al tesoro
oculto, o a la perla de valor de las dos parábolas evangélicas.

Roma, enero de 1898

baldassare Labanca

238 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



[1]

[CaPÍTulo I]

OCASIÓN DE ESTE ESCRITO

e ninguna manera pensaba yo escribir sobre Giambattista Vico. Pero un
hecho me ha propiciado la ocasión, que relataré aquí brevemente a continua-
ción. Habiendo ido un día a visitar en Roma a mi amigo, que estaba enfermo,
Cesare Donati, este quiso mostrarme un libro viejo, del siglo pasado, mal
estampado y mal encuadernado, que había comprado en un tenderete de
Roma, y que aún no había leído. Tenía este título, entre bizarro y sorprenden-
te: Apología del género humano acusado de haber sido bestia una vez.

antes de otra cosa busco en el libro, como es normal, el nombre del
autor y el índice; y no [2] encuentro ni lo uno ni lo otro. Por la lectura de todo
el frontispicio y de algunas páginas, densamente compuestas con diminitos
caracteres, entiendo que el autor, sin nombrar, se había propuesto refutar la
Ciencia nueva de Vico a la luz de las Escrituras. entendido el objetivo gene-
ral, creció en mí el deseo ––una razón de los estudios que ahora cultivo–– de
examinar el contenido particular. sabía de muchos críticos de la Ciencia
nueva; pero no me había encontrado jamás con un crítico que fundase su refu-
tación en las Escrituras. También por esta razón sentí fuertemente el deseo de
examinar el libro que tenía entre las manos. Por ello le rogué a Donati que me
lo prestase. no siéndole útil a él, valiente literato y novelista, ni tampoco agra-
dándole el libro, tuvo el placer de dármelo, no en préstamo sino de regalo. se
lo agradecí; le deseé una pronta mejora de su enfermedad, y me fui.

leída con diligencia la obra, me persuadí a mí mismo de que era
digna de consideración y de que contribuía no poco a una noticia más justa
de la vida y de la doctrina del eximio pensador napolitano del siglo xVIII.
mientras tanto, comienzo a reproducir, sin más, a pie de página el título com-
pleto del libro.1 es decir, [3] y como se verá enseguida, necesario para la
bibliografía y para la historia. en este capítulo expondré todas las indagacio-

del autor al autor - ocasión de este escrito

DD

1. Apologia del genere umano accusato d’ essere stato una volta bestia. Parte prima. In cui si dimostra la falsità dello
Stato Ferino degli Antichi Uomini colla Sacra Srittura. Operetta che può servire d Appendice ai libri De princip. jur. nat.
et gent. del Sig. G. F. Finetti. In Venezia MDCCLXVIII. Appresso Vincenzo Radici. Con licenza de’ superiori. In 8º
grande, pp. I-XII, I-XLIV, in tutto pagine 66. [N. del A.]

239Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



nes hechas por mí, para depurar al verdadero autor del escrito crítico del
pasado siglo, y para explicar las causas del pseudónimo puesto en el prefa-
cio, y no en la portada, y para encontrar otros ejemplares en las bibliotecas
italianas. esta última investigación tuvo un doble objetivo: el de poder reco-
mendarlo, si existiese en pocas bibliotecas, como raro y casi como una reli-
quia; y el de poder comparar los diversos ejemplares.

Tratándose de un escrito que se ocupaba de una de los más ilustres
napolitanos, mi primer pensamiento fue el de averiguar si se encontraría en las
bibliotecas públicas de nápoles. mis indagaciones condujeron a un resultado
negativo. no se econtró ni en la biblioteca nacional, ni en la universitaria, ni
en la bracacciana, ni en la Geroliminiana de esa ciudad.

al contender el escrito una respuesta a una crí[4]tica muy severa de
emanuele Duni, admirador de Vico y profesor en la universidad de Roma
durante el siglo pasado, creí bien el buscarlo en las bibliotecas romanas. el
resultado fue igualmente negativo. no se halló ni en la Vittorio emanuele, ni
en la Casanatense, ni en la universitaria, ni en la angelica, ni en la
Vallicelliana. Traté de ver si se encontrase en la Vaticana, aunque esta es, a
decir verdad, rica en códices más que en libros. También aquí resultó en vano
mi intento. lo mismo me ocurrió en otras bibliotecas romanas privadas, la
Corsiniana, la Chigiana, la barberiana.

Tras otras varias indagaciones en otras bibliotecas italianas, logré
encontrar otros tres ––además del ejemplar en mi posesión––, en la marciana,
es decir, la de Venecia, en la nacional de Florencia y en el archigimnasio de
bolonia. Confrontados los cuatro ejemplares, establecí que eran idénticos en el
contenido, incluso en alunas erratas tipográficas; salvo el de Florencia, que
presentaba un título diferente y donde faltaba una advertencia del editor,
impresa en los otros ejemplares. el título del ejemplar florentino no es este:
Apologia del genere umano accusato d’essere stato una volta bestia, sino en
cambio este otro: La falsità dello stato ferino degli antichi uomini dimostrata
colla Scrittura [«la falsedad del estado ferino de los antiguos hombres,
demostrada con las escrituras»]. Título que se corres[5]pondía con aquello que
se leyese en el frontispicio de los otros ejemplares tras las palabras «Primera
Parte» y, además, correspondiente a las palabras colocadas al comienzo de la
primera de las cuatro secciones en que está divida la Apología.2

baldassare Labanca

2. desde ahora en adelante me referiré, en aras de la brevedad, con la mencionada palabra a la
Apología del género humano acusado de haber sido una vez una bestia. [N. del A.]

240 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



naturalmente que el lector deseará saber la razón de la diferencia pre-
sentada en el ejemplar de Florencia. y el porqué de que se hallase ausente el
aviso del editor en el ejemplar florentino. se lee en el Aviso, que toda la Obrita,
llamada también Disertación,3 habría debido demostrar, en una primera parte,
la falsedad del Estado ferino mediante las sagradas escrituras; y en una segun-
da parte demostrar la misma falsedad con la filosofía y con la filología; y en
una tercera, también la idéntica falsedad, con la historia, bien interpretada. De
las tres partes prometidas, se dio a la imprenta, según parece, solo la primera
parte. Digo ‘parece’ aunque justamente he de decir, tras indicios seguros reco-
gidos y que ahora expongo, que las otras dos no se publicaron.

en una nota de la obra de Finetti: De principiis juris naturae et gen-
tium, mencionada en la [6] portada de la Apología, se afirma que las otras dos
partes estaban casi preparadas para la imprenta.4 en algunas diversas notas de
la Apología se repite la misma cosa, y, lo que es más, acarrea algún ensayo de
las otras dos partes. salvo que en la Apología aparece claro que el autor está
persuadido de no publicarlas, después de haber publicado la primera parte. la
razón principal fue que Duni había dado, como veremos, a la crítica dirigida
a Vico en la 1ª edición De principiis juris naturae et gentium, una respuesta,
más que severa, acre y grosera. Tal persuasión tomaría forma en nuestro crí-
tico ––y se desvela de modo manifiesto en una nota de la Apología (p.
xxxIII)–– que debió inducir al editor a cancelar, en las copias que aún esta-
ban por venderse, el título de Apología del género humano acusado de haber
sido una vez una bestia, y dejarle solo aquel de la primera parte, que es: La
falsedad del estado ferino de los antiguos hombres, demostrada con las
Escrituras. Para confirmación de los indicios expuestos, añadiré que yo he
investigado en vano en las bibliotecas de Italia las otras dos partes prometi-
das [7] de la Apología, manuscritas o impresas. y baste con ello.

Paso a otras cuestiones que me propongo resolver, y primero de todas
la que concierne al verdadero autor de la Apología. Del prefacio en adelante
se quiere hacer creer que sea el autor de ella sea Filandro misoterio. sin
embargo, el verdadero autor es Giovanni Francesco Finetti, conocido y esti-
mado por su obra, en dos volúmenes: De principiis juris naturae et gentium
[“los principios del Derecho natural y de Gentes”], editada por primera vez

del autor al autor - ocasión de este escrito

3. “Avviso”, “operetta”, “dissertazione”. [N. del T.]
4. La nota a la que aludo, y que reportaré en el lugar oportuno, es de la 2ª edición de 1777, no de la
1ª de 1764. [N. del A.]

241Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



en Venecia, en 1774, y la tercera vez en nápoles, en 1781.5 Tenemos dos
buenas pruebas de nuestra afirmación, internas y externas. las internas pue-
den sacarse de la misma Apología.

una primera podría deducirse de la portada, donde se dice que la
Obrita puede servir de apéndice a los libros De princip. Jur. Nat. et Gent.
del Señor G. F. Finetti, como si tal prueba no fuera apenas probable, y qui-
zás menos que probable. De hecho, otro individuo, además de Finetti, podría
haber escrito la Apología como apéndice a la crítica de este a Vico, y a su
discí[8]pulo Duni, en su obra De principiis juris naturae et gentium. no
podrá decirse lo mismo de este a otra prueba interna, que ahora muestro.

el editor de la Apología, en su Aviso atribuye la composición a Finetti,
fingiendo que viene publicada y restringida en términos breves por su discípu-
lo Filandro misoterio. esto, en el Prefacio que viene a continuación del Aviso
del editor, confirma que Finetti había escrito la Apología; pero que por ciertos
motivos le convenía aplazar la publicación. añade que ha logrado persuadir al
maestro de sacar a la luz solo la primera parte, que demuestra el Estado ferino
contrario a las Escrituras, reduciéndola a términos más breves (III).

Todo lo aquí afirmado es una ficción, hay que decir que bien guiada
por el agudo y docto G. F. Finetti. el nombre de Filandro misoterio significa
persona amante del Humano, y desdeñoso del Ferino. ahora, una persona así
era justamente Finetti, considera como crítico del Estado ferino, aceptado no
menos que por Vico que por Duni. las razones que hacen diferir la publica-
ción de las tres partes no se dicen; aunque podemos adivinarlas, casi con cer-
teza, pongamos que alejándonos de aquel tiempo cerca de un siglo y medio. [9]

la controversia entre Duni y Finetti, defensor y detractor respectivamente del
Estado ferino, adoptado sin duda alguna por Vico en la Ciencia nueva, se había
extendido y agravado en Roma, que había parido las dos escuelas, la de los
“Ferini” y a de los “Antiferini”. emanuele Duni, jefe de los Ferinos, era pro-
fesor por concurso de la universidad de Roma, nombrado por el docto papa
benedicto xIV; al cual había dedicado su obra aún hoy apreciada por los juris-
tas: De veteri ac novo jure codicillorum commentarius (1725) [«un comenta-
rio sobre la antigua y la nueva ley del codicilo»]. Gozaba de gran estima en

baldassare Labanca

5. Conozco estas ediciones, las cuales he consultado. Por las indagaciones que he hecho, parece que
no hay otras. [N. del A.]

242 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Roma, tanto como erudito profesor como por devoto católico. Importa adver-
tir de que benedicto xIV, reformador del Índice de los libros prohibidos,6

había impuesto a los censores católicos no sutilizar sobre las opiniones de
escritos pertenecientes a autores de probada fe católica. Él había dado lumino-
so ejemplo a propósito del célebre historiador l. muratori.[10]

las noticias precedentes nos dejan adivinar las razones, sufridas en
silencio por Finetti, que lo persuadieron para retrasar la publicación de las otras
dos partes de la Apología, publicando una parte de esta bajo el pseudónimo de
Filandro misoterio. Finetti era un sincero católico: era sacerdote; además, era
censor oficial de los libros a prohibir como opuestos a la fe católica. Tales cua-
lidades lo hicieron a un tiempo dependiente de Roma, y obediente a Roma.
sirviéndose del pseudónimo, y no publicando las otras partes de la Apología,
quiere por un lado evitar una lucha abierta, y por otro no tenerla más áspera
con Duni, tan respetado en Roma como profesor y como católico. Quiere, ade-
más, no ofrecer como censor el malvado ejemplo de sutilizar, en oposición a
las normas promulgadas y practicadas por benedicto xIV.

Refiriéndome mientras tanto a las pruebas internas, añado una últi-
ma. en la conclusión de la Apología se ponen en contraste, en dos columnas,
los pasajes del De principiis juris naturae et gentium de Finetti y los pasajes
de la Respuesta apologética de Duni,7 para poner de relieve las alteraciones
que [11] habían ocasionado a la crítica de Finetti. en la misma conclusión hay
dos cartas dirigidas a Finetti por el profesor de jurisprudencia de Trento, a.
Pilati; para que el lector hubiese podido informarse acerca de la diferencia
entre las rudezas del profesor de jurisprudencia de Roma y las cortesías del
profesor de jurisprudencia de Trento para con el docto jurista y teólogo vene-
ciano. añádase a ello el que en la conclusión se presente el nombre de
Finetti, como velado bajo el de Filandro misoterio.

Con las pruebas internas concuerdan las externas. en el periódico de
las Novelle letterarie, entonces publicado en Florencia, se discurre dos veces

del autor al autor - ocasión de este escrito

6. Véase Index librorum prohibitorum sanct. dom. nos. Gregorii XVI pont. max. jussu editus (Romae 1841). Aquí se lee
una carta, como proemio, de benedicto XIV, del 23 de diciembre de 1757, en la que recomienda mode-
ración al enjuiciar y condenar los libros. León XIII, en febrero de este año de 1897, ha reclamado con
vigor los cánones eclesiásticos: De prohibitione et censura librorum. Tales cánones tienen poca eficacia en el
presente, incluso para los fieles; porque a menudo son aplicados a materias no religiosas. [N. del A.]
7. Tal es el título que dio duni a su respuesta contra Finetti. En su momento asistiremos al debate entre
los dos pensadores, que ayudará a la mejor interpretación de la Ciencia nueva. [N. del A.]

243Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



acerca de la Apología como de un libro escrito por G. F. Finetti. la 1ª vez se
trae a colación el Prefacio del fingido Filandro misoterio, como dictado por
Finetti (Vol. xxIx, año 1768, pp. 316-320). en la 2ª vez se reproducen
xxIII proposiciones de las sagradas escrituras, contenidas en la Apología y
opuestas por Finetti a la Ciencia nueva de G. b. Vico (Vol. xxIx, año 1768,
pp. 329-334). Puede inferirse, entonces, con seguridad que es Giovanni
Francesco Finetti el autor de la Apología del género humano acusado de
haber sido una vez una bestia.

Cambiando de tema, esta Apología ha sido para mí ocasión del pre-
sente escrito. Hoy, el amor laudable sin duda [12] de los estudios históricos, y
de los documentos históricos, a veces hace reproducir escritos merecidamen-
te olvidados tiempo atrás, y olvidables para siempre. se verá con hechos que
el asunto es muy distinto respecto a la Apología de Finetti. en ella son lumi-
nosas las anticipaciones de la crítica moderna sobre la Ciencia nueva. Pone
de relieve el lado católico ––no poco presente en la Ciencia nueva–– en todos
sus defectos, no examinado por los críticos modernos, que quizás no tenían el
deber de ello; ya que Vico quiso ser en sus obras un escritor católico. Por eso
iremos a conocer algunas particularidades del carácter de G.b. Vico, que
resultarán muy beneficiosas para explicar numerosos dolorosos misterios de
su vida, y a dibujar su figura con todas las líneas perfectamente.

alguien observará, a propósito de esto: sea verdad todo eso, pero
¿por qué no restringir la investigación histórica al crítico G.F. Finetti, y titu-
lar el escrito: Giambattista Vico y un crítico católico suyo? Confieso que la
Apología misma de Finetti me ha puesto sobre aviso, de que ha habido en el
siglo pasado otros críticos de Vico, de los que convenía ocuparse con dili-
gencia. acaso más y mejor. el mismo Vico me ha invitado, casi forzado a
ponerme a investigar acerca de [13] un montón de críticos católicos de él. en
una de las cartas dirigidas al P. bernardo maria Giacchi alude claramente a
los críticos católicos, a quienes llama doctos malvados, lo cuales, con las tin-
tas de una simulada piedad lo oprimían, en la misma medida en que siem-
pre han solido … arruinar a aquelos que han hecho nuevos descubrimientos
(VI, 20).8 Tras haber leído esta carta, llena de melancolía y de amarguras, me

baldassare Labanca

8. Cada vez que cite las obras de Vico me referiré a la 2ª edición de Milán, de 1854, cuidada por giuseppe
Ferrari; indicando el volumen con el número romano, y la página con el número árabe. [N. del A.]

244 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



convencí de que había aún un mundo oculto de críticos católicos por descu-
brir en relación con Vico: mundo que admirablemente habría ilustrado la
vida infeliz y la doctrina nueva del sumo pensador napolitano.

así, convencido de este modo, me puse manos a la indagación de
otros críticos católicos. además de Finetti, llegué a encontrar muchos otros
que, aún en vida de él, ponían todo su esfuerzo es deshacer por completo el
edificio filosófico e histórico alzado por Vico a base de tanto estudio. entre
estos críticos descubrí a Damiano Romano, docto católico y abogado en
nápoles, que con severas críticas arruinaba los principales descubrimientos
de la Ciencia nueva. Junto a Romano hay que añadir al célebre [14] Giovanni
lami, en Florencia, y a los meridionales Rogadei y a Colangelo, austeros
censores de las obras del ilustre napolitano, sobre todo de la Ciencia nueva.
no le faltaron a Vico, entre los católicos, algunos favorables; mas éstos, aun-
que no críticos, tampoco profundizando en sus obras, se limitaban a darle
vagos y genéricos elogios. alabanzas que no compensaban los dolores que
padecía a causa de las amargas críticas, a menudo bien fundadas, de sus
resueltos oponentes católicos. De esto y de otras cosas se hará en los otros
siguientes capítulos una, como se dice hoy, reconstrucción histórica.

en este primer capítulo examino si en nuestro siglo, en el que se ha
escrito no poco sobre Vico, ha sido recordada la Apología de Finetti, que ha
motivado mi investigación histórica. el primero, por lo que sé, que ha recor-
dado a Finetti nuestro siglo y su obra De principiis juris naturae et gentium,
pero no ya su Apología, es nicolò Tommaseo, en su Estudio sobre Vico.9 F.
Predari toca al vuelo la controversia entre Duni y Finetti, y las críticas de
Finetti contra [15] Vico, expuestas en su obra De principiis juris naturae et
gentium; pero no dice palabra acerca de la Apología, aparecida bajo el pseu-
dónimo de Filandro misoterio.10 C. Cantoni, en su muy estudiado libro sobre
Vico, escribe sobre Duni, sin referirse a la polémica entre Duni y Finetti a
propósito de Vico, y sin aludir, como es natural, a la Apología de Finetti.11

Recordados Tommaseo, Predari y Cantoni, en el orden cronológico en que

del autor al autor - ocasión de este escrito

9. Véase en el editor N. Jovene, Opinioni e giudizi di alcuni ilustri italiani e stranieri sulle opere di Giambattista Vico,
p. 213. Nápoles, 1863. [N. del A.] [Niccolò Tommaseo (1802-1874), jurista, lingüista y hombre de letras,
católico liberal amigo de rosmini y de Manzoni. del escritor veneciano de origen dálmata, véase: G.B.
Vico e il suo secolo, Turín, uTET, 1930; y ed. también en Palermo, sellerio Ed., 1985. N. del T.]
10. La Scienza nuova di Giambattista Vico, ecc. Pref. XXXII, Turín, Pomba, 1852. [N. del A.]
11. g.b. VICo, Studii critici e comparativi, 319-342. Turín, Civelli, 1867. [N. del A.]

245Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



han escrito sobre nuestro [autor], mantengo el mismo orden en cuanto a P.
siciliani y a R. Flint.

P. siciliani menciona la Apología, casi por vía indirecta, citando uno
de sus títulos.12 Dice al respecto unas pocas palabras: refiere la polémica entre
Duni y Finetti; pero apresuaradamente, no dando peso a la crítica católica, del
siglo en curso, a la Ciencia nueva. Cree que el Estado ferino, en la Ciencia
[16] nueva, sea una importante anticipación del naturalismo de C. Darwin. no
advierte que en aquella el Estado ferino constituye no la génesis sino la caída
del género humano, por causa del pecado de adán. esto es lo que ocurre
cuando un crítico se pone a interpretar una obra con las ideas de su propio
tiempo. el mismo siciliani hace de Finetti un profesor de Padua. Cuando, a
decir verdad, no figura en el elenco de profesorado de esa universidad.13

Roberto Flint, profesor de la universidad de edimburgo, ha escrito
una monografía sobre Vico, valiosa desde distintas vertientes. en la misma
línea de siciliani cita la Apología de pasada, de manera indirecta, añadiendo
únicamente la fecha, y errada, de 1777 en vez de 1768. Probablemente la
citación, idéntica a la de siciliani, se apartó de este libro, que Flint recuerda
junto con el de Cantoni sobre Giambattista Vico.14

en conclusión, se puede afirmar que la Apología de Finetti ha pasado
hasta ahora inobservada o, al menos, no atendida por los estudiosos de Vico.
[17] no obstante, ella ha sido para mí, y lo será para quienes tengan la pacien-
cia de leer mi libro, de innegable relevancia. ella sola, sin tener que poner a
cálculo los otros críticos católicos, aporta una nueva y notable contribución a
la literatura viquiana misma. el contenido histórico y crítico de la Apología
de G.F. Finetti es, como veremos, precioso no solo respecto a la Ciencia
nueva, sino incluso en relación a nuestros estudios religiosos del siglo xVIII.

* * *
Traducción del italiano por José M. Sevilla, 2020

baldassare Labanca

12. Sul rinnovam. della fil. pos. In Italia. 43. Florencia, barbera, 1871. Aquí se alude a la Apología sin dar-
nos el verdadero título y, lo que es más, sin anotar el lugar ni el año de la publicación. [N. del A.]
13. La noticia la recibí de Padua. otras noticias de Finetti las he obtenido por sus libros. No he podi-
do contar con una biografía suya en algún diccionario, o en un escrito especial. [N. del A.]
14. r. FLINT, Vico, pág. 205, 230. Edimburgo, william blackwood, 1884. [N. del A.]

246 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



[247]

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.11
© de la Breve indicación: José Manuel Sevilla Fernández, 2020

carta de marcelino menéndeZ Pelayo a
benedetto croce, de 12 de aGosto 1903,

sobre Vico en esPaña

rEsuMEN: reproducción de la carta de temática viquiana de Marcelino Menéndez Pelayo, emitida desde santander
el 12 de agosto de 1903, a benedetto Croce respondiendo a la tarjeta enviada a su amigo por el filósofo italiano desde
Nápoles una semana antes solicitando al polígrafo cántabro información sobre la recepción de Vico en España.
PALAbrAs CLAVE: g. Vico, M. Menéndez Pelayo, b. Croce, hispanismo.

AbsTrACT: reproduction of a letter on Vichian topics from Marcelino Menéndez Pelayo, issued from santander on
August 12, 1903, to benedetto Croce responding to the card sent to his friend by the Italian philosopher from Naples
a week before requesting information from the Cantabrian writer about the reception of Vico in spain.
KEywords: g. Vico, M. Menéndez Pelayo, b. Croce, hispanism.

obrA EN doMINIo PúbLICo. Copia digitalizada disponible en CervantesVirtual: http://www.cervantesvirtual.com/por-
tales/marcelino_menendez_pelayo/obra-visor/carta-de-marcelino-menendez-pelayo-a-benedetto-croce-santan-
der-12-agosto-1903-827418/html/ y también en Fundación Larramendi http://www.larramendi.es/menendezpe-
layo/es/corpus/unidad.do?idCorpus=1002&idunidad=159491&posicion=1 

El texto de esta carta de Marcelino Menéndez Pelayo ha pasado la revisión crítica e histórica durante casi un siglo y cuarto hasta hoy.

Carta de Menéndez Pelayo a Croce sobre Vico en España – Letter of Menéndez Pelayo to Croce about Vico in Spain – Lettera di Menéndez Pelayo a Croce su Vico
nella Spagna – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.11



Breve indicación
benedetto Croce escribe a marcelino menéndez Pelayo en 1901 (no se lee el

número del mes en el matasellos de correos) desde nápoles comunicándole que le
remite de nuevo (pues según le hace saber Farinelli a Croce, no había llegado a
manos del polígrafo cántabro el ejemplar que le envió en junio de 1900) la memoria
de estética (o sea, la memoria leída por b. Croce en la accademia Pontaniana de
nápoles en 1900, Tesi fondamentali di un’estetica come scienza dell’espressione e
linguistica generale) y un opúsculo sobre Vico que es un ensayo de Historia de la
estética aún en proceso (Epistolario, vol. 16, carta nº 330). arturo Farinelli escribió
a menéndez Pelayo desde Innsbruck con fecha 12 de mayo de 1901 comunicándole
que Croce le habría enviado la obra «Fondamenti dell’estetica» y el opúsculo sobre
Vico, quien ––frente a los alemanes que hacen de baumgarten el fundador de la estéti-
ca porque usó el término en 1750 para designar la nueva ciencia de lo bello–– es
reivindicado por Croce como el gran descubridor de la misma ya desde 1725 y rotun-
damente en 1744. «Vi a Croce en nápoles durante mi último gran vagabundeo por
tierras de Italia; me aseguró que le había enviado sus Fundamentos de estética escri-
tos con esa claridad y sagacidad que le son habituales; ahora sale a laluz también el
opúsculo sobre Giovanni battista Vico como descubridor de la estética; en abierta
y parece también ––aunque solo en parte–– que justa contraposición con los alema-
nes..» (a. Farinelli a m. menéndez Pelayo, cit., Epistolario, vol. 16, carta nº 120,
original en italiano).

es en carta fechada del 5 de agosto de 1903, datación del matasellos del tar-
jetón remitido desde Perugia, que Croce solicita a su ya ‘estimado amigo’ noticias
sobre la recepción crítica de Vico en españa (Epistolario, vol. 17, carta nº 92). a
esta demanda responde menéndez Pelayo el 12 de agosto del mismo año con la
carta que reproducimos a continuación (vol. 17, carta nº 95: «Tomada de: Menéndez
Pelayo, varias cartas, p. 42-43»).

el Epistolario de m. menéndez Pelayo ha sido editado bajo el cuidado de
manuel Revuelta sañudo en 23 vols. (madrid, Fundación universitaria española,
1982-1991). la consulta online y en abierto con texto digital libre tanto de la
Correspondencia citada, como de las OC y la bibliografía de menéndez Pelayo se
encuentra disponible electrónicamente en la biblioteca Virtual de menéndez Pelayo
de la Fundación larramendi, desde 1999. un texto de interés resultará al lector el
de maría Cristina Pascerini, «la correspondencia entre benedetto Croce y menéndez
Pelayo: logros y entresijos de una relación intelectual», en Menéndez Pelayo. Cien
años después, actas del Congreso Inter., uImP, 2015, pp. 309-327 (acceso libre en edi-
ción online en  publicaciones en sede.educacion.gob.es).

José M. Sevilla Fernández, 2020

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)248

José M. sevilla



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 249

Volumen 17 - carta nº 95
de marcelino menéndeZ Pelayo
a benedetto croce
santander, 12 de agosto de 1903

Mi querido amigo:
Son tan pocas las noticias que puedo comunicar a Vd. acerca de Vico en

españa que he ido retardando la contestación a su carta para ver si parecía
alguna más. Por de pronto diré a Vd. lo único que he podido averiguar, y
que por su misma escasez es curioso.

La primera mención de Vico en España que hasta ahora he encontrado es
la que hizo don Ignacio de Luzán en su Poética o reglas de la Poesía en
General, y de sus principales especies (Zaragoza, 1737), libro 4º, cap. 7º Del
Héroe. «No será ajeno de este lugar, ni de mi intento, el indagar ante todas
cosas la genuina y propia idea y significación de este nombre Héroe, y qual
ha sido y debe ser su constitutivo. Y si damos crédito a las ingeniosas ideas
y especulaciones del doctísimo Juan Bautista Vico, en el segundo libro de la
célebre obra que escribió de los Principios de una nueva ciencia, los prime-
ros Héroes fueron hombres groseros», etc. y sigue resumiendo la doctrina de
Vico acerca de los héroes épicos.

En España hay tradición, que no he podido comprobar, de que Luzán fué
discípulo de Vico. El hecho no es inverosímil, puesto que Luzán hizo sus
estudios en Sicilia, graduándose en 1727 de doctor en derecho por la
Universidad de Catania (según cuentan sus biografías) y desde 1729 a 1733
en que volvió a España vivió constantemente en Nápoles, dedicado a estu-
dios de filosofía y erudición.

Un solo trabajo español conozco sobre Vico, y merece citarse por el nom-
bre de su autor y por no estar incluido en ninguna de las dos colecciones de
sus obras. Son diez artículos, exponiendo y juzgando la Ciencia nueva publi-
cados por don Juan Donoso Cortés, en el Correo nacional (1840), y reimpre-
so en la Revista de madrid (1882). Donoso Cortés, que no leía más que libros
franceses, no conoció a Vico más que en la publicación de Michelet.

No tengo noticia de ninguna traducción española de obras de Vico. Si
acaso la hay, será muy reciente.

Suyo buen amigo y admirador q. b. s. m.
M. Menéndez y Pelayo

* * *

Carta de M. Menéndez Pelayo a b. Croce





251

«introducción sobre su Vida y sus obras» y
«discurso sobre el sistema y la Vida de Vico»

(textos iniciales de Obras escogidas de Vico, 1835, de
Jules michelet)

[JULES MICHELET, Oeuvres choisies de Vico, París, Librairie Classique de L.
Hachette, 1835, t. I, «Introduction» pp. I-VIII y «Discours» pp. I-XLX] 

Traducción del francés por
Emmanuel Chamorro Sánchez

Miguel A. Pastor Pérez
(universidad de sevilla)

Nota por
José M. Sevilla Fernández

(universidad de sevilla)

rEsuMEN: Traducción en español de la Introducción sobre la vida y las obras de Vico en Obras escogidas de Vico (1835),
de Jules Michelet; y traducción al español del famoso «discurso sobre el sistema y sobre la vida de Vico», del historia-
dor francés. Michelet está reconocido como el gran difusor de Vico en Francia, y promotor de la identificación entre la
Ciencia nueva y la Filosofía de la historia.
PALAbrAs CLAVE: g. Vico, J. Michelet, J.M. sevilla, E. Chamorro, M.A. Pastor, Oeuvres choisies, biografía, sistema,
Ciencia nueva, Filosofía de la historia.

AbsTrACT: Translation into spanish of the Introduction to the life and works of Vico in Selected Works of Vico (1835), by
Jules Michelet; and translation into spanish of the famous «discourse on the system and life of Vico», by the French
historian. Michelet is recognized as the great diffusor of Vico in France, and promoter of the identification between the
New science and the Philosophy of history.
KEywords: g. Vico, J. Michelet, J.M. sevilla, E. Chamorro, M.A. Pastor, Oeuvres choisies, biography, system, New
science, Philosophy of history.

obrA EN doMINIo PúbLICo. Ejemplar de base para la traducción en castellano del texto francés ha sido la prime-
ra ed. de 1835 en París. Copia disponible en la bCu - Lausanne. Digitized by Google©. http://books.google.com

Más que revisión por pares ciegos, las páginas de este texto de Jules Michelet ha pasado la revisión crítica e histórica durante más de dos
siglos y medio de historia y cultura hasta esta traducción en español.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.12
© de la traducción, Enmanuel Chamorro Sánchez y Miguel A. Pastor Pérez © Nota, José Manuel Sevilla Fernández 

«Introducción» y «discurso sobre el sistema y la vida de Vico», de J. Michelet (1835) – «Introduction» and «discourse on the sytem and Life of
Vico», by J. Michelet (1835) – «Introduzione» e «discorso sopra il sitema e la vita di Vico», di J. Michelet (1835) –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.12



obRas esCoGIDas De VICo ConTenIenDo sus memoRIas, esCRITas PoR Él mIsmo, la CIenCIa
nueVa, los oPúsCulos, CaRTas, eTC. PReCeDIDas PoR una InTRoDuCCIón sobRe su VIDa y
sus obRas –– De  m. mICHeleT PRoFesoR De la esCuela noRmal, JeFe De la seCCIón
HIsTóRICa De los aRCHIVos Del ReIno –– Tomo I  –– PaRÍs  lIbReRIa ClÁsICa De l. HaCHeTTe
Rue PIeRRe saRRasIn, 12 –– 1835



253

DD

NOTA DE PRESENTACIÓN A LA TRADUCCIÓN
ESPAñOLA DE LA InTRODUCCIón Y DEL DISCURSO

DE J. MICHELET

José M. Sevilla
(universidad de Sevilla)

esde que el italoargentino Pedro De angelis (1784-1895) le entregase en
bandeja la Scienza nuova y presentase las revolucionarias ideas de su compatrio-
ta italiano en el círculo galo del historiador Jules michelet (1798-1874) ––como
este le reconoce en el prefacio de su traducción parcial de la Scienza nuova al fran-
cés en 1827 (mismo año en que De angelis arriba a la argentina)––, y además
desde que un joven michelet renunciara a que el peso del “magisterio” de Cousin
le obligase a cambiar su proyecto sobre Vico por otro de dedicación durante diez
años al estudio de san bernardo ––y a su colega Quinet le sugiriese m. Cousin
cambiar el proyecto de traducir a Herder por el de traducir a olympiodoro; por
fortuna, ambos historiadores salieron juntos de la casa del maestro ignorando los
consejos del mismo y dedicándose a sus proyectos originales en el camino de la
Filosofía de la Historia––, la cultura gala logró en el siglo xIx no solo una eficien-
te recepción de Vico en el suelo francés sino, además, contribuir a la difusión, a
través del expansionismo epocal de la lengua francesa, de las ideas de Vico y del
sistema de la Ciencia nueva. si bien es cierto que adheridas, ideas revoluciona-
rias y novedoso sistema, a la imagen decimonónica de la Filosofía de la historia,
con cuya disciplina michelet mismo identificó a la Scienza nuova en el título de

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.12
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernández, 2020 

Nota de Presentación a «Introducción» y «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico» (1835) – Presentation Note to the Spanish translation of
the «Introduction» and the «Discourse on the System and Life of Vico» (1835) – Nota di Presentazione all’ «Introduzione» e al «Discorso

sopra il sistema e la vita di Vico» (1835) – D.o.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.12



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)254

su abreviada traducción francesa: Principes de la philosophie de l’histoire (París,
Renouard, 1827). También tradujo una versión reducida de la autobiografía y
algunos otros escritos viquianos en las Oeuvres choisies de Vico (París, Hachette,
1835), donde publica su Discours sur le système et la vie de Vico. y si bien había
traducido la ed. de 1744, en el Discours expone el método de la primera Ciencia
nueva, la ed. de 1725, por considerarlo «más adecuado para un público francés».1

en su obra La filosofia di G.B. Vico (bari, laterza, 1911), al tratar
sobre «la fortuna del Vico» y retomando lo ya apuntado en su Bibliografia
vichiana (iniciada en 1904 y suplementada hasta la década de los cuarenta
del siglo xx), dice benedetto Croce:

en Francia, la divulgación del pensamiento de Vico se debió a
michelet, que tradujo las obras de aquel y que aún en los últimos años
de su vida llamaba a Italia: “cette seconde mère et nourrice qui, jeune,
m’allaita de Virgile, et, mûr, me nourrit de Vico, puissants cordiaux qui
tant de fois ont renouvelé mon coeur”. y es michelet, si no el primero,
sí de entre los primeros que escribe que Vico no había sido entendido
en el siglo dieciocho, porque hablaba al diecinueve. Coronaron a
michelet, además del ya recordado ballanche, Jouffroy, lerminier,
Chateaubriand, Cousin (algunos de los cuales no escaparon de las rela-
ciones entre Vico y aquella filosofía alemana que Cousin precisamente
divulgaba por entonces en Francia), y más tarde laurent, Vacherot, De
Ferron, Franck, Cournot y muchos otros más: ¡augusto Comte leyó y
admiró a Vico, y en 1844 escribió acerca de ello a stuart mill, e inclu-
so leone Gambetta pensó, desde joven, una historia general del comer-
cio conducida por el esquema viquiano de los “recursos”! Fue tanta la
popularidad obtenida por el nombre de Vico durante algún tiempo en
Francia que chistosamente se menciona en algunas novelas de balzac y
en el Bouvard et Pécuchet de Flaubert; Denis escribió en torno a 1840:
“Vico qu’on ne peut maintenant se passer de citer”. Pero la eficacia de
un pensamiento de esa cualidad no podía ser ni profunda ni duradera
ante el tenaz intelectualismo y el dualistico espiritualismo francés.2

Como quiera que aconteciese, no fue, simple y únicamente, la traduc-
ción en lengua francesa de textos viquianos lo que otorgó un notable ímpetu a
los estudios viquianos en europa; fue también, y de manera muy especial, el
Discours sur le système et la vie de Vico ––sin duda la mayor contribución

José M. sevilla

1. Discurso sobre el sistema y la vida de Vico, trad. de E. Chamorro & M.A. Pastor, infra p. 267.
2. b. CroCE, La filosofia di G. B. Vico, bari, Laterza, 1980 (4ª ed. econ.), pp. 289-290.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 255

micheletiana al debate sobre Vico––, con el que michelet reivindica el “genio
profético” de este frente a su época y ante el porvenir: «su sistema nos apare-
ce a principios del siglo pasado, como una admirable protesta de esa parte del
espíritu humano que descansa sobre la sabiduría del pasado».3 Interpretación
micheletiana defensora de que en una época dominada por el cartesianismo
solo Vico alzó la voz para reivindicar el estudio de la historia, primando el inte-
rés por las ciencias civiles, sociales, culturales, al interés por las ciencias natu-
rales. «esta interpretación de Vico se difundió reflejada y de manera más pro-
longada también en Italia».4 no poco influyente resultó también la versión
francesa de Vico ––por su conversión del sistema de la Ciencia nueva en el
motor de la Filosofía de la historia–– dentro de la cultura filosófica decimo-
nónica española e hispanoamericana, que además inspiró a Juan Donoso
Cortés directamente e influyó en el polemista español al igual que en tantos
otros autores en la cultura hispánica del siglo xIx. así lo hemos mostrado ya
en El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hispánica
(1737-2005) y en los posteriores suplementos a esta obra que venimos publi-
cando hasta hoy mismo y que continuamos en proyecto.5

Resultaba no solo importante sino incluso necesario ofrecer en la len-
gua universal española algunos textos viquianos del autor de la monumental
Histoire de France (1833-1844) y aquellos siguientes volúmenes dedicados a
principales temas seculares del xV al xVIII en la Historia de Francia, sin olvidar
a la –también voluminosa– Histoire de la Révolution française (1847-1853). la
«Introducción sobre la vida y las obras de Vico» que abre las Obras escogidas
de Vico, de 1835, seguida de su famoso Discurso sobre el sistema y la vida de
Vico, traducidos del francés por los profesores de la universidad hispalense
emmanuel Chamorro sánchez y miguel a. Pastor Pérez, a partir de la copia
de la edición original de 1835, son textos de lo más representativos. a dicha
editio princeps hacen referencia los números de las páginas incluidos entre
corchetes en el texto de las dos traducciones españolas. Téngase en cuenta que
tanto la Introducción como el Discurso están paginados en números romanos
y que en ambos casos las páginas comienzan por el I.

* * *

nota de presentación a la traducción española de la introducción y del discurso 

3. Discurso sobre el sistema y la vida de Vico, cit., p. 262.
4. M. MArAssI, Vico, Milán, Le grandi Collane del Corriere della sera: grandangolo, vol. 47, p. 104.
5. Nápoles, La Città del sole, 2007; cfr. especialmente pp. 117-118, y también 76-77, 84-89, 123-124
y 192-193. Cinco son las “Adendas” hasta hoy publicadas por el autor: I en Cuadernos sobre Vico 2017;
II en Bollettino del centro di studi vichiani 2018; III en Rocinante 2018 (en prensa, aún); IV en Bollettino della
Società Filosofica Italiana 2019; V en Cuadernos sobre Vico 2019.





257

YY

«introducción sobre su Vida y sus obras»
(1835)

Jules Michelet
(1798-1874)

[Jules mICHeleT, Oeuvres choisies de Vico, París, librairie Classique de l. Hachette,
1835, t. I, Introduction, pp. I-VIII.]

[I]

a había presentado la obra de Vico; hoy presento al mismo Vico, quiero
decir, su vida, su método, el secreto de las transformaciones por las que pasó
este gran espíritu. las encontraremos todas, ya sea en la memoria que escri-
bió sobre su vida, ya sea en los otros opúsculos cuyo primer volumen con-
tiene la traducción o el resumen.

el método seguido por Vico es tanto más importante de observar por
cuanto quizás no haya ningún inventor cuyos precedentes puedan estar
menos indicados. antes de él, la primera palabra no habia sido dicha; des-
pués de él, la ciencia estaba, si no hecha o construida, al menos bien funda-
da; el primer paso se habia dado, indicándose las aplicaciones generales.

¿Cuál es el principio? el frontispicio que tenemos frente a nosotros
es la pictórica traducción. [II] es el mismo que colocó Vico al frente de la
segunda edición de la Scienza nuova (1730).

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.12
© de la traducción: Miguel A. Pastor Pérez, 2020 

«Introducción sobre su vida y sus obras»
y «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico»



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)258

1. La idea primera de esta imagen emblemática es platónica y dantesca. Parece tomada de los versos
de Paraíso: Cual  ave  dentro  de  la  amada   hojarasca,   el  nido  abriga  de  su  prole  amada,  cuan-
do  la   noche  toda   cosa   esconda,   y  por  gozar  su  vista,  tan  deseada,  y  procurarles  luego  la
pastura,  —duro  trabajo  que  a  su  instinto  agrada,—  en  lo  alto  de  una  rama,  el  tiempo  apura,
y, con  ardiente  afecto  aguarda   el  día,  que  anunciará   del  alba  la   blancura;  erguida  así,  mi
encantadora   guía,   miraba ... yo, viéndola suspendida y deseosa, me quedé como el que aún quisie-
ra, y que sin embargo disfruta de la esperanza... (Paraíso, C. XXIII).  Miré los ojos de Aquella que se
apoderó [emparadisa] de mi pensamiento; y como un hombre que ve en un espejo la imagen de una
antorcha ante la antorcha misma, se da vuelta, compara, y ve la llama y el espejo coincidiendo como
cantando el aire y las palabras; entonces me golpearon, etc. (Ibid. C. XXVIII).

la mujer, con la cabeza alada, cuyos pies se posan sobre el globo y
sobre el altar que la sostiene, es la filosofía, la metafísica. el globo es el mundo
social fundado sobre la religión de los matrimonios y las tumbas, de otra forma
dicho, sobre la perpetuidad de las familias; esto es lo que viene indicado por la
antorcha, la pirámide etc. la filosofía social se eleva sobre el mundo, como
remontándose hacia Dios su autor.1 Del ojo divino parte un rayo que, refleja-
do en ella, golpeándola, iluminará la estatua del ciego Homero, representante
del genio popular, de la poesia instintiva de las naciones, [III] de donde su civi-
lización debe surgir. la estatua, vieja y agrietada, descansa sobre una base rui-
nosa; parece que el rayo la destruye al iluminarla. es porque, en efecto, este
Homero en el que uno creía ver a un hombre, debe perecer como hombre, para
fundirse con la antorcha de la nueva crítica; digamos mejor, que más bien cre-
cerá, se convertirá en un ser colectivo, una escuela de poetas, rapsodas, homé-
ridas; ¿qué estoy diciendo una escuela? un pueblo, el pueblo griego, cuyos rap-
sodas no hacen sino repetir, modular las tradiciones poéticas.

el poeta griego no es aquí sino un ejemplo. Tanto valdría cualquier
poeta primitivo de cualquier otro pueblo; tanto como los antiguos legisladores.
numa o licurgo, minos o Hermes, las leyes, las religiones son, así como las
literaturas, la obra, la expresión del pensamiento de los pueblos. aquí pido per-
miso para citarme un momento.

El discurso de la Scienza nuova es este: la humanidad es producto de
su propio trabajo. Dios actúa sobre ella, pero a través de ella. La huma-
nidad es divina, pero no hay un hombre divino. Estos héroes míticos,
estos Hércules cuyo brazo separa las montañas, estos Licurgos y estos
Rómulos, prestos legisladores, que, en la vida de un hombre realizan
la larga obra de los siglos, son [IV] creaciones del pensamiento de los
pueblos. Solo Dios es grande. Cuando el hombre quería hombres-dio-
ses, tenía que acumular generaciones en una persona, tenía que resumir
en un héroe la concepción de todo un ciclo poético. A este precio, cons-

Jules Michelet



259

2. reproducimos el discurso preliminar de la primera edición sobre la vida y las obras de Vico, aun a
riesgo de repetir algunos detalles biográficos que se encontrarán en la Vida de Vico, escrita por el mismo.

truyó ídolos históricos, Rómulos y Numas. La gente permaneció postra-
da ante estas gigantescas sombras. El filósofo los levanta y les dice: Lo
que ustedes adoran son ustedes mismos, son sus propias concepciones...
Estas extrañas e inexplicables figuras que flotaban en el aire, objeto de
pueril admiración, descienden a nuestro alcance. Surgen de la poesía
para entrar en la ciencia, los milagros del genio individual se disuelven
en el derecho consuetudinario. El nivel crítico pasa por encima de la
humanidad, este radicalismo histórico no llega a reprimir a los grandes
hombres. Indudablemente hay algunos que dominan a la multitud, cabe-
za o cintura; pero su frente ya no se pierde en las nubes. No son de otra
especie; la humanidad puede reconocerse a sí misma en su historia, idén-
tica a sí misma. (Histoire de Rome, t. I, p. 6 de la 2ª edición.)

las ciencias sociales datan del día en que se expresó por primera vez
esta gran idea. Hasta entonces, la humanidad creía que debía su progreso a la
suerte del genio individual. las revoluciones [V] de la política, de la religión,
del arte, estaban relacionadas con la inexplicable superioridad de unos pocos
hombres, no quedaba sino admirar sin sentirse abrumado, la historia era un
espectáculo improductivo, nada más que una fantasmagoría divertida. los
hechos aparecían como individuales y sin generalidad, no se podría extraer
leyes ni sacar inferencias de ellos.

¿Cuál es la influencia del individuo? ¿Hasta qué punto el hombre mitico,
el hombre colectivo, el hombre individual, pueden ser considerados como expre-
sión, como símbolos de una civilización, de una época? esta es una pregunta
seria. la ciencia, la moral, la religión están comprometidas. no es en este breve
prefacio donde podemos abordar este gran tema. Quizás en otro lugar intentemos
decir qué es el simbolismo, para fijar la crítica de este principio peligroso y fértil,
para explicar cómo las dos escuelas, la simbólica y la anti-simbólica, la que gene-
raliza y la que individualiza, peleando, controlando entre sí, equilibrándose entre
sí, son también necesarias para la ciencia, cuyo balance permite la vida, como el
equilibrio de la vida común y el individuo hacen la vida de la naturaleza.

Volviendo al tema. la memoria biográfica de Vico presentará para
muchos lectores menos interés del que [VI] quizás esperan.2 la vida de un gran
creador es poco más que la historia de sus ideas. sin grandes aventuras y con
pocas anécdotas. Vico apenas salió de nápoles. aquí nació y envejecerá pobre,
en las oscuras funciones de la enseñanza; feliz y agradecido, cuando los gran-

introducción sobre su vida y sus obras (1835)

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)260

des, los gobernadores españoles o austríacos, le hicieron el distinguido honor de
ordenarle un discurso, un epitafio, un epitálamo. Que un espíritu tan indepen-
diente haya mostrado tanto respeto y admiración por el poder, es un contraste
que puede asombrar a quienes no conocen Italia.

Vanidosa humildad, glorias académicas, espléndidos elogios de una mul-
titud de ilustres extraños: esto es lo que se encontraría en la vida de todos los eru-
ditos de la época. en medio de estas miserias, por las que él está seriamente pre-
ocupado, se distingue que su único negocio es la persecución de su gran idea.
Hay que ver cómo partiendo desde lejos, trepa penosamente con pies y manos el
camino duro y solitario de su descubrimiento, ascendiendo cada día a una región
desconocida, sin encontrar otro [VII] rival que se supere a sí mismo, cambiando,
y, como dice Dante, transhumanizando mientras escalaba; cómo, finalmente,
cuando hubo escalado, cuando se dio la vuelta y se sentó, descubrió que, en la
vida de un hombre, había escalado toda una ciencia. la desgracia es que llega-
do allí, estaba solo; y nadie podía comprenderlo. la originalidad de las ideas, la
extrañeza del lenguaje, también lo aisló. Generalizando sus generalidades, for-
mulando, concentrando sus fórmulas, utilizó estas últimas como expresiones
conocidas. Daba la casualidad de que era lo contrario de los siete Durmientes.
se le olvidó el idioma del pasado y ya no sabía hablar más que el del futuro. Pero
si era demasiado pronto entonces, tal vez hoy, ya es tarde. Para este gran y desa-
fortunado genio, el momento nunca ha llegado. Vico cometió con demasiada fre-
cuencia el error de desdibujar su camino a medida que avanzaba. De ahí la apa-
rente extrañeza de sus resultados, sin embargo su bella e ingeniosa polémica con-
tra la escuela de Descartes, contra el abuso del método geométrico, contra el
espíritu crítico que amenazaba con secar y destruir toda la literatura, todo el arte,
todo el genio de la invención, esta parte negativa no tiene menos originalidad que
la otra; la prepara y se une estrechamente a ella. en sus Discursos, Vico ataca el
[VIII] criterio cartesiano del sentido individual. en el ensayo sobre la Unidad del
principio del Derecho, en el pequeño libro sobre la Filosofía de las lenguas, en
fin, en la Ciencia nueva, él reivindica los derechos del sentido común del géne-
ro humano. acabamos de señalar aquí el progreso general de su método; ¡pero
cuántas miradas ingeniosas podríamos indicar en los detalles! la sentencia sobre
Dante (p. 192), la apreciación de los méritos y defectos de la lengua francesa (pp.
142, 347), las reflexiones sobre la educación (pp. 17, 199, 132, 156), todavía
aplicables incluso hoy, y tan admirables en simplicidad y profundidad que bas-
taría para mostrar a todos que hay buen sentido en el genio.

[Traducción del francés por Miguel A. Pastor Pérez, 2020]

Jules Michelet



«discurso sobre el sistema y la Vida de Vico»
(1835)

Jules Michelet
(1798-1874)

[Jules mICHeleT, Oeuvres choisies de Vico, París, librairie Classique de l.
Hachette, 1835, t. I, «Discours sur le système et la vie de Vico» pp. I-xlx.]

[I]

nte la rapidez del movimiento crítico que imprimió Descartes en la filo-
sofía, el público no pudo ver a nadie que se quedara al margen de este movi-
miento. He aquí por qué el nombre de Vico es todavía tan poco conocido más
allá de los alpes. mientras la multitud seguía o perseguía la reforma carte-
siana, un genio solitario fundó la filosofía de la historia. no acusemos la
indiferencia de los contemporáneos de Vico; intentemos más bien explicar-
lo, y mostrar que la Ciencia nueva fue tan desatendida durante el siglo pasa-
do, solo porque estaba dirigida al nuestro. 

Tal es la marcha natural del espíritu humano: conocer primero y
luego juzgar, [II] expandirse al mundo exterior y volver a sí mismo más tarde,
relacionarse con el sentido común y someterlo al examen del sentido indivi-

261

AA

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.12
© de la traducción: Emmanuel Chamorro Sánchez & Miguel A. Pastor Pérez, 2020 

«Introducción sobre su vida y sus obras»
y «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico»



dual. Cultivada en el primer período por la religión, la poesía y las artes, acu-
mula los hechos de los que la filosofía algún día debe hacer uso. ya tiene el
sentimiento de muchas verdades, todavía no tiene ciencia. es necesario que
un sócrates, un Descartes, venga a pedirle que los posea correctamente. y
que los ataques obstinados de un escepticismo despiadado le obliguen a
apropiarse de ellos defendiéndolos. la mente humana, por tanto, inquieta por
la posesión de creencias que afectan muy estrechamente a su ser, merece
durante un tiempo todo el conocimiento que el sentido íntimo no puede
alcanzar; pero en cuanto se tranquilice, saldrá del mundo interior con nuevas
fuerzas, para reanudar el estudio de los hechos históricos: al seguir buscan-
do la verdad ya no descuidará lo plausible, y la filosofía, comparando y corri-
giendo uno por otro, el sentido individual y el sentido común, abarcarán en
el estudio del hombre el de toda la humanidad.

esta última época comienza para nosotros. lo que más nos distingue
es, como decimos hoy, nuestra tendencia histórica. ahora queremos que los
hechos sean ciertos [III] en cada detalle; el mismo amor a la verdad debería
llevarnos a buscar relaciones, a observar las leyes que las gobiernan, a exa-
minar finalmente si la historia no puede reducirse a una forma científica.

este objetivo al que nos acercamos todos los días, nos lo marcó con
mucha antelación el genio profético de Vico. su sistema nos aparece a prin-
cipios del siglo pasado, como una admirable protesta de esa parte del espíri-
tu humano que descansa sobre la sabiduría del pasado, conservada en las
religiones, en los idiomas y en la historia, sobre esta sabiduría vulgar, madre
de la filosofía, y con demasiada frecuencia pasada por alto. era natural que
esta protesta partiera de Italia. a pesar del genio de los Cardano y de los
Jordano bruno, el escepticismo no regulado por la Reforma en su desarrollo,
no pudo obtener allí un éxito duradero o popular. el pasado, enteramente
ligado a la causa de la religión, conservó allí su imperio. la Iglesia católica
invocó su perpetuidad frente a los protestantes, y en consecuencia, recomen-
dó el estudio de la historia y de las lenguas. las ciencias que, en la edad
media, se refugiaron y se confundieron en el seno de la religión, habían sen-
tido en Italia, menos que en cualquier otro lugar, los efectos buenos y malos
de la división del trabajo, y aunque la [IV] mayoría había progresado menos,
todos habían permanecido unidos. la Italia meridional, particularmente,
conservó ese gusto por la universalidad que había caracterizado al genio de
la gran Grecia. en la antigüedad, la escuela pitagórica había unido la meta-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)262

Jules Michelet



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 263

1. En referencia a Tomás de Aquino. [N. del T.]

física y la geometría, la moral y la política, la música y la poesía. en el siglo
xIII, el ángel de la escuela1 había recorrido el círculo del conocimiento
humano para armonizar las doctrinas de aristóteles con las de la Iglesia. en
el siglo xVII, finalmente, los jurisconsultos del reino de nápoles se mantení-
an fieles a esta definición antigua de la jurisprudencia: scientia rerum divi-
narum atque humanarum. sería en un país así donde deberíamos intentar por
primera vez fusionar todo el conocimiento que tiene al hombre como objeto
en un vasto sistema, que es la historia de los hechos y la de los lenguajes, ilu-
minándolos a ambos con una nueva crítica, y que armonizaría filosofía e his-
toria, ciencia y religión.

sin embargo, tendríamos dificultades para comprender este fenóme-
no si el propio Vico no nos hubiera explicado qué trabajos prepararon la con-
cepción de su sistema (Vida de Vico, escrita por él mismo). los detalles que
vamos a leer están extraídos de este inestimable monumento; los que no [V]

pudieron entrar aquí fueron recogidos en el apéndice del discurso.
Giambattista Vico nace en nápoles, en 1668, hijo de un pobre libre-

ro, recibe la educación de la época; la cual consistía en el estudio de lenguas
antiguas, de escolástica, de teología y de jurisprudencia. Pero le gustaban
demasiado las generalidades como para sentir afición por el ejercicio de la
abogacía. solo pleiteó una vez, para defender a su padre, ganó su caso y
renunció al estrado; tenía entonces dieciséis años. Poco después, la necesi-
dad le obligó a encargarse de la enseñanza del derecho a los sobrinos del
obispo de Ischia. Retirado durante nueve años en la tranquila soledad de
Vatolla, siguió libremente la ruta que le traza su genio, compartido entre la
poesía, la filosofía y la jurisprudencia. sus maestros fueron los jurisconsul-
tos romanos, el divino Platón, y ese Dante con quien él mismo tenía tanta
conexión por su carácter melancólico y ardiente. También vemos la pequeña
biblioteca del convento donde trabajó, y donde concibió, quizás, la primera
idea de la Ciencia nueva.

Cuando Vico regresó a Nápoles (es él mismo el que habla), se vio a sí
mismo como un extraño en su tierra natal. La filosofía no se estudiaba
ya sino en las Meditaciones de Descartes y en su Discurso del método,
donde se desaprueba el [VI] cultivo de la poesía, la historia y la elo-
cuencia. El platonismo que, durante el siglo XVI, los había felizmente

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)264

2. él propone el siguiente problema: ¿No podríamos animar todos los conocimientos divinos y humanos con un
mismo espíritu, de modo que las ciencias se diesen la mano, por así decirlo, y que una universidad hoy represente a un
Platón o un Aristóteles, con todos los conocimientos que tenemos más que los antiguos?

inspirado, que, por así decir, había luego resucitado la Grecia antigua
en Italia, fue relegado al polvo de los claustros. Para el derecho, se pre-
firió los comentaristas modernos antes que a los interpretes antiguos.
La poesía, corrompida por la afectación, había dejado de manar de los
torrentes de Dante, de los límpidos arroyos de Petrarca. Se cultivaba
bien poco la lengua latina. Las ciencias, las letras estaban languide-
ciendo igualmente.

es así como los pueblos, no más que los individuos, no abdican impu-
nemente de su originalidad. el genio italiano quiso seguir el impulso filosófi-
co de Francia y de Inglaterra, anulándose a sí mismo. un espíritu verdadera-
mente italiano no podía someterse a esta nueva invasión de Italia por los
extranjeros. mientras que todo el siglo volvía sus ojos ansiosos hacia el futu-
ro, y se precipitaba en los nuevos caminos que le abría la filosofía, Vico tuvo
el coraje de remontarse hacia esa antigüedad tan despreciada y de identificar-
se con ella. Paró a los comentaristas y críticos, y comenzó a estudiar a los ori-
ginales, como se había hecho durante el Renacimiento de las letras.

Fortalecido por estos profundos estudios, osa atacar el cartesianismo,
no solamente en su [VII] parte dogmática que conservó poco crédito, sino tam-
bién en su método que incluso sus mismos adversarios habían abrazado y por
el que reinaba sobre europa. Debemos ver en los discursos, donde él compa-
ra los métodos de enseñanza seguidos por los modernos con los de los anti-
guos,2 con qué sagacidad resalta los inconvenientes de los primeros. en nin-
guna parte se ha atacado con más fuerza y   moderación el abuso de la nueva
filosofía: el distanciamiento para con los estudios históricos, el desdén del
sentido común de la humanidad, la manía de reducir al arte lo que debe dejar-
se a la prudencia individual, la aplicación del método geométrico a las cosas
que menos conllevan una demostración rigurosa, etc. Pero al mismo tiempo,
este gran espíritu, lejos de clasificarse entre los ciegos detractores de la refor-
ma cartesiana, reconoce ampliamente sus beneficios: miró demasiado alto
para estar satisfecho con cualquier solución incompleta:

Le debemos mucho a Descartes, quien estableció el sentido individual
como regla general de la verdad, es decir, era [VIII] una esclavitud
demasiado degradante hacer que todo descansara en la autoridad. Le

Jules Michelet



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 265

3. Respuesta a un artículo del Diario Literario de Italia donde se critica el libro De antiquissima Italorum sapien-
tia ex originibus linguae latinae eruenda. 1711.
4. Esta obra es la única cuyas ideas Vico no trasladó a la Ciencia nueva. se encontrará traducida en esta
edición.

debemos mucho por haber querido someter el pensamiento al método;
el orden de los escolásticos no fue sino un caos. Pero querer que el jui-
cio del individuo se imponga como único, queriendo sujetar todo al
método geométrico, es caer en el exceso opuesto. Ahora es el momen-
to de tomar un término medio; seguir el juicio individual, pero con la
consideración debida a la autoridad: utilizar el método, pero un méto-
do diferente según la naturaleza de las cosas.3

el que asignó el doble criterium del sentido individual y el sentido común
estaba, por tanto, en un camino diferente. las obras que ha publicado desde
entonces ya no tienen un carácter polémico. son discursos públicos, opúscu-
los, donde él establece por separado las diversas opiniones que luego reuni-
ría en su gran sistema. uno de estos opúsculos se titula: Ensayo de un siste-
ma de jurisprudencia, en el cual el derecho civil de los Romanos sería expli-
cado por las revoluciones de su gobierno. en [IX] otro, trata de probar que la
sabiduría italiana de los tiempos más remotos puede descubrirse en las eti-
mologías latinas. es un tratado completo de metafísica, hallado en la histo-
ria de un idioma.4 no obstante, podemos hacer sobre estos primeros trabajos
de Vico una observación que muestra todo el camino que le quedaba todavía
por recorrer para llegar a la Ciencia nueva: es porque relaciona la sabiduría
de la jurisprudencia romana, y lo que descubre en el lenguaje de los antiguos
italianos, a un genio de juristas o filósofos, en lugar de explicarlo, como lo
hizo más tarde, por la sabiduría instintiva que Dios da a las naciones. Él toda-
vía cree que la civilización italiana, que la legislación romana, fue importa-
da a Italia, desde egipto o desde Grecia.

Hasta 1719 la unidad estuvo ausente en la investigación de Vico; sus
autores favoritos habían sido hasta entonces Platón, Tácito y bacon, y nin-
guno de ellos pudo dársela:

El segundo considera al hombre como es, el primero como debe ser;
Platón contempla lo honesto con sabiduría especulativa; Tácito obser-
va lo útil con [X] sabiduría práctica. Bacon combina estos dos caracte-
res (cogitare, videre). Pero Platón busca en la sabiduría vulgar de

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)266

5. Omnis divinae atque humanae eruditionis elementa tria, nosse, velle, posse; quorum principium unum mens; cujus ocu-
lus ratio; cui aeterni veri lumen praebet Deus … - Haec tria elementa, quae tam existere, et nostra ese, quàm nos vivere
certo scimus, unâ illâ re, de quâ omninò dubitare non possumus nimirùm cogitatione explicemus: quod quò faciliùs facia-
mus, hanc tractationem universam divido in partes tres: quarum primâ omnia scientiarum principia à Deo esse: in secundâ,
divinum lumen, sive aeternum verum pèr haec tria, quae proposuimos elementa omnes scientias permeare: easque omnes unâ
arctissimâ complexione colligatas alias in alias dirigere, et cunctas ad Deus ipsarum principium revocare: in tertiâ, quid-
quid usquàm de divinae ac humanane eruditionis principiis scriptum, dictumve sit, quod cum his principiis congruerit,
verum; quod dissenserit, falsum esse demonstremus. Atque adèo de divinarum atque humanarum rerum notitiâ haec agam
tria, de origine, de circulo, de constantiâ; et ostendam, origine, omnes a Dèo provenire; circulo, ad Deum redire omnes, cons-
tantiâ, omnes constare in Deo, omnesque eas ipsas praeter Deum tenebras esse et errores. [salvo la cursiva, así el ori-
ginal. N. del T.]

Homero un ornamento más que una base para su filosofía; Tácito dis-
persa la suya tras o después de los acontecimientos; Bacon en lo que
se refiere a las leyes no ignora los tiempos y lugares lo suficiente como
para alcanzar las más altas generalidades. Grocio tiene un mérito que
les falta; encierra en su sistema el derecho universal, la filosofía y la
teología, basándose tanto en la historia de los hechos, verdaderos o
fabulosos, como en la de las lenguas.

la lectura de Grocio fija sus ideas y determina la concepción de su
sistema. en un discurso pronunciado en 1719, trata el tema siguiente:

Los elementos de todo conocimiento divino y humano pueden redu-
cirse a tres, conocer, querer, poder. El único principio es la inteligen-
cia. El ojo de la mente, es decir, la razón, recibe de Dios la luz de la
verdad eterna. Toda ciencia viene de Dios, vuelve a Dios, está en
Dios.5

y se comprometió [XI] a probar la falsedad de todos los que se desvían de esta
doctrina. era, decían algunos, prometer más que Pico de la mirándola, cuan-
do mostró sus tesis de omni scibile. De hecho, Vico solo había podido mos-
trar en un discurso la parte filosófica de su sistema, y   se había visto obliga-
do a suprimir las pruebas, es decir, toda la parte filológica. Habiéndose colo-
cado así en la feliz necesidad de presentar todas sus ideas, pronto publicó dos
ensayos titulados: Unidad de principio del derecho universal, 1720;
Armonía de la ciencia del jurisconsulto (de constantia jurisprudentis), es
[XII] decir, acuerdo entre filosofía y filología, 1721. Poco después (1722)
publicó notas sobre estas dos obras, en las que aplicaba a Homero la nueva
crítica de la cual había expuesto los principios.

Jules Michelet



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 267

6. Vico mismo marcó muy bien los progresos de su método: «Lo que me desagrada en mis libros de
derecho universal (De juris uno principio, y De constantia jurisprudentis) es que parto de las ideas de Platón y
otros grandes filósofos, para descender al examen de las inteligencias limitadas y estúpidas de los pri-
meros hombres que fundaron la humanidad pagana, mientras que debería haber seguido un curso
completamente opuesto. de ahí los errores en los que he caído en ciertas materias... En la primera edi-
ción de la Ciencia nueva, equivoqué, si no las materias, al menos el orden que seguía. Trataba de los prin-
cipios de las ideas, separándolos de los principios de las lenguas, que están naturalmente unidos entre
ellos. hablé del método propio de la Ciencia nueva, separándolo de los principios de las ideas y de los
principios de las lenguas.» Adiciones a un prefacio de la Ciencia nueva, publicado junto a otras obras inéditas de Vico,
por M. Antonio Giordano, 1818. Añadamos a esta crítica, que, en la primera edición, concibe para la
humanidad la esperanza de una perfección estable. Esta idea, que tantos otros filósofos tuvieron que
reproducir, no aparece más en las ediciones siguientes.

sin embargo, estos opúsculos diversos no formaron un único cuerpo
de doctrina; él emprendió la tarea de fusionarlos en una sola obra que apare-
ció en 1725 bajo el título Principios de una Ciencia nueva, en torno a la natu-
raleza común de las naciones, por medio de los cuales se descubren nuevos
principios del derecho natural de gentes. esta primera edición de la Ciencia
nueva es también la última palabra del autor, si consideramos el fondo de las
ideas. Pero cambió por completo la forma en las otras ediciones publicadas
durante su vida. en la primera, todavía sigue un camino analítico.6 [XIII]

esta es infinitamente superior en claridad. no obstante, es en las edi-
ciones de 1730 y 1744 donde, siempre preferentemente, hay que buscar el
genio de Vico. allí comienza con axiomas, deduce de ellos todas las ideas
particulares y trata de seguir un método geométrico que el tema no siempre
permite. a pesar de la oscuridad resultante, a pesar del uso continuo de ter-
minología extraña que el autor a menudo pasa por alto, hay en todo el siste-
ma presentado de esta manera una grandeza imponente y una poesía sombría
que hace pensar en Dante. nosotros hemos traducido, abreviándola, la edi-
ción de 1744; pero, en la exposición del sistema que se va a leer, a menudo
nos acercábamos al método que había seguido el autor en la primera y que
nos parecía más adecuado para un público francés. [XIV]

En esta variedad infinita de acciones y de pensamientos, de costum-
bres y de lenguas que nos presenta la historia del hombre, encontramos a
menudo las mismas trazas, los mismos caracteres. Las naciones más alejadas
en el tiempo y en el espacio siguen en sus revoluciones políticas, y en la de
sus lenguas, una marcha singularmente análoga. Distinguir los fenómenos
regulares de los ocasionales, y determinar las leyes generales que rigen a los
primeros; trazar la historia universal, eterna, que se da bajo la forma de histo-
rias particulares, describir el círculo ideal en el que gira el mundo real, he aquí

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



el objetivo de la nueva ciencia. Ella es, a la vez, tanto la filosofía como la his-
toria de la humanidad. Ella extrae su unidad de la religión, principio produc-
tor y conservador de la sociedad. Hasta ahora solo se ha hablado de teología
natural, la nueva ciencia es una teología social, una demostración histórica de
la Providencia, una historia de los decretos por los cuales, sin que los hom-
bres lo supieran, a menudo a pesar de ellos mismos, ella gobernó la gran
sociedad de la humanidad. ¿Quién no sentirá un placer divino en este cuerpo
mortal, cuando contemplemos un mundo de naciones, tan variadas en carac-
teres, tiempos y lugares, en la uniformidad de las ideas divinas? [XV]

las otras ciencias se encargan de dirigir al hombre y perfeccionarlo;
pero ninguna tiene todavía por objeto el conocimiento de los principios de la
civilización de la que todas surgieron. la ciencia que nos revelaría estos prin-
cipios incluso nos permitiría medir el transcurso que recorren los pueblos en
su progreso y decadencia, para calcular las edades de la vida de las naciones.
entonces se conocerían los medios por los cuales una sociedad puede elevar-
se o descender al más alto grado de civilización de los cuales es susceptible,
entonces estarían acordes la teoría y la práctica, los eruditos y los sabios, los
filósofos y los legisladores, la sabiduría de la reflexión con la sabiduría instin-
tiva; y uno no se apartaría de los principios de esta ciencia de la humanización,
excepto renunciando al carácter de hombre y separándose de la humanidad. la
nueva ciencia se basa en dos fuentes: la filosofía y la filología. la filosofía
contempla la verdad; la filología observa lo real; es la ciencia de los hechos y
de las lenguas. la filosofía debe apoyar sus teorías en la certeza de los hechos,
la filología toma prestada de la filosofía sus teorías para elevar los hechos al
carácter de verdades universales eternas. ¿Qué filosofía será fructífera?: la que
[XVI] levantará y guiará al hombre caído y siempre débil, sin arrancarlo de su
naturaleza, sin abandonarlo a su corrupción. excluimos así de la escuela de la
nueva ciencia a los estoicos, que quieren la muerte de los sentidos, a los epi-
cúreos, que hacen de los sentidos la regla del hombre, aquellos que se encade-
nan al destino, aquellos que se abandonan al azar; los unos y los otros niegan
la Providencia. estas dos doctrinas aíslan al hombre, y deberían ser llamadas
filosofías solitarias. Por el contrario, admitimos en nuestra escuela a los filó-
sofos políticos, y sobre todo a los platónicos, porque ellos están de acuerdo con
todos los legisladores sobre nuestros tres principios fundamentales: existencia
de una Providencia divina, necesidad de moderar las pasiones y hacer las vir-
tudes humanas, e inmortalidad del alma. estas tres verdades filosóficas respon-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)268

Jules Michelet



den a otros tantos hechos históricos: institución universal de las religiones, de los
matrimonios, y de los enterramientos. Todas las naciones han atribuido a estas
tres cosas un carácter de santidad, las han llamado humanitatis commercia
(Tácito), y con una expresión más sublime todavía, foedera generis humani.

la filología, ciencia de lo real, ciencia de los hechos históricos y de
las lenguas, proporcionará los materiales a la ciencia de la verdad, a la filo-
sofía. Pero lo real, obra de la libertad del individuo [XVII] no está seguro de
su naturaleza. ¿Cuál será el criterium, por medio del cual descubriremos en
su movilidad el carácter inmutable de la verdad?: el sentido común, es decir,
el juicio precipitado de una clase de hombres, de un pueblo, de la humani-
dad; el acuerdo general del sentido común de los pueblos constituye la sabi-
duría del género humano. el sentido común, la sabiduría vulgar, es la regla
que Dios ha dado al mundo social.

esta sabiduría es una, bajo la doble forma de acciones y lenguajes,
por variadas que sean las influencias de procedencia local, y su unidad les
imprime un carácter análogo a las poblaciones más aisladas. este carácter es,
sobre todo, sensible en lo que respecta al derecho natural. Interrogados los
pueblos sobre las ideas que tienen de las relaciones sociales, se verá que
todos ellos entienden lo mismo bajo diversas expresiones; se ve en los pro-
verbios que son las máximas de la sabiduría vulgar. no trataremos de expli-
car esta uniformidad del derecho natural suponiendo que un pueblo se lo ha
transmitido a todos los demás. en todas partes es autóctono nativo, por todas
partes ha sido fundado por la Providencia en las costumbres de las naciones.

en esta identidad del pensamiento humano, reconocida en las accio-
nes y en las lenguas, resuena el gran problema de la sociabilidad del hombre,
que [XVIII] tanto avergonzó a los filósofos; y si no encontráramos el nudo
desatado, podríamos cortarlo con una palabra: Nada permanece mucho tiem-
po fuera de su estado natural; el hombre es sociable ya que permanece en
sociedad.

en el desarrollo de la sociedad humana, en la marcha de la civiliza-
ción, se pueden distinguir tres edades, tres periodos, edad divina (de los dio-
ses) o teocrática, edad heroica, edad humana o civilizada. a esta división
corresponden, tiempos oscuros, fabulosos, históricos. es sobre todo en la
historia de las lenguas donde la exactitud de esta clasificación se manifiesta.
estas de las que hablamos han tenido que ser precedidas por una lengua
metafórica y poética y esta a su vez por una lengua jeroglífica o sagrada.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 269

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



nos ocuparemos fundamentalmente de los dos primeros períodos. las
causas de esta civilización, de la que estamos tan orgullosos, deben ser buscadas
en las edades que hemos denominados bárbaras, y que sería mejor llamar reli-
giosas y poéticas; toda la sabiduría del género humano ya estaba ahí en sus pri-
meras etapas y en su germen. ¡Pero cuando intentamos remontarnos a tiempos
tan lejanos, esas dificultades nos detienen! la mayoría de los monumentos han
perecido, e incluso los que nos quedan han sido alterados, desnaturalizados por
los prejuicios de las edades siguientes. eso no [XIX] puede explicar los orígenes
de la sociedad y no se resignó a ignorarlos, imaginándonos la antigua barbarie
según la civilización moderna. las vanidades nacionales fueron sostenidas por
la vanidad de los sabios que pusieron su gloria en hacer retroceder el origen de
sus ciencias favoritas. Golpeados por el feliz instinto que guio a los primeros
hombres, exageramos sus luces y les hicimos honor con un gesto que se parecía
al de Dios. Pero nosotros, persuadidos de que en toda cosa los comienzos son
simples y toscos, miraremos a los Zoroastros, a los Hermes y a los orfeos menos
como a los autores que como los productos y resultados de la civilización anti-
gua, y relacionaremos el origen de la sociedad pagana con el sentido común que
unió a los hombres todavía estúpidos de las primeras edades.

los fundadores de la sociedad son para nosotros estos cíclopes de los
que habla Homero, estos gigantes por los cuales empieza tanto la historia
profana como la historia sagrada. Después del diluvio, los primeros hombres,
excepto los patriarcas ancestrales del pueblo de Dios, tuvieron que volver a
la vida salvaje, y por efecto de la educación más dura se recuperó el tamaño
gigantesco de los hombres antediluvianos. (Nudi ac sordidi in hos artus, in
haec corpora, quae miramur excrescunt. Tácito, Germ.) [XX]

ellos se dispersaron por los vastos bosques que cubrían la tierra, total-
mente entregados a las necesidades físicas, sin ley, sin Dios. en vano, la natu-
raleza los rodeó de maravillas, cuanto más regulares eran los fenómenos, y, en
consecuencia, dignos de admiración, mas la costumbre los volvía indiferentes.
¿Quién podría decir cómo surgiría el pensamiento humano? Pero se escucha el
trueno, se notan sus terribles efectos, los gigantes asustados reconocen por pri-
mera vez un poder superior, y lo llaman Júpiter; así, en las tradiciones de todos
los pueblos Júpiter derrota a los gigantes. es el origen de la idolatría, hija de
la credulidad y no de la impostura, como tanto se ha repetido.

la idolatría era necesaria para el mundo, desde un punto de vista
social: ¿qué otro poder que el de una religión llena de terrores hubiera

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)270

Jules Michelet



domesticado el estúpido orgullo de la fuerza, que hasta entonces aislaba a los
individuos?; desde el punto de vista religioso: ¿no era necesario que el hom-
bre pasara por esta religión de los sentidos, para llegar a la de la razón, y de
esta a la religión de la fe?

¿Pero, cómo explicar este primer paso del espíritu humano, este pasa-
je crítico de la brutalidad a la humanidad? ¿Cómo, en un estado de civiliza-
ción tan avanzado como el nuestro, cuando los espíritus han adquirido por el
uso del lenguaje, de [XXI] la escritura y del cálculo, un invencible hábito de
abstracción, devolvernos a la imaginación de sus primeros hombres, comple-
tamente sumergidos en los sentidos, y como si estuviéramos enterrados en la
materia? afortunadamente, nos queda sobre la niñez de la especie y sus pri-
meros desarrollos el más cierto, el más ingenuo de todos los testimonios: este
es el de la propia infancia del individuo. el niño lo admira todo porque él lo
ignora todo. lleno de memoria, imitador en el más alto grado, su imagina-
ción es poderosa en proporción a su incapacidad de abstraer. Todo lo juzga
por sí mismo y asume la voluntad dondequiera que ve movimiento.

Tales fueron los primeros hombres. Hicieron de toda la naturaleza un
vasto cuerpo animado, apasionado como ellos. ellos hablaban, a menudo, por
signos; pensaron que los relámpagos y los rayos eran signos de este ser terrible.
nuevas observaciones multiplicaron los signos de Júpiter, y su reunión compu-
so un lenguaje misterioso, mediante el cual se dignó hacer conocer a los hom-
bres sus deseos. la inteligencia de este lenguaje se convierte en ciencia, bajo
los nombres de adivinación, teología mística, mitología, inspiración poética.

Poco a poco todos los fenómenos de la naturaleza, todas las relacio-
nes entre la naturaleza y el hombre, o de los hombres entre sí, se convirtie-
ron en otras tantas divinidades. [XXII] Dar vida a seres inanimados, prestar
cuerpo a cosas inmateriales, componer seres que no existen por completo en
ninguna realidad, esta es la triple creación del mundo fantástico de la idola-
tría. Dios, en su pura inteligencia, crea los seres porque los conoce; los pri-
meros hombres, poderosos en su ignorancia, crearon a su manera por la fuer-
za de una imaginación, si se me permite decirlo, totalmente material. Poeta
quiere decir creador; eran, por tanto, poetas, y tal era la sublimidad de sus
concepciones que ellos mismos se aterrorizaron y cayeron temblando ante su
obra. (Fingunt simul creduntque. Tácito).

es por esta poesía divina que crea y explica el mundo invisible por lo
que se inventó el nombre de sabiduría, luego reivindicado por la filosofía.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 271

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)272

en efecto, la poesía era ya, para los primeros tiempos, una filosofía sin abs-
tracción, toda imaginación y sentimiento. lo que los filósofos entendieron
posteriormente, los poetas lo habían sentido; y si, como dice la escuela, nada
hay en la razón que no haya estado en los sentidos, los poetas fueron los sen-
tidos del género humano, los filósofos fueron su razón.7 [XXIII]

los signos a través de los cuales los hombres comenzaron a expresar
sus pensamientos fueron los objetos mismos que ellos habían divinizado. Para
decir el mar, lo señalaron con las manos; después dijeron Neptuno. esta es la
lengua de los dioses de la que habla Homero. los nombres de los treinta mil
dioses latinos recogidos por Varrón y los de los griegos no menos numerosos,
formaban el vocabulario divino de estos dos pueblos. originariamente la len-
gua divina no podía hablarse sino por acciones, y casi todas las acciones fue-
ron consagradas, la vida no era, por así decir, sino una serie de actos silencio-
sos de religión. De ahí quedaron en la jurisprudencia romana los acta legitima,
esa pantomima que acompañaba todas las transacciones civiles. los jeroglífi-
cos fueron la escritura propia de esta lengua imperfecta, lejos de haber sido
inventados por los filósofos para ocultar los misterios de una sabiduría profun-
da. Todas las naciones bárbaras fueron forzadas a comenzar así, a la espera de
que formasen un sistema mejor de lenguaje y escritura. esta lengua muda con-
venía a una edad donde dominaban las religiones, y estas quieren ser respeta-
das más que razonadas.

en la edad heroica, la lengua divina subsistía todavía, la lengua huma-
na o articulada comenzaba; pero esta época tuvo una aún más propia, hablo de
emblemas, de divisas, [XXIV] un nuevo género de signos que no tiene sino una
relación indirecta con el pensamiento. es este lenguaje el que hablan las armas
de los héroes, aunque seguía siendo el de la disciplina militar. Transportado a
un lenguaje articulado, debe haber dado lugar a comparaciones, metáforas, etc.
en general, la metáfora  constituye el fondo de las lenguas.

el primer principio que nos debe guiar en la búsqueda de las etimo-
logías es que la marcha de las ideas corresponde a la de las cosas. los gra-
dos de la civilización pueden ser también indicados: Bosques, chozas, pue-
blos, ciudades o sociedades de ciudadanos, academias o sociedades de
sabios; los hombres habitan primero las montañas, luego las llanuras, y por

Jules Michelet

7. Filosofía es una poesía sofística. Montaigne; III v. p. 216, edic. Lefebvre.



último las costas. las ideas y el desarrollo del lenguaje deben haber seguido
este orden. este principio etimológico es suficiente para las lenguas nativas,
para aquellas de los países bárbaros que permanecen impenetrables a los
extranjeros, hasta que sean abiertos por la guerra o el comercio. muestra
cuán equivocados han estado los filólogos al establecer que el significado de
las lenguas es arbitrario. su origen era natural; su significación debía estar
fundada en la naturaleza. esto se puede observar en el latín, lengua más
heroica, menos refinada que el griego; todas las palabras están extraídas de
figuras de objetos rústicos y salvajes. [XXV]

la lengua heroica utilizaba nombres propios o de pueblos como
nombres comunes. los antiguos romanos llamaban Tarentino al hombre per-
fumado. Todos los pueblos de la antigüedad dijeron Hércules por héroe. esta
creación de personajes ideales, que parecería el esfuerzo de un arte ingenio-
so, fue una necesidad para el espíritu humano. Véase al niño: los nombres de
las primeras personas, de las primeras cosas que vio, se los da a todas aque-
llas en las que halla alguna analogía. asimismo, los primeros hombres, inca-
paces de formarse la idea abstracta del poeta, del héroe, nombraron a todos
los héroes con el nombre del primer héroe, a todos los poetas, etc. Por efec-
to de nuestro amor instintivo por la uniformidad, añadieron a estas primeras
ideas ficciones singularmente en armonía con las realidades, y poco a poco
los nombres de héroe, de poeta, que al principio designaban a tal individuo,
incluyeron todos los caracteres de perfección que podían caber en el tipo
ideal del heroísmo, de la poesía. la verdad poética, resultado de esta doble
operación, fue más verdadera que la verdad real; ¿qué héroe de la historia
reflejará el carácter heroico tan bien como el aquiles de la Ilíada? 

esta tendencia de los hombres a colocar tipos ideales bajo nombres
propios ha colmado de dificultades y de contradicciones aparentes los inicios
[XXVI] de la historia. estos tipos han sido tomados como individuos. así,
todos los descubrimientos de los antiguos egipcios pertenecen a un Hermes;
la primera constitución de Roma, incluso en esa parte moral que parece pro-
ducto de las costumbres, nace completamente armada de la cabeza de
Rómulo; todas las hazañas, todos los trabajos de la Grecia heroica compo-
nen la vida de Hércules; Homero, finalmente, aparece sólo en el tránsito de
los tiempos heroicos a los de la historia, como el representante de toda una
civilización. Por un privilegio admirable, estos hombres prodigiosos no son
lentamente engendrados por el tiempo y las circunstancias; nacen de sí mis-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 273

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



mos, y parecen crear su siglo y su patria. ¿Cómo sorprenderse de que la anti-
güedad los haya convertido en dioses? 

si se consideran los nombres de Hermes, Rómulo, Hércules y Homero
como expresiones de tal carácter nacional en dicha época como designando
los tipos del espíritu inventivo entre los egipcios, de la sociedad romana en su
origen, del heroísmo griego, de la poesía popular de las primeras edades en la
misma nación, las dificultades desaparecen y las contradicciones se explican;
una inmensa claridad luce en la tenebrosa antigüedad. 

Tomemos a Homero, y veamos cómo todo [XXVII] lo inverosímil de su
vida y carácter se convierte, por esta interpretación, en conveniencias, en
necesidades. ¿Por qué todos los pueblos griegos se han disputado su naci-
miento y lo reclaman como su ciudadano? Porque cada tribu encontró en él su
propio carácter, porque Grecia se reconocía en él, porque ella misma era
Homero. — ¿Por qué opiniones tan diversas sobre la época en que vivió?
Porque vivió, en efecto, durante los cinco siglos que siguieron a la guerra de
Troya en la boca y la memoria de los hombres. — Joven, compuso la Ilíada...
Grecia, joven entonces, toda ella ardiente de pasiones sublimes, violenta pero
generosa, hizo de aquiles su héroe, el héroe de la fuerza. En su vejez compu-
so la Odisea... la Grecia más madura, concibió mucho después el personaje
de ulises, el héroe de la sabiduría. — Homero fue pobre y ciego... en la per-
sona de los rapsodas, que recogían las canciones populares y las iban repitien-
do de ciudad en ciudad, a veces en las plazas públicas, a veces en las festivi-
dades de los dioses. entonces, como ahora, los ciegos tenían a menudo que
llevar esta vida mendicante y vagabunda; además, la superioridad de su
memoria los hacía más capaces de retener tantos miles de versos. 

Homero no siendo ya un hombre, sino designando [XXVIII] el conjun-
to de los cantos improvisados por todo el pueblo y recogidos por los rapso-
das, se halla justificado ante todos los reproches que se le han hecho, ante la
bajeza de sus imágenes, y las licencias, y la mezcla de dialectos. ¿Quién
podría aún sorprenderse de que haya elevado a los hombres a la altura de la
grandeza de los dioses, y rebajado a los dioses a las debilidades humanas?
¿acaso el vulgo no hace a los dioses a su propia imagen? 

el genio de Homero se explica, así, sin dificultad; el incomparable
poder de invención que admiramos en sus personajes, la salvaje originalidad
de sus comparaciones, la vivacidad de sus cuadros de muerte y batallas, su
sublime patetismo, todo esto no es el genio de un hombre, es el de la época

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)274

Jules Michelet



heroica. ¿Qué fuerza de juventud no tienen entonces la imaginación, la
memoria y las pasiones que inspiran la poesía? 

los tres principales títulos de Homero se encuentran ya en adelante
mejor motivados: es efectivamente el fundador de la civilización en Grecia,
el padre de los poetas, la fuente de todas las filosofías griegas. el último títu-
lo merece una explicación: los filósofos no extrajeron sus sistemas de
Homero, aunque trataron de conferirle cierta autoridad a sus fábulas, sino
que realmente encontraron allí una ocasión para investigar, y una facilidad
adicional para exponer y popularizar sus doctrinas. [XXIX]

sin embargo, podemos insistir: suponiendo que un pueblo entero
haya sido poeta, ¿cómo pudo inventar los artificios del estilo, estos episo-
dios, estos giros felices, este número poético? ¿y cómo podría no haberlos
inventado? los giros no pudieron proceder más que de la dificultad de expre-
sarse; los episodios, de la incapacidad de distinguir y descartar las cosas que
no alcanzan su fin. 

en cuanto al número musical y poético, es connatural al hombre; los
tartamudos intentan hablar cantando; en la pasión la voz se altera y se acer-
ca al canto. en todas partes los versos precedieron a la prosa. 

Pasar de la poesía a la prosa era abstraer y generalizar: ya que el len-
guaje de la primera es todo concreto, todo particular. la poesía misma, aun-
que entonces abandonó el uso vulgar, recibió también las expresiones gene-
rales; sustituyó los nombres propios, que en la indigencia de las lenguas le
habían servido para designar a los personajes, por nombres imaginarios, y
concibió personajes puramente ideales; este fue el comienzo de su tercera
edad, la edad humana de la poesía. 

Descubriendo el origen de la religión, la poesía y las lenguas, cono-
cemos el origen de la sociedad pagana. los poemas de Homero [XXX] son su
principal monumento. Incluyamos la historia de los primeros siglos de
Roma, que nos presenta el mejor comentario sobre la historia fabulosa de los
griegos; en efecto, habiendo sido fundada Roma cuando las lenguas vulga-
res del lazio habían hecho grandes progresos, el joven heroísmo romano, en
medio de tantos pueblos ya maduros, se expresó en lengua vulgar, mientras
que el de los griegos se había expresado en lengua heroica.

el comienzo de la religión fue el de la sociedad. los gigantes, asus-
tados por el rayo que les revela un poder superior, se refugian en las caver-
nas. esa edad bestial termina con su vagabundeo; de modo que se aseguran

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 275

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



un asilo regular, retienen allí a una compañera por la fuerza, y la familia ha
comenzado. los primeros padres de familia son los primeros sacerdotes; y
como la religión aún conforma toda la sabiduría, los primeros sabios; amos
absolutos de sus familias, son también los primeros reyes; de ahí el nombre
de patriarcas (padres y príncipes). en una barbarie tal, su yugo solo puede
ser duro y cruel; el Polifemo de Homero es, a los ojos de Platón, la imagen
de los primeros padres de familia. es necesario que sea así para que los hom-
bres domados por el gobierno de la familia se hallen preparados para obede-
cer las leyes del [XXXI] gobierno civil que ha de sucederle. Pero estos reyes
absolutos de la familia están a su vez sometidos a los poderes divinos, cuyas
órdenes interpretan a sus esposas e hijos; y como no hay acción alguna que
no esté sometida a un Dios, el gobierno es efectivamente teocrático. 

He ahí la edad de oro, tan celebrada por los poetas, la edad en la que
los dioses reinan sobre la tierra. Toda la virtud de esta edad es una superstición
bárbara que, sin embargo, sirve para contener a los hombres a pesar de su bru-
talidad y su feroz orgullo. Cualquiera que sea el horror que nos inspiren estas
sangrientas religiones, no olvidemos que bajo su influencia se han formado las
sociedades más ilustres del mundo; el ateísmo no ha fundado nada. 

Pronto la familia no se compondría únicamente por individuos ligados
por la sangre. Los desgraciados que permanecieron en la promiscuidad de los
bienes y las mujeres, y en las disputas que esta producía, queriendo escapar
de los insultos de los violentos recurrieron a los altares de los fuertes, situa-
dos en las alturas. Estos altares fueron los primeros asilos, vetus urbes con-
dentium consilium, dice Tito Livio. Los fuertes mataban a los violentos y pro-
tegían a los refugiados. Descendientes de Júpiter, es decir, nacidos de sus aus-
picios, eran héroes por nacimiento y virtud. Así se formó la figura [XXXII]

ideal del Hércules antiguo; los héroes eran heráclidas, hijos de Hércules, del
mismo modo que los sabios eran llamados hijos de la sabiduría, etc. 

los recién llegados, conducidos en la sociedad por el interés, no por
la religión, no compartieron las prerrogativas de los héroes, especialmente la
del matrimonio solemne. Fueron recibidos con la condición de servir a sus
defensores como esclavos; pero, cuando llegaron a ser numerosos, se indig-
naron ante su humillación y exigieron una parte de las tierras que cultivaban.
allí donde los héroes fueron vencidos, les cedieron unas tierras que debían
permanecer siempre bajo su control; esta fue la primera ley agraria, y el ori-
gen de las clientelas y los feudos. 

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)276

Jules Michelet



así se organizó la ciudad: los padres de familia formaban una clase
de nobles, de patricios, conservando el triple carácter de reyes de su casa,
sacerdotes y sabios, es decir, depositarios de los auspicios. los refugiados
formaron una clase de plebeyos, acompañantes, clientes, vasallos, sin otro
derecho que el disfrute de las tierras que poseían de los nobles.

las ciudades heroicas fueron todas gobernadas aristocráticamente;
[XXXIII] los reyes de las familias sometían su imperio doméstico al de su orden.
los principales hombres del orden heroico fueron llamados reyes de la ciudad,
y administraron los asuntos comunes que concernían a la guerra y la religión. 

estas pequeñas sociedades eran esencialmente guerreras (πόλις,
πόλεμος). Extranjero (hostis), en su lengua, era sinónimo de enemigo. los
héroes se honraban con el nombre de bandoleros (véase Tucídides), y de
hecho ejercían el bandolerismo o la piratería. en el interior, las ciudades
heroicas no eran más tranquilas. los antiguos nobles, dice aristóteles
(Política), juraban una enemistad eterna a los plebeyos. la historia romana
nos lo confirma: los plebeyos combatían por el interés de los nobles, a su
propia costa, y éstos los arruinaban por la usura, los encerraban en sus cala-
bozos particulares, los destrozaban a latigazos. Pero el amor al honor, que
mantiene en las repúblicas aristocráticas esta violenta rivalidad de órdenes,
provoca en compensación por la guerra una generosa emulación. los nobles,
que poseen todos los privilegios de su orden, se dedican a la salvación de la
patria. los plebeyos, mediante hazañas notables, tratan de mostrarse dignos
de compartir los privilegios de los nobles. estas querellas, que tienden a esta-
blecer la igualdad, son el medio más poderoso para ampliar las repúblicas. 

Para completar este cuadro de las edades divina y [XXXIV] heroica,
acercaremos la historia del derecho civil a la del derecho político. en la pri-
mera, volvemos a encontrar todas las vicisitudes de la segunda. si los gobier-
nos son el resultado de las costumbres, la jurisprudencia varía según la forma
de gobierno. es lo que no han visto ni los historiadores ni los jurisconsultos;
ellos nos explican las leyes, nos recuerdan su institución sin señalar sus rela-
ciones con las revoluciones políticas; así nos presentan los hechos aislados
de sus causas. Preguntadles por qué la antigua jurisprudencia de los romanos
estaba rodeada de tantas solemnidades, de tantos misterios; no saben hacer
otra cosa más que denunciar la impostura de los patricios. 

en la primera edad, el derecho y la razón es lo ordenado desde arri-
ba, lo que los dioses han revelado mediante los auspicios, los oráculos y

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 277

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



otros signos materiales. el derecho está fundado en una autoridad divina.
Reclamar la menor explicación sería una blasfemia. admiremos la
Providencia que permitió que, en una época en que los hombres eran incapa-
ces de discernir el derecho, la verdadera razón, encontrasen en su error un
principio de orden y de conducta. la jurisprudencia, la ciencia de este dere-
cho divino, solo podía ser el conocimiento de los ritos religiosos; toda la jus-
ticia descansaba en la observancia de ciertas prácticas, de ciertas ceremonias.
De ahí el respeto supersticioso de los romanos [XXXV] por los acta legitima;
entre ellos, las nupcias y el testamento resultaban justa, cuando se habían
realizado las ceremonias requeridas. 

el primer tribunal fue el de los dioses; es a ellos a los que apelaban quie-
nes habían sufrido cualquier agravio; es a ellos a quienes se invocaba como tes-
tigos y jueces. Cuando los juicios de la religión se regularizaron, los culpables
fueron señalados, anatematizados; sobre esta sentencia debían ser condenados
a muerte. Tal sentencia se dictaba tanto contra un pueblo como contra un indi-
viduo; las guerras (pura et pia bella) eran juicios de Dios. Tenían todas un
carácter religioso: los heraldos que las declaraban, condenaban a los enemigos
y llamaban a sus dioses fuera de sus muros; los vencidos eran considerados sin
dioses; los reyes, arrastrados tras el carro de los triunfadores romanos, eran ofre-
cidos en el Capitolio a Júpiter Feretrio, y tras ello sacrificados. 

los duelos continuaron siendo una especie de juicio de los dioses.
Las antiguas repúblicas, dice aristóteles en su Política, no tenían leyes judi-
ciales para castigar los crímenes y reprimir la violencia. el duelo ofrecía
solo un medio para evitar que las guerras individuales se eternizaran. los
hombres, al no poder distinguir la causa realmente justa, creían justa aquella
que [XXXVI] los dioses favorecían. el derecho heroico fue el de la fuerza.

la violencia de los héroes solo conocía un freno: el respeto a la pala-
bra. una vez pronunciada, la palabra era para ellos santa como la religión,
inmutable como el pasado (fas, fatum, de fari). a los actos religiosos, que
constituían toda la justicia de la edad divina, y que podíamos denominar fór-
mulas de acción, les sucedieron las fórmulas habladas. estas segundas here-
daron el respeto que se tenía a las primeras, y la superstición de estas fórmu-
las fue inflexible, despiadada: uti lingua nuncupassit, ita jus esto (Doce
Tablas). agamenón dijo que inmolaría a su hija; es necesario que la inmole.
no gritemos como lucrecio, Tantum religio potuit suadere malorum!... esta
horrible fidelidad a la palabra dada era necesaria en esos tiempos de violen-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)278

Jules Michelet



cia; la debilidad sometida a la fuerza debía temer menos sus caprichos. la
equidad de esta época no es, pues, la equidad natural, sino la equidad civil;
es respecto a la jurisprudencia lo que la razón de Estado a la política: un
principio de utilidad, de conservación para la sociedad. 

la sabiduría consiste, pues, en el uso hábil de las palabras, en la apli-
cación precisa, en la adecuación del lenguaje a un propósito de interés. esta
es la sabiduría de ulises; la de los [XXXVII] antiguos jurisconsultos romanos
con su famoso cavere. Responder de acuerdo con el derecho no era, para
ellos, otra cosa que asegurarse frente a los consultores, y prepararlos para
describir el caso disputado ante los tribunales, de modo que las fórmulas de
acción se relacionaran con él punto por punto, y que el pretor no pudiera
negarse a aplicarlas. Imitadas de las fórmulas religiosas, las fórmulas legales
de la edad heroica estaban envueltas en los mismos misterios: el secreto, la
adhesión a lo establecido son el alma de las repúblicas aristocráticas. 

las fórmulas religiosas, estando plenamente en acción, no tenían nada
de general; las fórmulas legales, en sus inicios, no se refieren más que a un
hecho, a un individuo; son simples ejemplos mediante los cuales posteriormen-
te se juzgan los hechos análogos. la ley, aún totalmente particular, no tiene para
sí más que la autoridad (dura est, sed scripta est); aún no está fundada sobre un
principio, sobre la verdad. Hasta entonces, no existe más que el derecho civil;
con la edad humana comienza el derecho natural, el derecho de la humanidad
razonable. la justicia de esta última edad considera el valor de los hechos y de
las personas; una justicia ciega sería falsamente imparcial; su aparente igualdad
sería, de hecho, desigualdad. las excepciones, los privilegios, son a menudo
demandados por la equidad natural, así los [XXXVIII] gobiernos humanos saben
cómo plegar la ley al interés de la propia igualdad. 

a medida que las democracias y las monarquías reemplazan a las
aristocracias heroicas, la importancia de la ley civil domina cada vez más la
de la ley política. en estas últimas, todos los intereses privados de los ciuda-
danos estaban encerrados en los intereses públicos; bajo los gobiernos huma-
nos, y sobre todo bajo las monarquías, los intereses públicos no ocupan los
espíritus más que en relación con los intereses privados; además, a medida
que las costumbres se suavizan, las afecciones particulares adquieren aún
más fuerza, y reemplazan al patriotismo.

bajo los gobiernos humanos, la igualdad que la naturaleza ha estable-
cido entre los hombres al darles inteligencia, carácter esencial de la humani-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 279

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



dad, está consagrada en la igualdad civil y política. los ciudadanos son
desde entonces iguales, en primer lugar como soberanos de la ciudad y pos-
teriormente como súbditos de un monarca que, distinguido entre todos, les
dicta las mismas leyes.

en las repúblicas populares bien ordenadas, la única desigualdad que
subsiste está determinada por el censo. Dios quiere que así sea para dar venta-
ja al ahorro sobre la prodigalidad, a la industria y la previsión sobre la indolen-
cia y la pereza. el pueblo en [XXIX] general desea la justicia; de modo que cuan-
do entra en el gobierno, hace leyes justas, es decir, generalmente buenas.

Pero poco a poco, los estados populares se corrompen. los ricos ya
no consideran su fortuna como un medio de superioridad legal, sino como un
medio de tiranía; el pueblo, que bajo los gobiernos heroicos únicamente exi-
gía igualdad, ahora quiere a su vez dominar; no faltan líderes ambiciosos que
les presenten leyes populares, leyes que tienden a enriquecer a los pobres.
las disputas ya no son legales; se deciden por la fuerza. De ahí las guerras
civiles en el interior, las guerras injustas en el exterior. los poderes se alzan
en el desorden; y la anarquía, la peor de las tiranías, obliga al pueblo a refu-
giarse en la dominación de uno solo. así, la necesidad de orden y seguridad
funda las monarquías. He aquí la ley real (para hablar como los jurisconsul-
tos) por la que Tácito legitima la monarquía romana bajo augusto: Qui cunc-
ta discordiis fessa sub imperium unius accepit. 

Fundadas sobre la protección de los débiles, las monarquías deben
ser gobernadas de una manera popular. el príncipe establece la igualdad, al
menos en la obediencia; humilla a los grandes, y su menoscabo es ya una
libertad para los pequeños. [XL] Revestido de un poder sin límites, no consul-
ta la ley, sino la equidad natural. así, la monarquía es el gobierno más acor-
de con la naturaleza, en los tiempos de la civilización más avanzada. 

los monarcas se glorifican con el título de clementes, y hacen que las
penas sean menos severas; disminuyen ese terrible poder paternal de las pri-
meras edades. la benevolencia de la ley desciende hasta los esclavos; inclu-
so los enemigos son mejor tratados, los vencidos conservan derechos. el
derecho de ciudadanía, en relación al cual las repúblicas eran tan avaras, se
prodiga; y el piadoso antonino desea, en palabras de alejandro, que el
mundo sea una sola ciudad. 

He aquí toda la vida política y civil de las naciones, mientras conser-
van su independencia. Pasan sucesivamente por tres formas de gobierno. la

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)280

Jules Michelet



legislación divina funda la monarquía doméstica, y comienza la humanidad;
la legislación heroica o aristocrática forma la ciudad, y limita los abusos de
la fuerza; la legislación popular consagra la igualdad natural en la sociedad;
la monarquía, finalmente, debe detener la anarquía, y la corrupción pública
que la ha producido. 

Cuando este remedio es impotente, inevitablemente llega otro más
eficaz desde el exterior. [XLI] el pueblo corrompido era esclavo de sus pasio-
nes desenfrenadas; se convierte en esclavo de una nación mejor que lo some-
te por las armas, y lo salva sometiéndolo. Porque hay dos leyes naturales: El
que no puede gobernarse a sí mismo, obedecerá, y, en el mejor de los casos
al imperio del mundo. 

Que si un pueblo no fuera rescatado de este miserable estado de
depravación ni por la monarquía ni por la conquista, entonces al último de
los males la Providencia debería aplicar el último de los remedios. Todos los
individuos de este pueblo se han aislado en el interés privado; no se encon-
trarán dos que estén de acuerdo, cada uno siguiendo su deseo o su capricho.
¡Cien veces más bárbaros en este último período de la civilización que en su
infancia! la primera barbarie era de naturaleza, la segunda es de reflexión;
aquella era feroz, pero generosa; un enemigo podía huir o defenderse; esta,
no menos cruel, es cobarde y pérfida; es abrazando como le gusta golpear.
así que no se equivoquen; ven una multitud de cuerpos, pero si buscan
almas humanas, la soledad es profunda; no son más que bestias salvajes. 

Que esta sociedad perezca, entonces, por la furia de las facciones, por
el hostigamiento desesperado de las guerras civiles; que las ciudades vuel-
van a ser bosques, [XLII] que los bosques sigan siendo el refugio de los hom-
bres, y que con el paso de los siglos su ingeniosa malicia, su perversa sutili-
dad, desaparezcan bajo la herrumbre de la barbarie. entonces, estúpidos,
embrutecidos, insensibles a los refinamientos que los habían corrompido, ya
no conocen más que las cosas indispensables para la vida; poco numerosos,
lo necesario no les falta; son de nuevo susceptibles de cultura; con la antigua
sencillez veremos pronto reaparecer la piedad, la veracidad, la buena fe,
sobre las que se funda la justicia, y que conforman toda la belleza del orden
eterno establecido por la Providencia. 

Fue después de estas severas depuraciones que Dios renovó la socie-
dad europea sobre las ruinas del Imperio Romano. Dirigiendo los asuntos
humanos en el sentido de los decretos inefables de su gracia, había estable-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 281

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



cido el cristianismo oponiendo la virtud de los mártires al poder romano, los
milagros y la doctrina de los Padres a la vana sabiduría de los griegos. Pero
tenía que detener a los nuevos enemigos que por todas partes amenazaban la
fe cristiana y la civilización: en el norte los godos arrianos, en el sur los ára-
bes mahometanos, que igualmente rechazaban el carácter divino del autor de
la religión. 

Vimos renacer la era divina y el gobierno [XLIII] teocrático. Vimos a
los reyes católicos adoptar los hábitos de diáconos, poner la cruz sobre sus
armas y sobre sus coronas, y fundar órdenes religiosas y militares para com-
batir a los infieles. entonces volvieron las guerras piadosas de la antigüedad
(pura et pia bella); las mismas ceremonias para declararlas: se llamaba
desde fuera de los muros de una ciudad asediada a los santos protectores del
enemigo y se buscaba robar sus reliquias. los juicios divinos reaparecieron
bajo el nombre de purgas canónicas; los duelos formaban parte de estos,
aunque no eran reconocidos por los cánones. los bandolerismos y las repre-
salias de la antigüedad y la dureza de la servidumbre heroica se renovaron,
sobre todo entre los infieles y los cristianos. los asilos del mundo antiguo
fueron reabiertos por los obispos, por los abades; es la necesidad de esta
protección lo que motiva la mayor parte de las constituciones de feudos.
¿Por qué tantos lugares escarpados o retirados llevan nombres de santos?
Porque las capillas servían de asilos. la edad muda de los primeros tiempos
del mundo se volvió a presentar, los vencedores y los vencidos no podían
entenderse; no existía ninguna escritura en lengua vulgar. los signos jero-
glíficos fueron utilizados para marcar los derechos señoriales sobre las
casas y sobre las tumbas, sobre los rebaños y sobre las tierras. así, nos
encontramos en la edad [XLIV] media la mayoría de los rasgos ya observa-
dos en la más alta antigüedad. 

si todas las observaciones precedentes sobre la historia del género
humano no estuvieran respaldadas por el testimonio de los filósofos y los
historiadores, de los gramáticos y los jurisconsultos, ¿no nos llevarían a
reconocer en este mundo la gran ciudad de las naciones fundada y goberna-
da por Dios mismo? se eleva hacia el cielo la sabiduría legislativa de los
licurgo, de los solón y de los Decenviros, a quienes se relaciona con la tan
célebre policía de las tres ciudades más gloriosas, las más señaladas por la
virtud civil; y, sin embargo, ¡cuán inferiores son en grandeza y duración a la
república del universo! 

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)282

Jules Michelet



el milagro de su constitución es que en cada una de sus revoluciones
encuentra en la corrupción misma del estado precedente los elementos de la
nueva forma que pueden salvarla. es necesario que haya ahí una sabiduría
por encima del hombre...

esta sabiduría no nos fuerza mediante leyes positivas, sino que se
sirve, para gobernarnos, de las costumbres que libremente seguimos.
Repitamos pues aquí el primer principio de la Ciencia nueva: los hombres
han hecho ellos mismos el mundo social, tal como es; pero este mundo no ha
[XLV] surgido menos de una inteligencia, a menudo contraria y siempre supe-
rior a los fines particulares que los hombres se habían propuesto. estos fines,
desde un punto de vista obtuso, son para ella los medios para alcanzar fines
mayores y más lejanos. así, los hombres aislados aún desean el placer bru-
tal, y el resultado es la santidad de los matrimonios y la institución de la
familia; los padres de familia quieren abusar de su poder sobre sus siervos,
y nace la ciudad; — el orden dominante de los nobles quiere oprimir a los
plebeyos, y sufre la servidumbre de la ley, que hace al pueblo libre; — el
pueblo libre tiende a agitar el freno de la ley, y se somete a un monarca; el
monarca cree asegurar su trono degradando a sus súbditos mediante la
corrupción, y solo los prepara para llevar el yugo de un pueblo más valien-
te; — por fin, cuando las naciones buscan destruirse a sí mismas, son disper-
sadas en las soledades... y el fénix de la sociedad renace de sus cenizas

Tal es la exposición, aunque incompleta sin duda, de este vasto siste-
ma; lo dejamos a la meditación de nuestros lectores. sería demasiado largo
seguir a Vico en las ingeniosas aplicaciones que hizo de sus principios. solo
añadiremos algunas palabras para dar a conocer [XLVI] cuál fue la suerte del
autor y de la obra. 

la Ciencia nueva tuvo cierto éxito en Italia, y la primera edición se
agotó en tres años. Varias figuras importantes, entre otras el Papa Clemente xII,
escribieron cartas halagadoras a Vico. algunos sabios de Venecia, que querían
reimprimir la Ciencia nueva en esa ciudad, le convencieron de que escribiera su
propia Vida para incluirla en una Colección de las vidas de los más distingui-
dos literatos de Italia. Pero en el resto de europa la gran obra de Vico no pro-
dujo sensación alguna. leclerc, que había dado cuenta del libro De uno univer-
si juris principio en la Biblioteca Universal, no habló de la Ciencia nueva. el
Journal de Trévoux hizo una simple mención al respecto. el Diario de Leipsick
[sic] incluyó un artículo calumnioso que había sido enviado desde nápoles. 

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 283

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)



empleado con frecuencia por los virreyes españoles o austriacos para
componer discursos, versos e inscripciones para ocasiones solemnes, Vico
no abandonó la indigencia en la que nació. suplía la insuficiencia de su suel-
do en la cátedra de retórica que ocupaba en la universidad de nápoles dando
clases de latín en su casa. en el mismo momento en que concluyó la Ciencia
nueva, opositó a una cátedra de Derecho, y fracasó. [XLVII]

en esta penosa situación, encontró todo su consuelo en el cuidado de
sus dos hijas, a las que quería mucho, y la mayor de las cuales triunfó en la poe-
sía italiana. era, dice el editor de los Opúsculos de Vico, a quien un hijo del gran
hombre ha transmitido estos detalles, un espectáculo conmovedor ver al filóso-
fo jugar con sus hijas en las horas que se lo permitían las aburridas responsabi-
lidades. un amigo que lo encontró un día con ellas no pudo evitar repetir este
pasaje de Tasso: Es Alcides quien, con la rueca en la mano, entretiene con his-
torias fabulosas a las hijas de Meonia. esta felicidad doméstica estaba a su vez
mezclada con amargura. uno de sus hijos sufrió una larga y cruel enfermedad.
otro se convirtió, por su mala conducta, en la vergüenza de su familia, y Vico
se vio obligado a pedir que fuera encerrado. 

Con la llegada al poder de la casa de borbón, su condición pareció mejo-
rar; fue nombrado historiógrafo del rey, y consiguió que su hijo Gennaro Vico,
cuyo mérito y probidad eran conocidos, le sucediera como profesor; pero estos
favores llegaron muy tarde. ya languidecía bajo el peso de la edad y los más
dolorosos padecimientos. Finalmente, sus fuerzas disminuyeron cada día, y per-
maneció catorce meses sin hablar y sin reconocer a sus propios hijos. solo salió
de este estado para percatarse de la proximidad de su muerte [XLVIII], y, después
de haber cumplido con el deber de un cristiano, expiró mientras recitaba los sal-
mos de David, el 20 de enero de 1744. Tenía setenta y seis años cumplidos. 

no dejemos a este raro hombre sin aprender de él mismo cómo
soportó sus desgracias:

Que sea alabada por siempre, dice en una carta, esa Providencia que,
incluso cuando parece a nuestros débiles ojos una severa justicia, no es
más que amor y bondad. Desde que hice mi gran trabajo, siento que me
he convertido en un hombre nuevo. ya no siento la tentación de decla-
mar contra el mal gusto del siglo, ya que al expulsarme del lugar que
demandaba, me dio la oportunidad de componer la Ciencia nueva.
¿Voy a decirlo? Puede que me equivoque, pero quisiera no equivocar-
me: la composición de esta obra me ha animado con un espíritu heroi-
co que me sitúa por encima del temor a la muerte y de las calumnias

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)284

Jules Michelet



de mis rivales. ¡Me siento como sentado en una roca de diamante,
cuando sueño con el juicio de Dios que hace justicia al genio por la
estima del sabio!... 1726.

aún reproduciremos, cueste lo que cueste, las últimas líneas que
salieron de su pluma:

Ahora Vico ya no tiene nada que [XLIX] esperar de este mundo.
Abrumado por la edad y las fatigas, desgastado por las penas domésti-
cas, atormentado por dolores convulsivos en los muslos y en las pier-
nas, preso de un mal corrosivo que ya ha devorado una parte conside-
rable de su cabeza, ha renunciado por completo a los estudios y ha
enviado al padre Louis-Dominique, tan digno de elogio por su bondad
y por su talento para la poesía elegíaca, el manuscrito de las notas de
la primera edición de la Ciencia nueva, con la siguiente inscripción

AL TIBULO CRISTIANO
AL PADRE LOUIS DOMINIQUE

JUAN BAUTISTA VICO
PERSEGUIDO y GOLPEADO

POR LAS CONTINUAS TORMENTAS DE UNA FORTUNA ENEMIGA,
ENVÍO ESTOS DESAFORTUNADOS RESTOS DE LA CIENCIA

NUEVA;
OJALA QUE ENCUENTREN UN LUGAR DE DESCANSO EN SU

CASA DEL PUERTO.

[Después de haber recordado los obstáculos y contradicciones que encontró,
añade lo siguiente:]

Vico bendecía estas adversidades que le hicieron volver a sus estudios.
Retirado en su soledad como en una fortaleza inexpugnable, meditaba,
escribía alguna obra nueva y consumaba una noble venganza sobre sus
detractores. Así es como llegó a encontrar la Ciencia nueva... Desde
ese momento, creyó que no tenía nada que envidiar a ese Sócrates, del
que dijo Fedro: «La envidia lo condenó en vida, pero sus cenizas están
absueltas. ¡Que me aseguren su gloria y no rechazaré su muerte!»8

* * *

[Traducción del francés por Emmanuel Chamorro & Miguel A. Pastor, 2020]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 285

discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

8. Cujus non fugio mortem, si famam assequar. Et cedo invidiæ, dummodo absolvar cinis.





[287]
© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.13
© de la presente traducción y de la Presentación: Alfonso Zúnica García, 2020 

la filosofía italiana en sus relaciones
con la filosofía euroPea (1862)

(lecciones ii, Vi y Vii)

bertrando spaventa

[beRTRanDo sPaVenTa, La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filoso-
fia europea, nueva ed. del texto de 1862 a cargo  de G. Gentile, bari, Gius. laterza
& Figli, 1908; y 2ª ed. en 1926, reimpresa por sansoni, en Florencia, en 1972, en el
vol. II de «obras» de spaventa cuidadas por Gentile, pp. 405-719. lecc. II, VI, VII]

Traducción del italiano y presentación por
Alfonso Zúnica García
(universidad de sevilla)

rEsuMEN: Traducción en español de las páginas de temática viquiana de La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filoso-
fia europea, original en 1862 de bertrando spaventa (1817-1883), en caps. II, VI y VII de la nueva edición de g. gentile
en 1908 y de la segunda a cargo del mismo gentile en 1926. se traducen los Prólogos de gentile a la obra de su maes-
tro hegeliano.
PALAbrAs CLAVE: g. Vico, b. spaventa, g. gentile, A. Zúnica, filosofía italiana, hegelianismo.

AbsTrACT: Translation into spanish of some pages on Vichian topics from La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filo-
sofia europea, originally published in 1862 by bertrando spaventa (1817-1883): chapters II, VI and VII from the new edi-
tion by g. gentile in 1908 and from the second edition, also by gentile, in 1926. gentile's Prologues to the work of his
hegelian teacher are also translated.
KEywords: g. Vico, b. spaventa, g. gentile, A. Zúnica, Italian philosophy, hegelianism.

obrA EN doMINIo PúbLICo. Ejemplar de base para la traducción en castellano del texto italiano ha sido la segun-
da edición completada de la obra de b. spaventa a cargo de g. gentile en 1926. Copia digitalizada disponible .

Más que revisión por pares ciegos, las páginas de estas lecciones de Spaventa y del prólogo de Gentile han pasado la revisión crítica e
histórica durante más de un siglo y medio hasta esta traducción en español ahora presentada.

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862) – Italian philosophy in its relations to European philosophy (1862) –
La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea (1862) – D.o.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.13



bertrando spaventa (1817-1883).
Foto anterior a 1883. Imagen en dominio Público. 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:bertrando-spaventa.png
(Acceso agosto 2020).



289

PRESENTACIÓN
DE LAS LECCIONES VIqUIANAS EN LA FILOSOFíA
ITALIAnA En SUS RELACIOnES COn LA FILOSOFíA

EUROPEA, DE B. SPAVENTA

Alfonso Zúnica García
(universidad de Sevilla)

Dos aspectos del proyecto cultural de Bertrando Spaventa

los escritos de bertrando spaventa (1817-1883) deben en gran medi-
da su difusión e impacto sobre la filosofía italiana a Giovanni Gentile, editor
de sus obras y principal estudioso de su pensamiento. ya en vida, spaventa
había tenido una notable influencia en la cultura italiana de la época, de la
que destaca su autoridad como intérprete de Hegel y, en general, del idealis-
mo clásico alemán, su actividad docente en la universidad de nápoles y su
actividad política como diputado del reino de Italia desde 1861 hasta 1876.
sin embargo, hay que reconocer que, si hoy en día su pensamiento ocupa un
puesto de relieve en la historia contemporánea de la filosofía italiana, se debe
a la intensa actividad intelectual de Giovanni Gentile, que consagró sus estu-
dios a llevar a cabo el proyecto cultural de bertrando spaventa.

lo mismo ha de decirse de su posición de relieve en la historiografía
viquiana. la lectura de Vico es una constante entre muchos filósofos italia-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.13
© de la Presentación: Alfonso Zúnica García, 2020 

1.1.

Presentación de las lecciones viquianas en «La filosofía italiana en su relación con la filosofía europea» de B. Spaventa – Presentation of Vichian lessons in «Italian
Philosophy in its relation to European philosophy» by B. Spaventa. – Presentazione delle lezioni vichiane ne «La filosofía italiana nelle sue relazione con la filosofia

europea» di B. Spaventa – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.13



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)290

nos del siglo xIx,1 sin embargo, fueron las lecturas hechas por spaventa y
De sanctis las que pusieron la filosofía viquiana en primer plano en la histo-
ria de la filosofía.2 sin embargo, este “descubrimiento”3 no vio todas sus
consecuencias hasta la exposición sistemática de la filosofía viquiana por
parte de Croce, la labor editorial de nicolini y los estudios viquianos del pro-
pio Gentile.4

ahora bien, aunque se suela hablar de la «interpretación idealista» de
Vico, acomunando en ella a todos esos intérpretes, que ciertamente compar-
tían la influencia de la hegeliana filosofía del espíritu, hay notables diferen-
cias entre sus filosofías y, por tanto, también entre sus lecturas de Vico, que
enmarcaban siempre dentro de la propia filosofía. en concreto, aunque tam-
bién Croce acoge algunas de las tesis de spaventa,5 la línea hermenéutica
spaventiana fue continuada sistemáticamente por Gentile, tanto en la recons-
trucción histórica como en el enfoque teorético.6

la lectura spaventiana de Vico se encuadra en un elaborado proyec-
to cultural. se trata de un proyecto que tomó forma progresivamente en la
mente de spaventa y que, fundamentalmente, constituye la herencia intelec-
tual recibida por Gentile.

Hemos caracterizado el proyecto como cultural, porque difícilmente
puede ser reducido a su aspecto filosófico. no hay duda de que se trata de un

alfonso Zúnica García

1. Entre muchos filósofos hegelianos Vico fue reivindicado con orgullo nacional como profeta de la
filosofía del espíritu, como queda recogido en g. gENTILE, Le origini della filosofia contemporanea in Italia,
vol. III, I neokantiani e gli hegeliani (Messina, Principato, 1921) y, sobre todo, en s. LANduCCI,
«L’hegelismo in Italia nell’età del risorgimento», Studi storici, 6, 1965, pp. 597-628. Pero también fue
muy leído entre filósofos italianos no estrictamente hegelianos o idealistas (cfr. PIETro rossI, «Vico»,
en V. Matthieu ed., Questioni di storiografia filosofica, vol. II, Dall’umanesimo a Rousseau, brescia, La scuola,
1974, pp. 585-586).
2. Cfr. P. rossI, «Vico», cit., pp. 586-587.
3. En un ambiente nacionalista o, si se prefiere, patriótico, como el de la Italia del siglo XIX, la lectu-
ra de Vico y el reconocimiento de su genialidad, vista en relación con la filosofía europea, fue sentida
como un gran «descubrimiento», que sirvió en buena medida para forjar la conciencia nacional tam-
bién en materia filosófica. se puede reconocer ese orgullo patriótico tanto en el pasaje spaventiano que
citaremos al hablar de «spaventa, lector de Vico», como en el siguiente paso gentiliano: «Il quale
[Vico] per altro, anche dopo la doppia edizione delle sue opere complete dovuta a giuseppe Ferrari,
alla vigilia e all’indomani del ‘48, doveva aspettare chi lo scoprisse e ne svelasse criticamente il pensie-
ro: ciò che fecero due insigni storici napolitani, bertrando spaventa e Francesco de sanctis» (g.
gENTILE, Studi vichiani, Florencia, sansoni, 19683, p. 408; cursivas mías). 
4. Cfr. g. gENTILE, Studi vichiani, cit., pp. 111-112; y P. rossI, «Vico», cit., pp. 587-588.
5. Cfr. P. PIoVANI, «Vico senza hegel», en F. TEssITorE (Ed.), La filosofia nuova di Vico, Nápoles,
Morano, 1990, pp. 179-180.
6. Me permito remitir a mi introducción a los textos gentilianos recogidos supra en el presente volu-
men de Cuadernos sobre Vico.



291

Presentación de las lecciones viquianas en la filosofía italiana...

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

proyecto que se enmarca en una visión filosófica y teórica del mundo, pero tiene
la explícita intención cultural de conformar una conciencia nacional italiana.

Como es sabido, spaventa fue un convencido hegeliano, si bien no
escolásticamente hegeliano. spaventa defendía la hegeliana identidad de
filosofía e historia de la filosofía, y creía que la filosofía de Hegel represen-
taba la perspectiva especulativa más alta, o sea, aquella que acomuna, supe-
rando e integrando en sí, todas los anteriores. ahora bien, esto no significa-
ba que, para él, la filosofía y la historia se hubiesen acabado con Hegel.7 Para
spaventa, la filosofía estaba y está siempre por hacer. es la labor de todo
hombre que quiera vivir humanamente. mas —y he aquí la cuestión— la
filosofía no era para spaventa un complejo constructo teórico desencarnado
de la vida.8 Para el filósofo abruzo, la verdadera filosofía es el alma de la
vida humana, aunque solo en ciertos grados del desarrollo de las naciones
haya sido poseída en modo reflexivo. así pues, su trabajo filosófico asumía
la tarea de elaborar una cultura nacional, así como la requería el
Risorgimento.9

Dos aspectos, por tanto, fundamentales del proyecto cultural de b.
spaventa. Por un lado, el aspecto filosófico, donde la filosofía es concebida
como metafísica, entendida como reflexión sobre lo absoluto, sobre el fun-
damento último de toda la realidad.10 y, por otro lado, la dimensión nacional
o patriótica del pensamiento; elemento, que, por el contrario, sí será común
a todo el idealismo italiano del siglo xIx y de la primera mitad del xx. 

7. sobre la actitud de spaventa hacia hegel, vid. infra, pp. 307-308.
8. Como expone J.M. sEVILLA en Ortega y el pensamiento sureño. Acerca del norte y el sur de la filosofía (en La brú-
jula hacia el sur: estudios de filosofía meridional, biblioteca Nueva, Madrid, 2016, pp. 157-199), retomando
motivos orteguianos, se trata de una tendencia «sureña». y, aunque en spaventa y gentile la compo-
nente hegeliana y, por tanto, «norteña», sea predominante, pienso que también en su tradición puede
reconocerse esta tendencia. de hecho, esa es, al menos, la intención de sus filosofías (cfr. b. sPAVENTA,
La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea, en Opere, cit., vol. II, p. 463; g. gENTILE, Teoria
generale dello spirito come atto puro, cap. XV La scienza, la vita e la filosofia y cap. XVI, §§ 15-16).
9. Para una exposición más detallada remito a FErNANdA gALLo, «gli hegeliani di Napoli e il
risorgimento. bertrando spaventa e Francesco de sanctis a confronto (1849-1862)», LEA-Lingue e let-
terature d’Oriente e d’Occidente, 6, 2017, pp. 651-668. Véanse también los textos citados por gentile de un
debate en el que spaventa defendía la «utilidad de la filosofía para los fines más urgentes de la vida
nacional» (g. gENTILE, Bertrando Spaventa, en Opere, cit., vol. I, pp. 35 y ss.).
10. Este será uno de los principales elementos discriminantes de las dos tradiciones idealistas de la filo-
sofía italiana. Para los discípulos lato sensu de spaventa, el carácter metafísico (y religioso) será un ele-
mento irrenunciable de la filosofía. En cambio, para benedetto Croce será un residuo de la vieja con-
cepción trascendente del mundo (por eso hablará de ella como filosofía «teologizante»), que ha de ser
abandonado para poder realizar en plenitud el principio de la filosofía moderna.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)292

alfonso Zúnica García

2. La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea

a la luz de estas dos dimensiones del proyecto cultural de spaventa,
emerge con especial claridad la importancia de la obra cuyas páginas viquianas
presentamos aquí traducidas: La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filo-
sofia europea. y es que en esta obra está expuesta una de las más importantes
aportaciones de spaventa (junto a su proyecto de reforma de la dialéctica hege-
liana): la reconstrucción de la historia de la filosofía moderna como el desarro-
llo transalpino de la filosofía italiana del Renacimiento y su regreso a Italia con
Galluppi, Rosmini y Gioberti.11 ahora bien —y en esto radica su importan-
cia—, este desarrollo histórico es presentado como una «fenomenología del
espíritu», es decir, como la justificación more hegeliano histórico-especulativa
del que, para spaventa, es el punto de vista más alto de la especulación jamás
alcanzado por la historia de la filosofía: el idealismo absoluto.

sobre las intenciones de la obra consideramos suficientes las explica-
ciones hechas por Gentile en el prólogo a la edición de 1908, cuya traduc-
ción también presentamos a continuación. aquí bastará, por tanto, referir la
historia editorial de la obra y hacer algunas consideraciones sobre el puesto
ocupado por Vico en ella.

la obra fue publicada por primera vez por el propio spaventa en
1862. bajo el título Prolusione e Introduzione alle lezioni di filosofia nella
Università di Napoli, 23 novembre - 23 dicembre 1861 [Conferencia e intro-
ducción a las clases de filosofía en la universidad de nápoles, 23 de noviem-
bre – 23 de diciembre de 1861], el volumen recogía una conferencia sobre la
nacionalidad en la filosofía y diez lecciones introductorias. Cerraba la obra,
en apéndice, un «esbozo de una historia de la lógica». en 1908 Gentile vol-
vió a editar la obra bajo el nuevo título que hemos referido y con el que es
conocida, añadiendo a su vez un segundo apéndice con catorce cartas del
autor a su hermano silvio, que son testimonio de la gestación de la obra. en
1926 Gentile publicó una segunda edición, aportando algunas correcciones
al texto y completando las notas. Posteriormente, en 1937, publicaría una
versión reducida para la «Colección escolástica de textos de filosofía» que él

11. reconstrucción que ya había esbozado un año antes, en 1860, durante una conferencia tenida en
la universidad de bolonia con título Carattere e sviluppo della filosofia italiana dal secolo XVI sino al nostro
tempo, ahora en Opere, cit., vol. I, pp. 293-333.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 293

Presentación de las lecciones viquianas en la filosofía italiana..

mismo dirigía.12 Por último, en 1972 sansoni publicó en tres volúmenes
todas las obras de spaventa editadas por Gentile.13

Para la traducción me he atenido a la última edición de la obra, o sea,
a la edición gentiliana de 1926, que he consultado en la reimpresión de 1972
hecha por sansoni.

las textos cuya traducción presentamos corresponden a las páginas
de temática viquiana, es decir, a las lecciones segunda y sexta y a la prime-
ra parte de la séptima. además, como ya hemos señalado, las acompañan los
respectivos prólogos de Gentile a las ediciones de 1908 y 1926.

3. Spaventa lector de Vico

el juicio de spaventa sobre los filósofos italianos posteriores al
Renacimiento no ha sido constante. De un inicial menosprecio pasó a la fuer-
te admiración, acompañada de un orgullo nacional, que lo llevó a teorizar la
circulación de la filosofía italiana. aunque el prólogo gentiliano documenta
ampliamente dicha evolución, ayudará leer un famoso pasaje donde el pro-
pio spaventa habla de ello.

¿no te ha pasado nunca que has tenido que volver a casa, a la casa de
tu infancia y de tu primera juventud, después de quince o veinte años
viajando por el mundo, viendo y descubriendo tantas y numerosas nue-
vas cosas? al volver, encuentras un mundo absolutamente diferente a
ese antiguo mundo que conservabas sepulto en la memoria y que recor-
dabas pequeño, burdo, mezquino, que no valía la pena que hubiese
nacido. Pues bien, tales me parecieron Galluppi, Rosmini, Gioberti y
el propio Vico ––no se me malinterprete, aquellos de hacía ya tantos
años–– al compararlos con los filósofos que, después de otros estudios
y un largo viaje en el mundo de la filosofía, traía conmigo y conserva-
ba frescos en los ojos, no de la memoria, sino de la mente. así fue que
vi en Vico al precursor de la nueva metafísica, que más tarde llamé

12. recojo esta información del prólogo de gentile a la edición de 1908 y de VITo A. bELLEZZA,
Giovanni Gentile. La vita e il pensiero, vol. III Bibliografia degli scritti di Giovanni Gentile, Florencia, sansoni,
1950, nº 185, 869 y 1170.
13. b. sPAVENTA, Opere, a cargo de giovanni gentile, Florencia, sansoni, 1972. Esta edición contie-
ne casi todas las obras del filósofo abruzo. de las obras más importantes faltan su libro póstumo
Esperienza e metafísica y La filosofia di Gioberti, cuyas ediciones gentile preparó pero no llegó a publicar.
La edición en tres volúmenes incluye además la monografía de gentile sobre spaventa (vol. I, pp. 1-
170). Para un elenco cronológico de las obras de spaventa editadas por gentile, cfr. V.A. bELLEZZA,
Bibliografia degli scritti di Giovanni Gentile, cit., pp. 26-27. La obra que estamos comentando fue reimpre-
sa en Opere, vol. II, pp. 405-719.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)294

alfonso Zúnica García

metafísica, ya no del ente, sino de la mente [...] y, por eso, al fundador
de la filosofía de la historia.14

aparte de documentar y explicar el cambio que se dio en su juicio
sobre la filosofía italiana, este pasaje nos informa sobre la perspectiva desde
la que spaventa leyó a los citados autores.

una de las críticas más frecuentes hacia su lectura de Vico es la aten-
ción casi exclusiva dedicada al problema de la relación entre pensar y ser, es
decir, la reducción de Vico al solo “Vico metafísico”, dejando de lado nume-
rosos aspectos originales de su filosofía.15

no cabe duda de que su atención se concentra fundamentalmente en
la metafísica y en el problema de la relación entre pensar y ser, si bien no se
debe olvidar que, a pesar de ello, spaventa entra también en cuestiones
estrictamente viquianas como la relación entre la sapienza poetica, la sapien-
za riposta y las lenguas, cuestión a la que dedica por entero la segunda lec-
ción de La filosofía italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea, o la
cuestión de las edades de las naciones que discute en la lección sexta.16

ahora bien, que esto sea un defecto depende de la intención con la
que se lea a Vico. Ciertamente si el interés es reconstruir la historia indivi-
dual de la concreta formación de la mente de Vico, se trata de un grave defec-
to. Pero no se ha de olvidar que el interés de spaventa no es la filosofía de
Vico sic et simpliciter, sino el desarrollo de una serie de principios gnoseo-
lógicos y filosóficos a lo largo de la historia. Desde esta perspectiva, Vico se
convierte en objeto de estudio en la medida en que forma parte de dicho pro-
ceso histórico. así pues, la legitimidad hermenéutica de la investigación spa-
ventiana se traslada a otro punto: ¿tiene sentido tal filosofía de la historia?,
¿es realmente posible una fenomenología del espíritu de ese carácter? Pero
esta es una cuestión que no nos toca afrontar en esta sede.17

14. b. sPAVENTA, Prefazione a Logica e metafisica, en Opere, ed. g. gentile, cit., vol. III, pp. 28-29.
15. Cfr. ALEssANdro sAVorELLI, «Note sul Vico di spaventa», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XII-
XIII, 1982-1983, pp. 112-114 y sErgIo LANduCCI, «L’hegelismo in Italia nell’età del risorgimento»,
Studi storici, 6, 1965, p. 607.
16. Cfr. infra, pp. 335-337.
17. gentile, en su prólogo, aborda parcialmente la cuestión cuando afirma que: «una historia de las
ideas comprende implícitamente una historia de la civilización en todas sus determi naciones, y se rige
sobre el valor de esta historia que presupone. Ahora bien, la historia de spaventa es mera historia de
ideas, en la que no aparece casi nunca la otra. y no es que despreciase a la otra, sino que su interés lo
llevaba a la primera; y, obedeciendo al propio interés, ejercitaba un derecho propio de todo historiador e inalienable.
La limitación de su investigación pasaría a ser ilegítima si diese origen a una falsificación de las doc-
trinas, entendidas según necesidades espirituales anacrónicas o de todas formas inexistentes y arbitra-
riamente supuestas» (infra, pp. 303-306; subrayado mío).



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 295

Presentación de las lecciones viquianas en la filosofía italiana..

De hecho, spaventa nunca escribió una monografía sobre Vico.
Todas sus páginas viquianas se encuentran sumergidas en textos sobre otras
cuestiones. las más importantes son las pertenecientes a La filosofia italia-
na nelle sue relazioni con la filosofia europea, aquí traducidas, y las conte-
nidas en Paolottismo, positivismo, razionalismo.18

en suma, la lectura spaventiana de Vico está completamente ligada a
su teoría de la circulación del pensamiento italiano, que no sin razón puede
ser acusada de rigidez. De hecho, su doctrina historiográfica condiciona su
lectura de Vico hasta el punto de poner el valor de la filosofía viquiana en su
capacidad de anticipar a dos pensadores (Kant y Hegel) que jamás lo leye-
ron. un estudio más específicamente viquiano, aun sin prescindir del interés
por ver el desarrollo histórico y especulativo de la problemática de la moder-
nidad filosófica, habría permitido a spaventa reconstruir la respuesta viquia-
na a dicha problemática en toda su originalidad e individualidad; reconstruc-
ción que habría podido sustituir la discutible relación ideal (que no históri-
ca) que establece entre Vico (posición de la exigencia ––no satisfecha–– de
una metafísica de la mente) y la metafísica idealista post-kantiana (satisfac-
ción de dicha exigencia). en este sentido, podemos concluir con landucci
que

spaventa tuvo el error de encorsetar la idea de una «circulación» entre el
pensamiento italiano y el europeo en un esquema […] esquelético […].
Pero basta liberarse del estrecho esquema de las correspondencias
(desde Campanella-Descartes… hasta Hegel-segundo Gioberti) para
encontrar en el corazón de esta tesis de spaventa […] la toma de con-
ciencia de un problema real, de un gran problema, es más, la primera y
exacta toma de conciencia en sentido crítico de dicho problema.19

4. Nota a la traducción

Concluimos esta introducción con algunas advertencias sobre la traduc-
ción. en primer lugar, señalamos que hay tres tipos de notas: las de spaventa,
las de Gentile y las del traductor. las notas sin indicaciones son de spaventa.

en segundo lugar, hacemos notar que en la traducción se han incluido
también los títulos de las lecciones no traducidas, así como los índices corres-

18. En Opere, vol. I, pp. 477-501. según savorelli estas constituyen «el punto más maduro de la lectu-
ra spaventiana de Vico» (Note sul Vico di Spaventa, p. 114).
19. sErgIo LANduCCI, «L’hegelismo in Italia nell’età del risorgimento», cit., p. 619-620. Traducción mía.



pondientes. el motivo no es más que el de contextualizar las lecciones tradu-
cidas y ofrecer así una visión general de las demás etapas de esta fenomenoló-
gica historia de la filosofía italiana.

en tercer lugar, advertimos que las únicas divisiones del texto que
hemos incluido en la traducción son aquellas explícitamente señaladas por
spaventa. y es que, a pesar de ofrecer un detallado índice conceptual al inicio
de cada lección, la edición consultada no señala en el cuerpo más que las divi-
siones más generales.

en último lugar, en lo que se refiere a las citas de Vico, hay que distin-
guir entre las citas latinas y las italianas. las latinas, puesto que spaventa las
cita directamente en latín, así hemos querido mantenerlas en la traducción, si
bien en nota aportamos la traducción al español. Para las notas italianas, por el
contrario, se ha puesto la traducción española en el cuerpo, y en nota, el origi-
nal italiano, citando según las ediciones modernas de la Scienza nuova y
obviando la paginación de la edición de Francesco Predari, citada por
spaventa. entre corchetes y en cuerpo menor se muestran los números de pági-
na correspondientes a la edición del texto base tomado para la traducción.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)296

alfonso Zúnica García



297

la filosofía italiana en sus relaciones
con la filosofía euroPea.

(1862)
lecciones ii, Vi y Vii.

Bertrando Spaventa
(1817-1883)

[beRTRanDo sPaVenTa, La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filoso-
fia europea, ed. a cargo  de G. Gentile, 1908; y 2ª ed. en 1926, reimpresa por
sansoni, en Florencia, en 1972, en el vol. II de obras de spaventa, pp. 405-
719. Prólogos de G. Gentile 1908, 1926; lecciones II, VI y VII]

[407]

Prólogo a la primera edición
Giovanni Gentile (1908)

ste libro, que se vuelve a imprimir ahora con notas y un anexo de car-
tas del autor y de su hermano silvio, que sirven para esclarecer su origen e
intenciones, salió a la luz en nápoles en 1862 bajo el título Prolusione e
introduzione alle lezioni di filosofia nella Università di Napoli, 23 novem-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.13
© de la presente traducción: Alfonso Zúnica García, 2020

EE

«La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea»



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)298

bre-23 dicembre 18611 [«Prolusión e introducción a las clases de filosofía en
la universidad de nápoles, 23 de noviembre-23 de diciembre de 1861»].
Título demasiado genérico, al menos hoy, y por eso lo he cambiado por el títu-
lo más concreto que el propio tema del libro sugería: La filosofia italiana
nelle sue relazioni con la filosofia europea [«la filosofía italiana en sus rela-
ciones con la filosofía europea»]. De hecho, en 1862 en nápoles, contra los
filosofantes giobertinianos y nacionalistas, adversarios de la doctrina hegelia-
na inaugurada ese año en la universidad, el título elegido por spaventa tenía
un evidente significado que poco a poco se ha ido oscureciendo cada vez más,
mientras esa universidad se ha convertido en lo que se ha convertido, hasta
el punto de que ahora podría parecer un reproche o una ironía.2

asimismo, la situación espiritual de la cultura italiana en la que nació
este libro no puede decirse sustancialmente distinta de la presente. y por eso
el libro, respondiendo al deseo de muchos, vuelve a la luz aproximadamen-
te medio siglo después. Han desaparecido todos los giobertinianos, y proba-
blemente ya no existe nadie que tenga la obsesión de la filosofía nacional
(quiero decir de una filosofía no contaminada por relaciones con la filosofía
de otros pueblos). Pero mientras tanto todos vuelven a dirigir la mirada [408]

––como hace medio siglo en nápoles––, con espíritu entre curioso y ansio-
so, hacia Hegel; y muchos, consternados por las dificultades con las que
Hegel se presenta siempre a las mentes más vigorosas, invocan a un
spaventa que muestre la vía para llegar a la comprensión de la parte vital de
esa doctrina y para experimentar y saborear su verdad. en lugar de los gio-
bertinianos estarán los positivistas, los pragmatistas, los neo-espiritualistas y
otros muchos desequilibrados de la filosofía, de los que esta debe defender-
se cada día, con la historia en la mano, demostrando los propios derechos
adquiridos. en lugar de los nacionalistas hay otros adversarios, que, así como
aquellos exigían la marca nacional, no están dispuestos a tomar en serio y a
ponerse a estudiar una filosofía si no ven en ella la marca científica. Ésos
también son representantes de la pereza intelectual y moral, que es el mayor
obstáculo para quien quiera reanimar con intuiciones profundas y sinceras de
la vida los estudios y el espíritu de una nación. y así, mutatis mutandis, la

bertrando spaventa - Giovanni Gentile

1. Napoli, stab. Tip. di Federico Vitale, Largo regina Coeli 2 e 4, 1862, pp. XII-214 in-8º.
2. Así escribía hace veinte años. hoy las cosas han cambiado un poco. [Es una nota de gentile de
1926. N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 299

cuestión que importa es hoy la misma que a finales de 1861 cuando spaventa,
iniciando su magisterio en nápoles, se comprometía a promover un nuevo
despertar especulativo en nuestro país: justificar la concepción de la filosofía
como saber absoluto. Hoy quizás spaventa se expresaría de otro modo, pero
podría volver a escribir el mismo libro, solo añadiendo en medio algún capí-
tulo sobre las tendencias filosóficas más recientes, que, por cierto, criticó en
otros escritos posteriores.

el problema asume en este libro una forma histórica, y resulta de él una
historia presentada esquemáticamente ––la única que se tenga hasta la fecha––
de la filosofía italiana en sus momentos principales. De hecho, para spaventa
toda la historia de la filosofía italiana ––ya esbozada por él un año antes en una
conferencia dictada en bolonia3–– se recoge precisamente en las diez clases de
Introducción hechas en el primer semestre de su magisterio napolitano, conden-
sando en ellas sus estudios precedentes sobre bruno, Campanella, Vico,
Galluppi, Rosmini y [409] Gioberti. la precedente Conferencia es una introduc-
ción a esta historia. el Schizzo d’una storia della logica [esbozo de una histo-
ria de la lógica] (que en la primera edición llamó simplemente Appendice alla
Introduzione [apéndice a la Introducción]) sirve como aclaración de las ricas
y densas referencias a la filosofía alemana más reciente, hechas a propósito
de la historia de la filosofía italiana, presentada, como era correcto hacer, en
su conexión histórica con toda la filosofía europea.

sin embargo, hay que reflexionar sobre el hecho de que el interés his-
tórico, así como lo sentía spaventa, no era distinto del interés estrictamente
científico. el libro parece una polémica, pero es una investigación; parece una
mera historia, pero es una fenomenología del espíritu, o sea, una verdadera
filosofía. la polémica está, pero se reduce al matiz literario del libro, para
entender el cual hay que remitirse a las condiciones de la cultura italiana, y
especialmente napolitana, posterior a la renovación de dicha universidad lle-
vada a cabo por De sanctis.4 Pero, considerando la sustancia de las cosas
expuestas, es fácil advertir que cuando el autor busca en el Renacimiento los

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea. prólogo de G. Gentile (1908)

3. dicha conferencia tiene el mismo título que la segunda parte de este libro: Carattere e sviluppo de la
filos. ital. dal sec. XVI fino al nostro tempo [Carácter y desarrollo de la filosofía italiana desde el siglo XVI
hasta nuestros días]. ha sido reimpresa en Scritti filosofici [Escritos filosóficos], en el vol. I [de las Obras
completas de spaventa editadas por g. gentile], pp. 293-332. [Cfr. nota 11 en p. 292 supra. N. del T.]
4. Cfr. mi Advertencia al Apéndice.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)300

primeros gérmenes de la filosofía moderna y estudia sus primeras andaduras
en el subjetivismo de Campanella y en el naturalismo de bruno, viendo casi
anticipados en Italia, por una parte, a Descartes y locke y, por otra, a spinoza;
que cuando escruta en Vico las oscuras referencias a una filosofía del espíritu
no simplemente crítica, como sería en Kant, sino metafísica, como sería en
Hegel, y ve así preanunciado en Italia casi todo el mundo del pensamiento
moderno, que, habiéndose estructurado como sistema en alemania, es a fin de
cuentas el mundo de nuestro Galluppi, Rosmini y Gioberti, es fácil advertir que
el autor ya no piensa en los pequeños adversarios ruidosos y murmuradores en
el aula repleta de sus clases, sino que tiene en mente la historia del pensamien-
to moderno europeo, que indaga serena y objetivamente para reconstruir, para
sí mismo antes que para los demás, su procedimiento necesario.

el libro había surgido en la mente del autor antes incluso de la espe-
ranza de una cátedra allí en nápoles, donde en 1847 el gobierno le había
cerrado su estudio privado. Había surgido en un período de fervor espiritual
en el que él sintió la necesidad de echar cuentas con la filosofía [410] italiana
reciente, que durante tantos años había despreciado.5 en una carta del 13 de
mayo de 1857 escribía a su hermano, aliviando así su aburrimiento mortal de
la cadena perpetua, donde compartía, junto a settembrini, desde hacía ya ocho
años la feroz compañía de los asesinos:6 «me preparo para escribir algo
mejor, o peor, que las cosas que han sido escritas hasta ahora». Quería escri-
bir un trabajo sobre la Fenomenología de Hegel, que leía y releía, escrután-
dola cada vez con mayor profundidad. «no me parece que una crítica de la
filosofía italiana moderna pueda ser realmente útil sin la solución, y si no en
la solución, del problema de la fenomenología. lo que siempre te niegan es
el saber absoluto. Por tanto, hay que elevarse a este saber y mostrar, al mismo
tiempo, que los principios de sus filosofías son inferiores ––y, por eso, grados
que deben ser negados–– al principio de la filosofía hegeliana... ¡Quién sabe
si podré conseguirlo, al menos en parte!». y el 13 de julio del mismo año,
aclarando mejor el concepto de su nuevo trabajo, volvía a escribirle: «Te he

bertrando spaventa - Giovanni Gentile

5. Cfr. el prólogo a Logica e metafisica, bari, Laterza, 1911 [ahora en b. sPAVENTA, Opere, ed. g. gentile,
vol. III, pp. 9-33].
6. Esta carta y las que posteriormente citaremos pueden consultarse en b. CroCE, S. Spaventa: Dal 1848
al 1861: lett., scritti, doc., Nápoles, Morano, 1898, p. 202 ss. [2ª ed., bari 1923, p. 231 ss.].



dicho… que estaba trabajando en torno a la Fenomenología, y que lo difícil
no solo era comprender el concepto y el método de esta, sino también encon-
trar una raíz en nuestra filosofía, un punto de apoyo para toda la crítica. ahora
tengo entre las manos a estos filósofos, incluido a Galluppi, y creo que he
encontrado este punto de apoyo... ¿Qué es la conciencia en general, qué es el
objeto de la Fenomenología? ¿Dónde puede encontrarse en Rosmini,
Galluppi, etc. la conciencia sensible, que es el punto desde el que inicia la
Fenomenología? ¿ellos lo admiten, como lo admitía Hegel? si lo admiten, no
me importa que desde este punto lleguen a resultados distintos; la batalla y la
crítica será precisamente en torno a lo que hay que hacer con este punto
común para resolver el problema, que es más o menos el mismo para todos:
la verdad del saber». y se mostraba bastante satisfecho de haber descubierto
la identidad de la certeza sensible hegeliana (unidad de universal y particular:
ist da) con la sensación de Galluppi y con la percepción intelectiva de [411]

Rosmini. en una carta sucesiva, del 11 de octubre de 1857, añadía que la crí-
tica de los filósofos italianos, que tenía intención de escribir, debía ser «un
ensayo que poner en la introducción» de su trabajo sobre la Fenomenología:
para «mostrar los vicios de las teorías del conocimiento de nuestros filósofos,
que no se bastan a sí mismas y requieren otro tipo de solución, etc., mostrar,
por tanto, la necesidad... de la fenomenología».

Pero a medida que estudiaba a estos filósofos, encontraba siempre
otra cosa. y el 25 de enero de 1858 informaba a su hermano: «sigo trabajan-
do sobre nuestros filósofos y veo o creo que veo tantas cosas que me lleva-
ría mucho tiempo contártelas». acabó por adentrarse en una larga crítica de
Gioberti. De repente abrió un paréntesis «sobre el problema del conocimien-
to, y en general del espíritu, sin distinguir al humano del divino. ¿Cómo es
posible el espíritu? Responden: es posible porque así lo ha hecho Dios.
Como ves, no es una respuesta. yo pregunto otra vez desde el principio:
¿cómo es posible el espíritu (es decir, Dios)? este es el nuevo problema de
la filosofía: el problema de la filosofía alemana. y me parece que hasta ahora
la mejor solución es la hegeliana... no sé si todo lo que he escrito está bien;
en ciertos puntos he coincidido con Hegel, en otros, todavía no sé si estoy de
acuerdo o no» (carta del 8 de marzo de 1858). — Cerrado este paréntesis, que
no llegó a ser publicado, pero cuyas ideas pueden ser fácilmente encontradas
en el presente volumen, regresó a Gioberti. Pero las Póstumas de este filóso-
fo, salidas a la luz poco antes (1856-57), y entonces leídas por spaventa, ayu-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 301

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea. prólogo de G. Gentile (1908)



daron a cambiar su actitud hacia el filósofo subalpino y el movimiento espe-
culativo, del que él era casi la conclusión; y, en consecuencia, resultaron cam-
biados su juicio y su concepto de este movimiento. el 8 de febrero de 1858,
releyendo al viejo Gioberti, decía a su hermano: «es inútil que te repita que
no me gusta en absoluto, es más me desagrada cada vez más. no hay nada
filosófico, aparte de un contenido farragoso, que a fin de cuentas se encuen-
tra en todo sistema, incluso en la misma representación religiosa. De hecho,
su sistema no es más que una continua representación: es una filosofía repre-
sentativa». en cambio, el 2 de septiembre del mismo año: «me he reconci-
liado un poco con este hombre. [412] en sus últimos escritos (póstumos) se
despoja de muchas de las imperfecciones que encontraba en la primera
forma de su sistema; y es curioso ver este desarrollo como una especie de crí-
tica que su pensamiento hace de sí mismo». y, pensándolo bien, reconocía
que «ya hay algún germen del nuevo sistema en la primera forma, pero con-
fuso y escondido». sin embargo, ni siquiera la nueva forma del sistema de
Gioberti podía bastar. en él sigue faltando la ciencia, el verdadero sistema.
Procede por aforismos. «Pero se puede sacar un gran bien de ellos, porque el
contenido es profundamente especulativo. Hay que expresar su pensamiento
en su verdadera forma y mostrar que ciertas determinaciones extrínsecas,
que después él mismo ha abandonado necesariamente en gran parte, están en
contradicción con sus propios principios especulativos».

estas revelaciones de las Póstumas giobertinianas vinieron de este
modo a modificar el proyecto del trabajo que spaventa tenía en mente. el
estudio del nuevo Gioberti asumía tal proporción e importancia, que la críti-
ca de los filósofos italianos, la cual tenía que ser solo una parte polémica de
la introducción a su trabajo, pudo convertirse en una propedéutica a la cien-
cia, y una propedéutica apropiada para Italia, como tendría que haber sido el
trabajo sobre la Fenomenología, que no llegó a ser escrito. y es que en rea-
lidad la nueva forma del sistema de Gioberti ofrecía el modo de demostrar la
necesidad de todo el proceso fenomenológico, que lleva la conciencia al
grado de la ciencia absoluta, o sea, al punto de vista hegeliano: que era el fin
que se había propuesto spaventa. y considerados conjuntamente los nuevos
estudios sobre la filosofía italiana del xIx y los que había publicado sobre
bruno y Campanella entre 1854 y 1855, pudo comprender casi por entero la
imagen de nuestro pensamiento entrelazado con el movimiento general de la
especulación europea. De aquí esa fórmula de la «circulación del pensamien-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)302

bertrando spaventa - Giovanni Gentile



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 303

to italiano», que designa uno de los mayores resultados y de los más incon-
testables méritos de los estudios de b. spaventa. el cual llegó, por tanto, a
este concepto de la filosofía italiana con investigaciones totalmente libres de
prejuicios y de toda preocupación polémica.

no obstante, entre los primeros movimientos del pensamiento duran-
te la unificación italiana [413] y su última etapa en el siglo xIx, se erguía
como torre misteriosa y solitaria durante los siglos xVII y xVIII ––que para
spaventa era prácticamente el período del exilio del pensamiento fuera de
nuestro país––, la Scienza nuova. Pero, cuando para la conferencia de bolonia
spaventa quiso presentar en un cuadro completo el carácter y el desarrollo
de la filosofía italiana desde el Renacimiento hasta nuestros días, y volvió a
estudiar con mayor atención y más maduro intelecto a su Vico, sobre el que
ya había meditado largo tiempo, le pareció que este irradiaba una gran luz en
ese momento crítico del pensamiento europeo en el que el viejo dogmatismo
(la antigua metafísica del ser), falto como era del concepto de desarrollo y
hechas las últimas pruebas con la monadología, estaba a punto de disolverse
exhausto en el escepticismo de Hume y ceder el terreno a ese criticismo que
habría de iniciar una metafísica, ya no del ser que es inmediatamente para sí
(naturaleza), sino del espíritu que se hace gradualmente por sí y para sí.
entonces Vico le pareció el precursor de este nuevo mundo en virtud de su
concepto de espíritu como desarrollo, junto al de la unidad de la Providencia
divina con la humana, oscura afirmación de la exigencia moderna de una
metafísica, para la cual la naturaleza, obra de Dios, no fuese otra respecto a
la historia, obra de la mente, y para la que, por tanto, el desarrollo fuese
único, y la naturaleza, un grado del espíritu. De este modo, la historia de la
filosofía italiana quedaba cerrada para spaventa: y era una historia que invi-
taba, con la fuerza de un procedimiento racional e ineluctable, a abrazar el
principal resultado de la filosofía alemana moderna, efecto de una obra en la
que todas las naciones europeas habían colaborado.

¿Pero se trataba sin más de una simple conclusión histórica? admitiendo
como exacta la interpretación que spaventa hace de nuestros filósofos, ¿se deri-
va, por tanto, que su última conclusión es verdadera? en suma, ¿puede la his-
toria ser tomada como argumento a favor de la verdad de una filosofía? ¿o la
reconstrucción de spaventa pretendía sin más llevar a cabo una revisión de
títulos para establecer el exacto árbol genealógico de la filosofía italiana? —
Ciertamente la historia como simple hecho no prueba nada. ¿Pero es quizás

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea. prólogo de G. Gentile (1908)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)304

bertrando spaventa - Giovanni Gentile

la historia un puro y simple hecho? Vieja cuestión, que sin embargo no ha sido
en absoluto cerrada, y que puede, mal entendida y mal resuelta, ser un obstá-
culo para la exacta comprensión y para un juicio [414] justo de la índole y valor
de este libro. ayuda recordar que spaventa tenía puesta la atención en la
Fenomenología hegeliana, que es también una historia de la filosofía, es más,
en su conjunto, una filosofía de la historia, o sea, una demostración de la racio-
nalidad del entero proceso del espíritu humano (Weltgeist): todos los sistemas,
como todos los momentos de la civilización, están presentes en ella como gra-
dos necesarios, a través de los cuales el espíritu ha pasado (o pasa eternamen-
te) para conquistar la plena conciencia de su propia actividad creativa. Pero,
puesto que la historia de la filosofía no consiste en un registro de las opiniones
que se han sucedido en las mentes de los pensadores (incluso en los catálogos
de los viejos doxógrafos había un diseño y una crítica); la misma ley intrínse-
ca de la historia de la filosofía debía conducir a spaventa a concebir su cons-
trucción histórica como una demostración científica de lo que le parecía el
principio más alto jamás alcanzado por la historia. esa ley es que la filosofía y
la historia de la filosofía, abstrayendo de las circunstancias literarias y las
peculiaridades de los intereses de los autores, son la misma cosa;7 del mismo
modo que lo racional es la misma realidad y viceversa. a través de la historia
y a través del devenir (el modo del nacimiento [la guisa del nascimento]) no
podemos no ver surgir y afirmarse la naturaleza de la realidad misma. y por
muy poca fe que se tenga en la racionalidad de la historia, no se puede dejar
de presentar esta historia según la cantidad de racionalidad que estamos dis-
puestos a atribuirle, es decir, precisamente según la racionalidad de nuestra
filosofía. el escéptico ––se sabe–– es dogmático a su modo; y si hace historia,
incluye dentro su duro y árido dogmatismo, que es escepticismo, ni más ni
menos que el dogmático. en breve, esta ley, puesto que es una ley, no tiene
excepciones: y la excelencia del historiador, su vigor especulativo, su mente
vivificadora y reconstructiva se miden por el mayor o menor grado en el que
consigue realizar dicha ley. ahora bien, en este libro de spaventa, si se borra-
sen los nombres de los varios filósofos mencionados, y se considerasen las res-
pectivas posiciones progresivas como [415] hipotéticas, se tendría, también en

7. A tal propósito me remito a mi escrito posterior Il circolo della filosofia e della storia della filosofia (1907)
en el volumen La riforma della dialettica hegeliana, Principato, 1923.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 305

la forma, una obra filosófica libre de todo carácter histórico. solo con bruno,
la emoción que provoca en el alma del autor el destino del héroe del pensa-
miento, del heraldo y mártir de la nueva y libre filosofía, mueve la pluma de
spaventa a esbozar con pequeños trazos, propios de un maestro, su carácter
moral. Pero incluso este, más que el retrato de una persona que ha vivido real-
mente, se diría que es la hipótesis del ideal del filósofo, contemplada y admi-
rada por bertrando spaventa en la riqueza de su vida moral.

¿se debe entonces concluir que esta historia, ––sucinta, seca, casi
esquelética, que ha mantenido su forma primitiva de apuntes para las clases,
pero segura, acertada y definitiva en el diseño y en sus características singula-
res––, no es una historia en sentido estricto sino más bien una construcción
ideal? — De hecho, no sería la primavera vez que esta historia es juzgada de
ese modo. sin embargo se trata de un juicio que a priori se puede considerar
falso, ya que, en el fondo, se realiza desde el desconocimiento de la ley de la
historia de la filosofía que hemos expuesto anteriormente. y aún así, ese juicio
contiene un parte de verdad, de la que hay que tomar conciencia. esta verdad
no es otra que de historias de la filosofía existen al menos dos: una parece que
tiene por objeto, como esta de spaventa, solo las ideas de los filósofos, es más
las ideas del espíritu filosófico, único a través del tiempo y del espacio; la otra
parece que tiene por objeto también a los diversos filósofos, con sus respectivas
biografías unidas con las más variopintas condiciones de la civilización, en
medio de las cuales los filósofos se formaron. Pero he dicho «parece» porque,
en el primer caso, las ideas de los filósofos bien se sabe que son los mismos filó-
sofos, cuya verdadera individualidad histórica consiste precisamente en el pen-
samiento que han conseguido pensar; y si su individualidad está ya unida a toda
la civilización concomitante, sus ideas son, en sustancia, casi toda la realidad
histórica de la época, recogida y como versada en su pensamiento. en el segun-
do caso, las condiciones sociales biográficas entran en la consideración del his-
toriador como los presupuestos de la disposición espiritual en la que, en cada
ocasión, surge el problema filosófico. y, por eso, no tienen otro objetivo más
que esclarecer la sucesión de los problemas filosóficos y el nacimiento de cada
uno de ellos a partir de otro, es decir, la pura historia de las ideas.

en otros términos, una historia de las ideas comprende implícitamente
una historia de la civilización en todas sus determinaciones, y se rige sobre el
[416] valor de esta historia que presupone. ahora bien, la historia de spaventa
es mera historia de ideas, en la que no aparece casi nunca la otra. y no es que

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea. prólogo de G. Gentile (1908) 



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)306

despreciase a la otra, sino que su interés lo llevaba a la primera; y, obedecien-
do al propio interés, ejercitaba un derecho propio de todo historiador e inalie-
nable. la limitación de su investigación pasaría a ser ilegítima si diese origen
a una falsificación de las doctrinas, entendidas según necesidades espirituales
anacrónicas o de todas formas inexistentes y arbitrariamente supuestas. Pero,
si spaventa no tuvo jamás ocasión o ganas de escribir una historia circunstan-
ciada de la filosofía, fue siempre guiado por un conocimiento profundo de las
condiciones espirituales de los varios períodos y por un agudo sentido históri-
co. basta recordar su crítica del trabajo de D’ancona sobre Campanella.

en un solo punto quizás, pasando de la exposición de la lógica de las
ideas, así como se fue realizando en la historia, a la consideración de las conexio-
nes que el desarrollo de esta lógica tuvo con el estado general de los espíritus en
Italia, no se ajusta, según mi parecer, a la verdad: donde sostiene que la razón del
«vacío» que perduró en la filosofía italiana entre Campanella y Vico y, luego,
entre Vico y Galluppi ––vacío que hay que rellenar con la historia de la filosofía
europea–– hay que buscarlo en la falta de libertad de los italianos, oprimidos por
la Iglesia católica que tenían en casa. «no nos han dejado hacer». Razón inexac-
ta o, al menos, insuficiente, porque la condena de Galileo no impidió que este
dejase tras de sí también en Italia una escuela de ciencia natural floreciente duran-
te todo el siglo xVII y el siguiente. y, por otra parte, el miedo a la Iglesia, del que
se tienen pruebas indudables, no impidió a Descartes iniciar ese intrépido natura-
lismo, que debía dar lugar a spinoza; ni las preocupaciones religiosas, sinceras y
profundas, pudieron parar al divino intelecto de Vico en el camino de esa inspira-
da especulación, que con la casi inconsciencia y seguridad del espíritu juvenil
mató –por usar las palabras de spaventa– de un solo golpe al Dios del viejo teís-
mo, al naturalismo, al materialismo y al ateísmo. ¿acaso Rosmini, filósofo de la
restauración, que termina en el kantismo y en la Teosofia, se acerca a Hegel con
miedo? ¿y Gioberti, el neogüelfo Gioberti, que comienza sometien[417]do la filo-
sofía a la religión y termina, también él, en el absoluto racionalismo? — la ver-
dad es que el movimiento internacional de la cultura de los siglos xVII y xVIII dis-
trajo a la mayor parte de los ingenios italianos de los problemas filosóficos.
Fueron las ciencias naturales, las matemáticas, los estudios históricos, lo que atra-
jeron a las mayores inteligencias. Para la filosofía de la cultura general y de los
profesores y de los pequeños escritores bastaban, y sobraban, las celebradas nove-
dades ultramontanas o las respetadas tradiciones escolásticas jamás interrumpidas
en nuestras universidades a lo largo de todos esos siglos.

bertrando spaventa



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 307

sin embargo, esto es un punto apenas mencionado en nuestro libro,
que, por lo general, se atiene únicamente al hilo lógico de las ideas tal y
como se desarrolla desde el inicio hasta el final de la historia de la filosofía
europea, aunque fijándose especialmente en Italia. y resulta, en conclusión,
una historia de la filosofía moderna y, a la vez, una demostración del princi-
pio de la filosofía de spaventa, a saber, de la solución dada por Hegel al pro-
blema fundamental de su lógica. y, en este sentido, es una introducción al
estudio de la filosofía hegeliana.

nada mejor para decir con qué espíritu y con qué intención fue escri-
ta esta introducción que las palabras del mismo autor en una de las últimas
páginas de este libro, que es conveniente anticipar aquí como cierre de cuan-
to hemos dicho sobre la índole del libro y como vivo retrato de la actitud de
nuestro filósofo hacia Hegel:

Antes de Hegel ningún filósofo ha explicado el conocer ni, por tanto,
ha resuelto el problema de la lógica (el sistema de las categorías).

Con esto no quiero decir que la lógica de Hegel sea la lógica perfec-
ta, absoluta, ni que su filosofía sea la última palabra del espíritu espe-
culativo, ni que después de Hegel no nos quede otra cosa más que
repetir o comentar mecánicamente sus deducciones como fórmulas
sacramentales.

Puede ser que haya quien piense así. Para mí, si hay algo que abo-
rrezco ––creo que lo he dicho ya muchísimas veces–– es precisamen-
te la reproducción mecánica de las doctrinas de otros. En los filósofos,
en los verdaderos filósofos, hay siempre algo por debajo, que es más
que ellos mismos, y de lo que ellos no tienen conciencia. Se trata del
germen de una nueva vida. Repetir maquinalmente a los filósofos es
ahogar ese germen, [418] impedir que se desarrolle y se convierta en un
nuevo y más perfecto sistema. Si Platón se hubiese limitado a repetir a
Sócrates, no habríamos tenido el mundo de las ideas. Si Aristóteles
hubiese repetido a Platón, no habríamos tenido el primer concepto de
sustancia, de individualidad. Si Spinoza se hubiese limitado a repetir a
Descartes, no habríamos tenido el primer concepto de Dios como sim-
ple causalidad, como identidad que es causa. Si Fichte hubiese repeti-
do a kant, no habríamos tenido el concepto de la autoconciencia, de la
mentalidad. Si Schelling hubiese repetido a Fichte, no habríamos teni-
do el concepto de la identidad [de ser y pensamiento],8 como mentali-
dad, como razón.

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección ii 

8. El corchete es añadido de giovanni gentile [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)308

Lo que quiero decir es esto: dado Fichte,  o sea, admitido que el cono-
cer es imposible sin la autoconciencia; y puesto Schelling, o sea, que
el conocer no es real sin la identidad como autoconciencia o mentali-
dad, el único camino para resolver el problema del conocer, el proble-
ma de la lógica, es demostrar la identidad.

Para mí todo el valor de Hegel, aquí, es este: demostrar la identidad.9

Palermo, 1908.

Prólogo a la segunda edición

Giovanni Gentile (1926)

en esta edición se ha corregido minuciosamente el texto a partir de la
edición de 1862 y se han añadido en nota las referencias a los pasajes de los
filósofos del Renacimiento a los que el autor remite. y, en general, las notas
del editor, puestas siempre entre corchetes, han sido ligeramente retocadas o
aumentadas.

Roma, 2 de febrero de 1926.

bertrando spaventa

9. El texto de spaventa citado por gentile pertenece al apéndice del libro: Schizzo di una storia della logi-
ca, capítulo E) Hegel, § 2. En la edición de las obras completas se encuentra en el vol. 2, pp. 641-642.
El texto continuaba introduciendo el que será el principal problema de la filosofía de spaventa y que,
a su vez, heredará gentile: «¿La ha demostrado realmente? Esa es otra cuestión». gentile responde a
esta pregunta en su obra La riforma della dialettica hegeliana: «Ese es el camino que queda aún por reco-
rrer después de spaventa, el cual tiene el mérito de habernos conducido hasta su inicio» (3ª ed.,
Florencia, sansoni, 1954, p. 39). [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 309

la filosofía italiana en sus relaciones
con la filosofía euroPea. (1862)

lección ii

Bertrando Spaventa

[466]

SEGUNDA LECCIÓN
La antigua filosofía italiana — la antiquissima Italorum sapientia de

Vico — Crítica de esta hipótesis.

Debo exponer, como introducción a la filosofía y como el camino
más seguro para vencer uno de nuestros más tenaces prejuicios, los principa-
les momentos de la historia de nuestro pensamiento desde el Renacimiento
hasta nuestros días, es decir, determinar el carácter y el desarrollo de nues-
tra filosofía.

Digo desde el Renacimiento hasta nuestros días, porque lo que se
llama filosofía itálica en la antigüedad (pitagóricos, eleatas) pertenece a la
filosofía griega y, por otra parte, apenas es un rudimento de esta. Renovar
hoy el pitagorismo o el eleatismo sería lo mismo que volver a la infancia de
la filosofía. De hecho, la filosofía presocrática o natural, de la que son parte
esas filosofías, empieza con la búsqueda de la esencia universal de la exis-
tencia natural, del mundo fenoménico (fenomenale), y la pone en un ente
inmediato, en una sustancia inmóvil: determinada progresivamente como
materia (jonios), como número (pitagóricos), como puro ser (eleatas). Pero
estas tres soluciones no explican el movimiento y el devenir del mundo natu-

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección ii 

PrIMErA LECCIóN. Motivo y objeto de la introducción — Prejuicio de nuestra conciencia nacional
— Necesidad de una historia del pensamiento italiano en su relación con el pensamiento europeo. [N. del
T., resumen tomado de la edición]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)310

ral, por lo que fue necesario un nuevo desarrollo de la especulación (Heráclito,
los atomistas y empédocles, anaxágoras).

[467] en segundo lugar, lo que se llama filosofía romana ––y se debe lla-
mar greco-romana–– como romana es muy poca cosa. Cicerón es un filósofo
popular, ecléctico;10 marco aurelio era también popular, y estoico, etcétera.11

nuestros brahmanes, en la piadosa intención de rechazar como ilegí-
timo y espurio todo ese poco progreso que ha hecho el espíritu humano y, en
consecuencia, ––desgraciadamente–– también nosotros italianos desde
varios cientos de años, no satisfechos de la antigüedad histórica de los pita-
góricos, han recurrido al mito de una antiquísima filosofía itálica. y cierta-
mente los hay que se imaginan una academia, un Peripato, una estoa en los
tiempos áureos de saturno, cuando el agua de los arroyos, y creo que tam-
bién la filosofía, era leche y miel.

a quien duda de este descubrimiento, éstos responden: «lo ha dicho
Giambattista Vico; lee el libro: De antiquissima Italorum sapientia.12 ¿Pretendes
quizás saber más que Vico?»

yo también he ojeado este libro de Vico; y debo confesaros lo que
pienso sobre él, dejando a cualquiera la misma libertad de decir ingenuamen-
te que yo sé más que Vico.

Vico dice:

Dum linguae latinae origines meditarer, multorum bene sane verborum
tan doctas animadverti, ut non a vulgari populi usu, sed interiori aliqua
doctrina, profecta esse videantur.13

ahora bien, esta interior doctrina, reconstruida por Vico y revisada,
corregida y mejorada ad usum puerorum por nuestros brahmanes, ¡es precisa-
mente la antiquísima filosofía italiana!

bertrando spaventa

10. Cfr. Prolusión, pp. 432-433.
11. señalamos, y valga para las restantes, que estas formas abreviadas servían al autor como apunte
que debía posteriormente desarrollar en sus clases. [Nota del editor g. gentile]
12. Francisco J. Navarro gómez publicó una traducción al español como La antiquísima sabiduría de los
italianos en esta revista Cuadernos sobre Vico, n. 11-12 (1999-2000), pp. 443-483, más tarde revisada y
recogida en g.b. VICo, Obras. Oraciones inaugurales & La antiquísima sabiduría de los italianos, barcelona,
Anthropos, 2002, pp. 127-192. spaventa la cita directamente en latín, y así lo reflejaremos en nuestra
presente traducción, confrontando nosotros la edición latín-italiano en g.b. VICo, Opere filosofiche, a
cargo de Paolo Cristofolini, Florencia, sansoni, 1971. En nota a pie de página aportaremos la traduc-
ción de Navarro con ligeras modificaciones. [N. del T.]
13. «Mientras meditaba sobre los orígenes de la lengua latina, advertí que los de muchísimas palabras
son, ciertamente, tan doctos que no parecen estas emanar de un vulgar uso del pueblo, sino de algu-
na doctrina interior» (Cristofolini, p. 57; Navarro, p. 129). [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 311

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección ii 

la búsqueda de Vico, entendida en un sentido general, y como es [468]

expresada en el pasaje citado, equivaldría a admitir y contraponer entre sí dos orí-
genes de la lengua latina y, creo, de toda lengua originaria como esa: a saber, el
uso vulgar del pueblo y la doctrina interior. ahora bien, que en la lengua haya una
doctrina interior, ––que la haya más o menos en toda lengua–– no se puede negar.
Pero la cuestión es ver si esta doctrina interior es lo que se llama propiamente doc-
trina, o sea, un saber o conciencia reflexiva, culta, filosófica, como dice la cita de
Vico o, por el contrario, solo una doctrina, por decirlo así, inconsciente, espontá-
nea y propia del espíritu originario de todo pueblo que habla: la doctrina que está
contenida necesariamente en el uso vulgar y sin la cual el mismo hablar ––el uso
vulgar, popular, nacional de la palabra–– no sería posible.

el hombre habla, porque es hombre, es decir, pensamiento, razón,
espíritu. la palabra no es una parte del espíritu, sino el espíritu, todo el espí-
ritu, como palabra. el hombre, la sociedad, el pueblo, el espíritu que habla,
pone en la palabra su representación o intuición originaria de las cosas y de
sí mismo, de su existencia, de las relaciones de su vida y, en general, del
mundo, del universo. la palabra es ella misma un mundo; es el universo en
cuanto representado e imaginado originariamente por el espíritu. esta ima-
ginación ––este mundo imaginado–– es en sí pensamiento, razón, pero toda-
vía no subsiste como pensamiento, como razón; es una doctrina interior, un
organismo, un sistema, pero que todavía no subsiste como reflexión, cien-
cia, filosofía: como verdadera doctrina. Para que esta imaginación llegue a
ser verdadera doctrina en el desarrollo de la vida de un pueblo, para que la
intuición originaria llegue a ser conciencia plena y reflexiva, o sea, ciencia,
hace falta un largo trabajo de la reflexión. la filosofía es el último grado de
la reflexión.

Tal es el concepto que Vico tiene de la lengua y también de la [469]

filosofía en la Scienza nuova. el origen de la lengua es uno; y es el espíritu
como representación o imaginación del universo. Cito un solo pasaje:

Los universales fantásticos fueron dictados de forma natural por esa
propiedad innata de la mente humana de recrearse en lo uniforme; lo
cual no pudiéndolo hacer con la abstracción por géneros, lo hicieron
con la fantasía por representaciones. A estos universales poéticos
reducían todas las especies particulares, pertenecientes a cada géne-
ro. […] Estos géneros fantásticos, habiéndose habituado sucesiva-



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)312

bertrando spaventa

mente la mente a abstraer las formas y las propiedades de los suje-
tos, pasaron a géneros inteligibles; por lo que después llegaron los
filósofos.14

el universal o género fantástico, poético o mítico, sobre el que discu-
rre Vico, es precisamente la palabra, es decir, el espíritu o la mente como
palabra. es la mente que ya no es simple sentido (impresión sensible, cuer-
po, tiempos mudos) y no es todavía verdadera mente (razón humana total-
mente desplegada, VeRDaD de las ideas), sino que es solo lenguaje, CIeRTas

ideas, fórmulas de palabras:15 universal, que no es el verdadero universal ni
el simple particular, sino universal imaginado, no pensado. en este pasaje,
en este concepto de universal fantástico está toda la teoría de la palabra.

ahora bien, ¿qué quiere decir que este género pasa a género inteligi-
ble y que así llegan los filósofos? Quiere decir que esas palabras que Vico en
la Antiquissima Italorum sapientia considera originadas a partir de una doc-
trina interior (a partir de una sabiduría retomada,16 filosófica, no vulgar) —
todas las determinaciones de las que constan su metafísica, verum, factum,
genus, forma, species, individuum, causa, etc.— eran al principio, más o
menos, géneros fantásticos, [470] es decir, sabiduría vulgar y luego pasaron a
inteligibles. el mismo Vico en la Scienza nuova se burla y no cree en la sabi-
duría retomada de los orígenes. yo casi diría que el pasar de esas determina-
ciones a nociones inteligibles es el propio libro de Vico, ya que esa antiquí-
sima metafísica de los italianos no parece que haya existido jamás. Vico
determina así en la Scienza nuova el desarrollo del espíritu: de la religión
(lenguaje, mito) a las repúblicas (estado); de estas a las leyes, y de las leyes
a la filosofía. la filosofía es la corona del desarrollo.

no obstante, yo no pretendo negar que la formación de ciertas pala-
bras, como las que Vico recoge en el Proemio: ens, essentia, substancia, etc.,

14. El autor cita la edición de la Scienza nuova editada por Francesco Predari, Turín, tipogr. Economica,
1852, en la «biblioteca dei Comuni italiani». La cita está en pp. 410-1. [Nota del editor g. gentile]

La traducción es nuestra. El original italiano citado por spaventa (sin los corchetes) es: «Gli universali fan-
tastici furono dettati naturalmente da quella innata proprietà della mente umana di dilettarsi dell’uniforme; lo
che non potendo fare coll’astrazione per generi, il fecero colla fantasia per ritratti; ai quali universali poetici riduceva-
no tutte le particolari specie a ciascun genere appartenenti. […] I quali generi fantastici, con avvezzarsi poscia
la mente umana ad astrarre le forme e le proprietà de’ subietti, passarono in generi intelligibili; onde provenne-
ro appresso i filosofi» (SN30, 392; SN44, 418-419). [N. del T.]
15. Scienza nuova, pp. 466-7. [Nota de spaventa según la edición indicada por gentile en la nota pre-
cedente]
16. Con esta expresión traducimos el término viquiano sapienza risposta.[N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 313

presupongan necesariamente una cultura filosófica. es un hecho que los lati-
nos, aprendiendo la filosofía griega, las formaron para expresar en su lengua-
je ὄn, οὐσία, etc.17 Pero no se debe confundir la naturaleza de tales palabras,
que son muy abstractas, con la de las voces, a partir de las cuales Vico quie-
re deducir la antiquísima sabiduría de los italianos. Ens, essentia, substantia,
etc. presuponen no solo un alto grado de reflexión, sino también las voces
primitivas esse, sub, stare, etc.; del mismo modo que generalis presupone la
voz genus; y possibilitas, la voz posse, etc. Pero eso no quiere decir que estas
voces, y en general todas las aportadas por Vico, presupongan una doctrina
filosófica. ¿quién puede afirmar que para decir esse, sub, stare, etc. hiciese
falta ser antes filósofo?

Por tanto, si la investigación de Vico en su generalidad tiene algún
sentido, es este: establecer la relación entre la lengua y el pensamiento de
una nación; es decir, dada la lengua, investigar cuál puede ser, más o menos
y siempre dentro de ciertos límites, el carácter general de la especulación a
lo largo del tiempo. el resultado de esta investigación es una especie de pro-
nóstico, que si es tomado como realidad histórica que precede o acompaña
[471] la formación y el desarrollo primitivo de la lengua, contradice la natu-
raleza del espíritu y ––lo cual es quizás lo que más importa a algunos–– con-
tradice el principal concepto de la Scienza nuova. sería lo mismo que decir,
en contra de Vico, que los géneros inteligibles preceden o acompañan a los
géneros fantásticos.

Pero, aún entendiendo así la cuestión, para que ese pronóstico en su
misma generalidad se realice, son necesarias ciertas condiciones que no siem-
pre se dan. y la principal de ellas es que la nación viva como en un campo
cerrado, completamente aparte, en su soledad, y que no suceda nada ––que no
se dé ninguna casualidad o necesidad más universal bajo la forma de casuali-
dad–– que modifique o cambie de algún modo su dirección. en realidad pare-
ce que a este estado de aislamiento patriarcal quieran reducirnos esos que con
tanto esfuerzo intentan resucitar a un muerto que nunca ha estado vivo; o, si
alguna vez ha estado vivo, lo cual no parece, es una persona completamente
distinta y de una raza completamente distinta a la que ellos se imaginan.

De hecho, a fin de cuentas, ¿en qué consiste esta antiquísima filoso-
fía de los italianos? ¿dónde ha nacido? ¿quién fue su autor?

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección ii 

17. Cfr. Prantil, Gesch. D. Log., t. I, secc. VIII.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)314

el sentido propio y particular de la investigación de Vico es el siguiente.
Dos hechos son ciertos. el primero es que muchas voces en el latín

original son tan cultas que no pueden haber surgido del uso del vulgo, sino
más bien de alguna doctrina intrínseca. el segundo es que los antiguos
romanos, hasta los tiempos de Pirro, desconocían cualquier tipo de ciencia
y atendieron solo a la agricultura y a las cosas de la guerra. a partir de estos
dos hechos juntos, se debe inferir que los romanos no han creado ellos mis-
mos esas voces sino que las han recibido de otras naciones colindantes y las
han usado así, tan cargadas de sentimientos filosóficos, sin entender la fuer-
za de su significado; y que tales sentimientos, propios de estas naciones, han
formado el tesoro antiquísimo de la sabiduría itálica.

Considerando el significado general de la investigación, ya he dicho
suficiente sobre el primero de estos hechos. y además, si este hecho no es ver-
dad, la conclusión de Vico no es correcta. si, donde quiera que haya palabras,
que después se demuestran cargadas de cierta doctrina, o incluso de un senti-
miento filosófico, se tuviese que presuponer originalmente la existencia de una
filosofía, no sabría cómo se podría empezar a filosofar, ni tampoco a hablar. es
doctrina o sabiduría la intuición o la representación contenida en la palabra o
en el mito; y, sin embargo, la palabra y el mito no son todavía la filosofía. Vico
resuelve, en lo relativo a los romanos, la dificultad de la existencia de esas
palabras, suponiendo que habían sido creadas por filósofos de otras naciones;
pero la dificultad renace con toda su fuerza respecto a esas mismas naciones.
¿Cómo se formaron tales palabras en el seno de estas naciones? Por cierta doc-
trina interior, es decir, por obra de filósofos. ¿y cómo fue posible esa filosofía
antes de esas palabras, es decir, cómo, por ejemplo, se pudo ver antes el con-
cepto propio y filosófico de género, de especie, de causa, etc. sin las palabras
genus, species, causa, etc. y crear tales palabras después de haber pensado los
conceptos? admitir que ha habido hombres en el seno de estas naciones, que
primero han pensado los conceptos y luego han formado, es más, creado las
palabras, equivale a separar absolutamente estos hombres ––los filósofos
(debo decir los primeros filósofos)–– de la vida de sus propias naciones, ya que
el primer nexo común es precisamente la lengua. una filosofía primitiva, que
no presuponga la palabra nacional (o sea, la palabra), no es doctrina intrínse-
ca, sino extrínseca a la nación; y en cuanto extrínseca, presupone otras nacio-
nes más antiguas y otros filósofos, y así hasta llegar a un filósofo absolutamen-
te primero que primero haya pensado sin hablar, y que haya hablado después

bertrando spaventa



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 315

de haber pensado. este primer filósofo no puede ser más que el primer hom-
bre, es más, [473] Dios mismo, y así la verdadera y antiquísima filosofía, no
solo nuestra, de nosotros los italianos, sino común (contra la intención de nues-
tros separatistas) a todos los pueblos del mundo, sería la mismísima filosofía
del edén: filosofía no itálica, sino preadánica. esta hipótesis, que pone del
revés todo el camino natural del espíritu humano, y al que lleva necesariamen-
te la primera afirmación de Vico, no explica nada, ni la palabra ni la filosofía.
Infunde en el cerebro de los hombres y de las naciones los conceptos y las
palabras, como el primer alimento es puesto por las madres en la boca de los
hijos: el hombre piensa y habla, no porque esa es su naturaleza íntima, sino
porque otro, obrando desde fuera, le hace pensar y hablar. Podría no pensar ni
hablar, y aún así ser todavía hombre. De este modo, se puede decir de todos
los pueblos lo que Vico dice de los antiguos romanos: «hablaron lengua de
filósofos sin ser filósofos».18

Creo que no puede haber una doctrina más falsa y más contraria, repi-
to, a todo el espíritu de la Scienza nuova. un pueblo que no entiende nada de
filosofía y no siente en absoluto la necesidad de filosofar, asume de otro pueblo
una serie de palabras filosóficas, las usa, las introduce en el tesoro de su lengua,
¡y mientras tanto no entiende lo que dice! ¿Pero por qué las asume y las usa?
las palabras se toman prestadas y se usan cuando se siente alguna necesidad de
la cosa expresada por esas palabras. y con las palabras se toma la cosa. Tomar
las palabras sin la cosa no me parece posible. ¿Por qué los romanos a partir de
las voces esse, genus, substare, etc. formaron essentia, generalis, substantia,
etc.? Porque ya habían aprehendido los conceptos y las voces correspondientes
de los griegos; [474] y entendían más o menos tales conceptos. ahora bien, el
caso del que habla Vico es muy distinto. no se trata de tomar conceptos y des-
pués formar, según la índole de la propia lengua y a partir de voces de la propia
lengua, las palabras; sino que se trata de tomar palabras originales extranjeras,
así, sin los conceptos y sin la necesidad de tales conceptos. ¡y qué palabras!
Genus, forma, anima, etc. a los escritores del Giornale de’ letterati d’Italia, los
cuales echaban en falta que Vico hubiese aportado pasajes donde la voz genus
significase forma etc., Vico responde: «Del modo en que ustedes me piden las
pruebas de los orígenes, yo habría obtenido la antigua sabiduría de Italia a par-

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección ii 

18. g.b. Vico, Seconda risposta al Giornale dei letterati d’Italia, en Opere filosofiche, ed. P. Cristofolini,
sansoni, Firenze 1971, p. 149: «parlarono lingua di filosofi senza esser filosofi». [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)316

tir de esas voces latinas, y no a partir de los orígenes de estas, que es mi propó-
sito».19 estos orígenes ––al menos aquellos a partir de los cuales Vico obtiene
nuestra antigua sabiduría–– no son, por tanto, para él latinos. ¿y de qué nación
son? ¿De quién los recibieron los antiguos romanos?

Vico en el Proemio dice: de dos naciones, a saber de los Jonios y de
los etruscos.

Nationes autem doctas, a quibus eas locutiones accipere possent
[Romani], duas invenio, Iones et Hetruscos. […] In Ionibus Italica philo-
sophorum secta, et quidem doctissima praestantissimaque floruit.
Hetruscos autem eruditissimam gentem […]. Ab Ionibus bonam et mag-
nam linguae partem ad Latinos importatam ethymologica testatum
faciunt. Ab Hetruscis autem religiones Deorum, et cum iis locutiones
etiam sacras, et pontificia verba Romanos accersisse, constat.
Quamobrem certo coniicio ab ea utraque gente doctas verborum origines
Latinorum provenisse; et ea de caussa animum adieci ad antiquissimam
Italorum sapientiam ex ipsius latinae linguae originibus eruendam.20

en la segunda respuesta al Giornale dei Letterati Vico explica mejor,
es más, debería decir, corrige esta conjetura suya.

Retomarla [nuestra antigua [475] sabiduría] de Jonia y de la escuela
pitagórica no equivalía a investigar la filosofía antiquísima de Italia,
sino una nueva filosofía griega […] Efectivamente la retomo de
Pitágoras, pero no sostengo que provenga de Grecia. Es más, sostengo
que es más antigua que la de Grecia. […] Cuando en Egipto florecía
aquel gigantesco imperio que se extendía por casi todo Oriente y por
áfrica […] es verosímil, es más, cosa necesaria que los egipcios,
gobernando todo el mar interno, fácilmente hayan fundado colonias
por sus costas y de este modo hayan llevado a la Toscana su filosofía.
y, habiéndose formado después un gran reino en esa región, […] es

bertrando spaventa

19. «In cotal guisa, nella quale voi richiedete da me le pruove delle origini, io avrei ritratto l’antica
sapienza d’Italia da esse voci latine, non dalle origini loro: che è il mio argomento», Seconda risposta…,
cit., p. 154. [N. del T.]
20. «y encuentro que son dos las naciones doctas de quienes pudieron recibirlas: los jonios y los etruscos.
[…] Entre los jonios floreció la escuela filosófica italiana, muy docta, sin duda, y eminente. Los etruscos,
por su parte, fueron un pueblo muy erudito […]. La etimología, de un lado, da testimonio de que buena
y gran parte de la lengua fue importada de los jonios a los latinos. y consta, de otro lado, que de los etrus-
cos se procuraron los romanos el culto a los dioses ––y con él también las locuciones sacras–– y las pala-
bras pontificias. Por ello con certeza conjeturo que los doctos orígenes de las palabras latinas provinieron
de ambos pueblos; y por esta causa me di a desvelar la antiquísima sabiduría de los italianos, partiendo
desde los orígenes de la propia lengua latina» (Cristofolini, p. 57; Navarro, p. 130). [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 317

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección ii 

necesario que también se haya difundido la lengua y que de ella hayan
cogido más los pueblos más cercanos del Lacio. […] Ahora bien, por
todo lo razonado, me atrevo a afirmar decididamente que Pitágoras no
trajo a Italia su doctrina desde Jonia […]; sino que, habiéndolo lleva-
do a Italia el deseo de adquirir nuevos conocimientos, y habiendo aquí
aprendido la filosofía italiana y habiendo así conseguido una gran sabi-
duría, decidió quedarse en la Magna Grecia, en Crotona, y fundar allí
su escuela […]. Así pues, si existe alguna voz de sabio significado
cuyo origen venga de ahí (ab Ionibus bonam magnamque linguae par-
tem ad Latinos portatam ethymologica testatum faciunt)21, se debe
considerar que fue llevada mucho antes desde la Toscana a la Magna
Grecia, y antes que a la Magna Grecia, al Lacio.22

(es decir, ya no, como había dicho en el Proemio, desde la Jonia, y por tanto
desde la magna Grecia al lacio, sino más bien del lacio a la magna Grecia,
o al menos a ambas regiones desde etruria sucesiva o contemporáneamente,
pero sin que pasase de una a otra).23

[476] Por tanto, según Vico, el pitagorismo ––esa por todos los historia-
dores de la filosofía reconocida concordemente como la más antigua filosofía
italiana (de la Italia griega)–– no solo no tiene originalmente nada griego, sino
que su autor no es ni siquiera Pitágoras. y no en el sentido de que, como quie-
ren algunos, haya sido creada después de Pitágoras por pitagóricos, sino que ya
existía ––¡quién sabe cuánto tiempo!–– antes del propio Pitágoras. Pitágoras,
cuando desembarcó en Italia, la encontró ya completa y hecha. la habían
inventado los etruscos, es más había sido traída por mar desde egipto, ya que
parece que la opinión de Vico sobre los etruscos es que eran egipcios, de mane-
ra que esa que nosotros llamamos filosofía italiana, en sus orígenes es egipcia.
y nosotros debemos seguir siendo egipcios, si no queremos dejar de ser italia-
nos. ¡He aquí de lo que se trata! ––Cito el mismo ejemplo de Vico. no hace
falta buscar, dicen los ‘letterati d’Italia’, anima y animus en egipto. mirad la
voz griega ἂνεμος y os convenceréis de que los griegos la llevaron a Italia––.
y Vico responde: «De las demostraciones hechas ahí se puede deducir fácil-

21. Palabras, como ya hemos visto, de Vico en el Proemio al De antiq. Inciso, al igual que la nota, aña-
dido por spaventa: «la etimología da testimonio de que buena y gran parte de la lengua fue importa-
da de los jonios a los latinos» (Cristofolini, p. 59; Navarro, p. 130). [N. del T.]
22. Seconda risposta, en Opere, pp. 147-148.
23. Cfr. Seconda risposta, en Opere, p. 149 y ss.: «la antigua lengua etrusca estaba esparcida por todos los
pueblos de Italia y también en la Magna grecia».



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)318

mente [!] que los antiquísimos egipcios que llevaron a Italia tal voz en tal sen-
timiento [de aire], la habían llevado del mismo modo a Grecia. De este modo,
estas dos naciones usaron esta voz sin tener ningún comercio entre ellas».24 si
los letterati hubiesen dicho: genus es lo mismo que γένος, Vico habría respon-
dido lo mismo: los egipcios llevaron la misma voz a Grecia y a Italia.

este no es el lugar donde mostrar cuán contraria es esta hipótesis a la
historia y a la filología. me conformaré con hacer solo algunas observaciones.
1. el pitagorismo ––así como lo conocemos por la historia de la filosofía, y no
como lo conjetura Vico–– es una estricta creación del espíritu griego, [477]

especialmente del dórico. 2. en los tiempos de los que habla Vico, los egipcios
todavía no viajaban por mar y, por eso, no podían llevar su filosofía a la
Toscana.25 3. los primeros etruscos en Italia tenían tan poca cultura que no se
puede suponer razonablemente, no digo ya que fuesen filósofos, sino ni siquie-
ra que hubiesen podido llegar por mar.26 4. Todas las investigaciones hechas
hasta ahora sobre su lengua no han conseguido aún clasificarla, y por eso no
se puede conjeturar nada cierto sobre su origen nacional. 5. es cierto que los
etruscos llegaron a un alto grado de cultura, pero no es menos cierto que esta
cultura no tuvo sobre las costumbres o, al menos, sobre la lengua de los anti-
guos romanos esa esencial influencia que se ha querido creer.27 Que los roma-
nos tomaron de los etruscos la religión, e incluso un arte de batallar solos fren-
te al mundo, etc.; que, en suma, toda la sabiduría de los romanos consistió en
hacer un buen uso de los frutos de la doctrina ajena y mantener la ignorancia,28

todo eso es una exageración, por no decir otra cosa.29

lo que es digno de nota en la investigación de Vico es que no se con-
forma con los orígenes griegos. en su tiempo todavía se creía que el latín
derivase del griego. Vico, en cambio, busca un origen más antiguo: un ori-
gen común a los latinos y a los griegos, ¡y no sabe encontrarlo más que en
egipto! si Vico hubiese sabido todo lo que ahora se sabe de lengua, de filo-

bertrando spaventa

24. Seconda risposta, en Opere, p. 154. [N. del T.: los añadidos son de spaventa]
25. Cfr. MoMMsEN, Roem. Gesch., I, 118.
26. Ibid., 111.
27. Ibid., 115.
28. Risposta seconda.
29. Cfr. MoMMsEN, 115, 116, 164-5. Vico, después de haber dicho en la Seconda risposta que los roma-
nos tomaron las leyes de los espartanos y de los atenienses, en la Scienza nuova (cfr. en especial Scritti ine-
diti di Vico, ed. del giudice, Nápoles, 1862) defiende la tesis opuesta.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 319

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

logía e historia, e incluso menos, no nos habría hablado de egipto ni tampo-
co de la necesidad de una antiquísima sabiduría para la creación de esas pala-
bras suyas. Él habría visto –conformemente al verdadero concepto de lengua
en la Scienza nuova– que toda la sabiduría, [478] por ejemplo de las palabras
genus y mens, consiste en la intuición primitiva y común a todos los pueblos
de nuestra estirpe, contenida en las raíces gen (sánscrito: gan; griego: γιν) y
men (sánscrito: man; griego: μνα), etc.

Que Vico, hace un siglo y medio, se haya equivocado, se explica por
sí solo, pero que ahora, después de tanto tiempo y tantos progresos en todo,
se vuelvan a cometer los mismos errores, es lo que yo no puedo entender. o,
más bien, lo entiendo: se trata de consagrar el sistema de las castas ¡y la auto-
ridad de Vico debe servir a este pío propósito! Por tanto, nosotros, para hon-
rar a Vico, debemos ser etruscos, es más, egipcios en materia de filosofía.
¿Pero por qué no también en materia de religión? la filosofía egipcia debía
de tener una íntima relación con la religión egipcia, y no entiendo por qué la
religión tendría que ser más universal y menos nacional que la filosofía. eso
es lo que querría que me explicasen nuestros brahmanes.

Por lo que a mí se refiere, no tengo ninguna necesidad de decir que
respeto a Vico, pero creo al mismo tiempo que el mayor honor que se le
puede hacer es el de dejar de lado sus errores y desarrollar y ampliar con
todas las ayudas de las nuevas investigaciones lo que hay de verdadero en la
Scienza nuova. actuando de otro modo, hacemos reír a nuestros enemigos, a
los extranjeros; y espero que, cuando todos estos prejuicios hayan pasado, se
rían también nuestros nietos.

ahora concluyo esta lección ya demasiado larga y digo que en la
exposición del pensamiento italiano no puedo comenzar por la antiquissima
Italorum sapientia, por la sencilla razón de que jamás existió. la sabiduría
contenida en el libro del que he hablado será la metafísica de Vico, pero falta
tanto para que sea la de los etruscos y la de los egipcios que no [479] es ni
siquiera la de los pitagóricos. y tampoco empiezo por los pitagóricos, por-
que su filosofía es parte de la filosofía griega. no empiezo por la escolástica,
porque la escolástica pertenece a todas las naciones europeas. no puedo
empezar, por tanto, más que por la filosofía del Renacimiento.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)320

bertrando spaventa

la filosofía italiana en sus relaciones
con la filosofía euroPea. (1862)

lección Vi

Bertrando Spaventa
[524]

SEXTA LECCIÓN: GIAMBATTISTA VICO
a) Defecto de la doctrina de Giordano bruno. — Paso de bruno y

Campanella a Vico. — b) el nuevo concepto de unidad del espíritu. — De
nuevo bruno, spinoza y Vico. — C) el concepto de desarrollo. — esquema
lógico: la psique individual; la psique nacional; la humanidad. — Valor y
defecto de Vico. — D) oscuridad de Vico.

A) Defecto de la doctrina de Giordano Bruno
De bruno y Campanella a Vico pasa aproximadamente un siglo. en

todo este tiempo no hay ningún filósofo verdaderamente original en Italia; a
Italia no pertenece ninguna nueva idea. Descartes, spinoza, locke, leibniz no
son italianos. o más bien, los nuevos gérmenes, nacidos en Italia, se confor-
maron libremente en sistemas fuera de nuestro país. bruno deviene spinoza;
Campanella, Descartes y (en cuanto telesiano) locke; la mónada de bruno,
transfigurada en el esse cognoscere de Campanella, deviene la mónada de
leibniz (representación absoluta de lo múltiple en la unidad del pensamiento).

Desde bruno y Campanella hasta Vico hay, por tanto, como un vacío
en la historia de nuestro pensamiento. Para que Vico pueda ser bien com-
prendido, hay que rellenar ese vacío con la historia de la filosofía europea.

TErCErA LECCIóN: EL rENACIMIENTo. I. su diferencia respecto a la Escolástica. — II.
Características principales de la nueva filosofía en los filósofos del renacimiento: Cusano, Pletone,
Valla, Agricola, Ficino, Pico, Zorzi, reuchlin, Tomeo, Achillini, Pomponazzi, Vives, Nizolio,
Melantone, Paracelso, Telesio, Patrizio, Cesalpino, Zabarella, Cremonini. CuArTA LECCIóN:
ToMMAso CAMPANELLA. Concepto de restauración católica. — Carácter general de la filoso-
fía de Campanella. QuINTA LECCIóN: gIordANo bruNo. A) Carácter y destino de bruno.
— diferencia de su filosofía de la de Campanella. — b) spinoza. — C) bruno precursor de spinoza:
dios como sustancia causa. [N. del T., resúmenes tomados de la edición]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 321

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

Puestos bruno y Campanella, se ve, entonces, la necesidad de Vico; pero
para que Vico naciese, la necesidad de su nacimiento tenía que manifestarse
y convertirse en una realidad histórica: un hecho en la vida del pensamien-
to humano. eso es como decir que tenían que mostrarse en toda su [525] rea-
lidad los defectos de la posición de Campanella y de bruno; es más, prime-
ro tenía que realizarse esta posición.

la posición era esta: Dios es solamente causa (causa eficiente), y por
eso el universo es solamente efecto.

esta posición anula toda distinción esencial entre los dos universos,
el natural y el espiritual, y asigna a ellos una idéntica ley: la causalidad, o la
simple relación causal.

esta posición es en general el nuevo naturalismo —del que hemos
visto las primeras trazas, después de la escolástica, en Cusano— aplicado
indiferentemente a la consideración de la naturaleza o del hombre; y cuya
única ley es la ley matemática o mecánica, y el método, el proceso desde el
principio a la consecuencia, o de la consecuencia al principio.

ahora bien, el hombre, el mundo humano, quiere decir libertad; y la
libertad no es la simple causalidad.

en la doctrina de bruno no hay de verdad libertad humana (ni divi-
na). en otros términos (así en bruno, como en spinoza) es inexplicable el
concepto de sustancia. ¿Cómo el modo puede conocer a la Sustancia, la
cual no se conoce a sí misma, y de este modo ser superior a la propia
sustancia? ¿Cómo el hombre puede elevarse a Dios, si es simple efecto?
¿Cómo el efecto retorna a la causa? y, sin embargo, bruno y spinoza ter-
minan del mismo modo, con esta contradicción: bruno, en los Eroici furo-
ri, que son precisamente la liberación del alma y su elevación y unión con
Dios; spinoza, en la parte quinta de la Ética, que trata de la potentia inte-
llectus, o sea, de libertate humana, que para spinoza es la beatitud misma
(amor Dei intellectualis).

la ley de la naturaleza y del hombre no pueden ser simplemente una.
el ser natural es inmediatamente lo que es y puede ser; es puesto

como lo que debe ser, y todo su [526] mundo es su nacimiento, que no es obra
suya. el hombre, por el contrario, se hace a sí mismo, su mundo; y este
mundo suyo es él mismo: carne de su carne, etc. Como hombre, como espí-
ritu, como mundo humano, él es creador de sí mismo. Con esto no quiero
decir, ya se entiende, que él se cree a sí mismo como hombre inmediato,
como hombre animal o natural.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)322

Dicho de otro modo: es verdad que todas las cosas están en Dios.
están en Dios, porque tienen su entidad en Dios. así, Dios es sustancia pri-
mera (Gioberti); el estar las cosas en Dios es su verdadera entidad. Pero la
diferencia entre la entidad de las cosas naturales y la entidad humana es esta:

las cosas están en Dios inmediatamente, son puestas como simples
entes, y nada más, en Dios; el hombre, en cambio, está en Dios, en cuanto se
eleva por sí mismo y se une a Dios; en cuanto se hace a sí mismo, cuanto puede,
Dios (ese ser que es Dios); de manera que su ser es su libre actividad: la libre
producción de sí mismo. si Dios es causa o actividad absoluta, y por eso en él
ser y hacer son lo mismo; si, en suma, ser realmente es hacerse, es evidente que
estar realmente en Dios no es simplemente ser hecho, sino hacerse Dios y en
Dios. lo cual quiere decir que el verdadero hombre no es simplemente efecto,
sino causa. ahora bien, el efecto que es causa es precisamente el fin.

así Dios, como causa o principio y fin o efecto absoluto a la vez, es
una doble actividad en una: creativa y recreativa, diría Gioberti; y solo así,
como esa única actividad, es la verdadera actividad, y por tanto el verdade-
ro ser, el espíritu o el Creador. la primera actividad es simplemente divina
(natural); la segunda es divina y humana a la vez (es decir, verdaderamente
divina). los dos ciclos de Gioberti, que son un único ciclo.

ahora bien, Vico representa precisamente esta distinción real de los
dos universos; y, por tanto, funda el mundo humano, el mundo del espíritu.
Representa la diferencia real [527] de esa absoluta indiferencia; y esta dife-
rencia es expresada en el concepto de las dos Providencias. su mundo natu-
ral, hecho solo por Dios (como providencia natural), y su mundo humano,
hecho por el hombre y por Dios a la vez, consisten en las dos actividades cre-
ativas, que son los dos ciclos de Gioberti.

en Vico el concepto de la fórmula ideal está ya dado: no de la fórmu-
la manca «el Ente crea al existente», sino de la verdadera fórmula «el Ente
crea al existente y el existente retorna al Ente».30

bertrando spaventa

30. sé bien que la fórmula giobertiniana hoy en día suena un poco ridícula; y también tengo que con-
fesar que cuando la oigo proferida por algunos con tanta solemnidad, no puedo evitar reírme yo tam-
bién. y río no como adversario, sino porque… me da la risa. En realidad, tal es el destino de todas las
fórmulas, cuando son reducidas a no tener más valor que el de tres o cuatro palabras enfáticas puestas
juntas y sostenidas por la vaga representación y caen en manos de los mismos chapuceros de siempre.
No hay un solo rincón, por decirlo de algún modo, de la existencia y de la vida en el que no la hayan
llevado y metido a la fuerza, como un clavo en una tabla de madera. y creen que basta tener en el bol-
sillo este clavo para superar cualquier dificultad. si tienen que decir que llueve o que hace calor, solo
saben decirlo empezando por la fórmula. — El Ente crea al existente, por tanto, llueve. El Ente crea al
existente, por tanto, hace calor, etc. etc. — Todo esto, por tanto, lo sé por larga experiencia. Pero el ridí-



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 323

Tal es, en pocas palabras, el paso ideal y, casi diría, lógico de bruno
a Vico.

Para que este paso fuese histórico, era necesario que el naturalismo
(de bruno) adquiriese su forma pura y rigurosa en el spinozismo (y spinoza
requería a Descartes, [528] anticipado por Campanella); que el principio de la
simple eficiencia se mostrase en toda su luz, como cartesianismo y como loc-
kismo; que leibniz pusiese el concepto –aunque imperfecto, a saber, como
identidad inmediata– del espíritu en la mónada y así protestase contra el puro
naturalismo (la mónada en sí es más que causa eficiente); que, en suma, se
viesen y entendiesen las consecuencias de la primera posición.

B) El nuevo concepto de unidad del espíritu
He dicho que Vico pone la diferencia, la diferencia real, en la abso-

luta indiferencia de bruno y spinoza; esa diferencia que ni éstos ni otros filó-
sofos anteriores habían sabido poner. Poniendo la diferencia real, Vico pone
la unidad real, es decir, ya no la sustancia causa, sino el espíritu. Tal es el
espíritu: no vacía identidad, sino diferencia real, y a pesar de ello, es más,
precisamente por eso, unidad real.

ya expuse en otro sitio31 la intención de Vico, casi con sus mismas
palabras, del siguiente modo: 

Hasta ahora los filósofos han contemplado a Dios sólo por el orden de las
cosas naturales; yo, elevándome más alto, contemplo en Dios el mundo
de las mentes humanas, que es el mundo metafísico, para demostrar la
Providencia en el mundo de las almas humanas, que es el mundo civil, o
sea, el mundo de las naciones. Contemplando a Dios sólo por el orden
natural, o sea, en cuanto que ha dado naturalmente el ser a las cosas y a
los hombres, y naturalmente lo conserva, los filósofos han demostrado
solo una parte o atributo de su providencia. yo lo contemplaré por la

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

culo termina aquí y la cosa se pone seria cuando se considera el nexo de las investigaciones de gioberti,
su relación con rosmini, el origen, por así decirlo, histórico de la fórmula y, especialmente, su significa-
do, así como es expresado en todos esos pasajes de sus obras, especialmente de las póstumas, que no son
ni una paráfrasis del catecismo ni una ostentación retórica. La cosa se pone seria, aunque sea verdad que
la ciencia no es una fórmula y que el vicio de gioberti ––convertido en enfermedad crónica en los gio-
bertinianos–– era precisamente el de creer excesivamente en la eficacia de las fórmulas.
31. Carattere e sviluppo della filosofia italiana dal secolo XVI sino al nostro tempo, en Scritti filosofici, en Opere, vol.
1, pp. 318-320. sobre Vico, spaventa volvió a hablar en la carta Paolottismo, positivismo, razionalismo de
1868, reimpresa en Scritti filosofici, en Opere, vol. 1, pp. 477-501. [N. del editor g. gentile]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)324

bertrando spaventa

parte que es más propia de los hombres, cuya naturaleza tiene [529] esta
principal propiedad: ser sociables, o sea, como providente en las cosas
morales políticas, o sea, en las costumbres civiles, con las cuales las
naciones han llegado al mundo y se conservan. y esta nueva y más alta
contemplación es posible porque este mundo civil, sin duda, ha sido
hecho por los hombres; por lo que se puede, porque se debe, encontrar
los principios dentro de las modificaciones de nuestra propia mente
humana. y debe despertar maravilla que todos los filósofos se hayan pre-
ocupado por conseguir la ciencia de este mundo natural, del que, puesto
que Dios lo hizo, solo Dios puede poseer la ciencia, y que no hayan
meditado sobre este mundo de las naciones, del que, puesto que lo habí-
an hecho los hombres, los hombres podían conseguir la ciencia. Este
extravagante efecto tiene su origen en la miseria de la mente humana, la
cual, permaneciendo inmersa y enterrada en el cuerpo, está naturalmen-
te inclinada a sentir las cosas del cuerpo, y necesita realizar un gran
esfuerzo para entenderse a sí misma. y, sin embargo, en tanto se aproxi-
ma el hombre a Dios y esta ciencia es de una especie verdaderamente
divina, en cuanto el mundo que él quiere contemplar a través de ella ha
sido hecho por él mismo. Porque en Dios el conocer y el hacer son una
y la misma cosa, y solo el hombre participa de esta divina naturaleza. La
diferencia entre el hombre y Dios es que el hombre ha hecho al principio
este su propio mundo sin saber lo que se hacía, es más creyendo que
hacía todo lo contrario. y esta es como una benévola astucia de la
Providencia, la cual, sin fuerza de leyes, pero haciendo uso de las mis-
mas costumbres de los hombres,  ––cuyas usanzas son tan libres de toda
fuerza, cuanto lo es para los hombres celebrar su naturaleza–– como una
mente diversa, a veces contraria y siempre superior a los fines particula-
res y limitados que los hombres se proponen, [530] hace de ellos medios
para servir a fines más amplios, y los usa siempre para conservar a la
humanidad. De este modo, los hombres quieren usar la lujuria bestial y
dispersar sus partos, y hacen de ella la castidad de los matrimonios, de
los que surgen las familias; los padres quieren ejercer inmoderadamente
el imperio paterno sobre los clientes, y surgen las ciudades; los nobles
quieren abusar de la libertad señorial sobre los plebeyos, y acaban en la
servidumbre de las leyes, que crean la libertad popular; y así otros ejem-
plos. Lo que hizo todo esto fue también mente, porque lo hicieron los
hombres con inteligencia; no fue destino, porque lo hicieron con elec-
ción; no fue casualidad, porque, con perpetuidad, siempre actuando así,
surgen las mismas cosas. Esta mente o Providencia es la unidad del espí-
ritu que informa y da vida a este mundo de las naciones.

yo aquí tengo que considerar sólo esta unidad del espíritu, que es el nuevo
Dios de la filosofía, que destrona al antiguo (al Dios simplemente causa), y es la



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 325

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

verdadera negación y la verdadera realización de la unidad de bruno y spinoza:
unidad, cuyo concepto es la base y el principio en el que consisten y al que regre-
san todos los nuevos conceptos de la Scienza nuova, y que es solo la posibilidad
real de esta ciencia, o sea de la filosofía de la historia; unidad, que exige una nueva
metafísica, la metafísica de la mente humana, que proceda sobre la historia de las
humanas ideas: esa metafísica cuyas bases puso Descartes cuando dijo: pensar es
ser (el verdadero ser). sin embargo, Descartes no supo hacer nada de este descu-
brimiento, precisamente porque no se dio cuenta de todo el tesoro que tenía en sus
manos, concibiendo en modo limitado el pensar y, por eso mismo, el verdadero ser.
la metafísica exigida por la filosofía de Vico no es el puro ontologismo —la vieja
metafísica fundada sobre el ser— sino que, precisamente porque se funda sobre el
verdadero pensar, [531] o sea, sobre el pensamiento puro y no sobre el empírico, es
psicologismo trascendente, o sea, el verdadero ontologismo: en suma, la metafísi-
ca de la mente, de la mente humana, y no del Ente. Gioberti —que se entiende y
se explica mejor a sí mismo— en esto está de acuerdo con Vico.32

¿Qué es, por tanto, esta nueva y verdadera unidad, esta unidad del
espíritu?

Hay que retomar, desde este punto de vista, la consideración de
bruno y spinoza:

Quien quiera saber los máximos secretos de la naturaleza, mire con
atención y contemple los mínimos y máximos de los contrarios y
opuestos. Profunda magia es sacar el contrario, después de haber
encontrado el punto de unión.

A esto tendía con el pensamiento [...] Aristóteles, poniendo la pri-
vación (a la que se une cierta disposición) como progenitora, pariente
y madre de la forma; sin embargo, no pudo llegar a ello. No pudo lle-
gar a ello porque, deteniéndose en el género de la oposición, quedó
atrapado de manera que, no descendiendo a la especie de la contrarie-
dad, no alcanzó ni dirigió la mirada hacia el objetivo: del que se alejó

32. Protologia [ed. Turín, botta], II, 725-6. «La vida universal de la existencia es la evolución de la men-
talidad, o sea, de la historia de la conciencia desde sus primeros principios hasta los últimos progresos.
Toda realidad es conciencia o inicial o actual. La realidad no es tal si no se posee a sí misma, si en sí
no se refleja, si no es idéntica a sí misma. y esta reflexión, esta mismidad es la conciencia. Fuera de la
conciencia no hay nada, ni nada puede ser. Existencia, pensamiento, conciencia es todo la misma
cosa. Los varios grados, estados, procesos de la realidad no son otra cosa más que los de la concien-
cia. Este psicologismo trascendente es el verdadero ontologismo. La intuición de esta verdad es la parte
peregrina y profunda del sistema de Fichte. Lo demás es antropomorfismo. descartes lo anticipó sin
darse cuenta, diciendo: yo pienso, luego existo. Pero no tuvo la más mínima intuición de los tesoros
que encerraba esta afirmación, etc.».



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)326

bertrando spaventa

completamente diciendo que los contrarios no pueden concurrir actual-
mente en un mismo sujeto.33

[532] Por tanto, según bruno, hay que hacer dos cosas, que en verdad
son la misma: dados los contrarios, encontrar el punto de unión; y, encontra-
do el punto de unión, sacar el contrario.

son una misma cosa, ya que el punto de unión que se dice encontra-
do, en realidad no es encontrado – –o sea, realmente no es unidad de los con-
trarios–– si de él no se saca el contrario, es decir, si no se hace ver que este
mismo punto se diferencia. si no se saca de él el contrario, sino que se pone
así, extrínsecamente, este punto no es el punto de unión.

aristóteles recibe los contrarios platónicos: la idea y el fenómeno (la
idea está fuera del fenómeno: dualismo), y hace de aquella la forma; de este,
la materia. la materia es implícita y posiblemente lo mIsmo que la idea es
desplegada y actualmente. uno es el ser meramente posible, el otro es el ser
actual. De este modo, la relación entre los contrarios ya no es negativa,
como en Platón, que los concibe como ser y no ser. Para aristóteles, en cam-
bio, la relación entre los contrarios es positiva: uno es el ser actual y el otro,
el ser posible. esta relación positiva, este ser uno bajo los dos aspectos de la
posibilidad y de la actualidad es el punto de unión aristotélico. aristóteles,
por tanto, partiendo de los contrarios, encuentra el punto de unión.

¿Pero realmente lo encuentra?
bruno ya dijo que no lo había encontrado, que «no conoce el ente

como Uno, por no haberse sumergido en el conocimiento de esta» (su) «uni-
dad e indiferencia de la constante naturaleza y el ser».

ahora bien, dice que no ha sabido sacar el contrario; [533] que, como
mucho, se ha detenido en el género de la oposición, pero no ha descendido
hasta la especie de la contrariedad.

la segunda crítica es la consumación de la primera. aristóteles no ha
concebido el ente como uno, porque no lo ha concebido como absoluta indi-
ferencia; y no lo ha concebido como absoluta indiferencia, porque no lo ha
concebido como coincidencia de los contrarios. bruno, siguiendo al Cusano,
dice que lo concibe así y que esta es su superioridad sobre aristóteles. en rea-
lidad, esta indiferencia no es más que la consecuencia explícita de la posición

33. bruno, De la causa, principio e uno, ed. gentile, I.2, 264. Esta crítica a Aristóteles ya había sido hecha
por el Cusano en De Berillo, 1454. Cfr. mi nota al citado pasaje de bruno. [N. del editor g. gentile]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 327

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

aristotélica; ya que esa relación positiva, ese ser uno solo bajo dos aspectos,
no es más que el ser indiferente. Pero no basta —he aquí la segunda crítica—
con decir: el ser indiferente. Para que esto sea un verdadero concepto y no solo
un simple presupuesto, para que sea verdaderamente el ser indiferente, es
necesario sacar de él el contrario, no presuponerlo. es decir, en el caso de
aristóteles, no presuponer sino derivar los dos principios, forma y materia.
mientras no se haga eso, no se superará el dualismo de los principios; es decir,
no se tendrá realmente el ser uno, la absoluta indiferencia. ahora bien,
aristóteles no deriva los dos principios, los presupone.

bruno dice: absoluta indiferencia, y, además de eso, exige la deriva-
ción del contrario. eso es mucho. Pero después no solo no saca el contrario,
sino que por mucho que diga indiferencia, no afirma esa posición que es la
posibilidad del punto de unión. me explico. aristóteles dice: un mismo ser
bajo dos aspectos. Pero después pone como verdadero ser uno de estos dos
aspectos, por sí mismo, sin el otro, y de este modo él mismo destruye la posi-
ción del un mismo ser. De este modo, el otro sigue siendo algo extrínseco al
primero, y no es derivado del primero; y, aunque no sea superior al primero,
sigue siendo de todas formas un límite insuperable del primero. lo cual [534]

equivale a decir: el primero ––la forma, el pensamiento–– en realidad no es
el Primero; en realidad hay dos Primeros.

bruno dice indiferencia, y se detiene en esta posición, en cuanto la
forma no es nunca extrínseca a la materia, y el intelecto artífice mueve y obra
desde dentro. el Dios aristotélico, pura forma, ha desaparecido. Pero, por
otra parte, esa indiferencia es un punto absolutamente oscuro, una base pre-
supuesta, de ningún modo pensada. los dos contrarios en realidad todavía
son absolutamente irreductibles; su indiferencia o unidad es más bien estar
juntos, simple coincidencia, nada más.

spinoza, a través de Descartes, esclarece ese punto oscuro; y este punto
claro —inmediatamente claro (evidencia, intuición cartesiana)— es el pensa-
miento en cuanto que contiene a su contrario, al ser. esta unidad, que ya no es
simple coincidencia, sino estar contenido, estar íntimamente unido34 —unidad
que se diferencia inmediatamente como indiferencia— es la nueva indiferen-
cia, la Sustancia de spinoza.

34. Traducimos así el término (giobertiniano y rosminiano) insidenza usado por spaventa. El Vocabolario
Treccani lo define como «l’essere insidente, cioè intrinseco, intimamente unito». [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)328

bertrando spaventa

spinoza es la claridad de bruno. lo que en bruno es oscuro, en
spinoza es claro (aunque no absolutamente claro, sino solo inmediatamen-
te). en bruno es oscura la indiferencia, y en spinoza se vuelve clara, en
cuanto que el punto de unión es el pensamiento, y el pensamiento es tal solo
en cuanto que contiene o pone inmediatamente o intuitivamente a su contra-
rio, al ser. el pensamiento es ese punto (punctum mobile) que es a la vez unir
y sacar el contrario, el punto de unión y el propio punto de la diferencia.
Punto activo, no muerto; que une en cuanto que diferencia, y diferencia en
cuanto que une. De modo parecido, la indiferencia como causa es oscura en
bruno, y se hace clara en spinoza. la sustancia es causa, actividad, en cuan-
to que es el pensamiento que contiene o pone inmediatamente el ser: el ser
es el efecto del pensamiento, y este efecto es el mismo ser del [535] pensa-
miento: el pensamiento es causa sui. Infinidad del pensamiento, infinidad
del ser; causa infinita, efecto infinito; Dios infinito, universo infinito. y la
sustancia es simple causa, o sea, sustancia, no sujeto, precisamente porque
es una posición inmediata del ser en el pensamiento.

Por tanto, lo que está como implícito en bruno (sustancia causa, o
sea, indiferencia que se diferencia indiferentemente, o sea, inmediatamente)
es claro en spinoza. esta claridad es el pensamiento cartesiano.

el pensamiento, que contiene en sí y pone inmediatamente el ser, es
la causa. Causar: tal es la primera y la inmediata respuesta a la exigencia de
bruno: sacar el contrario. Causar es sacar el contrario, pero de manera
inmediata. Causar es pensar, pero pensar inmediatamente. Causar sin pensar
es imposible. el efecto está contenido en la causa, y este estar contenido, que
es producción en sí, no es otra cosa que pensamiento, y no simple ser. (así
pues, la Sustancia es el pensamiento como inmediata unidad de sí mismo y
del ser: es la Idea, pero no la Idea platónica).

esta inmediatez es la naturaleza spinoziana, la nueva naturaleza. Por
tanto, el nuevo naturalismo.

ser y pensar, inmediatamente uno e inmediatamente diferentes: tal es
el punto de la unión y derivación spinoziana del contrario. ahora bien, pre-
cisamente porque inmediatamente uno, ser y pensar no son realmente uno; y
precisamente porque inmediatamente diferentes, no son realmente diferen-
tes. ni la unidad, ni la diferencia son reales: ni el punto de unión, ni tampo-
co la derivación del contrario. Por tanto, se dan a la vez paralelismo y, como
única ley de los dos mundos, la relación causal.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 329

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

[536] estas dos determinaciones, que son la misma determinación, es
el naturalismo. es la indiferencia diferenciada indiferentemente: la causa
como efecto, como simple efecto.

así pues, no está el verdadero universo; el verdadero universo está
fuera de este universo puramente formal.

sin embargo, el principio de la corrección de spinoza está en el pro-
pio spinoza: el principio del pensamiento, el principio cartesiano.
simplemente hay que entenderlo mejor (psicologismo trascendente). los
dos mundos paralelos, que tienen una misma ley (la causalidad), realmente
en sí no son paralelos; ya que uno es el esse obiective y el otro, el esse for-
maliter. aquel es, por tanto, más que este y lo contiene. el pensamiento con
tiene en sí al ser, es el ser objetivo, y por eso no puede ser paralelo al ser, no
puede tener la misma ley que el ser. el ser no debe ser igual, sino sometido
al pensamiento; debe ser el fenómeno del pensamiento.

He aquí leibniz: la verdadera realidad es la mónada, y la extensión
no es más que el fenómeno de las mónadas.

Pero también la mónada es algo inmediato y, por eso, natural.
ahora bien, Vico ve la verdadera diferencia: niega realmente el para-

lelismo, distinguiendo las dos providencias, los dos atributos, de manera que
uno de ellos es un grado del otro, y concibe el pensamiento, el punto de
unión y la derivación del contrario, como desarrollo (despliegue); la natura-
leza es el fenómeno y la base propia del espíritu, el presupuesto que el espí-
ritu hace para sí mismo, para ser realmente espíritu, verdadera unidad.

la verdadera unidad, el verdadero uno, lo Único es desarrollo, desa-
rrollo de sí mismo, a partir de sí, por sí y para sí, es decir, es verdadera y
totalmente Él mismo. este es el nuevo concepto, que, más o menos expresa-
mente, consciente e [537] inconscientemente, es el alma de toda la Scienza
nuova: es el gran valor de Vico.

C) El concepto de desarrollo
Desarrollo no quiere decir emanación, simple salir, simple educción;

ni quiere decir simple causación, simple posición de un efecto. Desarrollo es
movimiento, pero movimiento que es a la vez reposo; no es ir de uno a otro,
sino de sí mismo a sí mismo, ir que es volver; es producción, pero produc-
ción de sí mismo; y no de sí mismo como ens diminutum, como menos que
uno mismo, y por tanto no como uno mismo, como otro (tal es el efecto infi-



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)330

bertrando spaventa

35. Cfr. Da Socrate a Hegel, en Opere, vol. II, p. 120, y Scritti filosofici, en Opere, vol. I, p. 454. [N. del edi-
tor g. gentile]

nito de la causalidad infinita de bruno y spinoza: puro despliegue de lo que
está implícito), sino de sí mismo como verdadero sí mismo; es producción,
que es reconducción. Desarrollo es autogénesis.

Quien dice desarrollo, dice grados, estaciones, funciones, formas
diversas de actividad. ahora bien, lo que se desarrolla es el propio princi-
pio universal del despliegue de los varios grados o funciones. este princi-
pio —psique, alma, mente, razón, pensamiento, espíritu— se da a sí mismo,
precisamente en estas funciones o formas, una realidad determinada; y ter-
mina su despliegue una vez que ha llegado, o mejor, vuelto a sí mismo, o
sea, una vez que se ha actuado de una forma adecuada a su universalidad o
idealidad. así pues, todas las otras funciones de la psique son esos grados
de despliegue de la propia psique, en los cuales su universalidad o ideali-
dad, que es el verdadero principio, ha alcanzado solamente una realidad par-
ticular, no perfecta y universal. Por eso, la psique —el pensamiento, la
mente— tiene la siguiente doble relación con sus otras funciones: por un
lado ella es su principio, y por tanto ellas son sus grados de despliegue; y,
por otro lado, ella es el supremo y absoluto grado de despliegue, y ellas son
grado solo relativos (principio y fin).

así pues, cuando se dice: «el espíritu es sentido, representación [538]

(imaginación), pensamiento», cada forma es todo el espíritu (el pensamien-
to) en uno de sus grados de despliegue; y el pensamiento es el supremo
grado, el verdadero espíritu.35

se puede decir que este esquema del desarrollo es el esquema abstrac-
to de la Scienza nuova: el último grado es, para Vico, la razón humana total-
mente desplegada. así pues, toda la vida del espíritu no es más que despliegue
de sí: lo que yo llamo desarrollo. en Vico tenemos el siguiente esquema:

1. Como esquema abstractísimo y, casi diría, lógico: uno, muchos,
uno. es lo uno que se pone —se despliega— como uno inmediato, como
muchos y como uno verdadero y concreto: Uno totalmente desplegado. 

A este orden de cosas humanas civiles, corpóreo y compuesto, convie-
ne el orden de los números, que son cosas abstractas y purísimas. Los
gobiernos comenzaron por lo uno, con las monarquías familiares; de
ahí pasaron a los pocos, con las aristocracias heroicas; llegaron a los
muchos y a todos en las repúblicas populares, en las que todos o la



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 331

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

mayor parte hacen la razón pública; finalmente, volvieron a lo uno en
las monarquías civiles. […] Los pocos, muchos y todos retienen, cada
uno en su especie, la razón de lo uno. […] y así toda la humanidad está
contenida entre las monarquías familiares» (lo uno como principio) «y
las civiles» (lo uno como fin).36

— es evidente que este movimiento de lo uno no es simplemente una deduc-
ción, sino a la vez reconducción (inducción); lo uno, desplegándose, no se
dispersa, sino que crece y a la vez se recoge en sí mismo: ἐpίδοσις ἐφ’ἑαυτό,
diría aristóteles.

2. Como esquema del alma humana o psique individual: cuerpo (sen-
tido), lenguaje (imaginación, fantasía) y mente.

No siendo el hombre, propiamente, sino mente, cuerpo y lenguaje, y
estando el lenguaje como [539] colocado en medio de la mente y el
cuerpo, lo cierto en torno a lo justo comenzó en los tiempos mudos del
cuerpo. Después, una vez descubiertas las lenguas que se llaman arti-
culadas, pasó a las ideas ciertas, o fórmulas de palabras. Por último,
habiéndose desplegado del todo nuestra razón, fue a terminar en lo ver-
dadero de las ideas en torno a lo justo, determinadas con la razón por
las circunstancias últimas de los hechos, que es una fórmula informe
de toda forma particular.37

— al cuerpo (sentido) corresponden los tiempos mudos, porque el sentido es
la percepción del simple particular, y mientras el hombre únicamente siente
y percibe sensiblemente, no habla. la palabra presupone cierta universalidad
de la representación. este universal es lo que Vico llama fantástico o poéti-
co. luego, fórmula de palabras. a la mente corresponde el puro inteligible.

36. «sopra quest’ordine di cose umane civili, corpolento e composto, vi conviene l’ordine de’ numeri, che
sono cose astratte e purissime. Incominciarono i governi dall’uno, con le monarchie famigliari; indi pas-
sarono a’ pochi nelle aristocrazie eroiche; s’innoltrarono ai molti e tutti nelle repubbliche popolari, nelle
quali o tutti o la maggior parte fanno la ragion pubblica; finalmente ritornarono all’uno nelle monarchie
civili. […] I pochi, molti e tutti ritengono, ciascheduno nella sua spezie, la ragione dell’uno. […] Così l’uma-
nità si contiene tutta tralle monarchie famigliari e civili». SN44, § 1026. Presentaremos las citas de la
Scienza nuova directamente en español, siguiendo con ligeras modificaciones la traducción de rocío de la
Villa (Ciencia nueva, introducción, traducción y notas de r. de la Villa, Tecnos, Madrid 1995). Para evitar
tener que repetirlo cada vez, señalamos que todas las cursivas son de spaventa. [N. del T.]
37. «Non essendo altro l’uomo propiamente che mente, corpo e favella; e la favella essendo come posta in
mezzo alla mente ed al corpo; il certo d’intorno al giusto cominciò ne’ tempi muti dal corpo; di poi,
ritruovate le favelle, che si dicon articolate, passò alle certe idee, ovvero formole di parole; finalmente, essen-
dosi spiegata tutta la nostra umana ragione, andò a terminare nel vero delle idee d’intorno al giusto,
determinate con la ragione dall’ultime circostanze de’ fatti; ch’è una formola informe d’ogni forma partico-
lare…». SN44, § 1045. [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)332

bertrando spaventa

sentido, lenguaje y mente no son tres esencias o sustancias separadas, sino
la misma esencia o sustancia, la razón humana, en tres formas.

3. Como esquema de la psique concreta o viviente, de la psique de los
pueblos o naciones. ese es el verdadero descubrimiento de Vico. sin esta psi-
que, especialmente como comunidad moral y política, como estado, realmen-
te no hay pueblo, y la propia psique individual no es más que una vacía abs-
tracción. esta psique es concreta y orgánica, porque es la unidad de todas las
formas de la vida popular: religión, lengua, tierra, nupcias, nombres, casas,
armas, etc. es psique, porque no es ni casualidad ni destino o pura necesidad,
sino actividad libre, que se realiza a sí misma como verdadero estado (verda-
dera república), preparándose (presuponiéndose) en las formas anteriores
imperfectas de su existencia otras tantas materias de su verdadera forma.

Ni el azar los separó ni el hado los arrastró [540] [a los hombres] fuera de
este orden natural [del primer estado]. En el momento en que esas repú-
blicas [el verdadero Estado humano] debían nacer, ya antes se habían
preparado las materias y estaban todas dispuestas para recibir la forma,
saliendo así el formato de las repúblicas, compuesto de mente y cuerpo.
Las materias dispuestas fueron religiones propias, lenguas propias, tie-
rras propias, nupcias propias, nombres propios, o sea, gentes o casas,
armas propias y, por tanto, poderes propios, magistrados propios y, por
último, leyes propias; y, en cuanto PROPIOS, del todo LIBRES, y en cuanto
libres, por ello constitutivos de verdaderas repúblicas.38

–– Así, el derecho natural de las gentes, que ahora se celebra entre los
pueblos y las naciones, nació al tiempo que nacían las repúblicas como
propio de la soberana potestad civil. De modo que todo pueblo o nación,
que no posee dentro de sí una soberana potestad civil fornida de todas
las propiedades antes señaladas, no es en sentido estricto pueblo ni
nación, ni puede ejercer fuera, contra otros pueblos o naciones, el dere-
cho natural de las gentes; sino que otro pueblo o nación superior tendrá
tanto su razón como su ejercicio.39

38. «Né il caso li divertì né il fato gli strascinò [gli uomini] fuori di quest’ordine naturale [del primo stato]:
nel punto nel qual esse repubbliche [il vero stato umano] dovevano nascere, già si erano innanzi apparecchia-
te ed erano tutte preste le materie a ricever la forma; e ne uscì il formato delle repubbliche, composto di mente
e di corpo. Le materie apparecchiate furono proprie religioni, proprie lingue, proprie terre, proprie nozze, proprii
nomi ovvero genti o sieno case, proprie armi, e quindi proprii imperi, proprii maestrati e per ultimo proprie
leggi; e, perché ProPrII, perciò dell’intutto LIbErI, e, perché dell‘intutto liberi, perciò costitutivi di vere
repubbliche», SN44, 630. [N. del T.]
39. «In cotal guisa il diritto naturale delle genti, che ora tra i popoli e le nazioni vien celebrato, sul nasce-
re delle repubbliche nacque proprio delle civili sovrane potestà; talché popolo o nazione, che non ha dentro
una potestà sovrana civile fornita di tutte l’anzidette proprietà, egli propiamente popolo o nazione non è; né
può esercitar fuori contro altri popoli o nazioni il diritto natural delle genti; ma, come la ragione, così l’e-
sercizio, ne avrà altro popolo o nazione superiore.», SN44, § 632. [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 333

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 

De esta psique que mueve y da vida a todos los individuos que com-
ponen una nación y que, al igual que la razón y la personalidad de la propia
nación, se realiza y despliega en la comunidad política, los individuos no tie-
nen conciencia más que en el curso del tiempo, y especialmente como filóso-
fos. la conciencia procede a la vez que dicha realización. ella es la providen-
cia misma, considerada respecto a un pueblo particular, y siempre respecto
al fin universal del mundo humano. así pues, el despliegue de la [541] razón
humana es el despliegue de la razón eterna. De esta razón y de su fin, los
hombres al principio no saben nada; creen que satisfacen su propio interés
particular e inmediato y que consiguen solo sus propios fines, pero no hace
más que servir de medios, ya he señalado, para fines más altos y eternos. la
vida de los hombres, considerada de este modo, sería algo cómico, si esta
astucia de la providencia no fuese la humanidad misma que se abre paso y se
produce mediante la actividad particular de los individuos y de los pueblos.
la humanidad es, precisamente, esta eterna cadena de causas y efectos, que
no está en la intención inmediata del sujeto operante, y sin embargo está con-
tenida virtualmente en la acción, y nace de ella como aquello que hay en ella
de verdadero y sustancial. la acción, como tal virtualidad infinita, supera al
fin y a la misma existencia finita del operante. mientras tanto, el hombre que
obra así es libre, porque tiene su propio interés inmediato en la acción, y ade-
más porque que ese gran efecto, que no era el fin propio de la acción, no rea-
liza una naturaleza ajena al hombre, sino la misma naturaleza humana.

Iura a Diis posita [derechos puestos por los Dioses] han sido llamadas
las ordenanzas del derecho natural de las gentes. Pero, llegado después
el derecho natural de las gentes humanas […], sobre el cual los filóso-
fos y teólogos morales se apoyaron para comprender el derecho natu-
ral de la razón eterna totalmente desplegada, dicha expresión pasó con-
venientemente a significar el derecho natural de las gentes ordenado
por el Dios verdadero40 [el Dios humano]. — Reflexiónese sobre […]
la simplicidad y naturalidad con que la Providencia ordenó estas cosas
de los hombres, que, por falsas percepciones, los hombres decían con
verdad haber sido hechas todas por los Dioses.41

40. «Iura a Diis posita sono state dette le ordinazioni del diritto natural delle genti. Ma, succeduto poi il dirit-
to naturale delle genti umane […] sopra il quale i filosofi e i morali teologi s’alzarono ad intendere il
diritto naturale della ragion eterna tutta spiegata, tal motto passò acconciamente a significare il diritto natu-
rale delle genti ordinato dal vero Dio», SN44, § 633. [N. del T.]
41. «si rifletta […] alla semplicità e naturalezza, con che la Provvidenza ordinò queste cose degli uomini,
che per falsi sensi gli uomini dicevano con verità che tutte facessero gli Dèi», SN44, § 630. [N. del T.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)334

bertrando spaventa

[542] la vida de la psique nacional tiene tres grados o, como dice Vico, tres
edades; las cuales, en general, corresponden al sentido, a la representación y al
intelecto, que bien podrían ser llamadas las tres edades de la psique individual.
en consecuencia, las tres costumbres, los tres derechos naturales, los tres
gobiernos, las tres lenguas, los tres caracteres, etc.42 el último grado es siem-
pre el más perfecto: aquel, como ya he señalado, de la razón humana totalmen-
te desplegada. el esquema de estos tres grados es el siguiente:

el hombre, la nación, el género humano al principio está unido inme-
diatamente a la naturaleza, al mundo externo y visible; está dominado y
como fascinado por ella. esta unión y dependencia es la primera religión;
pero religión bajo una forma falsa. la naturaleza es Dios, y toda cosa natu-
ral es divina. el hombre todavía no tiene conciencia de sí como distinto y
opuesto a la naturaleza. la naturaleza es todo, el hombre es nada. Todo lo
que hace el hombre es obra de la naturaleza, y por eso divino. es una falsa
divinidad, precisamente porque es totalmente natural y no humana.

Después el hombre comienza a distinguirse de la naturaleza, pero sin
romper con ella. es una distinción todavía natural. la naturaleza sigue sien-
do el fundamento; el hombre todavía no es verdaderamente hombre. el hom-
bre se distingue de la naturaleza, pero esta distinción es hecha dentro de la
naturaleza misma y, por eso, dentro del hombre. antes lo natural era total-
mente divino; ahora hay una doble naturaleza, alta y baja, divina y bestial, y
por eso una doble clase de hombres: hombres totalmente naturales, bestiales,
y hombres medio divinos, no naturales sino hijos de la naturaleza (de la
buena naturaleza, de los Dioses). lo bueno ya no es lo inmediato, es más, lo
inmediato es lo malo: los malvados son los hombres que aún no se han dis-
tinguido de la naturaleza. lo bueno, por tanto, como algo derivado y media-
do, es una obra medio humana; y los buenos, los óptimos, [543] son aquellos
que han hecho esa distinción, pero sin truncar todas las relaciones con la
naturaleza: la nobleza natural. la noble está en el nacimiento. y eso quiere
decir: no toda naturaleza es divina, sino solo cierta naturaleza. este cierto es
una obra humana: una distinción hecha por el propio hombre, aunque no en
sí, en su humanidad, sino en el seno mismo de la naturaleza. así pues, la
divinidad, que antes era para el hombre solamente la naturaleza, comienza a
ser algo humano, pero todavía no es realmente humana.

42. Cfr., SN44, lib. IV.



Por último, el hombre se pone como hombre. lo divino es la huma-
nidad misma del hombre. Por tanto, ya no hay más distinciones o clases
naturales, sino que todos los hombres tienen el mismo derecho. el nacimien-
to no discrimina. Permanecen las distinciones, pero son puramente espiritua-
les, humanas: obra de la actividad misma del hombre libre.

este esquema de la psique, que yo he llamado nacional, es la propia
psique universal y común a todas las naciones. y aquí se ve la imperfección
del gran concepto de Vico. en efecto, Vico conoce la humanidad solo como
nación, y, por eso, no conoce realmente ni la humanidad concreta ni la
nación, o, mejor, las naciones concretas. su esquema se aplica a todas las
naciones, y, por eso, es el esquema de la humanidad. Pero, puesto que Vico
no tiene un esquema propio de cada nación, y que en realidad el esquema
verdadero y concreto de la humanidad tiene por contenido los esquemas pro-
pios de las naciones, en consecuencia, el esquema viquiano de la humanidad
es todavía abstracto. Vico no ve claramente que no solo la nación, sino tam-
bién la propia humanidad tiene edades diversas, y las tiene precisamente
mediante las naciones. las naciones son las edades de la humanidad.

sin embargo, en este error de Vico hay algo de verdad, que se presen-
ta como una protesta anticipada contra la exageración de este método de la
filosofía de la historia. [544] la exageración consiste en considerar las nacio-
nes demasiado literalmente como edades o grados del desarrollo de la psique
universal. se dice: «la psique como psique tiene estos y estos grados: sentido,
imaginación, etc. Por tanto, esta nación representa este grado; esta otra, este
otro, etc. el primer grado pertenece solo a la primera nación, y el último solo
a la última o a la comunidad viviente de las naciones. Vico, en cambio, ve
todos los grados, todo el espíritu, en cada nación. Él no admite una nación que
sea solo sentido, otra que sea solo imaginación, etc.; sino que reconoce la ple-
nitud de los tiempos —los tiempos humanos— en cada nación; de manera
que, por una parte, el desarrollo de cada nación tiene como propia tendencia
final el trascender los límites de su nacionalidad natural y entrar precisamen-
te en los tiempos humanos (que tanto miedo dan a nuestros brahmanes); y, por
otra parte, el desarrollo del espíritu universal a través de las naciones no es
solo recorrer, sino también volver a recorrer; no solo es ir, sino también vol-
ver a ir. aquellos que hablan con tanta ligereza del ricorso viquiano, como si
de una antigualla se tratase, y se imaginan el progreso humano como una línea
recta indefinida, —sin inicio ni fin—, deberían pensar, al menos, que la India

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 335

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi 



tuvo sus tiempos humanos en la nueva religión (en buda); Grecia, en la nueva
filosofía (sócrates); y Roma, en el nuevo derecho.

Parece que Vico admite esta unidad del espíritu —la unidad como desa-
rrollo— solo en el mundo humano, y entre este y el natural (entre las dos provi-
dencias) no ve más que la diferencia, y que, por tanto, no llega al nuevo concep-
to (a la nueva unidad) del Todo. De hecho, él dice del mundo natural que, «pues-
to que Dios lo hizo, solo Dios posee su ciencia». Parafraseando este pasaje, se
podría decir: en Vico no solo está expresada una diferencia esencial entre los dos
mundos, sino que además falta esa unidad universal que bruno y spinoza con-
cibieron, [545] al menos, como Sustancia. es más, en lugar de la nueva unidad
espiritual y del nuevo significado de la naturaleza como momento del espíritu,
Vico afirma la superioridad de la naturaleza sobre el espíritu, precisamente por-
que la providencia natural es totalmente divina y conocida solo por Dios, y la
humana es divina y humana a la vez, y conocida tanto por los hombres como por
Dios. De este modo, la tan alabada diferencia que Vico establece entre los dos
mundos no solo no es un paso hacia delante, sino que en realidad es un paso
hacia atrás, porque reduce a nada el gran valor del naturalismo, que era precisa-
mente la unidad, aunque en forma falsa, del universo corpóreo y del espiritual.
— Ciertamente, en Vico no está expresado el nuevo concepto como unidad del
Todo, pero esta unidad está implícita en su concepto de espíritu, y es una conse-
cuencia necesaria de dicho concepto. Precisamente porque la unidad del espíri-
tu es desarrollo, tal debe ser también la unidad del Todo. esta unidad es la
Providencia, y si la providencia humana es desarrollo, no se entiende por qué la
providencia, en sí misma como unidad de las dos providencias, no debería serlo
también. y ya Vico, anunciando su nueva contemplación y poniéndola por enci-
ma de la antigua (de la natural), considera la segunda providencia (Dios, en
cuanto mundo de las mentes humanas) como superior a la primera (Dios, en
cuanto orden de las cosas naturales). y, por otra parte, el hombre es en sí las dos
providencias (su unidad); y no en el sentido de que al hombre, como ser natural,
se añada exteriormente el hombre como mente, sino en el sentido de que la mente
(la providencia humana) contiene en sí como momento al ser natural y lo supe-
ra, y solo así es lo que es. el hombre, al principio, hace su propio mundo y no
sabe nada de él, o sabe una cosa completamente distinta de lo que hace realmen-
te, de manera que también de este mundo se puede decir lo que Vico dice del
mundo natural: solo Dios posee su ciencia. Después, [546] el hombre sabe lo que
hace, y también él posee, como Dios, la ciencia de su mundo, y esta ciencia es

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)336

bertrando spaventa



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 337

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vi

el verdadero mundo humano. se ve que esa unidad, que es el hombre o el mundo
humano, y que parece el único objetivo de la contemplación de Vico, en sí o en
cuanto a su esencia, es esa misma unidad que es el Todo, y el propio Dios como
punto de unión de los dos infinitos atributos.

Por tanto, el esquema de Vico es el esquema no solo del pensamiento
abstracto y de la psique humana individual, nacional y universal, sino también
de la totalidad de la realidad y de Dios mismo. Vico representa la primera nega-
ción del paralelismo, la diferencia real de los dos atributos, y el Espíritu en lugar
de la Sustancia.

D) Oscuridad de Vico
Tal es la unidad del espíritu de Vico. es una intuición profunda, una adi-

vinación, una profecía, nacida de la seria e íntima contemplación de la realidad
humana, de la realidad del espíritu. Vico es la realidad humana, lo positivo
humano que habla a sí mismo: que se entiende. antes de Vico no lo habían
entendido. Habían considerado al hombre como psique abstracta, no concreta.
Vico es el primer autor de una piscología de los pueblos. Habían entendido la
realidad humana, la vida del espíritu naturalmente, no espiritualmente. Vico es
un verdadero cometa entre los naturalistas y los matemáticos del siglo xVIII.

Pero Vico es oscuro: oscuro como bruno, mucho más que bruno. bruno
es la vida de la naturaleza que habla a sí misma: entusiasmo, fantasía, furor heroi-
co. a Vico le falta el concepto expreso, especulativo, metafísico de la nueva uni-
dad. le falta lo que faltaba a bruno. a bruno faltaba Descartes, —la nueva
metafísica— para tener a spinoza. más allá de eso, al naturalismo de aquel tiem-
po todavía faltaba el inspicere que Telesio ya había exigido. a Vico falta —apar-
te de la gran [547] experiencia de los productos propios del espíritu— el nuevo
cogito ergo sum: el nuevo pensamiento, que no es la posición inmediata, sino la
mediación absoluta, y, por eso, la perfecta transparencia del ser. el propio Vico
confiesa en cierto sentido el punto oscuro de la Scienza nuova, exigiendo una
nueva metafísica: la de la mente. ¿Él la hizo? no. no queda satisfecho con
Descartes, y con razón. el dogmatismo cartesiano no puede comprender el pro-
ceso histórico (crítico) del espíritu. ¿acaso Vico ha comprendido mejor, metafí-
sicamente, el pensamiento? ¿Ha respondido a su propia exigencia? aquellos que
anteponen el Antiquissima Italorum sapientia, y ven en él la clave metafísica de
la Scienza nuova, se parecen un poco a esos literatos que quieren comprender un
drama de shakespeare con el Arte poética de Horacio en la mano.

* * *



la filosofía italiana en sus relaciones
con la filosofía euroPea. (1862)

lección Vii

Bertrando Spaventa

[548]

SÉPTIMA LECCIÓN: PASqUALE GALLUPPI
a) Vico y Kant – el problema del conocer en la filosofía prekantia-

na – el problema del conocer en Kant – b) Kantismo de Galluppi

A) Vico y Kant
De Vico a Galluppi, Rosmini y Gioberti pasa casi un siglo. y, en

medio, aparte de los filósofos anteriores a Kant, están Kant y casi todos los
filósofos alemanes. ¿Cuál es el nexo que une Galluppi, Rosmini y Gioberti a
Vico? Retomemos el hilo de nuestra exposición.

la unidad, el verdadero punto de unión, eso que es a la vez unir y
sacar el contrario, era para bruno la causa.

Pero este punto era oscuro en bruno y se hace claro solo en spinoza
a través de Descartes. se presentaba como coincidencia, y no como estar
contenido y estar íntimamente unido.

el pensamiento cartesiano, que contiene en sí y pone inmediatamen-
te el ser, es la claridad de bruno. este pensamiento es la causa: la unidad
como causa.

Para Vico el verdadero punto de unión que une y saca el contrario es
desarrollo.

Desarrollo es más que causa. no es pasar de uno mismo a otro, de sí
mismo a sí mismo como diminutum [disminuido], lo cual sería no pasar.
Desarrollo es pasar de sí mismo, por sí mismo, a sí mismo: al verdadero sí
mismo. [549] 

en Vico falta la claridad del desarrollo. esta claridad es el nuevo
pensamiento, el nuevo cogito ergo sum, el nuevo Descartes, y, por tanto, el
nuevo spinoza. es el conocer de Kant, el Yo de Fichte, la razón de schelling,
el espíritu absoluto de Hegel: la sensibilidad de Galluppi, como percepción

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)338

bertrando spaventa



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 339

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vii 

inmediata del mí y del furor de mí, la percepción intelectiva de Rosmini, la
fórmula de Gioberti.

Vico exige una nueva metafísica, la metafísica de la mente. sin
embargo, su metafísica es la vieja, la del ente. esta contradicción —nueva
unidad y vieja metafísica— es la oscuridad de Vico.

esta exigencia de una nueva metafísica es la exigencia misma que
hace la filosofía europea en el siglo de Vico. esta exigencia, hecha por la
filosofía europea, quiere decir: disolución de la filosofía que tiene su princi-
pio en Descares (y locke), y necesidad de una nueva filosofía.

esta nueva exigencia es Kant.
Kant es la disolución de toda la filosofía europea posterior a

Descartes, y el nacimiento de la nueva filosofía.
Kant es filósofo europeo: resultado del movimiento de la filosofía

europea: resultado claro, evidente, consciente: una consecuencia lógica que
se muestra consecuencia y realidad histórica.

en Vico, por el contrario, esta misma exigencia, en relación con la
filosofía europea de su tiempo, es oscura: es una anticipación, como es una
anticipación el concepto de desarrollo. He aquí por qué es oscura. Vico con-
cibe el desarrollo y exige la nueva metafísica, antes de que la vieja metafísi-
ca —la de Descartes y locke— se haya agotado; antes de que la corrupción
haya llegado a tal punto que sea generación; antes de wolff y de Hume.

en este sentido Vico es precursor del futuro, es decir, aquel [550] que
pone algo que es verdadero y que debe ser, ya que es el resultado necesario de
lo que actualmente es; el nuevo mundo, contenido en el viejo, y del que, como
se dice, el viejo está cargado. Pero lo pone antes de que haya llegado la pleni-
tud de los tiempos; casi como un parto prematuro: un parto repentino. este
parto no es un falso parto. a veces, lo que se llama parto, en realidad es sim-
ple educción. lo que se educe ya está formado, ya está vivo, ya está generado,
ya ha sido parido. en esos casos, el parto –el salir fuera– casi diría que es más
una cuestión mecánica que otra cosa. la concepción lo es todo; eso es lo difí-
cil. esta concepción es Vico. es la nueva vida —el bebé— puesta, intuida,
antes de que se separe por sí misma de la vieja vida, de la vida de la madre.

en este sentido, cuando se considera que bruno es en sí spinoza; y
Campanella, Descartes; y Telesio, bacon y locke; cuando se considera lo
que es Vico, se puede decir que el ingenio italiano es ingenio precursor. así
ha sido: y esta es su excelencia, pero también su imperfección.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)340

bertrando spaventa

Por tanto, la claridad de la exigencia de Vico es la filosofía de su
tiempo y la posterior a él hasta Kant. es todo el siglo xVIII. la claridad del
desarrollo es Kant y toda la filosofía posterior a Kant. en general, la clari-
dad de Vico es el siglo xVIII y el xIx.

es sabido que Kant resulta de las dos direcciones del pensamiento
moderno posteriores a Descartes. Descartes dice: pensar es ser. esta unidad
es inmediata; y, por eso, pensar y ser no son verdaderamente uno. Por tanto,
el pensar como pensar, como abstracto pensar, por un lado, y, por otro, el
pensar como ser, es decir, el cartesianismo y el lockismo (percepción lockia-
na). el primero da lugar al formalismo wolfiano, a la pura cosa; el segundo,
a la materia: dos metafísicas. Hume es la negación del lockismo; wolff, la
petrificación del cartesianismo (puro [551] intelectualismo). Kant es la nega-
ción verdadera de ambos, y, por eso, la nueva unidad: el nuevo Descartes.

esa doble dirección quiere decir: distinción y oposición de los dos con-
trarios, puestos como inmediatamente uno por Descartes. es su divergencia: la
aparición de su diferencia. Pero en su divergencia, en su última divergencia,
ya manifiestan su unidad, su nueva unidad: ya no la de antes, la cartesiana.

en su última divergencia, esas dos direcciones son el conocer: el
conocer como concepto, como simple intelecto, y el conocer como percep-
ción (intuición), como simple sentido. su unidad —la nueva unidad— es,
por tanto, el conocer, o mejor, el puro conocer.

He dicho el puro conocer; puro, o sea, no empírico, sino trascenden-
tal. Por tanto, el psicologismo kantiano es en sí trascendental. en este con-
cepto está el gran significado del kantismo.

el conocer —este es el descubrimiento de Kant— es un inmediato (un
originario) que consta de dos inmediatos (de dos originarios; al menos así se
presentan), que son el pensar y el sentir, el concepto y la intuición, lo universal
y lo particular, lo a priori y lo a posteriori. en el conocer, lo inmediato no es
solo el concepto, como quería el cartesianismo, ni solo la intuición, como que-
ría el lockismo. solo con el concepto no se conoce nada (el concepto está
vacío), y, por eso, es falsa la idea inmediata o innata cartesiana;43 y, por otra
parte, con la simple intuición tampoco se conoce nada (la intuición es ciega), y,
por eso, es falsa la percepción o la idea lockiana. Por tanto, el conocer es un

43. sobre la doctrina cartesiana de las ideas innatas cfr. Scritti filosofici, en vol. I., p. 260. [N. del editor
g. gentile]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 341

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vii 

inmediato sui generis: un inmediato que es inmediatamente dos inmediatos, una
mediación [552] inmediata (originaria). el conocer es una unidad que no resulta
de los elementos de los que consta, como el efecto de la causa, y, por eso, no es
posterior a ellos; pero tampoco produce sus elementos como la causa produce
el efecto, y, por eso, no es anterior a ellos. Posterior: los dos elementos, toma-
dos por sí, no son nada sin su unidad, el conocer, y por eso no pueden producir-
la. Anterior: el conocer no es nada sin los dos elementos, y por eso no puede
producirlos. el conocer, por tanto, no puede ser ni simplemente efecto o resul-
tado, ni simplemente causa o principio. Por una parte, el conocer no puede ser
sin los dos elementos, por tanto, el conocer es resultado. y, por otra parte, los
elementos no pueden ser sin el conocer, por lo que el conocer es principio. Por
tanto, el conocer —no siendo ni simple resultado ni simple causa— es a la vez
resultado y causa. ¿Pero de qué? De sí mismo. el conocer es el resultado de sus
elementos; y los elementos son el efecto del conocer. Por tanto, el conocer es el
efecto de su efecto, o sea, la causa de sí mismo: causa sui.44

y he aquí que parece que hemos vuelto a Descartes y spinoza, pero
no es verdad. Descartes dice: pensar es ser. aquí el ser está contenido en el
pensar, es el efecto del pensar; no es todo el pensar, toda la realidad del pen-
sar, la adecuación del pensar, sino menos de lo que es el pensar; es, en suma,
el pensar como ens diminutum. es un simple juicio, un juicio inmediato.
aquí, por tanto, el pensamiento es causa de otra cosa, pero no de sí mismo,
o sea, de sí mismo como otro, pero no de sí mismo.

Kant, por el contrario, quiere decir: pensar (conocer) es ser (sentido,
intuición); ser es pensar (concepto), por tanto, pensar es pensar. [553]

Pensar es ser.
ser es pensar.
Pensar es pensar.
Conocer es conocer. aquí ya no tenemos un juicio, sino un silogismo.

ese es el nuevo cogito ergo sum, la nueva unidad. no es una unidad vacía,
a=a, pensar es pensar, como parece considerando solo el último juicio. es

44. Cfr. Supra p. 444. [N. del T.: se trata de una página del discurso introductorio sobre La nacionalidad
de la filosofía. En ella desarrolla el concepto de pensamiento como realidad absoluta: «El pensamiento
es puro, no en cuanto que está absolutamente vacío […], sino en cuanto que está libre de todas las opo-
siciones e imperfecciones de los precedentes principios, porque los ha disuelto y comprendido en sí
mismo; en cuanto que ha transfigurado en sí toda la realidad de la conciencia humana. […] Este pen-
samiento, como posición histórica del intelecto respecto a la verdad, es el resultado de toda la historia de
la filosofía y, por tanto, de toda la historia en general».]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)342

bertrando spaventa

una unidad plena, concreta, porque es el resultado de dos mediaciones; el
pensar (el resultado) al que se regresa es la actualidad absoluta del pensar
desde el que se comienza.

esta unidad no es, por tanto, una simple y monótona repetición de sí
(a=a); no es que uno produzca al otro y se degrade, se pierda; sino que es
la unidad la que se produce a sí misma como verdadera unidad. la unidad
aquí es el producirse como unidad; y, por eso, es producirse a sí misma, pro-
duciendo sus opuestos elementos y uniéndolos.

este es el verdadero punto de unión: el verdadero unir y sacar el con-
trario a la VeZ:

Producirse a sí mismo, produciendo y reconduciendo sus propios ele-
mentos opuestos es desarrollarse (desplegarse). la unidad kantiana —el
conocer— el nuevo cogito es, por tanto, la unidad del espíritu de Vico, la
unidad como desarrollo o despliegue: como proceso.

esta unidad es lo que Kant llama unidad sintética a priori, origina-
ria, de la conciencia. en ella está la posibilidad y el verdadero significado
del juicio sintético a priori.

Kant quiere explicar el conocimiento empírico, real, concreto: la
experiencia. ahora bien, la explicación del conocimiento empírico no puede
ser el mismo conocimiento empírico. eso no sería una explicación. la expli-
cación del conocimiento empírico es el puro conocer: el conocer, como dice
Kant, transcendental.

Conocer puro o transcendental es el conocer, que es la posibilidad del
conocer, que está en el fondo de todo conocer; el concepto de conocer, sin el
cual el conocer no sería tal. el juicio sintético a priori es la posibilidad de
todo juicio, el juicio como juicio, el juicio puro, transcendental.

el juicio puro, sintético a priori, no es un juicio dado, un juicio empí-
rico. se funda en la unidad sintética originaria; es (en el verdadero sentido)
esta misma unidad, y, como esta, no consta de elementos empíricos.

no es, como se cree, la unidad de dos conceptos, de los cuales uno
no esté contenido en el otro. es la unidad de la intuición y del concepto, del
sentido y del intelecto. y es la unidad, no de una intuición dada y de un con-
cepto dado, sino de la intuición como intuición y del concepto como concep-
to. si el conocer es la unidad —esa unidad que antes hemos explicado— de
sentido e intelecto, explicar el conocer es explicar esta unidad: es hacer ver
cómo sentido e intelecto son uno, o sea, el conocer: el sentido como sentido,



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 343

como puro sentido, y el intelecto como intelecto, como puro intelecto: o sea,
intuición pura, concepto puro. (antes de Kant no se pensaba en la intuición
pura ni tampoco en el concepto puro en su verdadero sentido. — Gran méri-
to de Kant es el descubrimiento de lo puro, especialmente de la intuición
pura).45 ahora bien, la intuición pura es el tiempo y, por tanto, el espacio; el
concepto puro es la categoría. Por tanto, Estética y Lógica trascendentales,
puras. en consecuencia, [555] el problema es: ¿cómo es posible la unidad del
tiempo y de la categoría (de la intuición pura y del concepto puro)?

ese es el significado de la pregunta: ¿cómo es posible un juicio sinté-
tico a priori? es lo mismo que preguntar: ¿cómo es posible el conocer? o sea,
¿cómo es posible esa unidad sintética originaria? ¿la unidad como desarrollo?

De hecho, no es que sentido e intelecto sean dados así, como opues-
tos, uno como la negación del otro, y se trate de unificarlos; ni que sea dada
la unidad, y se trate simplemente de sacar los opuestos. en realidad se trata
de la unidad que se pone a sí misma, poniendo y uniendo los opuestos: de la
unidad como desarrollo.

Desarrollo; por tanto, en otras palabras: ¿cómo la unidad (el conocer)
se pone primero como sentido, para ponerse luego como intelecto, o sea
como verdadero conocer?

Intelecto (conocer) es sentido.
sentido es intelecto (conocer).
Intelecto (conocer) es intelecto (conocer).
ese es el problema: ¿cómo lo inteligible se hace sensible, y lo sensi-

ble, inteligible, y, por eso, lo inteligible, verdadero inteligible? ¿Cómo lo que
entiende se hace algo que siente, y lo que siente, algo que entiende y, por eso,
lo que entiende, algo que verdaderamente entiende? ¿Cómo la pura idea se
hace naturaleza, y la naturaleza, espíritu y, por eso, el espíritu, verdadero
espíritu? es el problema de la creación: el nuevo problema. es el problema
del espíritu, que en Kant se presenta como problema del conocer.

la crítica de Kant es, en consecuencia, psicologismo; pero psicolo-
gismo trascendental. su defecto, como se verá en la siguiente lección, es el
de no ser verdaderamente trascendental, de ser poco trascendental.

La filosofía italiana en sus relaciones con la filosofía europea (1862). lección Vii 

45. Véase del autor la Filosofia di Kant e la sua relazione colla filosofia europea (1856) en Scritti filosofici, vol.
I, pp. 188-9; Kant e l’empirismo (1880), ibidem, pp. 257-259 y la obra póstuma Esperienza e metafisica, Turín,
Loescher, 1888. [N. del editor g. gentile]



[551] B) El kantismo de Galluppi
el problema del conocer es el problema de nuestros dos filósofos

Galluppi y Rosmini. ambos toman este problema de Kant, y, quizás sin
saberlo, responden a la exigencia de Vico. ¿Cómo responden?

Galluppi escribe…
[ConTInúa en el oRIGInal46]

* * *

[Traducción del italiano por Alfonso Zúnica García, 2020]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)344

bertrando spaventa

46. oCTAVA LECCIóN: ANToNIo rosMINI. A) defecto de Kant y desarrollo del kantismo en
Alemania – b) galluppi y rosmini; el Ente; el conocer puro; la unidad sintética originaria, paso a
gioberti. NoVENA LECCIóN: VINCENZo gIobErTI: CoINCIdENCIA dE hEgEL y gIo-
bErTI – CrÍTICA dE LA TEorÍA dE gIobErTI. Primera parte: Teoría del conocer – A)
Elementos del conocer – b) El conocer absoluto. Segunda parte: El sistema. déCIMA LECCIóN:
EPÍLogo y CoNCLusIóN. A) Carácter y destino de bruno. — diferencia de su filosofía de la de
Campanella. — b) spinoza. — C) bruno precursor de spinoza: dios como sustancia causa. [N. del
T., resúmenes tomados de la edición]



[345]

Autorretrato de Unamuno. Revista Ibérica, 30 de septiembre de 1902.
Dominio Público.





[347]
© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.14
© de la Nota: José M. Sevilla Fernández, 2020

pRÓLOGO
A LA VERSIÓN CASTELLANA DE LA «ESTÉTICA» DE

bENEDETTO CROCE
(1912)

MIGuEL DE uNAMuNO
(1864-1936)

Edición del texto y nota a cargo de
José Manuel Sevilla Fernández

(universidad de sevilla)

Resumen: «Prólogo» de unamuno a la versión en español de la Estética de Croce, traducida por José sánchez
Rojas, publicada en madrid en 1912. aunque directamente cita a Vico solo dos veces, es un texto plagado de
viquismo que unamuno ha bebido de su colega y amigo italiano.  
PalabRas ClaVe: G. Vico, m. de unamuno, b. Croce, J. sánchez Rojas, J.m. sevilla, Prólogo, Estética.

absTRaCT: unamuno’s «Prologue» to the spanish version of Croce’s Aesthetics, translated by José sánchez Rojas,
published in madrid in 1912. although he directly quotes Vico only twice, it is a text full of Vichism that unamuno
inherits from his Italian colleague and friend.
KeywoRDs: G. Vico, m. de unamuno, b. Croce, J. sánchez Rojas, J.m. sevilla, Prologue, Aesthetics.

Publicado originalmente en b. CRoCe, Estética como ciencia de la expresión y lingüística general: teoría e historia
de la ciencia; versión castellana, corregida por el autor, de José sánchez Rojas; Prólogo de miguel de unamuno;
librería de Francisco beltrán editor, madrid, 1912; pp. 7-26.

obra en DomInIo PúblICo. Texto preparado a partir de la edición de F. beltrán de 1912.

Más que por pares ciegos, el texto del Prólogo de Miguel de Unamuno ha pasado la revisión crítica e histórica
durtante más de un siglo.

Prólogo a la versión en español de la «Estética» de B. Croce – «Prologue» to the Spanish version of Croce’s «Aesthetics» – Prologo alla versione in spagnolo della
Estetica di B. Croce – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.14





349

nota

sobre el «PróloGo» (1912) de m. de unamuno
a la ESTÉTICA de croce 

José M. Sevilla 

(universidad de Sevilla)

n 1912 apareció en madrid la traducción en castellano de la Estetica
come scienza dell’espressione e linguistica generale de benedetto Croce,
publicada en bari, en 1902, por los Hermanos laterza. la traducción espa-
ñola respondía al interés personal de unamuno, quien le había pedido a su
amigo el periodista, escritor y traductor José sánchez Rojas (1885-1931)
––quien a su vez le habría proporcionado antes un ejemplar de la obra–– la
realización de la traducción. la edición estuvo a cargo de la librería de
Francisco beltrán (C/ Príncipe, 16; madrid), que publicó en la colección de
la ‘biblioteca moderna de filosofía y ciencias sociales’ un volumen de 588
páginas, salido de los tipos del impresor luis Fauré, según consta en el colo-
fón. el mismo editor beltrán publicó una nueva edición en 1926, corregida
y aumentada ––conforme a la 5ª edición italiana–– a cargo del profesor de
Historia del arte y Vicepresidente de la sección de artes plásticas del ateneo
de madrid, Ángel Vegué y Goldoni (1877-1939). ambas ediciones están

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.14
© de la Nota: José M. Sevilla Fernández, 2020

Nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de Unamuno a la estética de Croce – Note about the  «Prologue» (1912) of M. de Unamuno to
Croce’s «Aesthetics» – Nota sul «Prologo» (1912) di M. de Unamuno all’ estetica di Croce –

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.14

EE



encabezadas por el «Prólogo» de unamuno. nuevas ediciones de la Estética
aparecen tardíamente en 1997, a cargo de Pedró aullón y Jesús García
Gabaldón que revisan, corrigen y actualizan la versión de Ángel Vegué, para
la editorial Ágora en málaga. bajo el patrocinio de la napolitana Fondazione
biblioteca benedetto Croce el Instituto Juan andrés ha preparado en madrid
una nueva edición, ahora revisada, de la de 1997 a cargo de aullón y García
Gabaldón, prevista para su publicación en 2021. Poseo un bello y cuidado
ejemplar de la edición príncipe de 1912, regalo de mi maestro y amigo José
Villalobos, del que rescatamos para su publicación a continuación el texto
del Prólogo.

el Prólogo unamuniano apareció poco antes de su publicación prefa-
ciendo la traducción de sánchez Rojas, en el mismo año 1912, como anun-
ció en La Lectura: revista de ciencias y de artes (madrid, Tipografía de la
Viuda e Hijos de m. Tello, 1912, año xII, tomo 1, pp. 321-336). la nota ini-
cial de advertencia en la revista dirigida por Francisco acebal dice en su
página 321, recogido entre paréntesis:

estos días aparecerá en castellano la Estética de benedetto Croce, tradu-
cida por José sánchez Rojas. La Lectura estudiará detenidamente la per-
sonalidad del ilustre filósofo napolitano y hablará extensamente del
valor de este libro, uno de los libros más profundos y artísticos que se
han publicado sobre la filosofía de la belleza. Hoy, para rendir culto a la
actualidad, transcribimos el sabroso prólogo de este libro, donde, al con-
juro de nombres tan excelsos como los del marqués de santillana, lope
de Vega, Feijóo, luis Vives, baltasar Gracián, se consigna el tributo que
ha aportado españa a la cultura universal de todos los tiempos.

el sustancioso Prólogo de unamuno ––aparecido en la edición de
Vegué de la estética–– viene posteriormente recogido en el volumen VII
«Prólogos, conferencias, discursos» de las Obras Completas del pensador y
escritor vasco, dirigidas por manuel García blanco (madrid, afrodisio
aguado, 1958), en pp. 242-264.

no por muy conocido deja el Prólogo de tener su importancia extra
para los estudios viquianos, no menos que para el hispanismo filosófico y la
italianística, amén de los estudios croceanos. aunque solo se cite a Vico un
par de veces, resulta un escrito plagado de viquismo que unamuno ha filtra-
do de la Estética mas también de las noticias y lecturas sobre Vico; y por
tanto, no solo por el denso capítulo V dedicado al autor de la Scienza nuova

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)350

José M. sevilla



en la parte histórica de la Estética de su coetáneo colega italiano. Tal capítu-
lo V, titulado «Juan bautista Vico», está ubicado en la Parte segunda de la
Estética, o sea, en la correspondiente a la «Historia de la estética», en pp.
277-292 de la edición española de 1912, donde al inicio Croce postula a Vico
como el descubridor de «la ciencia estética» (p. 277), insistiendo también al
final del capítulo en el «descubrimiento de la autonomía del mundo estético,
debido al genio de Juan bautista Vico» (p. 292). esta tesis ya había sido
avanzada por Croce en su ensayo «Juan bautista Vico primer expositor de la
ciencia estética» en la revista napolitana Flegrea, como se recuerda en la
«advertencia del autor» (nápoles, diciembre de 1910) en la página 27 de la
edición española de 1912. según Croce, «Vico no era solamente revolucio-
nario de hecho, sino que tenía conciencia de serlo. sabía que estaba en opo-
sición con todo lo que se había dicho sobre el particular por los autores ante-
riores a él» (p. 284). Croce reivindica la todavía desconocida, o al menos sin
“precisar”, «posición que la nueva teoría poética de Vico tiene en el conjun-
to de su pensamiento y en el organismo de la Ciencia nueva» (p. 288). y
expone a continuación el abrucense la clave de la original nueva perspectiva
viquiana (p. 289):

al descubrimiento de la fantasía creadora se dedica la mayor parte de
la segunda Ciencia nueva; […]. Todo su sistema “de la civilización, de
la República, de las leyes, de la poesía, de la historia, y, en una pala-
bra, de toda la humanidad”, se basa en la reivindicación de la fantasía,
que es la idea matriz y constituye el nuevo punto de vista de Vico.

esta idea raigal de la fantasia como clave del sistema de la Ciencia
nueva y gran aportación a la historia cultural y a la hermenéutica histórica
filológico-filosófica, resulta recepcionada directamente por unamuno en su
ensayo de filosofía más afamado: Del sentimiento trágico de la vida (1913).

la relación unamuno-Croce ha sido objeto de estudio y ensayo princi-
palmente por Vicente González martín en su volumen ––postdoctoral–– La cul-
tura italiana en Miguel de Unamuno (salamanca, universidad de salamanca,
1978) y del que hay que destacar en especial ––por Croce–– el cap. IV «miguel
de unamuno y los hispanistas italianos»; Vincenzo de Tomasso, «unamuno e
Croce: affinità e divergenze» (Rivista di studi crociani, VIII, 1971, fasc. 2, pp.
184-192); Gaetano Foresta, «unamuno e Croce» (Nuova Antologia, fascículo n.
1989, Roma 1966), en español: «unamuno y Croce» (Letras, nº 76-77, lima
1966, pp. 175-188); armando savignano, «Il rapporto tra Croce e unamuno»,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 351

nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de unamuno a la estética de Croce



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)352

en G. Cacciatore et alii (eds.), Croce filosofo (Catanzaro, Rubbettino editore,
2003); Carmine luigi Ferraro, «el concepto de la historia en unamuno y
Croce», en a. Chaguaceda (ed.), Miguel de Unamuno. Estudios sobre su obra
(salamanca, universidad de salamanca, 2005, II, pp. 131-145) y, del mismo
especialista, Benedetto Croce y Miguel de Unamuno. Historia de una amistad
humana e intelectual (Tesis Doctoral dirigida por antonio Heredia soriano),
salamanca, 2004; Davide mombelli, «la edición nacional de la obra de
benedetto Croce: estética como ciencia de la expresión y lingüística general»
(AnMal, xxxIx, 2016-2017, pp. 543-558) y su muy reciente Benedetto Croce
y el mundo hispánico. Un estudio de estética y ciencia literaria (madrid, ed.
Verbum, 2020; espec. II, 1.3). Recordemos en este breve apunte las «notas ita-
lianas a la estética de unamuno», de Carlos Clavería, recogidas en Temas de
Unamuno (madrid, Gredos, 1953, pp. 123-135); y de Francisco laRubia
«unamuno “contra” Croce» (Romance Notes, 36, nº 3 primavera, univ. de Carolina
del norte, 1999, pp. 305-313).

la recepción de Vico en miguel de unamuno la hemos abordado en
nuestra obra El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura his-
pánica (1737-2005) (nápoles, la Città del sole, 2007), en especial en las pági-
nas 208-212 dedicadas expresamente al tema (y de las que reproducimos
buena parte a continuación finalizado este párrafo), si bien antes hemos ensa-
yado y aportado algunos apuntes en nuestros estudios sobre Vico y la cultura
hispánica publicados en Cuadernos sobre Vico; revista también en la que ––en
las páginas 225-232 del volumen 15-16, correspondiente al año 2003–– se ha
ofrecido un relato en torno a la cuestión, autoría de armando savignano, titu-
lado «la recepción de Vico en unamuno» (también en italiano, «la presenza
di Vico in unamuno», en G. Cacciatore - m. martirano eds., Vico nelle cultu-
re ispaniche e lusitane, nápoles, alfredo Guida ed., 2004, pp. 19-29).

No por escasa resulta poco importante la recepción viquiana que
acontece con Unamuno, cuyo conocimiento de Vico resulta evidente y direc-
to gracias a la mediación de Croce, conforme reconoce el propio pensador
español y como también ha sido puesto de manifiesto recientemente (así, por
ejemplo, por Savignano: «Unamuno lee directamente la obra principal de
Vico por medio de Croce»1), como bien puede constatarse por la respuesta

José M. sevilla

1. “La recepción de Vico en unamuno”, Cuadernos sobre Vico, 15-16, 2003, pp. 225-232; cit. p. 225.
Además de la recepción e influencia de Vico en el filósofo vasco mostrada en Cuadernos sobre Vico por el



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 353

que el filósofo español diera a su colega italiano tras haber recibido la obra
de este último La Spagna nella vita italiana durante la Rinascenza, de la que
responde a Croce que piensa escribir a su público hispano «sobre este su
libro y comentarlo a mi modo, sobre todo las Conclusiones, lo que tan bien
dice de la decadencia hispano-italiana».2 Ciertamente, Unamuno agradece a
Croce el que le haya descubierto y «hecho leer y estudiar a Vico»:

Me es muy sugestivo lo de que la influencia española fue bárbara en el
sentido viquiano de “barbarie generosa”, sentido que comprendo gra-
cias a Usted, que me ha hecho leer y estudiar a Vico, habiéndomelo
descubierto”.3

No obstante, y con la debida precaución, no conviene exagerar tam-
poco una presunta completa influencia croceana, aunque sí, con toda proba-
bilidad, a Croce se deba el descubrimiento para Unamuno de las posibilida-
des ofrecidas como aliadas para este en las novedosas ideas de Vico. Para lo
primero nos apoyamos en el comentario de Vicente González Martín:

El influjo que la obra de Croce tuvo sobre el pensamiento de Unamuno
fue bastante importante, aunque no tanto como algunos afirman. Así lo
reconoció él mismo desde las primeras menciones que hace del filóso-
fo italiano, en el prólogo que escribió a Estética, de Croce, en 1911;

lo cual es algo que se puede cotejar en el fragmento de Unamuno que recor-
damos a continuación (véase p. 24 de la ed. 1912, confrontándolo en la edi-
ción del Prólogo avanzando unas páginas de esta Revista):

Por mi parte debo a B. Croce no pocas enseñanzas, corroboración de
puntos de vista, esclarecimiento de ideas que bullían en mí confusas,
expresión neta de oscuras impresiones que en mí germinaban, solución

nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de unamuno a la estética de Croce

profesor de la universidad de Trieste (véase su Introduzione a Unamuno, bari, Laterza 2001) también ha
recogido esta misma revista el estudio de LuIsA MoNTAño MoNTEro y JéssICA sÁNChEZ EsPILLAQuE
“humanismo retórico, viquismo y unamunismo”, Cuadernos sobre Vico, 17-18, (sevilla) 2004-2005, pp.
413-422 (especialmente pp. 417-420).
2. Miguel de unamuno a benedetto Croce, carta del 26 de octubre de 1916, en MANuEL gArCÍA
bLANCo, “b. Croce y M. de unamuno. historia de una amistad”, Annali dell’Istituto Universitario Orientale,
Nápoles, 1959, pp. 15-16. Vid. de gArCÍA bLANCo: En torno a Unamuno. Historia de una Amistad (Madrid,
Taurus, 1965, pp. 425-467). un texto siempre recurrente es el de CArLos CLAVErÍA, Temas de Unamuno
(Madrid, gredos, 1953, especialmente pp. 123-135). La correspondencia entre unamuno y Croce ha
sido primeramente ordenada por Manuel garcía blanco, comprendiendo once cartas desde el 23-05-
1911 hasta la tarjeta postal de 26-10-1921.
3. Carta del 26 de octubre de 1916, en M. gArCÍA bLANCo, op. cit. (fragmento citado también por A.
savignano en “La recepción de Vico en unamuno”, cit., p. 225).



de dudas, soldamiento de cabos sueltos y de incoherentes fragmentos
de pensar, pero le debo también el que me haya suscitado nuevas
dudas, el que me haya hecho formularme nuevas preguntas, y como
español le debo el haberme despertado aún más con una simple frase,
que vale mucho por venir de quien viene, la conciencia de la dignidad
de mi Patria y el pesar de la piedad[,] no sé hasta qué punto merecida,
con que se la mira fuera de nosotros y hasta tristeza y vergüenza de
decirlo dentro: “¡Pobre España!”

Consta por la correspondencia con G. Beccari, en 1911, que con
motivo del Prólogo Unamuno se había «puesto en relacion con este ilustre
pensador»: «Hemos cambiado cartas y libros. Es hombre que me gusta
mucho, y sus obras están llenas de espíritu e italianidad. Envíele usted un
ejemplar de la traducción de la Vida cuyo original me pidió» (Carta a G.
Beccari, 16 de junio de 1911). ya desde el principio de su correspondencia
epistolar, a petición de Croce, se le envió la Vida de Don Quijote y Sancho,
cuyo comentario nada positivo (referido a la insoportabilidad de este tipo de
libros) emitido ya tardíamente por Croce, en 1948, es bien conocido. Frente
al calor humano y afectivo de las cartas de Unamuno, las de Croce resultan
asépticas, académicas y de temas exclusivamente bibliográficos, además de
usar frecuentemente como medio ––costumbre general de grandes despacha-
dores así como senadores–– tarjetones postales más que cuartillas de epísto-
las. No resulta prejuicioso de ninguna manera el apreciar que ante la admi-
ración manifesta del español, contrasta la extremada cortesía del italiano;
como si, aun siendo iguales, en esta gigantomaquia europeísta se enfrenta-
ban, al fin y al cabo, la voluntad de sistema ––(neo o trans)hegeliano––, de
racionalización historicista-idealista y ––según la distinción orteguiana en
las Meditaciones del Quijote (1914)–– opción por el rigor del “concepto”, así
el devenir ordenado del Espíritu (ergo del pensamiento) germánico que
apuntalaba la neoidealística construcción del sistema de Croce; frente al pro-
blematismo existencial, el tragicismo filosófico-literario (y viceversa), de
insumisión al supuesto dilema entre Razón pura y absoluta o, en su defecto,
disolución irracionalista y relativista, y la opción ––de nuevo recurrimos al
esquema orteguiano citado de un dualismo dilemático entre germanismo y
mediterraneidad–– por el valor primordial de la imaginación, la expresión y
la corporeidad de la Palabra frente al Concepto. Su relación confiada le llevó
a creer que, por amistad e interés intelectual, Croce publicaría en italiano su

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)354

José M. sevilla



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 355

«Prólogo» a la Estética, y por ello en su correspondiencia con Beccari, el 27
de mayo de 1914 le escribe diciendo que tiene noticias de que Croce lo publi-
cará en su revista Critica. Además, como recuerda Vicente González Martín,
Unamuno elogió a Croce ante Giovanni Amendola (carta de 12 de junio de
1912), Papini (carta de 30 noviembre de 1912), el cónsul italiano Gino
Becchi (carta de 15 de febrero de 1915), y con alguna referencia hizo comen-
tarios sobre Croce a Mario Puccini (carta de 30 de agosto de 1919),
Toscanelli (11 junio de 1935), etc.4

A pesar de los muchos contrastes entre ambos pensadores (en torno a
la radicalidad expresiva de la imaginación para Unamuno y la supeditación
al concepto para Croce; el papel psicocultural de la religión; la concepción
de la poesía y el mito; etc.; mas, especialmente e inaceptable al existencia-
lismo trágico ––o quizás, aún más profundamente abisal, al tragicismo exis-
tenciario unamuniano–– el evidente idealismo, neo-hegeliano pero idealismo
a la postre, de Croce),5 existen notables afinidades que por parte del autor
bilbaíno-salmantino (mas ante todo cosmopolita) se recogen en una conside-
ración de Croce como historicista, contranaturalista y antipositivista, o sea,
frente a corrientes seudocientíficas y vulgarizadoras de la filosofía. No cabe
duda de que la afinidad principal con el famoso filósofo napolitano (aunque
originariamente abrucense, nacido en Pescasseroli, provincia de L’Aquila)
se refiere al problematismo en torno a lengua-poesía-estética, en que
Unamuno defiende el lado práxico y corpóreo-expresivo del lenguaje, cru-
zando el limes croceano hacia el terreno aún en conquista de las filología y
lingüística comparadas. El propio Unamuno llegó a pensar y expresar (a
Menéndez Pidal, por ejemplo) que había arribado a una especie de «filoso-
fía del lenguaje», lo que «en esto me acuesto» ––dice–– «a la doctrina de
Bendetto Croce, más estética que lógica». O sea, prevalencia de la expresión

nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de unamuno a la estética de Croce

4. Cfr. V. gonzález Martín, op. cit., p. 269.
5. Mas no solo idealismo, sino también historicismo absoluto o vitalismo racio-ontológico, que cam-
bian los principios radicales de interpretación de la realidad pero mantienen el sustrato de sistematiza-
ciones abstractas, sin vínculos carnales, sentimientes, imaginativos, y, en definitiva, humanos demasia-
do humanos. Problematismo crítico unamuniano que Croce advierte en su lectura del “Prólogo” y en
que le reconoce a unamuno (carta de 5 de junio de 1911) sus –del vasco– “coincidencias con él”, fruto
de una “íntima inteligencia acerca de los problemas”, mas también “disensiones”, considerando el
disenso como el factor filosófico más “instructivo” (y podríamos decir, con Fulvio Tessitore, que más
constructivo en un debate en donde se confrontan ideas sin beligerancia dogmática pero sí con rigor
argumental crítico sin afán de convencer al otro, sino de avanzar conquistando terrenos en que el espí-
ritu de la doxa problematizante va de la mano de la espisteme crítica).



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)356

sobre el concepto, en que, oltre Croce, Unamuno llegará a expresar (puede
confrontarse la cita aquí, en cuatro páginas más adelante) que la lengua meta-
fórica es la sustancia del pensamiento. y otra afinidad, nada despreciable con-
siderando la nuclear importancia del denominado “problema de España” en la
intelectualidad española a lo largo de comienzos del siglo XIX en adelante, es
el sentimiento filial que Unamuno tiene para con Croce por considerarlo un
gran hispanista, amante de la cultura española el cual ya desde 1885 escribía
sobre temas españoles y en 1889 realizó ese impactante viaje por la Península
ibérica cuya experiencia dejó recogida en su “Cuaderno de Viaje”.

Excesivamente optimista nos parece, no obstante, la afirmación que
el ilustre especialista Gaetano Foresta realizaba en 1966, aunque en general
sí que sea asumible la imagen de dos pensadores meridionales como esencia
de la cultura:

En la relación que existió entre Unamuno y Croce pueden distinguirse
dos aspectos, bien definidos: el uno completamente humano, el otro
científico; ambos armonizan y se integran ofreciéndonos la dimensión
de aquel mundo propio de los grandes hombres, que se impone como
un ejemplo de la verdadera esencia de la cultura.6

Nada quita que, al descubrir la Estética de Don Benedetto, se admire
Don Miguel por hallar una propuesta epistémica independiente (o sea, con
valor científico sin apéndices ni rémoras metafísicas, lógicas, éticas, etc.),
quiere decir: de la Estética como ciencia de la expresión y disciplina rigurosa
del lenguaje expresivo y expresado; y admire sobre todo el encontrar una
nueva dimensión liberadora dentro de la filosofía. Mas, volvemos a la confron-
tación de peso en la balanza de platillos que se equilibran con el fiel al centro
del marcaje: el punto central de admirativo consenso a veces tanto como de crí-
tico disenso otras recae sobre el concepto de imaginación y, vinculado al tema
problemático, el rol ––no solo creador o poiético–– de la “fantasia”, fuerte-
mente hermenéutico comprensivo e interpretativo de la realidad humana,
como bien sostiene Vico, y curiosa pero no casualmente asumido en la recep-
ción unamuniana. Adviértase que, como recoge Manuel García Blanco, entre
los libros que Unamuno fue recibiendo de Croce, que fue más rápida o deteni-
damente leyendo, y que están en su biblioteca, se encuentra además de la

José M. sevilla

6. g. ForEsTA, “unamuno y Croce”, Letras, nº 76-77, (Lima) 1966, pp. 175-188; cit., p. 175.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 357

Teoria e storia della storiografia o del Contributo alla critica di me stesso, entre
otros, también la monografía croceana de 1911 La filosofia di G.B. Vico.

¿Qué lugar ocupa Vico en esta relación ‘armonizada e integradora’
––dicho parafraseando a Foresta–– de pensamiento y cultura? Es verdad que
Unamuno también conoce desde joven la obra de Balmes, ha leído a Donoso
Cortés y a Michelet, y ha dialogado con G. Gentile y con otros italianos como
Ardigó o como Murri,7 todos ellos portadores de noticias viquianas; pero
parece asegurado ––dado además su irrefutable testimonio–– que la vía Vico
se le abre no solo gracias a Croce sino incluso a través de Croce, de quien
Unamuno conoce no solo su filosofía del espíritu, al menos desde 1909 que
se supone comenzó a leer al neohegeliano italiano, sino del que ha manejado
otras obras principales, como en 1911 la Estética, ejemplar regalado por su
amigo Sánchez Rojas, que aquí viene al caso con su «Prólogo», o como el
mismo volumen monográfico sobre Vico publicado en Bari en 1911.
Además, Croce realmente supone un “influjo” sobre él en muchos y diversos
aspectos, desde la reconsideración acerca de la “tradición” hispánica hasta el
giro viquiano hacia una concepción del lenguaje identificado al pensamiento,
pasando por la estética como primordial orden expresivo del pensamiento-
lenguaje (rehabilitado lógos integral).

En el Prólogo a la Estética en español son solo dos veces, como
hemos apuntado ya, las que Unamuno se refiere a Vico: una señalando los
cinco autores sobre los que Croce hace recaer la fundación de la Estética (cfr.
p. 15 de la ed. de 1912 citada y recogida); y, la otra, para poéticamente refe-
rirse, ya finalizando el prólogo, a los cinco ––incluyendo a Croce–– lumino-
sos genios septentrionales:

esta ESTÉTICA escrita por un italiano hispanófilo, que bajo el clarísimo
cielo de Nápoles, todo luz libre, rodeado de las memorias de Vico, de
Bruno, de Campanella, de De Sanctis, de otros grandes, claros y lumi-
nosos espíritus, ha logrado disipar hórridas nieblas setentrionales,
sacando de ellas, al disiparlas, el rocío vivífico que era su tuétano [...]
(ib., p. 26).

nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de unamuno a la estética de Croce

7. Cfr. A. sAVIgNANo, Radici del pensiero spagnolo del Novecento, Nápoles, Edizioni La Città del sole, 1995,
pp. 181 y ss.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)358

Sin embargo, no resulta difícil seguir un rastro de coincidencias de ideas
viquianas y unamunianas en Del sentimiento trágico de la vida en los hombres
y en los pueblos (1913), el gran libro filosófico unamuniano, publicado al año
siguiente del Prólogo, y del que hay constancia epistolar (de 2 de febrero de
1914) de que Unamuno remitió a Croce un ejemplar de la obra. En ese profun-
do ensayo, sin duda la principal obra filosófica del también autor de Vida de
Don Quijote y Sancho (1905) y de La agonía del cristianismo (1925 fr.; 1931
esp.),8 hay evidentes e innegables puntos en común entre Unamuno y Vico en
relación (como bien refiere expresamente el filósofo español) al papel de solum
de la metáfora, del lenguaje poético originario y de la fantasía;9 pero también en
correlación al instinto de sociedad, a la ––nunca bien precisada–– noción de
intra-historia, a la proyección imaginaria en las religiones, al valor simbólico y
mítico en el mundo vital, o a la remisión a la teoría de los corsi y ricorsi, como
había hecho en Civilización y Cultura (1896);10 no menos que en la crítica al
“absurdo” yo cartesiano, así como a la filosofía cientificista y racionalista. En
definitiva, la confluencia viquiana y unamuniana emerge prácticamente en la
crítica ejercida por una filosofía «que no quiere renunciar a la vida y no quiere
tampoco renunciar a la razón»,11 postulado que será nuclear también de la tarea
filosófica del raciovitalismo en Ortega. 

José M. sevilla

8. Del sentimiento trágico de la vida en los hombres y en los pueblos, renacimiento, Madrid, 1913. Citamos Del
sentimiento trágico de la vida por la edición en Espasa Calpe, Madrid, 1971, 12ª edición, y La agonía del cris-
tianismo por la edición en Alianza editorial, Madrid, 1998 (4ª reimpr.), con presentación de Agustín
garcía Calvo; cita a p. 20. de esta última obra el autor consideraba, según expresa en su “Prólogo a
la edición española”, que «reproduce en forma más concreta, [...] más densa y más cálida, mucho de
lo que había expuesto en mi obra Del sentimiento trágico de la vida».
9. «La fantasía que es el sentido social, anima lo inanimado, lo antropomorfiza todo; todo lo humani-
za, y aún lo humana. y la labor del hombre es sobrenaturalizar a la Naturaleza, esto es: divinizarla
humanizándola, hacerla humana, ayudarla a que se concientice, en fin. La razón, por su parte, meca-
niza o materializa» (Del sentimiento trágico de la vida, ed. cit. 12ª, p. 117). «El lenguaje es el que nos da la
realidad, y no como un mero vehículo de ella, sino como su verdadera carne» (ibid., p. 229).
10.Teoría viquiana de los cursos y recursos históricos a la que unamuno se había referido en su ensayo
Civilización y cultura (1896), con cuya clave interpreta la ruina y resurgir de las civilizaciones, condensacio-
nes de cultura en lenguaje. dice unamuno: «Con frecuencia se saca a relucir [...] la famosa teoría de los
ricorsi o reflujos de Vico, los altos y bajos en el ritmo del progreso, los períodos de descenso tras los de
ascenso, los de decadencia tras los de florecimiento. y aquí entra la condenada concepción lineal que hace
se esquematice el progreso en una serie de ondulaciones ascendentes. // No, no es eso; es una serie de
expansiones y concentraciones cualitativas, es un enriquecerse el ambiente social en complejidad para
condensarse luego esa complejidad organizándose, descendiendo a las honduras eternas de la humani-
dad y facilitando así un nuevo progreso; es un sucederse de semillas y árboles, cada semilla mejor que la
precedente, más rico cada árbol que el que le precedió. Por expansiones y concentraciones, por diferen-
ciaciones e integraciones, va penetrando la Naturaleza en el Espíritu, según este penetra en aquella. Las
civilizaciones son matrices de culturas, y luego estas, libertadas de aquellas, que de placentas se convier-
ten en quistes, dan origen a civilizaciones nuevas.» (En Obras selectas, Madrid, biblioteca Nueva, 1986; cfr.
pp. 153-159; véase en biblioteca Virtual Miguel de Cervantes).
11. Del sentimiento trágico de la vida, ed. cit., p. 103.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 359

El filósofo vasco, que desde su espíritu hispánico trataba de conciliar
la razón y el corazón, la ciencia y la conciencia, el individuo social y la
sociedad (individuo), reconoce con indudable temperamento viquiano al ini-
cio de su Del sentimiento trágico de la vida que:

no pretendo otra cosa sino discurrir por metáforas. y es que ese senti-
do social, hijo del amor, padre del lenguaje y de la razón y del mundo
ideal que de él surge, no es en el fondo otra cosa que lo que llamamos
fantasía e imaginación. De la fantasía brota la razón.12

¿Cómo no acordarnos inmediatamente de la Scienza nuova? ¿Cómo no
recordarla, máxime cuando varios capítulos más adelante, exactamente en el
VII, el propio Unamuno se refiere a ella?; lo cual hace citando y comentan-
do a Vico en un extenso pasaje ––a propósito de la lucha por la conquista de
la conciencia–– que recogemos a continuación:

y este proceso de personalización o de subjetivación de todo lo exter-
no, fenoménico u objetivo, constituye el proceso mismo vital de la filo-
sofía en la lucha de la vida contra la razón y de esta contra aquella. ya
lo indicamos en nuestro anterior capítulo, y aquí lo hemos de confir-
mar desarrollándolo más.

Juan Bautista Vico, con su profunda penetración estética en el
alma de la Antigüedad, vio que la filosofía espontánea del hombre era
hacerse regla del universo guiado por istinto d’animazione. El lengua-
je, necesariamente antropomórfico, mitopeico, engendra el pensamien-
to. “La sabiduría poética, que fue la primera sabiduría de la gentilidad
––nos dice en su Scienza Nuova––, debió comenzar por una metafísi-
ca no razonada y abstracta, cual es la de los hoy adoctrinados, sino sen-
tida e imaginada, cual debió ser la de los primeros hombres... Esta fue
su propia poesía, que les era facultad connatural, porque estaban natu-
ralmente provistos de tales sentidos y tales fantasías, nacida de la igno-
rancia de las causas, que fue para ellos madre de maravillas en todo,
pues, ignorantes de todo, admiraban fuertemente. Tal poesía comenzó
divina en ellos, porque al mismo tiempo que imaginaban las causas de
las cosas, que sentían y admiraban ser dioses... De tal manera los pri-
meros hombres de las naciones gentiles, como niños del naciente géne-
ro humano, creaban de sus ideas las cosas... De esta naturaleza de
cosas humanas quedó la eterna propiedad explicada con noble expre-
sión por Tácito al decir no vanamente que los hombres aterrados fin-
gunt simul creduntque”.

nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de unamuno a la estética de Croce

12. Ibid., p. 29.



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)360

Continúa Unamuno, en el mismo capítulo del De sentimiento trágico
de la vida, igualmente intercalando citas de la Scienza nuova:

y luego Vico pasa a mostrarnos la era de la razón, no ya de la fantasía,
esta edad nuestra en que nuestra mente está demasiado retirada de los
sentidos, hasta en el vulgo, “con tantas abstracciones como están llenas
las lenguas”, y nos está “naturalmente negado poder formar la vasta
imagen de una tal dama a que se llama Naturaleza simpatética, pues
mientras con la boca se la llama así, no hay nada de eso en la mente,
porque la mente está en lo falso, en la nada”. “Ahora –añade Vico– nos
está naturalmente negado poder entrar en la vasta imaginación de aque-
llos primeros hombres”. Mas ¿es esto cierto? ¿No seguimos viviendo de
las creaciones de su fantasía, encarnadas para siempre en el lenguaje,
con el que pensamos, o más bien el que en nosotros piensa?

y a continuación:

en vano Comte declaró que el pensamiento humano salió ya de la edad
teológica y está saliendo de la metafísica para entrar en la positiva; las
tres edades coexisten y se apoyan, aun oponiéndose, unas en otras. el
flamante positivismo no es sino metafísico cuando deja de negar para
afirmar algo, cuando se hace realmente positivo, y la metafísica es
siempre en su fondo, teología, y la teología nace de la fantasía puesta
al servicio de la vida, que se quiere inmortal.13

Tras haber expuesto algunos aspectos de la Scienza nuova, sigue
argumentando Unamuno dos párrafos más adelante:

y de nada sirve querer suprimir ese proceso mitopeico o antropomór-
fico y racionalizar nuestro pensamiento, como si se pensara sólo para
pensar y conocer, y no para vivir. La lengua misma, con la que pensa-
mos, nos lo impide. La lengua, sustancia del pensamiento, es un siste-
ma de metáforas a base mítica y antropomórfica.14

Unamuno ha traducido, citado y comentado el texto extraído del libro
II de la “tercera” Scienza nuova (edición de 1744), titulado «Della sapienza
poetica», Sección Primera «Metafisica poetica», capítulo 1 «Della metafisi-

José M. sevilla

13. Ibid., cap. VII “Amor, dolor, compasión y personalidad”; ed. cit., pp. 110-112.
14. Ibid., pp. 112-113.



ca poetica, che ne dà l’origini della poesia, dell’idolatria, della divinazione e
de’ sagrifizi»,15 resumiendo primeramente los parágrafos (que indicamos
conforme al establecimiento editorial de Fausto Nicolini) 375-376 y a conti-
nuación el parágrafo 378; sin que nos conste qué edición de la Scienza nuova
(1744) manejó el autor, aunque hay en la Casa-Museo Unamuno, en
Salamanca, una hoja con anotaciones sobre el precio de la obra.

De todo lo planteado y expuesto en esta Nota, es importante destacar
el hecho de que en Unamuno no solo ha existido una recepción de Vico, sino
que ha habido ––en mayor o menor grado, directa o indirectamente– – una
influencia viquiana en sus ideas, en especial en su principal obra filosófica,
como hemos tenido ocasión de apreciar anteriormente.16

* * *

Para la reproducción del “Prólogo” a continuación ha sido adaptada
la grafía (especialmente tildes) al modo contemporáneo de la lengua españo-
la, sin modificar para nada la terminología unamuniana. el texto que se
publica corresponde al publicado en el volumen de la estética traducido por
José sánchez Rojas: b. CRoCe, Estética como ciencia de la expresión y lin-
güística general: teoría e historia  de la estética; versión castellana, corregi-
da por el autor, de José sánchez Rojas; Prólogo de  Miguel de Unamuno;
Madrid, Librería Francisco Beltrán editor (Biblioteca moderna de filosofía y
ciencias sociales), 1912; 586 págs., pp. 7-26.* Texto que ha sido cotejado
con la versión previa publicada en La Lectura, y con la recogida en el tomo
VII de las citadas Obras Completas en la edición de Manuel García Blanco
de 1958, en las páginas 242-264. A la citada editio princeps en español de la
Estética hacen referencia los números de las páginas incluidos entre corche-
tes en el texto que a continuación sigue.

*obra en Dominio Público en españa.

* * *

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 361

nota sobre el «Prólogo» (1912) de M. de unamuno a la estética de Croce

15. Cfr. g. VICo, Opere filosofiche, a.c. de P. Cristofolini, sansoni, Florencia, 1971, pp. 476-477.
16. En las tres últimas páginas de nuestra finalizada “Nota” hemos hemos hecho uso de lo publicado
en pp. 209-211 de nuestro volumen, ya anteriormente citado, El espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico
en la cultura hispánica (1737-2005), con Presentación de g. Cacciatore y Prólogo de A. heredia soriano.





363

pRÓLOGO
A LA VERSIÓN CASTELLANA DE LA «ESTÉTICA» DE

bENEDETTO CROCE
(1912)

Miguel de unamuno
(1864-1936)

[b. CRoCe, Estética como ciencia de la expresión y lingüística general: teo-
ría e historia  de la estética; versión castellana, corregida por el autor, de
José sánchez Rojas; Prólogo de Miguel de Unamuno; Madrid, Librería
Francisco Beltrán editor (Biblioteca moderna de filosofía y ciencias socia-
les), 1912; pp. 7-26.] 

[7]

onfieso contarme en el número de aquellos a quienes les  atraen muy
poco o nada los tratados de estética, y más si son de filósofos. Prefiero, con
mucho, las observaciones que sobre el arte hacen los grandes artistas, aun-
que se equivoquen en ellas, y recuerdo siempre a propósito de la estética,
más o menos preceptiva[,] el cuento aquel, un poco más de lo debido brutal,
de Diderot, en que nos cuenta del marsellés y el eunuco comprador de escla-

«Prólogo a la versión castellana de la “Estética” de B. Croce (1912)»

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498   e-ISSN: 2697-0732   D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.14
© edición a cargo de José M. Sevilla Fernández, 2020

CC



vas para el harén de su amo. me es también sospechosa y muy poco grata casi
toda la crítica cuando no llegue a  ser aquella que reclamaba Flaubert en carta
a Jorge sand, que Croce cita al final del capítulo xV de su Historia, dedica-
do a De sanctis, en quien nos presenta un crítico así, artista y modelo. mas sé
por otra parte que no todos los estéticos se proponen preceptuar reglas a que
los artistas hayan de sujetarse y que no entra Croce entre esos.

muy exacto, por otra parte, como dice Croce, que toda obra  de cien-
cia es a la vez obra de arte, proposición que mucho más que a otras obras de
ciencia o de filosofía, se aplica a esta su estética, obra de arte sin duda y exce-
lentísima como tal.

Ríñese hoy en Italia batalla de ideas, sobre todo entre críticos y
artistas, en torno al nombre de b. Croce como en [8] torno a una reseña. y con
frecuencia suena del lado de los artistas el nombre venerando y glorioso de
Josué Carducci. y este Carducci, que como dice Croce en una carta suya a
alberto lumbroso, director de la Rivista di Roma, y publicada en el número
del pasado abril de dicha revista, había profesado durante largos años aborre-
cimiento a la estética, «aborrecimiento que hay que atribuir en parte a su
ánimo de poeta, retuso a toda disciplina filosófica, y en parte al ambiente en
que se educó y vivió» y que «en el fondo había odiado tanto más ferozmente
a la estética cuanto menos la había conocido, haciéndose de ella una imagen
fantástica que se compadece mal con las cosas sencillas» que Croce expone
en este su libro; este mismo fiero Carducci, en una tarjeta que puso en Julio
de 1902 al autor de este libro, cuando le hubo publicado, decíale: «el libro de
Estética me es una revelación y una guía... Tiene usted mucho y vivaz inge-
nio y una profunda y viva erudición». y este juicio del gran poeta tendrán que
hacer otros poetas, retusos, como él, a la estética, cuando lean esta.

Porque la estética de Croce, no a pesar de ser una obra de robusta
y segura filosofía, sino precisamente por serlo, es una obra fuertemente libe-
radora y sugestiva para un artista, una obra revolucionaria, y son los artistas
y poetas los que ante todo deben leerla y meditarla.

la enemiga entre artistas y críticos creo que sea tan antigua como el
arte y la crítica mismos, y el arte y la crítica son hermanos gemelos, si es que
no son una misma y sola cosa vista desde dos puntos. Ciertísimo que todo ver-
dadero crítico, si ha de merecer tal nombre a título pleno, es artista y que
reproducir una obra de arte exige a las veces tanto o más genio que producir-
la y no menos cierto que muchos harían, mejor que intentar darnos nuevas

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)364

Miguel de unamuno



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 365

odas, pongo por caso, revivir ante nosotros las antiguas, las de siempre más
bien, enseñándonos a gozar más y mejor de ellas. Pues criticar es renovar.
una obra de arte sigue viviendo después de producida y acrece su valor según
con los años van gozándola nue[9]vas generaciones de contempladores, ya que
cada uno de éstos va poniendo algo de su espíritu en ella. lo más de la her-
mosura que sentimos al leer el evangelio débese a la ingente labor de sus
comentaristas, a las veces que hemos visto aplicada cada una de sus senten-
cias. ¿y quién duda que el Quijote, v. gr., es hoy, merced a sus críticos y
comentadores, más bello, más expresivo que recién producido y virgen aún
de lectores lo fuera? «sin la tradición y la crítica histórica —escribe Croce—
el goce de todas o casi todas las obras de arte producidas una vez por la huma-
nidad, se habría perdido irremisiblemente; seríamos poco más que animales
sumergidos no más que en el presente o en un próximo pasado».

ni hay línea divisoria precisa entre crítica y producción artística direc-
ta. ¿Hay mucho más poético que los ensayos críticos de un Coleridge o de un
sainte-beuve? Con razón dice Croce que «el simple erudito no logra jamás
ponerse en comunicación directa con los grandes espíritus, revolviéndose de
continuo por los patios, escaleras y antecámaras de sus palacios, pero el igno-
rante bien dotado o pasa indiferente junto a obras maestras para él inaccesi-
bles, o en vez de comprender las obras de arte cuáles son ellas en efecto,
inventa otras con la imaginación». y añade que «la laboriosidad del primero
puede, al menos, alumbrar a los otros, mientras la genialidad del segundo
queda estéril del todo». y aquí siento tener que discrepar de crítico y artista
tan perspicuo. ¿estéril? ¿estéril quien inventa con la imaginación otra obra de
arte? si realmente ne inventa egli altre con l’imaginazione1 su labor no es
estéril siempre que esta su invención sea bella. ¡Cuántas obras de arte no han
salido de otras! en rigor casi todas. los palimpsestos de que al final del capí-
tulo xVI de su Teoría nos habla Croce, esas “nuevas expresiones sobre las
antiguas, fantasías artísticas en vez de reproducciones históricas”, son en arte
perfectamente legítimas. el terror del año mil, el milenario, podrá no ser una
verdad histórica, pero no por eso será menos bella la poesía catalana de
Guimerá al año mil. aún hay más, y es que hasta evidentes erratas o malas
traduccio[10]nes han servido de pie para nuevas creaciones, no ya artísticas

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)

1. Forma literaria del término immaginazione (dizz. Treccani). [N.E.]



solo, sino filosóficas. en la relación de averroes a aristóteles se ve esto. una
errata, una equivocación, es a las veces tan generatriz como la rima.

ocurre también, con sobrada frecuencia, que se meten a críticos artis-
tas fracasados y a los motivos de error que llevan a un crítico a proclamar
bello lo feo o feo lo bello, y que Croce indica en el capítulo xVI de la teo-
ría, se añade que creen mejorar las obras criticándolas o extractándolas.
Recuérdanme a aquel médico que no pudiendo llevar a un paciente a la ori-
lla del mar, a que respirase libre brisa marina, le enviaba cada día una gran
caja cerrada y lacrada y sellada a la orilla del mar para que del aire que con-
tenía respirase.

no es raro encontrarse con quienes profesando la crítica, parece se
imaginan que la obra de arte es para la crítica, que el artista nació para el crí-
tico. esto dicen los artistas. Pero tampoco es raro encontrarse con artistas que
se imaginan nacieron para sí mismos, que son ellos el fin del universo crea-
do todo y que los críticos han nacido para ellos. sentimientos, no ya teleoló-
gicos, si no egoístas, tan extraños al arte como a la crítica. estos artistas son
los que han fraguado la teoría mística del genio que tan agudamente descar-
ta Croce. y si hay algo que pueda llamarse genio, cabe un genio crítico, una
genialidad crítica también. y si de paras, de finalidad nos es lícito hablar
aquí, ni el crítico es para el artista ni este para aquel, sino ambos para la
humanidad y la vida.

los artistas también han forjado la doctrina del genio inculto y aque-
llo de que el estudio mata la inspiración, que la ciencia deseca el arte, doc-
trina muy en boga en esta que Croce llama la siempre desventurada españa.

y, sin embargo, en obras de verdadera crítica, de crítica artística,
reproductiva, que no sea ni la metafísica aplicada al arte de los alemanes, ni
la historia que a él aplican los franceses, según la justa observación de
Francisco de sanctis expuesta en este libro, en obras así es donde los artistas
pueden disciplinar su ingenio, fecundándolo. y no ya en [11] obras de crítica,
sino en obras de estética artística, cual es esta que hoy nos da sánchez Rojas
traducida al castellano. Hora era.

es, en efecto, la fusión del arte y de la ciencia lo que da valor y efi-
cacia a la estética de b. Croce, que es una estética filosófica hecha por un
verdadero artista, una obra de filosofía artística tal como lo fueron los
Diálogos de Platón. mejor dicho, es una estética estética, donde sobran tan-
tas estéticas místicas, metafísicas, lógicas, éticas y hasta económicas y polí-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)366

Miguel de unamuno



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 367

ticas. Por primera vez he visto aquí la doctrina del arte liberada de la doctri-
na de la lógica, de la ética y de la psicología, aunque con ellos conexionada.
es esta una estética independiente y substantiva en lo que cabe y no una
mescolanza de distintas disciplinas que, de cerca o de lejos, se rozan con el
conocimiento de lo bello. y en tal sentido, digo, que es una obra altamente
liberadora y revolucionaria. leyéndola adquirirán los artistas mayor y mejor
conciencia de su independencia artística.

Destruye, por una parte, la superstición de los géneros y de las reglas,
pero es para llevarnos a conciencia de la ley de la expresión, de la ley de vida
artística, y así nos liberta, ya que la libertad no es sino la conciencia de la ley
frente a la sumisión a la regla impuesta. y, por otra parte, es la obra de Croce
una brillante y sólida defensa de los fueros de la fantasía, desconocidos o
negados por tantos filósofos de lo bello. es muy exacto lo que Croce dice de
que Kant conoció la imaginación reproductiva y otra combinatoria, pero no
la imaginación propiamente productiva, o sea la fantasía, y en este defecto
de Kant —defecto no solo de inteligencia— habrá que buscar algunas este-
rilidades de sus secuaces. Fueron y son los definidores los que infestan de
pedanterías la estética y la preceptiva artística; son los que no logran acabar
de comprender o más bien de intuir que solo se define los conceptos, y que
la expresión artística, lo absolutamente individual y concreto, lo vivo, es
indefinible. el arte reproduce o más bien intuye individuos y es muy exacta
la observación que hace [12] Croce de que Don Quijote no es sino el tipo de
los Quijotes. el tipo medio científico es definible2, pero no objeto de arte a
pesar de los esfuerzos de artistas que, como Zola, se empeñan en hacer arte
científico. la ciencia define, pero el arte narra o nombra.

obra de ciencia es la presente estética y por eso define, pero define
conceptos aplicables al arte, no define obras de arte ni expresiones artísticas
concretas. Pero a la vez que obra de ciencia es, lo repito, obra de arte. y lo
es por su ejecución, por la sobriedad robustamente expresiva de su prosa lim-
pia y animada de un íntimo calor de convicción, que se pega al que la lee.

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)

2. En la edición hecha por La Lectura: revista de ciencias y de artes, Madrid, Tipografía de la Viuda e hijos
de M. Tello, 1912, año XII, tomo 1, p. 325, dice “indefinible”. El texto presenta también variación con
múltiples signos de puntuación (comas) con respecto a la edición del libro del editor beltrán en 1912
(p. 13), donde se lee “definible”, lo mismo que en el tomo VII de las Obras Completas en la edición de
garcía blanco de 1958 (p. 247). [N.E.]



Pues si acaso peca de algo es de dogmatismo, el cual no es un pecado artís-
tico. apenas se encuentra en ella proposición dubitativa o concesiva, y solo
una vez he encontrado una frase como se non c’inganniamo, si no nos enga-
ñamos. el autor casi nunca vacila en sus afirmaciones, con lo que logra
infundirnos su confianza en ellas. y nos convence, tanto o más que con sus
razones y la limpidez con que nos las presenta, con su imperturbable seguri-
dad al presentárnoslas.

Débese ello a la simplicidad y coherencia casi matemática de su sis-
tema, pero estas mismas simplicidad y coherencia chocan con muchedumbre
de ideas nuestras que queremos meter en él, ideas tal vez contradictorias
entre sí, pero que se han hecho carne de nuestro pensamiento, que es y tiene
que ser un tejido de contradicciones, al menos aparentes, y a las que nos
cuesta renunciar. Rompernos un hábito de pensar, una vieja asociación de
ideas, es como desgarrarnos la carne del espíritu. y si acaso es ventajoso el
destruir contradicciones, reduciendo a unidad real su aparente oposición, trae
por otra parte el daño de despotencializar nuestras ideas.

la doctrina general filosófica de b. Croce, su filosofía, y su doctrina
especial estética, choca con tantas tradicionales enseñanzas, con tantas ideas,
que son ya hábitos de nuestro pensamiento, que nos desgarra este. y así es
que no nos entregamos a ella desde luego, una vez repuestos de la
sorpre[13]sa de la posesión debida a la seguridad de sus afirmaciones. una
vez repuestos del efecto de su audacia afirmativa[,] objetamos. yo mismo he
objetado mucho, aunque al cabo, en no poco de ello, haya venido a concluir
con el autor.

y empezando por el principio mismo, su primera afirmación, su defi-
nición misma del hecho estético, del arte y de la belleza, definición preñada
de consecuencias, habrá de ser por no pocos lectores resistida. Intuición es
expresión, se intuye lo que se expresa y el arte se compone de intuiciones.
al leerlo recordé un inolvidable espectáculo de que fui testigo hace unos
años, y fue tres niños que puestos frente a un caballo no hacían sino repetir
cantando: ¡el caballo! ¡el caballo! ¡el caballo! Pero entiéndase que para
Croce la expresión es ante todo expresión interior antes de ser comunicada.
a lo que conviene acaso añadir que nunca habría habido expresión interior a
no haber la exterior, la que se comunica, que el lenguaje es, como el hombre
mismo en cuanto hombre, de origen social. el pensamiento mismo es un
modo de relacionarnos los unos con los otros.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)368

Miguel de unamuno



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 369

establece Croce, desde un principio, su clasificación de la filosofía
del espíritu, en parte teórica y parte práctica, dividiéndose la teoría en esté-
tica, que estudia la intuición de lo concreto, la expresión, el arte, y en lógi-
ca, que trata de la definición de lo universal, del concepto, de la ciencia, la
una del fenómeno y la otra del númeno,3 y dividiéndose la parte práctica en
economía, según se quiere lo útil, referente al fenómeno, y en moral cuando
se requiere lo bueno, referente al númeno. esta división, acaso sobrado
esquemática, recordará a no pocos lectores españoles aquella otra, aquí en un
tiempo en boga, del krausismo que asignaba a la historia el conocimiento por
los sentidos, del fenómeno, a la filosofía el del númeno por medio de la
razón, y combinaba ambos en aquella fantástica filosofía de la historia, que
era el conocimiento por medio de la inteligencia o sea la razón aplicada a los
sentidos, de las leyes, que son los númenos obrando sobre los fenómenos.
solo que entre una y otra clasificación media un abismo. Para Cro[14]ce no
tiene valor científico aquella fantástica y arbitraria filosofía de la historia de
la que con tanta gracia dijo D. Juan Valera[] que era el arte de profetizar lo
pasado. y la historia, la simple historia, que es arte y no ciencia, halla una
exacta determinación en el sistema croceano. en el cual parece ser la moral
la que lo domina todo.

¿y la Religión? Confieso que donde más me rebelo de las doctrinas
de Croce es en este punto. la religión no tiene en su sistema una posición
adecuada. Para Croce la religión «no es sino conocimiento y no se distingue
de las otras formas y sub-formas de esta», afirmando a seguida que «la filo-
sofía quita toda razón de ser a la religión porque la sustituye». no lo espero.
y nótese que digo que no lo espero, y no que no lo creo. Porque en mi sen-
tir la fe, lo propio de la religión, así como la intuición o expresión es lo pro-
pio del arte y el concepto lo propio de la ciencia, la fe es más que otra cosa
esperanza y la esperanza, de fondo teleológico, no es precisamente fenóme-
no conocitivo. la mejor definición de la fe religiosa sigue siendo la de san
Pablo: substancia de las cosas que se esperan. no puedo resolverme a pen-
sar que la religión se sume en la estética, ni en la lógica, ni en la economía
ni en la ética, aunque las contenga. es más bien como la envolvente de todas

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)

3. En la edición de La Lectura: revista de ciencias y de artes, cit., p. 326, dice “número” en vez de “núme-
no” ––como sí en cambio en el libro en 1912 (p. 13) y en las o.C. tomo VII en 1958 (p. 249). El mismo
error se repite en La Lectura un par de líneas abajo (no así cinco líneas a continuación). [N.E.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)370

ellas[,] y si a unos4 se aparece como una metética, a otros lo hace como una
metalógica, como una metética a muchos y a mí principalmente como una
meteconómica, como la esperanza de la inmortalidad personal y concreta.

a los más de los lectores españoles de b. Croce, si lo meditan con el
alma de su raza, se les aparecerá la religión como cosa de sentimiento, perte-
neciente por lo tanto, según nuestro autor, a la actividad económica. se trata en
ella del gran negocio de nuestra salvación, como dicen los jesuitas. Pero es una
economía transcendente y fundada en fe, es decir, en esperanza. nuestro últi-
mo fin es poseer a Dios, y no solo por el conocimiento gozar de Dios, hacer-
nos Dios y Dios, que es más yo que yo mismo, es el que me garantiza la inmor-
talidad. «¿si nos morimos del todo, como los perros, para qué Dios?» [15] me
preguntaba un campesino español por cuyas venas corría la sangre de nuestros
místicos. Como Kant ponemos a Dios para garantir nuestra inmortalidad, es
una garantía teleológica. Dudo mucho de que un genuino lector español, de
que un hijo de esta “siempre desventurada españa”, se satisfaga con aquella
absoluta libertad del espíritu que se quiere a sí mismo, de que Croce nos habla
al final del capítulo VII de su teoría. eso no nos resuelve el problema.

Podrá Croce redargüirnos que no tiene solución el problema religioso
tal como lo planteamos o que no existe tal problema, pero la desesperación de
nuestra esperanza volverá una y otra vez a planteárnoslo. no nos avendremos
a sustituir la religión con la filosofía, que no nos consolará jamás de haber
nacido. y a él, al italiano, le quedará el decir que estos son ensueños místicos
de la siempre desventurada españa. b. Croce es profundamente italiano y en
italiano piensa y siente, y el alma italiana, a pesar de las apariencias en contra-
rio, nunca fue en su fondo mística, por lo menos tal como aquí lo sentimos. Del
llamado misticismo franciscano al misticismo teresiano media un abismo.

la italianidad de b. Croce estalla a cada momento en esta su obra,
obra italianísima. y es lo que le da valor. es el pensamiento de un pueblo de
cultura. y estalla hasta en los detalles. Cinco nombres nos presenta Croce
como jalones de la ciencia estética: aristóteles, Vico, schleiermacher,
Humboldt y De sanctis, y de los cinco dos son italianos; aún más, napolita-
nos. y cuando quiere ejemplificar las graciosas degeneraciones de la llama-
da física estética acude a un italiano, a un napolitano, a Tari.

Miguel de unamuno

4. “Uno” dice en La Lectura, p. 327. [N.E.]



mas, volviendo de esta digresión a la doctrina general estética de b.
Croce y a su teoría de la expresión como característica del arte y de la belle-
za, hay otra doctrina, íntimamente conexionada con ella, y a la que se resis-
tirá, de seguro, en rendirse el lector. es la doctrina de lo bello natural, de lo
bello objetivo o de la naturaleza, tuétano del sistema de idealismo humanís-
tico de la estética de Croce. el cual niega el llamado [16] bello natural, en
cuanto algo independiente de la intuición humana. Para Croce, lo bello es la
expresión lograda, l’espressione riuscita. y el lector objetará.

está muy bien —se dirá— no existe lo bello natural; lo bello es la
expresión lograda o conseguida, es la expresión, pero ¿por qué se logra? ¿por
qué la consigue uno ante tal impresión y ante tal otra no? ¿no depende este
conseguimiento o logro de la cosa misma intuida, de la materia de intuición?
lo bello, me dice el autor, es el valor de la expresión o la expresión misma;
pero el valor de la expresión es algo más que la expresión misma, le añade
algo. Hay cosas más o menos bellas, expresiones más logradas o más felices
que otras, expresiones más expresivas en fin. ¿y este más o menos no depen-
de del objeto mismo? ¿Por qué unas impresiones se dejan expresar mejor que
otras y algunas resisten a expresión? el proceso de la producción estética
incluye, según el autor: a) impresiones; b) expresión o síntesis espiritual esté-
tica; c) acompañamiento hedonístico o placer de lo bello; d) traducción del
hecho estético en fenómenos físicos. [¿]entra, pues, en ese proceso la impre-
sión, y es que la impresión misma, que pertenece a la naturaleza tanto como
al espíritu —si es que este es otra cosa que naturaleza— no contribuye por sí
a lo bello, no es bella? se me dirá que una cosa no es bella hasta que no la he
hecho tal, pues ya el autor me dice que una cosa es útil o buena porque la
quiero y no la quiero porque es útil o buena. mas me temo que en estas opo-
siciones absolutas como entre naturalismo e idealismo están jugando con los
vocablos y que las afirmaciones del un sistema son traductibles en las del otro
sin más que cambiar la clave. el arte, se me dice, es el que produce lo bello
natural. ya schiller dijo que también el arte es naturaleza, y bien podemos
añadir que la naturaleza es arte. y así, todo es uno y lo mismo.

ya en teología se plantearon el problema de si lo malo es malo por-
que Dios así lo ha establecido o lo ha establecido así porque es malo, y esta
distinción sigue dominando todo el proceso del pensamiento humano. [17]

y el lector, no rendido aún a la doctrina idealista de Croce, quiere ata-
carle por otro flanco. Distingue Croce entre lo bello y lo agradable, ya que

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 371

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)



parece hay cosas agradables que no son bellas, pero, ¿de veras las hay? ¿no
será lo agradable, y no lo expresivo el germen de lo bello? una expresión se
logra y nos da sentimientos estético[s]; ¿no decimos que es bella por el pla-
cer que nos causa el logro de la expresión?

acaso es muy acertado el concepto que de la belleza tenía el holan-
dés Hemsterhuis, y que Croce reproduce, acaso se trata de un problema de
economía espiritual, de máximos y mínimos, de obtener la más plena y rica
intuición con el menor esfuerzo, lo que se consigue ante un tipo medio, ante
un fenómeno que nos dé individualizado lo más del contenido de su especie.
«el individuo a —me dice Croce— busca la expresión de una impresión que
siente o presiente, pero que no ha expresado aún». ¿y por qué no la ha expre-
sado? ¿no habrá en la expresión misma algo que a ser expresada se resista,
una fealdad natural? ante un hermoso caballo me digo: “¡he aquí todo un
caballo!” ¿no hay en el caballo mismo una totalidad que responde a esta
frase popular y corriente?

Todas estas son, como se ve, preguntas y nada más, preguntas que
supongo se hace el lector antes de rendirse al Idealismo de b. Croce. los
problemas que esas preguntas ponen son problemas psicológicos y no esté-
ticos, podrá el autor respondernos. y estamos en el núcleo de la cuestión, y
es una filosofía del espíritu fuera de la psicología, que es una ciencia natu-
ral, o mejor un espíritu fuera de la naturaleza. Idealismo que habrá de resis-
tirse a no pocos lectores de Croce, sobre todo a los españoles, ya que noso-
tros no somos, en el rigor filosófico técnico de la palabra, idealistas ni racio-
nalistas. el nuestro, el que culmina en nuestra mística, es un naturalismo que
frisa en materialista, y es, en el fondo, irracionalismo. Tal vez sea esta la des-
ventura nuestra a que b. Croce alude. y yo no sé si es o no nuestra flaque-
za, pero séalo o no, es nuestra fortaleza también.

este nuestro naturalismo de inconciente filosofía explica [18] nuestro
realismo estético, que otros pueblos tienen por brutal, nuestros Cristos san-
guinolentos y con pelo natural, todo eso en que buscamos la emoción paté-
tica más que la expresión ideal. y los que estimen, que la tauromaquia es
arte, recordarán aquella frase de aquel gran torero al gran actor maiquez que
le reprochaba una suerte: señor miquis, aquí se muere de veras. morirse de
veras tiene poco de ideal.

algunos otros lectores, aunque menos, resistirán la identificación de
la estética con la lingüística. Por mi parte y en concepto de profesor de lin-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)372

Miguel de unamuno



güística, la acepté desde luego. la verdadera materia del arte literario, de la
poesía, es el lenguaje, que contiene en sí el tesoro todo de nuestras intuicio-
nes. expresar es nombrar. se percibe los elementos materiales de una cosa,
pero no se la conoce hasta que no se la nombra uno en sí. De que en una len-
gua falte el nombre de un objeto natural, no se deduce que no existiera el
objeto ante los que la hablaban, sino que no lo distinguían de otros, que no
hablaban de él, que no lo conocían como tal.

exactísimo que la primera obra de arte es la lengua, que nos da el
mundo intuido. y una lengua se compone de metáforas y de símbolos. la
palabra es siempre metáfora y siempre símbolo. mas la verdadera obra de
arte es el lenguaje hablado y vivo. una poesía bella, es decir, una poesía, es
la que habla como un hombre; solo los pedantes hablan como un libro, es
decir, como un libro que no habla como un hombre. el lenguaje es siempre
poesía, afirma muy bien Croce.

y es esta sana concepción del lenguaje como obra de arte, lo que le
hace revolverse contra los excesos del gramaticismo. Punto es este que reco-
miendo a nuestros pedagogos, esclavos, por lo común, no ya de la gramáti-
ca, sino de una gramática empírica, puramente clasificativa y disparatada,
que se imaginan ha de hablar uno mejor su lengua materna aprendiendo a
conjugar o la definición del adverbio. y así, en vez de enseñar la lengua
enseñan gramática y la enseñan además mal.

mostráronme una vez un escrito tan gramaticalmente es[19]crito, que
no había en él una falta, y por instinto adiviné que era de un extranjero, como
en realidad lo era. y es que si mañana me presentan un caballo que respon-
da hasta en sus más menudas partes al tipo trazado por un tratadista hípico,
me acercaré a tocarlo, a ver si es de verdad, si es de carne, como dicen los
niños de lo que es verdadero y vivo. y un escrito así, gramaticalmente cons-
truido, no es de carne, no vive.

la labor de la lingüística, rama de la estética, es por hoy destruir el
gramaticismo preceptivo.

Pensamos con intuiciones, el concepto se apoya en la intuición, la
ciencia en el arte. y es locura querer hacer ciencia prescindiendo en abso-
luto del lenguaje. Tendrá la ciencia que crearse un lenguaje. Ho2 es tan
expresión como “agua”. en la filosofía del empiriocriticismo de avenarius
se ejemplifica a donde lleva el querer filosofar desgarrándose el lenguaje
que ha hecho nuestro pensamiento, que es nuestro pensamiento. no se

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 373

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)374

logra sino5 decir las mismas cosas peor dichas. Hasta un tan agudo y pers-
picaz lingüista como Hermann Paul dice en la Introducción de sus
Prinzipien der Sprachgeschichte § 6 que «quien no emplee el necesario
esfuerzo mental para libertarse del dominio de la palabra, no llegará jamás
a una intuición (Anschauung) de las cosas, libre de prejuicios». ¿es que es
posible librarse del dominio de la palabra? a las viejas categorías realísti-
cas, a las tradicionales abstracciones escolásticas suceden otras que serán
tenidas de aquí a un siglo por no menos escolásticas que aquellas. y es ello
inevitable ya que pensamos con palabras, que son abstracciones siempre.
la intuición misma de lo individual concreto es una abstracción de impre-
siones. expresar es abstraer.

y ni siquiera el trazado del pulso que nos da un esfigmógrafo escapa
de ser expresión artística, pues que el hombre ideó y produjo el aparato y el
hombre intuye e interpreta la línea del trazado.

Pero si algún lector se resiste a la identificación entre lingüística y
estética, todo lector artista aplaudirá sin reservas [20] la crítica severa que b.
Croce hace de las reglas de la retórica, de la teoría de los géneros y de todas
esas categorías de lo sublime, lo cómico, etc. y, sin embargo, desde nuestro
punto de vista naturalístico o sentimental, tendríamos también que hacer a
ello reservas. Pero más vale dejarlas.

las teorías estéticas de Croce están luego refrendadas y corroboradas
en su historia de la estética, historia que sirve de confirmación y complemen-
to a la teoría.

en esta parte histórica me creo en el deber de llamar la atención de
los lectores españoles sobre su juicio respecto al infilosofismo de la segun-
da mitad del siglo xIx, ya que aquí ha hecho estragos ese cientificismo
pseudo-filosófico. ¡las veces que he tenido que burlarme de esa sociolo-
gía, que[,] como dice Croce, no se sabe lo que como ciencia sea! y yo que
considero como una de las mayores victorias de mi espíritu sobre sí mismo
el haberme libertado de la fascinación que sobre mí ejercía a mis veinticin-
co años el nefasto spencer, experimenté un vivo placer estético al leer el
juicio que a Croce le merece. y respecto a lo que de la doctrina del progre-
so aplicada al arte, y lo de la evolución nos dice, solo he de recordar que
uno de los más funestos escritores contemporáneos nuestros, el que, so

Miguel de unamuno

5. Errata en la edición de 1912 (p. 19), dice “si no”. [N.E.]



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 375

color6 de arte, más ha explotado los bajos instintos de la lujuria, sostenía
que por haber llegado él al mundo siglos después de Homero, es superior,
como artista a este.

¿y tendré que recordar aquella estupenda necedad que se discutió, al
parecer en serio, nada menos que en el ateneo de madrid, hace unos años,
de si la forma poética está o no llamada a desaparecer? Todo, en cierto sen-
tido, está llamado a desaparecer, pues todo, como decía el profesor conim-
bricense,7 empezó por no existir, pero mientras la humanidad subsista todo
lo humano subsistirá con ella. en la vida del espíritu nada se pierde.

También debo llamar la atención de los lectores españoles acerca de
lo que Croce, naturaleza de fino artista italiano, nos dice de la pedantería pro-
fesional o académica alemana, [21] ya que nos la empiezan a mal traducir de
nuevo, amenazándonos una nueva época como la del krausismo. el capítulo
sobre el gran crítico De sanctis es a este respecto sumamente instructivo.

Interesantísima también la rehabilitación del gran teólogo schleier-
macher como genial precursor de la estética. ¿y no será porque era un teó-
logo ante todo y sobre todo, un teólogo más que un filósofo, por lo que así
la presintió? Interesante sería investigar cómo la estética de schleiermacher
surge de su teología.

muy de notar son también los juicios de Croce sobre Ruskin y sobre
nietszche, dos artistas, dos poetas que alguna vez se metieron a estéticos. Del
primero, «temperamento de artista, impresionable, excitable, voluble, rico de
sentimiento que daba tono dogmático, forma aparente de teoría, en páginas
vivas y entusiastas a sus sueños y caprichos», nos dice que podrá juzgarse irre-
verente cualquier exposición reasuntiva y prosaica de su pensamiento estético,
que ha de ser por fuerza pobre e incoherente. y de nietszche que si sus doctri-
nas son poco rigurosas y, por lo tanto poco resistentes, están[,] en cambio, lle-
nas «de alta inspiración y trasponen la mente a una región espiritual cuya alte-
za no había sido jamás alcanzada en la segunda mitad del siglo xIx». Por donde
se ve el altísimo aprecio que b. Croce hace de los verdaderos artistas por equi-
vocada que su filosofía fuese. ¡lástima grande que junto a sus nombres figure
el de un max nordau, v. gr., indigno de aparecer en una historia de la estética!
y donde él sobra, faltan acaso otros, como el gran danés Kierkegaard.

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)

6. Errata en la edición de 1912 (p. 20), dice “socolor”. [N.E.]
7. En la edición de La Lectura (p. 332) aparece la expresión sinónima “coimbricense”; y “conimbri-
cense” en el libro en 1912 (p. 20) y en el tomo VII de las O.C. en 1958 (p. 257).



Cierto es que Croce nos advierte que «con lombroso y su escuela, y
con los sociólogos a lo nordau, hemos llegado al límite extremo que separa
el error decoroso del grosero que se llama Despropósito». estos sociólogos
metidos a críticos de arte, nos hacen el efecto de ciegos de nacimiento, que
hacen crítica pictórica juzgando los cuadros a tacto.

¿y de españa? el pensamiento estético español ocupa un puesto en la
historia de Croce y le ocupa merced a la Historia [22] de las ideas estéticas en
España, de nuestro gran crítico artista menéndez y Pelayo, de cuya obra se ha
aprovechado b. Croce citándola con encomio y estimándola en algunas par-
tes y aun fuera de lo que a españa exclusivamente se refiere, como por lo que
hace a las ideas estéticas de san agustín y de los primeros escritores cristia-
nos y a la historia de la estética francesa en el siglo xIx la mejor guía. Gracias
en gran parte a nuestro Don marcelino figuran honrosamente en esta historia
nuestros arteaga, azara, barreda, Feijóo, Gracián, Huarte, león Hebreo,
lópez Pinciano, luzán, sánchez el brocense, el marqués de santillana, Juan
de Valdés, lope de Vega y luis Vives. «españa —dice en el cap. xIx de su
Historia— fue acaso el país de europa que resistió más tiempo a las pedante-
rías de los tratadistas; el país de la libertad crítica desde Vives a Feijóo, o sea
del siglo xVI a mediados del xVIII cuando decaído el antiguo espíritu español
se implantó allí por obra de luzán y de otros, la poética neoclásica de origen
italiano y francés». Pero en otro pasaje, al hablar en el cap. xIII entre los esté-
ticos alemanes menores, nos dice que casi ninguno salió de su país nativo[;]
y en un paréntesis: «solo Krause fue importado a la siempre desventurada
españa». esta última frase la he citado ya.

me dolió al leerla, aun cuando no esté mal en la aplicación inmedia-
ta a que se refiere. nos duele siempre la compasión de los extraños, y más
de los que, como Croce, parecen, en parte al menos, conocernos. siempre
desventurada españa... [¿]por qué? ¿cuál es su desventura? no podemos
juzgar de la exactitud y el valor del epíteto hasta no saber toda la extensión
del sentido que su autor le da y en qué la funda. no sé si en Italia, y aun por
críticos de la perspicacia y la independencia del criterio artístico de un b.
Croce[,] se nos conoce lo bastante para juzgar de nuestra ventura o desven-
tura, que es, por otra parte, categoría eudemonística. aún Carducci, que pre-
sumía de conocer nuestra literatura y en parte la conocía, Carducci, el que
habló de las contorsiones de la «afanosa grandiosidad española» (Del rin-
novamento letterario in Italia), es[23]cribió en sus mosche cocchiere que

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)376

Miguel de unamuno



«en el concilio olímpico donde se asientan Dante y shakespeare[,] hasta
españa, que jamás ejerció hegemonía de pensamiento, tiene a su
Cervantes”[,] mientras Italia siguió mandando a más de uno. ¿Que jamás
tuvo hegemonía de pensamiento? la historia de la compañía que fundó el
español Iñigo de loyola y su acción en Trento, tal vez probara que no puede
afirmarse eso tan en absoluto. esa hegemonía podría ser buena o mala según
de donde se mire.

y la misma desventura concreta a que b. Croce alude, la de que fuese
aquí importado Krause y no Hegel, o Fichte, o schelling o Herbart, [¿]a qué
se debió si no a traer Krause, filósofo de segundo orden, raíces religiosas,
más aún, raíces místicas? no es lo interesante que fuese acá importado sino
que fuese aquí y en bélgica, los dos países acaso más hondamente católicos,
la patria de santa Teresa y la de Ruisbroquio, donde echara raíces. y tal vez
la posición espiritual que Croce ocupa frente a la religión y la que frente a
ella ocupamos los genuinos españoles, hasta los que pasamos y nos tenemos
por heterodoxos y algunos aun ateos, estas respectivas posiciones hacen que
el filósofo idealista y racionalista napolitano juzgue desventura lo que noso-
tros, cuando meditamos a solas en ello, sin la pegadiza sugestión de lo euro-
peo, nos vemos forzados a estimar nuestra ventura, por ser tal vez nuestra
razón de vida como pueblo, como pueblo naturalista, irracionalista en un
cierto altísimo concepto que no excluye el uso de razón y tal vez como pue-
blo afilósofo. el sentimiento económico potencializado y hecho transcen-
dente, la preocupación de nuestro último fin personal y concreto, el culto de
la inmortalidad substancial nos domina. la pura contemplación desinteresa-
da no es cosa nuestra.

en estas páginas que preceden a la traducción española de la Estética
de benedetto Croce, he querido mostrar más que mi asentimiento personal a
sus doctrinas, que es grande, pero cosa que al lector debe de importarle poco,
las dudas que en el ánimo de este puede levantar su lectura y el sentimiento
[24] que en él provocara lo que el gran pensador italiano parece pensar de
nuestro pueblo.

es, creo, la mejor introducción española a esta también española tra-
ducción, y el más leal y viril modo de honrar la obra de Croce, uno de cuyos
mayores méritos, y no el menor, es el de suscitarnos esas dudas y problemas
y el de hacernos volver, con una sola frase, a nosotros, los españoles, a
nuevo examen de conciencia colectiva. Por mi parte debo a b. Croce no

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 377

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)378

pocas enseñanzas, corroboración de puntos de vista, esclarecimiento de
ideas que bullían en mí confusas, expresión neta de oscuras impresiones que
en mí germinaban, solución de dudas, soldamiento de cabos sueltos y de
incoherentes fragmentos de pensar, pero le debo también el que me haya
suscitado nuevas dudas, el que me haya hecho formularme nuevas pregun-
tas, y como español le debo el haberme despertado aún más con una simple
frase, que vale mucho por venir de quien viene, la conciencia de la digni-
dad de mi Patria y el pesar de la piedad[,] no sé hasta qué punto merecida,
con que se la mira fuera de nosotros y hasta tristeza y vergüenza da8 decir-
lo dentro: “¡Pobre españa!”

aquí debería acabarse este prólogo, que harto es ya, y aquí de hecho
se acababa.9 Creí casi un deber enviárselo al mismo Croce antes de darlo a
la estampa; se lo envié y me felicito de ello por haberme valido una carta del
ya ilustre filósofo, de que quiero y debo dar aquí cuenta en lo que atañe a la
frase que suscitó mi acaso algo morbosa susceptibilidad patriótica.

Traduzco la parte de la carta que no es puramente personal. Dice:

«me agrada lo que dice usted en su prólogo, y, no solo en aquello en
que está conmigo conforme —y lo está con íntima inteligencia de las cues-
tiones—, sino10 hasta en la parte en que de mí disiente y donde su disenti-
miento me resulta casi siempre instructivo. solo en pocos puntos creo que no
tendría usted razón para objetarme si leyese los ulteriores desarrollos de mis
pensamientos en la Lógica y en la Filosofía de la [25] práctica. la Estética
es relativamente un libro juvenil. es mi primer libro de filosofía, porque
durante muchos años no me he ocupado sino en Historia y entre otras cosas
en las relaciones históricas de Italia con españa, sobre lo cual he escrito una
veintena de pequeñas memorias. (en este tiempo estuve en correspondencia
con menéndez y Pelayo, con Rodríguez marín, con Rodríguez y Villa, con
Cotarelo, con menéndez y Pidal, etc.). en mis posteriores libros ha madura-
do mi pensamiento. y hasta en punto a estética en el volumen Problemas de
Estética y más propiamente en la conferencia leída en Heidelberg, hallará un
progreso en el concepto de intuición.

Miguel de unamuno

8. En La Lectura (p. 335) se dice “de”. [N.E.]
9. En La Lectura (p. 335), y en el vol. VII de O.C. citado, dice “se acaba”. [N.E.]
10. En la edición de Beltrán 1912 (p. 24) dice “si no”. [N.E.]



Pero lo que me duele es que una boutade que se me escapó en el
impulso de la primera trama de mi libro, y que he olvidado después quitarla,
le haya disgustado pareciéndole de más importancia que la que tiene.
Cuando escribí, bromeando (scherzando) a propósito del krausismo espa-
ñol[,] la “siempre desventurada españa” pensaba en las corrientes del peor
positivismo europeo que entonces la invadían tanto como en la inoculación
del peor sistematismo tudesco que había sufrido unos decenios antes. y
aquella frase apuntaba más bien a la pedantería filosófica y a la hinchazón
(goffaggine) positivista que a españa misma, cuya literatura y arte, cuyo
pueblo y cuya historia han ejercido sobre mí siempre una gran fascinación.
en la nueva edición que se prepara de la estética quitaré esa frase, pero no
es posible quitarla de la traducción española, porque suprimiría algunas pági-
nas de su bella introducción. Prefiero, pues, que quede a los ojos de todos mi
pecado para que no falten esas páginas de castigo. (esta palabra en castella-
no). le rogaría, sin embargo, que añadiese una nota advirtiendo, por cuenta
del autor, que se trata de una frase en broma (scherzosa), dicha por inciden-
te y sin darle demasiado valor, y que Croce, antes de llegar a hacerse escri-
tor de filosofía y de estética, era conocido ya como hispanófilo y había publi-
cado muchos estudios de erudición española. Tal es la verdad.»

Queda, pues, el noble autor servido. [26]

y ahora soy yo quien digo que no debe desaparecer de la traducción
la frase esa, y no por los desahogos de suspicacia que en este mi prólogo ha
provocado, sino por haber dado lugar a esta nobilísima carta en que resplan-
dece todo el sereno espíritu del ilustre filósofo napolitano. y después de sus
explicaciones soy yo quien hago mía su frase. Porque pasó, al parecer al
menos, el peso de aquella peor sistematización de filosofía tudesca, parece
que va pasando la ramplonería positivista, refugiada aún en las bibliotecas
baratas de avulgaramiento más que de vulgarización pseudo-científica, pero
lo que no parece que quiere pasar de nuestra desventurada Patria es la pedan-
tería filosófica que ahora toma una nueva y más sutil forma de vacuo inte-
lectualismo. y amenaza infeccionar nuestro arte que en los buenos tiempos
supo defenderse de las infecciones. y como creo que esta esTÉTICa escrita
por un italiano hispanófilo, que bajo el clarísimo cielo de nápoles, todo luz
libre, rodeado de las memorias de Vico, de bruno, de Campanella, de De
sanctis, de otros grandes, claros y luminosos espíritus, ha logrado disipar

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 379

Prólogo a la versión castellana de la «estética» de benedetto Croce (1912)



hórridas nieblas setentrionales sacando de ellas, al disiparlas, el rocío vivífi-
co que era su tuétano, como creo, digo, que esta esTÉTICa puede contribuir
en algo a defendernos de esta nueva pedantería que nos amenaza, por eso
creo obra altamente patriótica darla traducida a nuestra hoy todavía en no
poco desventurada españa.

mIGuel De unamuno

salamanca, Junio, 1911

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)380

Miguel de unamuno



CoLAborAdorEs

dIrECTrIZ y NorMATIVA dE LA
rEVIsTA

suMArIos ANTErIorEs





Cuadernos sobre Vico 34 (2020) [383]

Colaboradores de este número

COLABORADORES DE ESTE NÚMERO 34 (2020)

auToRes ClÁsICos

eRICH aueRbaCH (berlín 1892 - wallingford, Conn. 1957). Filólogo y crítico literario. 
JaIme balmes (Vich 1810 - 1848). metafísico, teólogo, apologista y filósofo político.
JoHn b. buRy (Clontibret 1861 - Roma 1927). Filólogo clásico e historiador.
beneDeTTo CRoCe (Pescasseroli 1866 - nápoles 1952). Filósofo, historiador, crítico y político.
FRanCesCo De sanCTIs (morra De sanctis 1817 - nápoles 1883). Historiador de la literatura,
ensayista crítico y político.
RobeRT FlInT (Dumfries 1838 - edimburgo 1910). Teólogo y filósofo de la religión.
GIoVannI GenTIle (Castelvetrano 1875 - Florencia 1944). Filósofo, crítico y político.
balDassaRe labanCa (agnone 1829 - Roma 1913). Filósofo moral e historiador de la religión.
maRCelIno menÉnDeZ Pelayo (santander 1856 - 1912). Historiador de las ideas, hispanista,
filólogo y crítico literario.
Jules mICHeleT (París 1798 - Hyères 1874). Historiador.
beRTRanDo sPaVenTa (bomba 1817 - nápoles 1883). Filósofo, historiador de la filosofía y político.
mIGuel De unamuno (bilbao 1864 - salamanca 1936). Filósofo y escritor.

ColaboRaDoRes Con PResenTaCIones, noTas y eDICIones

manuel baRRIos CasaRes – universidad de sevilla. Catedrático de Filosofía.
JosÉ m. seVIlla FeRnÁnDeZ – universidad de sevilla. Catedrático de Filosofía.
alFonso ZúnICa GaRCÍa – Investigador del Programa de Doctorado de la univ. de sevilla. CIV.

ColaboRaDoRes TRaDuCToRes

manuel baRRIos CasaRes; enmanuel CHamoRRo sÁnCHeZ; Jesús naVaRRo Reyes; mIGuel a. PasToR

PÉReZ; DanIel PIno sÁnCHeZ; JosÉ m. seVIlla FeRnÁnDeZ; alFonso ZúnICa GaRCÍa.

ReVIsIón y CoRReCCIón De PRuebas De esTe númeRo: FRanCIsCo J.naVaRRo GómeZ; mª JosÉ Rebollo esPInosa;
alFonso ZúnICa GaRCÍa. VeRsIón DIGITalIZaDa Del númeRo PaRa web: Juan a. RoDRÍGueZ VÁZQueZ.

ColaboRaCIón eConómICa De ayuDa a la PublICaCIón ImPResa De esTe númeRo: Departamento de metafísica y
Corrientes actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía Política (Facultad de Filosofía, universidad de sevilla).





Cuadernos sobre Vico 34 (2020) [385] 

normativa que regula las propuestas de colaboración

DIRECTRIZ DE CuadeRnos soBRe VICo
y

NORMATIVA QUE REgULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACIÓN

«Como los hombres, las instituciones, grandes o pequeñas, o mínimas, no existen por lo que dicen
querer hacer, sino por aquello que hacen: por sus acciones reales, y no por sus verbosas declara-
ciones, serán juzgadas. Cuenta solo aquello que hacen, y como lo hacen.» (Pietro Piovani). «obran
las cosas [...] antes que hablar de ellas, puesto que las realizan» (G. Vico).

DIRECTRIZ DE CuadeRnos soBRe VICo

Cuadernos sobre Vico se presenta como una publicación periódica de estudios cuyo eje se sitúa en el pensa-
miento de Giambattista Vico. Desde esta raíz originaria mantiene un perfil interdisciplinar, dirigido a conjuntar estu-
dios y colaboraciones desde los más diversos ámbitos científicos y filosóficos que se presten, apuntando entre sus
objetivos centrales la indagación histórica, el estudio crítico y la investigación temática, pero también la difusión e
información de ideas. Presta especial interés a los temas que esclarezcan aspectos –problemáticos, historiográficos y
temáticos viquianos– en relación a la cultura española e iberoamericana.

En la misma medida, la publicación se abre a todos aquellos estudios que, aún no siendo expresamente sobre
Vico, de algún modo hagan aportaciones para la comprensión de las ideas viquianas, de la obra de Vico, del contex-
to histórico, y de elementos de discusión y cuestiones filosóficas o problemáticas; y especialmente aquellos destina-
dos a profundizar en la tradición filosófica italiana y los que alumbren conexiones con nuestra cultura hispana. 

Desde la apertura a problemáticas diversas pero a su vez desde la dimensión integracionista viquiana, Cuadernos
sobre Vico potenciará la publicación de estudios e investigaciones de calidad en el ámbito hispano para que puedan inte-
grarse con los propios producidos en el ámbito italiano y los desarrollados en el entorno anglo-americano, contribuyen-
do al progreso de los estudios viquianos; ajeno a cualquier espíritu de bandería, con un ánimo práctico de colaboración
y contribución.

Cuadernos sobre Vico se fija los siguientes objetivos principalmente:
a) Promover por medio de publicaciones el estudio del pensamiento y de la obra de Giambattista Vico (1668-

1744).
b) Potenciar el estudio de la influencia y desarrollo del pensamiento viquiano y de la obra de Vico en relación

al pensamiento hispánico (español y americano). 
c) Indagar y esclarecer el tratamiento y relevancia de sus ideas en el ámbito de la cultura hispánica, desde una

perspectiva interdisciplinar; es decir, no estrictamente filosófica, sino también desde perfiles elaborados en los cam-
pos de la historia, el derecho, la antropología, la literatura, la estética, la filología, la pedagogía, etc... Dar luz así a
estudios históricos, temáticos y problemáticos realizados desde cualquier área de conocimiento, dentro del entrama-
do de las ciencias filosóficas y las históricas, e interdisciplinarmente de las ciencias humanas contemporáneas.

d) Estudios que desde cualquier contexto problemático contribuyan al esclarecimiento de cuestiones relacio-
nadas con el entorno cultural, histórico y filosófico viquiano, desarrollando las categorías historiográficas de previ-
quismo y posviquismo. Por ejemplo, profundizar en el estudio del humanismo español y en las relaciones entre la tra-
dición humanista italiana y la española.

e) Estudiar la influencia y relevancia del pensamiento viquiano en la historia contemporánea de las ideas, siem-
pre con especial atención a la investigación hispánica.

f) Traducir textos viquianos, o relevantes conforme a lo propuesto en los anteriores apartados (conformando la
«Biblioteca»); y realizar estudios bibliográficos. 

Cuadernos sobre Vico no impone ninguna tendencia hermenéutica ni mantiene apoyo a corriente filosófica
alguna; menos aún refugia a ideología política concreta o viene animada por credo religioso; llanamente profesa un
ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinión, pluralidad de ideas, rigor de investigación y calidad de expre-
sión, atendiendo al enriquecimiento intelectual de los estudios viquianos y en extensión de los filosóficos y los histó-
ricos. Solo la investigación nos obliga. Como se lee en el Proemio del de antiquissima: «nosotros, en cambio, que no
pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar».

(Extracto de la «Presentación», Cuadernos sobre Vico, 1991)



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)386

normativa que regula las propuestas de colaboración

NORMATIVA QUE REgULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACIÓN
EN CUADERNOS SOBRE VICO

normas para la presentación y aceptación de originales:

1) Los trabajos propuestos deberán estar escritos en español, acompañando siempre un breve resumen (abs-

tract) de unas diez líneas –máximo– en español y también en inglés (en su defecto, el resumen se realizará al menos
en español, figurando al principio del artículo); y habrán de considerar para su realización lo expresado en las
Normas. Los originales presentados serán sometidos a la valoración de un informe científico-técnico (apdo. 4).

Previa invitación, podrán enviarse también originales escritos en inglés, italiano, francés, portugués o alemán.
En caso de ser aceptados para publicación quedará a cargo de los editores su traducción. Así cuenta también para el
caso referido en la Norma 3. Estos trabajos deberán contener también un breve resumen (abstract).

2) Los trabajos deberán estar relacionados con la temática de Cuadernos sobre Vico y sus secciones, indica-
das a continuación. Secciones:

a) estudios sobre Vico y la cultura hispánica: estudios (historiográficos, críticos, temáticos, comparativos,
etc.) sobre Vico (pensamiento, obras, relaciones, repercusiones, etc.) y elementos (pensadores, aspectos historiográfi-
cos, tratamientos, temas, etc.) de la cultura hispana (española y americana).

b) estudios viquianos: colaboraciones en un marco general de tratamiento sobre Vico, sobre temática viquia-
na o sobre cuestiones y temas que directa o indirectamente ayuden a comprender tanto el pensamiento viquiano en
concreto como cuestiones o momentos de la filosofía italiana en general.

c) estudios generales de ámbito viquiano: estudios que, aunque sin tratar expresamente de Vico o su pensa-
miento, contribuyan desde cualquier contexto problemático al esclarecimiento de cuestiones relacionadas con el entor-
no cultural, histórico y filosófico.

d) estudios bibliográficos, comunicaciones y reseñas. estudios críticos y bibliográficos; bibliografías razonadas y
elencos bibliográficos; recensiones de libros y artículos publicados sobre Vico; breves reseñas o informaciones de libros
y artículos recientes (cinco últimos años) sobre Vico; estudios bibliográficos y reseñas de obras en relación con los temas
de los apartados b) y c); señalización de la bibliografía viquiana en español; señalización de bibliografía actual sobre Vico.

e) Biblioteca: traducciones críticas en castellano de textos viquianos (con preferencia de aquellos que no estén
aún traducidos) o de textos clásicos sobre Vico.

f) Información general de interés en relación con los estudios viquianos.
3) Los trabajos propuestos habrán de ser originales inéditos, por lo que no se aceptarán trabajos publica-

dos anteriormente o en curso de publicación. No regirá esta norma en el caso de trabajos solicitados expresamen-
te por la Dirección de Cuadernos sobre Vico que, atendiendo al carácter relevante e interés científico de éstos, se esti-
me oportuno publicar previa autorización. Tampoco regirá esta norma para las propuestas de colaboraciones que rea-
licen los componentes de la Dirección y Redacción, así como los miembros del Consejo Consultivo o que vengan ava-
ladas por éstos, especialmente en lo que se refiere a trabajos publicados anteriormente en otro idioma pero que apa-
rezcan por primera vez en español (estas propuestas serán consideradas ya como aprobadas en cuanto a informe cien-
tífico-técnico). Cada volumen podrá incluir un máximo de dos trabajos de este tipo (es decir, traducción de trabajos
ya publicados en otro idioma e inéditos en español) salvo en casos especiales de homenaje o número especial.

4) Los trabajos serán enviados a través de la plataforma OJS de la Revista. Aquellos que sean admitidos pro-
visionalmente por los editores habrán de ser sometidos a una evaluación por ‘pares ciegos’ y/o un informe cualifi-
cado de miembros del Consejo Consultivo antes de la definitiva aceptación o no para su publicación. Una vez final-
mente aceptado el trabajo, la Dirección se lo comunicará a su autor indicándole el Número previsible en que habrá de
ser publicado, así como cualquier variación o cambio que pudiera ocurrir posteriormente. 

5) Los trabajos publicados son propiedad intelectual de sus autores, que podrán disponer de ellos para posterio-
res publicaciones en otros idiomas, siempre haciendo constar el lugar de edición original (título original, Cuadernos
sobre Vico, volumen, año, páginas, y nombre del traductor si lo hubiere). Igualmente, amparados por la ley, son pro-
piedad de los traductores las traducciones publicadas en esta revista. Las traducciones realizadas para la revista no
podrán ser objeto de publicación sin los correspondientes permisos del editor (o editores) y del traductor. Por
ello, en el caso de que el trabajo hubiera sido traducido para Cuadernos sobre Vico y posteriormente hubiese intención
de publicar de nuevo la traducción, deberá requerirse además de la previa y preceptiva autorización de la revista la
correspondiente autorización del traductor del texto (ambas pueden ser solicitadas a la Dirección de la revista).

6) Los editores de Cuadernos sobre Vico podrán realizar reediciones de los trabajos y traducciones publicados en la
revista, bien para la reedición de números agotados de esta o bien para su recopilación en volúmenes extraordinarios. El
autor, al proponer y/o aceptar la publicación de su trabajo, autoriza sin ánimo de lucro a la Revista –igualmente sin



Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 387

normativa que regula las propuestas de colaboración

ánimo de lucro– para la edición impresa en papel y también para la edición digital (o digitalizada de la edición en
papel) en la/s página/s Web de la revista. La edición digital de  los contenidos en la edición electrónica se distribuyen
bajo una licencia de uso y distribución “Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0
Internacional”, condición que los autores y traductores aceptan para sus trabajos cuando son presentados y aceptados.

7) Las tesis sostenidas en los escritos publicados reflejarán, obviamente, solo el pensamiento de cada autor; no
comprometiéndose con ello a los demás autores ni al propio nombre de la Publicación. La Dirección, en represen-
tación de la Publicación, no apoyará ninguna opinión expuesta; ni mantendrá correspondencia al respecto. No
obstante, en caso de petición de réplica por parte de algún autor cuya obra o tesis haya sido objeto de análisis o críti-
ca publicada en la revista, la Dirección se compromete a publicar la «réplica», dando derecho también a una breve
respuesta si la hubiere.

8) El autor recibirá gratuitamente uno o dos ejemplares del volumen impreso en papel. No se incluyen separa-
tas de los artículos, pues pueden imprimirse copias de la edición digitalizada y publicada en la Web.

9) Los colaboradores enviarán junto con sus trabajos, o estar dispuestos para ello si el trabajo propuesto es
aceptado y se le solicita a su autor, un curriculum abreviado haciendo constar titulaciones académicas, líneas de inves-
tigación y docencia, cargos, y publicaciones más relevantes (especialmente las más cercanas a la temática de
Cuadernos sobre Vico o al tema objeto de publicación). Se hará constar aparte necesariamente el nombre del Centro
(si lo hubiere), la dirección actual y el número telefónico y/o fax / e-mail. 

10) Para todo lo concerniente a la actividad redaccional, se recomienda dirigir la correspondencia a: Prof. Jose
M. Sevilla, Cuadernos sobre Vico, Departamento de Metafísica y Corrientes Actuales de la Filosofía, Ética y Filosofía
Política. Facultad de Filosofía de la Universidad de Sevilla, c/ Camilo José Cela s/n, 41018-Sevilla (ESPAñA). [E-
mail: sevilla @ us.es y mpastor@us.es]

11) De cada trabajo se remitirá a la Redacción original impreso en papel y una copia en soporte informá-
tico en un disco o como archivo adjunto por correo electrónico, especificando el sistema y el procesador de tex-
tos utilizado (se recomienda Macintosh, o, en caso de PC, procesado por Microsoft Word), y corregido por el autor
como primera prueba, listo para corregir en compaginadas por los editores. 

12) Los manuscritos enviados para su lectura no serán devueltos. No se mantendrá necesariamente correspon-
dencia con los autores de originales no solicitados previamente por la Dirección. Sin embargo, éstos recibirán un acuse
de recibo que les asegure la recepción de sus trabajos y su aceptación o denegación.

La disposición para publicar en la revista supone la aceptación de estas Normas, las cuales se hacen
públicas en cada uno de los volúmenes de Cuadernos sobre Vico.

normas para la realización y composición de los originales:

A) Para la extensión, en el caso de los artículos y estudios bibliográficos, se recomienda un máximo entre 25-
30 folios a doble espacio y por una cara, en cuerpo de letra 12 (y cuerpo 10 para las Notas). Para los estudios biblio-
gráficos la extesión recomendada es entre 10-12 folios, y para las recensiones no se sobrepasarán los 5 folios en idén-
ticas condiciones. Las esquelas bibliográficas informativas no sobrepasarán un folio a doble espacio y cuerpo 12. La
extensión, no obstante, no deberá ir en detrimento de la calidad del trabajo, por lo que se considerará siempre positi-
vamente la viabilidad –en función de criterios de calidad, interés y espacio disponible– de publicar aquellos trabajos
que excedan esta extensión; con el mismo criterio, que, a la inversa, un trabajo de extensión considerada menor (v.g.
un artículo de 10 folios o una recensión de 2 folios) no implicará nunca discriminación en su publicación por tales
motivos.

B) Las notas figurarán siempre al final del texto y en folio aparte (nunca como notas automáticas a pie de
página), y realizadas conforme a las normas orientativas que se describen a continuación. En el soporte informáti-
co, las Notas no habrán de ir ocultas ni a pie de página (por tanto NO como notas automáticas), sino simple-
mente indicadas con un número en el texto y la nota al final también como texto. Para mayor agilidad y prontitud en
la publicación, se recomienda que los originales se adapten a estas normas convencionales para evitar retrasos en su
publicación.

C) Las referencias bibliográficas se redactarán preferentemente del siguiente modo y orden de citación:
– Para citar libros: NOMBRE O INICIAL DEL AUTOR y APELLIDO/S [en versalitas], Título del libro subrayado o cur-

siva, Editorial [opcional], lugar de edición, año de la edición, número de la edición [opcional], página o páginas cita-
das [abreviadamente «p.» y «pp.»].

– Para citar artículos de revistas o de obras colectivas: NOMBRE O INICIAL DEL AUTOR y APELLIDO/S [en versalitas],
«Título del artículo entre comillas», Nombre de la Revista u obra colectiva subrayado o cursiva, número del volumen,
año [si se pone entre paréntesis suprimir la coma precedente], lugar de edición [opcional en caso de Revistas], números
primero y último de las páginas del artículo, números de las páginas citadas [abreviadamente «p.» y «pp.»].



Cuadernos sobre Vico 34 (2020)388

– Para elencos bibliográficos o repertorios breves, así como para bibliografías sumarias se citará de igual modo.
D) Para citar y destacar en el texto:
– Los textos citados, independientemente del idioma en que figuren, se entrecomillarán «al comienzo y al final

del texto» con comillas inglesas dobles. Las citas que contengan un texto largo (más de tres líneas) habrán de ir san-
gradas dejando una línea en blanco antes y otra después de la cita. No habrá de ser así cuando el texto largo venga
citado como Nota o dentro de ella.

– Se usarán comillas también para términos inusuales, transignificados o con intencionalidad especial. El tipo
de letra cursiva (o subrayado) se usará, tanto en la indicación de títulos de publicaciones, como también para desta-
car palabras o parte del texto; igualmente, se usará para las expresiones latinas y los vocablos extranjeros, las voces
intencionadamente mal escritas, las fórmulas y expresiones matemáticas y los sobrenombres. No se habrá de usar el
tipo negrilla salvo para los títulos de parágrafos y apartados o para destacar los números de llamadas a las citas den-
tro del texto (número sin paréntesis). Se recomienda que los términos en griego se presenten transcritos.

– Para llamadas a notas aclaratorias que sean de aspectos formales del trabajo y vayan excepcionalmente a pie
de página, se usará un símbolo convencional (por ejemplo: *).

– Las abreviaturas no convencionales o infrecuentes habrán de figurar al menos una vez indicando la expre-
sión completa.

* * *

Los artículos solicitados por invitación serán examinados por un Comité de Lectura de
miembros del Consejo Directivo y del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico.

Los artículos enviados a la Revista por los Autores como propuesta de publicación se remi-
tirán a través de la plataforma de OJS de la Revista y serán sometidos a un procedimiento
de «peer review». La Dirección de la Revista comunicará a los Autores el resultado de la
valoración. En cualquier caso, la Revista no mantendrá correspondencia por motivos de la
decisión de publicar o no un trabajo.

* * *

PáGINA WEB DEL CIV: http://www.institucional.us.es/civico

REPOSITORIOS DE TODOS LOS NúMEROS DE LA REVISTA (edición digitalizada en PDF):
https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

ISSN 1130-7498         ISSN-e 2697-0732
De este número D.O.I.:  http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34

En el proceso de contribuir al man-
tenimiento y a la mejora de calidad
de la revista, Cuadernos sobre Vico
se encuentra en fase de adopción del

formato electrónico abierto en sistema OJS (Open
Journal System). De esta manera, además de la ya
garantizada hasta ahora calidad científica de las
contribuciones especializadas publicadas, la
Revista obtendrá un mayor rango de difusión y
transferencia universal de resultados. 

normativa que regula las propuestas de colaboración



SUMARIOS DE CUADERNOS SOBRE VICO

CUADERNOS SOBRE VICO, 1 (1991). 202 págs. ISBN 1130-7498. 
Presentación. I. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA Presentación [pp. 7-8]. Jose M. Sevilla: La presen-
cia de Giambattista Vico en la cultura española. (I. Reseña sobre su tratamiento y estudio en los siglos XVIII y XIX) [pp.11-42].
Miguel A. Pastor Pérez: arteaga y Vico. Génesis del arte total: la opera [pp. 43-54]. José Villalobos: el hacha niveladora: donoso
Cortés y Vico [pp. 55-67]. Mª Isabel Ramírez Luque: La reivindicación de la «sabiduría Poética» en G. Vico y a. Machado. de
los universales fantásticos a los universales del sentimiento [pp. 69-80]. José Antonio Marín: La recepción de Vico en ortega [pp.
81-96]. Jose M. Sevilla: La presencia de Giambattista Vico en la cultura española. (II. notas sobre su tratamiento y estudio duran-
te el siglo XX hasta la década de los ‘70) [pp. 97-132]. II. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico y Hobbes: el «verum-
factum» [pp. 135-153]. Rais Busom: Ciencia nueva y escritura. nota sobre una nota de derrida en torno a Vico [pp. 155-164].
Amparo Zacarés Pamblanco: Vico y la poética de la modernidad [pp. 165-176]. III. ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS
Bibliografía viquiana en español (por Jose M. Sevilla) [pp. 179-196]. Colaboradores de este número [pp. 197-198]. Normativa que
regula las propuestas de colaboración [pp. 199-202].

CUADERNOS SOBRE VICO, 2 (1992). 268 págs. ISBN 1130-7498. 
nota necrológica. ernesto Grassi [pp. 3-5].I. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: «sali nitri» de Vico y los orígenes de la

civilización pagana: la dimensión alquímica de la «Ciencia nueva» [pp. 11-19]. Ernesto Grassi: La rehabilitación del humanismo
retórico. Considerando el antihumanismo de Heidegger [pp. 21-34]. José Antonio Marín: Ilustración y Romanticismo en la «scienza
nuova»: la racionalidad del mito y el mito de la racionalidad [pp. 35-50]. Gemma Muñoz-Alonso López: La crítica de Vico a
descartes [pp. 51-63]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA José M. Bermudo: La «fortuna» de Vico en
españa [pp. 67-73]. Emilio Hidalgo-Serna: Vives, Calderón y Vico. Lenguaje metafórico y filosofar ingenioso [pp. 75-88]. Jose M.
Sevilla: Vico en la cultura española: estudio y tratamiento en la década de los ochenta [pp. 77-170 –Bibliografía: 164-170–]. III.
ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y COMUNICACIONES Veinte años de actividad del Centro di studi Vichiani de nápoles. (por
Fulvio Tessitore) [pp. 175-181]. el Institute for Vico studies de nueva York. (Boletín Inf. del Institute) [185-189]. nota sobre Vico
en Valencia. (por Josep Martínez Bisbal) [p. 191].*** Vico o la metafísica como método de fundamentación de la naturaleza huma-
na (por Miguel A. Pastor) [pp. 193-206]. Consolación mediante la historia. Cuatro «visiones» de la historia universal (por Jose M.
Sevilla) [pp. 207-212]. Verdad acrítica y verdad crítica: viquianismo diádico. (por Jose M. Sevilla) [pp. 213-218]. Giner de los Ríos,
pensador liberalista (por José Villalobos) [pp. 231-238]. Ciencia, fe y praxis: los orígenes del mundo moderno (por Miguel A. Pastor)
[pp. 239-250].*** G. Vico: oración I (1699) (trad. del latín por M. Rodríguez) [pp. 253-259]. Colaboradores [pp. 261-264]. Directriz
de Cuadernos sobre Vico y Normativa que regula las propuestas de colaboración [pp. 265-268].

CUADERNOS SOBRE VICO, 3 (1993). 248 págs. ISBN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: en busca de la lógica viquiana [pp. 7-52]. Alberto Damiani: Teoría y praxis en «de nos-
tri temporis studiorum ratione» [pp. 53-66]. Jose M. Sevilla: universales poéticos, fantasía y racionalidad [pp. 67-113]. Giorgio
Tagliacozzo: Giambattista Vico: olvido y resurrección [pp. 115-130]. Jorge Uscatescu: actualidad y perennidad de Vico [pp. 131-140].
II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA Celina A. Lértora Mendoza: Vico y sarmiento: un caso para el tema
de las influencias [pp. 143-155]. José I. Sazbón: de angelis difusor de Vico: examen de un paradigma indiciario [pp. 157-186]. III.
ESTUDIOS BIBLIO gRáfICOS Y COMUNICACIONES ¿un Vico atlántico de condición postmoderna? (por J. Antonio Marín)
[pp. 189-194]. Pietro Piovani: Introducción al pensamiento de Vico (por Fulvio Tessitore) [pp. 195-196]. ernesto Grassi: Vico and
Humanism: essays on Vico, Heidegger, and Rhetoric (por Donald P. Verene) [pp. 197-198]. añadido a la «Bibliografía Viquiana en
español» (por Jose M. Sevilla) [pp. 199-205]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: oración II pronunciada el 18 de octubre de 1700 (trad. del
latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 211-218]. Colaboradores [pp. 221-222]. Normativa que regula las propuestas de colaboración.
Recepción de libros y revistas [pp. 223-226]. Información [p. 227]. Recepción de libros y revistas [pp. 229-235].

CUADERNOS SOBRE VICO, 4 (1994). 244 págs. ISBN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico ‘1994 [pp. 9-26]. Enrique Bocardo Crespo: Las dificultades de la noción de
acción [pp. 27-38]. Stephan Otto: semiótica y metafísica. el subtexto trascendental de los textos sígnicos de Vico [pp. 39-51]. Jose
M. Sevilla: en torno al postcursorismo viquiano de la modernidad problemática [pp. 53-72]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y
LA CULTURA HISPáNICA Giuseppe Cacciatore: observaciones al margen a la investigación viquiana en españa [pp. 75-81].
José Faur: La teoría del conocimiento de Francisco sánchez y el verum/factum de Vico [pp. 83-99]. III. ESTUDIOS gENERA-
LES Eduardo Bello: Libertad soñada y libertad concreta en la época ilustrada [pp. 103-122]. Miguel A. Granada: ¿Qué es el
Renacimiento? algunas consideraciones sobre el concepto y el período [pp. 123-148]. María Isabel Romero Tabares: el pensa-
miento erasmista. su aportación a la cultura y sociedad españolas del siglo XVI [pp. 149-166]. IV. ESTUDIOS
BIBLIOgRáfICOS Y COMUNICACIONES el Arbor Scientiae y la vigencia de la filosofía viquiana (por Alberto M. Damiani)
[pp. 169-171]. Vico en Italia y en usa (por Jose M. Sevilla) [pp. 173-184]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: oración III pronunciada
el 18 de octubre de 1701 (trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 191-198]. G. Vico: oración IV pronunciada el 18 de
octubre de 1704 (trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 201-208]. G. Vico: sentimientos de un desesperado (1692)
(trad. del italiano por Dolores Ocaña y Attilio Manzi) [pp. 209-213]. Colaboradores [pp. 215-216]. Normativa que regula las pro-
puestas de colaboración [pp. 217-220]. Información [p. 221] Recepción de libros y revistas [pp. 223-232]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 389

sumarios de los números anteriores



CUADERNOS SOBRE VICO, 5/6 (1995-96). 493 págs. ISBN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Andrea Battistini: un poeta «doctísimo de las antigüedades heroicas». el rol de Virgilio en el pensamien-
to de G.B. Vico [pp. 11-25]. Francesco Botturi: el tiempo histórico en Giambattista Vico [pp. 27-49]. Alberto M. Damiani: Hermenéutica
y metafísica en la «scienza nuova» [pp. 51-65]. Fernando H. Llano Alonso: Guido Fassó: estudios en torno a Giambattista Vico [pp.
67-82]. José A. Marín: nihilismo y metáfora. La fábula imaginera en Vico y nietzsche [pp. 83-104]. Pier Paolo Ottonello: Rosmini y
Vico: la «filosofía italiana» [pp. 105-113]. Pier Paolo Ottonello: Vico en sciacca [pp. 115-121]. Antonio-Enrique Pérez Luño:
Giambattista Vico y el actual debate sobre la argumentación jurídica [pp. 123-137]. Leon Pompa: La función del legislador en
Giambattista Vico [pp. 139-153]. Donald Phillip Verene: Comentario a la «Reprensión de la metafísica de Renato descartes, Benito
espinosa y Juan Locke». un añadido a la «Ciencia nueva» [pp. 155-167]. Vincenzo Vitiello: Vico: entre historia y naturaleza [pp. 169-
200]. Amparo Zacarés: el universo de la precisión: Galileo vs. Vico. del confuso conocimiento de la representación al transmundo anti-
vital de la ciencia [pp. 201-213]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA Jose M. Sevilla: nuevos aportes
(históricos y filosóficos) para la fortuna de Vico en el siglo XIX español) [pp. 217-236]. III. ESTUDIOS gENERALES José
Villalobos: «Mathesis universalis» cartesiana [pp. 239-250]. IV. ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y COMUNICACIONES a pro-
pósito de «Giusnaturalismo ed etica moderna»: notas sobre Grocio y Vico en la ‘orazione Inaugurale V’ (por Fabrizio Lomonaco) [pp.
253-260]. La Vía Vico como pretexto en I. Berlin: contracorriente, antimonismo y pluralismo (por José M. Sevilla) [pp. 261-282]. ¿Vico
político antimoderno? (por Franco Ratto) [pp. 283-292]. el recurso a la providencia (por Enrique Bocardo) [pp. 293-312]. La provi-
dencia y la ubicación de Vico en la historia del pensamiento (por Enrico Pascucci) [pp. 313-321].*** La insoportable liviandad del ser
(político) (por Miguel A. Pastor) [pp. 325-337]. Botero y la «Razón de estado» (por Antonio Sánchez) [pp. 339-343]. Maquiavelo y la
episteme polìtica (por José M. Sevilla) [pp. 345-350]. Grocio por derecho (por Miguel A. Pastor) [pp. 351-355]. Vico en Italia y en
alemania (por J.M. Sevilla) [pp. 357-366]. Igualdad no es fraternidad (por M.A. Pastor) [pp. 367-373]. un maestro de lectura viquia-
na (por J. Marín) [pp. 375-376]. La Conmemoración de Vico en nápoles (por Giorgio Pinton) [pp. 379-381]. una Conferencia
Internacional sobre Vico 250 años después de la publicación de la Ciencia Nueva de 1744 (por Giorgio Pinton) [p. 385]. «Vico en su
tiempo y en el nuestro». el congreso napolitano de diciembre de 1994 (por F. Ratto) [pp. 387-405]. aún una celebración viquiana más:
Merano 8-9 de mayo de 1995 (por F. Ratto) [pp. 407-408]. RESEñAS [pp. 409-418]: La edición de las Institutiones oratoriae y un
encuentro de debate en torno a ella (J.M.S.); una edición catalana de la primera «scienza nuova» (J.M.S. & M.A.P.P.); el proceso
filológico previo a la edición de la «Coniuratio» (J.M.S.); Heroes gentium (M.A.P.P.); Iconografía viquiana (J.M.S.); sobre una recien-
te bibliografía en inglés (J.M.S.); La edición en inglés de las oraciones Inaugurales (M.J.R.E.); europa recurre en américa (J.A.M.).
nuevo añadido a la Bibliografía viquiana en español (por Jose M. Sevilla) [pp. 419-422]. V. BIBLIOTECA G. Vico: oración V pro-
nunciada el 18 de octubre de 1705 (trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 429-435]. G. Vico: oración VI pronunciada el
18 de octubre de 1707. (Trad. del latín por Francisco Navarro Gómez) [pp. 439-446]. G. Vico: Reprensión de la metafísica de Renato
descartes, de Benito espinosa y de Juan Locke (trad. del italiano por José A. Marín) [pp. 449-450]. G. Vico: Práctica de la Ciencia
nueva (trad. del italiano y notas por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. Manuel Durán y Bas: La teoría del derecho en la ciencia nueva de
Vico (1861) (edición del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 459-470]. Ceferino González y Diáz de Tuñón: La
filosofía de la historia, cap. II (1873) (edición del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 471-475]. Ceferino González
y Diáz de Tuñón: Vico [Historia de la Filosofía, III, & 84] (1886) (edición del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp.
479-481]. Colaboradores [pp. 483-484]. Normativa que regula las propuestas de colaboración [485-487]. Información: Jorge uscatescu
(†) [p.489]. Información [pp. 490-493]. Sumarios de números anteriores [pp. 494-498].

CUADERNOS SOBRE VICO, 7-8 (1997). 495 págs. ISBN 1130-7498.
[Volumen In Memoriam Giorgio Tagliacozzo.] Giorgio A. Pinton: Giorgio Tagliacozzo [8 de agosto de 1909 - 21 de noviembre de 1996].
(una memoria) [pp. 11-20]. I. ESTUDIOS VIQUIANOS Nicola Badaloni: una polémica entre historiadores de la filosofía [pp. 23-47].
Pablo Badillo O’Farrell: «scienza nuova» y «The new science of Politics». Proyección del pensamiento viquiano en la obra de eric
Voegelin [pp. 49-58]. Paolo Fabiani: La persuasión desde la «Institutiones oratoriae» a la «scienza nuova» [pp. 59-73]. José Antonio
Marín: nada existe donde faltan las palabras: la «quidditas» retórica de Vico y la metafísica de la evidencia [pp. 75-99]. Giuseppe Patella:
Giambattista Vico, la universidad y el saber: el modelo retórico [pp. 101-113]. Giorgio Pinton: La nápoles de Vico [pp. 115-139]. Leon
Pompa: Hermenéutica metafísica y metafísica hermenéutica [pp. 141-166]. Franco Ratto: La «scienza nuova» (1725) en nápoles: testi-
monios e interpretaciones [pp. 167-179]. María J. Rebollo Espinosa: el educador viquiano [pp. 181-190]. Olivier Remaud: Vico lector
de espinosa [pp. 191-206]. Giorgio Tagliacozzo: La unidad del conocimiento: desde la «especulación» a la «ciencia». (Introducción a
la «dendrognoseología») [pp. 207-236] – Presentación, por J.M. Sevilla [pp. 209-217] – La unidad del conocimiento desde la «especu-
lación» a la «ciencia» (Introducción a la Dendrognoseología), por G. Tagliacozzo [pp. 219-231] – anotaciones, por F. Ratto [pp. 232-
236]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA Pablo Badillo O’Farrell: suárez y Vico, veinte años después [pp.
239-252]. José Faur: dos estudios sobre Vico y la tradición hebrea [pp. 253-278: «Vico, el humanismo religioso y la tradición sefardita»,
pp. 255-263 y «La ruptura del ‘logos’: algunas observaciones sobre Vico y la tradición rabínica», pp. 265-278]. Jose M. Sevilla: algo
donoso pero no cortés. una lectura diferencial del bifronte Marqués de Valdegamas a tenor de la modernidad de Vico [pp. 281-296]. III.
ESTUDIOS gENERALES Juan Bosco Díaz-Urmeneta: Voces mezcladas. una reflexión sobre tradición y modernidad [pp. 299-322].
Attilio Manzi: Las parábolas ficinianas del bosque y el jardín en las «stanze per la Giostra» de angelo Poliziano [pp. 323-331]. Miguel
A. Pastor Pérez: Post-reflexiones arteaguianas: análisis de «La Belleza Ideal» [pp. 333-352]. IV. ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y
COMUNICACIONES Alberto M. Damiani: Vico y dilthey. La comprensión del mundo histórico [pp. 357-375]. Jorge López Lloret:
Más allá del bosque. (Reflexiones agoralógicas en torno a Vico) [pp. 377-389]. *** Jose M. Sevilla: una nota sobre Vico, Mayans y
Boturini [pp. 391-397]. Leonardo Amoroso: dos estudios italianos sobre Vico y la estética [pp. 399-405]. Franco Ratto: Istituto per gli
studi Filosofici de nápoles: actividad editorial [pp. 407-411]. José A. Marín: Vico y la retórica que no cesa [pp. 413-422]. *** Alberto
M. Damiani: e. Grassi, «La filosofía del Humanismo. Preeminencia de la palabra (Barcelona, 1993) [pp. 423-424]. Jose M. Sevilla:

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)390

sumarios de los números anteriores



Bollettino del Centro di studi Vichiani (1994-1995) [pp. 425-432]. RESEñAS [pp. 433-443]: P. Cristofolini, Vico et l’histoire (MJRE);
P. Cristofolini: scienza nuova. Introduzione alla lettura (FR); G. Modica: I Cenni di Giove e il bivio di ercole (MAPP); AA.VV. J.
Trabant ed., Vico und die Zeichen / Vico e i segni (FR); Revolución y utopía (FR). INFORMACIóN [pp. 443-449]. Tercer añadido a la
Bibliografía Viquiana en español (por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: sobre la mente heroica
(1732) (trad. del latín por F.J. Navarro Gómez) [pp. 461-470]. Giambattista Vico: Las academias y las relaciones entre Filosofía y
elocuencia (1737) [trad. del italiano y notas por J.M. Sevilla] [pp. 473-477]. Fermín Gonzalo Morón: Curso de Historia de la Civilización
de españa (1841) (Selección y edición del texto a cargo de J.M. Sevilla & M.A. Pastor) [pp. 481-485]. Colaboradores [pp. 487-488].
Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboración [pp. 489-491]. Sumarios de números anteriores [pp. 492-494].

CUADERNOS SOBRE VICO, 9-10 (1998). 498 págs. ISBN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: uno de los más audaces innovadores en la historia del pensamiento humano (pp. 11-
22). José M. Bermudo: Vico y descartes (pp. 23-41). Francesco Botturi: Hermenéutica del evento. La filosofía de la interpretación
de Giambattista Vico (pp. 43-56). Gianfranco Cantelli: de la lengua heroica del Diritto Universale a la lengua divina de la Scienza
nuova (pp. 57-74). Gustavo Costa: Malebranche y Vico (pp. 75-87). Massimo Marassi: ernesto Grassi y el problema de la metáfo-
ra en el De nostri temporis studiorum ratione de Vico (pp. 89-108). José A. Marín: un sentir metafórico común: Vico y Blumenberg
(pp. 109-133). Giuseppe Modica: Más allá de la filosofía del lenguaje (pp. 135-150). José M. Panea & Fernando H. Llano: utopía,
moral y derecho en G. Vico (pp. 151-162). María J. Rebollo Espinosa: Vico: la permanente educabilidad (pp. 163-174). Jürgen
Trabant: La sematología de Vico (pp. 175-188). II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA José M. Sevilla:
Ibn Jaldún y Vico: afinidades y contrastes. [apuntes para una confrontación (I)] (pp. 191-214). III. ESTUDIOS gENERALES
DE áMBITO VIQUIANO Enrique Bocardo: Hipóstasis y acción (pp. 217-242). Miguel Hernández, el legado morfólogico de
descartes y Vico (pp. 243-258). H.C.F. Mansilla: La controversia entre universalismo y particularismo y la posibilidad de una sín-
tesis fructífera (pp. 259-270). José Villalobos: La razón poética en Zambrano como razón radical (pp. 271-279). IV. COMUNICA-
CIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS. Comunicaciones Andrea Battistini: Vico, filósofo del alba: la teoría
antropológica de los orígenes (pp. 283-292). Franco Ratto: discutiendo sobre Hobbes y Vico (entre deductivismo, metáforas y rea-
lismo histórico) (pp. 293-308). Estudios bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell: una lectura complementaria en torno a la inciden-
cia del pensamiento viquiano en la obra de Voegelin (pp. 309-317). Manuel Barrios Casares: el orden de la fábula (pp. 319-323).
Giuseppe Patella: Lazos viquianos (pp. 325-327). León Pompa: Vico: política, moral y ciencia (pp. 329-332). Franco Ratto: Centro
di studi Vichiani: edición crítica de las obras de Vico e Istituto italiano per gli studi filosofici: actividad editorial (pp. 333-339). José
M. Sevilla: Vico, historiadores y retóricos (pp. 341-360). Franco Voltaggio: naturaleza e historia. ensayos de filosofía (pp. 361-
365). Alberto M. Damiani: del Sprach-Humanismus a la pragmática trascendental (pp. 367-368). José M. Sevilla: ensayos de
Historicismo crítico-problemático (pp. 369-373). Miguel A. Pastor Pérez: Riesgo y aventura de la razón ilustrada (pp. 375-377).
RESEñAS (pp. 379-384): símbolo, Metáfora y Lenguaje (Congr. Intr. de estudios) (G.P.); estudios italo-germanos (FR); F.
Lomonaco: Le orationes di G. Gravina: scienza, sapienza e diritto (JDMM); N. Badaloni: un vichiano in Messico. Lorenzo Boturini
Benaduci (JMS). INFORMACIóN (pp. 385-396): Presentación de la constitución de un Centro de investigación sobre el pensamien-
to de Giambattista Vico (Francia). Informaciones. Fe de erratas vol. 7/8. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: del método de estu-
dios de nuestro tiempo. 1708 (Traducción del latín por Francisco J. Navarro Gómez, pp. 401-436). Giambattista Vico: sinopsis del
derecho universal. 1720 (Traducción del italiano y notas por José M. Sevilla, pp. 439-459). Giorgio A. Pinton: Las vocaciones de
Giorgio Tagliacozzo (pp. 461-482). In Memoriam. sir Isaiah Berlin (P. Badillo O’Farrell, pp. 483-486). alessandro Giuliani (Ugo
Leopoldo Giuliani Mallart, pp. 487-488). antonio Verri (J.M.S., p. 489). Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboración; Sumarios de números anteriores (pp. 491-499).

CUADERNOS SOBRE VICO, 11-12 (1999-2000). 506 págs. ISBN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: Giambattista Vico (pp. 17-32). Alessandro Giuliani: La retórica de Vico y la nueva retó-
rica (pp. 33-46). Giorgio Tagliacozzo: Vico ayer y hoy (pp. 47-49). Antonio Verri: Berlin y Vico (pp. 51-62). *** Enrique Bocardo:
La experiencia humana como narración (pp. 63-80). Giuseppe Cacciatore: Individualidad y Ética: Vico y dilthey (pp. 81-96). Alberto
M. Damiani: orden civil y orden metafísico en la Scienza nuova (pp. 97-105). Marcel Danesi: sentido, concepto y metáfora en Vico.
una óptica interpretativa de las investigaciones científicas sobre la metáfora (pp. 107-127). Moisés González García: Progreso e his-
toria en Vico y Marx (pp. 129-147) Humberto Aparecido de Oliveira Guido: La niñez de Vico y la niñez en la filosofía de Vico (pp.
149-162). Bruce Haddock: La significación filosófica de la autobiografía de Vico (pp. 163-172). Maurizio Martirano: algunos momen-
tos de la interpretación ferrariana de la filosofía de Vico (pp. 173-184). Giuseppe Patella:Vico, la procedencia, el cuerpo (pp. 185-
192). Tom Rockmore:Vico y el constructivismo (pp. 193-199). II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA José
M. Sevilla: ortega, Vico e Ibn Jaldún (metahistoria e historia ideal eterna). apuntes para una confrontación (II) (pp. 203-213). III.
ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO Vanna Gessa-kurotschka, Para una hermenéutica del sí mismo. La lógica
poética del lenguaje (pp. 217-234). Fernando Molina Castillo, Lo bello y lo sublime en la estética de esteban de arteaga (pp. 235-
251). Jorge Velázquez Delgado, el problema del mal en la filosofía política de nicolás Maquiavelo (pp. 253-266). José Villalobos, La
creación poiética de Velázquez (pp. 267-284). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS.
Comunicaciones Marco Lucchesi, La poética de la Ciencia nueva (pp. 287-294). Giorgio A. Pinton, ¿Por qué y dónde está
Giambattista Vico en la Web? (pp. 295-318). Estudios bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell, estudios sobre política e historia en
Vico (pp. 319-323). Alberto M. Damiani, La ciencia histórica de la política (pp. 325-330). Humberto A. de Oliveira Guido, La scienza
nuova en portugués (pp. 331-334). Juan D. Mata Marchena, Las Oraciones de Gravina. (pp. 335-339). Miguel A. Pastor Pérez, una
mirada viquianamente apasionada de la historia (pp. 357-360). Miguel A. Pastor Pérez, Renacimiento y Modernidad (pp. 351-356).
Franco Ratto, antología viquiana de Corsano (pp. 357-360). Franco Ratto, el Vico de Paolo Rossi (pp. 361-367). José M. Sevilla,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 391

sumarios de los números anteriores



Bollettino del Centro di studi Vichiani, XVI-XVII, 1996-97 (pp. 369-379). José M. Sevilla, Vico, Grassi y el humanismo (pp. 381-383).
Reseñas new Vico studies, 14 (P. Badillo, pp. 385-389); el nuevo mapa del mundo (F. Ratto, pp. 390-396); Conocimiento y sociedad
(C.G. Gordón P., pp. 396-400); a un viquiano de pro: G. Tagliacozzo (M.J. Rebollo, pp. 400-402); el humanismo de Coret y Peris
(J.D. Mata, pp. 402-403); Para conocer a Vico (F. Ratto, pp. 403-405) autobiografía de Vico (J.M. Sevilla, pp. 406-408); Humanitas
verriniana (F. Ratto, pp. 408-413); símbolo, Metáfora y Lenguaje (actas) (M.J. Rebollo, 413-415); Vico en su tiempo y en el nuestro
(actas) (M.A. Pastor, pp. 415-417); La máscara del ex-secretario florentino (M.A. Pastor, pp. 417-420). Información (pp. 421-439).
V. BIBLIOTECA Giambattista Vico, La antiquísima sabiduría de los italianos. 1710. (Traducción del latín por Francisco J. Navarro
Gómez, pp. 443-483). Esteban de Arteaga, Las revoluciones del teatro musical italiano. discurso preliminar a la primera edición
(Traducción del italiano y notas por Fernando Molina Castillo, pp. 485-495).Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboración; Sumarios de números anteriores (pp. 497-505).

CUADERNOS SOBRE VICO, 13-14 (2001-2002). 472 págs. ISBN 1130-7498.
Centenario de Ernesto grassi (1902-2002) A propósito del centenario de Ernesto Grassi (1902-2002) (pp. 15-18). Ernesto Grassi, el
comienzo del pensamiento moderno. de la pasión y la experiencia de lo originario (1940) (pp. 19-46). Alain Pons, Vico y la tradición
del humanismo retórico en la interpretación de Grassi (pp. 47-53). Massimo Marassi, ernesto Grassi y su asidua lectura de Vico (pp.
55-69). I. ESTUDIOS VIQUIANOS Alberto M. Damiani, La mitología como hermenéutica política: Horkheimer lector de Vico (pp.
73-93). Antonio Delgado, La demostración viquiana: afinidades y contrastes con el modelo lockeano de demostración (pp. 95-126).
Pierre Girard, Las condiciones y los límites de la racionalidad en la Scienza nuova. Las metamorfosis de la razón (pp. 127-137). Fabrizio
Lomonaco, Pietro Piovani y el Centro di Studi Vichiani (pp. 139-153). Enrico Nuzzo, La humanidad de Vico entre las selvas, los cam-
pos y las ciudades. Los inicios de la historia de la civilización en el Diritto Universale (pp. 155-193). Stephan Otto, Convertibilidad de
signos y significados. La «representación figurada» de la historia en Vico (pp. 195-203). Franco Ratto, ¿un filósofo «cartesiano» pre-
cursor de Giambattista Vico? Gregorio Caloprese entre Hobbes y Vico (pp. 205-231). Amadeu Viana, Fisuras retóricas. Ironía, ana-
logía y conocimiento lingüístico (pp. 233-251). Amparo Zacarés, La Scienza Nuova y el gusto estético (pp. 253-274). II. ESTUDIOS
SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA AA. VV., Presentación de las Actas del Congreso Inter. Pensar para el nuevo siglo.
Giambattista Vico y la cultura europea (Sevilla, 4-9 octubre 1999). Presentaciones en Sevilla (2-10-2001), París (24-11-2001) y Nápoles
(24-1-2002) (pp. 277-286: pres. de J.M. Sevilla, P. Girard, y G. Cacciatore). Giuseppe Mazzotta, La ciencia nueva. etnografía del nuevo
mundo y escolástica (pp. 287-294). III. ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO Gaetano Calabrò, Cómo orientarnos
en la ética contemporánea: ‘el hombre sin naturaleza’ (pp. 297-304). ángeles J. Perona, Individuo y resignación. Figuras de la subje-
tividad moderna (pp. 305-318). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS. Comunicaciones
Giuliano Crifò, Lectura mínima de Grocio (pp. 321-326). Francisco Navarro Gómez, Las Oraciones Inaugurales y La sabiduría primi-
tiva de los Italianos (pp. 327-334). Josep Martínez Bisbal, Globalización sin dios providente (pp. 335-340). David Calvo Vélez, Hombre
y providencia en Giambattista Vico (pp. 341-349). Estudios Bibliográficos Giuseppe Mazzotta, Hobbes y Vico (pp. 351-353). José M.
Sevilla, Breve comentario sobre Materiali per un confronto: Hobbes-Vico (pp. 354-355). Pablo Badillo O’Farrell, Vico por derecho (pp.
357-362). José M. Sevilla, Isaiah Berlin, Vico y Herder (pp. 363-364). Luis Chaparro Caballero, La concepción humanista del arte (pp.
365-370). Juan Diego Mata Marchena, una visión del siglo XVIII español (pp. 371-383). José M. Sevilla, Bollettino del Centro di studi
Vichiani, XXVIII-XXIX, 1998-1999 (pp. 385-390). Reseñas Pensar para el nuevo siglo (actas) (F. Ratto, pp. 391-397). el mundo de
Vico / Vico en el mundo (actas) (J.M. Sevilla, pp. 397-401). Traducción francesa de la Scienza Nuova (P. Girard, pp. 402-404).
Recordándonos a Vico (A. Viana, pp. 404-407). autobiografía de Croce (J.M. Sevilla, pp. 407-408). estudios e iniciativas sobre el
settecento italiano (F. Ratto, pp. 408-414). dos lecturas de Vico (L. Pompa, pp. 415-418). Mayans y el siglo de las luces (J.D. Mata,
pp. 418-420). new Vico studies 1997 y 1998 (P. Badillo, pp. 421-423). dos recientes obras desde argentina y Canadá (F. Ratto, pp.
424-428). Información (pp. 429-433). V. BIBLIOTECA Reivindicaciones de Vico (1729), trad. del latín y notas por F. Navarro Gómez
(pp. 437-459). Colaboradores. Normativa. Sumarios anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 15-16 (2003). 441 págs. ISBN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa, Fantasía y magia diabólica en Vico (pp. 15-30) – Alberto M. Damiani, Humanismo
civil y hermenéutica filosófica. Gadamer lector de Vico (pp. 31-47) – Marcel Danesi, acertijos matemáticos e imaginación: una
visión viquiana de la enigmatología (pp. 49-64) – Gabriel Livov, Corporalidad y poder en la Scienza nuova de 1744 (pp. 65-100)
– Josep Martínez Bisbal, el De Mente Heroica: el nuevo fin de los estudios y sus recompensas (pp. 101-119) – Francisco J. Navarro
Gómez, discurso lógico y discurso retórico. Historia de un problema, ¿o problema de una historia? (pp. 121-150) – Enrico Nuzzo,
Figuras de la barbarie. Lugares y tiempo de la barbarie en Vico (151-162) – Stephan Otto, «Contextualidad» científica y «conver-
tibilidad» filosófica. La respuesta de la Scienza nuova a la crisis epistemológica de la primera modernidad (pp. 163-177) –
Giuseppe Patella, Tiempo y relato en la Autobiografía de Giambattista Vico (pp. 179-188)– José M. Sevilla, «La lingua con cui
parla la storia ideal eterna». el decir de la historia: razón narrativa-histórica. (una perspectiva orteguiana de Vico) (pp. 189-205)
II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA António Braz Teixeira, Presencia y ausencia de Vico en la filo-
sofía luso-brasileña – Armando Savignano, La recepción de Vico en unamuno (209-223) – José M. Sevilla, Vico en eugenio Imaz
(pp. 225-252) III. ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO Francisco J. Contreras, Las raíces del Verstehen en
Vico y Herder (pp. 255-270) – Jesús Navarro Reyes, Lo propio y lo ajeno: génesis de los Ensayos de Montaigne (271-290) – Jorge
Velázquez Delgado, Filosofía de la protesta radical y filosofía de la protesta reflexiva en Baruch spinoza (291-297)– José
Villalobos, Memoria de la música. (La poíesis musical) (pp. 299-314) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS
BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS. Comunicaciones.- Fabrizio Lomonaco, La reciente edición facsimilar de la Scienza nuova
seconda (1730) en un ejemplar napolitano (XIII H 59) (pp. 317-323) Estudios Bibliográficos María José Rebollo Espinosa,
Revitalizando el humanismo viquiano (pp. 325-329) – Manuel Barrios Casares, Hacia el núcleo problemático de la razón (pp. 330-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)392

sumarios de los números anteriores



332) – Pablo Badillo O’Farrell, Vico, iurisprudentia y derecho romano (pp. 333-344) – José M. Sevilla, Cuarto añadido a la
Bibliografía Viquiana en español (pp. 345-358) Reseñas (pp. 359-390) La versión auerbachiana de la scienza nuova en una
reciente reimpresión (T. Gilbhard) – directrices de indagación de la viquiana historia de la civilización del género humano (F.
Ratto) – Verdad y representación (M.J. Rebollo) –Vico en el origen de la estética moderna (M.A. Pastor) – Bollettino del Centro
di studi Vichiani, a. XXX (2000) (J.M. Sevilla) –una tercera vía (M.J. Rebollo) –el Vico de Ferrari (F. Ratto) – Vico y
Malebranche (M.A. Pastor) – Reflexiones sobre Vico (F. Voltaggio) – En palabras de Vico (M.J. Rebollo) – a propósito de dos
recientes ediciones en inglés: el Diritto Universale y la Scienza nuova (1725) (J.M. Sevilla) – new Vico studies 17 (1999) y 18
(2000) (P. Badillo) – Pluralismo y multiculturalismo (M.A. Pastor). Información (pp. 391-406). In memoriam Franco Ratto (pp.
407-412). V. BIBLIOTECA Retórica (Instituciones de oratoria). Selección de los 10 primeros capítulos de las Institutiones
oratoriae de G. Vico, trad. del latín y notas por F. Navarro Gómez (pp. 415-430). Colaboradores de este número (pp. 431-432).
Normativa. Sumarios de números anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 17-18 (2004-2005). 538 págs. ISBN 1130-7498.
I. ESTUDIOS VIQUIANOS Nota Editorial (p. 13) – II seminario Internacional de Filosofía Política. Giambattista Vico y el mundo
moderno. – Presentación (pp. 15-16) – Palabras del Dr. Luis Mier y Terán, Rector General de la Universidad Autónoma Metropolitana,
en la ceremonia de inauguración (pp. 17-19) – Giuseppe Cacciatore, Leer a Vico hoy (pp. 21-36) – Giuseppe Cacciatore, La ingeniosa
ratio de Vico entre sabiduría y prudencia (pp. 37-45) – Paolo Cristofolini, Vico y la naturaleza de las religiones de las naciones (pp.
47-50) – Evodio Escalante, el largo camino de Vico hacia Kant. del «sentir sin advertencia» al sentir como «fundamento subjetivo de
distinción (51-57) – Julieta Espinosa, Vico. Pensar lo humano, pensamientos humanos (pp. 59-69) – Dora Elvira García G., Vico y la
apuesta por el pluralismo cultural (pp. 71-81)– Carlos David García Mancilla, La Ciencia nueva de Vico. de la metafísica al hombre
(pp. 83-87) – Catalina González, Vico y Bacon: la historia de una reconciliación entre los antiguos y los modernos (pp. 89-98) –
Alejandro Gutiérrez, Verum et factum cum verbo convertuntur. La historicidad como discurso en Giambattista Vico (pp. 99-104) –
Silvestre Manuel Hernández, La cuestión de la ciencia en la filosofía de Vico (pp. 105-115) – Josep Martínez Bisbal, el timón. La trans-
migración marítima de los fámulos rebeldes (pp. 117-129) – Nora M. Matamoros Franco, La edad de los hombres: ¿una era cristiana?
(pp. 131-145) – Rubén Mendoza, de la eudaimonía a la eúnoia o de la amistad. aristóteles en Vico (pp. 147-154) – Gabriela Mendoza
Vigueras, Fortuna y Providencia en la filosofía de nicolás Maquiavelo y Giambattista Vico (pp. 155-161) – Luis Alberto Monteagudo
Ochoa, Consideraciones acerca de los orígenes de la imaginación y sus consecuencias según Giambattista Vico(pp. 163-170) – Fabiola
Moreno, La providencia en el curso y conocimiento históricos (pp. 171-175) – Enrico Nuzzo, Vico, tácito y el tacitismo (pp. 177-214)
– Francisco Piñón, G.B. Vico: de la «ciencia» de dios al «conocimiento» del hombre (pp. 215-221)– Jorge Rendón Alarcón, La histo-
ria y el derecho en Vico y Hegel (pp. 223-228) – María del Carmen Rovira Gaspar, La idea del derecho natural en la Ciencia nueva de
Giambattista Vico (pp. 229-232) – Ruy E. Sánchez Rodríguez, La alteridad como eje explicativo del proyecto viquiano (pp. 233-242)
– Roberto Sánchez Benítez, Cultura y lenguaje en Vico (pp. 243-249) – Daniel Vargas Parra, espacio en la utopía. Providencia y panóp-
tismo (pp. 251-257) – Jorge Velázquez Delgado, estrategias de sentido común e ingenio (pp. 259-270) – Eduardo Villegas Megías, La
sabiduría infinita. La actitud de Vico ante los clásicos (pp. 271-287) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA
Pio Colonnello, eduardo nicol, intérprete de Vico (pp. 279-287) – José M. Sevilla, La modernidad problemática de Vico recepciona-
da en tres filósofos hispánicos (pp. 289-314) – José M. Sevilla, nuevos aportes sobre la recepción de Vico en el s. XIX español (pp. 315-
342) III. ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO Joaquín Barceló, ernesto Grassi y el concepto de humanismo (pp.
345-370) – Alfonso Castro Sáenz, Vico y el derecho romano. una aproximación desde la Scienza nuova (pp. 371-382) – Juan Bosco
Díaz Urmeneta, el potencial liberador de la imagen. (Fantasía e imaginación en Marsilio Ficino) (pp. 383-411) – Luisa Montaño
Montero & Jéssica Sánchez Espillaque, Humanismo retórico, viquismo y unamunismo (pp. 413-422) IV. COMUNICACIONES,
ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS Estudios Bibliográficos y Comunicaciones Rosario Bejarano Canterla, el orden de
la luz. Hermenéutica del Renacimiento (pp. 425-428) – Thomas Gilbhard, un estudio americano sobre Vico y Platón (pp. 429-432) –
Rubén Muñoz Martínez, acercamiento a las posibilidades significativas de la palabra y el silencio (pp. 433-438) – Miguel A. Pastor
Pérez, de nuevo el Príncipe (pp. 439-443). Reseñas (pp. 445-473) new Vico studies, 20 (P. Badillo O’Farrell) – Precepto délfico del
autoconocimiento (L. Pompa) – Vico, autobiografía y barbarie de la refllexión (E. Aguilar de la Torre) – Las fuentes mitológicas de
Vico (J. Sánchez Espillaque) – en torno a la aparición de la traducción francesa de la Scienza nuova de Vico (F.J. Navarro Gómez) –
Humanismo retórico y reflexión histórica (J. Sánchez E.) – una perspectiva viquiana de teorización sobre la metáfora [Presentación]
(J.M. Sevilla) – La fuerza de la fantasía y la rehabilitación de la tradición humanista retórica (L. Montaño M.) – un Vico de ocasión
y circunstancia (M.A. Pastor) – Filosofía de la educación y educación filosófica (J.M. Sevilla) Información (pp. 473-480) In memo-
riam: Georg Henrik von Wright (1916-2003) (pp. 481-483) – eugenio Garin (1909-2004) (pp. 485-486). V. BIBLIOTECA Juan
Donoso Cortés, Filosofía de la historia. Juan Bautista Vico. (Once artículos publicados en el Correo nacional de Madrid en sept.-oct.
de 1838), ed. y nota por J.M. Sevilla (pp. 489-526). Colaboradores (pp. 527-528). Normativa. Sumarios anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 19-20 (2006-2007). 365 págs. ISBN 1130-7498
Nota Editorial (p. 11) – Anuncio (p. 12) I. ESTUDIOS VIQUIANOS Paolo Cristofolini, de dante a Homero, de Gravina a Vico (pp.
15-21)– Sara Fortuna, aspectualidad y lenguaje en la filosofía de Vico (pp. 23-46)– Francesco La Nave, Hebreos, egipcios y el ori-
gen de la filosofía: Vico y la historiografía protestante (pp. 47-56)– Enrico Nuzzo, La «mente contracta». entre cuerpos desmedidos
y facultades de lo indefinido en Vico (pp. 59-72)– Antonio Sabetta, Fuentes cristianas del De Antiquissima Italorum Sapientia (pp. 73-
118) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA Conrado Hernández López, edmundo o’Gorman y
Giambattista Vico (pp. 123-136)– José M. Sevilla, apuntes sobre algunas recepciones latinoamericanas en el siglo XX (pp. 137-148)
III. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS. Estudios Bibliográficos y Comunicaciones Fabrizio
Lomonaco, el Bollettino del Centro di Studi Vichiani: Temas, problemas y perspectivas (1971-2000) (pp. 151-185) – Paula Virginia

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 393

sumarios de los números anteriores



Pires Feliciano, Breve comentario a propósito de una nueva edición en portugués de la Ciencia Nueva (pp. 189-192)– Thomas
Gilbhard, añadido a la bibliografía viquiana (1996-2000) (pp. 193-197) Reseñas (pp. 199-223) Las Instituciones de oratoria de G.
Vico (F. Grau Codina) – Los gigantes de Vico (M.L. Montaño Montero) – de la animalidad a la humanidad originaria (E. Aguilar de
la Torre) – Vico, barroco y postmoderno (E. Aguilar de la Torre) – dos nuevas aportaciones de la Fundación «Pietro Piovani per gli
studi vichiani» (J. Sánchez Espillaque) – del estilo y del espacio: la tradición retórica en Vico (J. Sánchez Espillaque) – Humanística:
Cesare Vasoli (T. Gilbhard) – Razón y progreso en santayana (M.L. Montaño Montero) – Plotino, opera omnia (T. Gilbhard) –
Collingwood, un pensador apasionado (J.B. Díaz Urmeneta Muñoz) – Luces cristianas y fuentes viquianas (J. Villalobos) – In memo-
riam. nicola Badaloni (pp. 225-226)– aviso (edición en la Web) Índice de nombres de los volúmenes 1 (1991) al 17/18 (204-2005)
[a cargo de Esther Aguilar de la Torre, María Luisa Montaño Montero, Mónica Morcillo González, Jéssica Sánchez Espillaque
(Coord.)] (pp. 229-312) IV. INfORMACIÓN BIBLIOgRáfICA Información Bibliográfica (pp. 315-326) V. BIBLIOTECA Nota
– Antonio Pérez de la Mata, Tratado de Metafísica (1877) (pp. 329-347)– Zeferino González, Philosophia elementaria (sexta ed.,
1889) (pp. 349-351)– Colaboradores (p. 353) – Normativa. Sumarios anteriores.

Con el número de la revista se entrega un CD-ROM con la edición digitalizada (a cargo de Juan A. Rodríguez Vázquez)
de los volúmenes de Cuadernos sobre Vico desde el 1 (1991) hasta el 19-20 (2006-2007). 

CUADERNOS SOBRE VICO, 21-22 (2008). 367 págs. ISBN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Víctor Alonso Rocafort, Giambattista Vico, mimbres para una ciudadanía retórica y demo-
crática (pp. 15-40) – Pablo Badillo O’Farrell, el Vico de Collingwood. Boceto de la receptio viquiana en R. G. Collingwood (pp. 41-
56) – Giuseppe Cacciatore, universalismo ético y diferencia: a partir de Vico (pp. 57-72) – Giuseppe D’Acunto, La tópica en Vico
como método del razonamiento «aporético» (pp. 73-90) – Francisco J. Navarro Gómez, de la guerra o la concepción viquiana del
uso de la fuerza pública externa. (La expiación de la injuria o el restablecimiento del orden quebrantado) (pp. 91-108) – Fulvio
Tessitore, sentido común, teología de la historia e historicismo en Giambattista Vico (pp. 111-136) – Gianfrancesco Zanetti, el rojo
y el blanco: notas acerca del papel de las emociones en la Scienza Nuova (pp. 137-149) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA
CULTURA HISPáNICA Miguel A. Pastor Pérez, Veinte números de Cuadernos sobre Vico (1991-2007)(pp. 153-166) – Giuseppe
Patella, Gracián y Vico: creatividad como ingenio (pp. 167-175) – Fulvio Tessitore, acerca de un libro sobre Vico y la cultura hispá-
nica (pp. 177-180) III. ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO Joaquín Barceló, Lenguaje poético y metáfora en
la obra de ernesto Grassi (pp. 183-210) – Elena García Guitián, La crítica al monismo occidental desde el pluralismo de I. Berlin
(pp. 201-218) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS Comunicaciones Jaime Covarsí
Carbonero, Las pasiones políticas en la literatura medieval castellana (I) (pp. 221-235) – Luis Durán Guerra, Benito arias Montano.
emblemas para una biblización de la política (pp. 237-262) – La sonata del Claro de Luna de Yannis Ritsos. Comentarios y traduc-
ción por Dimitris kyriakous (pp. 263-273) Estudios Bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell, new Vico studies (2007), vigésimoquin-
to aniversario (pp. 275-288) – Ileana Beade, el sentido de la praxis (pp. 289-299) – Jéssica Sánchez Espillaque, La historia en la
rehabilitación del pensamiento humanista de L. B. alberti (pp. 301-304) Reseñas (pp. 305-314) Muchas señas viquianas (T. Gilbard)
– Cesare Vasoli, La dialettica e la retorica dell’umanesimo (J. Sánchez Espillaque) – Bollettino del Centro di studi Vichiani, XXXVI,
2006 (J.M. Sevilla) V. INfORMACIÓN BIBLIOgRáfICA Información Bibliográfica (pp. 317-328) – Índice de imágenes de
obras en Cuadernos sobre Vico (pp. 329-340) – Añadido a la «Bibliografía viquiana en español (1737-2005)» (pp. 341-345) VI.
BIBLIOTECA Eduardo Benot, errores en materia de educación y de instrucción pública (1863, 2ª ed., libro I, cap. II, § XIII) (pp.
349-354) – Colaboradores de este número (p. 355) – Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboración (pp. 357-360)–
Sumarios de números anteriores (pp. 361-367).

CUADERNOS SOBRE VICO, 23-24 (2009-2010). 446 págs. ISBN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Giuseppe Cacciatore, Vico: narración histórica y narración fantástica (pp. 15-31) –
Francesco Campagnola, Breve historia de la recepción de Vico en Japón (pp. 33-41) – Enrico Nuzzo, Bruno, Vico y el Barroco
(pp. 43-64) – Fulvio Tessitore, Vico, la decadencia y el ricorso (pp. 67-85) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA
HISPáNICA CINCO ESTUDIOS DESDE ARGENTINA Patricio Alarcón, el temor reverencial: un principio político en Hobbes
y Vico (pp. 91-111) – Luciano Córsico, Vico y Fichte: la validez universal del derecho (pp. 113-132) – Alberto M. Damiani, nosce
te ipsum. Reflexión y política en Vico (pp. 133-150) – José Luis Fliguer, La scienza nuova como sabiduría evolutiva (pp. 151-175)
– Gustavo Salerno, La creación y modificación de las instituciones según la scienza nuova (pp. 177-184) – Presentación, a cargo
de G. Cacciatore, e Introducción, a cargo de J. M. Sevilla, a el espejo de la época. Capítulos sobre G. Vico en la cultura hsipáni-
ca (1737-2005): Giuseppe Cacciatore, Presentación (pp. 189-192) – José M. Sevilla, Introducción. Presencia y ausencia de Vico
(pp. 193-197) III. ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO ángel Octavio álvarez Solís, La invención de las
pasiones. Consideraciones sobre la recepción del tacitismo político en la cultura del Barroco (pp. 201-215) – Francisco J. Navarro
Gómez, Ciclo político, «óptima constitución» e ideología en Polibio de Megalópolis. (una aproximación a las fuentes viquianas a
través de los textos) (pp. 217-246) – Jesús Navarro Reyes, de las dudas de Montaigne a la certeza de descartes: una hipótesis
sobre la función del estoicismo en el origen del internalismo epistémico moderno (pp. 247-270) – Jéssica Sánchez Espillaque, La
filosofía ingeniosa de ernesto Grassi y la rehabilitación del humanismo retórico renacentista (pp. 271-291) IV. COMUNICA-
CIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS. Comunicaciones Esther Aguilar de la Torre, el cuerpo se dice de
muchos modos. en torno a la interpretación de la corporeidad en el pensamiento de G. Vico (pp. 295-302) – Jaime Covarsí
Carbonero, Las pasiones políticas en la literatura medieval castellana (II) (pp. 303-312) – Leonardo Pica Ciamarra, sobre un retra-
to apócrifo de Vico muy difundido en la Red (pp. 313-325) – Giuseppe d’acunto, Vico y la «prueba de los orígenes» (pp. 327-335)
Estudios Bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell, new Vico studies 26 (2008) y 27 (2009) (pp. 337-344) – Miguel A. Pastor Pérez,
de La violencia política: un estudio introductorio (pp. 347-360) Reseñas (pp. 361-375) noticias de el derecho universal y La

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)394

sumarios de los números anteriores



razón de la ley (P. Badillo O’Farrell) – ¿Tiene razón la ley? una nota (M.A. Pastor Pérez) – Vico y el oriente. actas de un
Congreso (F. Campagnola) – el último y el primero. Bollettino del Centro di studi Vichiani, XXXVII (2007) y XVIIII (1/2008) (J.M.
Sevilla) V. INfORMACIÓN BIBLIOgRáfICA Información Bibliográfica (pp. 379-390) VI. BIBLIOTECA P .F. Zeferino
González, estudios filosóficos, científicos y sociales (1875), tomo I, cap. II (pp. 393-407) VII. ARCHIVO ACADÉMICO José
Villalobos, Mi última conversación con d. Jesús. [seguido de un anexo] (pp. 411-432) – Necrológicas (pp. 433-434) José Sazbón
(†) – María Isabel Ramírez Luque (†). Colaboradores de este número (p. 435) – Directriz y Normativa que regula las propuestas de
colaboración (pp. 437-440) – Sumarios de números anteriores (pp. 441-446).

CUADERNOS SOBRE VICO, 25-26 (2011-2012). 297 págs. ISBN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Mariana Ímaz Sheinbaum, Puente entre la vivencia y la comprensión humana. La autobio-
grafía de Giambattista Vico a través de Wilhelm dilthey (pp. 15-30) – Fabrizio Lomonaco, anastáticas de textos filosóficos del
setecientos italiano: Vico y Gravina (pp. 31-63) – Amadeu Viana, Historia, evolución, semiótica. el orden ternario de Vico y
Peirce (pp. 65-90) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA Luis Durán Guerra, Hércules rebasado.
Montano y Vico ante el nuevo Mundo (pp. 95-124) III. ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO Giuseppe
Ballacci, La concepción político-retórica de Isócrates, Cicerón y Quintiliano (pp. 129-144) IV. COMUNICACIONES, ESTU-
DIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS. Estudios Bibliográficos Fabrizio Lomonaco, el Bollettino del Centro di studi
Vichiani: una revista y un «nuevo curso» de estudios a cuarenta años de su nacimiento (pp. 149-201) Comunicaciones María José
Rebollo Espinosa, el «árbol del conocimiento» viquiano como base para una propuesta actual de currículum universitario (pp.
203-214) – Susana Inés Herrero Jaime, algunas nociones en torno a la idea de nación en el pensamiento de Vico y Herder, y sus
proyecciones en el pensamiento alberdiano (pp. 217-229) Reseñas (pp. 233-251) una edición anastática del De Uno (F. J. Navarro
Gómez) – una reedición desafortunada (J. Martínez Bisbal) – Paradigmas del humanismo español (L. Durán Guerra) – nota sobre
Vico en Zetschrift für kulturphilosophie (T. Gilbhard) V. INfORMACIÓN BIBLIOgRáfICA Información Bibliográfica (pp.
255-266) VI. BIBLIOTECA VIQUIANA Nicolás Cerro, La filosofía y su historia (4 de agosto de 1856) (pp. 269-272) – José Moreno
Nieto, discurso (15 de julio de 1860) (pp. 273-280) VII. ARCHIVO ACADÉMICO Necrológicas (pp. 283-286) Eduardo Bello (†)
– Bruna Consarelli (†) – Gustavo Costa (†) – Stephan Otto (†). Colaboradores de este número (p. 287) – Directriz y Normativa que
regula las propuestas de colaboración (pp. 288-291) – Sumarios de números anteriores (292-297).

CUADERNOS SOBRE VICO, 27 (2013). 266 págs. ISBN 1130-7498
anuncio I. ESTUDIOS VIqUIANOS En recuerdo de los profesores Eduardo Bello Reguera († 2010), Gustavo Costa († 2012) y
Stephan Otto († 2010), miembros del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico. Eduardo Bello, dos concepciones de la filo-
sofía de la historia: Vico y Voltaire (pp. 15-33) – Gustavo Costa, Vico y la sagrada escritura a la luz de un fascículo de la Inquisición
(pp. 35-49) – Stephan Otto, un axioma (Grund-satz) de la Scienza Nuova como principio-guía (Leitsatz) para la «Crítica de la
razón histórica» (pp. 51-64) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA En torno al libro de José M. Sevilla,
Prolegómenos para una crítica de la razón problemática. Motivos en Vico y ortega (2011).- Giuseppe Cacciatore: «Presentación
del libro de José M. Sevilla Prolegómenos para una crítica de la razón problemática. Motivos en Vico y ortega» (Sevilla, 6 de junio
de 2011); Fulvio Tessitore: «Presentación del libro de José M. Sevilla Prolegómenos para una crítica de la razón problemática.
Motivos en Vico y ortega» (Sevilla, 6 de junio de 2011); José M. Sevilla: «Aportes para mi propia crítica. Reflexiones a propósi-
to de la presentación de mi libro Prolegómenos para una crítica de la razón problemática»; Fulvio Tessitore: «Nota» (pp. 69-96)
III. ESTUDIOS gENERALES DE áMBITO VIQUIANO. Gonzalo Carrión, Conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en
Giambattista Vico y adam smith (pp. 99-112) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS.
Comunicaciones Javier E. Domínguez Moros, Ideas centrales de la Ciencia Nueva de Vico expresadas a partir del grabado ale-
górico del frontispicio en la «Introducción» de su magna obra (pp. 117-127) – Luisa Montaño Montero, Humanistas en la corte
de Isabel la Católica: Luisa de Medrano, ¿primera catedrática en la universidad europea? (pp. 129-135) – Estudios
Bibliográficos Pablo Badillo O’Farrell, a la búsqueda de las bases histórico-políticas de La conspiración del Príncipe de Macchia
(pp. 137-149) – Virginia Guichot Reina, Miradas múltiples sobre el pensamiento berliniano (pp. 151-162) – Miguel A. Pastor
Pérez, ontología del europeísmo y metodología histórica en Luis díez del Corral (pp. 165-175) – Reseñas (pp. 177-202) Bollettino
del Centro di studi Vichiani XL (2/2010) y XL (1/2011) (J.S.E.) – Historia del pensamiento iberoamericano: Revista de Hispanismo
Filosófico, números 16, 17 y 18 (M.R.G.) – La experiencia artística del mito (J.S.E.) – archivio di storia della cultura, XXIV (2011)
y XXV (2012) (J.S.E.) – Crisis de la modernidad y filosofías ibéricas. Jornadas de hispanismo filosófico (M.R.G.) – Pasiones filo-
sóficas. nápoles y europa (P.R.B.) – savonarola, profecía y filosofía en el Renacimiento italiano (M.N.P.) – en retrospectiva:
unamuno ante el nacionalismo vasco (B.C.) V. INfORMACIÓN BIBLIOgRáfICA Información Bibliográfica (pp. 205-215)
VI. BIBLIOTECA [s.a.], Consideraciones sobre la historia y filosofía de la historia (1846) (pp. 219-238)– Antonio María Fabié,
exámen del materialismo moderno (1875) (pp. 239-244) VII. ARCHIVO ACADÉMICO Necrológicas (pp. 249-251) – Adiós a
new Vico studies (José M. Sevilla) (pp. 252-253)  – Colaboradores de este número (p. 255) – Directriz y Normativa que regula las
propuestas de colaboración (pp. 256-259) – Sumarios de números anteriores (pp. 260-266).

CUADERNOS SOBRE VICO, 28-29 (2014-2015). 308 págs. ISBN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS. Alberto M. Damiani, Instituciones artificiales, sociabilidad natural en Vico (pp. 15-30) –
Stefano Gensini, La metáfora viquiana y la ciencia cognitiva: un problema de filosofía del lenguaje (pp. 33-51) – Caterina Marrone,
Giambattista Vico: un mundo de imágenes (pp. 53-71) – Giuseppe Patella, Giambattista Vico, padre de los estudios culturales (pp.
73-90) – Giuseppa Saccaro Del Buffa, argumentación y amplificación en el discurso de Vico (pp. 91-111) II. ESTUDIOS gENE-
RALES DE áMBITO VIQUIANO. Enrique Bocardo Crespo, Retórica y civilización: los desafíos de Mandeville al humanismo

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 395

sumarios de los números anteriores



cívico (pp. 115-142) – Pedro Ribas Ribas, Herder: su acercamiento al lenguaje (pp. 145-155) – Jorge Velázquez Delgado, La idea
de progreso en Condorcet (pp. 157-167) III. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS Y RESEÑAS.
Comunicaciones Gustavo Cataldo Sanguinetti, Joaquín Barceló o la recuperación de la racionalidad estética  (pp. 171-178) –
Caterina Marrone, Luigi Magni y Vico (pp. 181-188) – Mauro Scalercio, Relativismo y alteridad en Vico. Reflexiones al margen de
Isaiah Berlin (pp. 189-210) Estudios Bibliográficos Silvestre Manuel Hernández, aristas del pensamiento viquiano (pp. 213-219)
– Miguel A. Pastor Pérez, el gobierno del tiempo  (pp. 221-227) – Jorge Velázquez Delgado, Teoría del desfase utópico latinoame-
ricano  (pp. 229-234) Reseñas  (pp. 235-257) Vico, metafísica e historia (L. Montaño Montero) – obra completa de Mateo alemán
(M. Barrios Casares) – ocaso del neoanarcoliberalconservadurismo (H. Cerutti-Guldberg) – Tacitismo español (L. Montaño
Montero) – ensayos de filosofía intercultural (Giorgia dello Russo) – Filosofías del sur (M. Rodríguez García) – Filosofías en el
mundo (J. Sánchez Espillaque) – Modernidad de Gerardo noodt (M. Rodríguez García) – Zubiri y lo real (L. Montaño Montero)
– Idea de la política y la sociedad en la obra de M. García Pelayo (Miguel A. Pastor Pérez) IV. INfORMACIÓN
BIBLIOgRáfICA Información Bibliográfica  (pp. 259-268) V. BIBLIOTECA VIQUIANA Antonio Benavides, Reflexiones
sobre las diferentes escuelas históricas, desde la antigüedad hasta nuestros dias (1846)  (pp. 271-289) VI. ARCHIVO ACADÉMICO
In memoriam Ramón J. Querató Moreno  (p. 293) – Necrológicas  (pp. 294-295) Mario Agrimi (†) – Joaquín Barceló Larraín (†) –
Giuliano Crifò (†) – Paolo Rossi (†) – Colaboradores de este número (p. 297) – Directriz de la revista y Normativa que regula las
propuestas de colaboración (pp. 298-301) – Sumarios de números anteriores (pp. 302-308)

CUADERNOS SOBRE VICO, 30-31 (2016-2017). 500 págs. ISBN 1130-7498
Volumen especial por el XXV Aniversario de la Revista. MIgUEL A. PASTOR PÉREZ y JOSÉ M. SEVILLA (EDS.)

Anuncio (p. 12) – Nota de los Editores, XXV aniversario de Cuadernos sobre Vico (1991-2016) (pp. 13-18) – Leonardo Amoroso,
de Heidegger a Vico con Grassi y Gadamer (pp. 19-30) – Pablo Badillo O’Farrell, el Vico perdido de Leo strauss (pp. 31-46) –
Manuel Barrios, “Filiación viquiana”. Reflejos de Vico y la tradición del humanismo retórico en Walter Benjamin (pp. 47-70) –
Andrea Battistini, Vico y los héroes fundadores de las naciones (pp. 71-86) – Giuseppe Cacciatore, Acerca de la génesis de los con-
ceptos viquianos de ingenio y fantasía (pp. 87-94 – Pio Colonnello, Croce y la teoría viquiana de la risa. del “yo grave” al “yo
melancólico” (pp. 95-104) – Alberto Mario Damiani, El futuro de la humanidad en la filosofía política de Giambattista Vico (pp.
105-120) – Marcel Danesi, estudiando la mente: una perspectiva desde Vico (pp. 121-142) – Alfonso García Marqués, el verum-
factum en la génesis de las obras de Vico (pp. 143-162) – Pierre Girard, La enciclopedia de las ciencias poéticas en Giambattista
Vico (pp. 163-178) – Fabrizio Lomonaco, derecho, ética e historia en el De Uno (pp. 179-192) – Massimo Marassi, El recurso de
las cosas humanas y la anáfora del “retornaron” (pp. 193-202) – Josep Martínez Bisbal, el De Ratione de Vico: una crítica
política del cartesianismo (pp. 203-220) – Francisco J. Navarro Gómez, Problemática práctica de la traducción a través del De
rebus gestis Antonj Caraphaei de G. Vico (pp. 221-258) – Enrico Nuzzo, Las “Vías simplísimas” de la Providencia. Vico y el
“Principio de simplicidad” en la Filosofía Cristiana entre los siglos XVII y XVII (pp. 259-276) – Miguel A. Pastor Pérez,
Maquiavelo, palimpsesto de Vico (pp. 277-286) – Giuseppe Patella, Vico, Croce y el “descubrimiento” de la estética (pp. 287-296)
– Antonio-E. Pérez Luño, Giambattista Vico: ¿precursor del derecho global? (pp. 297-308) – Giorgio Alberto Pinton,
Giambattista Vico y cuatro poetas (pp. 309-334) – Alain Pons, Vico en su tiempo y en el nuestro (pp. 335-338) – Manuela Sanna,
Vanidades e imaginación de cosas lejanas y distantes (pp. 339-348) – José M. Sevilla, destellos de Vico en revistas culturales y
literarias españolas. nuevos capítulos viquianos en la cultura española entre 1841 y 1936 (pp. 349-384) – Sertório de Amorim
Silva Neto, Quaestio definitionis et nominis latinis idem. Lenguaje y conocimiento en el De antiquissima de Vico (pp. 385-400) –
Fulvio Tessitore, La edición crítica de Vico y, en especial, de la Scienza nuova 1730 y de la Scienza nuova 1744 (pp. 401-409) –
Jürgen Trabant, Las tres caídas del señor Vico. (La relación entre la Vita y la Scienza Nuova) (pp. 410-424) – Jorge Velázquez
Delgado, La crisis de la educación y la edificante filosofía del humanismo retórico de Giambattista Vico (pp. 425-448) – Donald
Phillip Verene, La estructura retórica de la Scienza nuova (pp. 449-458) – Amadeu Viana, Vico, nietzsche y el lenguaje como vieja
mentirosa (pp. 459-472) – José Villalobos, Vico ensayador (pp. 473-480) – Amparo Zacarés, La poética viquiana y su conexión
con el arte participativo contemporáneo (pp. 481-498) – Colaboradores (p. 499) – Directriz y Normativa (p. 500).

CUADERNOS SOBRE VICO, 32 (2018). 402 págs. ISBN 1130-7498.
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2018.i32

Volumen especial por el 350º Aniversario de Vico. Perspectivas viquianas, MIgUEL A. PASTOR y JOSÉ M. SEVILLA (EDS.)

Anuncio (p. 12) – Nota de los Editores, 350º aniversario del nacimiento de Vico (1668-2018). Perspectivas viquianas (pp. 13-17)
– Leonardo Amoroso, Mi Vico hermenéutico (pp. 17-23) – Pablo Badillo O’Farrell, Mis tres Vico (pp. 25-31) – Andrea Battistini,
de la retórica a la antropología (pp. 33-40) – Thora I. Bayer, La mente heroica de Vico (pp. 41-44) – Francesco Botturi, Mi pers-
pectiva viquiana (pp. 45-52) – Giuseppe Cacciatore, “Mis” Vico (pp. 53-59) – Riccardo Caporali, La fatiga del moderno (pp. 61-
68) – Gennaro Carillo, «In corpore Vici» (pp. 69-73) – Pio Colonnello, de Croce a Vico: Mi proceso de lectura (pp. 75-79) – Paolo
Cristofolini, «Fabula narratur» (pp. 81-86) – Alberto M. Damiani, un moderno muy actual (pp. 87-91) – Marcel Danesi, Vico
desde una perspectiva personal (pp. 93-97) – Rosario Diana, Pensar con Vico (pp. 99-105) – James Engell, aprendiendo de Vico.
Reflexiones de cuarenta años (pp. 107-110) – Paolo Fabiani, algunas consideraciones sobre la importancia formativa del pensa-
miento de Vico para los estudiantes que se acercan por primera vez al estudio de su filosofía (pp. 111-119) – Ferdinand Fellmann,
Giambattista Vico en una nueva clave (pp. 121-126) – Alfonso García Marqués, Vico y yo (pp. 127-133) – Pierre Girard,
Giambattista Vico y la política de la razón (pp. 135-141) – Moisés González García, Mi deuda filosófica con Vico (pp. 143-146) –

Cuadernos sobre Vico 34 (2020)396

sumarios de los números anteriores



Humberto Guido, Mis encuentros con Vico: el historicismo, la epistemología y el paradigma estético de las ciencias humanas (pp.
147-153) – Bruce Haddock, Pensar a través de Vico (pp. 155-161) – Fernando H. Llano Alonso, Vico y los albores de la experien-
cia jurídica (pp. 163-167) – Fabrizio Lomonaco, Mis lecturas viquianas (pp. 169-177) – Massimo Marassi, Vico o la monumental
memoria de las tinieblas (pp. 179-184) – David L. Marshall, Presuposiciones viquianas y su pervivencia en «Los orígenes de la
investigación retórica durante el periodo de Weimar» (pp. 185-192) – Josep Martínez Bisbal, Mi Vico (pp. 193-197) – Maurizio
Martirano, Itinerario de estudios viquianos (pp. 199-208) – Francisco J. Navarro Gómez, un Vico personal (pp. 209-216) – Enrico
Nuzzo, Mi Vico (pp. 210-224) – Miguel A. Pastor Pérez, Vico a mi manera (pp. 225-231) – Giuseppe Patella, último barroco, padre
de la estética y de los estudios culturales (pp. 233-240) – Bruno Pinchard, Vico ciego en su centenario (pp. 241-244) – Giorgio A.
Pinton, de los diez a los veinte años (1678-1688) (pp. 245-254) – Leon Pompa - J.M. Sevilla, un homenaje a nuestro héroe.
Lectura de Leon Pompa (pp. 255-266) – Alain Pons, evocación por el 350º aniversario de Vico (pp. 267-272) – María José Rebollo
Espinosa, Maestro Vico (pp. 273-277)   – Monica Riccio, Vico, o de las aguas profundas (pp. 279-282) – Antonio Sabetta,
Modernidad, historia, libertad y gracia. Lo que me ha enseñado (hasta ahora) Vico (pp. 283-290) – Jéssica Sánchez Espillaque,
el humanista Vico (pp. 291-294) – Manuela Sanna, el hechizo viquiano (pp. 295-298) – Alessia Scognamiglio, Mi idea de la filo-
sofía de Vico. Mi experiencia de su estudio (pp. 299-306) – José M. Sevilla, «Mobilis in mobili». Viquianamente viquiano (pp. 307-
316) – Sertório de Amorim e Silva Neto, Vico filósofo de la poesía (pp. 317-322) – Alessandro Stile, en diálogo con Vico (pp. 323-
328) – Fulvio Tessitore, Vico trescientos cincuenta años después (pp. 329-335) – Jürgen Trabant, a la búsqueda del “metodo accer-
tato” de una ciencia de los signos del hombre (pp. 337-342) – Marco Vanzulli, “Mi” Vico. el héroe del saber (pp. 343-350) – Jorge
Velázquez Delgado, Giambattista Vico en el Tepozteco (pp. 351-352) – Donald Phillip Verene, Los dos axiomas de Vico (pp. 353-
357) – Amadeu Viana, «ordovico viricordo» (pp. 359-365) – José Villalobos, Mis citas con Vico (pp. 367-370) – Vincenzo Vitiello,
Vico, filósofo de nuestro tiempo (pp. 371-377) – Amparo Zacarés, Poética, estética y crítica (pp. 379-386) – Colaboradores (389-
390) – Directriz de la revista y Normativa que regula las propuestas de colaboración (pp. 391-394) – Sumarios de números anteriores
(pp. 395-402)

CUADERNOS SOBRE VICO, 33 (2019). 319 págs. ISBN 1130-7498
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2019.i33

Anuncio (p. 12) – ferdinand fellmann (U. Münster y U.T. Chemnitz) 14 de diciembre de 1939 – 28 de octubre de 2919. José
M. Sevilla, Ferdinand Fellmann, de filósofo a erósofo. (Nota de adiós al meditador sensualista) (pp. 15-31) – I. ESTUDIOS
VIQUIANOS. Manuel Barrios Casares, Mito sin ideología: Fellmann, Vico y Sorel (pp. 35-42) – Giuseppe Cacciatore, Contra las
vanidades «retornantes». Por un sano uso de la crítica (pp. 43-54) – Ferdinand Fellmann, El mito en las instituciones: Vico y Sorel
(pp. 55-70) – Arturo Silva-Rodríguez & Esperanza Guarneros Reyes, Un bosquejo del legado de Giambattista Vico en la ciencia
psicológica actual (pp. 71-91) – Fulvio Tessitore, Vico y el descubrimiento del conocimiento histórico (pp. 93-108) – II. ESTU-
DIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPáNICA. José M. Sevilla, Más y nuevos destellos de Vico en periódicos españoles
durante la Restauración (1885-1902): de la regencia de María Cristina al comienzo del reinado de Alfonso XIII. [Adenda V a «El
espejo de la época»] (pp. 111-186) – III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOgRáfICOS. Francisco J. Navarro
Gómez, Aportaciones para una edición crítica de «El Derecho Universal» (pp. 186-266) – Guillermo Ramírez Torres, Razón vital
y raíces de la cultura. El encuentro de una filosofía de la vida a través de las ruinas. (A propósito de una lectura de José M. Sevilla
y el pensamiento sureño) (pp. 267-290) – IV. BIBLIOTECA VIQUIANA. Georges Sorel, Lo que se aprende de Vico (1889).
Traducción y Presentación por M. Barrios Casares (pp. 293-302) – Colaboradores (p. 305) – Directriz de la revista y Normativa que
regula las propuestas de colaboración (pp. 307-310) – Sumarios de números anteriores (pp. 311-319)

ef

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 397

sumarios de los números anteriores



ANUNCIO 2007

Dada su disponibilidad en edición digital abierta, la edición impresa en papel no se hallará
ya a la venta. Aquellas Bibliotecas e Instituciones o Centros, así como aquellos

investigadores suscritos a la revista, podrán continuar recibiéndola en papel sin coste económico por
la revista salvo el pago de los gastos de envío.

Igualmente se servirán a Bibliotecas, Instituciones, Centros y estudiosos viquianos, 
con cargo al solicitante sólo de los gastos de envío, los volúmenes anteriores en fondo que sean soli-

citados, hasta agotar existencias.
Solicitudes a la dirección (postal o electrónica) de la revista.

ANNOUNCEMENT 2007

Given its opened digital editing availability, the editing printed in paper will not be alre-
ady on sale. Those Libraries and Institutions or Centers, as well as those investigators subscribed to

the magazine, will be able to continue receiving it in paper without economic cost by
the magazine except for the payment of the expenses of shipment.

Also Libraries, Institutions, Centers and vichians scholarships will use, with position to the
applicant only of the expenses of shipment exclusively, the previous volumes in bottom that are

asked for, until exhausting existences.
Requests to the address (postal or electronic) of the magazine.

AVVISO 2007

Vista la sua disponibilità in edizione digitale aperta, l’edizione stampata in carta non si
troverà più in vendita. Le biblioteche ed istituzioni o i centri di studio, come pure i ricercatori abbo-
nati alla rivista, potranno continuare a ricevere la edizione stampata senza spese per la rivista, eccet-

to il pagamento delle spese di spedizione.
Analogamente biblioteche, istituzioni, centri e studiosi vichiani potranno richiedere i volu-

mi arretrati, fino ad esaurimento, pagando solamente le spese di spedizione.
Richieste alla direzione (postale o elettronica) della rivista.

Sevilla, 2007

[Anuncio publicado originalmente en Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) p. 12]



2020, año de la pandemia de COVID-19






