Cuadernos

e Vico

Num. 34 - 2020

MONOGRAFICO DE ESTUDIOS CLASICOS (D

Miguel A. Pastor

José M. Sevilla (Eds.)




gezgzdernos
==V1co







Cuadernos

sobre

2 V/jco

Miguel A. Pastor Pérez y José M. Sevilla Fernandez (Eds.)

EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA
CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO

Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosoffa, Etica y Filosoffa Politica
2020



Reservados todos los derechos bajo la Ley de Proteccion Intelectual. Ni
la totalidad ni parte de esta publicacién puede reproducirse o transmitirse
por ningtin procedimiento de edicién o de publicacion, sin permiso escri-
to del titular del ©.

Hay publicacién digital del volumen original impreso de la revista, en
http://www.institucional.us.es/cuadernosvico y en https://editorial.us.es/es/cuader-

nos-sobre-vico, con acceso libre a la lectura de los contenidos permitida para usos @ ®@@
académicos y de investigacion. |

— BY NC SA

Cuadernos sobre Vico aparece referenciada en los siguientes repertorios y bases de datos: Biblioteca Virtual de Poligrafos (Fundacién
I. Larramendi) - CARHUS Plus+2014 — Catdlogo CISNE — DIALNET — CIRC - DICE (CCHS, 2010) —- DULCINEA - Elenco delle
Riviste Scientifiche (Aggiornato all’ 08/02/2016) Area 11 — Google Académico — idUS — ISOC (Revistas de CC. Sociales y
Humanidades, CSIC): ahora en InDICEs-CSIC — ITALINEMO — JSTOR — PIO Periodicals Index Online — PIC Philindex,
Philosophers’s Index — PhilPapers (philosophical research online) — ProQuest —- LATINDEX — LECHUZA (documentacién filoséfi-
ca en espafiol) - MIAR (Matriz de Informacion para el Andlisis de Revistas) — REBIUN — Recolecta — Répertoire Bibliographique
de la Philosophie, International Philosophical Bibliography (Louvain) — Repertorio Revistas Editorial US — ResearchGate — RESH
(Revistas Espafiolas de Ciencias Sociales y Humanidades, 2011) — UlrichWeb.

Reproduccién en portada: Fragmento de grabado de Francesco di Bartolo (1866)

© Disefio de portada: CIV — SPUS

Magquetacion edicién impresa: Hal 9000sf
Edicién digital y web: Juan A. Rodriguez Vdzquez

©

©® 06 00

CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 1991

Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosofia, Etica y Filosoffa Politica
Facultad de Filosoffa. C/ Camilo José Cela s/n. — 41018 Sevilla (Espaia)

Telfs. (34) 954 557 773 - 954 556 111 — 954 557 796;- FAX 954 559 725

Correo electrénico: sevilla@us.es mpastor@us.es

http://www.institucional.us.es/civico — http://www.institucional.us.es/cuadernosvico

Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla. 2003. Editorial Universidad de Sevilla, 2020
CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO. 2020
CUADERNOS SOBRE VICO. 2020

Autores y traductores en el volumen n. 34, 2020

Ademds de publicarse en su edicién edicion electrénica bajo una licencia de uso y distribucion “Creative Commons
Atribucién-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional”, el mismo niimero de esta revista se publica idéntico en edicién
impresa en papel, y bajo condicién no venal, con una ayuda del Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la
Filosoffa, Etica y Filosofia Politica (Universidad de Sevilla).

Produce impresion: iris-copy

Impreso en Espaia — Printed in Spain

ISSN: 1130-7498 D.O.L: http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34

e-ISSN: 2697-0732 Repositorio digital de todos los niimeros: http://www.institucional.us.es/cuadernosvico
Depésito Legal: SE-423-1991 Repositorio digital Revistas US: https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico



CONSEJO DIRECTIVO / Consiglio Direttivo / Editors
Director: JosE M. SEVILLA FERNANDEZ (Universidad de Sevilla) [Editor]
Director Adjunto (Jefe Redaccion): MIGUEL A. PASTOR PEREZ (Universidad de Sevilla) [Associate Editor]

CONSEJO DE REDACCION / Consiglio di Redazione / Editorial Staff
Francisco J. NAVARRO GOMEZ (CIV) — MARIA JosE REBOLLO EspiNosa (Universidad de Sevilla) — AMPARO
ZACARES PAMBLANCO (Universidad Jaume I). Secretaria (Universidad de Sevilla): ANA Rosa GOMEzZ ROSAL
(Universidad de Sevilla) — JEssiCA SANCHEZ EsSPILLAQUE (Universidad de Sevilla).
Adjuntos al Consejo de Redaccion para este volumen n. 34 de 2020:

LoRENA GRIGOLETTO (Universidad de Ndpoles) — FERNANDO H. LLANO ALONSO (Universidad de Sevilla) — ARMANDO
MascoLo (ISPFSM, Népoles) — MARIA LipA MoLLO (Universidad de Calabria) — JESUS NAVARRO REYES (Universidad
de Sevilla) — GIORGIA DELLO Russo (Lisboa)

CONSEJO CONSULTIVO / Consiglio Scientifico / Board of Consulting Editors

LEONARDO AMOROSO (Universidad de Pisa) — PABLO BADILLO O’FARRELL (Universidad de Sevilla) — JOSE M.
BERMUDO AvILA (Universidad de Barcelona) — GIusEPPE CACCIATORE (Universidad de Népoles & Centro di Studi
Vichiani) — ROMAN DE LA CALLE DE LA CALLE (Universidad de Valencia) — Pio COLONNELLO (Universidad de
Calabria) — ALBERTO M. DAaMIANI (Universidad de Buenos Aires - C.O.N.I.CE.T.) — MARCEL DANEsI (Universidad
de Toronto) — Moists Garcia GoNzALEZ (UN.E.D., Madrid) — HumBERTO GUIDO (Universidad de Uberlandia) —
ANTONIO HEREDIA SORIANO (Universidad de Salamanca) — EMILIO HIDALGO-SERNA (Universidad T. Braunschweig
& Fundacion Studia Humanitatis) — FABRIzZIO LOMONACO (Universidad de Napoles) — MASSIMO MARASSI
(Universidad S.C. de Mildan) — Josep MARTINEZ BisBAL (Universidad de Valencia) — MAURIZIO MARTIRANO
(Universidad de La Basilicata) — Jost Luis MORA GARCIA (Universidad Auténoma de Madrid) — CIRIACO MORON
ARROYO (Universidad de Cornell) — ENrICO Nuzzo (Universidad de Salerno) — GIUSEPPE PATELLA (Universidad de
Roma Tor Vergata) — ANTONIO ENRIQUE PEREZ LUNO (Universidad de Sevilla) — LEON PompA (Universidad de
Birmingham) — ALAIN PoNs (Universidad de Paris X, Nanterre) — MANUELA SANNA (Istituto per la Storia del
Pensiero Filosofico e Scientifico Moderno - C.N.R., Nédpoles) — ANTONIO Scocozza (Universidad de Népoles) —
QUENTIN SKINNER (Universidad de Cambridge) — FuLvIO TESSITORE (Accademia Nazionale dei Lincei) — JURGEN
TRABANT (Universidad Libre de Berlin) — JORGE VELAZQUEZ DELGADO (Universidad Auténoma de México, Iztap.)
— DONALD PHILLIP VERENE (Universidad de Emory & Institute for Vico Studies) — AMADEU VIANA SAN ANDRES
(Universidad de Lleida) — JosE VILLALOBOS DOMINGUEZ (Real Academia Sevillana de Buenas Letras).

Han pertenecido también a los Consejos (7): MARIO AGRIMI (Universidad Oriental de Népoles. 1928-2010) —
ANDREA BATTISTINI (Universidad de Bolonia. 1947-2020) — JOAQUIN BARCELO (Universidad Andrés Bello, Chile.
1927-2014) — EDUARDO BELLO REGUERA (Universidad de Murcia. 1940-2010) — IsaiaH BERLIN (Alls Souls College,
Oxford. 1909-1997) — Gustavo CosTA (Universidad de California, Berkeley. 1930-2012) — EUGENIO GARIN
(Universidad de Florencia. 1909-2004) — ERNESTO GRASSI (Universidad de Munich. 1902-1991) — JacoBo MuNoz
VEIGA (Universidad Complutense de Madrid. 1942-2018) — STEPHAN OTTO (Universidad de Munich. 1931-2010)
— FrRANCO RATTO (Universidad de Roma «La Sapienza». 1946-2003) — GIORGIO TAGLIACOZZO (Institute for Vico
Studies, Nueva York. 1909-1996) — G.H. voN WRIGHT (Academia Fennica, Helsinki. 1916-2003).

EDICION
Centro de Investigaciones sobre Vico (CIV). J.M. Sevilla, M.A. Pastor, J. Villalobos

DIRECCION, REDACCION Y ADMINISTRACION
Cuadernos sobre Vico. Prof. Dr. José M. Sevilla
Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosofia, Etica y Filosofia Politica (Facultad de Filosofia)
¢/ Camilo José Cela s/n. 41018-SEVILLA (Espaiia)
Telfs. (34) 95 455 77 73 - 95 455 77 96 - 95 455 61 11 — FAX (34) 95 455 97 25
e-mails: sevilla@us.es — mpastor@us.es
http://www institucional.us.es/civico — http://www institucional .us.es/cuadernosvico

PUBLICACION
Editorial Universidad de Sevilla
C/ Porvenir n° 27. 41013-SEVILLA (Espaia)
Telf. (34) 95 448 7447 - (34) 95 455 11 29 — FAX (34) 95 448 74 43 — secpub2@us.es
https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico






Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498
D.O.I.: http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34

SUMARIO
In Memoriam. Andrea Battistini (1947-2020) — Paolo Cristofolini (1937-2020).... 13

MONOGRAFICO DE ESTUDIOS CLASICOS (I)

Presentacion del Monografico de Estudios Clasicos (I) ......ccovviiiiiiiinniiiiiieiininnnnn. 15
ERICH AUERBACH (1892-1957), Vico y el historicismo estético (1949). Trad. y Pres. de
M. Barrios GASATES ......c.cucuiirirueieieiiiirieeetcictssseteet st 23
Manuel Barrios Casares, Presentacion .............uieeeeeeceuueeeeeeeeeseeciieeeeseeeeseeennnnes 25
Erich Auerbach, Vico y el historicismo estético (1948749 c..eeevvviriivivniiniieiniecnnee. 35
JAIME L. BALMES (1810-1848), Chuterio de Vico (1846). Ed. y Nota de J. M. Sevilla......... 49
José M. Sevilla, Nota preliminar . ..........cc.oeeeecueeeeeeireeeiiieeeiiieeeeieeeeeeee e 51
Jaime L. Balmes, Criterio de Vico (1846) .....evvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicciiiiiieeeeenn 57
JonN BAGNEL BURY (1861-1927), [Algunas paginas sobre Vico en La Idea de
Progreso (1920)]. Trad. y Nota de J.M. Sevilla ......ccccooceiviininninniiiiiiicicies 77
JOSE ML SeVILA, NOLG .o 79
John B. Bury, [Algunas pdginas sobre Vico en La Idea de Progreso (1920)] ........... 83
BENEDETTO CROCE (1866-1952), «Tres estudios sobre Vico. Extraidos y traducidos de
La filosofia di G.B. Vico (1911)». Trad. y Nota de J.M. Sevilla ........c..cccceeeeinee 89
J03E ML SeVILa, NOLG . 91
Benedetto Croce, «1res estudios sobre Vico. Extraidos y traducidos de La filosofia di
G.B. VICO (T911)0 e 107
El pasaje a la lustoriografia. Cardcter general de la hustoriografia viquiana (Cap. XIII) ......... 107
Vico contracorriente de la cultura de su tiempo (Cap. XIX) covcvvveirniieiiniiiieniieen. 117
Vico y el desarrollo posterior del pensamiento filosdfico e histérico (Cap. XX) ............. 125
FrRANCESCO DE SANCTIS (1817-1883), «l.a nueva Ciencia. Pdginas selectas traducidas
de la Historia de la Literatura Italiana (1870)». Trad. y Nota de J.M. Sevilla ........... 133
José M. Sevilla, Una Nota en torno a «La nueva Ciencia. Pdginas selectas traducidas
de la Historia de la Literatura Italiana (1870)», de F. De Sanctis ........................ 135
Francesco De Sanctis, «l.a nueva Ciencia. Pdginas selectas traducidas de la Historia
de la Literatura [taliana (7870)p ........uuuuuuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeee, 141
ROBERT FLINT (1883-1910), La transicién a la Ciencia nueva. (Capitulo VIII de Vico,
1884, de R. Flint). Trad. de Daniel Pino Sanchez. Nota de J.M. Sevilla .............. 163
José M. Sevilla, Nota a «La transicion a la Giencia nuevar, de R. Flint (1684) ........ 165
Robert Flint, La transicion a la Ciencia nueva (1884) ......eeevevvevveeviviiiieeeeeeeeenece. 169

GIOVANNI GENTILE (1875-1944), Dos estudios viquianos. «Il pensamiento italiano en la

época de Vicor (1915) y «Descartes y Vicon (1938). Trad. y Pres. de A. Zunica Garcia ... 185
Alfonso Zanica Garcia, Vico, un fildsofo moderno optimo iure. Presentacion de dos
estudios viquianos de Govanni GERHUle ...............eueeeeeeeeeeeeieeiiiiiiieiiiiiiiiiiiienenanannn, 187
Giovanni Gentile, El pensamiento ttaliano en la época de Vico (1915) ..oeveevennnennnnn 193
Giovanni Gentile, Descartes y Vico (1938) .ocooovviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieee 207



CORRESPONDENCIA: Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1914). Trad. y

Presentaciéon de Afonso Zanica Garcia ... 215

BALDASSARE LABANCA (1829-1913), «Del Autor al Autor y «Ocasidn de este escrito» (Prefacio

9 Cap. I de G.B. Vico e1suoi critici cattolici, 7898). Trad. y Nota de J.M. Sevilla ........ 231
José M. Sevilla, Nota a la traduccion de B. Labanca .................cccceeeeeevnecnnncccenn. 233
Baldassare Labanca, «Del Autor al Autor» y «Ocasion de este escriton (1898) ............ 237

MARCELINO MENENDEZ PELAYO (1856-1912), Carta de M. Menéndez Pelayo a B.

Croce, de 12 de agosto de 1903, sobre Vico en Espafia. Breve indicacion de J.M. Sevilla ... 247

JuLEs MICHELET (1798-1874), «lntroduccion sobre su vida y sus obras» y «Discurso

sobre el sistema y la vida de Vico» (1835). Trad. de Enmanuel Chamorro Sanchez

y de Miguel A. Pastor Pérez. Nota por J.M. Sevilla .......cc.cccocevininiininincnene 251
José M. Sevilla, Nota de presentacion a la traduccion espaiiola de la «Introduccion» y del
«Discurson de [J. Michelet ....................cccccccciiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii 253
Jules Michelet, Introduccion sobre su vida y sus obras (1835) [trad. de Qeuvres choisies
de Vico, por MLA. PaStor] .......eueiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieceeeeceeeeeeeeee e 257
Jules Michelet, Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835) [trad. de Oeuvres
chotsies de Vico, por E. Chamorro & M.A. Pastor] ......covveeviienieenieenieennnenns 261

BERTRANDO SPAVENTA (1817-1883), La filosofia italiana en sus relaciones con la filoso-
JSta europea (1862). Lecciones I, VIy VII. Trad. y Pres. de Alfonso Zunica Garcia .... 287

Alfonso Zanica Garcia, Presentacion de las lecciones viquianas en La filosofia italia

na en sus relaciones con la filosofia europea, de B. Spaventa ............................ 289
Bertrando Spaventa, La filosofia wtaliana en sus relaciones con la filosofia europea (1862).
Lecctones I VIp VIT c.cooeeeeeeeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 297
G. Gentile, «Prélogo a la primera edicion: (1908) .......ooveeveriiiiiiiiieeeieeeeenn, 297
LCCION IT oo et 309
Leccion VI .....ccoooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 320
Leccion VII ...oooooeviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 338
MIGUEL DE UNAMUNO (1864-1936), Prélogo a la version castellana de la Estética de
Benedetto Croce (1912). Ed. y Nota a cargo de J.M. Sevilla .......coceeeveviininieccnene. 347
José M. Sevilla, Nota sobre el «Prélogo» (1912) de M. de Unamuno ............... 349
Miguel de Unamuno, Prélogo a la version castellana de la Estética de Benedetto
G108 (1912) e 363
COLABORADORES ...ttt ittt 383
DIRECTRIZ DE LA REVISTA Y NORMATIVA DE PROPUESTAS DE COLABORACION ...vuvuiviiinenenennenennnnns 385
SUMARIOS DE NUMEROS ANTERIORES .1uuueivtiuneiiiiieeriiiieeeeeiiieeertiieeserineeseriaeesssieesenes 389

ANUNCIO 2007 SOBRE EDICION IMPRESA NO VENAL Y ON LINE EN ABIERTO ..uvvvirininineenensenenennns 308



«nosotros, en cambio, que no pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar»
(De Antiquissima, Proemio)

De una litografia de Luigi Rados (1821)

La revista Cuadernos sobre Vico no impone ninguna tendencia hermenéutica ni sostiene sistema filo-
sofico alguno; tampoco estd animada por ideologia politica o credo religioso de algtn tipo. Explicita
y llanamente profesa un ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinién, pluralidad de ideas,
rigurosa investigacion y calidad de expresion.

Las tesis mantenidas en los escritos reflejan sélo el pensamiento de cada autor, no comprometiéndose
a los demds autores ni al propio nombre de la publicacién Cuadernos sobre Vico.



Revista referida o indizada en:

oo @cizies ML ©Dialnet D 1 clf] & h

) - ’ T ag /) ) s

V] © WUClLouvain

philpapers  [FNEaI UZA @llE]® REB

0 ULRICHS\/EE =i L

INDICACIONES SOBRE REVISTAS TUTELADAS
POR LA EDITORIAL UNIVERSIDAD DE SEVILLA EUS
(indicaciones publicadas en la pagina de la Revista por la EUS en su web: https://edito-
rial.us.es/es/revistas/cuadernos-sobre-vico)

OO0 ..

BY NC SA
Salvo indicacién contraria, todos los contenidos de la edicion electrénica se distribuyen bajo una
licencia de uso y distribucién “Creative Commons Atribucion-NoComercial-Compartirlgual 4.0
Internacional”. Puede consultar desde ahi la version informativa y el texto legal de la licencia. Esta
circunstancia ha de hacerse constar expresamente de esta forma cuando sea necesario.

] --@- ®m  Politica de Preservacion Digital

wEnwEE®omn g

Las revistas tuteladas por la Editorial Universidad de Sevilla, alojadas en los dominios https://edi-
torial.us.es/es/revistas y https://revistascientificas.us.es, tienen asegurado un archivo seguro y per-
manente gracias a la realizacién automadtica, por parte del servicio informatico de la universidad, de
una copia de seguridad de sus contenidos cada 24 horas. Ello permite a todas las revistas electrdni-
cas de la Universidad de Sevilla preservar sus contenidos frente a cualquier posible eventualidad,
puesto que en caso de pérdida o corrupcion puntual, es factible acudir a las copias de seguridad dia-
rias.

@ Antiplagio

La revista siempre velard porque los trabajos publicados sean inéditos y originales, utilizando para
su comprobacién la herramienta profesional de servicios antiplagios de Turnitin. La Revista se
reserva la decision de rechazar los articulos con un porcentaje de similitud inadecuado. Asi mismo
el autor/es garantizan la autorfa y originalidad del articulo, y asumen la plena y exclusiva responsa-
bilidad por los dafios y perjuicios que pudieran producirse como consecuencia de reclamaciones de
terceros respecto del contenido, autoria o titularidad del contenido del mismo.




CENTRO DE INVESTIGACIONES SOBRE VICO
CIv
SEVILLA (ESPANA)

Cuadernos sobre Vico es una revista académica especializada, impresa y en edi-
cion digital en abierto, que se publica con periodicidad anual, revisada por ‘pares
ciegos’ y ampliamente referenciada.

Todos los volimenes de la revista Cuadernos sobre Vico, desde el nimero 1
(1991) hasta el dltimo, se encuentran disponibles en versién digitalizada (pdf) con
acceso libre s6lo para su lectura y en el Portal de Revistas de la Editorial
Universidad de Sevilla:

https://editorial.us.es/es/cuadernos-sobre-vico

y en la pdgina web del Centro de Investigaciones sobre Vico:
http://www .institucional.us.es/cuadernosvico

La consulta de los contenidos de los niimeros, reproducidos de su version origi-
nal impresa, sélo estd permitida para usos académicos e investigadores, no auto-
rizdndose su reproduccién por ningin medio sin permiso expreso de la revista,
manteniéndose el © de la revista impresa en papel, de los autores y de los traduc-
tores. Contenidos bajo licencia de distribucién CCANC

Sobre la edicion impresa de la revista, véase la «Nota Editorial» en la pagina 11 de Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) y la
reproduccion de la misma en la pagina 398 del presente volumen.



Anzi sovra il sublime
Campidoglio del mondo,
di cur son spettator: uomini e der,
per mano de le muse
le insegne de le lor stupende imprese

in eternt trofet veggiam sospese.

(G. Vico, Onigine, progresso
¢ caduta della poesia, vv. 75-80)




In memoriam

'

i \
Pisay's wmbrei)l

Andrea Battistini Paolo Cristofolini
(Bolonia 1947 - Bolonia 2020) (Arezzo 1937 - Pisa 2020)
Universita degli Studi di Bologna Scuola Normale Superiore di Pisa

Cuadernos sobre Vico manifiesta su dolor y hace publico su pesar por el fallecimiento en
2020 de los dos reconocidos y afamados investigadores, historiadores de las ideas filosdficas
y reputados viquistas. Los profesores Cristofolini (f 20 de mayo) y Battistini (* 30 de agosto)
han estado vinculados a Cuadernos sobre Vico, revista a la que apoyaron, comportandose,
siendo sabios, como humildes colaboradores; aunque a través de sus textos han dado rigor y
prestancia a las pdginas sobre Vico en espanol, en particular, y a la Republica de las Letras,

en general.

Fotograffa del prof. A. Battistini realizada por Francisco Macera Garfia por Fotografia del prof. P. Cristofolini tomada el 10 de septiembre de 2017.
encargo del Centro de Investigaciones sobre Vico. Congreso Internacional Original a color propiedad de la familia. Cuadernos sobre Vico agradece a la
en Sevilla, ocubre 1999. Original a color. Archivo. © Cuadernos sobre Viuda del prof. Cristofolini la amable cesién para su publicacién en esta

Vico. revista, y a la Dra. Manuela Sanna la gestion realizada para su autorizacion.






Monogrdfico de Textos Cldsicos (I). Una Presentacion — Monograph of Classic Texts (I). A Presentation — Monografico di testi classici (I).
Una Presentazione — D.O 1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.01

MONOGRAFICO DE TEXTOS CLASICOS (I)
UNA PRESENTACION

José M. Sevilla

Director de Cuadernos sobre Vico

RESUMEN: Presentacion del nimero monografico de Cuadernos sobre Vico (34, 2020) dedicado a autores clasicos
en los estudios viquianos; y presentacion, a la vez, de la nueva serie de Textos Clasicos sobre Vico, originalmente
en espafiol o, para la ocasion, traducidos.

PALABRAS CLAVE: Textos clasicos sobre Vico, E. Auerbach, J.L. Balmes, J.B. Bury, B. Croce, G. Gentile, F. De Sanctis,
R. Flint, G. Gentile, B. Labanca, M. Menéndez Pelayo, J. Michelet, B. Spaventa, M. Unamuno.

ABSTRACT: Presentation of the monographic issue of Cuadernos sobre Vico (34, 2020) dedicated to classical
authors in Vichian studies; and presentation, at the same time, of the new series of Classic Texts on Vico, either
originally in Spanish or translated for the occasion.

KEYwoRDs: Classic texts on Vico, E. Auerbach, J.L. Balmes, J.B. Bury, B. Croce, G. Gentile, F. De Sanctis, R. Flint, G.
Gentile, B. Labanca, M. Menéndez Pelayo, J. Michelet, B. Spaventa, M. Unamuno.

a Biblioteca Viquiana viene preparada y elaborada por el Centro de
Investigaciones sobre Vico, institucion sin &nimo de lucro, para su edicion en
la revista de la Universidad de Sevilla Cuadernos sobre Vico, publicacion en
edicion no venal y de dominio publico, para servicio académico e investiga-
dor, y como contribucidn, en lo que quepa, al aumento de la cultura.

En este, sentido, una de las secciones mas interesantes de Cuadernos
sobre Vico ha sido siempre, qué duda cabe, la historica-filologica dedicada a

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 ¢-ISSN: 2697-0732 D.O I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.01 [15]
© José M. Sevilla Fernandez (Director de Cuadernos sobre Vico)



José M. Sevilla

Biblioteca Viquiana, tanto por la aportacion historiografica y por la faceta neta-
mente mostrativa de, muchas veces, descubrimiento al publico de textos
viquianos quizds desconocidos en conocidos autores; como, también y no
menos, por la entrega de importantes traducciones en espafol. Asi, en la sec-
cion de Biblioteca Viquiana, normalmente la cuarta en el orden en que se han
venido estructurando los nimeros miscelaneos de la revista desde el primero
en 1991 —cumplira treinta afios con el proximo volumen—, han venido sien-
do ofrecidos: A) Textos de Vico traducidos del latin o del italiano; B) edicio-
nes cuidadas de textos de autores hispanos acerca de Vico; y C) traducciones
de textos viquianos de autores clasicos de los siglos XIX y XX.

Tras una treintena de anos de estudios viquianos en espanol la
Direccioén de Cuadernos sobre Vico ha decidido reorganizar la serie de sus
estudios y de la nueva etapa que abre a partir de 2021, y en la plataforma
OJS: publicacion alternativamente cada afio de un monografico de Textos
Viquianos de Autores Clasicos y de un volumen misceldneo de estudios
viquianos; con independencia de la edicion de cualquier volumen extra que
por motivos de celebracion o de homenaje demandase un Numero Especial.

Conviene, por ello, que aprovechemos estas paginas para recordar el mate-
rial hasta ahora ofrecido en los nimeros publicados (desde 1991 hasta hoy), que
mostraremos acorde al orden secuencial de contenidos A, B y C antes referido.

A) Textos de Vico.

Vico, en traducciones del latin por Francisco J. Navarro Gomez (con
excepcion de la primera): Oracion I (1699) (n. 2, pp. 253-259, M. Rguez.
Donis); Oracion Il pronunciada el 18 de octubre de 1700 (n. 3, pp. 211-218);
Oracion Il pronunciada el 18 de octubre de 1701 (n. 4, pp. 191-198);
Oracion 1V pronunciada el 18 de octubre de 1704 (n. 4, pp. 201-208);
Oracion V pronunciada el 18 de octubre de 1705 (n. 5/6, pp. 429-435); Oracion
VI pronunciada el 18 de octubre de 1707 (n. 5/6, pp. 439-446); Sobre la mente
heroica (1732) (n. 7/8, pp. 461-470); Del método de estudios de nuestro tiem-
po (1708) (n. 9/10, pp. 401-436); La antiquisima sabiduria de los italianos
(1710) (n. 11/12, pp. 443-483); Reivindicaciones de Vico (1729) (n. 13/14, pp.
437-459); Retorica (Instituciones de Oratoria). Seleccion de los 10 primeros
capitulos de las Institutiones Oratoriae de G. Vico (n. 15/16, pp. 415-430).

Vico, en trad. del italiano: Sentimientos de un desesperado (1692) (n.
4, pp. 209-213, por Dolores Ocaia y Attilio Manzi); Reprension de la meta-

16 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Monogrdfico de Textos Cldsicos (I). Una Presentacion

fisica de Renato Descartes, de Benito Espinosa y de Juan Locke (n. 5/6, pp.
449-450, por José A. Marin); Prdctica de la Ciencia Nueva (n. 5/6, pp. 451-
455, por José M. Sevilla); Las Academias y las relaciones entre Filosofia y
Elocuencia (1737) (n. 7/8, pp. 473-477, trad. y n. por J.M. Sevilla); Sinopsis del
Derecho Universal (1720) (n. 9/10, pp. 439-459, trad. y n. por J.M. Sevilla);

B) Ediciones de textos de autores hispanos del siglo XIX, a cargo de
Jose M. Sevilla y de Miguel A. Pastor.

Manuel Duran y Bas, La teoria del derecho en la ciencia nueva de Vico
(1861) (n. 5/6, pp. 459-470); Ceferino Gonzélez y Didz de Tufion, La filosofia
de la historia, cap. Il (1873) (n. 5/6, pp. 471-475); Ceferino Gonzalez y Diaz
de Tufién, « Vicoy [Historia de la Filosofia, IIl, & 84] (1886) (n. 5/6, pp. 479-
481); Fermin Gonzalo Mordn, Curso de Historia de la Civilizacion de Espania
(1841) (n. 7/8, pp. 481-485); Juan Donoso Cortés, Filosofia de la historia. Juan
Bautista Vico. (Once articulos publicados en el Correo Nacional de Madrid en
sept.-oct. de 1838), ed. y Nota por J.M. Sevilla (n. 17/18, pp. 489-526); Antonio
Pérez de la Mata, Tratado de Metafisica (1877) (n. 19/20, pp. 329-347); Zeferino
Gonzalez, Philosophia Elementaria (sexta ed., 1889) (n. 19/20, pp. 349-351);
Eduardo Benot, Errores en materia de educacion y de instruccion publica
(1863, 2%ed., libro I, cap. II, § XIII) (n. 21-22, pp. 349-354); Nicolas Cerro,
La filosofia y su historia (4 de agosto de 1856) (n. 25/26, pp. 269-272); José
Moreno Nieto, Discurso (15 de julio de 1860) (n. 25/26, pp. 273-280); [s.a.],
Consideraciones sobre la historia y filosofia de la historia (1846) (n. 27, pp.
219-238); Antonio Maria Fabi¢, Examen del materialismo moderno (1875) (n.
27, pp. 239-244); Antonio Benavides, Reflexiones sobre las diferentes escue-
las historicas, desde la antigiiedad hasta nuestros dias (1846) (n. 28/29, pp.
271-289).

Y otros: Esteban de Arteaga, Las revoluciones del teatro musical ita-
liano. Discurso preliminar a la primera edicion (n. 11/12, pp. 485-495, trad.
del it. y n. por Fernando Molina Castillo).

C) Georges Sorel, Lo que se aprende de Vico (1889) (n. 33, pp. 293-
302, trad. y pres. por M. Barrios Casares).

La serie de publicaciones en la Biblioteca, denominada ahora A), ha
tenido su expansion en la Editorial Anthropos de Barcelona, en la serie
dedicada a la traduccion de las Obras de G. Vico, dentro de la Coleccidon
«Humanismo» (fundada e iniciada en 1993 por Emilio Hidalgo-Serna y

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 17



José M. Sevilla

dirigida por el mismo y por José M. Sevilla; y con la colaboracion de la
Stiftung Studia Humanitatis). Empez6 con el primer grueso tomo de Obras
latinas I en 2006 (volumen 6 de la Col. «Humanismoy) hasta el denso tomo
de Escritos Historicos Obras V en 2019 (volumen 22 de la Col.), y entreme-
dias los tomos con obras filoséficas y humanistas, con la retérica, con el
ingente volumen del Derecho Universal, e incluso con los escritos de ‘oca-
sion’. Toda la obra latina, traducida y anotada por el Dr. Francisco J. Navarro
Gomez. Seguird un proéximo volumen con una traduccion critica de la SN44,
que iniciara la publicacion de obras de Vico originalmente en italiano.

No menos fortuna ha venido teniendo la serie de publicaciones deno-
minada B), puesto que ha ido al unisono en Cuadernos sobre Vico de estudios
e investigaciones sobre temas y autores hispanos; presentes también en ponen-
cias de diversos congresos internacionales y, sobre todo, habitando desde 2007
en el volumen de José M. Sevilla titulado E/ espejo de la época. Capitulos
sobre G. Vico en la cultura hispanica (1737-2005), cuyas casi setencientas
paginas —prologadas por el Dr. Antonio Heredia Soriano y presentadas por el
Dr. Giuseppe Cacciatore— vieron la luz en lengua espanola inaugurando la
Col. Pensamiento Latino de Edizioni La Citta del Sole, en la soleada Napoles.
Con nuevos autores y textos que van apareciendo en las, hasta ahora, cinco
Adendas que el autor viene publicando en revistas internacionales.

Y la serie C), que fue estrenada el afio pasado en el nimero 33 de esta
revista con la traduccion y presentacion de un texto de George Sorel sobre Vico;
texto conocido pero quizés no leido, lo que hizo decidirse a la Revista por publi-
carlo. Ademas, ese motivo ha sido el que ha convertido en ocasion este nuevo
sendero de ir intercalando anualmente un monografico de Textos Clésicos sobre
Vico, tanto modernos como contemporaneos hasta el siglo XX. Asi, creemos que
propiciaremos la lectura de grandes e historicas interpretaciones sobre Vico (y
ayudaremos a la historizacion de Vico en la cultura hispénica), a la vez que ten-
deremos a propiciar la integracion en una misma sede bibliografica de una cons-
telacion de textos y autores que, en otros casos, quizas permanecerian —en rela-
cion a los estudios viquianos— dispersos como estrellas errantes.

Direccion de Cuadernos sobre Vico
Sevilla, noviembre de 2020,

% § ano de pandemia Covid-19

18 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



o PERIODICO UNIVERSAL.

(duan Dautista Vico.)

HIOIM [ESRIOTY N IRARRGH [ESN (I TANRN 1U JEQVIA W

—T S —

ARTICULO 11 (1)

Ilustracién en EI Siglo Pintoresco, autoria de Vicente Castelld, grabador y director del
periddico universal ilustrado. El retrato de Vico aparece al comienzo del segundo arti-
culo de los dos de Alfredo Adolfo Camis sobre «Homero y la Ciencia Nueva», ocupan-
do los dos tercios superiores de la pagina 97 en el nim. 1, agosto de 1845. Obra en domi-
nio publico. [Ejemplar del periddico digitalizado en Biblioteca Nacional de Espaia]






NUMERO ESPECIAL DE CUADERNOS SOBRE VICO

BIBLIOTECA VIQUIANA

MONOGRAFICO DE ESTUDIOS CLASICOS (I)

2020






Vico y el historicismo estético — « Vico and the Aesthetic Historicism» — « Vico e lo storicismo estético» —
D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.02

VICO Y EL HISTORICISMO ESTETICO
(1949)

ERICH AUERBACH
(1892-1957)

Traduccion al espanol y presentacion de

Manuel Barrios Casares
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Este quizas sea el mas interesante de todos los estudios de Erich Auerbach sobre Vico, inédito hasta
ahora en espaflol, que se ofrece en la traduccion realizada por Manuel Barrios Casares, autor también de la
Presentacion. Texto del periodo americano de Auerbach, leido en la American Society for Aesthetics, en
Cambridge (MA) el 01/09/1948, y publicado en el n°® 8 del afio siguiente en Journal of Aesthetic and Art Criticism.
En este texto, Auerbach presenta a Vico como el promotor de un sentido integrador de “filologia” solidario de una
filosofia de la cultura, y pilar del historicismo estético del s. xvii (afin a Herder).

PALABRAS CLAVE: G. Vico, E. Auerbach, M. Barrios-Casares, historicismo, estética, filologia, critica literaria.

ABSTRACT: This may be the most interesting study on Vico that Auerbach ever wrote. Previously unpublished in
Spanish, it is here translated and introduced by Manuel Barrios Casares. This work belongs to the American period
of Erich Auerbach. It was read before the American Society for Aesthetics in Cambridge (MA) on January 1st 1948
and then published the following year in the Journal of Aesthetic and Art Criticism (no. 8). It presents Vico as the
promoter of a integrating sense of “philology”, parallel to a philosophy of culture, and a pillar of the aesthetic his-
toricism of the s. xviith Century (akin to Herder).

KEYWORDS: G. Vico, E. Auerbach, M. Barrios-Casares, historicism, aesthetics, philology, literary criticism.

Publicado originalmente en inglés: «Vico and Aesthetic Historicism», en Journal of Aesthetics and Art Criticism, VIII, 1949, pp.
110-118. El texto de Auerbach traducido en castellano se publica aqui con la licencia de Oxford University Press y la autorizacion
previo pago de Copyright Clearance Center (03/05/2021) para la traduccion espafiola y edicion en Cuadernos sobre Vico, impresa
y online, habiéndose realizado el abono de la tasa por los derechos para dicha publicacion (orden n® 5178180149288 — orden ori-
ginal n° 501686129-).

Mas que por pares ciegos, el ensayo de Auerbach ha pasado la revision critica e historica durante los estudios filosoficos y litera-
rios de las ultimas siete décadas, donde Auerbach es uno de los mds destacados y principales criticos.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espafa, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.02

© de la traduccién en espaiiol y de la Presentacion: Manuel Barrios Casares, 2020 [23]
© Oxford University Press, 1949






Presentacion de Eric Auerbach, «Vico y el historicismo estético» — A Presentation of Eric Auerbach, « Vico and the Aesthetic Historicism» —
Presentazione di Eric Auerbach, «Vico e lo storicismo estético»  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.02

PRESENTACION DE ERICH AUERBACH,
«VICO Y EL HISTORICISMO ESTETICO»

Manuel Barrios Casares
(Universidad de Sevilla)

| gran romanista y critico literario judeo-aleméan Erich Auerbach
(1892-1957), fildlogo de la estirpe de los Curtius o Spitzer, recordado fun-
damentalmente por su libro Mimesis. La representacion de la realidad en la
literatura occidental (1946), no solo fue un reputado especialista en las letras
de la baja latinidad y la Edad Media, en la literatura francesa y en la obra de
Dante, sino también un profundo estudioso de Vico. De hecho, en el texto que
lo consagré como un clasico de la investigacion en humanidades, aunque Vico
solo aparezca mencionado en un par de ocasiones y de manera algo tangencial,!

1. Al menos una de ellas merece citarse: «;Quién pretenderia clasificar dentro del siglo Xvi a
Giambattista Vico, nacido siete anos después que Saint-Simon, y que escribié su obra maestra un poco
antes que este? Asi como Vico era anticartesiano, Saint-Simon estaba contra el gran Rey, y, como
aquel, admiraba a su enemigo y estaba influido por ¢l hasta en lo mas hondo. Pero existen todavia otras
semejanzas, menos externas, entre estos dos contemporaneos, tan diferentes uno del otro. Por sus incli-
naciones y su espiritualidad, ambos recurren a un pasado muy anticuado ya en su época; ambos escri-
ben obras que, contrastando con el estilo de formas elegantes y limitadas de los contemporaneos, pare-
cen a primera vista como un desierto sin forma; el vigor del impulso interno confiere a la expresion ver-
bal de ambos un algo desacostumbrado, violento a veces, expresivo en demasia, contrapuesto al gusto
ligero y amable de la época; y, sobre todo, ambos ven al hombre profundamente incrustado en los
supuestos historicos de su naturaleza, el uno instintivamente, en la descripcién de los individuos que
con €l coexisten, el otro especulativamente, en una visiéon del transcurso de la historia universal; ambos,
empero, en total contradiccion con el pensar racionalista y antihistorico de la época» (Mimests, traduc-
ci6n de Ignacio Villanueva y Eugenio Imaz, México, FCE, 1950, reed. 1993, pp. 405-6).

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.02 25
© de la traduccién en espaiiol y de la Presentacion: Manuel Barrios Casares, 2020



Manuel Barrios Casares

la huella viquiana se deja sentir con fuerza ahi donde Auerbach trenza el que-
hacer de los poetas con las vicisitudes de la vida cotidiana, comprendiendo las
transformaciones experimentadas en el lenguaje y en los modos literarios de
representar lo real a partir de su conexion con el conjunto de los procesos his-
toricos. Pero Mimesis —adornada por un aura de leyenda debido a la situacion
en la que se gestd, con su autor exiliado de la Alemania nazi en Turquia, impo-
sibilitado por la guerra y las carencias de las bibliotecas de Estambul para con-
sultar muchas referencias bibliograficas que le eran necesarias— es también
una obra “viquiana” en el sentido en el que Edward Said revindicaba, en el
famoso epilogo escrito con motivo del cincuentenario de la traduccion inglesa
del libro, la condicion periférica que acompafia a una mirada original como la
suya, capaz de teorizar los limites de la propia cultura y asomarse a su otredad,
desplazando la significacion de los espacios canonicos en los que esta se ha
venido reconociendo y legitimando.? La funcién que posee en la Scienza nuova
el relato de los origenes de la cultura, desbordando los margenes de la version
eurocentrista de su inicio milagroso en la Grecia antigua con una vision mas
plural de los comienzos, tiene en Mimesis su correspondencia en la caracteri-
zacion de la literatura moderna como un dispositivo narrativo que ensefia a ver
el mundo de formas bien diversas, y donde los estratos mas humildes de la
escala social alcanzan al fin —a través del despliegue del realismo literario y
otros tratamientos discursivos anejos a la tradicion del sermo humilis— su
derecho a la representacion.

Existe ademas en Auerbach un hilo de continuidad entre su reivindi-
cacion de Dante como poeta mundano y la de Vico como pensador que con-
cibe la historia como un producto de la accion humana. Se trata en ambos

2. Cfr. «Introduction to Erich Auerbach’s Mimesis», en: EDWARD W. SAID, Humanism and democratic cri-
ticism, Nueva York, Columbia University Press, 2004, pp. 85-118. Conviene consignar que no fue esa
traduccion inglesa, sino la espafiola citada en la nota 1, la primera traduccién de Mimesis a otro idio-
ma. En ella anadié Auerbach por primera vez el capitulo «La dulcinea encantada». La edicién defini-
tiva se publicé en 1959. Existe toda una linea de debate acerca de la mitificacién de los condicionan-
tes reales en la génesis de la obra, asi como sobre la lectura tan personal que Said hace de ellos, toman-
do el exilio de Auerbach en un pais “no-occidental” como condicion de posibilidad de un texto que
revisa lugares canénicos de la tradicion literaria de Occidente. El exilio funciona asi como metafora de
la resistencia del intelectual critico a quedar absorbido por la cultura dominante. Vid. al respecto CARL
LANDAUER, «Mimesis and Erich Auerbach’s Self-Mythologizing», German Studies Review, X1, n® 1, 1988,
pp- 83-96; HYERYUNG HWANG, «Said and the Mythmaking of Auerbach’s Mumesis», Comparative
Literature and Culture, vol. 18, n° 1, Marzo 2016, art. 1; asi como CARL LANDAUER, AAMIR R. MUFTI,
«Auerbach in Istanbul: Edward Said, Secular Criticism and the Question of Minority Culture», Critical
Inguiry, vol. 25, n° 1, 1998, pp. 95-125.

26 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacion de Erich Auerbach, «Vico y el historicismo estético»

casos de contribuciones que anticipan las dinamicas secularizadoras de la
modernidad: sin dejar de estar prendidas atin a una cosmovision cristiana, las
obras de estos dos insignes autores italianos resuelven a menudo las tensio-
nes entre el ambito profano y el de la trascendencia en términos de una
defensa del valor incondicional de cada individuo o de la singularidad de
cada época. En esa medida, constituyen pasos decisivos hacia lo que
Auerbach denomino una «idea radicalmente criatural»? del ser humano, esto
es, una concepcion que, en agudo contraste con la del humanismo antiguo,
viene a sostener la esencial igualdad de todos los hombres, reduciendo sus
diferencias de rango, estamento o linaje a meras contingencias histdricas.
Gracias a la reedicion de los Ensayos reunidos sobre filologia roma-
nica de Auerbach llevada a cabo por Matthias Bormuth y Martin Vialon, que
amplia la ediciéon de 1967 de Gustav Konrad y Fritz Schalk incorporando
textos inéditos hasta la fecha, sabemos también que el erudito aleman debid
simultanear su dedicacion a Dante y a Vico ya desde sus afios de estudios
universitarios de filologia roménica, iniciados en la Universidad de Berlin y
concluidos en la de Greifswald. Parece ser que su interés mas definido por
Vico surgi6 de la asistencia a un seminario de Ernst Troeltsch en 1921. De
ese mismo aflo, el de su doctorado, data un breve escrito conmemorativo del
aniversario de Dante, aparecido en Neue Rundschau,* asi como su primer tra-
bajo académico sobre el filosofo napolitano, «Vicos Auseinadersetzung mit
Descartesy, incluido ahora en la mentada reedicion.5 Al afo siguiente publi-
ca una breve semblanza de Vico en Der neue Merkur y en 1924 aparece su
traduccion al aleman de la Ciencia Nueva, con una introduccion que repre-
senta su estudio mas extenso sobre la obra viquiana y en donde reelabora
aquel primer texto suyo.® En 1927 traduce asimismo la monografia de
Benedetto Croce, Die Philosophie Giambattista Vicos, con quien se cartea
desde 1922 y a quien reconoce el mérito de haber revalorizado a Vico, pero
al que discute su forzado intento de leerlo en una clave excesivamente inma-

3. Mimesis, op. at., p. 235.

4. «Zur Dante-Feier», Neue Rundschau, 23, 1921, pp. 1005-1006.

5. «Vicos Auseinadersetzung mit Descartes» (1921); en E. AUERBACH, Gesammelte Aufsitze zur romanis-
chen Philologie (= GA), a cargo de Matthias Bormuth y Martin Vialon, Tubinga, Narr Francke Attempto,
2018, pp. 361-376. La primera edicién de estos ensayos fue editada por Gustav Konrad y Fritz Schalk
en Berna/Munich, Francke, 1967.

6. Para los datos completos de estas referencias, véase la relacion bibliografica al final de esta presen-
tacion.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 27



Manuel Barrios Casares

nentista, descuidando sus evidentes vinculos con el realismo platdnico
medieval. Cerrando todo un primer ciclo de aproximaciones a Dante y Vico,
Auerbach obtiene en 1929 su habilitacion en la Universidad de Marburgo
con la presentacion de su escrito Dante, poeta del mundo terrenal,” en el que
venia trabajando desde 1926. El marco comun de todos estos trabajos es una
comprension de la historia que trata de hacer justicia a los fendmenos parti-
culares en su contexto especifico, sin resolver su multiplicidad en un simple
eclecticismo, antes bien, tratando de captar en ellos una estructura de senti-
do susceptible de conferirles una inteligibilidad superior. Esta es probable-
mente una herencia de la tesis viquiana de que las distintas formas en que se
expresan la cultura y la vida historica han de ser concebidas como modifica-
ciones de una misma mente humana, tesis que Auerbach lee en relacion con
los paralelismos establecidos por Dante entre el curso mundano de nuestra
existencia y su sentido trascendente. Bormuth ha podido hablar por ello de
una dimension cristologica latente en esta concepcion de la historia, que no
se reduce al formato lineal-progresivo de la escuela hegeliana. Se trata sin
duda de una dimension que pudo formar parte de los motivos para la simpa-
tia intelectual sentida por Walter Benjamin hacia las investigaciones de aquel
viejo conocido suyo del circulo de Weber, con quien esbozé una linea comun
de trabajo sobre los medios de comunicacién contemporaneos, con quien
mantuvo contacto mas asiduo entre 1923 y 1929, mientras Auerbach traba-
jaba como bibliotecario en la Biblioteca Estatal Prusiana de Berlin, y una
breve correspondencia muy amistosa entre 1935y 1937.8

La reflexion sobre la problematica del historicismo resulta, asi, sus-
tancial para la historia de las ideas y las formas literarias abordada por
Auerbach a lo largo de toda su trayectoria —y bien patente en textos de su
etapa en Yale como «Filologia de la Weltliteratur» (1952)°— consciente de
la necesidad de habilitar una metodologia de investigacion que permita con-
jugar diversidad y universalidad. Auerbach, que se habia licenciado en dere-
cho antes de emprender sus estudios de filologia, pudo reconocer en el ana-

7. E. AUERBACH, Dante als Dichter der irdischen Welt, Berlin, de Gruyter, 1929 [trad. cast. de Jorge Seca:
Dante, poeta del mundo terrenal, Barcelona, Acantilado, 2008].

8. Correspondencia Auerbach-Benjamin 1935-1937, ed. de Ratl Rodriguez Freire, Buenos Aires, Ediciones
Godot, 2015. Cfr. ROBERT KAHN, «Eine ‘List der Vorsehung’: Erich Auerbach und Walter Benjamin»,
en MARTIN TREML y KARL-HEINZ BARCK (EDS.), Erich Auerbach: Geschichte und Aktualitat eines europdischen
Philologen, Berlin, Kulturverlag Kadmos, 2007, pp. 53-166.

9. GA, 291-300.

28 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacion de Erich Auerbach, «Vico y el historicismo estético»

lisis viquiano de las formas poéticas en las que originariamente se expresa-
ron las leyes humanas una suerte de anticipo de lo que siglos mas tarde ven-
dria a configurarse como el proceder propio de la critica literaria.!® Desde
luego, la atencidén que concede a la obra de Vico y sus frecuentes apelacio-
nes a ella en textos que tratan de asuntos diversos estd atravesada por un inte-
rés especifico por los modos en que la Scienza Nuova plantea la compren-
sion de su objeto de estudio. No se trata tanto de suscribir los términos con-
cretos en los que el pensador napolitano describe el proceso historico o en
los que interpreta fendmenos literarios tales como la poesia homérica o la de
Dante —opiniones que Auerbach discute de manera explicital'—, sino de
dotar a la historia de las ideas de una metodologia adecuada, lo bastante
amplia de miras, con caracter interdisciplinar y sensibilidad hermenéutica
suficiente como para poder captar el significado y el valor de las diferencias
entre la mentalidad de una época como la presente y la de las primeras eta-
pas de la humanidad. A este conjunto de saberes y estrategias de analisis de
la totalidad social, que combina el estudio de las costumbres, las normas, los
lenguajes, las creencias religiosas y los procesos politicos y econémicos, es
a lo que Vico se refiere cuando habla en su obra, en un sentido integrador, de
filologia: una filologia solidaria de una filosofia de la cultura, que alberga
asimismo una teoria critica de la sociedad. Esto es algo que Auerbach subra-
ya desde su estudio introductorio a la edicion alemana de la Ciencia nueva,
cuando afirma que por filologia Vico estaba entendiendo «algo similar a lo
que hoy en dia nosotros llamariamos humanidades [ Geisteswissenschaften],
esto es, la historia toda en sentido estricto: sociologia, economia politica, his-
toria de la religion, lenguaje, derecho y arte»;'? y es lo mismo que reiteraria

10. Cfr. «Vico’s Contribution to Literary Criticism» (1958), GA, pp. 251-256.

11. Ya en 1929, tanto en el articulo titulado «Die Entdeckung Dantes in der Romantik» (GA, 172-178)
como en su libro sobre el poeta florentino, Auerbach discute la caracterizaciéon viquiana de Dante
como un nuevo Homero, en la medida en que Vico interpreta aspectos de la poética dantesca tales
como el poder de su fantasia o la combinacion de rasgos grotescos y sublimes aplicandoles el modelo
de la ruda barbarie de los comienzos, sin apreciar la sutileza intelectual de esta original recreacion del
pensamiento de la Alta Escolastica (Dante als Dichter der irdischen Welt, pp. 138-139). Vico habria antici-
pado asi la entusiasta recepcion romantica de Dante, pero sin advertir que su celebrada profusion de
imagenes del Infierno no es «el producto arbitrario de una imaginacion errante que busca acumular lo
horrible, sino el trabajo de una mente seria e inquisitiva» (id., 140), que trata en Gltima instancia de
expresar la conformidad de este mundo pecaminoso con el orden divino.

12. E. AUERBACH, «Vorrede des Ubersetzer», en: G. VICO, Die neue Wissenschaft iiber die gemeinschaftliche
Natur der Vilker, 2° edicién con reproduccién anastatica de la primera edicion de 1924 y postfacio de
Wilhelm Schmidt-Biggeman, Berlin, de Gruyter, 2000, p. 29.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 29



Manuel Barrios Casares

afios mas tarde en el ensayo titulado «Filologia como arte critica. Nueva
introduccion a la Scienza Nuova» (1947).13

Resulta ser justamente la centralidad de este planteamiento dentro de
la dedicacién de Auerbach a Vico lo que hace de un articulo como el que
aqui presentamos un texto suyo tan emblematico. En su origen una conferen-
cia leida el uno de septiembre de 1948 en un encuentro de la American
Society for Aesthetics celebrado en Cambridge, Massachusetts, «Vico y el
historicismo estético» se publicoé en diciembre de 1949 en The Journal of
Aesthetics and Art Criticism.* Representa un trabajo de madurez, en el que
Auerbach recoge los elementos fundamentales de su constante caracteriza-
cion de Vico como un pensador aislado y genial, adelantado a su tiempo, y
expone una espléndida sintesis de sus ideas, siguiendo de cerca los puntos
basicos ya sefialados en un articulo anterior, «Giambattista Vico y la idea de
filologia» (1936).15 Vico es mostrado ahi como alguien que anticipa «la pers-
pectiva historica», superando la nocion estatica y absoluta de una naturaleza
humana que todavia se mantendra durante los siglos XVI y XVII, y cuya
mentalidad prefigura aspectos del historicismo estético originado en la
segunda mitad del siglo XVIII por las corrientes prerromanticas y romanti-
cas que reaccionaron contra el normativismo ilustrado y la rigida preceptiva
del clasicismo francés. Precisando mas, Auerbach vuelve a tratar el tema de
la «sorprendente similitud» entre las ideas de Vico y las de Herder, cuestion
que ya habia abordado en su articulo de 1932, «Vico und Herder»,'¢ anadien-
do algunas consideraciones sobre la posible influencia directa de la Ciencia
nueva en el filésofo aleman a raiz de las aportaciones entonces recientes de
Robert T. Clark, pero sobre todo marcando los limites de esta equiparacion.
En efecto: Herder piensa, como Vico, que el lenguaje originario de los pri-
meros pueblos fue un lenguaje poético, lo que le llevo a reivindicar la fuer-

13. Cfr. MARTIN VIALON, «Erich Auerbach: Philologie als kritische Kunst. Neue Einleitung zur Scienza
Nuova. Edition Kommentar und Nachwort», en PETER KONIG (ED.), Vico in Europa zwischen 1800 und 1950,
Heidelberg, Universitatsverlag Winter, 2013, pp. 223-319.

14. «Vico and Aesthetic Historicism», The Journal of Aesthetics and Art Criticism, vol. 8, n® 2 (diciembre
1949), pp. 110-118; GA, 257-264.

15. «Giambattista Vico und die Idee der Philologie» (1936), en AA. VV., Homenatge a Antoni Rubio 1
Lluch. Miscel-linea d’Estudis literaris, histdrics 1 lingiiustics, Barcelona, Estudis Universitaris Catalans, 1936 (3
volimenes.), vol. I, pp. 293-304. Reeditado en GA, pp. 226-234.

16. «Vico und Herder», Deutsche Vierteljahrsschrifi fiir Literaturwissenschafl und Geistesgeschichte, X, 4, 1932,
pp- 671-686; ahora en GA, 222-232.

30 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacion de Erich Auerbach, «Vico y el historicismo estético»

za creadora del lenguaje y de la imaginacion, por su cercania a la naturale-
za, frente a la seca y abstracta concepcion racionalista. Pero el concepto
basico de poesia de uno y otro autor difieren de manera considerable,
advierte Auerbach. En Vico no se da la glorificacion del Volkgeist propia de
Herder. Lo que el napolitano describe como anticipo de esa nocidén roman-
tica es la idea de que las primeras producciones poéticas no son obra de
artistas individuales, sino expresion colectiva, acorde con la mentalidad
vivamente imaginativa y creadora de los hombres primitivos, la cual se pro-
yecta en todas sus esferas de actuacion, por tanto, no solo en las estricta-
mente literarias, sino también en las formas de organizacion social, en sus
instituciones, normas y costumbres. Vale decirlo asi: su historicismo estéti-
CO no es esteticista, posee un claro componente politico. Vico no esta inte-
resado en acentuar la singularidad genial de una nacion frente a otra, como
Herder, ni comparte los presupuestos rousseaunianos de su vision del esta-
do original de la humanidad como un idilico estado de naturaleza. Por mas
que valore la fuerza creativa de aquella primera etapa, también es conscien-
te de la terribilitd de su irracionalismo y su formalismo magico. En una lec-
tura que evidentemente no obvia las turbulencias de su propio momento his-
torico, Auerbach recuerda que lo que supone el tercer periodo de la historia
narrado por Vico, la «edad de los hombresy, es, entre otras cosas, un perio-
do racional y democratico, en el que los seres humanos llegan a considerar-
se todos iguales y a regirse por leyes liberales. Alejado tanto de los elemen-
tos de conservadurismo romantico que pueden apreciarse en Herder como
de los presupuestos panteistas de su época, es esta vision de la historia tan
distinta y peculiar de Vico lo que para Auerbach explica en Ultima instancia
el hecho de que su pensamiento no jugase un papel relevante en el desplie-
gue del historicismo europeo y el que solo en las primeras décadas del siglo
veinte haya comenzado a cambiar dicha situacion. Sin duda, la de Auerbach
resultod una contribucién importante a ese respecto. Pero fue la forma en que
supo incorporar a su practica de critica literaria esa verstehende Philologie
aprendida de la Ciencia Nueva la mejor muestra de su fructifera asimilacion
del legado viquiano.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 31



Manuel Barrios Casares

Relacion bibliografica Auerbach-Vico

A. Ediciones y traducciones

A.1. GIAMBATTISTA VICO, Die neue Wissenschaft iiber die gemeinschaftliche Natur
der Volker. Traduccion de E. Auerbach a partir de la edicion de 1744, con una pre-
sentacion del traductor. Munich, Allgemeine Verlagsanstalt, 1924. Reimpresion
anastatica: Berlin/Nueva York, de Gruyter, 2000.

A.2. BENEDETTO CROCE, Die Philosophie Giambattista Vicos (Gesammelte philo-
sophische Schriften, serie 2: Kleinere philosoph. Schriften, tomo 1). Traducido con
Theodor Liicke a partir de la segunda edicion. Tubinga, Mohr, 1927.

B. Articulos

B.1. «Vicos Auseinadersetzung mit Descartes» (1921). Este ensayo ha aparecido
publicado por primera vez en la segunda edicion ampliada de los Gesammelte
Aufsdtze zur romanischen Philologie (= GA) de Auerbach, a cargo de Matthias
Bormuth y Martin Vialon, en Tubinga, Narr Francke Attempto, 2018, pp. 361-376.
La primera edicion de estos ensayos fue a cargo de Gustav Konrad y Fritz Schalk
en Berna/Munich, Francke, 1967.

B.2. «Giambattista Vico» (1922), Der neue Merkur. Monatshefte, V1, julio de 1922,
Munich-Berlin, pp. 249-252. Reeditado en GA, 377-380. [Vid. D.1]

B.3. «Vico», Vossische Zeitung, Berlin, 5 de junio de 1929, p. 11. Reedit. en GA,
pp. 381-382. [Vid. D.2]

B.4. «Vico und Herder» (1932), Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte, X, 1932, pp. 671-686. Reeditado en GA, pp. 216-225.

B.5. «Giambattista Vico und die Idee der Philologie» (1936), en Homenatge a Antoni
Rubio i Lluch. Miscel-lanea d’Estudis literaris, historics i lingiiistics, Estudis Universitaris
Catalans, Barcelona, 1936 (3 voltimenes.), vol. I, pp. 293-304. Reed. en GA, pp. 226-234.
B.6. «Sprachliche Beitrdge zur Erkldrung der Scienza Nuova von G. B. Vico»
(1937), Archivum romanicum: nuova rivista di filologia romanza, XX, 1937, pp.
173-184. Reeditado en GA, pp. 243-250.

B.7. «Vico and Aesthetic Historicismy» (1948), Journal of Aesthetics and Art
Criticism, VIII, 1949, pp. 110-118. Reeditado en GA, pp. 257-264.

B.8. «Vico und der Volksgeist» (1955), en GOTTFRIED EISERMANN (ED.), Wirtschaft
und Kultursystem: Alexander Riistow zum 70. Geburtstag, Erlenbach-Zurich-
Stuttgart, Rentsch Verlag, 1955, pp. 40-60; y en CHARLES BRUNEAU; PETER M.
ScHON (EDS.), Studia romanica: Gedenkschrift fiir Eugen Lerch, Stuttgart, Port
Verlag, 1955, pp. 82-95. Reeditado en GA, pp. 235-242.

B.9. «Vico’s Contribution to Literary Criticism» (1958), en ANNA GRANVILLE
HarcHer; K. L. SELIG (EDS.), Studia philological et litteraria in honorem L. Spitzer.
Berna, Francke, 1958, pp. 31-37. Reeditado en GA, pp. 251-256.

32 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacion de Erich Auerbach, «Vico y el historicismo estético»

C. Reseiias destacadas

C.1. Resena del libro de RICHARD PETERS, Der Aufbau der Weltgeschichte bei
Giambattista Vico (Stuttgart, Cotta, 1929), en: Deutsche Literaturzeitung, vol. 50,
1929, pp. 358-360.

C.2. Resena de la edicion de la Scienza nuova a cargo de F. Nicolini, en: Deutsche
Literaturzeitung, vol. 52, 1931, pp. 1213-1216. Reeditado en GA, pp. 321-323.
C.3. Resefia de G. Vico, The New Science, trad. al inglés por T. G. Bergin y Max
H. Fisch, en: Modern Language Notes, LXIV, 1949, pp. 196-197.

D. Articulos en diarios y publicaciones no académicas

D.1. «Giambeattista Vico», Der neue Merkur. Monatshefte, V1, julio de 1922,
Munich-Berlin, pp. 249-252. [Vid. B.2]

D.2. «Vicow, Vossische Zeitung, Berlin, 5 de Junio de 1929, p. 11. [Vid. B.3]

E. Literatura secundaria

E.1. BaHnti, THIMOTY, «Vico, Auerbach and Literary History», Philological
Quarterly, n° 60, 1981, pp. 239-255; y en GIORGIO TAGLIACOZZO (ED.), Vico: Past
and Present, Atlantic Highlands (N.J.), Humanities Press, 1981, vol. 11, pp. 97-114.
E.2. BATTISTINI, ANDREA, «Limpide voci dello spirito europeo: Il Vico di Croce e il
Vico di Auerbachy, en Tra storia e simbolo, Studi dedicati a Ezio Raimondi,
Biblioteca di Lettere Italiane: Studi e Testi 46, Florencia, 1994, pp. 253-279.

E.3. BuscH, WILHELM, «Geschichte und Zeitlichkeit in ‘Mimesis’. Probleme der
Vico-Rezeption Erich Auerbachs», en Wahrnehmen Lesen Deuten: Erich
Auerbachs Lektuie der Moderne, ed. Walter Busch y Gerhart Pickerodt, (Analecta
Romanica, Heft 58), Frankfurt del Meno, 1998, pp. 85-121.

E.4. DELLA TERZA, DANTE, «Auerbach e Vicow, en Critica e storia letteraria. Studi
offerti a M. Fubini, Padua, 1970, vol. 11, pp. 820-841; reed. en ID., Forma e memo-
ria. Saggi e ricerche sulla tradizione letteraria da Dante a Vico, Roma, 1979, pp.
296-321 y en Ip., Da Vienna a Baltimora. La diaspora degli intellettuali europei
negli Stati Uniti d’America, Roma, Editori Riuniti, 1987, cap. III, pp. 53-72.

E.5. DELLA TERzA, DANTE, «Preistoria degli itinerari americani di Erich Auerbach
Vico e Dante da Berlino a Wallingford», Moderna: semestrale di teoria e critica
della letteratura, vol. 11, n® 1-2, 2009, pp. 77-88.

E.6. GILBHARD, ToMmAs, «La version auerbachiana de la Scienza nuova en una
reciente reimpresion», Cuadernos sobre Vico, n® 15-16, 2003, pp. 359-360 [res.].
E.7. LuccHN, G., «Auerbach e lo storicismo tedescoy», Carte Romanze, 4/ 2, 2016,
pp- 259-302.

E.8. POGGELER, OTTO; CAIANIELLO, SILVIA, «Philologiam ad Philosophiae Principia
Revocare: La recezione di Vico in Auerbachy, Bollettino del Centro di Studi

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 33



Manuel Barrios Casares

Vichiani, XXII-XXIII, 1992-1993, pp. 307-324.

E.9. TEsSITORE, FuLviO, «Su Auerbach e Vico», Bollettino del Centro di Studi
Vichiani, 11, 1972, pp. 81-88.

E.10. ViALON, MARTIN, «Philologie als kritische Kunst: Ein unbekanntes Vico-
Typoskript von Erich Auerbach iiber Giambattista Vicos Philosophie (1948) im
Kontext von “Mimesis” (1946) und im Hinblick auf “Philologie der Weltliteratur”
(1952)», en: HELGA SCHRECKENBERGER (ED.), Die Alchemie des Exils. Exil als
schopferischer Impuls, Viena, Prasens, 2005, pp. 227-251.

E.11. WELLEK, RENE, «Auerbach and Vico», Lettere Italiane, vol. 30, n® 4, octubre-
diciembre 1978, pp. 457-469; reed. en GIORGIO TAGLIACOZZO (ED.), Vico: Past and
Present, Atlantic Highlands (N.J.), Humanities Press, 1981, vol. 11, pp. 85-96.

Ao

34 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Vico y el historicismo estético»

VICO Y EL HISTORICISMO ESTETICO
(1949)

Evich Auerbach
(1892-1957)

os criticos modernos de arte o de literatura consideran y admiran, con
la misma disposicion para comprenderlos, a Giotto y a Miguel Angel, a Miguel
Angel y a Rembrandt, a Rembrandt y a Picasso, a Picasso y a una miniatura
persa; o a Racine y a Shakespeare, a Chaucer y a Alexander Pope, a las letras
chinasy a T. S. Eliot.

La preferencia que pueden conceder a uno u otro de los distintos perio-
dos o de los diferentes artistas ya no les viene impuesta por ciertas reglas esté-
ticas o por juicios que dominaran los sentimientos de todos nuestros contem-
poraneos, sino que estas preferencias son meras predilecciones personales,
originadas por el gusto individual o por experiencias particulares. Un critico
que condenase el arte de Shakespeare o de Rembrandt, o incluso los dibujos
de los hombres primitivos de la Edad de Hielo, como de mal gusto, por no
ajustarse a los estandares estéticos establecidos por la teoria cldsica griega o
romana, no seria tomado en serio por nadie.

El texto de Auerbach, aparecido originalmente en 1949 y ahora traducido del inglés en castellano por el prof.
Manuel Barrios Casares, se publica con la licencia de Oxford University Press y la autorizacion de Copyright
Clearance Center otorgada para la traduccion espafiola y edicion impresa y digital en Cuadernos sobre Vico,
habiendo sido realizado el abono de la tasa solicitada por los derechos para su publicacion.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.02 35
© de la traduccién en espafiol: Manuel Barrios Casares, 2020

© Oxford University Press, 1949



Erich Auerbach

Esta amplitud de nuestro horizonte estético es consecuencia de nuestra pers-
pectiva historica; estd basada en el historicismo, es decir, en la conviccidon de
que toda civilizacion y cada periodo tienen sus propias posibilidades de per-
feccion estética; de que las obras de arte de los diferentes pueblos y épocas,
asi como sus formas generales de vida, deben entenderse como productos de
condiciones individuales variables, y cada una de ellas debe ser juzgada
segun su propio desarrollo, no por reglas absolutas de belleza y fealdad. El
historicismo general y el estético son una adquisicion preciosa (y muy peli-
grosa también) de la mente humana; se trata de algo relativamente reciente.
Antes del siglo xvi, el horizonte historico y geografico de los europeos no
era lo bastante amplio como para semejantes concepciones; € incluso en el
Renacimiento, en el siglo xvil y a comienzos del siglo xviil, los primeros
pasos hacia el historicismo resultaron faltos de equilibrio, debido a las
corrientes intelectuales que trabajaron en su contra; en especial, debido a la
admiracion hacia las civilizaciones griega y romana, que puso el foco de
atencion en el arte y en la poesia clasicos; éstos se convirtieron en modelos
a imitar, y nada resulta mas contrario al historicismo estético que la imita-
cion de modelos. La imitacion promueve estandares y reglas de belleza abso-
lutos, y crea un dogmatismo estético como el que logré admirablemente la
cultura francesa del periodo de Luis XIV. Ademas, hubo otra corriente en los
siglos XVI y XVII que actud en contra de la perspectiva historica: el resurgi-
miento del antiguo concepto de una naturaleza humana absoluta. La repenti-
na ampliacion del horizonte, el descubrimiento de la variedad y la relativi-
dad de las religiones, leyes, costumbres y gustos humanos que tuvo lugar en
el Renacimiento, no condujo, en la mayoria de los casos, a una perspectiva
historica, es decir, a un intento de comprenderlos a todos y reconocer sus
méritos relativos; condujo, por el contrario, al rechazo de todos ellos, a una
lucha contra la variedad de formas historicas, a una lucha contra la historia
y a un poderoso resurgir del concepto de una naturaleza humana absoluta,
verdadera, original o incorrupta, en contraposicion a la historia. La historia
parecia no consistir mas que en «las acciones e instituciones de los hom-
bres», arbitrarias, erroneas, perniciosas e incluso fraudulentas. La inutilidad
de tales instituciones parecia demostrarse suficientemente por su variedad; y
la tarea de la humanidad parecia consistir en reemplazarlas a todas por nor-
mas absolutas conformes a la ley de la naturaleza. De hecho, hubo opiniones
muy diferentes sobre la naturaleza de esta naturaleza; entre quienes identifi-

36 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Vico y el historicismo estético (1949)

caban la naturaleza humana con los origenes primitivos incivilizados de la
humanidad y quienes, por el contrario, la identificaban con la razén ilustra-
da, existia todo tipo de matices y gradaciones. Pero el caracter estatico y
absoluto de esta naturaleza humana, frente a los cambios de la historia, resul-
ta comun a todas estas teorias de la naturaleza humana y la ley natural.
Montesquieu introdujo una cierta perspectiva histdrica al explicar la varie-
dad de formas humanas de gobierno por el clima y otras condiciones mate-
riales; con las ideas de Diderot y Rousseau, el concepto de naturaleza gene-
ral y humana se volvid fuertemente dindmico; pero siguid siendo el de una
naturaleza opuesta a la historia.

El historicismo estético, seguido del historicismo general, se origind
practicamente en la segunda mitad del siglo xviil, como reaccidon contra el
predominio europeo del clasicismo francés; las corrientes prerromanticas y
romanticas lo crearon y difundieron por toda Europa. El impulso més vigo-
roso vino de Alemania, del grupo llamado Sturm und Drang de la década de
1770, de las primeras obras de Herder y Goethe y sus amigos; y, mas tarde,
de los hermanos Schlegel y los demds roménticos alemanes. Herder y sus
seguidores partieron de la concepcion del genio originario del pueblo como
creador de la verdadera poesia; en fuerte oposicion a todas las teorias que
basaron la poesia y el arte en civilizaciones altamente desarrolladas, en el
buen gusto y la imitacion de modelos y reglas bien definidas, creian que la
poesia es obra del instinto y la imaginacion libres, y que es mas espontanea
y genuina en los primeros periodos de la civilizacion, en la juventud de la
humanidad, cuando el instinto, la imaginacion y la tradicion oral eran mas
fuertes que la razdn y la reflexion, cuando «la poesia era el lenguaje natural
de los hombresy; de ahi su predileccion por las canciones y los cuentos popu-
lares, su teoria de que la poesia épica antigua (partes de la Biblia, Homero,
la poesia épica de la Edad Media) no fue compuesta de manera consciente
por determinados individuos, sino que fue creciendo y se sintetizd incons-
cientemente a partir de numerosas contribuciones anénimas —cantos o
cuentos— provenientes de la profundidad del genio del pueblo; de ahi, final-
mente, su conviccion de que incluso en los tiempos modernos la verdadera
poesia solo puede renacer a partir de un regreso a su fuente eterna, al genio
del pueblo, con su desarrollo inconsciente e instintivo de las tradiciones.
Estos hombres concibieron la historia, no como una serie de hechos exterio-
res y acciones conscientes de los seres humanos, no como una serie de erro-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 37



Erich Auerbach

res y fraudes, sino como una lenta y orgédnica evolucion subconsciente de
“fuerzas”, que fueron consideradas como manifestaciones de la divinidad.
Admiraron la variedad de formas historicas como la realizacion de la infini-
ta variedad del espiritu divino, manifestindose a través del genio de los
diversos pueblos y periodos. La divinizacion de la historia condujo a una
investigacion entusiasta de las formas historicas y estéticas individuales, al
intento de comprenderlas todas por sus propias condiciones individuales de
crecimiento y desarrollo, asi como a un rechazo desdefioso de todos los sis-
temas estéticos basados en estdndares absolutos y racionalistas. De este
modo, el movimiento prerromantico y romantico fue practicamente el origen
del historicismo moderno y de las ciencias histéricas modernas: historia de
la literatura, del lenguaje, del arte, pero también de las formas politicas, del
derecho, etc., concebidas como una evolucion organica de distintas formas
individuales. El origen del historicismo moderno se halla, por lo tanto, estre-
chamente vinculado a la admiracion prerroméntica y “nordica” hacia las for-
mas primitivas y tempranas de civilizacion, y, por supuesto, fuertemente
influido por el concepto rousseauniano de una naturaleza humana original;
los origenes de la humanidad se conciben ahi con una cierta connotacion idi-
lica, lirica y panteista. Pero, mientras que la concepcion de Rousseau fue, en
su conjunto, revolucionaria —una naturaleza dirigida contra la historia, por-
que la historia era la responsable de la desigualdad entre los hombres y de la
corrupcion de la sociedad—, los romanticos introdujeron la concepcion de la
evolucion natural y orgdnica en la historia misma; desarrollaron un conser-
vadurismo evolucionista, basado en las tradiciones del genio del pueblo, diri-
gido tanto contra las formas racionalistas del absolutismo como contra las
tendencias racionalistas al progreso revolucionario. Su conservadurismo
orgénico resulto de su interés preferente por las raices y formas individuales
del genio popular, por el folclore, las tradiciones nacionales y la individuali-
dad nacional en general. Aunque este interés se extendid a las formas nacio-
nales extranjeras en las actividades literarias y cientificas de los romanticos,
llevé a muchos de ellos, especialmente en Alemania, a una actitud extrema-
damente nacionalista hacia su propia patria, a la que consideraban como la
sintesis y suprema realizacion del genio del pueblo. Las circunstancias y los
acontecimientos contemporaneos —Ila disgregacion politica de Alemania, la
Revolucion Francesa, el dominio de Napoledn— contribuyeron al desarrollo
de semejantes sentimientos.

38 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Vico y el historicismo estético (1949)

Ahora bien, es uno de los hechos mas asombrosos en la historia de las ideas
el que, medio siglo antes de su primera aparicién prerromantica, principios
muy similares hubiesen sido concebidos y publicados por parte de un viejo
erudito napolitano, Giambattista Vico (1668-1744), en su Scienza Nuova,
que aparecio por primera vez en 1725 —i.e., por parte de un hombre desco-
nocedor por completo de todas las condiciones ambientales que, cincuenta
afios después, fomentaron y promovieron dichas ideas—. La influencia de
Shaftesbury y Rousseau, la tendencia vitalista de ciertos bidlogos del siglo
xv1i, la poesia de la sensibilidad francesa e inglesa, el culto a Ossian y el pie-
tismo germano —todas estas influencias y movimientos que crearon el
milieu prerroméantico— se desarrollaron mucho después de la muerte de
Vico. El ni siquiera conocié a Shakespeare; su educacion fue clasica y racio-
nalista, y no tuvo oportunidad de interesarse por el folclore nordico. El movi-
miento del Sturm und Drang fue en su configuracion algo especificamente
nérdico: se origind en un entorno de libertad juvenil, fue promovido por todo
un grupo de jovenes unidos por los mismos sentimientos entusiastas. Vico
era un viejo profesor de la Universidad de Napoles, que habia ensefiado figu-
ras retoricas latinas a lo largo de toda su vida y habia escrito elogios hiper-
bolicos para los diversos virreyes napolitanos y otras personalidades impor-
tantes. Tampoco tuvo una influencia apreciable sobre los movimientos
romanticos y prerromanticos. Las dificultades de su estilo y la atmdsfera
barroca de su libro, una atmosfera totalmente diferente a la del romanticis-
mo, lo cubrieron de una nube de impenetrabilidad. Incluso los pocos alema-
nes que, en la segunda mitad del siglo xviil llegaron a saber de él y hojearon
sus textos, hombres como Hamann, Friedrich Heinrich Jacobi y Goethe,
erraron a la hora de reconocer su importancia o de penetrar en sus principa-
les ideas. Es verdad que los continuos esfuerzos de los estudiosos modernos
por establecer un vinculo entre Vico y Herder han tenido finalmente cierto
éxito, ya que el profesor Robert T. Clark ha establecido con suma probabili-
dad el que Herder hallara inspiracion para algunas de sus ideas sobre el len-
guaje y poesia en las notas de Denis a la traduccion alemana de Macpherson.
Denis se habia apropiado de estas notas de Cesarotti, un traductor italiano de
Ossian, que conocia bien las ideas correspondientes de Vico.! El descubri-

1. ROBERT T. CLARK, JR., «Herder, Vico and Cesarotti» (Studies in Philology, XLIV, 1947, pp. 645-671).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 39



Erich Auerbach

miento del profesor Clark es ciertamente interesante e importante, pero un
contacto tan casual, indirecto e incompleto —Herder ni siquiera menciona el
nombre de Vico, que no significaba nada para él— resulta casi tragicamente
incongruente con la importancia generalizada que Vico deberia haber tenido
para los escritores romanticos y prerromanticos. Deberia haber sido uno de
sus precursores reconocidos y admirados, al igual que Shaftesbury y Rousseau,
o todavia mas. Pero incluso en el propio pais de Vico, en Italia, nadie entendié
realmente sus ideas. Por decirlo con las palabras de Max Harold Fisch en la
excelente introduccion a su reciente (y de Th. G. Bergin) traduccion estadouni-
dense de la Autobiografia de Vico: ninguno de «quienes tomo prestado esto o
aquello de Vico durante el periodo prerrevolucionario fue capaz de liberarse
por completo del temperamento racionalista imperante, de captar el pensa-
miento de Vico como un todo integral, o incluso de situarlo como su centro
vivientey.2

Vico llegd muy tarde a la madurez de sus ideas. Ni las tendencias epi-
cureas de su juventud ni el cartesianismo imperante en Napoles durante su
vida posterior, al que se opuso apasionadamente sin lograr liberarse de su
poderosa atraccion —ni, en fin, las teorias racionalistas del derecho natu-
ral— fueron un trasfondo favorable para su acercamiento a la historia.
Durante gran parte de su vida tratdé de encontrar una base epistemoldgica
para sus ideas, frente al desprecio cartesiano de la historia. Tenia cincuenta
y tantos afnos cuando logr6 encontrar al fin una forma para su teoria de la
cognicion que le satisfizo e incluso le llend de entusiasmo. En esta forma
ultima, la teoria dice que no hay conocimiento sin creacion; que solo el crea-
dor tiene conocimiento de lo que ¢l mismo ha creado; el mundo fisico —il/
mondo della natura— ha sido creado por Dios; por tanto, solo Dios puede
entenderlo; pero el mundo histdrico o politico, el mundo de la humanidad
—il mondo delle nazioni— puede ser entendido por los hombres, porque son
los hombres quienes lo han creado. No tengo tiempo ahora para discutir las
implicaciones teoldgicas de esta teoria tan debatida, considerada en sus rela-
ciones con la concepcion viquiana de la Divina Providencia. Para nuestro
proposito, es suficiente resaltar el hecho de que Vico habia logrado con esta
teoria el predominio de las ciencias historicas, basado en la certeza de que

2. The Autobiography of Giambattista Vico, traducida del italiano por Max Harold Fisch y Thomas Goddard
Bergin. Ithaca, New York, Cornell University Press, 1944, p. 64.

40 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Vico y el historicismo estético (1949)

los hombres pueden comprender a los hombres, de que todas las formas posi-
bles de vida y pensamiento humanos, tal como fueron creadas y experimen-
tadas por los seres humanos, deben encontrarse en las potencialidades de la
mente humana (dentro le modificazioni della nostra medesima mente umana);
y de que, por tanto, somos capaces de re-memorar la historia humana desde
lo mas profundo de nuestra propia conciencia.

El impulso hacia esta teoria de la cognicion le fue dado a Vico, sin
duda, por sus propios descubrimientos histéricos. No tenia ningiin conoci-
miento cientifico de las civilizaciones primitivas y nada mas que un conoci-
miento muy vago e incompleto de la Edad Media; se apoyd unicamente en
su erudicion en filologia clasica y derecho romano. Es casi un milagro que
un hombre, al comienzo del siglo xviil en Napoles, con tan somero material
para su investigacion, pudiera crear una vision de la historia mundial basada en
el descubrimiento del caracter magico de la civilizacion primitiva. Ciertamente,
se inspird en las teorias del derecho natural de Spinoza, Hobbes y, especialmen-
te, Grocio; o mejor, se inspir6 en la oposicion a sus teorias. Aun asi, hay pocos
ejemplos similares, en la historia del pensamiento humano, de una creacion
aislada como esa, debido en gran medida a la cualidad singular de la mente
del autor. Combind una fe casi mistica en el orden eterno de la historia huma-
na con un tremendo poder de imaginacion productiva a la hora de interpre-
tar el mito, la poesia y el derecho antiguos.

Desde su punto de vista, los primeros hombres no fueron seres ino-
centes y felices que vivieron de acuerdo a una ley idilica de la naturaleza, ni
tampoco bestias terribles, movidas tan solo por el instinto puramente mate-
rial de autoconservacion. Asimismo, rechazo el concepto de una sociedad
primitiva fundada por la razén y el sentido comun en forma de mutuo acuer-
do por contrato. Para €1, los hombres primitivos fueron al principio ndmadas
solitarios que vivieron en una promiscuidad sin orden, dentro del caos de una
naturaleza misteriosa y por ello mismo horrible. No tenian facultades de
razonamiento; solo poseian sensaciones muy fuertes y una fuerza de la ima-
ginacion que a duras penas son capaces de comprender los hombres civiliza-
dos. Cuando, tras el diluvio, estallo la primera tormenta, una minoria de
ellos, aterrorizada por los truenos y relampagos, concibié una primera forma
de religion, que los estudiosos modernos llamarian animista: personificaron
a la naturaleza, su imaginacion cre6 un mundo de personificaciones magicas,
un mundo de deidades vivientes que expresaban su poder y su voluntad a tra-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 41



Erich Auerbach

vés de los fenomenos naturales; y esta minoria de hombres primitivos, para
comprender la voluntad de los dioses, para apaciguar su ira y ganarse su
favor, cred un sistema de ceremonias, formulas y sacrificios fantésticos y
magicos que gobernaron toda su vida. Fundaron santuarios en ciertos luga-
res fijos y se hicieron sedentarios; al ocultar sus relaciones sexuales como si
fuesen un tabu religioso, se volvieron mondgamos, fundando asi las prime-
ras familias: la religion magica primitiva constituye de este modo la base de
las instituciones sociales. También es el origen de la agricultura: los colonos
fueron los primeros que cultivaron la tierra. La sociedad primitiva de fami-
lias aisladas es fuertemente patriarcal; el padre es sacerdote y juez; por su
conocimiento exclusivo de las ceremonias magicas, tiene poder absoluto
sobre todos los miembros de su familia; y las formulas sagradas segun las
cuales los gobierna son de extrema severidad; estas leyes se hallan estricta-
mente ligadas a la literalidad de su formulacion ritual, ignorando toda flexi-
bilidad y toda consideracion de circunstancias especiales. Vico llamo a la
vida de estos padres primitivos un poema severo; tenian cuerpos enormes, y
se llamaban a si mismos gigantes, hijos de la tierra, porque fueron los prime-
ros en enterrar a sus muertos y adorar su memoria: la primera nobleza. Sus
concepciones y expresiones se inspiraron en personificaciones e imagenes;
el orden mental en el que concibieron el mundo circundante y crearon sus
instituciones no era racional, sino magico y fantéastico. Vico lo llama «poéti-
co»; eran poetas por su propia naturaleza; su sabiduria, su metafisica, sus
leyes, toda su vida fue “poética”. Esta es la primera edad de la humanidad,
la edad de oro (dorada por las cosechas), la edad de los dioses.

El desarrollo de la primera edad a la segunda, a la edad heroica, es
principalmente de signo politico y econémico. La vida sedentaria y la cons-
titucion de la familia habian dado a la minoria de colonos una superioridad
de riqueza, poder material y prestigio religioso sobre el remanente de ndma-
das, quienes finalmente se vieron obligados a recurrir a las familias de los
padres para obtener proteccion y mejores condiciones de vida; fueron acep-
tados como esclavos laborales, como miembros dependientes de la familia
de los primeros padres o “héroes’’; no eran admitidos en las ceremonias ritua-
les y, en consecuencia, no tenian derechos humanos, ni matrimonio legal, ni
hijos legitimos, ni propiedad. Pero después de cierto tiempo los esclavos o
famuli comenzaron a rebelarse; se desarrollo un movimiento revolucionario,

42 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Vico y el historicismo estético (1949)

tanto religioso como social, por la participacion en las ceremonias, en los
derechos legales y la propiedad. Este movimiento obligd a los padres aisla-
dos a unirse en su defensa y a constituir las primeras comunidades, las rept-
blicas heroicas. Estas fueron estados oligarquicos, donde el poder religioso,
politico y econdmico estaba enteramente en manos de los héroes; al mante-
ner el secreto y la inviolabilidad de los misterios divinos, se opusieron a
todas las innovaciones en religion, ley y estructura politica. Durante este
segundo periodo (que todavia era mentalmente “poético”, en el sentido en
que Vico emplea este término) mantuvieron su virtud de mente estrecha, su
disciplina cruel y su formalismo magico, incapaces aun y reacios a actuar por
consideraciones racionalistas, simbolizando su vida y sus instituciones en
conceptos miticos, y creyendo firmemente que eran de una naturaleza mas
elevada a la del resto de los hombres. Pero las formas racionalistas de la
mente, promovidas por los lideres revolucionarios de los plebeyos (los anti-
guos famuli), se fueron desarrollando cada vez mas. Paso a paso los plebe-
yos arrancaron a los héroes sus derechos y prerrogativas. Con la victoria
final de los plebeyos comienza el tercer periodo de la historia, la edad de los
hombres, un periodo racionalista y democratico, donde la imaginacion y la
poesia han perdido su poder creativo, donde la poesia es solo un adorno de
la vida y un elegante pasatiempo, donde todos los seres humanos son consi-
derados iguales y se rigen por religiones y leyes elésticas y liberales.?

No cabe duda de la sorprendente similitud entre las ideas de Vico y
las de Herder y sus seguidores. El irracionalismo poético y la imaginacion
creadora de los hombres primitivos son conceptos comunes a ambos; ambos
dicen que los hombres primitivos fueron poetas por su propia naturaleza, que
su lenguaje, su concepcion de la naturaleza y de la historia, su vida toda, fue
poesia; ambos consideraban que el racionalismo ilustrado era impoético.
Pero el concepto de poesia, el concepto basico, es completamente diferente.
Vico admiraba a sus gigantes y héroes primitivos tanto o quizas incluso mas

3. Esta revision de los dos primeros periodos de la storia ideale eterna de Vico es muy incompleta; y para
el propésito de este articulo, el desarrollo ulterior del tercer periodo y el «ricorso delle cose umane» (la
teoria de los ciclos histéricos) no son necesarios. Las mejores fuentes de informacion para el lector inglés
interesado en la filosofia de Vico son la traduccién de la monografia de BENEDETTO CROCE (7he
Philosophy of Giambaltista Vico, Nueva York, 1913) y la introduccion del profesor Fisch a la Autobiografia,
citada en nuestra nota segunda. Se ha publicado la primera traduccién inglesa de Scienzia Nuova (tam-
bién a cargo de Bergin y Fisch, Ithaca y Nueva York, 1948); es el logro admirable de una tarea suma-
mente dificil.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 43



Erich Auerbach

de lo que Herder amaba y cultivaba el genio del pueblo. Su poder de imagi-
nacion y expresion, el realismo concreto de su sublime lenguaje metaforico,
la unidad de concepto que impregna toda su vida se convirtio para este pobre
profesor en modelo de grandeza creativa. Incluso admiré —con una admira-
cion tan abrumadora que resulté ser mas fuerte que su horror— la terrible
crueldad de su formalismo magico. Estas ultimas palabras —la terrible cruel-
dad de su formalismo magico— ilustran bien la inmensa discrepancia entre sus
concepciones. La concepcion herderiana de la juventud de la humanidad se
forjo sobre la base de la teoria de Rousseau de una naturaleza original; se nutrid
y fue inspirada por canciones y cuentos populares; no era politica. El motivo del
animismo magico no estd ausente por completo de sus conceptos, pero no
domina y no se desarrolla en sus implicaciones y consecuencias concretas.
Herder veia el estado original de la humanidad como un estado de naturaleza,
y la naturaleza, para €I, era libertad: libertad de sentimiento, de instinto ilimita-
do, de inspiracion, ausencia de leyes e instituciones, en marcado contraste con
las leyes, convenciones y reglas de una sociedad racionalizada. Jamas habria
concebido la idea de que la imaginacion primitiva creo instituciones mas seve-
ras y feroces, unas fronteras mas estrechas e insuperables de lo que cualquier
sociedad civilizada puede hacer. Pero esa es la idea de Vico; es la esencia misma
de su sistema. A su modo de ver, el objetivo de la imaginacion primitiva no es
la libertad, sino, por el contrario, el establecimiento de limites fijos, como pro-
teccion psicologica y material contra el caos del mundo circundante. Y mas
tarde la imaginacion mitica sirve como base de un sistema politico y como arma
en la lucha por el poder politico y econdomico. Las edades de los dioses y los
héroes, con su “poesia” omnipresente, no son en absoluto poéticas en el senti-
do romantico, aunque en ambos casos poesia signifique imaginacion opuesta a
la razon. La imaginacion del genio del pueblo produce folclore y tradiciones; la
imaginacion de los gigantes y héroes produce mitos que simbolizan institucio-
nes segun la ley eterna de la Divina Providencia. En el sistema viquiano, el viejo
contraste entre la ley natural y la positiva, entre physis y thémis, entre naturale-
za original e instituciones humanas pierde sentido. La edad poética en Vico, la
edad dorada, no es una época de libertad natural, sino una época de institucio-
nes. Es cierto que al conservadurismo romantico también le gustaban mucho las
instituciones desarrolladas lenta y “orgdnicamente” por las tradiciones del genio
del pueblo, pero estas eran de otro tipo y tenian una atmoésfera diferente a la del
formalismo magico de los héroes.

44 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Vico y el historicismo estético (1949)

Es facil mostrar que Vico, mucho antes que Herder y los romanticos,
descubrid su concepto estético mas fértil, el concepto de genio del pueblo.
Fue el primero que intentdé demostrar que la poesia primitiva no fue obra de
artistas individuales, sino que fue creada por toda la sociedad de los pueblos
primitivos, que eran poetas por propia naturaleza. En el libro tercero de la
Ciencia Nueva, titulado «Del descubrimiento del verdadero Homero», mucho
antes de que lo hiciera el fil6logo aleman Friedrich August Wolf, Vico desa-
rroll6 la teoria de que Homero no habia sido un poeta individual, sino un
mito, o, como ¢l dice, un «caracter poético», que vino a simbolizar a los rap-
sodas o cantores populares que deambulaban por las ciudades de Grecia can-
tando las hazanas de dioses y héroes; y que la lliada y la Odisea no fueron
originariamente obras completas y coherentes, sino que fueron compuestas a
partir de numerosos fragmentos pertenecientes a diferentes periodos de la
historia temprana de Grecia, que nos han sido transmitidos en una forma ya
alterada y corrompida, pero que, a quienes sean capaces de interpretarlos, les
cuentan la historia de la civilizacion primitiva griega. Vico anticipd asi la
famosa teoria romantica de la poesia épica popular como producto del genio
del pueblo, una teoria que domind la investigacion filosofica durante gran
parte del siglo X1x y que sigue siendo todavia muy influyente.

Pero Vico no mostr6 un interés especial en el genio popular de los
distintos pueblos. Su intencidn era establecer leyes eternas, las leyes de la
Divina Providencia, que gobiernan la historia: una evolucion de la civiliza-
cion humana a través de distintas etapas bien diferenciadas, una evolucion
que se desarrollaria una y otra vez, en ciclos eternos, dondequiera que los
hombres vivieran. Su sugerente andlisis de los diferentes periodos enfatiza
su aspecto individual solo para demostrar que son etapas tipicas de esta evo-
lucién; y aunque en ocasiones admitié que existen algunas variantes dentro
del desarrollo de los diferentes pueblos y sociedades, el estudio de estas
variantes le habria parecido una cuestion de menor importancia. Los roman-
ticos, por el contrario, estaban interesados principalmente en las formas indi-
viduales de los fendmenos histdricos; trataron de comprender el espiritu par-
ticular, de saborear el sabor especifico de las diferentes épocas, asi como de
los diversos pueblos. Estudiaron el «genio del pueblo» escocés, inglés, espa-
fol, italiano, francés, aleman y muchos otros; la comprension de los desarro-
llos organicos de cada pueblo constituyo el centro mismo de sus actividades
criticas. Fue este impulso centrado en las formas individuales de vida y arte

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 45



Erich Auerbach

el que result6 tan fértil para las ciencias historicas en el siglo XiX y el que
introdujo en ellas el espiritu de la perspectiva histérica, como traté de expli-
car en las primeras paginas de este articulo.

En este movimiento del historicismo europeo temprano, las ideas de
Vico no jugaron un papel importante; su trabajo no era suficientemente cono-
cido. Me parece que esto se debe no solo a una combinacion casual de cir-
cunstancias desfavorables, sino principalmente al hecho de que su vision de
la historia humana carecia de algunos de los elementos mas importantes del
historicismo romantico y poseia otros que dificilmente podian entenderse y
apreciarse en el periodo prerromantico y temprano-romantico. El lento proce-
so de su descubrimiento gradual en Europa comenz6 en la década de 1820; en
el resto del siglo x1X, su influencia sigui6 siendo esporadica y muchos de los
principales libros de texto de historia de la filosofia ni siquiera mencionaban
su nombre. Pero en los ultimos cuarenta afos, esto ha cambiado; su nombre
y sus ideas se han vuelto importantes y familiares para un numero cada vez
mayor de estudiosos y autores europeos y estadounidenses; la admirable acti-
vidad de Croce y Nicolini, dedicada a la edicion e interpretacion de su obra,
tuvo un €xito considerable y sigue en constante crecimiento. Algunas de sus
ideas fundamentales parecen haber adquirido todo su peso solo para nuestro
tiempo y nuestra generacion; hasta donde yo sé, ningun gran autor ha queda-
do tan impresionado por su trabajo como James Joyce. Hay, a mi parecer, tres
ideas principales en Vico que son y pueden resultar en el futuro de gran
importancia para nuestras concepciones de la estética y la historia.

Primero, su descubrimiento del formalismo magico de los hombres
primitivos, con su poder para crear y mantener instituciones simbolizadas
por el mito; este incluye una concepcion de la poesia que, sin duda, tiene
alguna relacion con las formas modernas de expresion artistica. La plena uni-
dad de “poesia” magica o mito con la estructura politica en la sociedad pri-
mitiva, la interpretacion de los mitos como simbolos de luchas y desarrollos
politicos y econémicos, la idea de un realismo concreto en el lenguaje primi-
tivo y en el mito son extremadamente sugerentes para ciertas tendencias
modernas. Con la palabra “tendencias” no me refiero a determinados parti-
dos o paises, sino a las corrientes de pensamiento y de sentimiento esparci-
das por todo el mundo.

El segundo punto es la teoria de la cognicion de Vico. Todo el desa-
rrollo de la historia humana, tal como la hicieron los hombres, esta potencial-

46 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Vico y el historicismo estético (1949)

mente contenido en la mente humana y, por tanto, mediante un proceso de
investigacion y re-memoracion, puede ser entendido por los hombres. La re-
memoracion no es solo analitica; ha de ser sintética, como una comprension
de cada etapa histdérica como un todo integral, de su genio (su Geist, como
habrian dicho los romanticos alemanes), un genio que impregne todas las
actividades y expresiones humanas del periodo en cuestion. Mediante esta
teoria, Vico cred el principio de comprension historica, completamente des-
conocido para sus contemporaneos; los romanticos conocian y practicaban
este principio, pero nunca encontraron una base epistemoldgica tan podero-
sa y sugestiva para ¢él.

Finalmente, quiero destacar su particular concepcion de la perspecti-
va historica; puede explicarse mejor por medio de su interpretacion de la
naturaleza humana. Contra todos los tedricos contemporaneos, que creian en
una naturaleza humana absoluta e inmutable a diferencia de la variedad y los
cambios de la historia, Vico cred y mantuvo apasionadamente el concepto de
la naturaleza historica del hombre. Identificé la historia humana y la natura-
leza humana, concibid la naturaleza humana en funcién de la historia. Hay
muchos pasajes en la Scienza Nuova* donde la palabra «natura» deberia tra-
ducirse mejor por “desarrollo histérico” o “etapa de desarrollo histérico”. La
Divina Providencia hace que la naturaleza humana cambie de un periodo a
otro, y en cada uno de ellos las instituciones se hallan en plena consonancia
con la naturaleza humana de dicho periodo; la distincién entre naturaleza
humana e historia humana desaparece; como dice Vico, la historia humana
es un estado platonico permanente. Esto suena bastante irénico en un hom-
bre que no creia en el progreso, sino en un movimiento ciclico de la historia.
Sin embargo, Vico no era irdnico; lo decia en serio.

Traduccion del inglés por Manuel Barrios Casares, 2020

4. Por ejemplo, parrafos 246, 346, 347 de la edicién de Nicolini en 2 vols. (Bari, 1928).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 47






Criterio de Vico — Criterion of Vico — Criterio di Vico
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.03

CRITERIO DE VICO
(1846)

JAIME L. BALMES
(1810-1848)

Edicion del texto y nota a cargo de

José Manuel Sevilla Ferndndez
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: No por conocidos dejan de ser importantes en la tradicion decimonoénica de los estudios sobre Vico los
dos capitulos que Jaime Balmes le dedico en su Filosofia Fundamental (1846), en los que, ademas de reconocer el
genio de Vico, expone en extenso las doctrinas del De antiquissima acerca del criterio de verdad y critica su rela-
cion con el escepticismo.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, J.L. Balmes, J.M. Sevilla, verum-factum, escepticismo, Filosofia Fundamental, criterio
de verdad, De antiquissima Italorum sapientia.

ABSTRACT: The two chapters that Jaime Balmes devoted to Vico in his Fundamental Philosophy (1846) and not
only well-known, but very impotant. He recognized Vico’s genius in them, he extensively exposed the doctrines
about the criterion of truth in De Antiquissima’s and he criticized their relation to skepticism.

KEYWORDS: G. Vico, J.L. Balmes, J.M. Sevilla, verum-factum, skepticism, Fundamental Philosophy, criterion of
truth, De antiquissima Italorum sapientia.

Publicado originalmente en Filosofia Fundamental (1846), libro 1, caps. XXX y XXXI.
Obra en DOMINIO PUBLICO. Texto preparado a partir de las ediciones de 1848 (2%) y 1852 (ed. “corregida”, Paris).

Mas que por pares ciegos, el texto de Jaime L. Balmes sobre Vico ha pasado la revision critica e historica de estu-
dios historico-filoséficos y metafisicos durante casi dos siglos de historia del pensamiento.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.03 49
© de la presente edicion y de la Nota Preliminar: José Manuel Sevilla Ferndndez, 2020 [ ]



‘]aime L. Balmes. Obra de dominio publico.



Nota Preliminar a «Criterio de Vico» de J.L. Balmes — Preliminary Note about the «Criterion of Vico» by J.L. Balmes — Nota Preliminare al «Chiterto di Vico»
di J.L. Balmes —D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.03

NOTA PRELIMINAR

A «CRITERIO DE VICO» DE JAIME L. BALMES

José Manuel Sevilla Fernandez
(Universidad de Sevilla)

o nos entretendremos en esta Nota de presentacion mas que con un
breve apunte, pues sobre la recepcion de Vico en Balmes y sobre su aporta-
cion a los estudios viquianos ya hemos tratado en otros lugares, a los cua-
les remitimos al lector interesado. Entre estos tratamientos, estan los que ya
hemos ofrecido en: «Giambattista Vico nella cultura spagnola (1735-1985)»,
en el Bollettino del Centro di Studi Vichiani (XIX, 1989, pp. 162-192; sobre
Balmes en especial pp. 180-182); «La presencia de Giambattista Vico en la
cultura espafiola I (siglos xviit y Xix)», en Cuadernos sobre Vico (n° 1, 1991,
pp. 11-42; especialmente pp. 26-28); «Imagenes de la modernidad de Vico
reflectadas en el siglo xix espafiol», en Giambattista Vico nel suo tempo e
nel nostro, a cargo de Mario Agrimi (Néapoles, CUEN - Publicazioni
dell’Istituto Suor Orsola Benincasa, 1999, pp. 109-150; de modo principal el
apdo. 3 en pp. 128-133); y de manera mas completa y relacional ha sido tra-
tada por nosotros en los apartados de nuestro volumen, publicado en 2007 en
Népoles por La Citta del Sole, El espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico
en la cultura hispanica (1737-2005); a saber: el apartado 4, «La recepcion

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.03 51
© de la Nota Preliminar, José Manuel Sevilla Ferndndez



José M. Sevilla

del De antiquissima en Jaime L. Balmes», en paginas 89-96 del capitulo I de
la parte II; y en el subapartado 3.1., «El sistema de Vico “revela un pensador
profundo” (J.L. Balmes)», paginas 134-138 del capitulo II de la misma parte
II. En esas publicaciones se da cuenta también, a titulo de literatura secunda-
ria, de otros —ya clasicos— apuntes, notas y estudios, como los llevados a
cabo por Franco Amerio (1948), Ramoén Cenal (1968), Ciriaco Moron Arroyo
(1968), José Faur (1987, 1994), Giuseppe Martano (1988), etc.

El principal rasgo que, a primera vista, destacan los dos capitulos que
Balmes dedica a Vico en su Filosofia Fundamental (1847) es que prestan
atencion al “criterio” gnoseoldgico de Vico formulado en su De antiquissi-
ma (1710), en vez de recalcar el valor de Filosofia de la Historia que los
publicistas de la época, tras la estela de Michelet, atribuian a la Scienza
nuova, obra en cartelera y ciencia en candelero decimononico. Asi, por ejem-
plo, coetaneos de Balmes como el también filosofo-publicista catdlico Juan
Donoso Cortés (autor de la famosa serie de once articulos periodisticos dedi-
cados en 1838 a «La filosofia de la Historia: J.B. Vico»), los literatos-filoso-
fantes Juan Valera y Ramon de Campoamor o el poligrafo Alfredo Adolfo
Camus, se centran en la divulgacion de ideas de la Ciencia nueva. Lo mismo
que, salvo excepciones como el metafisico Antonio Benavides o el jurista
Manuel Duran y Bas, las apreciaciones y atenciones prestadas por importan-
tes historiadores y hombres de letras, como Nicolas M. Serrano, fray Zeferino
Gonzalez, Fermin Gonzalo Morén, Facundo Goni, José Moreno Nieto,
Eduardo Benot, Antonio Pérez de la Mata, José de Castro y Castro, entre
otros, desde diferentes y opuestos sesgos ideoldgicos van en el siglo espaiol
dirigidas a la “filosofia de la historia” de Vico. Balmes, en cambio, se centra
en el criterio viquiano de verdad, en el andlisis pormenorizado y critico de las
supuestas consecuencias del principio de convergencia verum et factum. No es
poca la importancia si, ademas, consideramos en primer lugar que el resulta-
do de la critica al criterio gnoseoldgico de la doctrina viquiana supondria, por
efecto, un torpedo en la linea de flotacion de la Ciencia nueva, que no es otra
que la del principio epistemoldgico de identificacion entre fare y conoscere, y
de la indeleble interrelacién fundamental entre criterios de il certo e il vero, y
asi entre historia (filologia) y filosofia. A lo que debe afiadirse, en segundo lugar,
la consideracion hecha por el propio Balmes en su Prologo, de que no pretende
«fundar» filosofia sino «examinar sus cuestiones fundamentales», de ahi el titu-
lo de la obra: «Filosofia Fundamentaly. Se trata, por tanto, el criterio de Vico, de

52 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota Preliminar a «Criterio de Vico» de Jaime L. Balmes

un asunto fundamental a examinar por parte de la filosofia moderna. He ahi una
clave de la importante recepcion de Vico en la cultura hispanica.

Y asi lo hace el filosofo de Vich, que opera en el sistema de Vico como
un cirujano: destacando ordenadamente la exposicion de las lineas del sistema
gnseoldgico del De antiquissima, e incluso citando largos parrafos del mismo,
para a continuacion enjuiciarlo criticamente y valorar el sistema. Desde su
posicion critica y de disenso metafisico (protomista) hacia las ideas del napo-
litano, Balmes, sin embargo, no ahorra en elogios llenos de admiracion hacia
el ingenio de Vico, al que no una sino dos veces define como «profundo pen-
sador». Pero no transije su espiritu tomista en que el principio de que «La inte-
ligencia solo conoce lo que ella hace» implique la posibilidad del conocimien-
to de la verdad. Si la inteligencia estuviese «condenada a no conocer sino lo
que ella misma hacey», ;cOmo comenzaria, entonces, el acto de entender?,
viene a preguntarse Balmes; «;qué entendera en el primer momento, cuando
aun no ha hecho nada?» La consecuencia que tiene en mente el filosofo afec-
ta a la conciencia del tedlogo que también es el pensador y clérigo catalan. Y
asi, aunque el argumento venga a plantearse en los dmbitos de la teoria del
conocimiento y de la metafisica estricta, el problema sobrepasa sus margenes:
porque el filosofo napolitano generaliza su sistema «a todas las inteligencias,
incluso a la divina», de modo que cuando Vico aplica su sistema de 16gica
basada en el princpio verum-factum a la concepcion del «Verboy» divino, segin
se cita del librito metafisico de Vico, lo que estaria haciendo seria lo mismo
que afirmar que dicho Verbo «se forma» resultante «de los elementos conoci-
dos y contenidos en la omnipotencia divinay, o lo que es igual: que solo es
concebido por el conocimiento de lo contenido en la todopoderosidad divina.
Es decir, que de la aplicacion del principio viquiano verum-factum del De
antiquissima a la «inteligencia divina» se colige la proposicion, inaceptable
para el catolico Balmes, de que «Dios entiende porque engendra»; mientras
que el supuesto tomista es al contrario: «que engendra porque entiende.

En resumen, la importante atencion que Balmes dedica a Vico ofrece
de ¢l, en modo negativo o inverso, una imagen de filosofo moderno, que
sobrepasa los dogmas religiosos y abraza el escepticismo —que, presuntamen-
te, pretenderia combatir con su sistema—. Un sistema que atrae al Balmes filo-
sofo ecléctico (o al menos no rigurosa o escolasticamente dogmatico) espe-
cialmente por su ingeniosa y profunda habilidad en el «orden puramente
ideal»; pero que rechaza en cuanto excede esos limites de las verdades idea-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 53



José M. Sevilla

les y entra en los dominios de la verdad revelada tanto como en los de la ver-
dad factica. Lo que le repele, pues, a Balmes, no es en si «el criterio de Vicoy,
sino el que este haya «exagerado el valor de su criterio». Y si Balmes admite
en los dominios de la pura idealidad abstracta la afirmacion que atribuye a
Vico acerca de «El conocimiento por el espiritu, de la obra misma del espiri-
tu», quizads también habria debido de admitir la traduccion del mismo princi-
pio en el § 331 de la Scienza nuova (ed. 1744): «questa verita, la quale non si
puo a patto alcuno chiamar in dubbio; che questo mondo civile egli certamen-
te e stato fatto dagli uomini, onde se ne possono, preché se ne debbono, ritruo-
vare 1 principi dentro le modificazioni della nostra medesima mente umana.

En la distincion bipolarizante entre “filésofos catdlicos” y “filosofos
racionalistas” planteada por Croce en La filosofia di Giambattista Vico (1911),
siendo la de Balmes, dentro de la Filosofia Fundamental, la intepretacion de un
«Vico dei cattolici liberali», sin embargo la imagen que escapa fuera tras esa
interpretacion es, justa y contrariamente, aunque inadvertida, como la imagen
reflejada en el espejo: la criticada de «il Vico dei razionalisti». Esta tesis la
hemos articulado y desplegado de manera extensa y profunda en El espejo de
la época, como médula dorsal de la modernidad de Vico en la cultura espafiola
de los siglos XVl y XIX.

*

Hemos preparado la presente edicion del texto de Balmes de la edi-
cion original publicada en 1846 (tomando la 2* ed. de 1848 en Barcelona),
cotejada con la «Nueva Ediciony, asi anunciada revisada y corregida, de Paris
en 1852. Textos: JAIME BALMES, Filosofia Fundamental [1846], segunda edi-
cion, Barcelona, Imprenta de A. Brusi, 1848 [4 ed. 1868, Imprenta del Diario
de Barcelona, Barcelona]. JAIME BALMES, Filosofia Fundamental, «Nueva
Edicion corregida con esmeroy, Paris, Libreria de Garnier Hermanos, 1852.

En la Bibliografia Balmesiana se anota, acerca de la 2* ed. 1848, lo
siguiente: «Edicion cuidadosamente corregida por Balmes en cuanto al vol. I por
lo que se refiere a la expresion, pues corri6 el rumor de que se pensaba denun-
ciar la obra a Roma. Los otros tres vols. no pudo corregirlos Balmes, impedido
por su ultima enfermedad. Esta edicion ha de considerarse como definitiva, al
menos por lo que se refiere al vol. 1, y es la que reproduce OCC, XVI-XIX. BN:
-50335-8; SB:98-5-XI1I-a; BNP:R.27476-27479.» («Las ediciones de Balmesy,
Analecta Sacra Tarraconensia, Fundacion Balmesiana - Biblioteca Balmes, n.
33,1960, p. 41, item 225 [Primera Parte de la Bibliografia Balmesiana (por Juan

54 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota Preliminar a «Criterio de Vico» de Jaime L. Balmes

de Mendoza); la 2* se dedica en el mismo nimero a «Los estudios sobre
Balmes»]).

Obra en Dominio Publico, los ejemplares de base para el texto han
sido tomados de sus ediciones digitales en GoogleBooks®, el texto de la ed.
1848; y de la Biblioteca Nacional de Espafia - BNE Digital®, el de la ed. 1852.
El texto lo hemos adaptado a la grafia actual y se han cursivado los titulos de
obras y las expresiones latinas (que aparecen en redonda en los originales de
las dos ediciones). Entre corchetes y en cuerpo menor se muestran en redon-
da los numeros de pagina correspondientes a la edicion (1848) del texto base
tomado, y en cursiva los numeros de las paginas del texto confrontado de la
ed. de 1852, el cual muestra algunas diferencias en los signos de puntuacion
(, ; 1) respecto de la edicion anterior y que no siempre implican una “correc-
cioén con esmero”. Por defecto seguiremos la puntuacion de la ed. 1848, salvo
en caso de que consideremos conveniente admitir la correccion de 1852, lo
que sera advertido en nota. Se ha realizado una revision del texto confrontado
con el de Obras Completas ordenadas por el p. Casanovas en la BAC, Madrid,
1948, tomo II, pp. 173-189 (obra digitalizada en https://archive.org/).

% %

La ordenacion del texto se corresponde con la siguiente paginacion
original:

— Segunda edicion 1848: Libro I, caps. XXX y XXXI (pp. 273-298 del tomo
I) y Notas al libro I en el tomo I ed. 1848 (Nota XXVII «Sobre los capitulos
XXXy XXXI», en pp. 361-364).

— Nueva edicion 1852: Libro I, caps. XXX y XXXI (pp. 200-212 y 212-219
del tomo I respectivamente) y Notas (pp. 503-540) al finalizar el tomo I ed.
1852 (Nota XXVII «Sobre los capitulos XXX y XXXI», en pp. 522-525).

INDICE

CAP. XXX. - Criterio de Vico.

Su sistema. Su aplicacion teologica. Examen. Objeciones, bajo el aspecto filosofico
y el teologico. Doctrina de santo Tomas. El criterio de Vico y el escepticismo.

CAP. XXXI. — Continuacion.

El criterio de Vico en el orden de las verdades ideales. Argumentos en su favor.
Impugnacion. Juicio del sistema de Vico. Hasta qué punto es aceptable. Su mérito.
Sus inconvenientes. Dugald-Steward, de acuerdo con Vico. Los escolasticos.

Nota XXVII: «Sobre los capitulos XXX y XXXI» (tomo I, pp. 522-525).
* %k

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 55



FISOLOFIA FUNDANENTAL.

PO

D, JAIMB BARMAS,

PRESBITERO.

Sequnda edicion.

Barcelona :

IMPRENTA DE A« BRUSIK.

Casfle de tar Libretericv 1.0 2.

1848.




«Criterio de Vico»

CRITERIO DE VICO (1846)

Jaime L. Balmes
(1810-1848)

Edicion a cargo de fosé M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

CAPITULO XXX.
Criterio de Vico.

[273, ed. 1848] /200, ed. 1852]
294. Con las cuestiones de los capitulos anteriores relativas a la evidencia

inmediata y a la mediata, estd enlazada la doctrina de Vico sobre el criterio
de la verdad. Cree este filésofo que dicho criterio consiste en haber hecho la
verdad conocida; que nuestros conocimientos son completamente ciertos
cuando se verifica dicha circunstancia; y que van perdiendo de su certeza a
proporcion que el entendimiento pierde su caracter de causa con respecto a
los objetos. Dios, causa de todo, lo conoce perfectamente todo: la criatura,
de causalidad muy limitada, conoce también con mucha limitacion; y si en
alguna esfera puede asemejarse a lo infinito, es en ese mundo ideal que ella
propia se construye, y que puede extender a su voluntad, sin que sea dable
senalarle un linde que no pueda todavia retirar.

[274] Dejemos hablar al mismo autor. «Los términos verum et factum,
lo verdadero y lo hecho, se ponen el uno por el otro entre los latinos, 0 como
dice la escuela, se convierten. Para los latinos intelligere, comprender, es lo

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.03 57
Edicion a cargo de José M. Sevilla Ferndndez, 2020



Jaime L. Balmes

mismo que leer con claridad y conocer con evidencia. Llamaban cogi/201/
tare lo que en italiano se dice pensare e andar raccogliendo; ratio, razon,
designaba entre ellos una coleccion de elementos numéricos, y ese don que
distingue al hombre de los brutos y constituye su superioridad. Llamaban
ordinariamente al hombre un animal participe de la razon (rationis parti-
ceps) y que por tanto no la posee absolutamente. Asi como las palabras son
los signos de las ideas, las ideas son los signos y representaciones de las
cosas. Asi como leer, /legere, es reunir los elementos de la escritura de los
cuales se forman las palabras, la inteligencia, intelligere, consiste en reunir
todos los elementos de una cosa, de lo que resulta la idea perfecta. Por donde
podemos conjeturar que los antiguos italianos admitian la doctrina siguiente
sobre lo verdadero: lo verdadero es lo hecho mismo; y por consiguiente Dios
es la verdad primera porque es el primer hacedor (factor), la verdad infinita
porque ha hecho todas las cosas; la verdad absoluta pues que representa
todos los elementos de las cosas tanto internos como externos, porque los
contiene. Saber es reunir los elementos de las cosas; de donde se sigue que
el pensamiento (cogitatio) es propio del espiritu humano, y la inteligencia lo
[275] es del espiritu divino: porque Dios retine todos los elementos de las
cosas internos y externos a causa de que los contiene, y €l propio es quien
los dispone; mientras el espiritu humano limitado como es, y fuera de todo
lo que no es ¢l mismo, puede aproximar los puntos extremos, mas no reunir-
lo todo; de manera que puede pensar sobre las cosas, pero no comprender-
las; y he aqui por qué participa de la razén, mas no la posee. Para aclarar
estas ideas con una comparacion, lo verdadero divino es una imagen solida
de las cosas, como una figura plastica; lo verdadero humano es una imagen
plana sin profundidad, como una pintura. Asi como lo verdadero divino lo
es, porque Dios en el acto mismo de su conocimiento dispone y produce, lo
verdadero humano es para las cosas en que el hombre dispone y crea de una
manera /202] semejante. La ciencia es el conocimiento del modo con que la
cosa se hace; conocimiento en el cual el espiritu mismo hace el objeto, pues
que recompone sus elementos. El objeto es un sélido para Dios que com-
prende todas las cosas; una superficie para el hombre que no comprende sino
lo exterior. Establecidos estos puntos, para ponerlos mas facilmente en armo-
nia con nuestra religion, conviene saber[] que los antiguos filésofos de Italia
identificaban lo verdadero con lo hecho, porque creian el mundo eterno: asi
los filosofos paganos adoraron un Dios que obraba siempre ad extra, cosa

58 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

desechada por nuestra teologia. Por cuyo motivo [276] en nuestra religion, en
la cual profesamos que el mundo ha sido criado de la nada en el tiempo, es
necesario establecer una distincion, identificando lo verdadero criado con lo
hecho, y lo verdadero increado con el engendrado (genito). Asi la Sagrada
Escritura con una elegancia verdaderamente divina, llama Verbo a la sabidu-
ria de Dios que contiene en si las ideas de todas las cosas y los elementos de
las ideas mismas. En este Verbo, lo verdadero es la comprension misma de
lodos los elementos de este universo, la cual podria formar infinitos mundos.
De estos elementos conocidos y contenidos en la omnipotencia divina, se
forma el Verbo real absoluto, conocido desde toda la eternidad por el Padre
y engendrado por ¢él, también desde toda la eternidad.» (De la antigua sabi-
duria de la Italia, lib. 1, cap. 1).

295. De estos principios saca Vico consecuencias muy trascendenta-
les, entre ellas la de explicar la causa de la division de nuestra ciencia en
muchos ramos, y de los diferentes grados de certeza con que se distinguen.
Las matematicas son las mds ciertas porque son una especie de creacion del
entendimiento, que partiendo de la unidad y de un punto, se construye un
mundo de formas y de nimeros, prolongando las lineas y multiplicando la
unidad hasta lo infinito. Asi conoce lo que ¢l mismo produce, resultando que
los mismos teoremas tenidos vulgarmente /2037 como objetos de pura con-
templacion, han menester acciéon como los problemas. La mecéanica ya es
me[277]nos cierta que la geometria y la aritmética, porque considera el movi-
miento realizado en las maquinas: y la fisica lo es todavia menos, porque no
considera como la mecéanica el movimiento externo de las circunferencias
sino el movimiento interno de los centros. En las ciencias del orden moral
hay todavia menos certeza, porque no se ocupan de los movimientos de los
cuerpos, los cuales dimanan de un origen cierto y constante que es la natura-
leza, sino de los movimientos de las almas que se realizan a grandes profun-
didades y con frecuencia nacen del capricho.

«La ciencia humana, dice, ha nacido de un defecto del espiritu huma-
no, que en su extrema limitacion estd fuera de todas las cosas, no contiene
nada de lo que quiere conocer, y por consiguiente no puede hacer la verdad
a la cual aspira. Las ciencias mds ciertas son las que expian el vicio de su ori-
gen, y se asimilan como creacion a la ciencia divina, es decir, aquellas en que
lo verdadero y lo hecho son mutuamente convertibles.

»De lo que precede se puede inferir que el criterio de lo verdadero y

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 59



Jaime L. Balmes

la regla para reconocerle, es el haberle hecho; por consiguiente la idea clara
y distinta que tenemos de nuestro espiritu, no es un criterio de lo verdadero,
y no es ni aun un criterio de nuestro espiritu; porque el alma conociéndose,
no se hace a si misma; y pues que no se hace, no sabe la manera con que se
cono[278]ce. Como la ciencia humana tiene por base la abstraccion, las cien-
cias son tanto menos ciertas cuanto mas se acercan a la materia corporal. ......

»Para decirlo en una palabra, lo verdadero es convertible con lo bueno,
si lo que es conocido como verdadero tiene su ser del espiritu que lo conoce,
imitando la ciencia humana a la divina, por la cual Dios conociendo lo
verda/204/dero lo engendra en lo interior en la eternidad, y lo hace en lo exte-
rior en el tiempo. En cuanto al criterio de verdad, es para Dios el comunicar la
bondad a los objetos de su pensamiento (vidit Deus quod essent bona): y para
los hombres el haber hecho lo verdadero que conocen.» (Ibidem, §1.)

296. No puede negarse que el sistema de Vico revela un pensador
profundo que ha meditado detenidamente sobre los problemas de la inteli-
gencia. La linea divisoria en cuanto a la certeza de las ciencias es sobre
manera interesante. A primera vista nada mas especioso que la diferencia
senalada entre las ciencias matematicas y las naturales y morales. Las mate-
maticas son absolutamente ciertas porque son obra del entendimiento, son
como el entendimiento las ve, porque ¢l mismo las construye; al contrario,
las naturales y morales versan sobre objetos independientes de la razon, que
tienen por si mismos una existencia propia, y de aqui es que el entendimien-
to conoce poco de ellos; y en esto se engafia con tanta mas facilidad cuanto
mas penetra [279] en la esfera donde su construccion no alcanza. He llamado
especioso a este sistema, porque examinado a fondo se le encuentra destitui-
do de cimiento sélido; al paso que he reconocido en su autor un pensamien-
to profundo, porque efectivamente lo hay en considerar las ciencias bajo el
punto de vista que ¢l las considera.

297. La inteligencia solo conoce lo que hace. Esta proposicion que
resume todo el sistema de Vico, no puede afianzarse en nada; y el filésofo
napolitano se encontraria detenido en sus primeros pasos con solo pedirle la
prueba de lo que afirma. ;Por qué! la inteligencia solo conoce lo que hace?

1. En la ed. 1852 dice siempre “porqué”, pero en la ed. 1848 aparece siempre “por qué”. [N. del E.]

60 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

(por qué el problema de la representacion no ha de tener solucion posible
sino en la causalidad? Creo haber demostrado que a mas de este origen se
encuentra otro en la identidad, y también en la idealidad enlazada del modo
debido con la causalidad.

298. Entender no es causar: puede haber, y la hay en efecto[,] una
inteligencia productora; pero en general el acto de entender y el de causar
ofrecen ideas distintas. La inteligencia supone una actividad, porque sin esta
no se concibe aquella vida intima que distingue al ser inteligente: pero esta
actividad no es productora de los objetos conocidos, se ejerce de un modo
inmanente sobre estos objetos, presupuestos ya en unidon con la inteligencia,
mediata o inmediatamente. /205/

299.2Si la inteligencia estuviese condenada a no conocer sino lo que
ella misma hace, no es facil [280] concebir como el acto de entender pudiera
comenzar; colocdndonos en el momento inicial, no sabremos cémo explicar
el desarrollo de esta actividad: porque, si no puede entender sino lo que ella
hace, ;/qué entendera en el primer momento cuando atin no ha hecho nada?
En el sistema que nos ocupa, no hay otro objeto para la inteligencia que el
que ella misma se produce; por otra parte, entender sin objeto entendido es
una contradiccion; asi, en el momento inicial, no habiendo nada producido,
no puede haber nada entendido; y por consiguiente la inteligencia es inexpli-
cable. No cabe suponer que la actividad se despliega ciegamente; no hay
nada ciego cuando se trata de representacion, y la actividad productiva se
refiere esencialmente a cosas representadas en cuanto representadas. El que
estas sean producidas en lo exterior con existencia distinta de la representa-
cion intelectual, es indiferente para el problema de la inteligencia. Asi, como
explica el mismo Vico, la razon humana conoce lo que ella construye en un
mundo puramente ideal, y Dios conoce al Verbo que engendra, no obstante
de que este Verbo no estd fuera de la esencia divina sino identificado con
ella.

300. No se contenta el filésofo napolitano con aplicar su sistema a la
razon humana; lo generaliza a todas las inteligencias, inclusa la divina; bien
que procurando, con /206] loable religiosidad, conciliar sus doctrinas ideold-
gicas con los dogmas del cristianismo. Y en verdad que los problemas [281]

2. Errata de numeracion: “399.” en la ed. 1852. [N. del E.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 61



Jaime L. Balmes

de la inteligencia no pueden resolverse cumplidamente sino encumbrandose
a tanta altura. Para conocer al entendimiento humano, no basta seguir los
pasos de la humana razon; es necesario proponerse ademas el problema
general de la inteligencia misma, ora se limite como la nuestra a flacas vis-
lumbres, ora se dilate por las regiones de la infinidad en un piélago de luz.
Las sublimes palabras con que san Juan comienza su Evangelio, encierran, a
mas de la verdad augusta ensenada por la inspiracion divina, doctrinas tras-
cendentales, que aun miradas bajo un punto de vista puramente filoséfico,
son de una importancia mayor de la que encontrarse pudiera en las palabras
de ningun hombre.

Al identificar lo verdadero con lo hecho, advierte Vico que segun el
dogma de nuestra religion, es necesario distinguir entre lo creado y lo incre-
ado. A lo primero se le debe llamar hecho, a lo segundo engendrado. Pondera
la elegancia divina con que la Escritura santa llama Verbo a la sabiduria de
Dios, en la cual se contienen las ideas de todas las cosas, y los elementos de
las ideas mismas; sin embargo, sus palabras son muy inexactas, cuando al
explicar la concepcion de dicho Verbo, parecen dar a entender que solo resul-
ta de los elementos conocidos y contenidos [282] en la omnipotencia divina.
«En este Verbo, dice, lo verdadero es la comprension misma de todos los ele-
mentos de este universo, la cual podria formar infinitos mundos; de estos ele-
mentos conocidos y contenidos en la omnipotencia divina, se forma el Verbo
real, absoluto, conocido desde toda la eternidad por el Padre, y engendrado
por ¢l desde toda la eternidad.» (De la antigua sabiduria de la Italia, lib. 1.
cap. 1). Si el autor quiere significar que el Verbo es concebido por solo el
conocimiento de lo contenido en la omnipotencia divina, su asercion es falsa:
si no quiso significar esto, su locucion es inexacta. /207]

Santo Tomas (1* parte, cuest. 34, art. 3) pregunta si en el nombre del
Verbo se contiene alguna relacion a la criatural,] «utrum in nomine Verbi
importetur respectus ad creaturamy, y alli resuelve la cuestion con admira-
ble laconismo y solidez. «Respondo que en el Verbo se contiene relacion a
la criatura. Dios conociéndose a si mismo, conoce a toda criatura. E1 Verbo
pues, concebido en la mente, es representativo de todo aquello que actual-
mente se entiende. Asi en nosotros hay diversos verbos seglin son diversas
las cosas entendidas. Pero como Dios con un solo acto se conoce a siy a
todas las cosas, su tnico Verbo es expresivo no solo del Padre sino también
de las criaturas. Y asi como la ciencia de Dios en cuanto a Dios es solo cono-

62 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

cimiento, pero en cuanto a las criaturas es conocimiento y causa, asi el Verbo
de Dios con respecto a Dios Padre, es solo expresivo, pero con relacion a las
criaturas es expresivo y productivo, por cuya razén se dice en el salmo 32:
dijo, y las cosas fueron he[283]chas, porque en el Verbo se contiene la razon
productiva de las cosas que Dios hace» (1).

Por este pasaje se echa de ver que seglin la doctrina de santo Tomas,
el Verbo expresa también a las criaturas, pero que €l es concebido no solo por
el conocimiento de /208/ estas, sino y primariamente, por el conocimiento de
la esencia divina: «el Padre, dice en otra parte el santo Doctor, entendiéndo-
se a siy al Hijo y al Espiritu Santo y a todas las cosas contenidas en su cien-
cia, concibe al Verbo de manera que toda la Trinidad es dicha en el Verbo y
también toda criaturay (2).

301. Hay también otra doctrina de santo Tomas que se opone al sis-
tema de Vico. Segun este, la inteligencia conoce lo que hace, y solo lo que
hace, y solo porque lo hace; pues que lo hecho y lo verdadero son converti-
bles, siendo lo hecho el nico criterio de verdad. Esta doctrina la aplica [284]
Vico a la inteligencia divina sustituyendo a hecho, engendrado; con lo cual
invierte el orden de las ideas, pues que ni segiin nuestro modo de concebir,
Dios entiende porque engendra, sino que engendra porque entiende; no se
concibe la generacion del Verbo sin concebir antes la inteligencia. «En quien
entiende, dice santo Tomas, por lo mismo que entiende, procede alguna cosa
dentro de ¢l, lo cual es el concepto de la cosa entendida, y proviene de la
fuerza intelectual y de su noticia» (3).

Esta doctrina de santo Tomas confirma la opinidén expuesta mas arri-
ba, sobre la imposibilidad de explicar el acto intelectual por sola la produc-
cion. Es evidente que para producir en el orden intelectual, es necesario

(1) Respondeo dicendum, quod in Verbo importatur respectus ad creaturam. Deus enim cognoscendo se, cognoscit omnem
creaturam. Verbum igitur in mente conceptum est reprasentatioum ommis ewus*, quod acta intelligitur. Unde in nobis sunt
diwversa verba, secundum diversa, quae intelligimus. Sed quia Deus uno actu et se, et omnia inlelligil, unicum verbum eius
est expressioum, non solum Patris sed etiam creaturarum. Et sicut Det scientia, Det quidem est cognoscitia tantum, cre-
aturarum autem cognoscitiva et factiva; ita verbum Der, etus quod in Deo Palre est, est expressium tantum, creaturarum
vero est expresswum,** et operativum, et propter hoc dicitur in Psal. 32. Dixit, et facta sunt, quia importatur in verbo ratio
ﬁﬁlib‘a eorum quae Deusfacit.*** [* En la ed. 1852 siempre “ejus”. **En la ed. 1852 desparece la coma. *** Ed. 1852: “dicitur in
Psal. 32: Dixit et facta sunt,... (N. del E.)]

(2) Pater enim intelligendo se et Filium et Spiritum Sanctum et omnia alia quae etus scientia continentur, concipit Verbum,
ut sic tota Trinitas Verbo dicatur, et etiam omnis creatura. (1 part., q. 34, art. 1, ad 3.).

(3) Quicumque autem intelligit ex hoc ipso quod intelligit, procedit aliquid intra tpsum, quod est conceptio rei inte-
Ulectae ex vi wntellectiva proveniens et ex ewus notitia procedens. Quam quidem conceptionem vox significat, et dicitur ver-
bum cordus, significatum verbo vocis. (1 p., q. 27, art. 1.).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 63



Jaime L. Balmes

entender ya: y por consiguiente en el momento inicial de toda in[209]teligen-
cia, no puede ponerse la accion productiva sino la intuicion del objeto. En
este mismo sentido habla santo Tomas, en el modo que hablar puede el hom-
bre de las cosas divinas: no funda en la generacion del Verbo la inteligencia
divina; antes por el contrario, en la inteligencia funda la generacion del
Verbo. Dios, segin santo Tomads, engendra al Verbo porque entiende, no
entiende porque engendra;? y si bien en este Verbo pone [285] el santo Doctor
la expresion de todo cuanto estd contenido en Dios, es presuponiendo la inte-
ligencia divina, con la cual se hace posible decir o proferir el Verbo. El orden
de los conceptos, pues, es el siguiente: entendimiento, objeto entendido,
verbo procedente de la accion de entender por el cual el ser inteligente se
expresa, se dice a si propio la misma cosa entendida. Aplicadas estas ideas a
Dios, seran: Dios Padre inteligente; esencia divina con todo lo que ella con-
tiene, entendida; Verbo o Hijo engendrado por este acto intelectual, y expre-
sivo de todo lo que se encierra en este acto generador.

302. No es mi animo inculpar a Vico, solo he querido hacer notar la
inexactitud de sus palabras, haciéndole por otra parte la justicia de creer que
¢l entendia las cosas del mismo modo que las he explicado, aunque no acer-
to a expresarse con la debida claridad. Pasemos ahora a considerar el siste-
ma de Vico bajo puntos de vista menos delicados.

Es fécil notar que admitiendo lo hecho por tnico criterio de verdad, la
inteligencia queda incomunicada con todo lo que no sean sus obras. Ni a si
misma se puede conocer, porque no se hace. «El alma, conociéndose, dice
Vico, no se hace, y por lo mismo no sabe la manera con que se conocey; de
suerte que prescindiendo del problema de la inteligibilidad que se ha ventila-
do mas arriba (cap. XII), niega Vico a nuestra alma el criterio de si propia por
la tnica razén de que [286] no se causa a si misma. Entonces, la /2707 identidad
lejos de ser un origen de representacion,* como se ha probado (cap. XI ), es
incompatible con ella; nada podra conocerse a si mismo porque nada se hace
a si mismo.

3. “”enlaed. del 48; “;” en la del 52. (Como ya ha sido advertido, usamos por defecto la puntuacién
gramatical de la 2" ed. de 1848 —corregido el tomo 1 por Balmes—. A pesar de los variados cambios
en signos de puntuacién que se dan en la ed. 1852, no damos cuenta de ellos por numerosos, salvo en
el caso de que, como ahora, optemos por la puntuacién corregida.) [N. del E.]

4. “” en ed. 1852, la coma no figura en la de 1848. [N. del E.]

64 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

De esto resulta un gravisimo error; pues que se infiere que tampoco
Dios puede conocerse a si mismo; porque no se causa a si mismo. Ni baste
decir que se conoce en el Verbo, pues que si no se supone la inteligencia, el
Verbo es imposible.

303. Todo el mundo de la realidad distinto del ser intelectual, sera
desconocido para siempre; de donde se deduce que el sistema de Vico lleva
al escepticismo mas riguroso. ;Qué admite el filésofo napolitano? El cono-
cimiento por el espiritu, de la obra misma del espiritu; en esto se compren-
den los actos de conciencia y todos los objetos puramente ideales que en ella
nos creamos: esto también lo admiten los escépticos, ninguno de ellos deja-
ra de convenir que hay en nosotros conciencia, que hay un mundo ideal, obra
de esta conciencia misma o atestiguado por ella.

Si pues no admitimos otro criterio de verdad que lo hecho, abrimos
la puerta al escepticismo, abandonamos el mundo de las realidades para esta-
blecernos en el de las apariencias. No obstante, jsingularidad de las opinio-
nes humanas! Vico pensaba todo lo contrario; €l creia que solo con su siste-
ma era posible rebatir a los escép[287iticos. Es curioso oirle decir con admi-
rable seriedad]:] «el inico medio de destruir el escepticismo es tomar por cri-
terio de verdad, que cada cual esta seguro de lo verdadero que hace». (En
qué puede fundarse tamafia extraieza? Oigamos al filosofo, que dice cosas
muy buenas, pero que no se alcanza como pueden conducir a la destruccion
del escepticismo. «Los escépticos van repitiendo siempre que las cosas les
parecen, pero que ignoran lo que ellas son en realidad; /2717 confiesan los
efectos y conceden por consiguiente que estos efectos tienen sus causas; pero
afirman que no conocen a estas porque ignoran el género o la forma segin
la cual las cosas se hacen. Admitid estas proposiciones, y retorcedlas contra
ellos de la manera siguiente: esta comprension de causas que contiene todos
los géneros o todas las formas bajo las cuales son dados todos los efectos,
cuyas apariencias confiesa ver el escéptico, pero cuya esencia real asegura
ignorar; esta comprension de causas se halla en la primera verdad que las
comprende todas, y donde todas estan contenidas hasta las ultimas. Y pues
que esta verdad las comprende todas, es infinita, y no excluye ninguna, y
tiene la prioridad sobre el cuerpo que no es mas que un efecto. Por consi-
guiente esta verdad es alguna cosa espiritual, en otros términos|[,] es Dios, el
Dios que confesamos nosotros los cristianos; sobre esta verdad debemos
medir la verdad humana, pues que la verdad humana es aquella cuyos ele-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 65



Jaime L. Balmes

mentos hemos [288] ordenado nosotros mismos, aquello que contenemos en
nosotros y que por medio de ciertos postulados podemos prolongar y seguir
hasta lo infinito. Ordenando estas verdades las conocemos, y las hacemos a
un mismo tiempo; y he aqui por qué en este caso poseemos el género o la
forma segun la cual hacemos» (/bid., 3).

En esta refutacion de los escépticos nada encuentro que pueda des-
truir el escepticismo. Aun suponiendo que todos admiten el principio de cau-
salidad, lo que no es exacto, ;qué se puede sacar de este principio cuando se
sefala por tnico criterio la obra del mismo entendimiento que ha de emple-
ar el principio? Si no hay mas criterio que el de causalidad, el entendimien-
to se encuentra aislado, sin poder ir mas alld en el orden de los efectos’ que
hasta donde llegan los producidos por ¢l mismo; y en el de las causas, no
puede subir mds arriba que de si propio; porque si sube, ya conoce cosas que
¢l no ha hecho, a saber, la causa que le ha producido a ¢l. En este supuesto
los escépticos /2127 quedan triunfantes; el conocimiento se reduce al mundo
interior, a las simples apariencias; cuando de estas se quiera salir,® se tropie-
za con el obstaculo del criterio unico, el cual se opone al conocimiento de
todo lo no hecho por el entendimiento mismo. Entonces la realidad nos esta
vedada y nos hallamos separados de ella por un vallado insalvable. El mundo
en si, serd lo que se quiera suponer; mas para nosotros no sera nada. Esta ley
se apli[289]cara a todas las inteligencias, de manera que la realidad solo podra
ser conocida por la causa primera.

Estas consecuencias son inadmisibles en no arrojandose sin reserva
al campo del escepticismo, y no obstante son inevitables en el sistema de
Vico. Original ocurrencia la de querer combatir el escepticismo con un sis-
tema que le abre la mas anchurosa puerta.

5. Sin coma en la ed. del *52; con ella en la del 48. [N. del E.]
6. Con coma en la ed. del “52; sin ella en la del ‘48.[N. del E.]

66 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

CAPITULO XXXI.
Continuacion.

304. Si en algan terreno pudiera ser admitido el criterio del filésofo napoli-
tano, seria en el de las verdades ideales. Como estas prescinden absoluta-
mente de la existencia, puede suponérselas conocidas hasta por un entendi-
miento que no las produzca en la realidad. En cuanto conocidas por el enten-
dimiento nada envuelven de real, y por consiguiente no entrafian ninguna
condicion que exija fuerza productiva, a no ser que esta se refiera a un orden
de pura idealidad. En este orden parece que la razén humana produce efecti-
vamente: porque, tomando por ejemplo la geometria, es facil de notar que
aun en su parte mas ele/2737vada y de mayor complicacion, no [290] es mas
que una especie de construccion intelectual donde solo se halla lo que la
razon ha puesto.

Esta razon es la que a fuerza de trabajo ha ido reuniendo los elemen-
tos y combindndolos de distintas maneras hasta llegar al asombroso resulta-
do del cual pueda decir con verdad: esto es mi obra.

Sigase con atenta observacion el desarrollo de la ciencia geométrica,
y se echard de ver que la dilatada serie de axiomas, teoremas, problemas,
demostraciones, resoluciones, arranca de unos cuantos postulados, y que
contina siempre con la ayuda o de estos mismos o de otros que la razon
excogita, conforme lo exige la necesidad o la utilidad.

(Qué es la linea? Una serie de puntos. La linea pues es una construc-
cion intelectual, no envuelve otra cosa que las fluxiones sucesivas de un
punto. ;Qué es el triangulo? Una construccion intelectual en que se retinen
los extremos de tres lineas. ;Qué es el circulo? Es otra construccion intelec-
tual, el espacio encerrado por la circunferencia, formada a su vez por el
extremo de una linea que gira al rededor de un punto. ;Qué son todas las
demas curvas? Lineas marcadas por el movimiento de un punto con arreglo
a una cierta ley de inflexion. ;Qué es la superficie? ;No se engendra su idea
con el movimiento de una linea, asi como el solido con el movimiento de una
superficie? ;Qué son todos los objetos de la geometria sino lineas, superfi-
cies, y [291] so0lidos de varias especies y con diversas combinaciones?

La aritmética universal es una creacion del entendimiento, ora la con-
sideremos en la aritmética propiamente dicha, ora en el algebra. El nlimero

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 67



Jaime L. Balmes

es un conjunto de unidades; el entendimiento es quien las retne: el dos no es
mas que uno mas uno, el tres es dos mas uno, y de esta suerte se forman
todos los valores numéricos. Por consiguiente las ideas expresivas de estos
valores contienen una /2/4] creacion de nuestro espiritu, son su obra, nada
encierran sino lo que ¢l mismo ha puesto en ellas.

Ya se ha notado que el 4lgebra es una especie de lenguaje. Sus reglas
tienen una parte de convencionales, y las formulas més complicadas se resuel-
ven en un principio convencional. Tomemos una muy sencilla: a® = 1; ;por
qué? porque a’ = a™"; ;por qué? La razon es porque se ha convenido en sefia-
lar la division por la resta de los exponentes; y por consiguiente a®/a™ que evi-
dentemente que es igual a uno, se puede expresar por a"/a" = a"" = af,

305. Estas observaciones parecen probar que en realidad es verdade-
ro el sistema de Vico en lo que concierne a las matematicas puras, es decir,’
a una ciencia del orden puramente ideal. Aunque tal vez podria ensayarse lo
mismo con relacidn a otras ciencias, por ejemplo a la metafisica, no [292] lo
haré, porque en saliendo de las matematicas, ya es dificil encontrar un terre-
no donde no haya opiniones opuestas. Ademas, que en habiendo manifesta-
do hasta qué punto es admisible el sistema de Vico en las ciencias matema-
ticas, quedaran también resueltas las dificultades que puede haber en lo que
concierne a otros ramos.

306. El entendimiento construye en un orden puramente ideal, es
innegable; y en esto convienen todas las escuelas. Nadie duda de que la
razon supone, combina, compara, deduce: operaciones que no pueden con-
cebirse sin una especie de construccion intelectual. En este caso el entendi-
miento sabe lo que hace, porque su obra le estd presente; cuando combina
sabe lo que combina, cuando compara y deduce, sabe lo que deduce y com-
para, cuando estriba en ciertas suposiciones que ¢l mismo ha# establecido,
sabe en qué consisten, pues se apoya en ellas.

307. El entendimiento conoce lo que hace, pero conoce /2757 mas de
lo que hace; hay verdades que no son ni pueden ser su obra, pues que son el
cimiento de todas sus obras: por ejemplo, el principio de contradiccion.
(Puede decirse que la imposibilidad de ser y no ser una cosa a un mismo

7. Con “,” en la ed. del ‘52; sin ella en la del ‘48. [N. del E.]
8. Errata en la ed. del *52: dice “al” en vez de “ha”. [N. del E.]

68 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

tiempo, sea obra de nuestra razoén? No ciertamente. La razon misma es impo-
sible si el principio no esta supuesto ya; el entendimiento le encuentra en si
propio como una ley absolutamente necesaria, como una condicion sine qua
non de todos sus actos. He aqui fallido el criterio [293] de Vico: «el entendi-
miento sélo conoce la verdad que hace»; sin embargo, la verdad del princi-
pio de contradiccion, el entendimiento la conoce y no la hace.

308. Los hechos de conciencia son conocidos por la razon, no obstan-
te de que no son su obra. Estos hechos a mas de estar presentes a la concien-
cia son objeto de las combinaciones de la razon; he aqui otro caso en que
falla el criterio de Vico.

309. Aun en las cosas que son obra puramente intelectual, el entendi-
miento conoce lo que hace, pero no hace lo que quiere; de lo contrario seria
menester decir que las ciencias son absolutamente arbitrarias; en vez de los
resultados geométricos que tenemos ahora, podriamos tener tantos otros
cuantos son los hombres que piensan en lineas, superficies y solidos. ;Esto
qué indica? Que la razén estd sometida a ciertas leyes, que sus construccio-
nes estan ligadas a condiciones de que no se puede prescindir: una de ellas
es el principio de contradiccidn, al cual no se puede faltar nunca so pena de
anonadar todo conocimiento. Es verdad que se llega a sacar el volumen de
una esfera por medio de una serie de construcciones intelectuales; pero yo
pregunto, ;pueden dos entendimientos llegar a dos valores diferentes? No,
esto es absurdo; seguiran quizas diversos caminos, expresaran sus demostra-
ciones y sus resultados de distintas maneras, pero el valor es el mismo; si hay
diferencia, hay error por una u otra parte. [294] /216]

310. Profundizando la materia se echa de ver que la construccion
intelectual de que nos habla Vico, es una cosa generalmente admitida. Lo que
hay de nuevo en el sistema de este fildsofo son dos cosas, una buena y otra
mala: la buena, es el haber indicado una de las razones de la certeza de las
matematicas y demas ciencias de un orden puramente ideal; la mala es el
haber exagerado el valor de su criterio.

He dicho que el sistema del filosofo napolitano expresaba un hecho
generalmente reconocido, mas que por su parte lo habia exagerado. No cabe
duda que el entendimiento crea en algun modo las ciencias ideales, ;pero de
qué manera? No de otra sino tomando postulados, y combinando los datos de
varias maneras. Aqui se acaba su fuerza creatriz; porque en esos postulados y
en esas combinaciones encuentra verdades necesarias que €l no ha puesto.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 69



Jaime L. Balmes

(Qué es el triangulo en el orden puramente ideal? Una creacion del
entendimiento: €l es quien dispone las lineas en forma triangular, ¢l es quien’
salva esa misma forma, la modifica de infinitas maneras. Hasta aqui no hay
mas que un postulado y diferentes combinaciones del mismo. Pero las pro-
piedades del tridngulo dimanan por absoluta necesidad de las condiciones
del mismo postulado; estas propiedades el entendimiento no las hace, las
encuentra. El ejemplo del triangulo es aplicable a toda la geometria; el enten-
dimiento toma un postulado, esta es su obra libre, con tal [295] que no se
ponga en lucha con el principio de contradiccion; de este postulado dimanan
consecuencias absolutamente necesarias, independientes de la accion inte-
lectual, que encierran una verdad absoluta conocida por el entendimiento
mismo. Por consiguiente con respecto a ellas, es falso el decir que las hace.
Un hombre pone un cuerpo en tal disposicion, que abandonado a su grave-
dad cae al suelo; ;es el hombre quien le da la fuerza de caer?[;] no por cier-
to, sino la naturaleza. Lo que el hombre hace es poner /2777 la condicion bajo
la cual la fuerza de gravedad pueda producir sus efectos: desde que la con-
dicion existe, la caida es inevitable. He aqui una semejanza que manifiesta
con claridad y exactitud lo que sucede en el orden puramente ideal: el enten-
dimiento pone las condiciones, pero de estas dimanan otras verdades, no
hechas por el entendimiento, sino conocidas; esta verdad es absoluta, es
como si dijéramos la fuerza de gravedad en el orden de las ideas. He aqui
deslindado lo que hay de admisible e inadmisible en el sistema de Vico.
Admisible, la fuerza de combinacion, hecho generalmente reconocido; inad-
misible, la exageracion de este hecho extendido a todas las verdades, cuan-
do solo comprende los postulados en sus varias combinaciones.

En las reglas algebraicas hay una parte de convencional, en cuanto se
refieren a la expresion; porque es evidente que esta podria haber sido dife-
rente. Pero supuesta la expresion, el des[29¢6]arrollo de las reglas no es con-
vencional, sino necesario. En la misma expresion a"/a", claro es que el nime-
ro de veces que la cantidad a entra por factor, podia haberse expresado de
infinitas maneras; pero supuesto que se ha adoptado la presente, no es con-
vencional la regla sino absolutamente necesaria; pues que sea cual fuere la
expresion, siempre es cierto que la division de una cantidad por si misma con
distintos exponentes, da por resultado la disminucion del numero de veces

9. Suprimimos la coma que esta en las dos ediciones. Doce lineas abajo incluimos 5 entre corchetes. [N. del E.]

70 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

que entra por factor; lo que se significa por la resta de los exponentes; y por
tanto, si el nimero de veces es igual en el dividendo y en el divisor, el resul-
tado ha de ser = 0. Por donde se echa de ver, que aun en el algebra, lo que
hace el entendimiento es poner las condiciones, y expresarlas como mejor le
parece: mas aqui se concluye su obra libre, pues de estas condiciones resul-
tan verdades necesarias; €l no las hace, solo las conoce. /28]

El mérito de Vico en este punto consiste en haber emitido una idea muy
luminosa sobre la causa de la mayor certeza en las ciencias puramente ideales.
En estas el entendimiento pone €l propio las condiciones bajo las cuales ha de
levantar el edificio; €l escoge, por decirlo asi, el terreno, forma el plan, y levan-
ta las construcciones con arreglo a este; en el orden real este terreno le es pre-
viamente sefialado, asi como el plan del edificio y los materiales con que lo ha
[297] de levantar. En ambos casos estd sometido a las leyes generales de la
razon; pero con la diferencia de que en el orden puramente ideal, ha de aten-
der a esas leyes y a nada mas; pero en el real, no puede prescindir de los obje-
tos considerados en si, y estd condenado a sufrir todos los inconvenientes que
por su naturaleza le ofrecen. Aclaremos estas ideas con un ejemplo. Si quiero
determinar la relacion de los lados de un tridngulo bajo ciertas condiciones, me
basta suponerlas y atenerme a ellas; el triangulo ideal es en mi entendimiento
una cosa enteramente exacta y ademas fija: si le supongo isosceles con la rela-
cion de los lados a la base como de cinco a tres, esta razon es absoluta, inmu-
table, mientras yo no altere el supuesto; en todas las operaciones que haga
sobre estos datos puedo engafiarme en el calculo, pero el error no provendra de
la inexactitud de los datos. El entendimiento conoce bien, porque lo conocido
es su misma obra. Si el tridngulo no es puramente ideal sino realizado sobre el
papel o en el terreno, el entendimiento vacila; porque las condiciones que €l
fija con toda exactitud en el orden ideal, no pueden ser trasladadas de la misma
manera al orden real: y aun cuando lo fuesen, el entendimiento carece de
medios para apreciarlo. He aqui por qué dice Vico con mucha verdad, que
nuestros conocimientos pierden en certeza a proporcion que se alejan del orden
ideal y se engolfan en la realidad de las cosas.

311.1° Dugald Steward se aprovecharia proba[298]blemente de /2197
esta doctrina de Vico al explicar la causa de la mayor certeza de las ciencias

10. La ed. de 1852 coloca el nimero del paragrafo 311 en el parrafo anterior «El mérito de Vico...» (y
numera los dos siguientes como 312y 313). Hemos dejado el orden de la ed. de 1848, que ademas apa-
rece igual en la 4" ed. en 1858 (p. 188); y asi también en la ed. de las OC de la BAC (1948). [N. del E.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 71



Jaime L. Balmes

matematicas. Dice que esta no se funda en los axiomas sino en las definicio-
nes; es decir que con corta diferencial’ viene a parar al sistema del filosofo
napolitano de que las matematicas son las ciencias mas ciertas, porque son
una construccion intelectual fundada en ciertas condiciones que el mismo
entendimiento pone, y que estan expresadas por la definicion.

312. Esta diferencia entre el orden puramente ideal y el real no se
habia escapado a los fildsofos escolasticos. Era comun entre ellos el dicho de
que de los contingentes y particulares no hay ciencia, que las ciencias solo
son de las cosas necesarias y universales: sustituid a la palabra contingente
la de realidad, pues toda realidad finita es contingente; en vez de universal
poned ideal, pues lo puramente ideal es todo universal; y encontraréis expre-
sado lo mismo con distintas palabras. Dificil es deslindar hasta qué punto se
hayan aprovechado los filésofos modernos de las doctrinas de los escolasti-
cos en lo tocante a la distincion entre los conocimientos puros y los empiri-
cos; pero lo cierto es que en las obras de los escolasticos se hallan sobre estas
cuestiones, pasajes sumamente luminosos. No fuera extrano que hubiesen
sido leidos por algunos modernos, particularmente por los alemanes, cuya
laboriosidad es proverbial, especialmente en lo que toca a las materias de
erudicion (XXVII). [299]

“NOTAS”2
[361] [522]
(SOBRE LOS CAPITULOS XXX y XXXI)
(XXVII) He indicado que quizas Dugald-Steward se habia aprovechado de
las doctrinas de Vico; sin que por esto quiera hacerle el cargo que se dirigié

contra su maestro Reid, de quien se dijo que resucitaba las doctrinas del P.
Buffier,”? jesuita. No obstante, para que el lector pueda juzgar con pleno

11. Sin coma (ed. 1852). [N. del E.]
12. Tras finalizar el tomo I, Balmes realiza unas Notas sobre el contenido de los capitulos. [N. del E.]
13. Sin coma en ed. del ‘48; si en la del ‘32.[N. del E.]

72 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

conocimiento de causa, pongo a continuacion un notable pasaje del filésofo
escocés, por el cual se vera la coincidencia de algunas de sus observaciones
con las del filésofo napolitano. Me inclino a creer que si Dugald-Steward
hubiese leido a Vico, no se quejaria de la confusion con que explicaron esta
doctrina varios autores antiguos y modernos.

«El caracter particular de esta especie de evidencia llamada demos-
trativa, y que tan marcadamente distingue las conclusiones matematicas de
las de otras ciencias, es un hecho que debe haber llamado la atencién de cual-
quiera que conozca los elementos de la geometria; y sin embargo yo dudo
que su causa haya sido sefialada de una manera satisfactoria». Locke nos
dice: «lo que constituye la demostracion es la evidencia intuitiva de cada
paso del raciocinio»; convengo en que si esta evidencia faltase en un solo
punto, toda la demostracién se arruinaria; mas no creo que la evidencia
demostrativa de la conclusion dependa de esta circunstancia, aun cuando
afiadiésemos esta otra condicion sobre la cual Reid insiste mucho: «que para
la evidencia demostrativa es necesario que los primeros principios sean
intuitivamente ciertos». Al tratar de los axiomas, hice notar la inexactitud de
esta observacion, manifestando ademdas que en las matematicas, los
prime[362]ros principios de nuestros raciocinios no son los axiomas sino las
definiciones. Sobre esta ultima circunstancia, es decir, sobre esta condicion
de discurrir partiendo de definiciones, se /5237 debe fundar la verdadera teo-
ria de la demostracion matematica. Voy a desenvolver aqui extensamente
esta doctrina, indicando al mismo tiempo algunas de las consecuencias mas
importantes que de ella dimanan. «Como no quiero reclamar injustamente
los honores de la invencion, debo comenzar por declarar que la idea matriz
de esta doctrina ha sido manifestada y aun desenvuelta con extensioén por
diversos autores tanto antiguos como modernos; pero en todos ellos se la
encuentra de tal modo confundida con otras consideraciones del todo extra-
nas al punto de la discusion, que la atencion del autor y del lector se distrae
del tnico principio del cual depende la soluciéon del problema.

Hemos visto ya en el primer capitulo de esta parte que mientras en las
demas ciencias las proposiciones que se han de establecer expresan siempre
hechos reales o supuestos, las demostradas en las matematicas enuncian sim-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 73



Jaime L. Balmes

plemente una conexion entre ciertas suposiciones y ciertas consecuencias.
Asi en las matematicas nuestros raciocinios tienen un objeto muy diferente
del que nos sirve en los otros usos de las facultades intelectuales; pues que
se proponen no consignar verdades relativas a existencias reales, sino deter-
minar la filiacion logica de las consecuencias que dimanan de una hipotesis
dada. Si partiendo de esta hipotesis raciocinamos con exactitud, es claro que
nada puede faltar a la evidencia del resultado, pues que este se limita a afir-
mar un enlace necesario entre la suposicion y la conclusion; en las otras cien-
cias, aun suponiendo evitada la ambigiiedad del lenguaje, y rigurosamente
exactos todos [363] los pasos de la deduccion, nuestras conclusiones serian
siempre mas o menos inciertas, pues que en definitiva estriban sobre princi-
pios que pueden corresponder o no corresponder con los hechos». (P. 2, Cap.
2, Secc. 3). Esta es exactamente la doctrina de Vico sobre la causa de la dife-
rencia en los grados de evidencia y certeza; bien que este filésofo eleva a un
sistema general, para explicar el problema de la inteligencia, lo que el esco-
cés solo consigna como un hecho para sefialar la razon de la evidencia mate-
matica. El P. Buffier (7rat. de las primeras verdades, P. 1, Cap. 11) explica
lo mismo con mucha claridad.

He dicho también que atendida la infatigable laboriosidad que /5247
distingue a los alemanes, no fuera extrafio que hubiesen leido a los escolés-
ticos: esto se confirma, si se advierte que Leibnitz recomienda mucho esta
lectura; y no es regular que se hayan olvidado del consejo de un autor tan
competente, los alemanes mas modernos.

Entre los varios pasajes de Leibnitz sobre los escolasticos, prefiero
aducir el siguiente que me parece sumamente curioso. «La verdad estd mas
difundida de lo que se cree; pero con harta frecuencia se la halla envuelta,
debilitada, mutilada, corrompida con adiciones que la echan a perder, o la
hacen menos util. Notando esas huellas de verdad en los antiguos, o para
hablar mas generalmente, en los anteriores, se sacaria oro del fango, el diaman-
te de su mina, luz de las tinieblas; y esto seria en realidad perennis quaedam
philosophia. Hasta se puede decir que se notaria algiin progreso en los conoci-
mientos. Los orientales tienen ideas grandes y hermosas sobre la divinidad; los
griegos afiadieron el raciocinio y una forma cientifica; los Padres de la Iglesia
desecharon lo que habia de malo en la filosofia de los griegos: pero los esco-
lasticos trataron de emplear utilmente para el cristianismo lo que habia de
aceptable en [364] la filosofia de los paganos. Repetidas veces he dicho:

74 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Criterio de Vico» (1846)

aurum latere in stercore illo scholastico' barbarico; y desearia que se
pudiese encontrar algin hombre hébil, versado en esta filosofia irlandesa y
espafiola, que tuviese inclinacion y capacidad para sacar lo que en ella hay
de bueno. Estoy seguro que su trabajo seria recompensado con muchas ver-
dades bellas e importantes. En otro tiempo hubo en Suiza un escritor que
matematizé en la escolastica; sus obras son poco conocidas; pero lo que de
ellas he visto me ha parecido profundo y digno de consideracion». (Carta 3
a M. Remond de Montmort).!3

Asi habla Leibnitz, uno de los hombres mas eminentes de los tiem-
pos modernos, y de quien Fontenelle ha dicho con razon, que «conducia de
frente todas las ciencias». Véase pues si anduve descaminado al recomendar
el estudio de aquellos autores, a quien desee adquirir en filosofia conoci-
mientos profundos. Aun prescindiendo de la utilidad intrinseca, seria conve-
niente dicho estudio para poder juzgar con conocimiento de causa'® unas
escuelas que, valgan lo que valieren, ocupan una pagina en la historia del
espiritu humano. /5257

Ao

14. Con “h” en la ed. de 1852; en las otras ediciones referidas aparece “scolastico”.

15. Cita de Leibniz que Balmes recoge de su carta 3 a Remond de Montmort: «Lettre a Rémond, 26
agosto 1714» (Die Philos. Schr., ed. de C.J. Gerhardt, t. III, pp. 424-425). Cfr. G.W.F. LEIBNIZ,
Pensamientos, s.1., 1934, vol. 72 de Nueva Biblioteca Filoséfica, p. 160. La conocida sentencia de Leibniz
«aurum latere in stercore illo scholastico barbarier» se contextualiza asi en esta tercera carta tematizada sobre las
utilidades del estudio de las antiguas filosofias: «La vérité est plus répandue qu’on ne pense; mail elle est
tres souvent fardée, et trés souvent aussi enveloppée, et méme affoiblie, mutilée, corrompue par des addi-
tions qui la gatent, ou la rendent Moniz utile. En faisant remarquer ces traces de la vérité dans les
Anciens, ou, pour parler plus généralement, dans les antérieurs, ont tireroit 'or de la boue, le diamante
de sa mine, el la lumiere des ténebres; et ce seroit en effet perennis quaedam Philosophia. On peut méme dire,
qu’on y remarqueroit quelque progrés dans les connoissances. Les Orientaux ont de belles et de gran-
des idées de la Divinité. Les Grecs y ont ajouté le raisonnement et une forme de science. Les Peres de
I’Eglise ont rejetté ce qu’il y avoit de mauvais dans la Philosophie des Grecs; mais les Scolastiques ont
taché d’employer utilement pour le Christianisme, ce qu’il y avoit de passable dans la Philosophie des
Payens. Ja1 dit souvent aurum latere in stercore illo scholastico barbarier; et je souhaiterois qu’on put trouver
quelque habile homme versé Dans cette Philosphie Hibernoise et Espagnole, qui eut de I'inclination et
de la capacité pour en tirer le bon. Je suis sts qu’il trouveroit sa peine payée par plusieurs belles et impor-
tantes vérités. Il y a eu autrefois un Suisse qui avoit mathématisé dans la Scolastique. Ses ouvrages sont
peu connus; mai ce que j’ai vu m’a paru profond et considerable.» (Pensées de Leibniz sur la religion et
la morale, 2% ed., Paris, V. Nyon Libraire — Librairie de la Société¢ Typographique, 1803, tomo I, pp.
443-444). La carta completa, mas extensa, y la respuesta de Remond del 2 de septiembre de 1714, pue-
den cotejarse en la correspondencia entre «Leibnitz und Remond. 1713-1716», en Die philosophischen
Schrifien von Gotifried Wilhelm Leibniz, ed. de C.J. Gerhardt, Berlin, 1887, t. III, pp. 624-625 (vii) y 626-629
(viii). En espaiiol, la correspondencia Leibniz-Remond esta proyectada como parte III (27 cartas) en el
vol. 19 de la edicion “Leibniz en espafiol” (2007 vy ss.): Correspondencia. IV, a cargo de Juan A. Nicolas y
M. Mendoga en la Editorial Comares (Granada). [N. del E.]

16. Suprimida la coma en ed. 1852. [N. del E.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 75






Algunas pdginas sobre Vico en «La idea de Progreso» — Some pages about Vico in «The Idea of Progress» — Qualche pagine su Vico ne «L’idea
di Progresso» — D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.04

[ALGUNAS PAGINAS SOBRE VICO
EN LA IDEA DE PROGRESO (1920)]

APDOS. 4-5 DEL CAP. 14

JOHN BAGNEL BURY
(1861-1927)

Traduccion del inglés y Nota a cargo de

José Manuel Sevilla Ferndndez
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Segtin expone John B. Bury en el apdo. 4 del cap. XIV de La Idea de Progreso (1920), pese a que Vico
no propusiera ninguna teoria del progreso, su especulacion «contenia principios los cuales parecian predestinados a
formar la base de tal doctrina». La explicacion de las edades conforme al desarrollo del espiritu humano asemejaria
dicha especulacion de Vico a la del idealismo aleman; y la teoria ciclica del movimiento histérico —teoria de ciclos
histéricos y no doctrina de repeticion circular—, concebida dicha dindmica como un «movimiento en espiral», seria
una doctrina facilmente adaptable a la teoria del Progreso. La traduccion espafiola constituye un homenaje por el cen-
tenario de la publicacion de The Idea of Progress.

PaLABRAS CLAVE: G. Vico, J.B. Bury, J.M. Sevilla, La Idea de Progreso, Filosofia de la Historia, idealismo aleman,
Jouffroy-Cousin-Guizot.

ABSTRACT: According to John B. Bury, although Vico did not propose any theory of progress, his speculation «con-
tained principles which seemed predestined to form the basis of such a doctrine» (7he Idea of Progress, 1920, ch.
X1V, par. 4). Vico’s speculation regarding the development of human spirit across the ages would resemble German
idealism; and the cyclical theory of historical movement —as a theory of historical cycles, and not as a doctrine of
circular repetition—, whose dynamics is understood as a «spiral movement», would be a doctrine easily ‘adapta-
ble’ to the theory of Progress. This Spanish translation is a commemoration of the Centenary of The Idea of Progress.
KEYWORDS: G. Vico, J.B. Bury, J.M. Sevilla, The Idea of Progress, Philosophy of History, German Idealism,
Jouffroy-Cousin-Guizot.

Publicado originalmente en J.B. BURY, The Idea of Progress. An Inquiry Into Ist Origin and Growth (Londres,
Macmillan and Co., 1920). Cap. XIV (pp. 260-277), apdos. 4-5 en pp. 267-273.
OBRA EN DOMINIO PUBLICO. Texto preparado en espafiol traducido a partir de la citada edicion inglesa de 1920.

Mas que por pares ciegos, las paginas de J.B. Bury sobre Vico han pasado la revision critica de estudios histori-
co-filosoficos durante un siglo completo en la historia de las ideas y de la filosofia.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.04 [77]
© de la traduccién y de la Nota preliminar: José Manuel Sevilla Ferndndez, 2020



CENTENARIO DE LA PUBLICACION
1920-2020

THE

IDEA OF PROGRESS

AN INQUIRY INTO ITS ORIGIN
AND GROWTH

BY

J. B. BURY

REGIUS PROFISIOR OF MODZRN HISTORY, AND FELLOW OF KING'S COLLIGE,
IN THE UNIVERSITY OF CAMERIDGE

MACMILLAN AND CO., LIMITED
ST. MARTIN'S STREET, LONDON
1920

PRIMERA EDICION DE J.B. BURY, The Idea of Progress. An Inquiry Into Ist Origin
and Growth (Londres, Macmillan and Co., 1920).




Nota a «Algunas paginas sobre Vico en “La idea de Progreso™ — Note on «Some pages about Vico in “The Idea of Progress™ — Nota a «Qualche pagine su Vico ne
“Lidea di Progresso™»— D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i134.06

NOTA
A «<ALGUNAS PAGINAS SOBRE VICO EN LA IDEA DE
PROGRESO (1920) DE J.B. BURY»

José M. Sevilla Fernandez
(Universidad de Sevilla)

ecogemos aqui traducidos al espafiol expresamente para esta ocasion y
en honor al Centenario de la publicacion, los dos apartados —el cuarto y el
quinto— del capitulo catorce de The Idea of Progress, original inglés de 1920,
en los que John Bagnel Bury presta atencion a Giambattista Vico dentro del
contexto de las «Corrientes de pensamiento en Francia tras la Revoluciony.

A proposito del tratamiento de Bury otorgado a Vico, y de la relacion
de este con la idea de progreso, reproduzco a continuacion una extensa explica-
cion ya ofrecida, recogida entre las muchas paginas de nuestra obra El espejo
de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hispanica (1737-2005), al
recepcionar los tratamientos viquianos en el ambito hispanico y, aunque tradu-
cidos, en lengua espanola en la década de los afios setenta (véase en la obra cita-
da la Parte III «La recepcion de Vico en la cultura hispanica en el siglo Xx», cap.
II, apdo. 3).!

1. El texto reproducido en el parrafo a continuaciéon procede basicamente de las pp. 256-258 de nuestro
libro El espgo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hispanica (1737-2005), Népoles, La Citta del Sole,
2007. Un apunte mas magro fue inicialmente presentado en nuestro estudio basico «La presencia de
Giambat-tista Vico en la cultura espanola Il», Cuadernos sobre Vico,n° 1, 1991, pp. 97-132 (vid. pp. 111-112).

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.04 79
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernandez, 2020



José M. Sevilla

La relacion del pensamiento de Vico con las ideas de progreso y evolu-
cion, como innovadoras categorias histdricas, toma nuevo sentido orientador
con la edicion en espanol de The Idea of Progress. An inquiry into its origin and
Growth, el clasico estudio de John B. Bury (1861-1927); y, poco después, ya en
la década de los ochenta, sera definido por la traduccion de dos obras singula-
res sobre la historia de las ideas: la Historia de la idea de progreso de Robert
Nisbet y Contra la Corriente de Isaiah Berlin (1909-1998).2 Antes, ya habia
abierto hueco en el tema —dentro del ambito hispano— la traduccion de la obra
de Jean Touchard (1918-1971), donde el historiador francés plantea —en
Histoire des idées politiques— la nocion de «Historia y progreso segiin Vico»
con idéntico criterio al de Bury (esta obra de Bury, como se sabe, esté escrita en
el primer cuarto de siglo, publicada en Londres en 1920, pero editada en caste-
llano medio siglo mas tarde). En su Historia de las ideas politicas (ed. esp. en
1961), Touchard retoma una concepcion «idealista y ciclica del progreso» en
Vico «muy diferente del progreso tal y como lo conciben los enciclopedistasy.?
No obstante, le admite al napolitano una idea de “progreso” aunque este no sea
considerado el rectilineo y lineal, sino mas bien, en cambio, figuradamente
espiral. La imagen que también ofrece Bury implica una adaptacion progresis-
ta. Para Bury, pese a que Vico no propusiera ninguna teoria del progreso
—segun el conocido historiador inglés—, la especulacion viquiana poseia
«principios que parecian predestinados a ser la base de semejante doctrina». La
explicacion de las edades conforme al desarrollo del espiritu humano asemeja-
ria dicha especulacion al idealismo alemén; y la teoria ciclica del movimiento

2. [Nota 53 en op. at. p. 257] «J. BURY, La idea del progreso, trad. esp. de E. Diaz y J. Rodriguez
Aramberri, Alianza Ed., Madrid, 1971 (espec. pp. 241-144). R. NISBET, Historia de la idea de progreso, trad.
esp. de E. Hegewicz, Gedisa, Barcelona, 1981 (espec. pp. 228-239), publicado en castellano solo un ano
después de su edicion en inglés. I. BERLIN, Contra la Corriente. Fnsayo sobre historia de las ideas, compilado
por H. Hardy, trad. esp. de H. Rodriguez Toro, FCE, México, 1983 (espec. caps. I, III, IV y V).»

3. [Nota 54 en op. cit. p. 257] «J. TOUCHARD, Historia de las ideas politicas, trad. esp. de 1. Pradera (1961),
Ed. Tecnos, Madrid, 1976 (6* reimpr.; vid. pp. 313-314), 2004 5* ed. (10* reimpr.); cit. a p. 314 de la
6* reimpresion. Touchard le admite a Vico esa idea de “progreso”, a pesar de tildar al napolitano de
“filosofo profundamente cristiano” y calificar su obra como “caracteristica de una época de transiciéon”
(ihid., p. 313): “La historia se le presenta como una evolucién continua” de la que el progreso “es la
ley”; lo que ocurre segtn la interpretacién de Touchard es que “la evolucién de la humanidad no adop-
ta, segin Vico, la forma de una linea recta, sino la de una serie de circulos en espiral; por lo tanto, la
historia nunca se acaba” (tbid., p. 314). Es esta figura de la espiralidad una concepcién que —con inde-
pendencia de la interpretacion de Touchard— nos parece muy justa y acertada (como hemos postula-
do en nuestro libro Giambattista Vico: metafisica de la mente e historicismo antropoldgico. Un estudio sobre la con-
cepeion viquiana del hombre, de su mundo y de su ciencia, ya citado).»

80 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota a «Algunas paginas sobre Vico en La idea de Progreso (1920)»

histoérico —que hay que entender como teoria de ciclos histdricos y no como
doctrina de la repeticion circular—, concebida esta dindmica histdrica como un
«movimiento en espiraly, seria una doctrina facilmente adaptable —en térmi-
nos de Bury— «a la teoria del Progreso».* Como veremos mas adelante [...], de
forma semejante a Bury —aunque desde una perspectiva epistemoldgica total-
mente distinta— también Nisbet situa a Vico en la historia de la idea de progre-
s0; mientras que, por su lado, Berlin, cuantitativamente mas estudioso de Vico
y verdaderamente influenciado por éL3 desvela una concepcion viquiana del
progreso ligada al desarrollo de la mente humana (lo que nosotros hemos defi-
nido como “historicismo antropoldgico y antropologismo historicista’ : doctri-
na opuesta radicalmente a la del “progreso sostenido” mantenida por los ilus-
trados sobre la base de un criterio de progreso absoluto. La doctrina viquiana,
desde la perspectiva de Berlin, supondria una teoria de los progresos historicos
de las naciones, y no del Progreso indeterminado y con mayusculas. En cual-
quier caso, desde muy diversas y variadas interpretaciones en relacion con esta
idea, se esta de acuerdo en que Vico no participa de la dieciochesca idea de
“progreso” rectilineo e indefinido, radicada y defendida sobre todo en el &mbi-
to historico y filosofico francés.
k ok ok

El texto que viene a continuacion ha sido traducido directamente del
inglés, tomando como fuente base la edicion londinense en 1920 de The Idea
of Progress. An Inquiry Into Ist Origin and Growth.t Han sido traducidos al
castellano, expresamente para su publicacion en Cuadernos sobre Vico, los
dos apartados 4 y 5 (pp. 267-273 de la citada edicion) —extraidos de los
siete apartados de que consta el capitulo XIV «Currents of Thought in France
after the Revolution» (pp. 260-277)— que tratan expresamente sobre Vico.
Entre corchetes y en cuerpo menor se muestran los nimeros de pagina corres-
pondientes a la edicion (1920) del texto base para la traduccion.

+0bra de Dominio Pablico. Texto inglés en The Project Gutenberg: www.gutenberg.org. Reproduccion
digital de la edicion inglesa de 1920 en: https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015. 187026. Book Source:
Digital Library of India Item 2015.187026.

4. [Nota 55 en op. cit. p. 258] «J. BURY, op. cit., p. 242 y p. 243.»

5. [Nota 56 en op. cit. p. 258] «Cfr. J.M. SEVILLA, “La insumision al dilema. Berlin y Vico”, cit., pp.
324-405; e Ip., “La via Vico como pretexto en I. Berlin: contracorriente, antimonismo y pluralismo”,
Cuadernos sobre Vico, n. 5/6, (Sevilla) 1995-96, pp. 261-282.»

6. [Nota 57 en op. cit. p. 258] «Cfr. J.M. Sevilla, Giambattista Vico: metafisica de la mente e historicismo antropold-
gueo, cit.,* espec. Parte Segunda, cap. I, apdo. 5.2..» *Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 1988.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 81






«Algunas paginas sobre Vico en “La Idea de Progreso”»

[ALGUNAS PAGINAS SOBRE VICO
EN LA IDEA DE PROGRESO (1920)]

«Corrientes de pensamiento en Francia tras la Revolucion», cap. 14 de
La Idea de Progreso (ed. orig. 1920), apartados 4-6.

J.B. Bury
(1861-1927)

[267]1...]
4

ajo la Restauracion borbonica comenz6 entonces Francia a buscar una
nueva luz en las oscuras profundidades de la especulacion alemana procla-
mada por Madame de Stéel. Las /deas de Herder fueron traducidas por Edgar
Quinet, la Educacion de Lessing por Eugeéne Rodrigues. Cousin se postrd a
los pies de Hegel. Al mismo tiempo era descubierto en Italia un nuevo maes-
tro, lleno de sugerencias para aquellos que estaban interesados en la filoso-
fia de [268] la historia. La Scienza nuova' de Vico fue traducida por Michelet.
El libro de Vico tenia ahora cien afios. No hice mencion de €l en su

lugar cronoldgico? porque no ejercio una influencia inmediata en el mundo. Su
pensamiento constituy6 un anacronismo en el siglo dieciocho, porque apelaba
al diecinueve. El no anuncio6 ni concibié ninguna teoria del Progreso, aunque
su especulacion, bastante desconcertante y confusa en su exposicion, contenia

1. En italiano en el texto inglés. [N. del T.]
2. “Cronoldgicamente” le habria correspondido, probablemente, estar en los capitulos 6y 7. [N. del T'.]

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.04 83
© de la traduccién: José Manuel Sevilla Fernandez, 2020



John B. Bury

principios los cuales parecian predestinados a formar la base de tal doctrina.
Su objetivo era, como el de Cabanis y los idedlogos, establecer el estudio de
la sociedad sobre la misma base de certeza que habia sido asegurada para el
estudio de la naturaleza mediante el trabajo de Descartes y Newton.

Su idea fundamental era que la explicacion de la historia de las socie-
dades ha de ser hallada dentro de la mente humana. En un principio el mundo
es mas sentido que pensado; esta es la condicion de los salvajes en el estado
de naturaleza, quienes no tienen organizacion politica. El segundo estado
mental es el del conocimiento imaginativo, la «sabiduria poética»; a este le
corresponde la mas alta barbarie de la edad heroica. Finalmente, llega el
conocimiento conceptual, y con ello la edad de la civilizacion. Estas son las
tres fases por las que toda sociedad pasa, y cada uno de estos tipos determi-
na el derecho, las instituciones, el lenguaje, la literatura y el caracter de los
hombres.

Las extenuantes investigaciones de Vico en el estudio de Homero y
sobre los comienzos de la historia romana fueron llevadas a cabo para enten-
der el punto de vista de la edad heroica. El insistia en que esta no podria com-
prenderse bien a menos que trascendiéramos nuestros propios modos abs-
tractos de pensar [269] y mirdasemos el mundo con ojos primitivos, mediante
un imperioso esfuerzo de la imaginacion. Estaba convencido de que la his-
toria habia quedado viciada por el habito de ignorar las diferencias psicolo-
gicas, por la incapacidad para recuperar el punto de vista antiguo. Aqui esta-
ba muy por delante de su propia época.

Concentrando su atencion sobre todo en la antigiiedad romana, adop-
to —no plenamente con ventaja para su sistema— las revoluciones de la his-
toria de Roma como norma caracteristica del desarrollo social. La sucesion
de aristocracia (puesto que la primitiva realeza de Roma y la realeza homé-
rica son meras formas de aristocracia, seguin la perspectiva de Vico), demo-
cracia y monarquia es la secuencia necesaria de los gobiernos politicos. La
monarquia (el Imperio Romano) se corresponde con la mas alta forma de
civilizacion. ;Qué ocurre cuando esta es alcanzada? Pues que la sociedad
decae a un estado anarquico de naturaleza, desde el cual vuelve a pasar otra
vez a una mayor barbarie o época heroica, para ser seguida una vez mas por
la civilizacion. La disolucion del Imperio Romano y las invasiones barbaras
van seguidas de la Edad Media, en la que Dante interpreta el papel de
Homero; y el periodo moderno, con sus fuertes monarquias, se corresponde

84 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



[Algunas paginas sobre Vico en «La idea de Progreso» (1920)]

con el del Imperio Romano. Este es para Vico el principio del reflujo. Si
fuera correcta la teoria, eso significaria que la civilizacion de su época debe-
ria de recaer otra vez en la barbarie y comenzar de nuevo el ciclo. El mismo
no expreso esta conclusion directamente, ni se aventurd acerca de ninguna
prediccion.

Resulta obvio cuan facilmente su doctrina podria ser adaptada a la
concepcion del Progreso como un movimiento en espiral. Evidentemente,
los periodos correspondientes a sus ciclos no son idénticos ni realmente
homogéneos. Cualesquiera que puedan ser los puntos de semejanza descu-
biertos [270] entre las primeras sociedades griegas o romanas y la medieval,
mas numerosos y manifiestos siguen siendo atn los puntos de diferencia. La
civilizacién moderna difiere, de maneras fundamentales y de largo alcance,
de la griega y la romana. Es absurdo pretender que el movimiento general
trae de vuelta al hombre una y otra vez al punto del cual habia partido, y por
tanto, si hay algun valor en el reflujo de Vico, solamente puede significar que
el movimiento de la sociedad debe de considerarse como un ascenso en espi-
ral, tanto que cada etapa de un progreso ascendente se corresponda, en cier-
tos aspectos generales, con una etapa la cual haya sido ya atravesada, debién-
dose esta correspondencia a la naturaleza psiquica del hombre.

Una concepcion de este tipo no podria haber sido apreciada en los
tiempos de Vico, ni por la siguiente generacion. La Scienza nuova estaba en
la biblioteca de Montesquieu, y no la us6. Mas era natural que despertase
interés en Francia en un momento en que las nuevas filosofias idealistas de
Alemania estaban atrayendo atencion, y cuando los franceses, de la escuela
ideoldgica, al igual que Vico andaban buscando un principio sintético para
explicar los fendmenos sociales.

Aunque Vico era diferente de los idealistas alemanes tanto en su punto
de partida como en sus métodos, sin embargo sus especulaciones tenian algo
en comun con las de ellos. Ambos por igual explicaron la historia mediante la
naturaleza de la mente, la cual necesariamente determinaba las etapas del pro-
ceso; Vico, como Fichte o Hegel, apenas tenia en cuenta las consideraciones
eudemonicas. La diferencia fue que los pensadores alemanes buscaron su
principio en la logica y lo aplicaron a priori, mientras que Vico busco el suyo
en la psicologia concreta y se dedic6 a una laboriosa investigacion para esta-
blecerlo a posteriori a partir de los datos efectivos de la historia. [271] Pero
ambas conjeturas sugirieron que el curso del desarrollo humano se corresponde

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 85



John B. Bury

con el cardcter fundamental de los procesos mentales y no esta redirigido ya sea
por intervencion providencial ni por libres actos de la voluntad humana.

5

Estas influencias extranjeras cooperaron en el determinar las tenden-
cias de la especulacion francesa durante el periodo de la monarquia restau-
rada, en el que la idea de Progreso fue colocada sobre nuevas bases y se con-
virtio en la lapida de nuevas “religiones”. Antes de que consideremos a los
fundadores de las sectas, podemos dar una rapida ojeada a las opiniones de
algunos eminentes sabios que se habian ganado el oido del publico antes de
la Revolucion de Julio: Jouffroy, Cousin y Guizot.

Cousin, la luminaria mas brillante en la esfera de la filosofia pura en
Francia durante la primera mitad del siglo XiX, sacd su inspiracion de
Alemania. Se declaraba ecléctico, pero en general su filosofia era hegeliana.
Aunque podia dotar a Dios de conciencia y hablar de la Providencia, sin
embargo consideraba el proceso del mundo como una necesaria evolucion
del pensamiento, y vio no en la religion sino en la filosofia la maxima expre-
sion de la civilizacion. En 1828 impartié un curso de conferencias sobre filo-
sofia de la historia. Dividio la historia en tres periodos, cada uno regido por
una idea maestra: el primero por la idea de infinito (el Oriente); el segundo
por la de lo finito (la antigliedad clésica); y el tercero por la de la relacion
entre finito e infinito (la edad moderna). Al igual que con Hegel, el futuro
queda ignorado, y el progreso estd confinado dentro de un sistema cerrado;
ya ha sido alcanzado el circulo mas alto.

[272] Como un oponente de los idedlogos y de la filosofia sensaciona-
lista en la que éstos fundaban sus especulaciones, Cousin apel6 a los ortodo-
xos y a todos aquellos a quienes el volterianismo era una cosa maldita, y
durante una generacion ejerci6 una considerable influencia. Pero su obra —y
este es el punto de importancia para nosotros— ayudo a difundir la idea
—que los idedlogos habian difundido por lineas muy diferentes— de que la
historia humana ha sido un desarrollo progresivo.

El tema del despliegue progresivo fue también el de Jouffroy en su
breve pero sugerente introduccion a la filosofia de la historia (1825),* donde

3. «Réflexions sur la philosophie de I'histoire», in Mélanges philosophiques, 2* ed., 1838. [N. del A.]

86 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



[Algunas paginas sobre Vico en «La idea de Progreso» (1920)]

planteaba el mismo problema que, como veremos, Saint-Simon y Comte inten-
taban resolver a la vez. No habia sucumbido al encanto del idealismo aleman,
y sus resultados tenian mas afinidad con los de Vico que con los de Hegel.

El empieza con unas simples consideraciones conducentes a la dudo-
sa conclusion de que los cambios historicos en la condicion del hombre se
deben a la operatividad de su inteligencia. La labor del historiador es la de
rastrear la sucesion de los cambios efectivos. La empresa del fildsofo de la
historia es la de trazar la sucesion de las ideas y estudiar la correspondencia
entre los dos desarrollos. Esta es la verdadera filosofia de la historia: «la glo-
ria de nuestra época estd en comprenderlo».

Ahora se admite hoy dia, dice ¢l, que la inteligencia humana obede-
ce a leyes invariables, de manera que un problema afiadido sigue persistien-
do. La sucesion real de las ideas ha de ser deducida desde esas leyes necesa-
rias. [273] Cuando esa deduccion sea efectuada —dentro de largo tiempo— la
historia desaparecerd; se fusionard con la ciencia.

Jouffroy present6 entonces al mundo lo que ¢l llama la fatalidad del
desarrollo intelectual, para sustituir a la Providencia o al Destino. Seglin se
encarga de explicar cuidadosamente, es una fatalidad que, lejos de compro-
meter la libertad individual, la presupone. Porque no es como la fatalidad del
impulso sensual que guia la creacién bruta. Lo que implica es esto: si un
millar de hombres tienen la misma idea de qué es bueno, esta idea goberna-
ra sus conductas pese a sus pasiones, porque, al ser ellos razonables y libres,
no estan sumisos ciegamente a la pasion, sino que pueden deliberar y elegir.

Esta explicacion de la historia como un desarrollo necesario de la
sociedad, que se corresponde con una sucesion necesaria de ideas, difiere en
dos importantes puntos de las explicaciones de Hegel y Cousin. La sucesion
de ideas no se concibe como una logica trascendente, sino que esta determi-
nada por las leyes de la mente humana y pertenece al dominio de la psicolo-
gia. Aqui Jouffroy estd en el mismo terreno que Vico. En segundo lugar, no
es un sistema cerrado; sino que queda en ¢l campo libre para un desarrollo
indefinido en el futuro.

6

Mientras Cousin andaba disertando de filosofia en Paris en los dias
del ultimo rey Borbon, Guizot llegaba a una numerosa audiencia con sus

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 87



John B. Bury

conferencias sobre la historia de la civilizacidon europea,* y cuya tonica de
estas charlas era el Progreso. [274] Se acerco a ¢l con mente despejada y sin
compromiso con ninguna de las teorias filosoficas que le habian asistido y
contribuido a su crecimiento.

[... Continta]

% 3k ok

Seleccion y traduccion del inglés por José M. Sevilla, 2020

4. Histoire de la civilisation en Europe. [N. del A.]

88 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911)» — «Three studies on Vico, extracted and translated from
La filosofia di G.B. Vico (1911)» — «Tre studi su Vico, estratti e tradotti da La filosofia di G.B. Vico (1911 )»
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05

«TRES ESTUDIOS SOBRE VICO.
Extraidos y traducidos de

La filosofia di G.B. Vico (1911)»

BENEDETTO CROCE
(1866-1952)

CAPS. XIII, XIX, XX DE LA FILOSOFIA DI G.B. VICO (NAPOLES, 1911)

Traduccion del italiano y nota a cargo de

José Manuel Sevilla Ferndndez
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccién al castellano de tres capitulos de La filosofia di G.B. Vico (Bari, Laterza, 1911) de Benedetto
Croce, con permiso de la Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” para la presente edicion. Cap. XIII: «El pasaje a
la historiograffa. Cardcter general de la historiografia viquiana»; XIX: «Vico contracorriente de la cultura de su tiem-
po»; y XX: «Conclusion. Vico y el desarrollo posterior del pensamiento filoséfico e histérico». Con una «Nota» de
José M. Sevilla.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, B. Croce, J.M. Sevilla, La filosofia di G.B. Vico (1911), historicismo, hegelianismo,
historiografia.

ABSTRACT: Summary: Spanish translation of three chapters of La philosophia di G.B. Vico (Bari, Laterza, 1911) by
Benedetto «Croce, with permission from the Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” for this edition. Chap. XIII:
«The passage to historiography. General character of Vichian historiography»; chap. XIX: «Vico against the mains-
tream in the culture of his time»; and chap. XX: «Conclusion. Vico and the later development of philosophical and
historical thought». With a «Note» by José M. Sevilla.

KEYWORDS: G. Vico, B. Croce, J.M. Sevilla, The Philosophy of G.B. Vico (1911), historicism, Hegelianism, his-
toriography.

Los textos de los tres capitulos han sido traducidos de La filosofia di G.B. Vico de B. Croce (a partir de la segunda edi-
ci6n de 1922, revisada por el Autor) y publicados en la revista Cuadernos sobre Vico con la autorizacion gratuita de la
Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” para dicha publicacién. La Direccion de la Revista agradece a la Fundaciéon y
a los herederos de Croce el habérsele facilitado tan generoso permiso de traduccién y publicacién.

Mas que por pares ciegos, las paginas de B. Croce sobre Vico han pasado la revision critica e historica de estudios histdrico-filosdficos y
metafisicos durante un siglo completo, tratindose de un fildsofo universal y él mismo uno de los mayores criticos.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.05

© de la presente traduccion y de la Nota: José Manuel Sevilla Ferndndez, 2020 [89]
© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.



Testi tradotti e pubblicati nella rivista Cuadernos sobre Vico con 'autorizzazione gratuita della
Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” alla pubblicazione in trad. spagnola di alcuni capitoli
dell’ opera di B. Croce La filosofia di G.B. Vico (a partire della seconda edizione in 1922,
corretta dall’Autore).

Ringraziamenti Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce”, e anche agli Eredi di B. Croce, dalla
Direzione della rivista Cuadernos sobre Vico, per la generosa autorizazione per tradurre e pub-
blicare questi testi.

© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.

Texts translated and published in the journal Cuadernos sobre Vico with the non-profit autho-
rization from the Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce” for the publication in Spanish of some
chapters of La philosophia di G.B. Vico by B. Croce (second edition, 1922, revised by the
Author). The Editorial Board of the Journal would like to express its gratitude towards the
Foundation and the Croce heirs for their generous authorization for the translation and
publication of these texts.

© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.

La Direccion de Cuadernos sobre Vico



Nota sobre Tres estudios sobre Vico... — A Note on Three Studies on Vico... — Una Nota su Tre studi su Vico...
D.O.IL http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.05

NOTA

sobre «TRES ESTUDIOS SOBRE VICO, extraidos y traducidos
de La filosofia di G.B. Vico (1911)», de BENEDETTO CROCE

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

on Benedetto Croce, reconocido seguidor del magisterio de Francesco De
Sanctis (sobre todo en su moral y erudicion, aunque le critique el no haber que-
rido plenamente advertir que «una erudicion separada de la filosofia no es cri-
tica ni historia»),! culmina el movimiento filosofico que diluye el hegelismo en
el pensamiento filoséfico italiano y el cual llegard a ser subsumido criticamen-
te en la base de un peculiar storicismo, apertura y paso a la posterior —asi deno-
minada y superadora de la croceana— “Escuela historicista napolitana” a partir
de Pietro Piovani (1922-1980)2, y cuyas lineas ya fueran definidas por Piovani
en La Scuola di Croce, escrito a la muerte del filosofo napolitano, al que
Piovani —a decir de su discipulo Fulvio Tessitore— parece que «estimaba pero
no amabay, debiéndose filtrar ese historicismo, por medio de la filologia y de la

1. B. CROCE, Aportaciones a la critica de mi mismo, ed. de Giuseppe Galasso y trad. esp. de Isabel Verdejo,
Valencia, Pre-Textos, 2000, p. 47. Con postfacio de Anotaciones de Galasso en pp. 95-134.

2. Se vea, si fuera de interés este tema, de GIOVANNI MORRONE, La scuola napoletana di Pietro Piovani.
Lettura critica e informazione bibliografica, Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 2015, con «Premessa»
de Fulvio Tessitore.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.08 91
© de la Nota, José Manuel Sevilla Fernandez, 2020



José M. Sevilla

tradicion juridica, de todo resquicio metafisico-idealista-neohegeliano. Mas,
hasta iniciado no hace mucho tiempo ese nuevo curso de los estudios viquianos
(Tessitore), sin necesidad de establecer absurdos “precursorismos”, conviene,
sin embargo, no negar la existencia historica —me atreveria a decir que hasta
historicista— de que el elemento comun y nexo permanente en el devenir cons-
titutivo de ese storicismo italiano, mas universal y quizas ya no solo napolita-
no, que navega desde el historicismo aleman al historicismo problematico y cri-
tico con puertos abiertos como los de De Sanctis, Croce, Piovani, Tessitore,
Cacciatore, Lomonaco... es, precisamente, Vico. Se trata del Vico emergido a
la luz critica por la influyente tradicion filogermana (especialmente hegeliana)
de Spaventa, De Sanctis, Croce, e incluso mas idealista de Rosmini y de
Gentile, que al crecer, como sucede a los hijos con los padres, hace necesaria su
separacion de ellos. Asi sucede con el piovaniano «Vico senza Hegel», mas no
necesariamente contro ese Hegel “surefiizado” por el espiritu historiador, juri-
dico, literario, filologico de De Sanctis y de Croce. Repetimos: se trata del Vico
que, disolvente de filosofias anejas y a la vez aglutinante de perspectivas nue-
vas, mas configurado en o dentro de un proceso dialéctico historico (no meta-
fisicamente impuesto desde fuera), asume en su devenir constitutivo cuanto
supera en su proceder de afirmacion y negacion. Un proceso problemdtico y cri-
tico, no hay duda alguna sobre ello, pero, quizés, también resolutivo y sintético,
no simplemente antitético.

Asi resulta que una fecha clave, como es la de 1968, hito del tercer cen-
tenario del nacimiento de Vico, que hizo despegar un sinfin de estudios y ensa-
yos viquianos a nivel internacional —revisionistas unos, innovadores otros;
rehabilitadores algunos, pero todos reivindicativos del pensamiento y de la
obra de Vico—, es también un afio principalisimo en importancia en el deve-
nir historiografico de la imponente, en su momento, y potente intepretacion
croceana de Vico, pues a partir de ese significativo momento del ‘68 viquiano
y del nacimiento del Centro de Studi Vichiani, asi como de su Bollettino en
1971, se comenzé a prescindir ya «de la clasica monografia de Croce como
paradigma no superado de una interpretacion, que consistia justamente en la
magistral operacion de insercion de la obra viquiana en la linea de la filosofia
moderna que conducia a Hegel».?

3. F. BOTTURL «Mi perspectiva viquiana», Cuadernos sobre Vico, 32, 2018, p. 46. (Volumen especial por
el 350 aniv. de Vico).

92 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA sobre «Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos...»

Dentro de esta propia tradicion historicista napolitana, italiana, meri-
dional o “surena” —en definitiva—, Croce y su teorética-critica filosofia di
Giambattista Vico han de ser reinvindicados como un imprescindible tramo
historico-filos6fico asumible, ademas, en la perspectiva de una filosofia meri-
dional, sin motivaciones ideoldgicas, cuyo pasillo de transito en el movimien-
to idealista decimononico italiano, y ya historiografico filogermano a comien-
zos del siglo xx, abre puertas e incluso ventanas externas a unas habitaciones
en las que se acomoda el individuo que ha sido descubierto y es reivindicado,
cierto que primero como hiciera solipsistamente Hegel, como la individuali-
dad subjetiva de la conciencia, pero posteriormente como antes que el prusia-
no habia ritruovato Vico: el individuo como ser histdrico concreto (hombre,
“nacién”, cultura), no metafisicamente volcado desde la mente a la realidad,
sino, a la inversa, del factum de lo real a la mente humana que en sus modifi-
caciones es capaz de conocer la verdad de lo hecho y, por tanto, de gestionar
no solo su conciencia historica sino también, y principalmente, su responsa-
bilidad moral, ética, civil, politica y filosofica. El hacer que no es una impo-
sicion metafisica en funcion de lo hecho —con Hegel en funcion de la verdad
de la idea que ha de realizarse (el resultado puesto al inicio)—, sino que mas
bien se trata de un ‘hacer problematico’, una apertura de sendas de la razéon
en el drama de la vida, caminos de bosque (de selva, nunca mejor dicho con
Vico) y de lucos y claridades en las posibilidades angulares de lo probable y
en los confines del sentido comun. Por tanto, de lo que se trata es de un cono-
cer a partir de la certeza de lo hecho (y, asi, de la conciencia de hacer) y, junto
a ello, de la responsabilidad de lo verdadero respecto del hecho conocido.

El mundo es inseparable de la razon (sea poética, sea reflexiva, nos
ensefa Vico). Tan indeleble como se presenta la certeza del yo en la circuns-
tancia acontece ante la conciencia la verdad de lo hecho, de lo creado (insis-
te en ello la Scienza nuova). En su monografia La filosofia di G.B. Vico
(1911), Croce nos muestra que a inicios del siglo xvii Vico advierte con ori-
ginalidad inaudita como acontece el drama de la razén en la historia: no cual
mero ser en si y para si, sin ser por si en su propio hacerse; e incluso, frente
a la presuntuosa pureza del en si, la apariencia, la similitud y la tentativa del
como si (categoria viquiana de i/ verosimile ¢ il probabile). Ciertamente, del
indeleble vinculo entre mundo histérico humano (mondo civile) y razén
(poética, civil, histérica, filosofica, etc.) da cuenta Vico, de modo que para
asumir y entender el drama de la razon, el problematismo de la vida huma-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 93



José M. Sevilla

na concreta, resulta necesario llevar a cabo previamente una hermenéutica de
la razén del drama: una interpretacion del verdadero sentido del despliegue de
la mente humana en sus obras, en la cultura, en ese hacerse, digamos —como
gusta con sabor germanico a Croce—, del espiritu; hermenéutica de la confi-
guracion tragica de los origenes de la humanidad, que requiere de una fenome-
nologia del mito y de la fabula, de la poesia real. O por decirlo de otro modo:
en la interpretacion croceana, una fenomenologia de la «ragione poetica» de
una «sapienza poetica» es un momento previo y necesario —pero a la vez sub-
sumible— al de una hermenéutica de la razon reflexiva en la «sabiduria ocul-
tay de los fil6sofos. La Scienza nuova de Vico entona un canto a la rotunda y
auténtica belleza de los origenes historicos, recitativo de una verdad cientifica,
mostrativa y argumentativa, sin mediaciones de cosméticos relatos o malicio-
sas retoricas ni concesiones al refinado gusto estético de su época (él, que es
el fundador de la Estética, segiin dictamina el propio Croce: el «primer expo-
sitor de la ciencia estética»). Saber poético engranado incluso con cierta “nos-
talgia de los origenes™; amor filos6fico —en pugna a veces con sus débitos
religiosos, también segin Croce— por la cruda belleza de los crueles comien-
zos, por la logica simple de los toscos origenes, por la emergente naturaleza de
los auténticos poetas nacidos (pues por debolezza de la razén no sabian fingir
maliciosamente ni podian mentir conscientemente) primi uomini del gentilesi-
mo, semplici e rozzi.* La belleza y la verdad de aquel «tiempo en que los pri-
meros hombres, como nifios del naciente género humanoy,’ creian lo que ima-
ginaban y, fantaseando, creaban y conocian. Un conocimiento verdadero,
como bien dice Ortega y refrendara Zambrano, «la poesia es un modo de cono-
cimientox; «lo dicho por la poesia es verdad».® Cosa que, gracias a Vico, Croce
tuvo muy claro en su revolucionaria Estetica, como ademds nos lo advirtié
Unamuno a los espafioles.” Puede oirsele a Vico recalcar su tesis primordial
acerca de la «sabiduria poética»: toda creacion es conocimiento, y la lumino-
sidad de lo verdadero se convierte, aprehendida en la mente humana la belle-
za de lo creado, en sabiduria del género humano.

4. Cfr. SV44 § 214y § 2165 y SN44 § 3.

5. SNV44 § 4.

6. Cfr. J. ORTEGA Y GASSET, OC, VII, p. 132. J. ORTEGA Y GASSET, El hombre y la gente (1949-1950),
en Obras Completas, Madrid, Ed. Taurus & Fundacion José Ortega y Gasset, t. X, 2010, p. 188.

7. Cfr. mas adelante en este mismo ntmero de Cuadernos sobre Vico el «Prélogo» de Unamuno, en p.
347 en adelante.

94 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA sobre «Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos...»

Ast se crea el mundo y es recreado en las mentes cuantas veces haga falta
para mantenerlo. Al hacer y al conocer esta vinculada directamente —como
hemos apuntado antes— /a responsabilidad; tanto hacer como conocer implican
accion y generan consecuencias. Croce lo tiene tan claro como que la historio-
grafia se equipara a una ciencia practica, como la estética o la moral (y comple-
ta Croce, asi, ahora invirtiéndolo, aquel lema clasico de nulla ethica sine aesthe-
tica): toda estética comporta una ética (nulla aesthetica sine ethica); y Vico tam-
bién tenia claro, con esa claridad del meridiano, que sin moral no hay sabiduria
(tal concluye en el ultimo paragrafo de la Scienza nuova 1744). Por eso, para
Vico también la moral tiene sus origenes poéticos, lo mismo que la politica y la
logica, 1a metafisica y la fisica poéticas. Y por ello la historia es, como el deve-
nir mismo de la vida (sea de individuos particulares, sea de pueblos o “nacio-
nes”), un movimiento pendular (al igual que el existencial histdrico, que oscila
del nacimiento a la vejez; o bien como el procesal juridico, que procede median-
te “cursos” y “recursos’): un proceso en espiral que avanza con movimiento ser-
pentino desde el nacimiento al progreso y de este a la decadencia, fin y nuevo
nacimiento, renacimiento, recurso, reinicio. Por eso la «ciencia nuevay se erige
sobre un axioma cuasi matematico (no en vano este ha sido puesto en relacion
tantas veces con la Proposicion 7* de la Parte II de la Etica de Spinoza), la dig-
nidad LXIV «De los Elementos»: «L’ordine dell’idee dee procedere secondo
’ordine delle cose.»® Y ese orden de las cosas humanas u «orden de las cosas
civiles» acorde al cual deben relatarse, como la historia de las ideas, también «las
historias de las voces de las lenguas nativasy,’ traza la secuencia de selvas-cho-
zas-poblados-ciudades-academias,!® en relacion con el orden de la “mente huma-
na”, con la naturaleza individual de cada hombre, y con la naturaleza misma de
los pueblos: ruda-severa-benigna-delicada-disoluta.! Asi deviene el mundo,
desde el «desordenado estado sin ley» hasta el «Estado de las ciudades», luego
coronado por la consecucion de las refinadas Academias, cuya ilustracion de este
ultimo ‘equilibrio’ estd condenada tarde o temprano a «la barbarie de la refle-
xion» y a la disolucion por la conformidad de la sociedad con el lujo, la despre-
ocupacion y el afan mismo de destruccion del Estado,'? como a semejanza de

8. SN44, § 238.

9. SN44 § 240.

10. Cfr. SN44 § 239

11. Cfr. SVA4 § 242, y vid. §§ 236-237, 241

12. Cfr. SN44 § 244 y § 1096; y vid. §§ 178, 248 y 1106.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 95



José M. Sevilla

Vico previo antes la imaginacion del austero bereber Ibn Jaldin en su A/-
Mugadimah (1377) o Prolegémenos a la Historia Universal. De ahi, por ultimo,
la secuencia ideal (no impuesta desde el orden racional, sino ideal por advertida
en la mente en cuanto idea que sigue a la cosa y a la palabra) que dibujan en
el tiempo todas las naciones; es decir, el «mondo umano». Dicha secuencia
historioldgica es archiconocida: «nacimientos, progresos, equilibrios [stati],
decadencias y finales».!® Mas no acaba el mundo humano, que es continuo
movimiento, nacimiento y final, cursos y recursos; acaban mundos y nacen
otros nuevos entre sus ruinas o resurgen de las cenizas del anterior como «al
retorno de la primera simplicidad del mundo».™ Piénsese, que en el ultimo
libro de la Scienza nuova acontece para Vico como una prehegeliana “astu-
cia” providente de «una mente» («a menudo diversay a veces del todo opues-
ta y siempre superior a los fines particulares que tales hombres se habian pro-
puesto»)'>. No nos parece de tanto interés esa concesion justificativa de una
supuesta “filosofia de la historia”, como si, en cambio, la indeleble interrela-
cion advertida por Vico entre unidad y multiplicidad, entre lo universal y lo
particular, entre mismidad y alteridad, edificacion y ruinas, nacimiento y
decadencia... Lo importante no es que Vico tenga al final de la obra la nece-
sidad de justificar teodiceicamente, por asi decir, o mediante una doctrina
sobre la heterogonia de los fines esa dialéctica entre acciones particulares y
fines/resultados universales; lo importante es la certeza del hecho de que las
historias acaban pero no asi la Historia, de que el mundo humano —o de las
cosas civiles— es limitado, probable y finito, aunque también recurrible,
recursivo y renovable en permanente audiencia. En definitiva, importa de
Vico la constancia de que el mundo humano se despliega entre dos auroras, a
semejanza de los dias en nuestras vidas, siguiéndose a cada ocaso un nuevo
amanecer que, mas tarde o mas temprano, finaliza en otro ocaso. Mobilis in
mobili, segin el lema verniano del Nautilus, que gustamos repetir con fre-
cuencia para recrear la imagen de la realidad histérica que es un constante
movimiento. Tal vez podamos apreciar, en este sentido, incluso una gran con-
gruencia y, hasta cierto punto y manera, afinidad de Hegel con Vico (sin tener
que forzar una inversion precursorista), una consonancia que se advierte, por

13. SV§ 245.
14. SV'§ 1106.
15. SN'§ 1108; cfr. § 1107 y § 2.

96 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA sobre «Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos...»

ejemplo, al decir Hegel en su Fenomenologia del Espiritu (1807): «Este pau-
latino desmoronarse, que no altera la fisonomia del todo, se interrumpe por
el orto, que, como un rayo, produce de golpe la hechura del nuevo mundo.»'®

En verdad, fue Vico —como bien apunt6 Croce, pero sentencid nuestro
filosofo exiliado en México, Eugenio Imaz— quien reinterpreta la tradicion del
historicismo como via para la interrelacion entre lo individual concreto y lo
universal abstracto, entre la existencia vital y la vida histérica. Como decia el
filésofo donostiarra, de lo que se trata no es tanto «de superar el historicismo»
de matriz hegeliana, como si, en cambio, «mas bien de hacer un buen histori-
cismo que, a fin de cuentas, conciliase la filosofia y la historia, los filosofos y
los historiadores, lo universal y lo concreto»; uno «que curase nuestra concien-
cia atormentada, estableciendo la unidad de la experiencia humanay; y ese no
es otro que «el historicismo al que mira nuestro Dilthey, es el historicismo
noble, generoso, heroico, de un Croce o de un Dewey».!” El historicismo cuya
base se halla en las ideas y doctrinas de la Scienza nuova, como bien expone
Imaz en su Introduccion a Vico (1942).18 Imaz, que traduce para la editorial
mexicana FCE a Dilthey, Cassirer, Auerbach, etc., aunque no traduce a Croce,
siente gran pasion por €l, de manera que ese entusiasmo —manifiesto p.e. en
su homenaje «Conquista de la libertad» (1942), en Cuadernos Americanos en
el mismo afio, y dos meses antes, de su “Introduccion”— acrecienta su interés
por Vico, como sucede también mediante la intercesion de Collingwood —otro
de los autores de imaz—, sabido es que gran conocedor de Croce, igualmente;
no en vano Collingwood fue el traductor al inglés de la autobiografia de Croce
y uno de los descubridores y seguidores anglosajones de Vico.

Si en el escrito sobre Croce reconoce Imaz haberse «sentado muy
cerca [...] de su heroico y grandioso mensaje», y si bien aprecia «la insufi-
ciencia teorica de su logicismo historico», no es eso lo que le preocupa ni
motiva discusion, pues:

16. Fenomenologia del Espiritu, Prologo, 1, 3.

17. E. IMAz, El pensamiento de Dilthey. Evolucion y sistema, El Colegio de México, México, 1946, p. 345.
Cfr. J.M. SEVILLA, «Vico e 'umanesimo storicista di Eugenio Imaz», en Vico nelle culture iberiche e lusita-
ne, G. CACCIATORE — M. MARTIRANO (EDS.), Napoles, Guida, 2004, pp. 31-62; e ID., «Confluencia de
historicismos. Vico en Eugenio Imaz», en ID., £l espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hispa-
nica (1737-2005), Napoles La Citta del Sole, 2007 parte IV, cap. 1.2 (pp. 487-514) y vid. pp. 224-228.
18. E. Imaz, «Introduccion a Vicon, Letras de Mexzw vol. HI Meéxico, 16 de abril de 1942. Reeditado
en ID. To[)zay Ulopia, México, Tezontle 1946, pp. 98-100. Y reed. porj A. Ascunce en la edicién de
Obras de E. Imaz en dos vohﬁmcnes de Cuadernos Universitarios - Colec. Pefiaflorida, San Sebastian,
1988 (II Topia y Utopia, cap. VIII, pp. 82-87).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 97



José M. Sevilla

de una manera o de otra habrd que ponerse de acuerdo para reconocer
que el gran evolucionador de la filosofia, el que hizo girar definitiva-
mente los 180 grados para que pudiera llamarse plenamente moderna,
fue Vico al perpetrar la fabulosa hazafia de suplantar la milenaria teo-
logia natural o metafisica, por una teologia civil o metahistoria, entre-
gandole por primera vez al hombre su propio mundo.!

Asi que su Introduccion a Vico comienza, precisamente, preguntandose
si no habran «exagerado patridticamente, Gentile y Croce, al insistir en la signi-
ficacion extraordinaria que en la historia de las ideas corresponderia a Vicor.
Evidentemente que no, es su rotunda respuesta.?’ No parece que hayan exagera-
do. En ese caracter extraordinario coinciden con Croce las visiones de Vico que
tienen Meinecke, Collingwood y el filésofo hispanoargentino Francisco
Romero; descubrimientos historicistas, junto a Dilthey y Dewey, para el filoso-
fo de Topia y Utopia, seguidor del duo historicista napolitano. Aquellos autores,
en sus variados historicismos, (nos) recuerdan a Croce «con su venerado Vicoy,
segn fmaz; quien no dudé en postular, hasta su muerte, frente a pseudohistori-
cismos relativistas extremos y disolutorios, la linea del historicismo filosofico,
humanista constructivo e investigante del mundo histérico, que es el apuntado
por Croce sobre su precedente en Vico: «La gran tradicion humana, colectiva,
universal, la mantiene con el mismo ardor que sus antepasados, el solitario de
Napoles: Croce».2! Resulta significativo que este “solitario” intelectual sea el
promotor del otro gran solitario de casi dos siglos antes, divulgador en Europa
pero, especialmente, en el ambito cultural hispanico de la primera mitad del siglo
xx. Como Croce, fmaz también ve en Vico al primer autor consciente de una
«consideracion historicista de la problematica filosofica».?2 El fervor que Croce
siente por Vico se contagia al imaz devoto de Croce. No en vano representa el
exiliado espafiol la figura de uno de los principales historicistas filosoficos hispa-
nicos del siglo xx. Ni que decir tiene la de Croce en su Italia, y aun fuera de ella.

*
En 1906 Croce publica en los tipos de Laterza su Ensayo sobre Hegel

y, tras el boceto de su Filosofia del Derecho en relacion con la Economia
(1907), la edicion completa de su Filosofia de la Praxis (1708) asi como la

19. E. Imaz, «Conquista de la libertad», en ID., Luz en la caverna, obras de E. IMaZ, cit., 1, p- 26.

20. Ip., «Introduccién a Vico», en Obras 11, Topia y Ulopia, cit., p. 82.

21. Ip., «El sentido historico» (1943), en ibid., p. 111. Cfr. nuestro El espejo de la época, cit., pp. 505-506.
22. Ip., El pensamiento de Dilthey, cit., p. 15.

98 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA sobre «Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos...»

Logica de 1905 ampliada (1909), ademas de los Problemas de Estética (1910).
En 1911 saca de las mismas prensas su libro La filosofia di Giambattista Vico,
a juicio del propio Croce: «la monografia sobre el filésofo al que me unia
mayor afinidad».?? Obra sobre Vico publicada en plena época de madurez (es
decir, «la de la conformidad conmigo mismo y con la realidad»?*) del autor,
con una mayor dedicacion desde 1912 tanto a la teoria como a la historia de la
historiografia, igual que habia hecho en relacion a la teoria y a la historia de la
estética. Si en la Estética Croce otorga a Vico la paternidad de esa primordial
disciplina (que vincula los mundos del arte y de la filosofia, de la expresion y
del pensamiento), en La storia come pensiero e come azione (1938), «libro
filosofico» —a decir del autor— que se publica en castellano cuatro afios des-
pués con el titulo La historia como hazana de la libertad, Croce presenta a
Vico como el tinico «precursor propio y verdadero» del historicismo en el siglo
XVIIL2 Pero previamente, en su €poca de juventud, reconoce Croce en su bio-
grafia critica que antes de atreverse a abordar «a Hegel en el propio Hegel» (lo
que no sucedid hasta 1905, resultando el ensayo Lo vivo y lo muerto en la filo-
sofia de Hegel, 1906), lo habia hecho por mediacién de las terrorificas lectu-
ras de Spaventa, afladiéndose a ello el que «la filosofia hegeliana de la historia
turbaba mi pudor de erudito; asi que, aun cuando la teoria desanctisiana del
arte hubiera absorbido en mi sangre mucho y buen idealismo procedente de
Vico y de Hegel», Croce se sentia «antihegeliano y antimetafisico en teoria de
la historia y en la concepcion general del mundoy:

El fermento del hegelianismo alcanzé bastante tarde mi pensamiento, y
en primer lugar a través del marxismo y del materialismo historico, los
cuales, del mismo modo que habian acercado a mi maestro Labriola a
Hegel y a la dialéctica, me hicieron notar a mi cuanta concrecion histo-
rica habia [...] en la filosofia hegeliana. [...] De modo mas directo me
acerqué mas a Hegel gracias a mi amistad y colaboracion con Gentile,
en quien renacia la tradicion de Spaventa, con mayor flexibilidad, mas

23. B. CROCE, Aportaciones a la critica de mi mismo, ed. cit., p. 40. Al igual que Vico escribe su autobio-
grafia (Vita di G.V.), también Croce expone la historicidad de su pensamiento en el Contributo alla criti-
ca di me stesso y a sus cincuenta y nueve afios se plantea, ya desde la cornisa de la madurez de la vida,
«esbozar la critica y, por tanto, la historia de mi mismo, es decir, la del trabajo con el que como otro
individuo cualquiera he contribuido a la tarea comun: la historia de mi “vocaciéon” o de mi “mi-
si6n”.» (Aportaciones. ..., ed. cit., p. 13). La autobiografia de un filésofo, mas atn tratandose de pensado-
res historicistas, no puede ser menos —como dijera Collingwood en la suya— que la historia, la pro-
cesualidad viva de su pensamiento.

24. Ibid., p. 38.

25. Ip., La historia como hazafia de la libertad, trad. de E. Diez-Canedo, México, FCE, 1942 (1971 1% r.), p. 60.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 99



José M. Sevilla

moderna, mas abierta a critica y a la autocritica, mas variada de intere-
ses espirituales;

de tal modo que entre Croce y Gentile

comenzo asi un reciproco enriquecimiento entre nosotros y un mutuo
apoyo, a pesar de los caminos tan dispares seguidos por cada uno de
nosotros.

Empiezan a converger en Croce el Vico desanctisianizado y el Hegel
labriolizado y, a la vez, espaventizado moderna y criticamente por mediacion
del discipulo de Spaventa, Giovanni Gentile, fdimulo también como Croce de
la familia viquiana.

Estudioso del filésofo abruzés, Pio Colonnello ha recordado no hace
mucho aquella «imagen que Croce en otros lugares ha consignado de Vico, tra-
tando sobre su honestidad moral y su incorruptible postura intelectual, sopor-
tes firmes de ese heroismo de pensamiento que permiti6 al filésofo superar la
potencia de lo negativo, siempre presente en su experiencia existencialy, escri-
be el profesor de la Universidad de la Calabria, citando a continuacion al pro-
pio Autor cuando, en el ensayo recogido en el Apéndice I Intorno alla vita e
al carattere di G.B. Vico, de la monografia sobre Vico de 1911, dice que:

El heroismo era, para €l, la fuerza virgen y extrapotente, que aparece
en los inicios y reaparece en los recursos de la historia. El debia sentir
esta fuerza en si mismo, al trabajar por la verdad y al abrir, abatiendo
toda suerte de obstaculos, nuevas vias a la ciencia. [...].27

Croce ha visto en Vico al historicista heroico, humilde y sincero, a pesar
de su conciencia desgarrada por algiin que otro dilema religioso y a pesar de una
presunta apoliticidad —polémica tesis de Croce muy cuestionada posteriormen-
te por los estudios viquianos— en su compromiso epocal con la (nea)polis.
Podria decirse, sin mucho riesgo de equivocacion, que mas alld del Vico ubica-

26. Ip., Aportaciones a la critica de mi mismo, ed. cit., pp. 51-52. Croce se refiere a Gentile en esta preten-
dida no-memoria y si ‘critica’ autobiografica escrita a mediados de 1915; que es el escrito que se
corresponde con la primera mitad de sus propiamente Aportaciones. .., pues la segunda parte se corres-
ponde con dos Anotaciones autobiogrdficas, una de 1934 y otra de 1941.

27. P. COLONNELLO, «De Croce a Vico: mi proceso de lectura», Cuadernos sobre Vico, 32, 2018, p. 76.
Cfr. B. CROCE, La filosofia di G.B. Vico, Bari, Laterza, 1980 (4" ed. econ.), p. 261. Vid. de P.
COLONNELLO, Storia, Esistenza, Liberta. Rileggendo Croce, Roma, Armando Ed., 2009.

100 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA sobre «Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos...»

do en una esquina de su €poca, o del pensador adelantado a su tiempo, o del autor
de una ciencia para el porvenir, esta para Croce el Vico que persigue los tiempos
preteritos para encarrilarlos significativamente hasta el presente, aquel autor
empefiado en desvelar los hechos del pasado a la verdad del presente para, sin
mas, dar constancia y coherencia a la historia y traer ante la eterna Republica de
las Letras la rama de olivo del mundo histérico humano. Sirven para definirlo las
preciosas palabras finales de Eugenio imaz, voluntario miembro de la familia de
los dos filésofos napolitanos y pretendiente a su estirpe de pensamiento, en £/
pensamiento de Dilthey (1946): «el historicista verdadero no corre tras los tiem-
pos para embaucarlos, sino que se adelanta a ellos para conducirlos.»? Asi fue el
espiritu profético no solo de Vico, descubierto por Croce, sino que se manifestd
también, con afinidad electiva, en el propio descubridor. Al fin y al cabo, era la
presencialidad activa de ese mismo “espiritu” que Croce se empefié en ir fijan-
do —el de las cosas humanas (o en un sentido muy amplio diriamos de la “cul-
tura”)—, incluso sobre la base de la critica de Hegel y del revisionismo histori-
co-filosofico, como una general Filosofia como ciencia del espiritu (en ese sen-
tido germanico de las Geisteswissenschaften y con una Estética, una Logica y
una Practica), que aunque muchos denominaran “neohegelianismo’ igual podria
haber sido 1lamada “nuevo viquismo”, sin que por ello abrazaran todo su senti-
do, pues en un cierto modo esa «Filosofia como ciencia del espiritu» no deberia
ser entendida cual continuacion del sistema de escalera de Hegel (que va de la
Légica a la Fenomenologia, que a su vez ha de preceder a la Logica), sino mas
bien como «su total negacion».? Eliminacion del naturalismo y direccion hacia
una sistematica (lo que Croce mas que “sistema’ denomina «serie de sistemati-
zacionesy) unidad del espiritu y, por tanto, de una verdad (emergente ya en la
Estética) solo aprehensible en la union de filosofia e historia, de critica y filolo-
gia, tras un —para Croce— depurado hegelismo y afirmativo viquismo, asi
como si de una dialéctica cohabitacion entre afdn de sistema general (filos6fico)
y conciencia de problematismo critico (filologico-historico) se tratase.?
Entiéndase, de dialéctica entre lo particular y existente y lo universal e ideal. Mas
esa Filosofia (como ciencia) del espiritu no pretende afirmar ninguna suerte de
absolutista cierre sistematico, ni modelo racional de circularidad histérica (al

28. E. IMaz, El pensamiento de Dilthey, cit., p. 345. Cfr. nuestro El espejo de la época, cit., pp. 512-513.
29. Cfr. B. CROCE, Aportaciones a la critica de mi mismo, ed. cit., p. 55.
30. Cfr. ibid., p. 57.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 101



José M. Sevilla

modo hegeliano), sino que, croceanamente, significa problematismo del espiritu
humano, que lo es en concreto de la vida y de la historia de hombres particula-
res en cada época (tal vez pudiera decirse —orteguianamente— problematismo
raciovital), y compendio de “sistematizaciones” de su propia obra; filosofia, por
tanto, directamente emparejada con la accion moral y a la eticidad de la praxis.
Asi es que la filosofia se despliega para Croce en la critica, como posicion criti-
ca de hombres particulares, seres histdricos enfrentados a problemas concretos y
a circunstancias particulares. Vida historica y vida pensada; vida humana hecha
con certeza y conocida con verdad, de modo que es conocimiento de lo hecho y
en la misma medida en que es también saber para (o saber como) hacer con ver-
dad la realidad presente: conocimiento del pasado para saber a qué atenerse el
hombre en su presente. Tal es la influencia teorética de Vico.

En ese contexto biobibliografico del espiritu (particular) de Croce
que se eleva hacia una filosofia (universal) del Espiritu, es en el que acon-
tecen sus estudios y ensayos sobre Vico y, para otorgarles cierta unidad de
sentido, o sea una ldgica hermenéutica, aparece su libro La filosofia di G.B.
Vico (1911), en danza con las disertaciones y escritos sobre Teoria e
Historia de la Historiografia, 1a Etica, y otra serie de «nuevas “sistematiza-
ciones”» en torno al estrecho vinculo conjuntivo entre filosofia e historia.3!
La unidad indeleble que Vico postula entre filosofia (saber universal) y filo-
logia (historia) es asumida tanto por el Croce historiografo como por el
Croce filésofo, si bien los dos van juntos, siameses hasta el punto de que es
conocida la pretension de Croce de diluir su propia biografia en historia de
su pensamiento (ejemplo de ello, precisamente, son sus Aportaciones para
una critica de mi mismo).

% %k

Hemos realizado la presente traduccion tomando los textos originales en

italiano de la Segunda Edicion Revisada publicada en 192232 (cotejandola, para

31. Es una constancia del propio pensador y autor realizada en 1931: «Debo hacer constar ademas
que, tanto en mi historiografia como en mi filosofia, me ocupé siempre muy especialmente de la uni-
dad de la filosofia y de la historia, [...]» (B. CROCE, Aportaciones. .., ed. cit., Apéndice, p. 77). Gluseppe
Galasso recuerda en sus Anotaciones a las Aportaciones. .. que con Teoria e stora della storiografia se cierra
en 1915 el «primer gran ciclo» de la reflexion filoséfica de Croce (cfr. ib. p. 106).

32. B. CROCE, La filosofia di G.B. Vico, Bari, Gius. Laterza & Figli, 1922 (Seconda edizione riveduta).
Sagei Filosofici II. Vico. La 3% ed. (1932) y la 4" (1946) implicaron «leves retoques» al texto y a la
bibliografia, si bien en la 4" se afade una postila al ensayo sobre la vida y el caracter de Vico (recogi-
do en el Apéndice I), en torno a la religiosidad. Y en la 6* edicién, en 1962, los editores avisan de que
han usado las «correcciones y anadidos» preparados por Croce para su reimpresion.

102 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA sobre «Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos...»

cualquier correccidn posterior, con el texto en Opere di Benedetto Croce, en los
mismos Saggi Filosofici 11, en edicion econdmica).?* Habria resultado de indu-
dable interés ofrecer la traduccion completa en castellano de La filosofia di
Giambatista Vico, incompresiblemente aiin inédita en espafiol.* Nos conforma-
mos por ahora con adelantar tres capitulos de la obra, que hemos seleccionado
por su caracter historiografico ademas de filosofico, y porque ofrecen una mas
clara intepretacion de Croce sobre el papel de Vico dentro del contexto histori-
co de su época. Es curioso que hallandose traducidas al espafiol buena parte de
las obras de Croce ya en el cuarto inicial del siglo xX, no se tradujera en caste-
llano su monografia sobre Vico. Més ain cuando fmaz lo promociona en los
afios ‘40, y cuando antes Unamuno habia prologado con interés la Estética y se
habia familiarizado con Vico; y, ademas, cuando Ortega habia comentado la
conveniencia de traer a conferenciar a Espafia al interesante filosofo del sur de
Italia. Lo contrario de lo que sucediera con Dilthey, que estando sus Obras tra-
ducidas al castellano en FCE casi antes de aparecer completas en Alemania, y
de “descubrirlo” en Espana Ortega antes que muchos de sus propios compatrio-
tas germanos, sin embargo tampoco fraguo su filosofia historicista lo suficien-
te como para producir un esperado revolucionario giro de ciento ochenta gra-
dos en la actividad filosofica hispanica. Quizas tuviera razén nuevamente fmaz
cuando advirti6, en El pensamiento de Dilthey (1946), que «la mejor prepara-
cion para entender a Dilthey hubiera sido el conocimiento de Croce». jPor qué
motivo? Sencillamente por lo que algunos denominamos desde hace afios la
surernidad de la filosofia.3s Es decir, porque: «Su estilo esta mas cerca de noso-
tros, y su ciencia y su invectiva también. Pero no es solo esto. Croce viene de
mas atras que Dilthey, su historicismo tiene raices mas viejas: Vico».3¢

Mas, por terminar ya esta prolongada Nota a la traduccion y edicion,
expongamos por ultimo esa magnifica percepcion sobre Croce, digerible y
regurgitiva de Vico, que compartimos con el filosofo historicista espaol:

33. Ibid., cuarta edicién econémica en en marzo de 1980 (Bari, Editori Laterza).

34. Y aunque no damos de lado dicho proyecto, que tenemos previsto realizar en el futuro, no podemos
abordarlo de inmediato al menos hasta no haber finalizado la traduccién y nueva edicién critica de la
Scienza nuova (1744), empresa llevada a cabo desde hace anos con Josep Martinez Bisbal, para el progra-
ma de las Obras de Vico en la Serie “Humanismo” de la editorial Anthropos, donde han venido ofrecién-
dose ediciones en castellano de toda la opera latina de Vico a cargo de Francisco J. Navarro Gémez.

35. Cfr, p.e., J.M. SEVILLA, «Ortega y el pensamiento surefio. Acerca del norte y el sur de la filoso-
fia», en P. BADILLO O’FARRELL & J.M. SEVILLA FERNANDEZ (EDS.), La brijula hacia el sur. Estudios sobre
Jilosofia meridional, Madrid, Biblioteca Nueva, 2016, pp. 157-199.

36. E. IMAz, El pensamiento de Dilthey, cit., p. 322.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 103



José M. Sevilla

Croce tiene sus raices bien italianas en Vico, pero se ha nutrido jugo-
samente del idealismo aleman, de Fichte y de Hegel, sobre todo. Ya el
idealismo aleman se habia tragado a Vico, a través de Herder. Mas, en
general, el historicismo aleman hace grandes reverencias a Vico pero
no le presta la debida atencion al buscar sus propias raices en Leibniz.
La reivindicacion viquiana de Croce ha sido, pues, muy justificada.
[...] Pero a su paso por el idealismo aleman, Croce trae, como Dilthey,
la preocupacion por la unidad del espiritu.3?

Mas que una obra divulgativa, la monografia de 1911 se trata de un
libro ensayistico tendente a establecer una nueva interpretacion de Vico, que
ha sido paradigma de los estudios viquianos durante afos, y una moderna linea
de estudios. Asi, manifiesta Croce en su “Advertencia” de septiembre de 1910
al inicio de La filosofia di G.B. Vico el hecho de que «le ha parecido necesaria
una nueva exposicion de la filosofia de Vico»; pero que no quiere que esta sea
un mero resumen parte por parte de los escritos de Vico, sino que previamen-
te «presupone el conocimiento de estos escritos» (y, por tanto, presupone la
existencia de un lector-estudioso y no solo curioso). También se trata de un tes-
timonio de «la reverencia que se debe al gran nombre de Vico». Mas, no solo
estd su personal lectura de este (en confrontacion con otras intepretaciones que
«constituyen la mejor literatura viquiana» hasta ese momento) y la idea gene-
ral del libro que vertebra toda su intepretacion; hay ademés una intencionali-
dad externa, pues Croce espera

que este libro tendra el efecto no tanto de apagar sino de reavivar las
discusiones en torno a la filosofia de Vico: de este Altvater, como lo
llamo6 Goethe, que para un pueblo es una fortuna el poseer, y al que
hara falta siempre referirse para sentir italianamente la moderna filo-
sofia, incluso pensandola cosmopoliticamente.38

Asi, en el Aviso a la nueva edicion, escrito el 27 de diciembre de 1921, expo-
ne Croce la invariabilidad acerca de «la concepcion y el método del libroy» res-
pecto de la primera edicion diez afos antes, si bien aprovecha para aclarar la
«facil pero superficialisima critica» que ha sufrido a veces durante esa década,

37. Ibid., p. 323.
38. B. CROCE, La filosofia di G.B. Vico, 2" ed. cit., pp. VII-VIIL. Cfr. en 4" ed. econ. cit., pp. 7-8.

104 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA sobre «Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos...»

achacandosele que su «interpretacion de Vico se encuentra totalmente impreg-
nada de mi propio pensamiento filoséfico, y que por ello no es “objetiva’.
Obviamente, el mejor modo de conocer a un autor es leer y estudiar sus obras;
tal parece, ciertamente, la «lnica objetividad posible», y no la vana e ilusoria
presuncion de hacer desde uno mismo una «exposicion objetivay.

La exposicion, en cambio, historica y critica de un filésofo posee una
diversa y mas alta objetividad, y es necesariamente el didlogo entre un
antiguo pensamiento y otro nuevo, en el que solamente viene a ser
posible entender y comprender el pensamiento antiguo. Y tal es, o esta
destinado a ser, mi libro.?®

No cabria entender a Vico sin participar de problemas interrelaciona-
dos y con una honda preocupacién por parte de su intérprete. Por eso justifi-
ca Croce el haber atendido no solo a interpretaciones afines, sino también a
las opuestas o contrarias (en este caso las de «egregios escritores catolicosy),
porque atendiendo a aquellas opiniones contrapuestas a las propias, uno
aprende mas que reiterando las semejantes y afines —segun le respondera
también de modo parecido, décadas mas tarde, Isaiah Berlin a su interlocutor
Ramin Jahanblegoo*—; sencillamente porque mis contrarios «es natural que
vean las cosas con ojos distintos a los mios»; méxime cuando el Vico de los
intérpretes racionalistas y liberales se halla en las antipodas de las intepreta-
ciones catdlicas empenadas en «reducir a Vico a un pensador ortodoxox.*!

* %k ok

39. Ibid., p. X (Cfr. en 4 ed. econ. cit., p. 9).

40. Isaiah Berlin en didlogo con Ramin Jahanbegloo, trad. de M. Cohen, Madrid, Anaya & M. Muchnick,
1993, pp. 97-98. Cfr. nuestro estudio «La msumisién al dilema. Berlin y Vico», en P. BADILLO & E.
BocARDO (EDS.), Isaiah Berlin. La mirada despierta de la historia, Madrid, Tecnos, 1999, pp. 324-405.

41. B. CROCE, La filosofia di G.B. Vico, 2* ed. cit., p. X (cfr. en 4" ed. econ. cit., p. 9).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 105



AGRADECIMIENTOS

Agradecemos las facilidades y la autorizacion gratuita que para esta traduccion y
publicacion en Cuadernos sobre Vico de los capitulos XIII («Passaggio alla storio-
grafia. - Carattere generale della storiografia vichianay), XIX («1l Vico contro l'indi-
rizzo di cultura dei suoi tempiy) y XX (Conclusione. «Il Vico e lo svolgimento poste-
riore del pensiero filosofico e storico») de La filosofia di G.B. Vico (1911) ha conce-
dido la Fondazione “Biblioteca Benedetto Croce”, y la gentileza e interés que ha mos-
trado la Dott.ssa. Marta Herling en tramitar la respuesta positiva a nuestra peticion
realizada en nombre de la Direccion de la Revista de la Universidad de Sevilla, de
caracter no venal y sin animo de lucro y que se publica también online en acceso
abierto. La Direccion de la revista agradece también las gestiones realizadas en este
tramite por el investigador y miembro del Programa de Doctorado en Filosofia de la
US en el C.LV, Alfonso Zunica.

La Direccion de Cuadernos sobre Vico

ADVERTENCIA

Los tres textos seleccionados se presentan con una unidad y continuidad, de ahi su
recopilacion bajo un unico y ocasional titulo de epitome indicador y clarificante:
«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico
(1911)»; y la atribucion de un tnico D.O.1. a los tres textos asi como a la «Nota» del
traductor y editor en espafiol. Entre corchetes y en cuerpo menor se muestran en el
texto de la traduccion los niimeros de pagina correspondientes a la Segunda Edicion
Revisada (1922) tomada de base para la traduccion: cap. XIIL, pp. 149-159; cap. XIX,
pp. 239-248; y cap. XX pp. 249-257.

106 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico»

«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911)»
— 11—

EL PASAJE A LA HISTORIOGRAFIA. CARACTER
GENERAL DE LA HISTORIOGRAFIA VIQUIANA

Cap. XIII de La filosofia di G.B. Vico (1911)

Benedetto Croce
(1866-1952)

[149]

e las cosas anteriormente comentadas se entiende que la parte histo-
rica de la Ciencia nueva no podia configurarse como una historia del género
humano, en la que tanto a los pueblos como a los individuos se les recono-
ciese la tarea propia y singular que cada uno de ellos ejercio durante el curso
de los acontecimientos. A tal fin Vico tendria que haber cerrado su sistema
de pensamiento, que en un punto quedaba quebrado y abierto a la concep-
cion religiosa; y elevar su divinidad providente a divinidad progrediente,
determinando los cursos y los recursos como el ritmo interno del progreso.
Es decir, para alcanzar en la historia, en sentido diametralmente opuesto, la
vision de la individualidad, tenia que abandonar su germinal filosofia idea-
lista, eliminar la division entre providencia ordinaria y extraordinaria, entre-
garse de lleno a la fe y a la tradicion religiosa, y trazar la historia de la huma-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.05 107
© de la presente traduccién: José Manuel Sevilla Fernandez, 2020

© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.



Benedetto Croce

nidad sobre la base del disefio que Dios habria revelado o que permitiria
entrever. Como creyente, le repelia el primer caso, y como filésofo sentia aver-
sion por el segundo caso; por lo que la historia reconstruida por €l no podia ser,
y no fue, historia universal.

En consecuencia, no fue tampoco aquello que se llama filosofia de
la historia, si a esta denominacién se le devuelve [150] el sentido origina-
rio de una “historia universal” (es decir, que tiene puesta la mirada en las
mayores y mas ocultas iuncturae rerum) ‘“narrada filoséficamente” (o lo que
es lo mismo, mas filoséficamente de lo que se soliese hacer por cronistas,
anecdotistas y por historiografos cortesanos, politicos y nacionales). La con-
troversia acerca de si es a Vico o es a Herder a quien corresponde el haber
fundado la filosofia de la historia, francamente deberia resolverse a favor de
Herder, porque la obra de este posee esa tendencia de “historia universal”
que le falta a la Ciencia nueva; aunque, por otro lado, es posible encontrar
un buen numero de precursores a Herder, comenzando por los profetas
hebreos y por el esquema de las cuatro monarquias, que persistié no solo en
el Medievo sino mucho mas alla en los tiempos modernos como el esquema
constructivo de la historia universal. Tampoco estara fuera de lugar afiadir
que la asi llamada filosofia de la historia en cuanto historia universal no
constituye una especial ciencia filos6fica o una historia netamente distingui-
ble de otras formas de historia (salvo que, por ansia de hacerla auténoma, no
se haga de ella el monstruo de una historia abstracta o de una filosofia histo-
rizada); y cuando se atribuye a Vico o a Herder el orgullo de haber creado
con la filosofia de la historia una nueva ciencia, se les hace un
dudoso cumplido, y que, en lo que particularmente concierne a Vico, ha sido
causa de que no se le reconociese el verdadero valor de su obra. De hecho,
la «Ciencia nueva en torno a la naturaleza comun de las nacionesy», aqui
entendida como la equivoca ciencia de la filosofia de la historia
(Philoso-phie de [’histoire la titul6 Michelet en su reduccion francesa de la
obra viquiana) no ha permitido dejar ver la Ciencia nueva como nueva filo-
sofia del espiritu e inicial metafisica de la mente.

El desacuerdo que existia, en su concepcion general, entre ciencia y
creencia, reaparece en la historiografia de Vico como divisién y oposicion
entre la historia de los hebreros y [151]]la historia de los gentiles,
entre historia sagrada e historia profana. La historia hebrea no estaba
sujeta a las leyes de las otras, tenia un curso totalmente propio, se explica

108 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XIII

mediante principios del todo particulares, esto es: con la accion directa de
Dios. La Ciencia nueva, que en su parte filosdfica no daba los principios expli-
cativos de ello, no habria tenido que tratarlo entonces de otra manera en su
parte historica. Y tal habria sido quizas el deseo de Vico. Pero al deseo se opo-
nia (sin hablar de la necesidad en que estaba de resguardarse contra la acusa-
cion de impiedad, que no habria faltado) su escriipulo de hombre de fe y de
buena fe, que lo empujaba a buscar cierta armonia entre las dos historias, las
cuales, por muy divididas que €l las estableciera (recordando al respecto que
también un autor gentil, Técito, llamaba a los hebreos «hombres insociables»),
ambas se habian desplegado sobre la tierra y habian tenido relaciones recipro-
cas, aunque no fuese mas que en el origen de la humanidad y en su palingene-
sia por obra del cristianismo. Sucedié que Vico, quien queria y debia, por la
direccion misma de su mente, evitar el relato de la historia universal y atener-
se solo a los problemas tratables filosofica y filolégicamente, no podia eximir-
se de romper su proposito y de intentar alguna conjuncion entre las dos histo-
rias y, al mismo tiempo, alguna apologia de la historia sagrada con argumen-
tos ofrecidos por la ciencia y por la historia profana.

Esta parte es la mas desafortunada pero a la vez altamente significa-
tiva de su obra. El estaba obligado a admitir, en contraste con todos sus des-
cubrimientos, con congoja de toda su mente, que los hebreos habian gozado
del privilegio de conservar intactos sus recuerdos desde el principio del
mundo, de cuya cosa las otras naciones presumian en vano, y que por ello
era a la historia sagrada a la que se debia preguntar sobre el origen y suce-
sion cierta de la historia universal. Y la necesidad de conectar sus conceptos
acerca de las civilizaciones primitivas [152] con la cronologia biblica, con el
afio que se solia asignar a la creacion del mundo, con la tradicién del diluvio
universal y con la de los gigantes; de hallar (como ¢l dice) «la perpetuidad
de la historia sagrada con la profanay, lo arrastrd a imaginar las cosas mas
extravagantes. Por tanto, tras los estragos del diluvio en el afio 1656 de la
creacion, y separados los hijos de No¢, mientras que los hebreos iniciaban o
proseguian su historia sagrada con Abraham y los otros patriarcas, y luego,
con las leyes dadas por Dios a Moisés, todos los demas semitas, camitas y
jafetanos, los primeros mas tarde y por menor tiempo, los segundos y los ter-
ceros antes y por mas tiempo, cayeron en el estado ferino y vagaron por la
tierra, bestiones estipidos y fieros. Y mientras que los hebreos, sometidos al
gobierno teocratico, severamente educados y practicantes de las abluciones,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 109



Benedetto Croce

permanecian en la estatura justa, los componentes de las otras razas, sin dis-
ciplina ni moral ni fisica, arrastrandose por el fango, los excrementos y la
orina, absorbiendo sales nitricas (asi como abonada con el estiércol y la orina
la tierra se torna fértil) crecieron convirtiéndose en cuerpos monstruosos y
gigantescos. Cien afios dur6 el estado ferino para los semitas y doscientos
para las otras razas; hasta que la tierra, empapada durante largo tiempo por
la humedad del diluvio universal, al secarse mando al aire emanaciones secas
o materias encendidas, aptas para generar relampagos. Y con los rayos, como
ya sabemos, y con la mitologia del cielo fulminante que es Jupiter, se des-
pierta en los bestiones la conciencia de Dios y la conciencia de si mismos,
por lo que llegan a ser los hombres. Se abre asi la edad de los dioses, que
socialmente es aquella de las monarquias familiares donde el padre es el rey
y el sacerdote y en el curso de la cual se va constituyendo el sistema de las
deidades mayores, y los gigantes, merced a las espantosas religiones y a la
educacion doméstica que doma su carne y desarrolla en ellos el elemento
espiritual, y por medio del lavado, poco a poco se degradan a la complexion
justa que tienen los hombres que se encuen[i53]tran en los comienzos de la
edad heroica. Indicada a grandes rasgos tal es la rara construccion, hecha por
Vico, de los comienzos de la historia humana sobre la tierra, armonizados
con los relatos de la historia sagrada; y uno se habria reido o sonreido menos
si se hubiese mirado al drama que hay debajo, a la atormentada conciencia
del creyente que, luchando con el pensador, busca refugio en esas extrava-
gancias. Con las que, a su modo, Vico cruzaba por encima de una serie de
rocas inestables (el diluvio, los gigantes, las exhalaciones secas) el torrente
de la tradicion religiosa y alcanzaba el duro terreno de la historia critica, en
donde descubri6 ademas el primer apoyo de su filosofia del espiritu, la feri-
nidad. Ha de observarse también que la relacion con la historia hebrea —la
unica que ante €l se impusiese como historia verdadera y apropiada, es decir,
como un unicum, aunque de manera milagrosa, de ningin modo identifica-
do— le sugirio las raras alusiones/referencias que se encuentran en sus escri-
tos al asignar a los diversos pueblos una tarea o mision especial; por lo que
le parecid tal vez que los hebreos representasen la mens, los caldeos la ratio
y los jafetanos la phantasia.

En paralelo a esta historia fantastica acerca de los comienzos del géne-
ro humano sobre la tierra, corren los tentativos de apologética biblica. Vico
no deja de aportar pruebas que deberian, profanamente, confirmar los relatos

110 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XIII

de la historia sagrada. Confirma, por ejemplo, relatos semejantes del diluvio
y de los gigantes en los griegos y en otros pueblos; el gobierno teocratico, del
que ninguna historia profana tiene una noticia precisa y a la que oscuramen-
te aluden los poetas en sus fabulas, porque vivian en directas relaciones con
el verdadero Dios, mientras que los caldeos tenian la magia o adivinacion
segun los movimientos de los astros y los pueblos de Europa la tendrian por
los auspicios. Se advierte en todo ello, sin duda, algo querido, un [154] querer
ver o un querer no ver, un darse en la voz, un emocionarse por la persuasion;
como, por lo demads, es costumbre en muchos creyentes cultos y formados
cientificamente. Incluso escribira Vico, al exponer la génesis histdrica de las
formas gramaticales y al afirmar que los verbos comenzaron por los impera-
tivos y, por tanto, por las drdenes monosilébicas que los padres daban a las
mujeres, hijos y famulos (es, sta, i, da, fac, etc.), que de esto se recaba una
demostracion indirecta de la verdad de cristianismo, porque en hebreo la ter-
cera persona masculino singular del perfecto es representada por la nuda raiz
sin signo alguno de inflexion: prueba evidente de que los patriarcas debieron
de dar en sus familias las 6rdenes en nombre de un solo Dios (Deus dixif).
Este, a su juicio, era «un reldmpago para aterrar a todos los escritores que han
opinado que los hebreos habrian sido una colonia salida de Egipto, cuando,
desde que comenzo a formarse, la lengua hebrea tuvo comienzo con un solo
Dios». Son rayos, a decir verdad, que en vez de fulminar a los incrédulos, ilu-
minan la pobreza de los argumentos sobre los cuales se apoya la apologética
también en un hombre como Vico; y, considerandolo objetivamente, la divi-
sion introducida por escripulos religiosos entre historia sagrada e historia
profana, con el consiguiente tratamiento critico de esta y dogmatico de aque-
lla, y con las consecuentes extrafias hipotesis y defensas, hacia y hace irresis-
tiblemente pensar que el substraerse de la historia sagrada a la ciencia huma-
na provenga no de la impotencia de la ciencia humana, sino de la impotencia
de la historia sagrada, o sea, de la impotencia para mantenerse inalterada en
la ciencia; asi que raramente un escrupuloso religioso fue de tanto peligro
para la causa de la religion.

Mas Vico poseia demasiado genuino y riguroso sentido cientifico
como para ponerse a hacer, y a la vez por aversion natural, el Selden o el
Bossuet; de ahi que la armonizacion con la historia sagrada o la apologética
vienen a ser en ¢l episodios de los cuales [155] se puede prescindir. Y puesto
que, de otra parte, le estaba prohibido hacer del todo profana la filosofia y la

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 111



Benedetto Croce

historia, y representar el movimiento historico general llevando a cabo el
concepto de progreso, no le quedaba mas que mirar a los hechos desde el
aspecto que su filosofia le permitia con libertad: el de los cursos y
recursos, del eterno proceso y de las eternas fases del espiritu. Aqui estaba
su fuerza, aqui podia reconocer el caracter especifico, si no propiamente
individual, de las leyes, las costumbres, poesias, fabulas, de completas for-
maciones sociales y culturales que hasta su época habian sido incomprendi-
das por la historiografia. Y por esta razon, €él, en vez de narrar la historia,
debia restringirse a iluminar los aspectos comunes de ciertos grupos de
hechos, pertenecientes a distintos tiempos y diferentes naciones. En la
Ciencia nueva se tiene (dice ¢l) «explicada toda la historia, no ya la par-
ticular de una época de las leyes o los hechos de los romanos
o de los griegos, sino a propoésito de la identidad sustancial a
entender y la diversidad de sus modos de explicarse» [SN44 §
1096]. «Se aportaran (dice todavia en otra ocasion) los hechos a modo de
ejemplos para que se entiendan en razoén de principios», ya que para «ver
hechos realidad los principios en la casi innumerable multitud de consecuen-
cias, se debe esperar a otras obras que para nosotros o ya nos han sido dadas
o0 estan a punto de salir de imprenta a la luz». O sea, y como sabemos, en esa
Ciencia se tiene por una parte una filosofia y por la otra una descriptiva
empirica, histéricamente ejemplificada, en la que los romanos no
estdn como romanos, sino por aquello que tienen en comun con los griegos
o puede que con los japoneses; la historia de Roma bajo los reyes o en los
primeros tiempos de la republica muestra sus afinidades con la de los prime-
ros siglos del Medievo; y Homero no estd como Homero, sino como ejem-
plo de la poesia primitiva y que, a través de los siglos, encuentra y abraza a
su hermano, Dante. Fuerza y limite juntos, porque la historia, ciertamente, en
esencia [156] no consiste en estas semejanzas; pero jsin la percepcion de las
mismas cémo se llegarian a fijar las diferencias? Dante no es Homero, los
barones no son los “patres”, el ateniense Solon no es el romano Publio Filon,
el feudalismo de la edad carolingia y en general medieval no es la constitu-
cion social de las edades primitivas de Grecia y de Roma; pero en algunos
aspectos, ciertamente, Dante esta mas cercano a Homero que a Petrarca, los
barones de la primera época estan mas proximos a los “patres” que a la pos-
terior nobleza cortesana. Soloén se asemeja mas a un tribuno o a un dictador
romano que a cualquier otro de los sietes sabios con quien se le suele con-

112 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XIII

juntar, el feudalismo medieval se esclarece con el acercamiento a las socie-
dades fundadas sobre la economia agraria. Advertir estas semejanzas signi-
fica negar o rechazar otras mas superficiales y abrir la via al conocimiento
de la individualidad, indicando la regién més aproximada donde se halle la
verdad plena. Vico, antes que narrar y representar, clasifica; pero hay clasi-
ficacion y clasificacion: la que se hace al servicio de un pensamiento super-
ficial y aquella que se hace al servicio de un pensamiento profundo. Y la
parte historica de la Ciencia nueva es una gran sustitucion de clasificaciones
superficiales con clasificaciones profundas.

En este ambito, que es donde se halla la fuerza de la historiografia
viquiana, las deficiencias y los errores no provienen de fuera de los limites
trazados, sino de las causas operantes dentro de esos mismos limites. En
defensa de Vico ha sido alegado el que gran parte de sus errores han de atri-
buirse a los escasos e insuficientes materiales de que disponia; aunque esca-
sos e insuficientes, respecto a nuestras ansias de saber, lo son siempre los
materiales de estudio, y al juzgar a un historiador no puede tenerse en cuen-
ta esto, pero si el modo cauto o imprudente en que ¢l utilice los materiales
de que dispone. También ha sido dicho que Vico tuvo los defectos de su
época; [157] y aqui se olvida que €l nace en el siglo en que se desarrolla la
filologia muy critica de Giuseppe Scaligero y de toda la escuela holandesa,
y que sus contemporaneos fueron en Italia los Zeno, Maffei y Muratori. La
verdad es que la forma mental de Vico, ya descrita por nosotros, perturbaba
tanto el puro tratamiento filoséfico, con las determinaciones de la ciencia
empirica y de los datos historicos, como perturbaba la indagacion historica
con la mescolanza de la filosofia y de la ciencia empirica. Vico se hallaba
como en un estado de ebriedad, confundiendo categorias y hechos, se sentia
a menudo tan seguro a priori de aquello que los hechos le habrian dicho que
no los dejaba hablar, poniendo de repente en boca de ellos su respuesta. Una
frecuente enganosa ilusion le hizo reconocer relaciones inexistentes entre
cosas; cambiaba en certeza cada hipotética combinacion; hacia leer en los
autores, en vez de las palabras habidas, otras jamas escritas y que ¢l mismo
sin darse cuenta habia pronunciado interiormente y proyectado en los escri-
tos de otros. Era imposible para €l la exactitud, y en esa excitacion y exalta-
cion suya de espiritu, casi la despreciaba; porque, de hecho, diez, veinte, cien
errores particulares, ;/qué le habrian quitado a la verdad sustancial? La exac-
titud, la «diligencia» (dice ¢él) «debe perderse en el trabajo en torno a argu-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 113



Benedetto Croce

mentos de importancia, porque ella es una minucia, y en cuanto minuciosa,
también una virtud lenta».! Imaginativas etimologias, arriesgadas e infunda-
das interpretaciones mitologicas, cambios de nombres y de épocas, exagera-
ciones de hechos, y citas erréneas se encuentran en todo momento en sus
paginas, y muchas de ellas se pueden ver apuntadas en el comentario que [en
la bella edicién]? de la segunda Scienza nuova ha hecho Nicolini, y algunas
de ellas las iremos anotando también nosotros, poco a poco, a manera de
ensayo, pero cuidando de no darles la voz continuamente, y rectificando de
modo técito a veces sus citaciones. Asi que, al igual que hablando de su filo-
sofia hemos observado que [158] Vico no era un ingenio agudo, del mismo
modo, hablando de su historiografia, debemos decir ahora que no tenia inge-
nio critico. Pero asi como, a pesar de negarle alld la agudeza a pequena
escala, le reconociamos la agudeza a gran escala, cual es la profundidad, del
mismo modo también aqui hemos de anadir que si a Vico le faltaba sentido
critico a pequefa escala, tenia abundancia del mismo a escala grande.
Descuidado, enrevesado, hacinado en los detalles; circunspecto, logico,
penetrante en los puntos esenciales; descubre el flanco, y a veces toda la per-
sona ante los golpes del mas mezquino y mecénico erudito, e intimida y es
apto para inspirar la reverencia de cualquier critico o historiador, por grande
que sea. Y asi distendiéndose vagando siempre entre los universales y total-
mente ocupado en sus geniales descubrimientos, muchas veces no dio tiem-
po al tiempo ni dio facilidad y alcance de explicarse a su fuerza indagadora
y observadora, y en vez de historia en cambio invent6 mitos y teji6é novelas;
donde mas tarde permitié que esa fuerza se desplegase libremente, y logrd
incluso cosas milagrosas en el campo de la historia, como nos esforzaremos
en ir mostrando en los capitulos que siguen.

Pero revisar las interpretaciones histéricas viquianas para confrontar-
las, como han hecho muchos y es una practica comun, con las de la historio-
grafia moderna para en funcion de ello elogiarlas o censurarlas, seria poco

1. Texto de la Aggunta fatta dal Vico alla sua Autobiografia (1734), de G. Vico, L’Autobiografia, il carteggio e
le poesie varie, a cargo de B. CROCE — F. NICOLINL, Bari, Laterza, 1929, p. 74. [N. del T']

2. En la Segunda edicién revisada, de 1922, de La Filosofia di Giambattista Vico, en los Saggi Filosofici
editados por Gius. Laterza & Iigli dice «notate nella bella edizione della seconda Scienza nuova, cura-
ta dal Nicolini» (p. 157), mientras que en la Sexta edicién (1962), en su impresiéon en la ediciéon eco-
némica de Editori Laterza en 1980 (4" ed. econ.), dice «notare nel commento che della seconda Scienza
nuova ha fatto Nicolini» (p. 142). [N. del T']

114 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XIII

concluyente; porque donde existe acuerdo entre los dos términos de la con-
frontacion, el acuerdo podria ser fortuito, y, donde hay divergencia, la doctri-
na mas reciente podria resultar, no obstante, desarrollo o consecuencia del
antiguo intento, y, en cualquier caso, el estado moderno de los conocimientos
historicos no ofrece en ningun caso una medida absoluta. Y, por otra parte,
estaria fuera de lugar (ademas de superar nuestras fuerzas) retomar todos los
problemas que Vico trato y tocd para tratar de examinar aquello que de ver-
dadero o falso hubiese en sus conclusiones, porque lo mismo valdria escribir
una tercera Scienza nuova, mas conforme a nuestros tiempos. Nosotros tni-
camente esperamos indicar los principales pro[i159]blemas histéricos que €l se
propuso, resumir las soluciones que nos ofrecio, y tener siempre a ojo el esta-
do de la ciencia no ya de nuestro tiempo sino del suyo, para determinar qué
progresos se deben a Vico en la historia de los estudios historicos.

Trad. del italiano por José Manuel Sevilla Fernandez, 2020

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 115



BENEDETTO CROCE

LA FILOSOFIA

DI

GIAMBATTISTA VICO

SECONDA EDIZIONE RIVEDUTA

BARI
GIUS. LATERZA & FIGLI

TIFOGRAFI-EDITORI-LIBRAI

1922

SEGUNDA EDICION REVISADA DE B. CROCE, La filosofia di Giambattista Vico (Bari, Gius. Laterza & Figli, 1922).




«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911)»
— 9

VICO CONTRACORRIENTE
DE LA CULTURA DE SU TIEMPO

Cap. XIX de La filosofia di G.B. Vico (1911)

Benedetto Croce
(1866-1952)

[239]

a al contemplar en el curso de la historia, en la época que era la suya, a
una humanidad esparcida sobre todas las naciones, Vico realiza una rapida
descripcion del mundo contemporédneo, y guarda silencio, si no satisfecho,
dudoso o prudente. Asi como no habia ascendido a la Ciencia nueva por un
directo impulso de problemas politicos (al menos en el significado que de
ordinario tienen estas palabras), del mismo modo no desciende desde las
contemplaciones de la Ciencia nueva a la vida activa, ni siquiera en la forma
mas obvia que se le presenta a un hombre de pensamiento, la del libro y la
del opusculo que critican las leyes e instituciones o proponen reformas.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.05

© de la presente traduccion, José Manuel Sevilla Ferndndez, 2020 117
© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.



Benedetto Croce

Incluso cuando durante un tiempo concibid una “practica” de su Ciencia,! no
penso que tal practica, por parte de lo que ¢l esperaba, pudiera moverse en
otro lugar que «dentro de las academiasy.

La practica? «dentro de las academias», o sea, en el campo de la cul-
tura, por otro lado es también ella misma practica y politica, y ciertamente
no entre las menos importantes. Y un historiador o un filésofo nunca puede
abstenerse del todo, si ademads la acentiia con mayor o menor fuerza, la rea-
liza con mayor o menor amplitud. [240]

Vico insisti6 en ello y la llevé a cabo ampliamente, de hecho su pri-
mera afirmacion en la vida cientifica fue, precisamente, el examen de los
métodos modernos de estudio y de educacion, comparados con los de los
antiguos: examen que (tras ensayos y tentativas en las primeras oraciones)
tomo cuerpo en la disertacion universitaria de 1708, De nostri temporis
studiorum ratione.® En los afios que siguieron, volcado en trabajar en la
Ciencia nueva, no dio otras manifestaciones publicas de su malestar con la
direccion que prevalecia en los estudios; pero con mayor frecuencia y viva-
cidad se expresa sobre eso en las cartas privadas y en las conversaciones,
y no quiso dejar pasar la ocasion en la autobiografia de recordar lo que €1
pensaba del tema. No hace falta entonces extraer su actitud polémica de las
insinuaciones y de los incisos de su obra capital, porque ¢l mismo dejé
explicitas en mas ocasiones esas implicaciones y cambio los incisos por
proposiciones principales.

Esa polémica se movi6 en dos campos contiguos, que responden al
doble aspecto de la Ciencia nueva, como filosofia del espiritu y como cien-
cia generalizadora. Bajo el primer aspecto, Vico habia hecho valer los
derechos de la fantasia, del universal fantastico, de lo probable, de lo cier-
to, de la experiencia, de la autoridad, y por tanto de la poesia, de la reli-
gion, de la historia, de la observacion naturalista, de la erudicion, de la tra-

1. Véase arriba, el cap. IX, pp. 103-106. [N. del A.]

2. Hay una traduccién al castellano de la Pratica en Cuadernos sobre Vico, 5/6, 1995-1996, pp. 451-455,
con trad. y notas de José M. Sevilla: «Practica de la Ciencia Nueva». [N. del T.]

3. Hay traduccioén al castellano de la oracién inaugural de 1708 en Cuadernos sobre Vico, 9/10, 1998, pp.
401-436, con trad. del latin por Francisco J. Navarro Gémez: «Del método de estudios de nuestro tiem-
po». También en traduccién del mismo Dr. Navarro en su ediciéon del volumen I de Obras de G. Vico,
Oraciones inaugurales & La antiquisima sabiduria de los italianos, Barcelona, Anthropos, 2002, pp. 73-126 y

pp. 235-261 (Notas). [N. del T.]

118 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XIX

dicion. Bajo el segundo aspecto, habia disefiado un esquema del desplie-
gue natural del espiritu, tanto en la historia del género humano como en la
vida individual, puesto por €l en continua correspondencia con las fases de
la historia. Por ello su examen habia necesariamente de dirigirse, por una
parte, a las disposiciones espirituales de su tiempo y, por otra, al modo en
que se entendia y se impartia por entonces la educacion de los nifios y de
los jovenes. En uno y en otro campo advertia Vico las mismas deficiencias,
y estaba ofendido por aquel mismo arido intelectua24ijlismo que habia
vuelto ininteligible el proceso de la mente, y mutilado y falseado la verdad
de la historia humana.

A los nifios, recién salidos de las escuelas de gramatica, se les solia
imponer una instruccion de logica, adoptando segun la predileccion de los
maestros bien la l6gica escolastica o bien, y més frecuente, aquella (sustan-
cialmente también aristotélica y escoléstica) que habia sido elaborada por
Arnauld y se le llamaba “légica de Puerto-Real”, toda repleta de severisi-
mos juicios en torno a materias reflexivas de ciencias superiores y alejadas
del comun sentido vulgar, toda llena de ejemplos extraidos de tales cien-
cias. Merced a esa disciplina los nifios habrian tenido que hacerse repenti-
namente criticos y purgar la mente no solo acerca de lo falso, sino incluso
de las opiniones verosimiles y probables; cuando, en verdad, de nada se les
podia purgar, porque su mente estaba aun despejada y escasamente forni-
da, y ninguna critica podian ejercitar, debido a la ausencia de materia cri-
ticable: habrian tenido que ser conducidos a enjuiciar bien antes de apren-
der bien, y ello contra el curso natural de las ideas, seglin el cual antes se
aprende, luego se enjuicia y, finalmente, se razona. El resultado era que los
espiritus educados de aquel modo se convertian en aridos y secos al expli-
carse y, sin hacer nada, pretendian juzgarlo todo; permanecian toda la vida
afiladisimos en la manera de pensar e inhabilitados para cualquier gran
obra: criticos, por asi decir, pero estériles. Donde no solo hay ligereza y
arrogancia en los juicios, sino incapacidad en la practica de la vida, en el
trato que se usa con los hombres, en la elocuencia civil, que se funda no
tanto en la critica como en lo verosimil y debe procurar su efecto, con el
decir cosas oportunas, penetrando en la psicologia del interlocutor y ajus-
tandose a la forma correspondiente. Vico habia sufrido ¢l mismo una dafi-
na experiencia de esa prematura educacion logico-critica; cuando, siendo
¢l un nifio, el jesuita Del Bazo, que estuvo entre sus primeros maestros,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 119



Benedetto Croce

puso en sus manos [242] la obra del sumulista Paolo Veneto,* y el ingenio,
todavia débil para soportar esa especie de logica crisipea, faltdé poco para
que por ese motivo se perdiese, tanto que, por desesperacion, desertd de los
estudios y vagoé entre ellos durante un afio y medio. Mejor recuerdo guar-
daba, en cambio, incluso de sus escorzos poéticos juveniles, de la escuela
de los mas desenfrenados marinistas napolitanos: divertimento (dice él)
poco menos que necesario para los ingenios de los jovenes, demasiado afi-
lados y rigidos en el estudio de las metafisicas en esos afios en que preci-
samente el ingenio, por el fiero vigor de la edad, tiene que estar mas pre-
sente para que no se aplane ni deseque en absoluto. Esa edad, que es la de
la barbarie del intelecto, tan vigorosa en fantasia y (por las estrechas rela-
ciones que hay entre estas dos facultades) y en memoria, necesita nutrirse
y ejercitarse con la lectura de poetas, historiadores y oradores, y con el
aprendizaje de las lenguas. El arte que se les debe ensefar no es la critica
sino la topica, verdadero arte del ingenio, o sea, la facultad de inventar; por
medio de la que los nifios van preparando la materia para enjuiciar bien
después, porque no se enjuicia bien si no se conoce la totalidad de la cosa
y la tépica permite descubrir para cada cosa todo aquello que hay dentro de
ella. De esta manera, los muchachos, siguiendo el curso mismo de la natu-
raleza, se forman filosofos y bien hablantes.

Un correctivo, ciertamente, resulta indispensable ante la exuberante
fantasia; pero no debe de buscarse en la logica, sino justamente en la geome-
tria lineal, que de algin modo es como una pintura y vigoriza la memoria con
el gran numero de sus elementos, con sus delicadas figuras refina la fantasia,
y hace que corra el ingenio rapidamente por todas partes y entre ellas reco-
lectar aquellas que vienen al caso para demostrar la grandeza requerida. No
obstante, también a través de la geometria todo fruto se estropeaba debido al
método algebraico, favorito en las escuelas de entonces; el cual, no menos
que la [243] logica escolastica, paraliza todo lo més profuso de los jovenes
temperamentos, les ciega la fantasia, angosta la memoria, aletarga el ingenio,
ralentiza el entendimiento, dafiando por estas cuatro vias las bellas artes, el

4. En el texto de las dos ediciones citadas (1922, p. 242; y 1980, p. 212) aparece escrito “Paolo vene-
to”, en mindscula —seguido de “;” en 1922 y de “,” en 1980—. «Paolo Veneto (Nicoletti), “el mas
agudo de los sumulistas”», recordaba GUSTAVO COSTA, «En busca de la logica viquiana», Cuadernos
sobre Vico, 3, 1993, pp. 7-52; p. 9 —citando de Migne la Patrologia Latina, LXIV, 1050B—. [N. del T.]

120 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XIX

conocimiento de las lenguas y de las historias, las invenciones y la pruden-
cia. Mas concretamente, el algebra afecta al ingenio porque con ese método
no se ve nada mas que lo que estd delante de los pies; desconcierta a la
memoria porque, hallado el segundo signo, no piensa mas en el primero; des-
lumbra a la fantasia porque de hecho no imagina nada; y destruye el enten-
dimiento porque profesa la suposicion. Los jovenes que le han dedicado
mucho tiempo a ello, puestos luego a tratar los asuntos de la vida civil, con
sumo pesar y arrepentimiento se encuentran menos aptos para esos asuntos.
De donde, para que fuese de alguna utilidad y no produjera graves dafos, se
deberia aprender durante poco tiempo al final del curso de matematicas y
servirse de ella solo como un medio abreviado. El habito de razonar se forma
mucho mejor con la analitica metafisica, que en cada pregunta requiere lo
verdadero en lo infinito del ente, y por los géneros de la sustancia va gradual-
mente quitando aquello que la cosa no es para todas las especies, hasta que
alcanza la ultima diferencia constituyente de la esencia de la cosa que se
desea conocer.

Toda la educacion sufria de exceso de matematicas y de defecto de
concrecion, y como si los jovenes fueran a salir de las academias a un mundo
humano compuesto de lineas, nimeros y especies algebraicas, se les lleno la
cabeza de grandilocuentes vocablos como “demostraciones”, “verdades
demostradas”, “evidencias”, y se condeno la regla de lo verosimil, de la que
no tienen otra mas segura en sus consejos los politicos, los capitanes en sus
empresas, los oradores al tratar las causas, los jueces al enjuiciarlas, los
médicos al curar a los enfermos del cuerpo, los tedlogos morales al curar a
los de las conciencias, y sobre la cual se aquieta y reposa el mundo entero
[244] en todos los litigios y controversias, en todas las disposiciones, en todas
las elecciones, que todas se determinan por unanimidad o por la mayoria de
votos. Se preparaba a una generacion vacia y presuntuosa, sabihonda pero
poco sabia, razonadora pero pobre de verdad.

Igual que la educacion que suministraban, asi eran los educadores
mismos, o sea, el ambiente general de la cultura. La poesia estaba muerta:
esos métodos analiticos «helaban» (conviene adoptar una vez mas la palabra
que Vico repite con frecuencia, como bien expresiva) «todo lo magnanimo
de la mejor poesia». Y verdaderamente nunca jamas como en aquella prime-
ra mitad del settecento [siglo xvii] fue Europa tan vasto desierto poético:
Italia habia sido reducida al melodrama metastasiano; Francia no tenia suce-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 121



Benedetto Croce

sores a los Corneille y a los Racine; en Espana, agotada la Giltima gran mani-
festacion del espiritu nacional, que fue el drama, comenzaron la imitacion
francesa y el racionalismo; Inglaterra parecia olvidar el haber concebido a
Shakespeare, y Alemania se arrastraba también detras de la imitacién neo-
clasica. Y no solo no nacia nueva poesia, sino que no se la aforaba.
Siguiendo a Descartes y Malebranche, los filosofos se ejercitaban en despre-
ciar todas las facultades del alma que proviniesen del sentido, y en especial
la facultad de imaginar, que detestaban como madre de todos los errores.
Condenaron a los poetas bajo el falso pretexto de que narraban “fabulas”:
como si aquellas fabulas no fuesen las eternas propiedades de los d&nimos
humanos, que los filésofos politicos, economistas y morales razonan y que
los poetas presentan en vivos retratos.

Por la autoridad de los cartesianos mismos, el estudio de las lenguas
se hacia objeto de desprecio: ;no habia dicho Renato que saber latin no es
saber mas de lo que sabia la criada de Ciceron? El conocimiento riguroso del
latin y del griego habia acabado con los escritores del cinguecento [s. XVi] y
del seicento [s. xvii]; [245] el cultivo de las lenguas orientales habia quedado
restringido a los protestantes; y trabajos sobre la jurisprudencia romana se
hacian también solo en Holanda. La famosa biblioteca napolitana de Valletta,
enriquecida con las mas bellas ediciones latinas y griegas, fue generosamen-
te comprada por los padres del Oratorio, mas por menos de la mitad de su
primitivo valor, tanto como habia caido la demanda de estos libros. En
Francia la biblioteca del Cardenal Dubois no hall6é ningtin tnico comprador
y quedo dispersa en pequefias ventas. Los principes no amaban ya el bello
latin de la edad de oro; y a ninguno de ellos se le ocurrié conservar para la
eternidad con la excelente pluma latina un acontecimiento tan estrepitoso
como la guerra de sucesion de Espafia, parangonable por su complejidad tan
solamente a la segunda de las cartaginesas.

De mucho se jactaban los nuevos métodos, pero nadie habria podido
indicar las cosas nuevas que se habian hallado por sus medios. Formulas
nuevas y cosas viejas; y, en compensacion, los vanos halagos de poder llegar
en muy poco tiempo y con poquisimo esfuerzo a saber todo. La doctrina civil
y politica fue descuidada por la fisica, y la fisica por la matematica; la expe-
riencia, poco ejercitada; el espiritu inventivo de siglo anterior, casi habia
desaparecido. El escepticismo, consecuencia del método cartesiano, invadia
el campo del saber.

122 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XIX

Continuaba también por aquel tiempo en toda Europa el predominio
de la lengua francesa: lengua que, a diferencia de la italiana, es rebelde a la
poesia y a la elocuencia; rica (decia Vico) en vocablos de sustancia, y, al
igual que la sustancia es algo brutal e inmovil y no tolera comparaciones,
incapaz de colorear las oraciones, de amplificar y aumentar, reticente a las
inversiones, estéril de metaforas. Los franceses, mas que periodos, poseen
miembros de periodos; ni su métrica tiene tampoco versos superiores a los
llamados alejandrinos, que son distréficos y mas tenues e inertes [246] que los
elegiacos; ni sus palabras sufren otros acentos que no sean los de las tltimas
silabas. Impotente ante lo sublime, la lengua francesa estd, en cambio, muy
atenta a lo pequefio, y por la ya advertida abundancia de palabras de sustan-
cia, o sea, de términos abstractos, atenta también al género didactico: en
lugar de elocuencia ofrece el esprit. Propiamente, la nueva critica y el anali-
sis habian nacido en Francia y se vistieron con esa lengua.

La tinica riqueza que cada dia se acrecentaba entre tanta pobreza eran
las compilaciones, las bibliotecas, los diccionarios de las ciencias como los
que llevaban los nombres de Bayle, de Hoffmann, de Moreri: la manera de
aprendizaje mas holgazana y casual que jamés pudiera inventarse. El genio
del siglo fue tan vago como para exponer compendiado lo que otros sabian,
antes que profundizar para llegar mas lejos. Parece imposible, y sin embar-
go compilaron incluso diccionarios de matematicas. Todos sintieron un gran
deseo por la vil mercaderia de la ciencia; estimandose Unicos y buenos los
libros explicados y faciles, que se prestaban a formar el objeto de razona-
miento para pasatiempo con las damas, condenando con llamarlos ininteligi-
bles a todos aquellos otros que requerian del lector una variada y copiosa
erudicion y lo obligaban al tormento de reflexionar y combinar demasiado.

Aquellos diccionarios y compilaciones suscitaron en Vico la evoca-
cioén de otras obras similares durante la decadencia griega: las églogas, los
léxicos y las bibliotecas de los Suidi, de los Stobei y de los Fozi. Toda la cul-
tura contemporanea le parecia que renovase el caso de la sabiduria griega y se
dirigiese a expirar en metafisicas inutiles o dafiinas para la civilizacion, y en
matematicas ocupadas en considerar magnitudes que no soportan regla y com-
pas y que no tienen aplicacion alguna. Como otros hombres sabios, paisanos
suyos, ¢l vivid convencido de que si la providencia divina, por medio de una
de sus secretas vias, no la vigorizaba y renovaba, la reptblica de las [247] letras
corria rapidamente hacia su final. Ademas, ;donde estaba, entonces, el sabio,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 123



Benedetto Croce

el verdadero sabio, que Vico habia encontrado en la historia, primeramente en
la figura barbara del poeta tedlogo y luego en aquella otra civil y racional del
filosofo griego y del jurista romano, y que contemplaba anhelante en el maes-
tro de elocuencia (y se diria que a su propia persona), como llamado a dar uni-
dad, vida y eficacia a todo el saber? La sabiduria, de hecho, no es este o aquel
conocimiento ni la suma de los saberes; sino que es la facultad que dirige todas
las disciplinas y de la que se aprenden todas las ciencias y todas las artes que
componen la humanidad. Y puesto que el hombre es mente y dnimo, intelec-
to y voluntad, la sabiduria debe realizar en el hombre estas dos partes, y la
segunda como consecuencia de la primera: debe ensefar el conocimiento de
las cosas divinas para al bien supremo las cosas humanas. El sabio es el hom-
bre en su totalidad y centralidad, es el hombre completo.

Un altisimo ideal, sin duda, como perfectamente justas todas las cri-
ticas dirigidas al método de educacion y a las tendencias espirituales de su
tiempo. Sin embargo, entre tantas admirables verdades que se dejaron atrés
en un largo tramo del siglo dieciocho, se siente en el Vico pedagogo y criti-
co algo de reaccionario. Se nota que ¢€l, exclusivamente preocupado por la
suerte de la gran y severa ciencia y con el 0jo puesto en la forma mas com-
pleta de la humanidad, no comprendié el valor revolucionario de aquel
escepticismo y racionalismo y de aquella rebelion contra el pasado, que eran
necesarios instrumentos de guerra contra reyes, nobles y curas; de aquellos
compendios y diccionarios que debian convertirse en la Enciclopedia; de
aquella ciencia popular, que preludiaba el periodismo; de los libritos para
damas y para elegantes conversaciones, que habrian alimentado los salones
del siglo dieciocho y templado los espiritus al radicalismo jacobino. Se nota
en ¢l, tanto aqui como en su sistema filoséfico, al [248] catdlico que estaba
envuelto alrededor del fil6sofo, al pesimista cristiano que pesa sobre el dia-
léctico de la inmanencia. No sabe vislumbrar el progreso en sus adversarios,
y por ello no los reconoce como realmente eran, inferiores a ¢l pero escalo-
nes que subir para llegar hasta €1, y que ¢l mismo habria tenido que subir para
entenderse y poseerse mejor a si mismo. Su actitud polémica hacia la cultu-
ra de la época cumple y confirma el analisis, que he ofrecido anteriormente,
de las virtudes y conjuntamente los defectos de su filosofia. ]

Trad. del italiano por José Manuel Sevilla Ferndandez, 2020 ’ ;‘m

124 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911)»
— 3o—

VICO Y EL DESARROLLO POSTERIOR DEL
PENSAMIENTO FILOSOFICO E HISTORICO

Cap. XX de La filosofia di G.B. Vico (1911)

Benedetto Croce
(1866-1952)

[249]

n vano cabria esperar que, al término de nuestra exposicion, anadiése-
mos un juicio y, como suele decirse, una “valoracion” de la obra de Vico. Si
el juicio no se ha obtenido ya como resultado de la exposicidon misma, coin-
cidente con ella, si la historia y la critica no se han hecho una sola cosa, la
culpa habra sido o nuestra o del lector poco atento y, en cualquier caso, en
este sentido no remediable ya con afiadidos que serian pegaduras y con repe-
ticiones que no serian mas que redundancias.

Confesaremos también que no sentimos simpatia por esos capitulos
que son utilizados como conclusion de trabajos criticos en torno a los filoso-
fos y que son trabajos que contienen la historia de la fortuna de sus ideas. Ya
que si las “ideas” se toman de modo extrinseco, en sus efectos sociales y de

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.05 125
© de la presente traduccién: José M. Sevilla Ferndndez, 2020

© Heirs of Benedetto Croce. All rights reserved.



Benedetto Croce

cultura, esa resefia, que no estaria privada de cierta importancia particular,’
queda ajena a la historia de la filosofia propiamente dicha: — si en cambio son
entendidas como [250] verdaderas y vivas ideas filosoficas, el relato de la fortu-
na de estas confluye posteriormente, ni mas ni menos, en la historia de la filo-
sofia, la cual no tiene razones para hacer seguir el tratamiento de un filosofo
concreto mas que el de otro. Conducirse de otro modo es efecto del prejuicio
de que las ideas sean algo solido y cristalizado, casi gemas preciosas que se
legan de una generacion a otra y de las cuales es posible reconocer siempre su
forma inalterada y el fulgor en las nuevas diademas compuestas de ellas y en
las frentes que estas vienen a constelar. Aunque, de hecho, las ideas no son otra
cosa que el infatigable pensamiento humano, y transmitirlas verdaderamente
implica transformarlas.

Sin embargo, es un hecho el que nadie que haya escrito sobre Vico no
haya sentido la necesidad de dirigir la mirada a los tiempos posteriores y adver-
tir semejanzas y analogias de las doctrinas de aquel con las que siguieron cin-
cuenta afios o un siglo después. Y lo que es mas, también nosotros, a pesar de la
confesada antipatia y de los profesados criterios metodoldgicos, sentimos ahora
la misma necesidad. ;Por qué? Porque Vico en su época pasd por ser un extra-
vagante y permanecié como un solitario; porque el posterior desarrollo del pen-
samiento llega a tener lugar casi del todo fuera de su directa eficacia; porque aun
hoy dia, a pesar de ser suficientemente conocido en algunos restringidos circu-
los, no ha logrado todavia el puesto que merece en la historia general del pensa-
miento. Ahora, ;qué medio se ofrece el mas simple para mostrar la orientacion
y respuesta de sus doctrinas, por verdaderas o falsas que fuesen, a profundas exi-
gencias espirituales, que el recordar las ideas y las tentativas similares que rea-
parecieron mas tarde tan copiosas e intensas como para dar fisonomia al trabajo
de un siglo entero de filosofia y de historia? Incluso si, después de que hubiése-
mos examinado intrinsecamente el pensamiento de ¢él, esta referencia a los
hechos que siguieron pudiese parecer un expediente superfluo, se concedera por
lo menos que, puesto que, al igual que cualquier otra oracion, la nuestra debe
tener su cumplimiento [251] retorico, ninguna peroracion se presenta mas espon-
tanea que la consistente en un rapido gesto de la filosofia y de la filologia poste-
riores, arrojando luz sobre las relaciones con el pensamiento viquiano.

1. Véase Apéndice, II. [Nota del Autor refiriéndose al apartado titulado «La fortuna del Vico». N. del T.]

126 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XX

También se podria, con el método que €l tiene para confrontar la bar-
barie segunda con la primera, presentar la posterior historia del pensamiento
como un recurso de las ideas de Vico. Recurso, en primer lugar, de la critica
de este al saber inmediato de Descartes asi como su criterio de la conversion
de lo verdadero con lo hecho, en el movimiento especulativo que fue de Kant
a Hegel y culmino en la tesis de la identidad de lo verdadero con lo hecho, del
pensamiento con el ser. Su unidad de filosofia y filologia regresa en la reivin-
dicacion de la historia frente al escepticismo y al intelectualismo del siglo die-
ciocho, hijo del cartesianismo; en la sintesis a priori kantiana, que reconcilié
lo ideal y lo real, categoria y experiencia; y en la filosofia historica de Hegel,
en la que el historicismo del siglo diecinueve alcanzé su punto mas alto. Esa
union de filosofia y filologia, que tal vez fue en ¢l una union violenta y mez-
cla de métodos, se repitié también de esta forma errada en la escuela hegelia-
na; de tal modo que esta direccion mental podria muy bien con razén tomar el
nombre de “viquismo”. La limitacion que ¢l habia intentado del valor de las
matematicas y de las ciencias exactas, y su critica a la concepcion matemati-
ca y naturalista de la filosofia, retornan en la critica de Jacobi al determinismo
espinosiano y en la de Hegel contra el intelecto abstracto; y, para las matema-
ticas en particular, fue puesto en claro (por Dugald Stewart y otros) que su
fuerza no estd en los postulados sino en las definiciones, y las “fictiones”, de
las que ¢l hablaba, han entrado en la terminologia actual de los gnose6logos
de esas disciplinas. La lengua poética o la ciencia de la fantasia se convierten
en la Estética, tan ansiosamente indagada por los filosofos, literatos y artistas
alemanes en el curso [252] del settecento [s. xviil] y a la que Kant hizo dar un
gran paso con la critica de la intuicion como concepto confuso (que era la doc-
trina leibniciana), y otro gran paso con Schelling y con Hegel, los cuales, colo-
cando el arte entre las formas puras del espiritu, de nuevo se acercaron a Vico.
Y el romanticismo (especialmente el aleman, aunque también, méas o menos,
el de los otros paises) fue viquiano, por haberse pronunciado en formulacio-
nes tedricas acerca de la celebracion de la fantasia como original potencia cre-
adora. Reaparecen sus doctrinas sobre el lenguaje, no interpretado ya intelec-
tualistamente cual sistema artificioso de signos sino, por Herder y por
Humboldt, como libre y poética creacion del espiritu. La doctrina de la reli-
gion y del mito, después de que hubo abandonado el alegorismo y la teoria del
engafio, reconocié con David Hume que la religion es un proceso natural, que
se corresponde con los inicios de la vida humana todos pasion e imaginacion;

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 127



Benedetto Croce

y con Heyne que el mito es un «sermo symbolicus» no producido por el arbi-
trio sino por la necesidad y por la pobreza, por la «sermonis egestas», la cual
se expresa «per rerum iam tum notarum similitudines»; con Otfrido Miiller
que es imposible entender el mito sin penetrar en la intimidad del alma huma-
na, donde se aprecian la necesidad y la espontaneidad. La religion ya no fue
vista mads como algo extrafio o enemigo de la filosofia, como estupidez o
como engafio de gente astuta a espaldas de gente simple, sino, como Vico pre-
tendia, como una filosofia rudimentaria, donde en una metafisica razonada se
halla cuanto habia ya de otros modos en la metafisica poética y religiosa. De
manera similar, la poesia y la historia no fueron tenidas mas por separadas o
contrapuestas, pretendiendo que luchasen entre si; y como ya habia advertido
y previsto uno de los grandes inspiradores de la nueva literatura alemana,
Hamann (en muchos aspectos similar a Vico en las tendencias, aunque dispar
en potencia mental) al decir que: «si nuestra [253] poesia no vale, entonces
nuestra historia se hara mas flaca que las vacas del Faradny», un halito de poe-
sia revivio la historiografia del siglo decimonono, la devolvié de incolora a ser
pintoresca, y era fria pero adquiri6 calidez y vida. La critica al utilitarismo de
los Hobbes y los Locke, y la afirmacién de la conciencia moral como espon-
taneo pudor y juicio sin reflexion, se representd bien armada en la Critica de
la razom practica; y la polémica contra el atomismo social, y el consiguien-
te contractualismo, en la hegeliana Filosofia del derecho. La libertad de con-
ciencia y el indiferentismo religioso, profesada e inculcado por los publicis-
tas del seicento [s. xvii], fue negada como doctrina filoséfica; y un pueblo
sin Dios le pareci6 a Hegel, como antes a Vico, inhallable en la historia y
solo existente en las historietas de relatores de viajes en paises ignotos o
poco conocidos. Continuando la obra de la Reforma, que Vico no habia podi-
do conocer ni juzgar con exactitud, la filosofia idealista alemana pretendié
no ya arrancar de la vida a la religion, sino pulirla, dando el valor espiritual
de la religion a la filosofia misma. Lo cierto, el duro cierto que Vico distin-
guia de lo verdadero? del derecho, constituy6 tema de meditaciones desde
Tomasio a Kant y a Fichte, y desde éstos hasta los que mas recientemente
buscaron, si bien no hallaron, el criterio distintivo entre las dos formas, y

2. Traducimos como lo cierto y lo verdadero, y no certeza y verdad, considerando que los términos
habria que dejarlos apropiadamente en italiano —como aparecen en Croce— con el fortisimo y nove-
doso valor conceptual viquiano que poseen en la Scienza nuova: “il certo” e “il vero”; términos propues-
tos antes en latin en De antiquissima y en el Diritto Universale como “certum” y “verum”. [N. del T']

128 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XX

todos o casi todos mostraron viva conciencia de lo que llamaron “fuerza” o
“coercion” y que habia sido como olvidado en la vieja, superficial y retorica
doctrina moralista. La escuela historica del derecho, reaccion al revoluciona-
rismo y al reformismo abstracto del siglo dieciocho, debi6é de reactivar la
otra polémica de Vico contra el platonismo y el grocianismo de una republi-
ca ideal o de un derecho natural, fuera de la historia y por encima de ella ade-
mas de medida de la historia, y reconocer con Vico que el derecho se corres-
ponde con la completa vida social de un pueblo en un momento histérico
dado y enjuiciable solo [254] en relacion a esta, vivo y pléstico y en continua
mutacion, como el lenguaje. Por ultimo, la Providencia viquiana, esto es la
racionalidad y objetividad de la historia, que observa una logica distinta de
la que le suele ser atribuida por las imaginaciones e ilusiones individuales,
toma un nombre mas prosaico, aunque no cambid de caracter, en la astucia
de la razén formulada por Hegel; y fue graciosa y estramboticamente retra-
ducida en la popular astucia de la especie, de Schopenhauer, y sin gracia aun-
que bastante psicoloégicamente en la, asi denominada, ley wundtiana de la
heterogénesis de los fines.

Como puede verse, son casi todas las ideas capitales de la filosofia idea-
lista del siglo diecinueve las que pueden considerarse recursos de doctrinas
viquianas. Casi todas, porque hay alguna luego en la cual se halla en Vico no al
precursor sino a la pretension, no al adelantado sino a la carencia que llenar;
parte esta para la que no hay mas recurso que el progreso del siglo decimono-
no por encima de ¢, y asi desde el coro surgen contra ¢l voces discordantes de
advertencia o de reproche. La distincion viquiana entre los dos mundos, el del
espiritu y el de la naturaleza, a los cuales era aplicable el criterio gnoseoldgi-
co de la conversion entre lo verdadero y lo hecho, mas aplicable al primero por
el hombre mismo porque ese mundo es obra del hombre, y por ello cognosci-
ble para €1, y aplicable al segundo por Dios creador, y por ello incognoscible
para el hombre, no fue aceptada por la nueva filosofia que, mas viquiana que
Vico, al hombre semidids lo hizo Dios, elevd la mente humana a espiritu uni-
versal o Idea, y espiritualizé e idealizé a la naturaleza, a la que, también ella
como producto del espiritu, se intentd entender de manera especulativa en la
“Filosofia de la naturaleza”. Destruido por tal modo este residuo de trascen-
dencia, brill6 el concepto de progreso que Vico no habia divisado, pero que los
cartesianos y sus secuaces del siglo dieciocho, a su manera superficialmente
[255] racionalista, también de algin modo habian entrevisto o afirmado.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 129



Benedetto Croce

Pero esta carencia de conciliacion la compensa esa concordancia plena
entre los “descubrimientos” histéricos viquianos y la critica e historiografia del
siglo diecinueve. Confirmacion, ante todo, en los canones metddicos: en la duda
en torno a los relatos de los historiadores antiguos, en la reconocida superiori-
dad de los documentos y monumentos sobre las narraciones, en la indagacion
de las lenguas como tesoros de los conceptos y de las costumbres primitivas, en
la interpretacion social de los mitos, en la importancia prestada a los desarrollos
espontaneos sobre las extrinsecas comunicaciones de las civilizaciones, en la
advertencia de que no se interprete la psicologia primitiva con la psicologia
moderna; etcétera. Correspondencia en las soluciones efectivas de los proble-
mas histéricos, porque fue reafirmado el caracter arcaico y barbaro de las civi-
lizaciones primitivas griega y romana, y la indole aristocratica y feudal de sus
constituciones politicas; el ceremonial de la antigua jurisprudencia reaparece
como un poema dramatico, alusivo a las acciones guerreras; el disfrazarse los
héroes romanos como héroes democraticos llegd a su término con los jacobinos
franceses y con sus imitadores en Italia y en otros sitios; Homero fue conside-
rado cuanto mas rudo tanto mas gran poeta; la historia de Roma viene especial-
mente reconstruida sobre la base del derecho romano y los nombres de los siete
reyes aparecieron como simbolos de instituciones y los origenes tradicionales
de Roma como tardias invenciones griegas o realizaciones sobre modelos grie-
gos; la sustancia de la historia se instald en la lucha econdémica y juridica de
patriciado y plebe, y la plebe derivada de los famulos o clientes: la lucha de cla-
ses, que Vico habia iluminado por primera vez, fue acogida como criterio de
extensa aplicacion a la historia de todos los tiempos y para la inteligencia de las
mayores transformaciones sociales; el Medioevo atrajo almas y mentes, en
especial durante la restauracion que siguid al periodo napolednico, anhelado
[256] y ansiado aquel como el antagonista de la sociedad racionalista y burguesa
y entendido, por tanto, como el periodo religioso, aristocratico y poético que
habia descubierto Vico, como la edad juvenil de la Europa moderna. Italia
redescubri6 asi la grandeza de su Dante, y la critica dantesca que Vico habia ini-
ciado la llevé adelante De Sanctis: como Niebhur y Mommsen maduraron su
historiografia romana; Wolf'y los posteriores criticos de Homero (particulamen-
te Otfrido Miiller), la teoria homérica; Cornewall Lewis, Pais y Lambert, la otra
y andloga teoria suya acerca de la ley de las doce tablas; Heyne, Miiller,
Bachofen, la interpretacion de los mitos; Grimm y otros fildlogos,? el deseo de

3. La ed. de 1922 dice «e altri filologi» (p. 256); la reed. econémica de las Obras (citada la 4" de 1980,
p- 225) dice erréneamente «e altri filosofi».

130 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Tres estudios sobre Vico, extraidos y traducidos de La filosofia di GBV» - CAP. XX

una reconstruccion de la vida primitiva mediante las etimologias; Savigny y la
escuela historica, el estudio de los despliegues espontaneos del derecho, con
preferencia dada a las costumbres sobre las leyes y codigos; Thierry y Fustel de
Coulanges en Francia, Troya en Italia y una legion de eruditos en Alemania, la
concepcion del Medioevo y del feudalismo; Marx y Sorel, la idea de la lucha
de clases y de los rejuvenecimientos de las sociedades por medio de retornos a
estados de animo primitivos y a recursos de barbarie; hasta el superhombre de
Nietzsche renovo, en ciertos aspectos, al héroe viquiano. Son Gnicamente algu-
nos nombres, que recordamos a granel y un poco al azar, porque para recordar-
los a todos y cada uno de ellos en su lugar se deberia escribir la historia com-
pleta del pensamiento europeo en su fase méas moderna: una historia que atin no
estd aun cerrada, aunque haya habido bajo el nombre de “positivismo” un
paréntesis de parcial retorno al abstraccionismo y materialismo del siglo diecio-
cho, paréntesis que, en cambio, parece ahora firmemente cerrado.

Estos multiples recursos de la obra de un individuo en la obra de mas
generaciones, este cotejo entre un individuo y un siglo, justifican una ima-
ginativa definicion [257] que se puede dar de Vico, implicandola con su desa-
rrollo posterior: que €l fue ni mas ni menos que el siglo diecinueve en ger-
men. Definicion que puede valer como compendio de nuestra reconstruc-
cion y exposicion de sus doctrinas, y contribuir a hacer comprender el pues-
to que le corresponde en la historia de la filosofia moderna. El debe ser
colocado, en verdad, junto a ese Leibniz con el que frecuentemente ha sido
comparado: mas colocarlo ahi no porque se asemeje a Leibniz, como se ha
creido (las comparaciones instituidas en este sentido se han probado falsas
o superficiales), sino, precisamente, porque no se asemeja para nada a este
y es casi todo lo opuesto al mismo. Leibniz es el refuerzo del cartesianismo:
intelectualista, a pesar de las pequefias percepciones y del conocimiento
confuso; mecanicista, no obstante el dinamismo, que quizas esté mas en su
imaginacion que en su efectivo pensamiento; antihistdrico, a pesar de su
inmensa erudicion historica; cerrado a cualquier conciencia acerca de lo que
sea el lenguaje, aunque fervientemente se ocupase del lenguaje durante toda
su vida; antidialéctico, empero la intentada explicacion del mal del univer-
so. Respecto al idealismo posterior, la filosofia leibniciana se muestra como
la expresion mas perfecta de la vieja metafisica, la cual habia que superar;
la de Vico, en cambio, como el esbozo de la nueva metafisica que debia ser
desplegada y determinada. Uno recurri6 a su siglo, que se abarrot6 en derre-
dor de ¢€l; el otro, a un siglo por venir, y tuvo el desierto y el silencio en

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 131



Benedetto Croce

torno a si. Pero ni la multitud ni el desierto afiaden o quitan nada al carac-
ter intrinseco de un pensamiento.

Trad. del italiano por José Manuel Sevilla Fernandez, 2020

132 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia. (Pdginas selectas traducidas de la Historia de la literatura italiana, 1870)» — «The new Science (Selected pages translated
from the History of Italian Literature, 1870)» — «La Scienza Nuova (Pagine scelte tradotte dalla Storia della Letteratura italiana, 1870)» —
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.6

«LA NUEVA CIENCIA»

Paginas selectas traducidas de la

Historia de la literatura italiana (1870)

FRANCESCO DE SANCTIS
(1817-1883)

[FRANCESCO DE SANCTIS, Storia della letteratura italiana, Napoles,
Domenico Morano / Antonio Morano, 1870, 2 vols.; II, cap. XIX
«La nuova Scienzay, pp. 267-380.]

Traduccion del italiano y nota a cargo de

José Manuel Sevilla Ferndndez
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccién al castellano del cap. XIX del vol. II de la Storia della letteratura italiana (Napoles, Morano,
1870) titulado «La nueva Ciencia», del historiador y pensador Francesco De Sanctis (1817-1883), que estan dedi-
cadas expresamente a Giambattista Vico. Traduccién con una «Nota» de José M. Sevilla.

PaLABRAS CLAVE: G. Vico, F. De Sanctis, J.M. Sevilla Fenandez, Storia della letteratura italiana (1870), historio-
grafia, arte, filosofia, hegelianismo.

ABSTRACT: Spanish translation of chapter XIX, vol. Il of the Storia della letteratura italiana (Naples, Morano, 1870),
entitled «The new Science», by the historian and thinker Francesco De Sanctis (1817-1883), expressly devoted to
Giambattista Vico. Translation with a «Note» by José M. Sevilla.

KEYWORDS: G. Vico, F. De Sanctis, J.M. Sevilla Fenandez, Storia della letteratura italiana (1870), historiography,
art, philosophy, Hegelianism.

El texto del capitulo ha sido traducido directamente de la Storia della letteratura italiana de F. De Sanctis (a partir de
la primera ediciéon de 1870, v. II, pp. 267-380) para su publicacion en la revista Cuadernos sobre Vico. La obra origi-
nal es de DOMINIO PUBLICO. Ha sido digitalizada por Google en su proyecto de digitalizacion de materiales de domi-
nio publico cuyos derechos ya han expirado. http://books.google.com.

Mas que por pares ciegos, las pdginas de De Sanctis sobre Vico han pasado la revision critica e histérica de estudios historicos, filoséficos
y literarios durante un siglo y medio, constituyendo su obra uno de los referentes de la cultura unwersal y un modelo de critica historica.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.6 [133]
© de la presente traduccion y de la Nota: José Manuel Sevilla Fernandez, 2020



Portada de la primera edicion, en Népoles 1870. Obra de DOMINIO PUBLICO, digitalizada por
Google para Google Books Library Project.



Una Nota en torno a «La nueva Ciencia. (Pdginas selectas traducidas de la Historia de la literatura italiana, /870)» — A Note about «The new Science. (Selected
pages translated from the History of Italian Literature, 1870)» — Una Nota attorno «La nuova Scienza. (Pagine scelte tradotte dalla Storia della letteratura ita-

liana, 7870)» — D.O 1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.6

UNA NOTA

en torno a
«LA NUEVA CIENCIA». Paginas selectas traducidas de la

Historia de la literatura italiana (1870), de Francesco De Sanctis

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

o cabe duda de que, como obra cumbre de la critica histdrica y litera-
ria, pocas Historias pueden parangonarse a la desanctisiana «Historia de la
Literatura Italiana», que vio la luz blanquiazul de Népoles entre 1870 y
siguiente. Obra para la grandeza de una Italia unificada y para la cultivada
lengua italiana devenida desde las letras toscanas de los Dante y los Petrarca.
No atrae inicamente el rigor de la critica histdrica y el arroyo de erudicion
constante que fluye de la Storia della Letteratura Italiana, sino que de la
narracion de esa storia emana un intrinseco placer literario que anima el goce
de la lectura. En lo que se refiere al movimiento filoséfico, y en relacion con
la configuracion de una neta tradicion napolitana historiografica e historicis-
ta (que transita del historicismo absoluto de raigambre hegeliana hasta el his-
toricismo problematico de significacidon viquiana), hay un nexo comun en la
peculiar y caracteristica historiografia filosofica surefia, meridional, napoli-
tana, y esa peculiaridad que define y distingue al napolitano de otros histori-
cismos nortefios justamente es Vico. Es decir, la afirmacion de la tradicion
viquista del pensamiento filosofico y del curso viquiano de la filosofia (y a

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.L. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.6 135
© de la Nota: José¢ Manuel Sevilla Ferndndez, 2020



José M. Sevilla

continuacion del «nuevo curso», como dice Tessitore, implicado en los estu-
dios viquianos a partir de 1971, con Piovani y el programa del Bollettino). Lo
hemos dicho en la Presentacion del texto de Croce impreso en las paginas de
este mismo volumen de la revista, por lo que remitimos a ellas, algunas atrés.
La Historia de la filosofia y de la literatura italianas, la historia de la cultura
moderna no habria sido tan estimulante y resplandeciente sin Vico y, por
ende, sin el faro filosofico meridional, cuyo haz de luz proyecta hegelista De
Sanctis hasta, una vez desanctisado, conducirse ese resplandor viquista por el
marxismo de Labriola y de Gramsci y mas atin por el liberalismo de Croce
—incluso por el conservadurismo, finalmente extremo, de Gentile—, hasta
iluminar hoy las costas filosoficas y culturales de pensadores-historiadores de
la estirpe piovaniana en Napoles, como Tessitore, Cacciatore, Nuzzo, Lomo-
naco, Sanna, y un largo etécetera de estudiosos e investigadores.

De la inmensa y excelente bibliografia sobre el pensamiento filos6fi-
co de Francesco De Sanctis, citaremos tan solo tres selectos estudios italia-
nos (napolitanos, para mas peso, compatriotas de Vico), algunos emergidos
al calor del centenario desanctisiano. Son los siguientes: 1°) los textos de
Benedetto Croce, Scritti su Francesco De Sanctis, a cargo de T. Tagliaferri y
F. Tessitore (Napoles, Giannini Editore, 2007), volumenes editados por la
Societa Nazionale di Scienze, Lettere e Arti en su coleccion de «Fonti e
ricerche per la storia sociale e culturale del Mezzogiorno d’Italiay; 2°) el
volumen de Fulvio Tessitore, La filosofia di Francesco De Sanctis (Roma,
Edizioni di Storia e Letteratura, 2019; en Storia e Letteratura — Raccolta di
Studi e testi, 311); y 3°) el opusculo con el texto de una conferencia de
Fabrizio Lomonaco, Il vichismo di Francesco De Sanctis (Napoles, Giannini
Editore, 2017; Desanctisiana, n. 4), publicado en la coleccion a cargo de
Domenico Conte y Fulvio Tessitore (que también presentan el bello volumi-
to de Lomonaco) y auspiciada por la Societa Nazionale di Science, Lettere e
Arti y por la Accademia Pontaniana.

En la recopilacion de catorce escritos de Tessitore sobre De Sanctis
—volumen que constituye otro peldafio mas en la sélida y fructifera aporta-
cion de los Contributi a la teoria y la historia del historicismo—, el maestro
de la Escuela Historicista napolitana lleva a cabo una «reconstruccion critica»
del pensamiento desanctisiano considerandolo desde el punto de vista de la
relectura que, a través de Manzoni y de Leopardi, De Sanctis realiza de la tra-
dicidn napolitana historiografica y filosofica no-metafisica de los siglos Xvii

136 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota en torno a «La nueva Ciencia»

y Xx1X, desde Vico hasta Cuoco. En interpretacion de Tessitore, y siguiendo la
consideracion croceana de que De Sanctis es «un verdadero filosofo», no hay
duda de que estamos ante «un auténtico filésofo» —al que, como ya nos
anuncia el autor en su Prefacio, hay que apreciar como filosofo problematis-
ta-critico y no, en cambio, sistematico—. Se habla de un «filésofo historia-
dor», al que no hay que confundir con un «historiador filosofico». De los
catorce escritos recopilados por Tessitore, destacamos —ademas de los mas
esencialmente dedicados a historicismo— el centrado en «La Storia della let-
teratura italiana» (pp. 97-130), obra desanctisiana que, para Tessitore, traza
la intrahistoria —por usar la expresion unamuniana— de la cultura italiana;
y aquel otro que parangona a «Croce e De Sanctis» (pp. 387-423). Y aunque
Vico tiene, como era de esperar, una presencia permanente en todo el volu-
men, muestra un mayor asentamiento en las paginas de los ensayos dedicados
a «La scienza e la vita» (pp. 189-202) y a «Le Lezioni sulla letteratura italia-
na del secolo x1x» (pp. 203-286), asi como en la Parte II del segundo escrito,
titulado «Settembrini, De Sanctis, Spaventa» (pp. 303-320).

Por su parte, la disertaciéon de Lomonaco, acogida en poco mas de una
veintena de paginas cuidadosamente impresas, ofrece un recorrido por algunos
lugares del viquismo (en compensacion pero también en contraste con el hege-
lismo) desanctisiano a través de un relato bien estructurado acerca de la fortu-
na de Vico dentro de la maquinaria critico-literaria de De Sanctis. Un relato
lleno de erudicion y datos, como acostumbra Lomonaco, que ademas de des-
brozar y limpiar un camino historiado de autores con paradas y fondas en Vico,
nos ofrece también un desvelamiento de la «matriz viquiana» que De Sanctis
advierte en la «logica de la historia» y que, ademas, impulsa la comprension
de la sucesion de géneros literarios, fundamental en la critica-literaria. Sin
embargo, uno de los aspectos que mas interesa destacar es, como hemos men-
cionado ya, la compensacion ejercida por el viquismo sobre el hegelismo, en
el que De Sanctis busca su vertiente mas historicista y menos espiritualista.
Como advierte Lomonaco:

Al filésofo de la Ciencia Nueva le es atribuido el descubrimiento del
“principio social o historico” desde el que se mueve la “escuela histo-
rica”. La “filosofia de la critica” llega a ser la brajula del tratamiento
orientado a la llegada al puerto hegeliano, al “mas grande monumento
de critica, que haya hoy, y que pueda responder a la idea, que debemos
formarnos del arte”. De Hegel intenta De Sanctis enfatizar el aspecto
historicista, la delineacion de la historia del arte y la evolucion de sus

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 137



José M. Sevilla

tres momentos (el simbolico, el clasico y el romantico), resistiéndose
a la dimension vertical de la dialéctica del espiritu que subordina el
arte a la filosofia (la “muerte del arte”) e insistiendo, en cambio, en la
reciproca autonomia de ambos.!

Son distintos los momentos matriciales de Vico que recorre Lomonaco
en relacion con las gestaciones criticas desanctisianas a lo largo de la vida del
historiador y critico literario, mas al llegar a la Storia della letteratura italiana
de 1870 no hay duda de que se muestra convencido de la idea de hacer histo-
ria de la historia, o sea, «nueva Cienciay; y de la fusion de teoria y praxis que
se erige en clave de modernidad (y corrobora el proyecto de Vico de una
«Pratica della scienza nuovay). Y ahi se muestra la originalidad y novedad del
capitulo que hemos traducido: «La nueva Cienciay.

La “nueva ciencia” es el penultimo capitulo de la obra que se corres-
ponde con un nuevo modo de entender la vida y las posibilidades de
una futura renovacion social y moral. Y, bien visto, Vico es el ultimo
exponente de un mundo decaido y el primer anticipador de la moder-
nidad. La fuerza o, mejor, su originalidad estan en el escrupuloso
examen del presente y en el equilibrado discernimiento de lo caduco
y de lo eterno; [...]. “Para rehacer la sociedad no basta con condenar-
la; hace falta estudiarla y comprenderla”. En consecuencia, la raiz de
la historia no coincide con la conciencia individual, sino con el
“género humano”, con la “razon viviente”, verdadera y propia filoso-
fia de la autoridad en la que De Sanctis identificaba el éxito de la
convergencia de las prerrogativas del intelecto con las necesidades
de la voluntad, las exigencias de la filosofia con las experiencias de
la filologia.?

El texto que hemos traducido al castellano, y que aqui estamos pre-
sentando, corresponde al capitulo diecinueve del segundo volumen de la
Storia della letteratura italiana de De Sanctis, toméandolo de la primera edi-
cion napolitana en 1870.3 En nuestra traduccion figuran entre corchetes y en
cuerpo menor los numeros de pagina correspondientes a esta edicion (1870),
texto base tomado para la traduccion de las paginas 339-364.

1. F. LOMONACO, I/ vichismo di Francesco De Sanctis, Napoles, Giannini Editore, 2017, p. 9.

2. Ib., pp. 20-21.

3. FRANCESCO DE SANCTIS, Storia della letteratura italiana, Napoles, Domenico Morano - Antonio Morano,
1870, 2 vols.; II, cap. XIX «La nuova Scienza», pp. 267-380. Traduccion de las pp. 339-364.

138 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota en torno a «La nueva Ciencia»

El autor lo dedica en una primera parte principalmente a Bruno, algo
a Campanella y menos a Galileo. Y luego a Vico, que son las paginas del
capitulo aqui seleccionadas. Lo que se puede leer a continuacion, para que
ya inmediatamente finalicemos, tiene un eco posthegeliano en la Filosofia
del Espiritu. Hasta el punto de que puede concluirse con De Sanctis, en su
capitulo XX «La nueva literaturay, citando la pagina 469 del volumen segun-
do de la edicién manejada, que:

El espiritu tiene sus leyes, como la naturaleza; la historia del mundo es
su historia, es logica viva, y se puede determinar a priori. Religion, arte,
filosofia, derecho, son manifestaciones del espiritu, momentos de su
explicacion. Nada se repite, nada muere; todo se transforma en un pro-
greso continuo, que es el espiritualizarse de la idea, una conciencia
siempre mas clara de si, una mayor realidad.

En estas ideas codificadas de Hegel se recuerda a Maquiavelo,
Bruno, Campanella, y sobre todo a Vico. Pero un Vico a priori. Aquellas
leyes que €l extraia de los hechos sociales, ahora se encuentran a prio-
ri en la naturaleza misma del espiritu. Nace un apéndice de la Ciencia
Nueva, su metafisica bajo el nombre de Logica, comparecen verdaderas
teogonias, o epopeyas filosoficas, con sus ramificaciones. Tiene la filo-
sofia de las religiones, la historia de la filosofia, la filosofia del arte, la
filosofia del derecho, la filosofia de la historia, iluminadas por el astro
mayor, la Légica, o, como dice Vico, la metafisica. Todo el contenido
cientifico se ha renovado. Y no solo en el orden moral, sino también en
el orden fisico. Tiene tanto una filosofia de la naturaleza, como una filo-
sofia del espiritu. Sin embargo, no son mas que una sola y misma filo-
sofia, momentos de la Idea en su manifestacion.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 139



nZata.
ro, tutti i piaceri eran
e fatiche e le noie per la
Augusta.
lempo che precedette le
ane fidan-

a questa 1mvece 8 INAIBpett, r
ussolutamente che Augusta )’ accompa-|Era cosi giovane, il ball
gnasse all’altare. Voleva alla sorella!tanto! Poteva negarle d’a:
un bepe a modo suo; s'era cacciata|conversazione? .El‘l cozi fe
in testa di averla al posto d'onore, al! ad un circolo bl;llllanu di

ella era

b dal fre- . qualche volt
poieta e le > S passato a |
re come in vano la men
diffondere sava alla vi
b splendore pacifica e
zia, e del qualche ri
cosa le si destava in ]
e di pin? che qualche
pbe deside- cava, che n
quello che come se I’
amma, che bastava la v
adiceva I'o- glie, un sor]
880 al mon- bella bocca
o di fan- nire ogni 1
meno il fi- riempire il
dssardola, gioia e di r
ngiovanire Certament
con impa- sarebbe sta
pincui l'a- grata se f
dire sua, insensibile a
chiamava ed essa non
arezzevoli, La mamag
nell’esalta- felice veden
mento, tro- tezza di qud
pa insoffi- che dal gioy
rimere la nascita era {
della famig!
tiva strin- va solo che|
re, mentre, dre non fosg
dua al cor- bastanza pe
etta, assi- NN N/ questo spet{
espansioni, ceva voti pe
sorella ri- EsTINTI 1.LUSTR1: FRANCESCO DE SaNeTIS, m.il 29 dic. 1883a Napcli. no Augusta
ndo, o met- i Ia bi i s pure partec
icatura. . FUA! In Hapmskua meeon B tale felicita,
psta capric- In ogoi al

pltava di nuovo coniro la|suo fianco. Irritata, pretesc che suaxta vita frivola della pad
era stata fatta, o volgeva sorella si flugesse ammalata per farle | trascinato a consegvenze d
b le spalle al fidanzato, per | dispetto, e senza pensare minimamente | si poterono evitare in grazi
tere sul taglio di una veste | quanto essa la colpisse sul vivo. e speciall

noa o~ Nan la Na ha onlna in eanlamd dra divar

Grabado de F. De Sanctis obra —firmada en la solapa del busto— del litégrafo e ilustrador milanés
AMBROGIO CENTENARI (1845-1916) en Lllustrazione popolare, Fratelli Treves Editori, Milan, 1884, vol. XXI,
n. 2 (13 encro 1884), p. 28. Grabado original sobre fondo color sepia; virado a b/n por motivos de edicion
en Cuadernos sobre Vico. En el mismo ntimero de la revista de 1884 hay una primera entrega del ensayo de De
Sanctis «LLa nerina di Giacomo Leopardi» (pp. 22 y 26) y una columna de la revista rememorando la figura
biografica del «Estinto ilustre» (p. 22, col. 3). Obra de DOMINIO PUBLICO. Volumen de la revista digitaliza-
do por Google.



«La nueva Ciencia» [Seleccion]

«LA NUEVA CIENCIA»

Paginas selectas traducidas de la

Historia de la literatura italiana (1870)»

Francesco De Sanctis
(1817-1883)

[FRANCESCO DE SANCTIS, Storia della letteratura italiana, Napoles, Domenico
Morano / Antonio Morano, 1870, 2 vols.; II, cap. XIX, «La nuova Scienza», pp.
267-380. Traduccion al castellano de las pp. 339-364. Obra de DOMINIO PUBLICO. ]

[339]

a inferioridad intelectual de los italianos era ya un hecho conocido en
la Europa docta, y atribuian la razon de ello al mal gobierno papal-espafiol.
Los mismos italianos habian tomado ahora conciencia de su decadencia, y no
estando ya acostumbrados a pensar con cabeza propia, atendian con avidez
las ideas ultramontanas, y mendigaban elogios a los forasteros. Juan Le
Clerc escribia anualmente en su Biblioteca una especie de inventario razona-
do sobre obras nuevas. ;Y qué afortunado italiano era el que podia tener un
pequefio lugar alli dentro? La lengua francesa se habia hecho comun y toma-
ba el puesto de la latina. Fue un movimiento de importacion lento, e impedi-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.6 141
© de la presente traduccién: José Manuel Sevilla Fernandez, 2020



Francesco De Sanctis

do por muchos obstaculos, ademés de vivamente combatido en las academias
y en las escuelas, donde reinaban Sudrez y Alvarez entre intérpretes y comen-
tadores. La fisica de Descartes penetrd en Napoles setenta afios después de su
muerte, cuando ya habia sido olvidada en Francia, y no se tenia ain noticia
de su Método ni de sus Meditaciones. Grocio circulaba por las manos de unos
pocos. De Spinoza y de Hobbes su solo nombre despertaba horror. De Juan
Locke, apenas una pista. Un movimiento se anunciaba en los espiritus, esa
vaga sensacion de necesidad de aventuras, que testimonia el retorno de la
vida. [340] Parecia que el cerebro se despertase tras un largo suefo. Los
Renatistas penetraban en las escuelas con sus estrepitosos métodos, como los
llamaba Vico, promotores de ciencia facil y segura. Definiciones, axiomas,
problemas, teoremas, escolios, postulados expulsaban de sus sedes a silogis-
mos, entimemas y sorites. Al quod erat demonstrandum sucedia el ergo.
Llamaban pedantes a los peripatéticos, y €stos los llamaban a ellos charlata-
nes. Siempre igual. Lo viejo es la pedanteria, y lo nuevo la charlataneria. Y
hay algo de verdad en ello. Porque lo viejo en su decrepitud y estancamiento
tiene algo de pedante; y lo nuevo en su juvenil exageracion tiene algo de char-
latan. Cada uno de ellos tiene su lado débil, que no puede ser escondido al ojo
oculto y apasionado del adversario.

La reforma cartesiana en Italia no produjo ningin producto cientifi-
co serio, como ocurre con cualquier ciencia importada en vez de salida de
una lenta elaboracion del espiritu nacional. Fue 1til como medio de difusion
de las nuevas ideas. Expulsadas de Italia con hogueras, con los exilios, con
las torturas y con los cuchillos, entraron de nuevo bajo la proteccion de las
ideas cristianas. La reforma fue llamada platonismo cartesiano, y tenia aire
de volver a bendecir la religion en nombre de la filosofia. Ante ese rapido
movimiento de ideas, la inquisicién, preocupada por su abierto enemigo
Spinoza, dejaba pasar al nuevo Platon que, al menos, no tocaba los dogmas.
Los peripatéticos invocaron la inquisicion contra los novatores, y los nova-
tores respondieron proclamando a Aristoteles enemigo de la religion. Asi, el
movimiento comenzaba en Italia con el permiso, o al menos la tolerancia, de
Roma. Y era un movimiento arcadico, confinado en las abstracciones y res-
petuoso hacia todas las instituciones. El movimiento permanecia superficial,
pero se difundia, ganaba 4nimos hacia las novedades, superaba a los peripa-
téticos, se infiltraba en la nueva generacion, la poseia en comunién con
Europa, y preparaba la transformacion del espiritu nacional.

142 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

El movimiento cientifico serio salio de alli donde se habia [341] deteni-
do, del seno mismo de la erudicion. El estudio del pasado era como una gim-
nasia intelectual donde el espiritu recuperaba sus fuerzas. A las colecciones
sucedieron las ilustraciones. Y se desarrolld un espiritu de investigacion, de
observacion, de comparacion, del que se originaba naturalmente la duda y la
discusion. El nuevo espiritu perseguia a los eruditos entre los antiguos monu-
mentos. Ya no eran simplemente eruditos, eran ya criticos. En Europa la criti-
ca surgio del libre examen y de la rebelion; eran cosa herética. En Italia era, en
cambio, parte de Arcadia, un ejercicio intelectual sobre el pasado, y se les deja-
ba hacer. El critico de Europa era Bayle; el critico de Italia era Muratori. Sus
vastas y diligentes recopilaciones Rerum italicarum scriptores, Antiquitates
medii aevi, Annali d’Italia, Novus Thesaurus Inscriptionum, 1a Verona illustra-
ta y la Storia diplomatica de Escipion Maffei, las ilustraciones de Fabbretti,
marcan este periodo donde la ciencia es atn erudicion, y en donde en la erudi-
cion se desarrolla la critica. Todavia no es filosofia, pero estd ya en buen cami-
no, fortificado por la diligencia de la investigacion y por la paciencia de la
observacion. Muratori estd muy cercano a Galileo por su espiritu positivo y
modesto, por su justo criterio. Y porque también €l se atrevid. Os6 combatir el
poder temporal, 0s6 poner en guardia a los italianos contra los errores y las ilu-
siones de la fantasia. Si no le cayd una condena fue por la inteligente toleran-
cia de Benedicto XIV, quien dijo que las obras de los grandes hombres no se
prohiben, y que la cuestion del poder temporal no era materia dogmatica ni
de disciplina. También Maffei le parecio incrédulo a Tartarotti, porque negaba
la magia, y le pareci6 herético al padre Concina porque escribi6 De’ teatri anti-
chi e moderni; mas aquel buen Papa decretd que no se debian abolir los tea-
tros, si bien tratar de buscar que las representaciones sean lo mas honestas y
probables posible. La Italia papal era mas papista que el Papa.

Un Arcade fue también Juan Vicente Gravina, todo ¢l Grecia y Roma,
todo Papado e Imperio, entre textos y comentarios, de espaldas a Europa.
Dogmatico y absolutista, [342] sentencia y discute poco, con estilo monotono
y plumbeo. Es el pedante italiano todavia, sepultado bajo el peso de su doc-
trina, sin inspiracion ni originalidad, y vacio tanto de sentimiento como de
imaginacion. Sin embargo, se siente que estamos ya hacia el final del siglo.
Ya no tenemos delante al erudito que recoge y discute textos, sino al critico
que se vale de la historia y de la filosofia para ilustrar la jurisprudencia, que
se eleva hacia un concepto del derecho para buscar en €l el principio gene-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 143



Francesco De Sanctis

rador. Incluso su Ragion poetica, que si bien no muestra gusto y sentimien-
to por el arte no es por culpa suya, se sale de los limites empiricos de la pura
erudicion y ofrece reflexiones de caracter general.

He aqui otro hombre de ingenio, el veronés Francisco Bianchini. ;En
qué piensa este? Piensa en los asirios, medos y troyanos. No recopila, sino
que piensa, es decir, escruta, coteja, enjuicia, conjetura, pretexta y construye.
Los monumentos no siguen siendo mas letra muerta; hablan, ilustran la cro-
nologia y la historia. Por medio de éstos se establecen las fechas, las épocas,
las costumbres, los pensamientos, los simbolos, se remonta uno hasta el
mundo prehistdrico; en esta geologia de la historia los hechos y los hombres
se confunden, se estrechan, se convierten en fabulas, y las fabulas llegan a ser
ideas. Su historia aparecio en 1697. Vico tenia veintinueve anos.

La erudicion genero, por tanto, la critica. En Italia se despertaba el sen-
tido histdrico y el sentido critico. Y se despertaba no desde lo vivo, sino desde
lo muerto, en el estudio del pasado. Este era el caracter de su progreso cienti-
fico. Quienes se ocupaban por su cuenta del presente, eran cerebros desplaza-
dos. Y entre esos extravagantes cerebros estaba el milanés Gregorio Leti, que
saco a la luz la cronica escandalosa de la época con un estilo que quiere ser
europeo y no es italiano; y también Ferrante Pallavicino en su Corriere svali-
giato, una especie de satira omnibus, donde hay para todos. En aquel vacio de
la inteligencia desperdiciaron el ingenio en argumentos grotescos, y en formas
que aparentemente ingeniosas [343] eran sin embargo chistosos juegos de pala-
bras, un seicentismo arcadico. El canonigo Garzoni escribi6 el Teatro de’ cer-
velli mondani, el Ospedale de’ pazzi incurabili, 1a Sinagoga degl’ ignoranti, el
Serraglio degli stupori del mondo.! Son discursos académicos, cargados de
indigesta erudicion, mds curiosa que sosa; los cuales eran la verdadera plaga
de Italia, que atestaban una cultura verbosa y pedante, sin seriedad alguna de
proposito ni de medios. El més conocido de estos doctos, de los que habia
muchisimos, es Antébn Maria Salvini, de seso desordenado, corazon flaco y
pobre imaginacion, una vida vacia. Y quiso traducir a Homero.

En medio de tanta erudicion crecia Vico. Estudio la filosofia en
Suarez, la gramética en Alvarez, el derecho en Vulteio. Pedagogo en casa de
los Rocca, en Vatolla, un pueblecito del Cilento, se encerr6 durante nueve

1. «Teatro de los cerebros mundanos»; «Hospital de locos incurables»; «Sinagoga de los ignorantes»;
«Serrallo de los estupores del mundo». [N. del T']

144 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

afios en la biblioteca del convento, y alli se formé como Campanella.
Cuando, completado su trabajo, regresd a Napoles, era ya un hombre culto,
como podia serlo un italiano, y hubo muchos entre los jesuitas. Era el tiem-
po de Muratori, Fontanini, el Abate Conti, Maffei, Salvini. Doctisimo, muy
erudito era Leonardo de Capua, y Tomas Cornelio era gran latinista: asi lo
califica Vico, el cual conocia a fondo el mundo griego y latino, Aristoteles y
Platon con todas sus interpretaciones hasta ese tiempo; admiraba del cingue-
cento [s. xvi] ese mismo mundo revivido por los Ficino, los Pico, los Mateo
Acquaviva, los Patrizi, los Piccolomini, los Mazzoni; gran experto en litera-
tura, arqueologia, jurisprudencia; si el Medioevo lo habia juntado con la
Escolastica y con Aristoteles, el cinquecento con Platon y Cicerén; de los
acontecimientos europeos sabia cuanto era posible en Italia. Era un docto de
la Renovacion, que se sacudio el polvo del Medioevo y buscaba la vida y la
verdad del mundo antiguo. Su saber era erudicion, la forma de su pensamien-
to era latina, y su contenido normal era el derecho romano. Abogado sin
clientes, ejercié de literato y de maestro de escuela. Ya habian pasado [344]
los tiempos de Pedro Aretino. La literatura sin la ensefianza estaba pobre y
desnuda, como la filosofia. Iba por las casas ensefiando, y seglin la ocasion,
o a demanda, hacia canciones, disertaciones, oraciones, biografias. Lo cono-
ci6 don José Lucina, hombre de una inmensa erudicion griega, latina y tos-
cana en todas las especies del saber humano y divino, y se lo dio a conocer
a don Nicolas Caravita, un preeminente abogado y gran favorecedor de los
literatos. Vico, en parte por mérito y en parte por proteccion, fue profesor de
retorica en la universidad. Una vida simple y ordinaria desde 1668 a 1744.
Vida académica, tranquila de erudito italiano, formado en las bibliotecas y
ajeno al mundo, permaneci6 arraigado al suelo de su patria. El movimiento
europeo le llegd a través de su biblioteca, y le resultd de la forma mas anti-
patica para sus estudios y para su genio. Le arribo adosado a la fisica de
Gassendi, y luego a la fisica de Boyle, y después a la fisica de Descartes. Esa
era la gran novedad, pensaba nuestro erudito; mas eso lo han dicho ya
Epicuro y Lucrecio. Y para comprender a Gassendi se puso a estudiar a
Lucrecio. Mas la novedad gusta. Fisica, la fisica quiere ser, segin decia la
nueva generacion, maquinas; no logica escolastica sino Euclides; experi-
mentos, matematicas; la metafisica hay que dejarla a los curas. ;A donde iba
Vico con su erudicién y con su derecho romano? Reacciono, y busco la fisi-
ca no con las maquinas y los experimentos, sino en sus estudios de erudito.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 145



Francesco De Sanctis

Las ciencias positivas apenas entraban en el gran cuadro de su cultura, y
matematicas sabia no mas que las de Euclides, valorando a las mentes uni-
versalizadas ya por la metafisica que no es facil ese estudio propio de inge-
nios minuciosos. Entonces busco la fisica fuera de las matematicas y fuera
de las ciencias experimentales, la busco entre los tesoros de su erudicion, y
la encontr6 en los nimeros de Pitagoras, en los puntos de Zendn, en las divi-
nas ideas de Platon, en la antigua sabiduria italica. Europa tenia a Newton y
a Leibniz; y en Népoles se imprimia De antiquissima [345) Italorum sapien-
tia. Eran dos culturas, dos mundos cientificos que chocaban entre si. De una
parte estaba el pensamiento creador, que hacia la historia moderna; por otra,
el pensamiento critico que meditaba sobre la historia pasada. Encerrado en
su erudicion, separado en su biblioteca del mundo de los vivos, cuando Vico
regresd a Napoles hallé una nueva causa de asombro. Toda la fisica que
habia dejado, la hallaba ahora toda metafisica. Las Meditaciones y el Método
de Descartes habian producido la nueva mania. Vico se disgust6 con una ciu-
dad que cambiaba de opinidn de un dia a otro, como moda de vestir. Y se sin-
tio extranjero, y alli permaneci6 por algin tiempo extrafio y desconocido.
Veia el movimiento a través de sus estudios y de sus prejuicios.

Aquellas fisicas atomistas le parecia que solo conducian al ateismo y
a la moral del placer, y las acusaba de falso posicionamiento, porque el
atomo, su principio, era un cuerpo ya formado, por lo que era principiado y
no principio, asi que estuvo buscando el principio mas alla del atomo en los
nameros y en los puntos. Soplaba en ¢l el mismo espiritu de Bruno y de
Campanella. Se sentia conciudadano de Pitdgoras y discipulo de la antigua
sabiduria italica. En cuanto al método geométrico, refutaba su admision
como panacea universal; era bueno en ciertos casos, y podia usarse sin ese
lujo de formas externas en las que se veia ambicidn, pretension y charlatane-
ria. El Cogito le parecio, de este modo, tan poco serio como el atomo.
También era principiado y no principio; daba fenémenos, no daba la ciencia.
Enjuici6 a Descartes como hombre muy ambicioso y también algo impostor,
y su Método, donde anulando la ciencia con la varita mégica de su Cogito la
hace reaparecer a continuacion, le parecia un artificio retérico. Le escanda-
lizaba aquel De omnibus dubitandum suyo. Esa tabula rasa de todo el pasa-
do, ese desprecio por toda tradicion, por cualquier autoridad, cualquier eru-
dicidn, lo heria en sus estudios, en su creencia y en su vida intelectual, y se
[346] defendia con vigor lo mismo que son defendidas del ladrén las cosas y

146 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

la vida. La difusion de la cultura, la multiplicidad de libros, esos métodos
estrepitosamente abreviativos, aquella superficialidad de estudios con tanta
audacia de juicios, fendmenos naturales de cada transicion cuando un mundo
desaparece y otro llega, impulsaban su enojo. Acostumbrado a los estudios
severos y profundos, a pensar con los sabios y a escribir para los sabios, le
molestaba esa tendencia a vulgarizar la ciencia, esa rapida propagacion de
ideas superficiales y malvadas. Y se enojaba con la prensa. Se vanagloriaba
de no pertenecer secta alguna. Y ese era su punto débil. Colocado entre dos
siglos, en aquel conflicto de dos mundos que se daban las ultimas batallas,
no estaba ni con unos ni con otros, y se lamentaba de ambos dos. Era dema-
siado adelantado para los peripatéticos, los jesuitas y los eruditos; y era
demasiado atrasado para los otros. Estos hallaban ridiculos sus puntos meta-
fisicos; aquellos hallaban avanzadas sus etimologias y sospechaban de su
erudicion. Era tan solo un partido independiente,? como se diria hoy, la razon
serena y superior que advierte las lagunas, las contradicciones y las exagera-
ciones, mas una razon aun desarmada, solitaria, sin seguidores, fuera de los
intereses y de las pasiones, por tanto, apenas advertida y sin eficacia en el
fervor de aquella lucha. Si tras el critico hubiese estado el hombre con un
poco del espiritu propagandista y apostélico de Bruno y de Campanella,
habria sido victima de los unos y de los otros. Pero era un fildsofo inofensi-
vo, todo catedra, casa y estudio, y guerreaba contra los libros, respetuosisi-
mo hacia los hombres. Ademas, sus obsesiones se quedaban en las altas
regiones de la filosofia y de la erudicion, donde pocos podian seguirlo, y lo
dejaron vivir en las nubes, estimado por su doctrina, y venerado por su pie-
dad y bondad. Consciente y descontento de su soledad, se obstind, bendi-
ciendo no haber tenido maestro sobre cuyas palabras haber jurado, y agra-
deciendo aquellas selvas, entre las cuales,[347] guiado por su buen genio,
habia llevado a cabo al mayor curso de sus estudios. El latin resultaba
molesto, y ¢l lo puso junto al griego y al toscano, y todo fue latin. Estaba de
moda el francés, y no quiso aprender francés. La lectura tendia a lo nuevo, y
¢l acusaba a esta lectura de no estar ni animada por la sabiduria griega, ni
vigorizada por la grandeza romana. En la medicina era seguidor de Galeno
y en contra de los modernos, llegados a escépticos por las mismas mutacio-

2. Un «terzo partito, come si direbbe oggi» (p. 346). Un “verso libre”. [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 147



Francesco De Sanctis

nes de los sistemas de la fisica. En Derecho recriminaba a los eruditos
modernos, y permanecia con los antiguos intérpretes. Alababan la eviden-
cia de las matematicas, y ¢l permanecia entre los misterios de la metafisica.
Predicaban la razén individual, y ¢l les oponia la tradicion, la voz del géne-
ro humano. Los hombres populares, los progresistas de aquel tiempo, eran
Leonardo de Capua, Cornelio, Doria, Calopreso, que estaban con las ideas
nuevas, con el espiritu del siglo. El era un reaccionario, con una larga cola,
como se diria hoy. La cultura europea y la cultura italiana se encontraban
por primera vez, la una maestra y la otra sierva. Vico se resistia. jEra la
vanidad del pedante? ;Era fiereza de gran hombre? Se resistié a Descartes,
Malebranche, Pascal, cuyos Pensamientos eran como luces dispersas, a
Grocio, Puffendorf, Locke, cuyo Ensayo era la metafisica del sentido. Se
resistia, pero los estudiaba mas de lo que hicieron los novatores. Se resistio
como quien siente su fuerza y no se deja abrumar. Aceptaba los problemas,
combatia las soluciones, y las buscaba por sus vias con sus propios méto-
dos y sus estudios. Era la resistencia de la cultura italiana, que no se dejaba
absorber y que estaba anclada en su pasado, mas resistencia del genio que
buscando en el pasado encontraba el mundo moderno. Era el retardado que
mirando hacia atras y yendo por su camino se halla al final en primera fila,
delante de todos aquellos que lo precedian. Esta era la resistencia de Vico.
Era un moderno que se sentia y se creia antiguo, y que resistiéndose al
nuevo espiritu recibia a este dentro de si. [348]

Bacon le habia causado una gran impresion. Tras Platon y Técito,
era su hombre. Su libro De augmentis scientiarum le hizo decir: Roma y
Grecia no han tenido un Bacon. Hallaba en ¢l en conjunto el sentido ideal
de Platon, el sentido practico de T4cito, la sabiduria refleja de uno y la sabi-
duria vulgar del otro. Y a continuacidn, abria nuevos horizontes. Habia
estudiado mucho, pero su ciencia no era mas que un libro cerrado, al que
quedaba mucho que afiadir y mucho por reformar. El también queria apor-
tar lo suyo a la suma que constituye la republica universal de las letras. Ya
no es un erudito inmovilizado en el pasado, sino un reformador, un investi-
gador. Critica, duda, examina, profundiza. Siente el mordisco del nuevo
espiritu. En sus estudios de la antigua sabiduria italica ve ya el disefio de las
etimologias gramaticales, el desprecio de la erudicion vulgar; el hombre
que intenta nuevas vias, que entrevé nuevos horizontes, busca entre los par-
ticulares las altas generalidades.

148 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

Mas tarde le acontecioé Grocio, que llegd a ser su cuarto autor. Grocio
completa a Bacon. Ese vio que fodo el saber humano y divino tenia que suplir-
se en aquello que no tiene, y enmendarse en lo que tiene; pero en torno a las
leyes no se alzo demasiado al universo de las ciudades ni a la vision de todos
los tiempos, ni a la extension de todas las naciones. Grocio le ofrece un
Derecho universal, en el que ha sistematizado toda la filosofia y teologia. El
comentador del derecho romano se siente elevado a filosofo. Con Grocio
busca una filosofia del Derecho, y se hace su intérprete: mas tarde refleja que
es un herético, y lo deja estar.

La materia de su cultura es siempre aquella del derecho romano, la
historia romana, la antigiiedad. Su fisica es pitagorica, y su metafisica plato-
nica, conciliada con su fe. Base de su filosofia es lo Ente, lo Uno, Dios. Todo
viene de Dios, y todo torna a ¢€l, lo unum simplicissimum de Ficino. EI hom-
bre y la naturaleza son sus sombras, sus [349] fendémenos. La ciencia es cono-
cer a Dios, perderse uno mismo en Dios. Y viene del Dios de Campanella, la
eterna luz, el raciocinio eterno, con sus primordiales nosse, velle, posse.
Hasta aqui Vico estd en un lugar comun. Su erudicion y su filosofia caminan
en linea paralela y no se encuentran. No hay ficcion. Hay el asceta, el tedlo-
go, el platonico, el erudito, hay el italiano de aquel tiempo en el estado ordi-
nario de sus creencias y de su cultura.

Dentro de esta cultura y contra estas creencias va a atentar Descartes.
La cultura no tiene valor: del pasado hay que hacer tabula rasa. Dadme mate-
ria y movimiento y yo haré el mundo. La verdad te la da la conciencia y el
sentido. ;Qué venia a ser la erudicion de Vico, la fisica de Vico, la metafisi-
ca de Vico? ;Qué¢ llegaban a ser las divinas ideas de Platon?, ;y el simplicis-
simum de Pitagoras?, ;y el derecho romano, la historia, la tradicion, la filo-
logia, la poesia, la retdrica, no eran ya buenos para nada? En la violenta con-
tradiccion supo Vico hallar sus fuerzas. Salio de la vaguedad y de lo comun,
y encontr6 un terreno, un problema, un adversario. Su erudicion se espiritua-
lizaba. Su filosofia se concretaba. Y se completaban la una en la otra.

Ya no se pierde en los accesorios; ve y al momento ataca la adversa-
ria doctrina desde su base. Quiere derribar a Descartes. Y con el mismo golpe
derriba toda la nueva ciencia, y no yendo hacia atras, sino andando hacia
delante. Su refutacion de Descartes es completa. Es la tltima palabra de la
critica. Mas su critica no es solo negativa; es creadora; la negacion se resuel-
ve en una afirmacién mas amplia, que arrastra consigo, como fragmentos de

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 149



Francesco De Sanctis

verdad, a las nuevas doctrinas, y las realoja y pone en su lugar. La nueva
ciencia, la ciencia de los hombres nuevos, halla en la Scienza nuova su limi-
te, y por tanto su verdad.

La nueva ciencia, salida de la lucha religiosa y politica, esta en esta-
do de guerra contra el pasado, al que combate bajo todas sus formas. La tra-
dicidn, la autoridad, la fe [350] es su enemigo, y busca refugio en la fuerza y
en la independencia de la razén individual; los universales, los entes, las qui-
didades le fastidian con la metafisica, y por ello busca su base en la psicolo-
gia, en la conciencia; lo sobrenatural, el sobremundo, ofenden su intelecto
adulto, y les opone el estudio directo de la naturaleza, la fisica en su sentido
mas general, las ciencias positivas; a la jerga escoléstica se busca un antido-
to en la precision de las matematicas, en el método geométrico; a los miste-
rios, las cébalas, las ciencias ocultas, a las abstracciones opone la experien-
cia irradiada desde la observacion, la percepcion clara y distinta, la eviden-
cia de la conciencia y del sentido; a la sociedad en el estado de corrupcion
opone el hombre integro y primitivo, la naturaleza del hombre, de la que
recaba los principios de la moral y del derecho. Este es el espiritu de la nueva
ciencia: naturalismo y humanismo, fisica y psicologia: bajo la mascara de
Platon porta Descartes la bandera.

Pero no engafia a Vico, que le arranca la mascara. Tu no eres mas que
un epicureo. Tu fisica es atomista, tu metafisica es sensista; tu tratado sobre
las Pasiones parece hecho mas para médicos que para filosofos: sigue la
moral del placer. Combatiendo a Descartes, la pregunta se extiende y alcan-
za en su esencia a todo el nuevo movimiento. También es una abstraccion.
Es una ideologia empirica, idea vacia y vacio hecho: Lo importante no esta
en decir: yo pienso; jla gran novedad! Sino en explicar como el pensamien-
to lo hace. Lo importante no es observar el hecho, sino examinar coémo el
hecho se hace. Lo verdadero no esta en su inmovilidad sino en su devenir, en
su hacerse [farsi]. La idea es verdadera capturada en su hacerse. El pensa-
miento es movimiento que va de un término a otro, es idea que se hace, se
realiza como naturaleza, y retorna idea, se repiensa, se reconoce en el hecho.
De ahi el verum et certum, o que verdadero y hecho son convertibles, en lo
hecho vive lo verdadero; lo hecho es pensamiento, es ciencia; la historia es
una ciencia, y como hay una légica para el movimiento de las ideas, [351] hay
también una logica para el movimiento de los hechos, una historia ideal eter-
na, sobre la que corren las historias de todas las naciones.

150 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

He aqui requeridas tradicion, autoridad y fe; aqui estan filologia, histo-
ria, poesia, mitologia, y toda la tradicion volviendo de nuevo al seno de la cien-
cia. La historia estd hecha por el hombre, como las matematicas, y por ello es
ciencia no menos que las demads. Es el pensamiento el que hace aquello que
piensa, es la metafisica de la mente humana, su constancia, su proceso de for-
macion segun las leyes fijas del pensamiento humano. Por eso su base no se
encuentra en la conciencia individual, sino en la conciencia del género huma-
no, en la razén universal. Los nuevos filésofos quieren rehacer el mundo
mediante sus principios absolutos, con sus derechos universales. Mas no son
los filosofos quienes hacen la historia, y el mundo no se rehace por medio de
abstracciones. Para rehacer la sociedad no basta con condenarla, hace falta
estudiarla y comprenderla. Esto es lo que hace la Ciencia nueva.

A Vico no le basta con sentar las bases; mete mano a la construccion.
Si la historia tiene su constancia cientifica, si estd hecha de pensamiento,
(como se hace; cudl es su proceso de formacion? Que la historia sea una
ciencia no era cosa nueva en la filosofia italiana. A la historia formada desde
el arbitrio divino y el azar, Maquiavelo habia contrapuesto ya la fuerza de las
cosas, el espiritu de la historia eterno e inmutable. El intelecto universal, de
Bruno, y la razén que gobierna el mundo, de Campanella, también reingre-
san en la misma idea. Platon, con sus ideas divinas, le ofrecia ya el hilo a
Vico. Lo importante era ejecutar el problema, cuyo dato estaba dado, era
hallar las leyes de este espiritu de la historia, el probar por causas, el gene-
rar la historia como el hombre genera las matematicas; el hacer la historia de
la historia, tal era la realizacion de una ciencia nueva. En esta historia ideal
¢l descubre las guisas dentro de las modificaciones de nuestra misma mente
humana, busca la base en la naturaleza del hombre, doblemente como es
espiritu y cuerpo. Es una [352] psicologia aplicada a la historia. Establece
algunos cénones psicoldgicos, que el llama Dignidades o principios. El con-
cepto es el siguiente: que el hombre, en cuanto ser natural, obra por los ins-
tintos bajo la presion de sus necesidades, intereses y pasiones; pero que se
hallen justamente asi hace que se desarrolle como ser pensante, como Mente;
es lo que en sus obras mas groseras y corpulentas se da como una imagen
velada, la impresion o presentimiento. Imagen que se va aclarando conforme
la mente se despliega mas, hasta que el pensamiento se manifiesta en su pro-
pia forma, obra como reflexion o filosofia. Este, que es el curso natural de la
vida individual, es también el curso natural e historia de todas las naciones,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 151



Francesco De Sanctis

mientras que este no sea interrumpido o desviado por la violencia extrinse-
ca, como en su florecimiento Numancia fue oprimida por los romanos. Por
eso en las naciones hay tres edades: la divina, la heroica y la humana. Las
precede el estado salvaje o de simple barbarie, donde el hombre es siervo del
cuerpo, y va como una fiera vagando por la gran selva de la tierra. La liber-
tad consiste en poner freno a los movimientos de la concupiscencia, proce-
dente del cuerpo, y darles otra direccion que viene de la mente y que es la
propia del hombre. Segin se despliega la mente, o se hace mas inteligente,
se desarrolla la libertad y prevalece la razon o la humanidad. La primera
edad razonable o sociable, la edad divina, surge con los matrimonios y la
agricultura, cuando, por los primeros rayos tras el diluvio universal, los
hombres se humillaron ante una fuerza superior que imaginaron ser Jupiter,
v todas las utilidades humanas y todas las ayudas a sus necesidades imagi-
naron ser Dioses. Entonces, renunciando a la sensualidad errante, tuvieron
mujeres ciertas, hijos ciertos, y ciertas moradas; surgieron las familias,
gobernadas por los Padres con ciclopeos imperios familiares. A estos reinos
familiares, que llegaron a ser asilo seguro contra los salvajes o errabundos,
fueron a refugiarse los débiles y los oprimidos, los cuales fueron recibidos
bajo proteccion en calidad de clientes o famulos. De este modo se ampliaron
los reinos [353] familiares, y se desplegaron las republicas herculeas sobre
ordenes naturalmente mejores por las virtudes heroicas: la piedad hacia las
Divinidades; la prudencia o consejo por medio de los auspicios; la templan-
za, por la que con los divinos auspicios fueron humanos y pudicos los con-
cubinatos; la fortaleza, para matar fieras y domesticar terrenos; y la magna-
nimidad, para socorrer a los débiles y a aquellos en peligro. En estos prime-
ros oOrdenes naturales comienza la libertad, y el primer desplegarse de la
mente. Nace la corrupcion. Los padres engrandecidos por la religion y las
virtudes de sus mayores y por los esfuerzos de los clientes, degeneraron, se
salieron del orden natural, que es el de la justicia, y abusaron de las leyes de
proteccion y de tutela, tiranizaron a los clientes: de donde acontecio la rebe-
lion de estos mismos. Entonces los padres de las familias, con sus pertenen-
cias, se unieron en 6rdenes en contra de ellos, y para pacificarlos mediante
la primera ley agraria les concedieron el dominio bonitario, quedandose los
padres con el dominio dptimo o soberano familiar: de donde nacieron enton-
ces las primeras ciudades, a partir de ordenes errantes de nobles, y el orden
civil. Finalizaron los reinos divinos y comenzaron los heroicos. La religion

152 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

fue custodiada por los 6rdenes heroicos, y con ellos los auspicios y los matri-
monios, por cuya religion todos los derechos y todas las razones civiles fue-
ron solamente de los héroes. Pero con el despliegue de las mentes humanas
las plebes intentaron ser de igual naturaleza que los nobles, y quisieron tam-
bién entrar a formar parte de los o6rdenes civiles de las ciudades, a ser sobe-
ranos en las ciudades. Termina la edad heroica y comienza la edad humana,
la edad de la igualdad, la republica popular donde mandan los 6ptimos no
por nacimiento sino por virtud. En este estado de la mente no les es ya nece-
sario a los hombres realizar acciones virtuosas por directrices religiosas,
puesto que la filosofia permite comprender las virtudes por medio de la idea;
a fuerza de cuya reflexion, cuando también los hombres no poseen virtudes,
al menos se avergiienzan de sus vicios. Nacen la filosofia y la elocuencia,
hasta que la una es corrompida por los escépticos y la otra por los sofistas.
Entonces, corrompiéndose los estados populares, llega [354] la anarquia, el
desorden total, la peor de las tiranias, que es la libertad desenfrenada de los
pueblos libres. Estos, o caen bajo la servidumbre a un monarca, que rige en
su mano todos los 6rdenes y todas las leyes mediante la fuerza de las armas,
o se convierten en esclavos por derecho natural de gentes, al ser conquista-
dos por las armas por otras naciones mejores, siendo de justicia que quien no
sabe gobernarse por si mismo se deje gobernar por otros que lo puedan, y
que en el mundo gobiernen siempre los mejores; o que, abandonados a si
mismos en esa muchedumbre de cuerpos viviendo en soledad de almas y de
voluntades, siguiendo cada uno su placer y capricho, mediante desesperadas
guerras civiles convierten en selvas las ciudades y, de las ciudades, hacen
cubiles de hombres; de modo que durante largos siglos de barbarie llegan a
oxidarse las malnacidas sutilezas de los ingenios maliciosos. Con esta bar-
barie de la reflexion se retorna al estado salvaje, a la barbarie del sentido, y
comienza de nuevo con el mismo orden una nueva historia, se repite el
mismo curso.

Esta es la historia ideal eterna, la logica de la historia aplicable a
todas las historias particulares. En el fondo esté la historia de la Mente en su
desplegarse, como dice Vico, del estado del sentido, en que estd como dis-
persa, al estado de reflexion, en el que se reconoce y afirma a si misma. La
operacion con que el intelecto aprehende la verdad es la misma operacion
con que el intelecto hace la historia. Locke tenia su complemento en Vico.
La teoria del conocimiento tenia su complemento con la teoria de la historia.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 153



Francesco De Sanctis

Era una nueva aplicacion de la psicologia. Los hombres operan segin sus
impulsos y fines particulares; pero los resultados son superiores a sus pro-
pios fines, son resultados mentales, el sucesivo progresar de la mente en su
desplegarse. Por esto las pasiones, los intereses, los accidentes, los fines par-
ticulares no son la historia, sino las ocasiones y los instrumentos de la histo-
ria; y por ello es posible una ciencia de la historia. Maquiavelo y Hobbes
pueden ofrecernos la historia ocasional, no la historia final y sustancial. La
historia de ambos dos es verdadera, pero no integra; [355] es un fragmento de
la verdad. La verdad esté en la totalidad, en ver cuncta ea quae in re insunt,
ad rem sunt affecta, la idea en la plenitud de su contenido y de sus pertenen-
cias. Maquiavelo no es menos que Vico un profundo observador de los
hechos psicoldgicos, es un retratista, pero no es un metafisico. La psicologia
de Vico entra ya en las regiones de la metafisica, ofrece las primeras lineas
de la nueva metafisica, fundada no sobre la inmovilidad de lo Ente visto en
sus atributos, sino sobre su movimiento o devenir. Por esa razén no compor-
ta descripcion o demostracion, como ofrecian Aristoteles y Platon, sino ver-
dadero drama, lo que ve es la historia del espiritu en el mundo. En este drama
todo tiene su explicacion, todo esta ubicado, la guerra, la conquista, la revo-
lucidn, la tirania, el error, la pasion, el mal, el dolor, hechos necesarios e ins-
trumentos del progreso. Cada edad historica tiene su manera de nacer y de
vivir, posee su naturaleza, de donde procede la fuerza de las cosas, la sabi-
duria vulgar del género humano, el sentido comun de las gentes, la fuerza
colectiva. No el individuo, sino esta fuerza colectiva es la que hace la histo-
ria. Y a menudo los individuos mas afamados no son mas que simbolos e
imagenes, caracteres poéticos de esa fuerza; como Zoroastro, Hércules,
Homero, Solon. Busque un individuo, y halle un pueblo; indague un hecho,
y encuentre una idea. El hacedor de la historia no es otro que el arbitrio
humano regulado con la sabiduria vulgar.

Quedaba por dar la demostracion de esta historia ideal, esto es, demos-
trar que todas las historias particulares son segun esa, reguladas por un mismo
curso de ideas y obedientes a un solo tipo. La prueba podia buscarla a prio-
ri en la ld6gica misma del espiritu en su despliegue. El espiritu se manifiesta
de conformidad con su naturaleza, que es su logica, la ley de su devenir, y
ese devenir es, precisamente, la historia. Pero Vico, apenas bosquejadas las
primeras lineas de la nueva metafisica, se detiene en la puerta y retorna a la
erudicion, a buscar la prueba a posteriori, consultando [356] todas las histo-

154 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

rias y rastreando en todas su curso, buscando su sistema y no solo en las
grandes lineas sino también en los minimos accidentes. Una titdnica empre-
sa de erudicion y critica italiana. Asi, se sumerge entre los escombros de la
antigiiedad, y recoge hasta los minimos fragmentos para animarlos: intus
legit, les da entera corporeidad, y reconstruye la historia real a imagen de su
historia ideal. Es el mundo visto desde un nuevo horizonte, recreado por la
critica y por la filosofia, y con su originalidad esculpida en esa potente
forma, lapidaria y metaforica, como una ley de las doce tablas. Busca entre
los escombros la prueba de la ciencia nueva, y por el camino descubre nue-
vas ciencias. Lengua, mitologia, poesia, jurisprudencia, religiones, cultos,
artes, costumbres, industrias, comercio, no son hechos arbitrarios, son
hechos del espiritu, las ciencias de su ciencia. Cronologia, geografia, fisica,
cosmografia, astronomia, todo se renueva bajo esta nueva critica. A cada
paso se siente el grito triunfal del gran creador: {He aqui un nuevo descubri-
miento! A la metafisica de la mente humana, filosofia de la humanidad o de
las ideas humanas, donde surge una jurisprudencia, una moral y una politica
del género humano, corresponde la logica, fas gentium, una ciencia de la
expresion de esas ideas, la filologia. He aqui, entonces, una ciencia de las
lenguas y de los mitos y de las formas poéticas, una lengua del género huma-
no, una teoria de la expresion en los mitos, en los veros, en el canto y en las
artes. Y como teoria y ciencia no es mas que la naturaleza de las cosas, y la
naturaleza de las cosas esta en las maneras de sus nacimientos; el hombre
atrevido, que desempolva el espiritu de cada idea anticipada y confiado solo
en su entendimiento, se adentra en los origenes de la humanidad, desfigura-
da por la doble vanidad de las naciones y de los doctos, y entonces tl asistes
a la primera formacion de las sociedades, de los gobiernos, las leyes, las cos-
tumbres, las lenguas, y ves nacer la historia dentro de la mente humana y
desplegarse l6gicamente desde sus elementos o principios, que son la reli-
gion, los matrimonios y las sepulturas; y la ves desplegarse bajo todas sus
formas, como [357] gobierno, como ley, como costumbre, como religion,
como arte, como ciencia, como hecho, como palabra. Pone su erudicion al
servicio de infinitos materiales, que interpreta, explica, coloca, dispone,
segun las necesidades de su construccion, audaz en las etimologias, agudo en
las interpretaciones y en las comparaciones, extremadamente seguro en sus
procedimientos y en sus conclusiones, y con el aire de quien descubre a cada
trecho nuevos mundos, teniendo bajo los pies las tradiciones y las historias

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 155



Francesco De Sanctis

vulgares. Asi es como ha nacido esta primera historia de la humanidad, una
especie de Divina Comedia, que desde la gran selva de la tierra por el infier-
no de la pura sensibilidad se va realizando hasta la edad humana de la refle-
xi6n o de la filosofia, plagada de formas, de mitos, de etimologias, de sim-
bolos, de alegorias y, no menos grande que aquella, prefiada de presentimien-
tos, de adivinaciones, de ideas cientificas, de verdades y descubrimientos,
obras de una fantasia concitada por el ingenio filoséfico y fortificada por la
erudicion, que tiene todo el aire de una gran revelacion.

Es la Divina Comedia de la ciencia, la vasta sintesis que reasume el
pasado y abre el porvenir, otra vez prefiada de viejas trizas dominadas por
un nuevo espiritu. Platonico y cristiano, continuador de Ficino y de Pico, de
un espiritu con Torcuato Tasso, Vico no comprende la Reforma, ni los nue-
vos tiempos, y quiere hacer concordar su filosofia con la teologia, y su eru-
dicién con la filosofia, constituir una armonia social como una especie de
armonia providencial. Su Metafisica tiene bajo los pies el globo terraqueo,
y los estéticos ojos del lado del ojo de la Providencia, de donde le llueven
los rayos de las divinas ideas. Quiere la razon, pero quiere también la auto-
ridad, y no ciertamente la de los adoctrinados sino la del género humano;
quiere la fe y la tradicion; y en realidad fe y tradiciéon no son mas que esa
misma razon, sabiduria vulgar. Tal era el hombre formado en la biblioteca
de un convento, pero al que, una vez entrado en el mundo de los vivos, el
nuevo espiritu le alcanza; y combatiendo a Descartes, sufre [358] la influen-
cia de Descartes. Era imposible que un hombre de ingenio no se sintiese
transformado con el contacto del ingenio. Con vistas a la construccion de su
ciencia, se asoma al De omnibus dubitandum y al Cogito. «Al meditar los
principios de esta ciencia debemos reducirnos a un estado de suma ignoran-
cia acerca de toda la humana y divina erudicidon, como si para esta investi-
gacion no hubiesen existido jamds para nosotros ni los filésofos ni los filo-
logos, para que no sea turbado y distraido el &nimo con las comunes viejas
anticipaciones.» Aureas palabras que parecen sacadas de una pagina del
Meétodo. Y en esta ignorancia cartesiana jcual es la unica verdad, que entre
tantas dudas no se puede poner en duda y es por ello la primera de tal cien-
cia? Es el cogito, es la mente humana. «Porque el mundo de las naciones
gentiles ha sido hecho por los hombres, y sus principios se deben hallar den-
tro de la naturaleza de nuestra mente humana y en la fuerza de nuestro
entender.» La Providencia y la Metafisica que se refleja en ella son, en el

156 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

cuadro,® un simple antecedente o, como ¢l dice, una anticipacion, una con-
vencion y no demostrada; el cuadro representa la mente humana en la natu-
raleza y en el orden de su explicacion, la mente humana de las naciones, la
historia de las ideas humanas. La Providencia regula el mundo, asistiendo
con su gracia al libre albedrio y sobrepasando en sus resultados los fines par-
ticulares de los hombres; pero estos resultados providenciales no son un
milagro sino ciencia humana, son el esclarecimiento de las ideas, el explicar-
se de la mente. Al igual que Bruno, Vico canta sobre la Providencia pero
narra sobre el hombre; ya no es teologia sino psicologia. Providencia y
Metafisica estan alejadas, como sol o cielo, al fondo del cuadro; y el cuadro
es el hombre, y su luz, su ciencia estd en ¢l mismo, en su mente. La base de
esta ciencia es moderna, esta en Descartes con su escepticismo y con su cogi-
to. Bien que algunas veces, empujado por su alto ingenio especulativo, alza
el vuelo hacia la teologia y la metafisica, pero Descartes esta ahi para [359]
llamarlo y mantenerlo aferrado a los hechos psicologicos. En el estudio del
proceso de la mente en los individuos y en los pueblos les hace observacio-
nes tan profundas y tan justas en conjunto, que bien se siente al contempora-
neo de Malebranche, de Pascal, de Locke, de Leibniz, el més afin a su espi-
ritu y a quien €l llama el primer ingenio del siglo. No solamente es moderno
en la base, sino también en las conclusiones, mostrando victoriosos en el
ultimo desplegarse de la mente los principios de los nuevos filésofos. Porque
la corona de su época histdrica es la espiritualizacion de las formas, el triun-
fo de la filosofia, o de la mente en su reflexion, el final de la aristocracia y
por ello de los feudos y de la servidumbre, la libertad y la igualdad de todas
las clases, como estado de las sociedades moderadas* y humanas, y como
resultado ultimo de la cultura. Es la teocracia y la aristocracia conquistadas
por la democracia segtn el natural despliegue de la mente, y es la afirmacion
y la glorificacion del nuevo espiritu. Pero aqui Vico se separa de ello y se
queda solo en medio de su siglo; situado entre el mundo de su biblioteca,
biblico-teoldgico-platonico, y el mundo natural de Descartes y de Grocio,
dos absolutos e impenetrables como dos s6lidos, pero que se comunicaban
uno con otro a la busca de la conciliaciéon en un mundo superior, la idea

3. Referencia, como es sabido, al grabado o “dipittura” del frontispicio inserto al inicio de la Scienza
nuova de 1744. [N. del T']
4. «ngentilite». [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 157



Francesco De Sanctis

movilizada o histérica, y en una ciencia superior, la critica, la idea analizada
y justificada en ciertos momentos de su existencia, la ciencia brotada de la
absolutez y rigidez de su dogmatismo y movilizada como su contenido. La
critica consiste en rehacer por medio de la reflexion aquello que la mente ha
hecho con su espontaneidad. Es la mente desplegada y esclarecida, que se
refleja en su obra y se encuentra a si misma en su identidad y en su continui-
dad; es la conciencia de la humanidad. En este mundo superior todo se
mueve y todo se reconcilia y se justifica; los principios, que los nuevos filo-
sofos predicaban absolutos y por ello aplicables en todo tiempo y lugar, y
con los cuales condenaban todo el pasado, se refieren a estados sociales de
ciertas épocas y de [360] ciertos lugares, y los principios contrarios, solo por-
que en ciertos tiempos han gobernado el mundo y han sido comportables,
son verdaderos también, como anticipaciones y vestigios de los principios
nuevos. Por ello el criterio de verdad no es la idea en si, sino la idea como se
hace o se manifiesta en la historia de la mente, el sentido comun del género
humano, aquello llamado por ¢l la filosofia de la autoridad. Aqui Vico tuvo
en su contra a Platon y a Grocio, el pasado y el presente. La enfermedad del
siglo era, precisamente, la condena del pasado en nombre de los principios
abstractos, como el pasado condenaba ¢l también en nombre de otros princi-
pios abstractos. Vico era como quien vive solitario en su gabinete, baja de
pronto a la plaza y ve agitados a los hombres, con los pufios apretados, pre-
parados para empezar a pelear. Aquellos hombres habrian de parecerle locos
de atar. «;A qué tanto furor contra el pasado? El cual, justo porque ha sido,
ha tenido su razon de ser. Y suponiendo que todo sea malo, ;crees que pue-
des destruir por la fuerza la obra de muchos siglos? jVuestros principios!
(Pero de verdad creéis que la historia se hace a partir de los filosofos y con
principios? jVuestra razon! Pero también est la razon de los otros, hombres
como vosotros y que saben también razonar a la par vuestra. Y desde luego,
un poco de respeto, creo yo, se debe también a la autoridad; y no hablo de
tantos doctores, en los que no tenéis fe, sino que hablo del género humano,
al que, si hombres sois, no podréis negarle fe. Un poco menos de razén y un
poco mas de sentido comun.» Un discurso semejante les habria parecido
extrafo a aquellos hombres llenos de odio y de fe. Y alguno podria respon-
derle: [«]Vete alli y quédate en tus nubes, no bajes entre los hombres porque
no los entiendes. El pasado lo has estudiado en los libros, es tu erudicion.
Pero para nosotros el pasado es cosa real, del que sentimos los pinchazos a

158 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

nuestro paso. El fuego nos quema, y ti quieres probar que, porque es, tiene
su razon de ser. Deja primero que lo apaguemos y luego habla de su natura-
leza. Cuando [361] nos hayamos quitado de encima este pasado, nuestro mar-
tirio y el de nuestros padres, quizas entonces podremos ser justos nosotros
también y disfrutar de tu critica.» En el siglo batallador, Vico se quedé solo.
Y cuando la lucha llego6 a su fin, se alzo sobre los combatientes su imagen
como un arcoiris de paz, comunicando la palabra del nuevo siglo: Critica.
No otra cosa es la historia de Vico que una critica de la humanidad, la idea
viviente hecha historia, y seguida en su eterna peregrinacion, comprendida y
justificada en cada momento de su vida. Los principios, como los individuos
y como las sociedades, nacen, crecen y mueren; o justamente porque nada
muere: se transforman, tomando siempre formas mas razonables, mas con-
formes a la mente, mas ideales. De ahi la necesidad del progreso, insita en la
naturaleza misma de la mente, su fatalidad. La teoria del progreso es para
Vico como la tierra prometida. La ve, la formula, establece su base, traza su
camino, diriase que lo indica con el dedo, y cuando no le queda mas que un
paso para alcanzarlo, se le escapa delante de él, que se queda encerrado en
su circulo sin saber salir del mismo. Puso las premisas pero se le escapo la
consecuencia. Siendo un profundo conocedor del mundo grecorromano, ¢l
no supo explicar el medievo y no comprendi6 su época, pareciéndole indi-
cios de decadencia y de disolucion aquella vasta agitacion religiosa y politi-
ca en que estaba la crisis y la salud. Por otra parte, €1, que negaba la existen-
cia de Homero, no 0s6 anteponer a su critica el mito de Adan ni las tradicio-
nes biblicas ni el dogma de la Providencia ni la misién del cristianismo,
dejando grandes sombras en sus pinturas. Ve a la conciencia moderna relu-
ciendo en el mundo pagano, atrevida con sus negaciones y audaz en sus
explicaciones, pero cuando estd a punto de entrar en el mundo inquieto y
apasionado de los vivos entonces cierra los ojos para no ver. Aquello que es
propio de los grandes pensadores, abrir grandes vias, establecer grandes pre-
misas y dejar a los [362] discipulos las faciles consecuencias. Como Descartes,
Vico no adivind los formidables efectos que saldrian de sus especulaciones.
Descartes habria renegado de sus Spinoza y Locke, y Vico de Condorcet,
Herder y Hegel. Puesto que se ocupaba més de los antiguos que de los
modernos, mas de los muertos que de los vivos, éstos lo olvidaron. Su
Ciencia parecia mas una curiosa rareza de erudito, que una profunda medi-
tacion de filésofo, por lo que no fue tomado en serio.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 159



Francesco De Sanctis

Entretanto el siglo caminaba con paso cada vez mas acelerado, arras-
trando las consecuencias de las premisas propuestas en el siglo diecisiete. La
ciencia se hacia practica, y descendia en medio de la gente. Ya no se inves-
tigaba, sino que se aplicaba y se divulgaba. La forma salida de la calma cien-
tifica se convertia en literaria; y las lenguas vulgares expulsaban del camino
los ultimos avances en latin. El tratado y las disertaciones se convirtieron en
memorias, cartas, compilaciones, articulos, didlogos, anécdotas; las formas
escolasticas y las formas geométricas daban lugar al discurso natural, imita-
dor del lenguaje hablado. La ciencia tom¢ el aire de la conversacion, también
entre los escritores mas solemnes, como Buffon y Montesquieu, conversa-
ciones de hombres cultos habidas en elegantes salones. Para decirlo con
Vico, la sabiduria refleja se convertia en sabiduria vulgar, y al descender a la
vida tomaba las pasiones y los habitos de la vida, ora amable y espiritual,
como en Fontenelle, ora limpida, fluida y facil, como en Condillac y en
Helvecio, ora retorica y sentimental, como en Diderot. El derecho natural de
Grocio gener6 el Contrato social, la sociedad fue condenada en nombre de
la naturaleza, y la erudita disertacion de Grocio rugia en la forma ardiente y
apasionada de Rousseau. El escepticismo algo impaciente de Bayle, velado
entre tantas cautelas oratorias, se abrid a la franca y gozosa malicia de
Voltaire. La erudicion y la demostracion arrojaron sus pesadas armas y lle-
garon a un amable sentido comun. La ciencia se hacia literatura, mientras
que la literatura a su vez no era ya serena contemplacion sino [363] un arma
apuntada contra el pasado. Tragedias, comedias, novelas, historias, didlogos,
todo era pensamiento militante que desde las altas cimas de la especulacion
descendia a la plaza entre los hombres, y se propagaba a todas las clases
sociales y se aplicaba a todas las cuestiones. Sus formas, la filosofia, el arte,
la critica, la filologia, eran maquinas de guerra, y la maquina mas formida-
ble fue la enciclopedia. Condorcet proclamaba el progreso. Diderot procla-
maba el ideal. Helvecio, la naturaleza. Rousseau, los derechos del hombre.
Voltaire proclamaba el reino del sentido comun. Vattel el derecho de resis-
tencia. Smith glorificaba el libre trabajo. Blackstone® revelaba la Carta
Magna a los ingleses, y Francklin anunciaba a Europa la nueva Carta. La
sociedad parecia un caos a la que la filosofia debia de llevar el orden y la luz.

5. «Blakstone», errata en el original. Se refiere, obviamente, a William Blackstone. [N. del T.]

160 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La nueva Ciencia» (1870) [Seleccion]

Una nueva conciencia tomaba forma entre los hombres, una nueva fe.
Reformar seglin la ciencia instituciones, gobiernos, leyes y costumbres, era
el ideal de todos, era la mision de la filosofia. Los filosofos adquirieron la
misma importancia que tuvieron en el siglo dieciocho los literatos. Mayor
aun fue la fe en este futuro filoséfico y mas viva la pasion contra el presen-
te. Todo estaba mal, el mal habia sido todo obra maliciosa de curas y de reyes
por la ignorancia de los pueblos. Supersticion, prejuicio, opresion eran pala-
bras que, ante las multitudes, resumian todo el pasado. Libertad, igualdad,
fraternidad humana eran el Verbo que resumia el porvenir. Todo el movi-
miento cientifico del siglo decimosexto en adelante adquiere la sencillez de
un catecismo. La revolucion estaba gestandose.

(Qué era la revolucion? Era la Renovacion que se deshizo de toda la
envoltura clasica y teoldgica y adquiria conciencia de si, se sentia un tiempo
moderno. Era el libre pensamiento que se rebelaba contra la teologia. Era la
naturaleza que se rebelaba contra las fuerzas ocultas, y buscaba en los hechos
su asentamiento. Era el hombre que buscaba en su naturaleza [364] sus dere-
chos y su futuro. Era una nueva fuerza, el pueblo, que surgia sobre las ruinas
del pueblo y del imperio. Era una nueva clase, la burguesia, que sobre las rui-
nas del clero y de la aristocracia buscaba su puesto en la sociedad. Era la
nueva Carta, sin procedencia de concesiones divinas o humanas, sino encon-
trada por el hombre en el fondo de su conciencia y proclamada en aquella
inmortal Declaracion de derechos del hombre. Era la libertad de pensamien-
to, de palabra, de propiedad y de trabajo, la igualdad de derechos y de debe-
res. Era el final de los tiempos divinos y heroicos y feudales, y la revelacion
de aquella edad humana tan admirablemente descrita por Vico. La edad
media habia terminado; comenzaba la edad moderna.

Traduccion del italiano por José Manuel Sevilla Fernandez, 2020

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 161






La transicion a la ciencia nueva. R. Flint (1884) — Transition to the new science. R. Flint (1884) — La transizione alla scienza nuova. R. Flint (1884) —
D.O.IL http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.7

LA TRANSICION A LA CIENCIA NUEVA
(Capitulo VIII de Vico, 1884, de Robert Flint)

[ROBERT FLINT, Vico, Edimburgo, W. Blackwood & Soons, 1884, pp. 166-187.]

Traduccion del inglés por
Dani Pino
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccién en espaiiol del capitulo VIII, «Transicién a la ciencia nueva», de la monografia inglesa Vico,
escrita por el tedlogo y profesor de Filosofia Moral de la Universidad de Edimburgo, Robert Flint (1838-1910), y
publicada en Edimburgo en 1884. Benedetto Croce la sefial6 en su libro sobre Vico de 1911 como una de las tres
monografia «que pueden ser todavia leidas con alguna recompensa», y «guiada por un limpido buen sentido».
PALABRAS CLAVE: G. Vico, R. Flint, Dani Pino, ciencia nueva, filosofia moral.

ABSTRACT: Spanish translation of chapter VIII, «Transition to the new science», of the English monograph Vico,
written by the theologian and professor of Moral Philosophy at the University of Edinburgh, Robert Flint (1838-
1910), published in Edinburgh in 1884. Benedetto Croce praised it in his 1911 book on Vico as one of the three
monographs «that can still be read with some fruit», and «guided by clear good sense».

KEYWORDS: G. Vico, R. Flint, Dani Pino, new science, moral philosophy.

OBRA EN DOMINIO PUBLICO. Ejemplar de base para la traduccion en castellano del texto inglés: primera ed. 1884,
en Edimburgo. Copia digitalizada disponible en la biblioteca de la University of Toronto — Robarts Library. Coopia
accesible online en https://archive.org/details/vicoOOflinuoft (subida por J. McArdle el 07/02/2007 segtn consta
en web). Patrocinador de la digitalizacion: MSN. Traduccién del presente capitulo en espaniol realizada a partir de
dicho ejemplar.

Mas que revision por pares ciegos, las pdginas de este texto de Robert Flint ha pasado la revision critica e histdrica de importantes estudio-
s0s, especialistas y criticos durante mds de un siglo y cuarto hasta haber llegado finalmente a la traduccion en espaniol presentada.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.7 [163]
© de la traduccion: Dani Pino Sanchez, 2020 © de la Nota: José M. Sevilla Fernandez, 2020



Portada de la primera edicion en 1884 del Vico de R. Flint. Copia digitalizada disponible en la
biblioteca de la University of Toronto — Robarts Library. Color original cuero, aqui en b/n por
razones de edicion de la revista.



Nota a La transicién a la ciencia nueva. R. Flint (1884) — Note on Transition to the new science. R. Flint (1884) — Nota a La transizione alla scienza
nuova. R. Flint (1884) — D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.7

NOTA
A «LA TRANSICION A LA CIENCIA NUEVAv,

DE ROBERT FLINT (1884)

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

e presenta aqui la traduccion en espafiol del capitulo octavo de la mono-
grafia de Robert Flint Vico, publicada en 1884 en Edimburgo en la coleccion
Philosophical Classics for English Readers (a cargo del profesor de filosofia
moral William Knight), en una serie de monografias estampadas por
Blackwood e hijos y dedicada a los principales autores de la Modernidad
(Descartes, Bacon, Hume, Leibniz, Vico, Kant, Hegel, etc.). Esta monografia
sobre Vico fue considerada por Bendetto Croce —en su famoso y revoluciona-
rio libro sobre La filosofia di G.B. Vico (Bari, Laterza, 1911)— junto con la del
«catolico aleman» Karl Werner (G. B. Vico als Philosoph und gelehrter
Forscher, Viena, Braumiiller, 1881) como «los dos mejores trabajos generales
en torno a Vicoy» aparecidos en el transcurso del siglo anterior. Y en concreto,
refiere Croce, en el Apéndice Il dedicado a «La fortuna del Vico», que Flint
«escribi6 para la coleccion de los Philosophical classics una breve monografia»
a considerar «exacta» en los datos y, «si no profunda, guiada por un limpio buen
sentido». Tal es asi la importancia que le reconoce Croce a la monografia del
tedlogo y filosofo inglés, ademas de profesor de moral, que en el III apéndice

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.7 165
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernandez, 2020



José M. Sevilla

titulado «Cenni Bibliografici», resefia critica bibliografica con que finaliza el
gran libro de Croce, en la seccion 4° dedicada a la «Letteratura intorno al Vicoy,
coloca a Flint entre las tres obras —las otras corresponden a Carlo Cantoni (G.
B. Vico, studi critici e comparitivi, Turin, Civelli, 1867) y a la ya citada de K.
Werner)— que merecen ser salvadas de la anterioridad al nuevo curso de estu-
dios viquianos, el cual pretende instaurar Croce desde Napoles, con la ayuda de
Fausto Nicolini y de Giovanni Gentile en esos inicios de siglo Xx. En concreto,
dice Croce al comienzo de la citada seccion bibliografica que son «De las vie-
jas monografias en torno a V., las tres que pueden atn ser leidas con alguna
recompensay».! Y, ciertamente, como podra apreciarse, Flint hace una pondera-
da lectura de Vico y ofrece una perspicaz y equilibrada interpretacion de la
Scienza nuova y de su proceso de configuracion epistémica e histdrica. No en
vano la tradicion anglosajona de estudios viquianos en el siglo xx ha conside-
rado a Flint como un referente original en el arranque de los estudios en lengua
inglesa sobre Vico.

El autor, tedlogo y religioso anglicano nacido en Dumfriesshire en
1838, fallecio en Edimburgo en 1910 siendo profesor de Filosofia Moral en la
Universidad de la capital escocesa, a la que habia accedido en 1876 desde la
Universidad de St. Andrews. Miembro de la Royal Society of Edinburgh y
también —segln incluso consta en la portadilla de su libro— miembro corres-
pondiente del Institute de France, Flint desplegd sus intereses investigadores y
los perfiles de sus publicaciones entre la atractiva y novedosa disciplina en
auge decimondnico, la Filosofia de la Historia (asi su History of Philosophy of
History, publicada en Londres en 1883; o sea, un afio antes de su monografia
Vico) y la clasica y también antigua critica historico-religiosa (vertidos sus
resultados en obras sobre teismo, agnosticismo, ideas morales, etc.). En las
prensas de William Blackwood & Sons (Edimburgo & Londres) en que apare-
ce Vico publico el profesor Flint un reconocido libro sobre The Philosophy of
History in Europe (1874; vol. 1, Containing the History of That Philosophy in
France and Germany), y también salieron de los mismos tipos de imprenta
diversas reediciones de sus conferencias como te6logo, como filésofo critico cul-
tural, y como ‘historiador de las ideas” —antes de que Arthur Lovejoy fundase el
famoso History of Ideas Club (1921)— acerca del teismo y de las teorias criticas
del mismo, asi, p.e.: Theism (1872) y también Anti-Theistic Theories (1876).

1. Cfr. B. CROCE, La filosofia di G. B. Vico, Bari, Laterza, 1980 (4 ed. econ.), en pp. 292-293 y 306.

166 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



NOTA a «La transicién a la ciencia nueva», de R. Flint

La monografia de Flint sobre Vico indaga y expone, ademas de un
estudio sobre aspectos biograficos del napolitano (caps. II y III), los dedica-
dos a aspectos generales del pensamiento y de la obra de Vico (caps. [V-VI)
y, ya en concreto, al concurso de la «ciencia nuevay, desde la base de una
formacion juridica y de una teoria del derecho (cap. VII), en camino hacia la
nueva ciencia (cap. VIII); y, por ultimo, el tratamiento de la Scienza nuova
(cap. IX). Asi se aprecia de manera simple repasando, sin mas, el indice
sumario de la obra (las paginas corresponden a la edicién de 1884, base de
la traduccién aqui presentada):

CONTENTS.
I. INTRODUCTORY — ITALY AND NAPLES (p. 1)
II. EARLY LIFE (1668-1694) — VICO AS STUDENT (p. 16)
IIl. LATER LIFE (1694-1744) — VICO AS TEACHER AND AUTHOR (p. 26)
IV. GENERAL ESTIMATE OF VICO’S CHARACTER AND WORK, (p. 38)
V. ACADEMIC ORATIONS — GENERAL PHILOSOPHICAL AIMS (p. 50)
VI. VICO’S METAPHYSICS (p. 73) 1. GENERAL, 2. THEORY OF KNOWLEDGE,
3. COSMOLOGY AND PSYCHOLOGY
VIL. VICO AS A THEORIST ON LAW (p. 136)
VIII. TRANSITION TO THE NEW SCIENCE (p. 166)
IX. THE NEW SCIENCE (p. 188)
NOTE ON “VICO LITERATURE” (p. 230)

La monografia de Flint fue traducida al italiano tan solo a los cuatro
afios de su publicacion inglesa: G. Battista Vico per Roberto Flint, professore
all’Universita di Edimburgo, traducida del inglés por el conde y senador del
Reino Francesco Finocchietti y publicada en Florencia en 1888 por Tipografia
Coppini e Bocconi, que saco un volumen de 255 péginas (del que hay copia dis-
ponible digitalizada por europeanlibraries en https://archive. org/details/flint-

battista-vico/mode/2up).
* ok k

La traduccion espafiola del capitulo VIII ha sido realizada por el investiga-
dor, en la Universidad de Sevilla, Dani Pino desde el texto del Vico de Flint en la
edicion primera en inglés (1884), paginas 166-187 de la copia digitalizada en la
University of Toronto — Robarts Library, accesible online y de Dominio Publico.

En el texto a continuacion figuran entre corchetes y en cuerpo menor
los numeros de péagina correspondientes a esta citada edicion (1884), texto

base tomado para la traduccion.
* % %

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 167



Dibujo en papel a ldpiz y tinta, obra de William Brassey Hole (1846-1917). «Professor Robert Flint, 1883-
1910. Professor of Divinity at Edinburgh University» (1884). National Galleries Scotland. Imagen bajo
licencia Creative Commons - CC by NC. https://www .nationalgalleries.org/art-and-artists/91894/professor-
robert-flint-1838-1910-professor-divinity-edinburgh-university [Original en papel color sepia]

Atribucion-NoComercial 4.0 Internacional — CC BY-NC 4.0



«La transicion a la ciencia nueva»

LA TRANSICION A LA CIENCIA NUEVA
(1884)

Robert Flint
(1883-1910)

[ROBERT FLINT, Vico, Edimburgo, W. Blackwood & Soons, 1884, cap. VIII, pp.
166-187.]

[166]

e Constantia Jurisprudentis, como ya se ha dicho, es en gran parte un
boceto de una «ciencia nuevay: la ciencia de la historia. Es una perspectiva
filosofica del desarrollo de la historia de Roma, la cual se considera la histo-
ria de la nacidn tipica, la historia a la que se parecen mas o menos todas las
demas historias. En esta historia, el desarrollo de la ley adopta el lugar central.
La mayoria de naciones han legado apenas migajas de sus leyes. La historia
completa de Roma yace ante nosotros impregnada de su ley, y el desarrollo de

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.7 169
© de la presente traduccién: Daniel Pino Sanchez, 2020



Robert Flint

la ley en Roma se presentd a ojos de Vico no simplemente como un proceso
aislado, sino como uno en el que se instanciaban con toda claridad y plenitud
los principios de todo el desarrollo humano. Es por ello que, en la practica,
como observa Ferrari, se le presentd como un sistema en si misma, una cien-
cia. La «ciencia nueva» era Roma idealizada y generalizada. Pero es evidente
que una ciencia de la historia no puede presentarse adecuadamente como una
parte de un tratado de jurisprudencia. La historia de la humanidad no puede
ser una porcion de la jurisprudencia, un mero apéndice, sin menoscabo de la
importancia que representa la jurisprudencia para la humanidad. El desarro-
llo [167] de la ley es solo uno de los desarrollos de la humanidad, y a fin de
poder comprenderse debe ponerse en correspondencia con el todo que la
abarca. Por tanto, Vico se vio obligado a otorgarle a su «ciencia nueva» un
lugar y tratamiento independientes; presentarla no como algo meramente
ilustrativo y ejemplar, sino integrador y explicativo del desarrollo de la ley.
No tard6 en hacerlo. En sus manos, no obstante, la ciencia nunca dejo de dar
la impresion de que se origind en el estudio del derecho. Tal y como se pre-
senta en la primera y la segunda Scienza Nuova, se trataba de una ciencia en
la que se interpretaba la historia de la humanidad por referencia a la de
Roma, y la historia de Roma por referencia a la ley romana.

Las conclusiones a las que llegd Vico respecto a la historia antigua
del mundo clasico tuvieron, en consecuencia, una influencia decisiva en la
formacion de su filosofia general de la historia. Fueron unas destacadas con-
clusiones. Es sorprendente que un hombre tan timido en algunos aspectos
haya demostrado una audacia casi sin precedentes en el ambito de la critica
historica; que alguien que prestase tanta importancia a la tradicion, a la auto-
ridad, a la opinién comun, haya adoptado una actitud radicalmente revolu-
cionaria respecto a concepciones del pasado de la humanidad universalmen-
te aceptadas. La valentia que mostraron Wolf o Niebuhr al declarar su escep-
ticismo historico se queda corto ante la de Vico. La hip6tesis de Wolf se limi-
taba a una cuestion; hasta Niebuhr mantuvo su investigacion sobre Roma
independiente de cualquier doctrina general; Vico no solo represent6 toda la
historia gentil del Peloponeso y de la Segunda Guerra Pinica como un caos
de ficciones que, tomadas en un sentido literal, eran abiertamente inutiles e
incomprensibles, sino que establecio esta suposicion como una [168] condi-
cion fundamental para toda verdadera comprension de la sociedad y de la
historia. Sus hipdtesis critico-historicas fueron los pasos clave por los que

170 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transicién a la ciencia nueva (1884)

progresé hacia su «ciencia nueva». Quienes han escrito sobre ¢l sin estudiar-
lo han transmitido la impresion de que improvisé una teoria de la historia de
un modo arbitrario o a priori, elaborando a posteriori hipotesis sobre la
fuente de las leyes de las Doce Tablas, el origen de los poemas homéricos, el
caracter de la historia antigua, la naturaleza de los mitos, etc., que encajasen.
Se trata de una perspectiva inherentemente absurda, ya que no es posible ela-
borar una filosofia de la historia que asuma la tarea de lidiar con cuestiones
de detalle sin una considerable carga de estudio de la historia. Y eso es ade-
mas manifiestamente contrario a los hechos. Las singulares hip6tesis de Vico
pueden rastrearse, dando lugar a su doctrina general. Las evidencias docu-
mentadas nos permiten conocer el desarrollo de su sistema; podemos com-
probar como progresa y, con ello, resulta imposible no percibir que en lo
principal las mencionadas hipdtesis condujeron a ello y no al revés. Digo “en
lo principal”, pues mi posicion no es inconsistente con el reconocimiento de
que las hipdtesis en cuestion se derivaron en cierto modo de los principios
generales de la teoria. Esto es algo que hay que reconocer. Pero debe otor-
garse un reconocimiento similar respecto a otras teorias generales. Su forma-
cion es siempre e inevitablemente un proceso doble, en el cual los hechos y
las ideas, lo especial y lo general, contribuyen continuamente a la determi-
naciéon e iluminacion mutua, mientras que la direccion del proceso es, en
general, de lo particular a lo universal. Que las hipdtesis historicas especia-
les de Vico condujeron a su doctrina historica general no es menos cierto, ya
que también es cierto [169] que no podria haberlas formado si no tuviera nin-
guna opinion general sobre la historia, y que su forma final se debié en un
grado considerable a la influencia de su doctrina general.

Con frecuencia se ha dicho que las hipoétesis histdricas de Vico fue-
ron poco menos que «adivinaciones» 0 «intuicionesy», y consecuentemente
no se ponen a la altura de las de Wolf o Niebuhr. ;Qué significa esto? ;Se
trata pues de meras conjeturas o suposiciones que se entienden como pronds-
ticos e intuiciones? De ser asi, la afirmacion es una tergiversacion que solo
puede excusarse so pretexto de ignorancia. Por supuesto que hubo mucho de
suposiciones y conjeturas en el proceso que Vico sigui6 para establecer sus
hipotesis, al igual que en los casos de Wolf'y Niebuhr, pero los procesos fue-
ron los mismos en esencia: hipotesis histdrico-criticas. La idea de que unas
opiniones tan amplias y tan sujetas a los hechos como aquellas que sostuvo
Vico respecto a la historia de Roma pudiesen ser “adivinadas” por simple

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 171



Robert Flint

conjetura es ridicula. A mi entender, el Unico sentido en el que puede decir-
se de Vico de forma razonable que formd sus conclusiones por adivinacion
o intuicion es el suyo propio, es decir, un sentido por el cual la adivinacion
no se opone a una actitud critica, una intuicion basada en la investigacion.
Concedi6 una gran importancia a la adivinacion y a la intuicion. Se mantu-
vo firme en la idea de que los descubrimientos originales solo podian reali-
zarse de mano de hombres dotados de originalidad, hombres de genio, mar-
cados por una honda sensibilidad intelectual, de fructifera imaginacion, con
«la vision y la facultad divina», quienes, al entrar en estrecho contacto con
la razén divina que hay en las cosas, pueden observar en su interior y com-
prenderla como otros son en cambio incapaces de hacer, transformandose en
los canales a través de los cuales se revela. [170]

Segun esto, todos los grandes descubrimientos son intuiciones y adi-
vinaciones, de modo que si es este el sentido en que han de entenderse las
hipétesis de Vico, huelga toda objecion al respecto. La adivinacion y la intui-
cion asi entendidas no implica que se ignoren los hechos, que la investiga-
cion sea algo secundario, que tanto las ideas como los testimonios pueden
aceptarse con seguridad sin someterlos a un escrutinio critico. Vico era ple-
namente consciente de que la generalizacion historica exigia estar familiari-
zado con los hechos particulares relevantes y un tratamiento critico y meto-
dico de ellos, aunque también consideraba que ello requeria una penetrante
perspicacia iluminada por la divinidad.

Su estudio sobre el origen de las leyes de las Doce Tablas fue una ver-
dadera investigacion historico-critica. Fue en virtud de principios propia-
mente criticos y sobre fundamentos estrictamente historicos que afirmé que
las declaraciones de Tito Livio, Dionisio, Estrabon, Plinio y Tacito eran
insuficientes para justificar la creencia en la mision a Grecia, y sostuvo que
no habia que encontrar en los fragmentos existentes de las leyes de las Doce
Tablas ningtn rastro de las leyes de Soldn u otros legisladores griegos.
Apunt6 a las contradicciones e improbabilidades en la historia de la mision;
a la necesidad de que existieran ciertas similitudes entre las leyes de Roma
cuando se compusieron las Doce Tablas y las de Atenas en lo que habia sido
su correspondiente etapa de la historia, con total independencia de los prés-
tamos o trasplantes; y a las razones para considerar las diversas decisiones
en las Tablas como de origen nativo. Indic6, de hecho, casi todos los argu-
mentos que desde entonces se han esgrimido en favor del bando que adopto.

172 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transicién a la ciencia nueva (1884)

Y obtuvo una medida muy considerable [171] de un éxito casi inmediato.
Pronto surgieron defensores y oponentes.! Donde antes habia una sola opi-
nién, ahora hay dos. El debate que sobrevino fue, al menos indirectamente,
fructifero. Al rechazar con audacia la tradicion y presentar una alternativa,
basada en poderosas, o al menos plausibles, razones sostenidas en una opi-
nién y una argumentacion que han sido desde entonces generalmente acep-
tadas, Vico prestd un servicio muy destacable a la causa de la libertad de
investigacion en el estudio del derecho y su historia. En ello hall6 su propia
recompensa. Fue un paso que le condujo a otros, una conclusion rica en con-
secuencias ulteriores. Una vez que se convencio de que las leyes de las Doce
Tablas suponian un registro de las costumbres antiguas y la ley natural del
pueblo del Lacio, de la era de Saturno, los fragmentos existentes cobraron
inmediatamente una nueva y profunda significacion intensificada ante sus
ojos. Se mostraron como una inestimable fuente de ensefianza en lo relativo
a los pensamientos y sentimientos de las tribus heroicas de las primeras épo-
cas de Roma.

La perspectiva de la historia de la Roma antigua como un todo, a la
que finalmente lleg6, se adelantd de forma admirable a las conclusiones de
los investigadores alemanes del siglo XiX. Practicamente en el albor del espi-
ritu critico de la Modernidad llegaron las sospechas sobre la credibilidad del
relato tradicional de la Roma antigua. Lorenzo Valla expreso las suyas en el
[172] siglo xv y Glareanus en el xvii. En el xvii, Holanda poseia una escuela
de docta critica, cuya sede principal se situaba en Leyden, entre cuyos miem-
bros uno, Bochart, demostré que las tradiciones como las de Eneas no eran
historicas; por su parte, Gronovius defendi6 que la historia de Rémulo era
una leyenda; en tercer lugar, Perizonius saco a la luz las repetidas contradic-
ciones de los historiadores romanos y declar6 que los primeros libros de Tito
Livio contenian rastros de las canciones populares de la Roma primitiva.
Pero Vico progres6 de forma significativa sobre los mas destacados progre-
sos de sus predecesores. Fue incluso mas alla de quienes le sucedieron hasta
que aparecid Niebuhr. La disertacion de Poully sobre «La incertidumbre de

1. El lider de los atacantes fue Damiano Romano, quien escribib Difesa Istorica delle Leggi Grieche venuto in
Roma contro alla moderna opinione del Signor D. Guo. Battista Vico, 1736; en la defensa, F. M. Ganassoni, cuyos
Memoria in difesa del principio del Vico su Uorigine delle XII Tavole y Ricerche intorno all’opinione estan publicados
en los Opuscult per servire alla Storia d’ltalia de Calogera. [N. del A.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 173



Robert Flint

los cuatro primeros siglos de la historia de Romay, y la mucho més magistral
de Beaufort sobre «La incertidumbre de los cinco primeros siglos de la histo-
ria de Romay, no solo fueron posteriores tanto al De Constantia Jurisprudentis
como a la primera edicion de la Scienza Nuova, sino ademas puramente nega-
tivos en sus objetivos, mientras que el escepticismo historico de Vico no era
sino una forma de preparar el terreno para su trabajo en curso. Defendi6 el mas
libre de los tratamientos criticos de la historia de la Roma antigua porque esta-
ba convencido de que dicho tratamiento conduciria a muchisimas mas verda-
des positivas que si las tradiciones de la antigiiedad se hubiesen recibido de
forma pasiva. Sostuvo que bajo los relatos miticos yacia la verdadera historia,
se propuso sacarla a la luz y lo consigui6 en gran medida, a menos que Niebuhr
y sus sucesores también fracasaran por completo.

A falta de los datos lingiiisticos necesarios, no pudo distinguir, como
los investigadores recientes, las razas primitivas o las poblaciones indigenas
de Italia, describir sus caracteristicas, trazar sus afinidades o estimar [173] lo
que aportaron a la historia del pueblo en el que fueron absorbidas gradual-
mente; pero identifico con claridad que varias tribus nativas habian sido los
elementos constitutivos de la historia mas antigua. En las luchas entre patri-
cios y plebeyos discernio el secreto de la grandeza y la duracion del poder de
Roma, y sefial6 las huellas que estas luchas dejaron en los sucesivos sedimen-
tos tanto de la ley como de la leyenda. Aunque sus concepciones sobre el ori-
gen y la naturaleza de las “gentes”, y sobre la identidad original de los plebe-
yos y los clientes, difieren de las conclusiones de Niebuhr, son sustancialmen-
te las mismas que las de Mommsen. Incluso su representacion del gobierno
primitivo de Roma como propiamente aristocratico, no democratico, es una a
la que Mommsen se ha aproximado en sus Rémische Forschungen, aunque,
en su obra anterior y mas conocida, la Rémische Geschichte, habia dado,
como Niebuhr y Schwegler, una vision diferente. Sin embargo, no debo dete-
nerme en las similitudes o diferencias entre las ideas de Vico sobre la historia
de los romanos y las de la escuela alemana. Los lectores que deseen mas
informaciodn sobre estos puntos pueden remitirse a Cantoni? y Werner3.

2. Capitulo XI. [N. del A]

3. Capitulo X. La Historia Romana de Niebuhr aparecié en 1812; cuatro afios después, el eminente filo-
logo Caspar Orelli senal6 en un articulo sobre «Niebuhr y Vico», en el Museo Suizo, que este tltimo se
habia anticipado atin mas maravillosamente a las opiniones de Niebuhr que a las de Wolf. Niebuhr no

respondié. [N. del A.]

174 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transicién a la ciencia nueva (1884)

Vico también concedié gran importancia a lo que llamo su «descubri-
miento del verdadero Homero». Fue un descubrimiento que hizo gradualmen-
te. El primeramente discutio el [174] asunto acerca del origen de los poemas
homéricos en las notas publicadas en 1722 como suplemento al tratado sobre
el Derecho Universal. El objetivo que se propuso a si mismo en estas notas fue
demostrar que los poemas homéricos databan de la época heroica griega, y que
eran valiosas fuentes de informacion sobre las ideas, creencias y costumbres
de esa época, pero que no contenian ninguna sabiduria recondita o filosofica.
No se afirmaba el caracter impersonal de los poemas. Se insiste en las huellas
de la ignorancia y la rudeza que hay en ellos, y se intenta exponer cudles son
las nociones reales que implican sobre la naturaleza, la geografia, la moral, la
religion, etc. En la primera edicion de la Scienza Nuova no se abordo la cues-
tion homérica. La deduccion obvia es que Vico no habia avanzado en esta
fecha mas alla de la posicion que habia adoptado en las Notae. Sin embargo,
en la segunda edicion, publicada en 1730, se dedica un libro entero a un nuevo
tratamiento del tema, que concluye sefalando que Homero era tan mito como
cualquiera de sus propios héroes. Aqui se afirma que el verdadero Homero es
el propio pueblo griego, en su caracter ideal o heroico, relatando su propia his-
toria en la poesia nacional. En otras palabras, los poemas homéricos se consi-
deran no las creaciones del genio de un individuo, sino las formaciones del
genio de una raza trabajando a lo largo de un periodo de unos 460 afios. La
lliada fue 1a obra de la juventud de Homero, es decir, de la infancia de Grecia.
De ahi la admiracién por el poder y la exhibicion desvelada de la pasion que
la caracteriza. De ahi su ideal de hombre, Aquiles, el héroe de la fuerza. La
Odisea, en cambio, fue la obra de la vejez de Homero, [175] es decir, de una
época en la que las pasiones de los griegos empezaban a enfriarse con la refle-
xi6n, madre de la prudencia, y en la que los encantos de Calipso, la voluptuo-
sidad de Circe y los cantos de las sirenas tenian mas encanto que el orgullo de
Agamenon o la violencia de Aquiles. De ahi sus rasgos distintivos y su ideal
de hombre, Ulises, el héroe de la sabiduria. Los Peisistratidae fueron los pri-
meros en dividir y ordenar los poemas homéricos en la lliada y 1a Odisea; pero
para ello tenian una garantia en las diversidades de materia, sentimiento y esti-
lo en los dos poemas, asi como en sus numerosas discrepancias irreconcilia-
bles. Bajo el nombre de Homero ha llegado hasta nosotros la obra de muchos
poetas heroicos; sin embargo, podemos hablar de dos Homeros —dos autores
a través de los cuales se expres6 principalmente el genio de Grecia—, el

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 175



Robert Flint

Homero de la /liada y el Homero de la Odisea. El primero debi6 ser oriundo
del noreste de Grecia y debi6 preceder por mucho tiempo al segundo, oriundo
del suroeste del pais. Sin embargo, los dos poemas fueron probablemente ela-
borados y continuados por varios autores durante muchas generaciones suce-
sivas. Es asi como se descubre el verdadero Homero. El descubrimiento le ase-
gura ciertos titulos gloriosos que se le han asignado, pero a los que el Homero
de la tradicion no puede tener derecho. Demuestra que fue el fundador de la
civilizacidon griega, aunque esta se inicid en la época de Deucalion y Pirra
mediante la instituciéon del matrimonio. Le da derecho a ser considerado el
padre de los poetas, aunque antes del Homero tradicional habian florecido los
poetas teologicos. Muestra como pudo ser la fuente de la filosofia griega, pero
sin pretender poseer una sabiduria abstrusa o metafisica. [176] Asume que era
un historiador —el historiador més antiguo del paganismo que conocemos—,
ya que toda la historia primitiva debe haber sido poética, y toda la poesia pri-
mitiva una forma exagerada e imaginativa de la historia.

Deberia ser obvio, incluso a partir de esta breve afirmacion acerca del
«descubrimiento del verdadero Homero» de Vico que esta fue una anticipa-
cion completa de la llamada teoria wolfiana, y casi se podria decir de todo el
movimiento wolfiano, acerca de la especulacion homérica. Anticipaba todas
las posiciones generales mantenidas por Wolf, y lo hacia sobre los mismos
fundamentos generales; y combinaba tanto con la afirmacién de Wolf de que
Homero era «un nombre epdénimo», como con la hipotesis de Hermann de
una “Ur-Iliada” y una “Ur-Odisea”, asi como con la “Klein-Lieder-Theorie”
de Lachmann. Vico, y no Wolf ni ninglin otro, fue el verdadero autor del tipo
de critica y especulacion homérica impropiamente denominada wolfiana.
Solo una crasa ignorancia o una flagrante injusticia pueden explicar que su
seria defensa de todo el sistema haya sido puesta por varios escritores en la
misma linea y al mismo nivel que la frase incidental y desconsiderada en vir-
tud de la cual se atribuye a Bentley haber sido un precursor de Wolf, o con
la clase de sugerencia indirecta que Wood puede haber suministrado.*

4. Después de que Wolf publicara sus famosos Prolegomena ad Homerum, el literato italiano Cesarotti le
llamo¢ la atenciéon sobre el hecho de que sus conclusiones coincidian notablemente con las opiniones
expuestas en la Scienza Nuova. En consecuencia, publicé un articulo sobre Vico en su Museum der
Alterthumswissenschafi de 1807. La cuestién de que sus dos ideas principales —la del origen de los poemas
homéricos y la de la naturaleza de la Alterthumswissenschaft— hubieran sido alcanzadas por el pensador
napolitano deberia haberle ayudado a apreciar correctamente su genio; pero tuvo justo el efecto con-
trario, y su articulo fue, en consecuencia, poco inteligente y poco comprensivo. [N. del A.]

176 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transicién a la ciencia nueva (1884)

Seria imprudente intentar discutir aqui la [177] tan debatida “cuestion
homérica” que plante6 Vico. Todavia no se ha llegado a una solucion defini-
tiva. La mera agitacion de la misma, sin embargo, ha sido de inmensa
influencia y beneficio. El estudio de Homero se ha revolucionado. Se han
abierto vistas de luz en regiones de la antigliedad que de otro modo habrian
quedado en la oscuridad. La nueva teoria, sea cual sea su destino final, ha
justificado ampliamente su derecho a ser considerada por sus resultados, las
permanentes conquistas intelectuales a las que ha conducido. Hay una verdad
en ella que todos reconocen. Todo hombre de inteligencia cultivada siente
ahora, al leer los poemas homéricos, que no son meramente las composiciones
de un hombre de genio, sino las autorrevelaciones de una raza, las creaciones
espirituales de una época, y no puede volver a creer en la antigua vision de un
Homero individual que inventd la poesia y cred los dioses de Grecia mas de
lo que puede creer en el viejo mito de Pallas brotando completamente creci-
da y con armadura del cerebro de Zeus. Por muy decididamente que el erudi-
to moderno defienda a un Homero o a dos Homeros, es seguro que procede-
r4, como una cuestion de rutina, en su estudio de la /liada y 1a Odisea, sobre
la suposicion de que no hay comprension posible de ellas a menos que tanto
su contenido como su forma se consideren principalmente los productos per-
feccionados del genio poético de un pueblo heroico operando a través de
muchas generaciones. En una palabra, ticita o abiertamente complementa su
afirmacion de un Homero concediendo muchos Homeros, grandes y peque-
flos, y admitiendo practicamente, al menos, que atribuir la /liada y la Odisea
a Homero es no explicar nada, a menos que por Homero se entienda como la
voz de la Grecia heroica, y sus poemas sean considerados como el testamen-
to de esa Grecia heroica, su [178] legado a la Grecia histdrica. Hacer esto es
estar en esencia de acuerdo con Vico. El punto esencial de su doctrina no es
si hubo un Homero personal o no, sino si los poemas homéricos no fueron
creaciones de una raza y de una época en un sentido en el que nadie podria
representarse la Eneida de Virgilio o el Paraiso perdido de Milton como pro-
ductos del espiritu de las épocas en las que aparecieron. De hecho, la justi-
cia exige que consideremos a Vico no solo el creador de una nueva hipdtesis
sobre la autoria de los poemas homéricos, sino también, y atin mas, como el
iniciador de un nuevo modo de estudiar estos poemas.

La Scienza Nuova era una obra muy original, pero probablemente
Vico la consideraba aun mas original de lo que era. Todos los creadores tien-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 177



Robert Flint

den a exagerar su originalidad. Las palabras Ciencia Nueva nos recuerdan a
Novum Organum y al epigrafe que Montesquieu eligi6é para el Esprit des
Lois: «prolem sine matre creatamy». Sin embargo, ningun producto de la
mente humana es una creacion ex nihilo. La “ciencia” de Vico, ya se le ha
mostrado al lector, no era totalmente “nueva”. Y aun me queda referirme a
algunos autores que pueden considerarse con justicia que han contribuido a
su formacion.

Entre los pensadores de la antigiiedad hay que mencionar especial-
mente a Platon. Aristoteles puede haber tenido la misma influencia en dar
forma y caracter a la doctrina metafisica de nuestro autor, pero Platon tiene
decididamente mas derecho a ser considerado como su predecesor en el
departamento de la filosofia historica. La Ciencia Nueva de Vico es una
especie de contrapartida de la Republica de Platon. El ideal del primero es el
del segundo modificado y [179] ampliado. Platon tratd de delinear un estado
perfecto, el tipo y modelo de lo que deberia ser la vida social y politica, y
para ello tomo la analogia como guia. Concibi6 su ciudad perfecta como una
comunidad en la que los distintos miembros y clases eran gobernados por los
mas sabios, del mismo modo que en el alma del sabio todos los principios y
pasiones son gobernados por la razon. Este ideal lo presentaba como inmu-
tablemente verdadero, como algo a lo que siempre hay que aspirar, aunque
nunca se realice, y como la norma por la que deben juzgarse todas las for-
mas de gobierno, midiéndose la maldad de cualquier sociedad real por el
grado de su desviacion del tipo. Este ideal se apoderd de Vico, pero no le
satisfizo. Le llevo a la busqueda de una ciudad perfecta; pero en el curso de
su busqueda se dio cuenta gradualmente de que no podia coincidir con nin-
guna forma de gobierno que la inteligencia humana pudiera idear o que la
voluntad humana estableciera; que no podia ser ningln tipo inmutable de
politica, sino que debia incluir a toda la comunidad de las naciones, vincula-
das entre si para componer un mundo de orden moral, y regido por leyes a
través de las cuales la razon fuese siempre operativa. La contemplacion de la
ciudad ideal de Platon le ayudé a la vision de una ciudad real de Dios, que
tiene sus fundamentos en todos los reinos de la tierra, y cuyas leyes son las
inherentes a la autorrealizacion de la razén eterna. Y fue en la propia
Republica —en toda la ensenanza de sus libros octavo y noveno— donde se
le habia presentado la doctrina que mas podia sugerir que el ideal platdnico
era demasiado rigido y estrecho: la doctrina de las formas, sucesiéon y modos

178 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transicién a la Ciencia nueva (1884)

de alteracion o corrupcion de los gobiernos, a la que ya ha habido ocasion de
referirse [180] como la mas importante en la ciencia politica e histdrica.’

Paso por alto a Aristdteles, quien, en mi opinion, solo puede haber
contribuido directamente al contenido de la Ciencia Nueva mediante su criti-
cay desarrollo de la doctrina de Platon en cuanto a las formas de gobierno; y
también a Ciceron, que influy6 en gran medida en la mente de Vico de mane-
ra general, pero no tenia ninguna idea nueva de tipo historico-filosofico que
transmitir a nadie. San Agustin, por otra parte, debe ser considerado, creo,
otro de los predecesores directos de nuestro autor. Las referencias al De
Civitate Dei en la “Segunda Ciencia Nueva” son tales que demuestran que
habia sido leido con mucha atencion. Debid de confirmar fuertemente a Vico
en algunas de sus convicciones mds fundamentales: la creencia en la
Providencia en la historia, en el orden y la ley en los asuntos humanos, en que
las pasiones y los intereses particulares estan subordinados por la Razon
Suprema a los fines generales, en la analogia del crecimiento del individuo
con el de la raza, y en la inutilidad del azar epicureo y del destino estoico
como principios de explicacion historica. Pero su teoria de la historia no es en
absoluto una simple continuacion de la de Agustin; al contrario, las diferen-
cias entre ellas son tan profundas como las semejanzas. Vico, como Agustin,
no considera la historia en relacion con la predestinacion, la caida, la reden-
cion y el fin del mundo, sino como una manifestacion de la naturaleza huma-
na y de las leyes fijas. Concibe la Providencia de forma muy diferente a
Agustin. Aunque establece una distincién demasiado amplia [181] entre hebreos
y gentiles, es para poder ocuparse mas libremente de estos ultimos. Agustin
representa la historia como compuesta por las historias de dos ciudades antago-
nicas —una civitas celestis s. Dei y una civitas terrena s. diaboli—, una com-
puesta por los elegidos y la otra por los réprobos; una, la verdadera iglesia y,
la otra, el mundo y sus reinos. Vico no ataca explicitamente este dualismo
agustiniano, pero lo deja de lado silenciosamente. En ninguna parte atribuye
al diablo el poder de construir una ciudad en la tierra. Considera que todos los
reinos de la tierra estan incluidos en la ciudad de Dios.

Magquiavelo también puede ser nombrado, en la conexién que ahora nos
ocupa, como uno de sus predecesores. Aunque admitia la claridad y la agude-

5. E. Forentino trata de manera interesante la relacion de la “Scienza Nuova’ con la ‘Republica’ de
Platon en sus Seritti Vari, pp. 164-170. [N. del A.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 179



Robert Flint

za de la vision historica mostrada en los escritos del famoso historiador y poli-
tico florentino, le disgustaba demasiado lo que denominaba su «inmoralidad e
impiedad» como para reconocer una deuda especial con ¢él; pero tal deuda
obviamente existia. En gran medida, la filosofia historica de la Scienza Nuova
fue un desarrollo natural de la teoria de los Discorsi sopra la prima deca di Tito
Livio. En cada pagina de esta ultima obra, Maquiavelo compara una época de
la historia con otra, lo que ocurri6 en una nacioén con lo que ocurri6 en otra. Sus
inferencias historicas y politicas reposan casi en su totalidad sobre el paralelis-
mo de los acontecimientos individuales o de las series de acontecimientos. No
afirma, sin embargo, que ninglin caso sea precisamente paralelo, ni cae en el
error, que solo podria conducir naturalmente a tal nocion, de suponer que el
paralelismo historico es un hecho ultimo inexplicable; [182] por el contrario, lo
remite correctamente a su fuente: la identidad esencial de la naturaleza huma-
na en todas las tierras, en todos los tiempos y bajo todas las formas. La histo-
ria se repite siempre sustancialmente en las naciones mas distantes y diversas,
porque todas las naciones se componen de hombres, y los hombres estan en,
todas partes, movidos sustancialmente por las mismas pasiones; sin embargo,
nunca se repite exactamente y en todos los puntos, porque el hombre es un ser
eminentemente modificable y cambiante. Al referir las analogias entre los
sucesos antiguos y modernos a su fuente en la naturaleza humana, Maquiavelo
toco, por asi decirlo, la gran verdad de que la ciencia histérica debe fundarse
en la ciencia mental. Pero se limit6 a tocarla. No entrd en la investigacion de
los principios psicologicos que deben servir de base a toda teoria historica soli-
da. Vico fue el primero en intentar esta investigacion. Maquiavelo dejo lo sufi-
cientemente claro que debia emprenderse tal investigacion, pero no hay prue-
bas de que ¢l mismo sintiera ninguna necesidad concreta de lo que todo su tra-
tado demostrd que era necesario. El pensamiento mas general al que se atuvo
en relacion con el curso de los asuntos humanos fue que todas las naciones, si
se las deja a su aire, pasaran por casi la misma sucesion de estados, y que por
lo tanto sus historias se pareceran entre si tanto en lo global como en lo parti-
cular. Creia que la historia se movia en ciclos, cuyas diferentes etapas son las
diferentes formas de gobierno. Tal vez ya se haya dicho lo suficiente para
demostrar que Maquiavelo fue uno de los precursores de Vico.®[183]

6. Para una completa y admirable explicacién de los escritos politicos e histéricos de Maquiavelo, el
lector inglés puede remitirse ahora a los volimenes tercero y cuarto de Niccolo Machiavelli and his Times,

de Villari. [N. del A.]

180 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transicién a la Ciencia nueva (1884)

Campanella puede haber sido otro. Aunque Vico no se ha referido a sus
escritos, no puede haberlos ignorado. Contienen muchas ideas que ¢l mismo sos-
tenia. En lo que respecta a la historia, en particular, los puntos de vista de
Campanella se aproximan aun mas que los de Maquiavelo a los de Vico.
Campanella y Vico, en efecto, adoptaron sustancialmente la misma posicion
frente a Maquiavelo. Ambos estudiaron sus obras y aceptaron y desarrollaron
algunas de sus ideas principales; y ambos se declararon enemigos del “maquia-
velismo”. Mientras que Maquiavelo miraba la religion unicamente con ojos de
positivista y politico, considerandola solo como un hecho histérico de orden
secundario y un instrumento politico, sin preocuparse por su verdad, ignorando
el poder, la sabiduria y el amor divinos como hechos de la historia, Campanella,
de naturaleza atin mas ardientemente religiosa que Vico, veia en Dios la unidad
radical de toda la existencia, la causa omnium causarum, el Gobernante y Guia
de la humanidad, y en la piedad hacia Dios el vinculo primordial de la sociedad,
el principio vital de la vida civil. El hombre, segin su concepcion, forma parte
de un universo en el que todo ser verdadero es un ser divino. En el Ser Infinito
hay, afirma, tres propiedades primarias: poder, sabiduria y amor; y el ser se
extiende s6lo hasta donde se extienden; poder, verdad y bondad solo hasta donde
se extiende el ser. Las propiedades primordiales de la Divinidad son las fuentes
de las ideas eternas, de los angeles benditos, de las almas humanas inmortales,
del espacio y de todo lo que contiene de realidad; pero en la medida en que algo
es finito y temporal, falso e irreal, este algo no es por el ser sino por el no-ser,
que se mezcla mas y mas con el ser cuanto mas se prolonga el mundo del tiem-
po y del sentido. La debilidad es la negacion [184] del poder, el odio del amor, la
ignorancia de la sabiduria de Dios. Todo el mal es simplemente la negacion. Y
por la negacion misma se efectia el bien. El hambre impulsa a los hombres sobre
la tierra y los obliga a trabajar; las necesidades dan lugar a todas las artes y cien-
cias; las guerras destruyen a los tiranos; el error excita a la investigacion de la
verdad. Asi, el mal es en todas partes la ocasion de su contrario.

Sin embargo, Dios es, por usar la expresion del propio Campanella, no
solo fisica sino también politicamente la primera causa de las naciones y los
gobiernos y, en resumen, del desarrollo historico. Las tres principales causas
politicas o histdricas son Dios, la prudencia o buena politica y la oportunidad o
buena fortuna. En algunas naciones es mas evidente la accion de una de ellas, en
otras la de otra. Asi, la mano de Dios se manifiesta especialmente en la historia
de los judios, la sabiduria politica en la de los romanos, y la fortuna en la de

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 181



Robert Flint

Espafia. Es Dios, sin embargo, quien da la buena fortuna, y ninguna prevision o
habilidad politica es suficiente en cada coyuntura para descubrir y seguir el curso
apropiado de la conducta. De ahi que todas las naciones hayan tenido un senti-
miento de dependencia de Dios, y lo hayan expresado de alguna manera, sabia
o insensata. La religion es esencial para la existencia de la sociedad. Es con la
corrupcion de la religion que comienza invariablemente la disolucion de la socie-
dad. La herejia, que rompe la unidad religiosa, desorganiza también la constitu-
cion politica, dispersa y destruye las fuerzas de la vida social. Conduce al escep-
ticismo y al ateismo, que completan la ruina total de toda civilizacion de la que
se apoderan, que rompen todo vinculo que une al hombre con el hombre. Sin
embargo, el género humano no esté totalmente abandonado de Dios ni siquiera
en sus momentos de mayor oscuridad. El mismo exceso de su degradacion y
miseria [185] lo prepara para la aceptacion del remedio apropiado, obliga a los
hombres a buscar una nueva unidad, a escuchar a un nuevo legislador y a some-
terse gradualmente a las leyes de una nueva teocracia. Existe, pues, un movi-
miento ciclico en la historia de las religiones, en la vida religiosa de cada Estado
y en el desarrollo religioso de la humanidad. Comenzando con la unidad —es
decir, con un papado o teocracia— se pasa por diversas etapas o formas de herejia
hasta llegar al ateismo, de donde se vuelve a la unidad.” Estas tres etapas —teocra-
cia, herejia y ateismo— se repiten por igual en la historia de las naciones paganas,
mahometanas y cristianas. El movimiento politico es también un ciclo. Sus etapas
son la monarquia, las diversas formas de gobierno en las que la soberania esta
dividida y, en consecuencia, debilitada, y la democracia, que desemboca de
nuevo en la monarquia. Los dos ciclos —el religioso y el politico— son interde-
pendientes y concéntricos. A cada etapa de uno le corresponde precisamente una
etapa en el otro. Estos ciclos no son incompatibles con el progreso indefinido de
la raza humana, sino que estan comprendidos en un movimiento cada vez mas
amplio y en constante avance que terminara con el cese de todos los males y con
la unién de todas las naciones bajo el gobierno del Mesias.

Tal era la teoria histérica de Campanella. El lector podra determinar
pronto en qué medida se parece a la de Vico. [186]

7. Religiones cunctae alque sectae habent proprium circulum, veluti et respublicae ex monarchia, in tyrannidem, inde in
aristocratiam, inde in oligarchiam, inde in politiam, inde in democratiam, ae denuo tandem in monarchiam revertuntur per
easdem aliasque vias. Sic cum sectae ad atheismum pervenerint, extrema populorum mala suboriuntur, iraeque Det cul-
men: exindeque in statum bonum, sed per poenas, revertuntur. — Ph. Real. P. T., iii. c. 8. [N. del A.]

182 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La transicién a la Ciencia nueva (1884)

También hay que mencionar a Bodin. Vico se refiere a menudo a sus
escritos, pero las referencias no dan una idea justa de la magnitud de su deuda
con ¢l, siendo en su mayoria de caracter critico y polémico. Bodin fue el prime-
ro en insistir con fuerza en la importancia de relacionar la historia de las leyes
con la de la historia en general. La idea de una ley universal, en la que todos los
cuerpos legales tienen su raiz y fundamento rationale, y de la que no son més
que expresiones multiples y parciales —una ley universal cuyo conocimiento
s6lo puede alcanzarse a través del estudio metddico de la historia en su conjun-
to—, esta idea, que resulto tan fructifera en la mente de Vico, fue promulgada
clara y vigorosamente por Bodin. Bodin también se adelant6 a Vico al insistir
en la importancia de la investigacion sobre el origen de las naciones, en la incer-
tidumbre de las afirmaciones de los historiadores al respecto, y en el valor del
estudio del lenguaje como medio para arrojar luz sobre hechos de los que no
hay testimonios escritos o solo los que son falsos. Sometié de nuevo a examen
la cuestion de las revoluciones politicas y mejord las respuestas de Platon y
Aristételes. Aunque es mas precursor de Montesquieu que de Vico, no cabe
duda de la gran deuda —insuficientemente reconocida— de este tltimo con é€l.

De la influencia de Grocio en Vico ya he tenido ocasion de hablar. Creo
que el obispo Bossuet no tuvo ninguna influencia sobre él. El Discours sur
I’Histoire Universelle fue, en efecto, publicado cuarenta y cuatro afos antes de
la primera edicion de la Scienza Nuova, pero las dos obras no tienen casi nada
en comun, y no hay ninguna evidencia, externa o interna, de que la primera
haya sido leida por el autor de la segunda. [187]

Ninguno de los escritores que acabamos de mencionar tenia la nocion
de que existiera una ciencia especial de la historia humana. Maquiavelo, por
ejemplo, hizo generalizaciones historicas, pero solo con vistas a la instruccion
politica. Del mismo modo, la filosofia histérica que se encuentra en los escritos
de Campanella y Bodin era una parte de su filosofia politica, que en ninguin
momento se esforzaron por distinguir de otras partes por circunscribir y definir.
Estos autores se limitaron a considerar la historia en relacion con la politica,
como Bossuet la consideraba en relacion con la religion. Vico fue el primero en
tratarla como objeto propio y exclusivo de una ciencia especial. De ahi que la
distancia entre €l y los mas proximos de sus predecesores fuera muy grande.

k % %k

Traduccion del inglés por Dani Pino, 2020

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 183






Dos estudios viquianos de G. Gentile: «l pensamiento italiano en la época de Vicor (1915) y «Descartes y Vicor (1938) — Two Vichian Studies by G. Gentile: « The
Italian "Thought in the times of Vico» (1915) and «Descartes and Vico» (1938) — Due studi vichiani di G. Gentile: «Il pensiero italiano del secolo del Vico» (1915) e
«Cartesto ¢ Vicor (1938) — D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.134.8

Dos estudios viquianos.
«EL PENSAMIENTO ITALIANO EN LA EPOCA DE
VICO» (1915) y «kDESCARTES Y VICO» (1938)

GIOVANNI GENTILE
(1875-1944)

[GIOVANNI GENTILE, Studi vichiani, cap. 1 «Il pensiero italiano nel secolo del Vico»,
Messina, Principato, 1915, pp. 3-14; 2% ed., Florencia, Le Monnier, 1927, pp. 3-18; 3?
ed. Florencia, Sansoni, 1966. GIOVANNI GENTILE, «Cartesio ¢ Vico», en Problemi e dis-
cussioni. Relazioni alla Classe di Scienze Morali, Storiche e Filologiche, R.
Accademia Nazionale dei Lincei, anno accademico 1937-38, Tipografo della R.A.N.L.,
Roma, 1938, Fascicolo IL, pp. 24-32; en Studi vichiani, 1966, cit., pp. 399-405.]

Traduccion del italiano, notas y presentacion por
Alfonso Jimica Garcia
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccién al castellano del cap. I del vol. de Sudi vichiani (Messina, Principato, 1915) titulado «El pensa-
miento italiano en la época de Vico», y de la conferencia «Descartes y Vico» (Roma, Accademia Nazionale dei Lincei,
1938) del filésofo neohegeliano y actualista Giovanni Gentile (1875-1944). Ambos textos, traducidos por Alfonso
Ziinica, estan dedicados a G. Vico, en relacion con su época y con su reinvindicacion de filésofo moderno.

PaLABRAS CLAVE: G. Vico, G. Gentile, A. Zunica, Studi vichiani (1915), filosofia, hegelianismo, modernidad, pen-
samiento italiano, Descartes.

ABSTRACT: Spanish translation of ch. I from the volume Studi vichiani (Messina, Principato, 1915), entitled «Italian
thought in the time of Vico», and by the conference «Descartes and Vico» (Rome, Accademia Nazionale dei Lincei,
1938) by the neo-Hegelian philosopher and actualist Giovanni Gentile (1875 -1944). Both texts, translated by Alfonso
Zinica, are dedicated to G. Vico, in relation to his time and to the vindication of Vico as a modern philosopher.
KEYworDS: G. Vico, G. Gentile, A. Zinica, Studi vichiani (1915), philosophy, Hegelianism, modernity, Italian
thought, Descartes.

Publicacién con permiso de la Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici - Fondazione Roma Sapienza,
Archivio G. Gentile, y de los herederos del Autor.

Mas que por pares ciegos, las paginas de G. Gentile sobre Vico han pasado la revision critica e histdrica de estudios filoséficos durante
un siglo, reconociéndose la importancia de su pensamiento_filosdfico y metafisico.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.8 [185]
© de la presente traduccion y de la presentacién: Alfonso Zinica Garcia, 2020

© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici



AGRADECIMIENTOS

Agradecemos las facilidades y la autorizacion gratuita que para esta traduccion y
publicacion en Cuadernos sobre Vico de los dos textos de Giovanni Gentile («ll pen-
siero italiano nel secolo del Vicow, 1915, y «Cartesio e Vicoy, 1938) han concedido
la Fondazione Giovanni Gentile per gli studi filosofici - Fondazione Roma Sapienza,
el Archivio G. Gentile y los herederos del Autor. La Direccion de Cuadernos sobre
Vico agradece en especial al profesor Gennaro Sasso, Presidente de la Fondazione,
vy a D. Sebastiano Gentile, representante de los herederos, su autorizacion para la
publicacion de la traduccion al espariol de esos dos escritos ofrecidos a continua-
cion en pp. 193-213 del presente volumen de la Revista; y a la profesora Cecilia
Castellani, responsable del Archivio Gentile, por el interés mostrado y las amables
gestiones para la concesion del permiso.

Cuadernos sobre Vico es una revista de la Universidad de Sevilla, de caracter no
venal y sin animo de lucro, que se publica bajo licencia Creative Common - CC BY-

NC 4.0, tanto impresa en papel como también online en acceso abierto.

La Direccion de Cuadernos sobre Vico



Presentacion de «Dos estudios viquianos de G. Gentile» — Presentation of «Two Vichian Studies by G. Gentile» — Presentazione: «Due studi vichiani di G. Gentile» —
D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.8

VICO, UN FILOSOFO MODERNO OPTIMO IURE.
PRESENTACION DE DOS ESTUDIOS VIQUIANOS
DE GIOVANNI GENTILE

Alfonso Zinica Garcia
(Universidad de Sevilla)

mportancia de Giovanni Gentile para los estudios viquianos

No hay duda de que la inagotable actividad filoséfica, politica, litera-
ria y editorial de Gentile ha dejado una huella imborrable en el siglo xx italia-
no; y lo mismo puede decirse de su presencia en la historiografia viquiana. No
hay duda de que sus Studi vichiani, unidos a su colaboracion con Croce y
Nicolini en la edicion de las obras de Vico, bien le han merecido un puesto de
honor entre los intérpretes viquianos de la primera mitad del s. XX. Y es que,
con Croce y Gentile, los estudios viquianos se afirman definitivamente en el
panorama de los estudios académicos. La relevancia y el impacto de esta etapa
de las investigaciones sobre Vico quedan demostrados por las numerosas
voces criticas que surgieron en defensa de paradigmas hermenéuticos antago-
nicos. Asimismo, también la linea viquiana iniciada por Pietro Piovani en
Népoles estd en deuda con las lecturas idealistas, pues sirvi6 en buena medida
para corregirlas, ligdndose asi, si bien en modo negativo, a los dos exégetas
idealistas y, en modo particular, a Croce. Asi lo demuestra el largo ensayo del

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espania, UE). ISSN 1130-7498 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.8 187
© de la Presentacion: Alfonso Ziinica Garcia, 2020



Alfonso Zunica Garcia

propio Piovani sobre 1/ Vico de Gentile,! donde le reconoce este mérito a pesar
de la gran distancia que separa sus respectivas lecturas de Vico.2

Estudios viquianos de Giovanni Gentile

Asi pues, el nombre de Gentile no podia faltar en un monografico de
esta indole. Sus primeros escritos viquianos se remontan a 1897, y el ultimo,
a 1944, afio de su muerte. La labor de recopilacion de sus investigaciones
sobre el filosofo napolitano fue hecha por ¢l mismo ya en 1915, afio en que
la editorial Principato saca a la luz la primera edicion de Studi vichiani. Doce
afios después, en 1927, Gentile publica una segunda edicidon del volumen en
la editorial Le Monnier.

Como ¢l mismo reconoce, sus estudios viquianos estan sujetos a
cambios constantes, pues es un momento de gran crecimiento de los estudios
sobre Vico, cuyas obras son objeto también de estudios filologicos y de ree-
dicion. Asi pues, no solo la primera edicidn recoge sus escritos viquianos
hasta 1913, «revisdndolos e introduciendo en los lugares oportunos los afa-
didos que me han sugerido estudios posteriores mios y de otros»,? sino que,
ademas, a proposito de la segunda edicion afirma: «Los escritos de la prime-
ra edicion que han sido conservados aparecen aqui con correcciones y
muchos afiadidos que han hecho necesarios los nuevos estudios, especial-
mente los de Nicolini, con €l cual el lector vera cuanto estos Estudios estan
en deuda en lo que se refiere a nuevas noticias y observaciones sobre la bio-
grafia y la cronologia viquianas».* Y precisamente por ese motivo, la obra
esta dedicada al «amigo Fausto Nicolini, de las obras de Giambattista Vico
editor e ilustrador diligentisimo e inteligente».

Studi vichiani tuvo una tercera ediciéon en 1968 a cargo de Vito A.
Bellezza. Esta nueva edicion, que aparecia como volumen decimosexto de
las obras completas de Giovanni Gentile, editadas por Le lettere y Sansoni,

1. P. Provant, «l Vico di Gentile», La Cultura, 14 (1976), 2-3, pp. 214-254. Ahora en FULVIO TESSITORE
(ED.), La filosofia nuova di Vico, Napoles, Morano, 1990, pp. 263-320.

2. «importanza dei contributi gentiliani agli studi vichiani ¢ fuori discussione, cosi come ¢ indiscuti-
bile la costanza dell’attenzione rivolta da Gentile a Vico per tutta la vita, dal 1897 al 1944» (p. 265);
«Insomma, tutti 1 riconoscimenti sono doverosi» (p. 267). Cabe sefialar también el reconocimiento que
expresa Paolo Rossi de la importancia de la interpretacion gentiliana de Vico en sus Lineamenti di storia
della critica vichiana, en W. Binni (ed.), I classici italiant nella storia della critica, vol. 11, Florencia, La Nuova
Italia, 1961, p. 29.

3. Prefazione a la primera edicion de Stud: vichiant, consultable en la p. VII de la 3" ed.

4. Prefazione a la segunda edicion de Studi vichiani, consultable en la p. VIII de la 3* ed.

188 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacién de dos estudios viquianos de Giovanni Gentile

reimprimia sin modificaciones la segunda edicion, afiadiendo dos discursos
y una conferencia que Gentile tuvo sobre Vico después de 1927.

Por ultimo, cabe sefalar que no todos los textos viquianos de Gentile
se encuentran en el citado volumen. Y es que su teoria de la identidad de filo-
sofia e historia, que principalmente era identidad de filosofia e historia de la
filosofia, qued6 fielmente encarnada en toda su actividad de pensamiento.’
Para Gentile, uno de los mayores descubrimientos de la modernidad es preci-
samente la historicidad de la verdad, o sea, la toma de conciencia de que toda
filosofia es siempre una filosofia, condicionada histéricamente en sus proble-
mas y soluciones por la situacion social y cultural del fildsofo. Es por eso que
toda su actividad filosofica se estructurd como un didlogo con los principales
filosofos de la tradicion de pensamiento en la que se enmarco.

Estos didlogos, lejos de ser meros excursos historiograficos, a menudo
configuran el nticleo mismo de la argumentacion.® Es claro entonces que quien
quiera conocer al Vico de Gentile no puede limitarse a los Studi vichiani. Ya lo
advierte Piovani al inicio de su ensayo,’ y lo demuestra el largo analisis que hace
en su articulo sobre 1/ Vico di Gentile del texto gentiliano sobre la pedagogia de
Vico, ausente en Studi vichiani pero recogido en sus lecciones de pedagogia.

Historia editorial de los textos traducidos

El primero de los textos que aqui se presentan es el primer capitulo de
Studi vichiani: Il pensiero italiano nel secolo del Vico. En la edicion definitiva de
1927 el texto esta dividido en cuatro secciones. Las tres primeras corresponden a
la recensién de Gentile al volumen de G. Maugain Etude sur I'évolution intellec-
tuelle de I'ltalie de 1657 a 1759 environ, en «La Critica», VIII (1910), pp. 464-
469. La cuarta seccion corresponde a su recension al volumen de R. Cotugno La

5. Aunque modificado en alguno de sus puntos en las obras posteriores, para una exposicion de esta
doctrina gentiliana remitimos al lector a G. GENTILE, 1/ concetto della storia della filosofia, en La riforma della
dialettica hegeliana, Florencia, Sansoni, 1954, pp. 97-137 y a Il circolo della filosofia e della storia della filosofia,
en La riforma della. .., pp. 138-149.

6. Ejemplo paradigmatico es su reforma de la dialéctica hegeliana, pero, queriendo referir algunos
ejemplos viquianos, podriamos citar su elaboracién del concepto de espiritu como unidad de objeto y
sujeto a través de la integracion del axioma viquiano verum et factum convertuntur entre el final del segun-
do capitulo y el inicio del tercero de Teoria generale dello spirito come atto puro; o la distincién entre tiempo
empirico y tiempo trascendental a través de una critica del concepto viquiano de storia ideale eterna en
Introduzione alla filosofia, cap. V, §§ 5y 10-11.

7. P. Piovany, «Il Vico di Gentile», en ed. Morano cit., p. 265, donde indica el modo en que pueden
buscarse sus otros estudios viquianos.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 189



Alfonso Zunica Garcia

sorte di G.B. Vico e le polemiche scientifiche e letterarie della fine del Xvi alla
meta del Xv1i secolo, publicada en «La Critica», XII (1914), pp. 147-153.

He tenido acceso a todas las versiones, tanto a las recensiones publica-
das en «La Critica», consultables en el sitio web de la revista, como a las dos
ediciones de Studi vichiani. Para la traduccion me he atenido al texto definitivo
de la segunda edicion de Studi vichiani, pero he considerado oportuno sefialar
en nota los cambios respecto a las anteriores versiones. Sobre estas cabe sefia-
lar que la edicion de 1915 es practicamente idéntica a la de «La Critica», excep-
to minimas modificaciones que sefialo en el texto. Las mayores correcciones y
modificaciones fueron aportadas en 1927.

La intencion general de las modificaciones es la de atenuar el tono per-
sonal de las recensiones y asimilarlas a un texto académico. Las modificacio-
nes aportadas en 1915 a la recension de 1910 son principalmente de caracter
formal. En cambio, en 1927 las correcciones son mas significativas. De la pri-
mera recension elimina algunos parrafos, reformula otros y acorta las citas, y
sustituye las palabras francesas con su traduccion italiana. Ain mayores son los
cambios aportados a la segunda recension. El modo en que Gentile se refiere a
Cotugno da a entender que los unia cierta familiaridad, familiaridad que proba-
blemente dio a Gentile la seguridad con que se expresa. Y es que en «La
Critica» usa un tono muy duro, admisible quizas en una revista que tiene por
objeto el debate publico, pero menos adecuado para una obra de historia de la
filosofia. Fuese ese u otro el motivo, Gentile reformula en varias partes su
recension, que adquiere de este modo un tono mucho mas moderado y las cri-
ticas resultan mucho mas amables.

El otro texto cuya traduccidn presentamos es una conferencia tenida por
Gentile el 15 de mayo de 1938, en la sesion de la Reale Accademia Nazionale
dei Lincei, Classe di Scienze morali, storiche e filologiche. Sucesivamente fue
publicada en los actos de la misma Accademia. El titulo italiano de la conferen-
cia es Cartesio e Vico.

La tercera edicion de Studi vichiani reproduce sin modificaciones el
texto publicado en vida de Gentile por la Accademia dei Lincei, como he
podido comprobar gracias a la copia generosamente cedida por la Fondazione
Giovanni Gentile per gli studi filosofici.

Para ambos textos se recoge entre corchetes y en cuerpo menor den-
tro de nuestra traduccion la paginacion correspondiente a la citada tercera edi-
cion de Studi vichiani (1966), en cuanto texto asentado.

190 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacién de dos estudios viquianos de Giovanni Gentile

Algunas consideraciones sobre el contenido de los textos

La eleccion de estos dos textos responde a la voluntad de presentar, a
grandes rasgos, el marco historico y teérico desde el que Gentile lee las obras
de Vico. Como es sabido, el actualismo desarrolla el proyecto filos6fico plante-
ado por Bertrando Spaventa, y lo mismo ha de decirse para la lectura gentilia-
na de Vico. Esto resulta particularmente evidente con relacion al primer texto,
de caracter historico. Aunque Gentile no expone tematicamente en sus Studi
vichiani la teoria spaventiana de la circulacion europea de la filosofia italiana,
esta subyace a todas sus interpretaciones de los filésofos modernos. Ya en el
prologo de 1908 a la obra spaventiana La filosofia italiana nelle sue relazioni
con la filosofia europea, habia afirmado su sustancial acuerdo con la teoria de
Spaventa, mas alla de una cuestion de menor importancia.® Sin embargo, puede
verse confirmada y largamente desarrollada en /I pensiero italiano del rinasci-
mento, especialmente en la tercera version de 1939, asi como en Le origini della
filosofia contemporanea in Italia, en especial en el tercer volumen sobre el neo-
kantismo y el neohegelianismo italianos.

Asi pues, resulta imprescindible el texto aqui presentado para compren-
der el contexto historico en el que Gentile lee a Vico. Y es que el primer capi-
tulo de Studi vichiani bien podria verse como el desarrollo de un momento de
la circulacion europea del pensamiento italiano, reconstruida por Spaventa, pre-
cisamente del momento relativo a Vico. Solo a la luz de la doctrina spaventia-
na pueden entenderse en su pleno significado afirmaciones de Gentile, como
«Vico no pasoé inobservado a su época (jtodo lo contrario!), pero no fue enten-
dido en absoluto» o «la Italia de 1657 a 1750 es la Italia que acoge el reflujo de
la cultura europea, sobre la que anteriormente habia ejercido una accion histo-
rica renovadoray.

La conferencia de 1938, en cambio, da una vision del contexto especu-
lativo en el que Gentile lee a Vico. También aqui es posible ver la herencia spa-

8. Se puede consultar la traduccién al espanol de dicho Prélogo en el presente volumen, en pp. 297-307.
Para el desacuerdo véase la p. 306: «En un solo punto quizas, [...] no se ajusta, segun mi parecer, a la
verdad: donde sostiene que la razon del “vacio” que perduré en la filosofia italiana entre Campanella y
Vico y luego entre Vico y Galluppi —vacio que hay que rellenar con la historia de la filosofia europea—,
hay que buscarlo en la falta de libertad de los italianos, oprimidos por la Iglesia catélica que tenian en
casa». Para Gentile, «la verdad es que el movimiento internacional de la cultura de los siglos XVII y XVIII
distrajo a la mayor parte de los ingenios italianos de los problemas filos6ficos. Fueron las ciencias natu-
rales, las matematicas, los estudios histéricos, lo que atrajeron a las mayores inteligencias» (ibid.).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 191



Alfonso Zunica Garcia

ventiana, si bien en este caso la originalidad de Gentile es mucho mayor. La tesis
principal de la conferencia es que Vico es un “cartesiano”, que para Gentile (y
Spaventa) es como decir que es un filésofo moderno. La tradicion idealista en
que se encuadra el pensamiento gentiliano ve una neta division entre Descartes
y la filosofia anterior a él. Segiin Gentile, con el filosofo francés se inicia una
nueva época de pensamiento en la que la especulacion filosofica parte desde el
hombre, o sea, desde el sujeto del conocimiento, rompiendo asi con la tradicion
anterior que ponia el acento en la naturaleza, es decir, en el objeto del conoci-
miento. Con Kant, segin Gentile, se adquiere plena conciencia de la nueva ten-
dencia del pensamiento y, por eso, se hace posible la nueva metafisica: la meta-
fisica de la mente. Para Gentile, por tanto, la “modernidad” de un fildsofo equi-
vale al grado de conciencia y desarrollo de esta nueva tendencia subjetivista o,
dicho de otro modo, la “modernidad” de un filésofo equivale al grado de con-
ciencia y desarrollo del problema filosofico introducido por Descartes. En suma,
la “modernidad” de un fil6sofo equivale a su grado de “cartesianismo”.

Es claro entonces que afirmar que el objeto de la conferencia son «las
reales conexiones historicas entre los problemas de la filosofia viquiana y los
que surgieron por obra de Descartes» equivale para Gentile a estudiar en qué
modo la filosofia viquiana se encuadra en el marco especulativo de la moderni-
dad. Se trata de una tarea que ya habia asumido anteriormente, cuando habia
afirmado que entre el De antiquissima y la Scienza nuova se da un paso analo-
go «por el que el idealismo subjetivo de la Critica de la razon pura se convier-
te con Hegel en un idealismo absoluto».? Pero sera principalmente en sus anos
de madurez filosofica cuando, adquirido un so6lido concepto del «problema de
la modernidad», centrara sus estudios viquianos en la relacion de Vico con
Descartes, o sea, en la “modernidad” de Vico. En este sentido, pocas semanas
antes de morir, afirmara que «en Vico se encuentra el centro de todo el pensa-
miento italiano. Vico resume el pasado y, profundizando en sus principios, anti-
cipa el futuro».1

9. La seconda e la terza fase della filosofia vichiana, en Studi vichianz, 3° ed., p. 113.

10. Giambattista Vico nel secondo centenario della morte, en Studi vichiani, 3° ed., p. 415.

192 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«El pensamiento italiano en la época de Vico»

EL PENSAMIENTO ITALIANO EN
LA EPOCA DE VICO
(1915)

Giovanni Gentile
(1875-1944)

[GIOVANNI GENTILE, Studi vichiani, Florencia, Le Lettere, 1966, tercera edicion; cap. I,
«ll pensiero italiano nel secolo del Vicoy, pp. 3-16. Traduccion al castellano publicada
con permiso de la Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici — Fondazione
Roma Sapienza, y de los herederos del Autor.]

n 1657 Leopoldo de Medici funda la Accademia del Cimento. Por pri-
mera vez desde la condena de Galileo, cientificos italianos asocian sus
esfuerzos para estudiar la naturaleza con total independencia y para retomar,
contra los ciegos amigos de la tradicion,! la lucha interrumpida en 1633, fecha

1. «outine» (rutina) en La Critica; «tradizione» (tradiciéon) en Studi vichian: de 1927. [N. del T']

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.8

© de la presente traduccién, Alfonso Zinica Garcia 193
© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici © Eredi di Giovanni Gentile.



Giovanni Gentile

en la que el maestro habia sido condenado y habia tenido que retractarse de
las doctrinas? de los Massimi sistemi. En 1633 el ejemplo de los académicos
toscanos es imitado por los Investiganti di Napoli; y en 1668 se funda en
Roma el primer Giornale dei letterati, 6rgano de los modernos. En torno a
esos mismos afios adquieren popularidad en Italia Lucrecio y Gassendi.

Por otra parte, hacia la mitad del siglo siguiente, Galileo obtiene la
suprema reparacion. En 1737 sus restos son llevados al mausoleo de Santa
Cruz; en 1744 se hace una publicacion autorizada del Dialogo, antes conde-
nado: el método experimental triunfa. La filosofia de Locke se difunde por
toda la Peninsula, que le permanecera fiel durante ochenta afios aproximada-
mente. Entre 1742 y 1750 fallecen los escritores més importantes que Italia
habia tenido en ese siglo:? Fagiuoli (1742), Vico (1744), Giannone (1748),
Conti (1749), Muratori y Zeno (1750).

Un buen estudioso francés, Maugain,* ha querido estudiar® el desarro-
llo intelectual italiano durante [4] este periodo de fermentacion y de prepara-
cion, en el que —exceptuando a Vico, solitario y no suficientemente separa-
do por Maugain de su ambiente, por mucho que ponga de relieve la oposi-
cion a las ideas predominantes de su época— Italia no produce nada origi-
nal.¢ Italia se esfuerza inicamente en reformar su propia cultura, liberando-
la del peso aplastante de la tradicion y procurando participar en la vida euro-
pea, ya que el centro de esta vida, que hasta entonces habia permanecido
entre nosotros, se habia trasladado, después de Galileo y Campanella, a otros
paises. Los nombres mas insignes que destacan en este siglo, mas que a la
historia de la literatura o a la historia de la ciencia, pertenecen a la historia
de la cultura, en el sentido en que la entienden los alemanes. Y es que, excep-
tuando una vez mas a Vico, no crean nuevas ideas; repiten, comentan,
defienden, luchan, actian mas bien sobre la sociedad que sobre la ciencia,

2. «le teorie» (las teorias) en La Critica; «le dotirine» (las doctrinas) en Studi vichiani de 1927. [N. del T.]

3. «en ese siglo» es un anadido de Studi vichiani de 1927. [N. del T']

4. En La Critica se leia: «uno de los profesores del Instituto Francés de Florencia». [N. del T']

5. GABRIEL MAUGAIN, Etude sur évolution intelectuelle de Ultalie de 1657 a 1750 environ, Paris, Hachette,
1909. [N. del A.]

6. Contra esta tesis véanse los estudios que B. Croce ha ido publicando en La Critica (1926): 11 pensiero
italiano nel Seicento. Los cuales, por otro lado, no modifican sustancialmente la concepcion de la filosofia
italiana en ese siglo, por mucho que con razén ponga de relieve algunos considerables movimientos de
ideas hasta ahora poco conocidos. [N. del T.: Gentile anade esta nota en la edicion de 1927].

194 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



El pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

aunque se preparan para un nuevo saber, como quien, actuando sobre el espi-
ritu de su tiempo, promueve las condiciones favorables para un nuevo pro-
greso real del espiritu. Solo la tradicion galileana vive; pero vive precisa-
mente de las ideas que Galileo habia puesto en boga definiendo filosoéfica-
mente los nuevos conceptos de la ciencia natural y de la naturaleza, que fue-
ron para ¢l la nueva filosofia, es mas, la tnica filosofia. Pero no hay rastro,
o0 sea, ningun rastro visible, de vida religiosa, de vida artistica ni de vida filo-
sofica del espiritu, en la que todo instante es una nueva posicion y una crea-
cion, en la que, en suma, el espiritu vive realmente.

Esta atonia espiritual explica la gran difusion que, en los inicios de
este periodo en Italia, encontr6 Gassendi, del cual llama la atencién solo la
concepcidn [5] mecanica, conforme, metafisicamente, al floreciente natura-
lismo galileano; y, al final de este periodo, Locke, del que principalmente se
recalca y aprecia el empirismo, que también justifica, gnoseoldégicamente, la
ciencia experimental de la naturaleza, pero solo esta, como importaba al
espiritu de los mezquinos galileanos. A finales del siglo xvi1 y en los prime-
ros treinta afios del xviil, Descartes despierta entusiasmos y oposiciones
tenaces, polémicas intensas y un fuerte apasionamiento, pero no despierta
ningun espiritu filos6fico. Los italianos aceptan y ponen en versos la didp-
trica, la fisica y la fisiologia mecanicista de Descartes. Aceptan su método,
como tesis meramente formal y extrinseca, de la libertad de filosofar; tesis
que en Italia habia triunfado en la historia viva del espiritu cientifico desde
que empez6 a consolidarse el Humanismo, y que habia sido celebrada en la
escuela de Galileo y, en especial, en la Accademia dei Lincei,” por lo que no
necesitaba el nuevo apoyo extranjero. Pero de la metafisica cartesiana a
duras penas se hacia mencion, ni se encuentra a nadie profundamente con-
mocionado por ella. Son diletantes, que hacen de la filosofia un pasatiempo
y un tema de moda en los salones (Maugain menciona a Aurelia de Este, carte-
siana, y habria podido mencionar también a Giuseppa Eleonora Barbapiccola,
traductora de los Principios de filosofia).® Son médicos, fisicos y abogados,

7. Véase G. GABRIELL, 1] carleggio scientifico ed accademico fra i primi lincei (1603-1630), en las Mem. D. R.
Ace. det Lincei, cl. Sc. Mor. Serie 6%, vol. I, fasc. 2°, 1925. [N. del T': tanto esta nota como la referencia
a la Academia de los Linces es un anadido de Studi vichian: del 27].

8. B. CROCE, Supplem. alla Bibliografia vichiana, Napoles, 1907, p. 8. Encontraremos a Barbapiccola tam-
bién en el escrito sobre El hyo de G.B. Vico, cap. 1 [parte VI de Studi vichiant]. Sobre Concina y su rela-
ci6n con Vico, cfr. G.B. Vico, Autobiografia, ed. de B. Croce, indice de nombres. [N. del T.: Esta tlti-
ma frase viene afiadida en 1927].

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 195



Giovanni Gentile

que, complaciéndose de los ultimos resultados literarios de la filosofia, pole-
mizan con los hombres de la profesion, ligados siempre en alma y cuerpo a
la Escoléstica; o, como maximo, profesores de filosofia que cambian de
autor como hoy en dia se cambia de texto en las escuelas, sin ningin profun-
do motivo [6] espiritual, y que para defender su infraccion de las tradiciones’
de la escuela italiana escriben algun que otro librejo a favor y en contra. La
metafisica, en realidad, seria olvidada, si no tuviese una catedra en las uni-
versidades publicas. En 1732 Niccold Concina en su conferencia inaugural
en Padua daba las gracias al gobierno véneto por no haberse rendido a los
consejos de quienes intentaban suprimir esa catedra por inttil e indigna de
una universidad tan ilustre.1?

Maugain, que acertadamente ha tomado los Giornali dei letterati que
en esa época se publicaban en Italia como guia de sus laboriosas investiga-
ciones, encontrando en ellas el eco continuo de las cuestiones que se debati-
an entre las personas cultas, ademas tendria que haber estudiado la historia
de las principales doctrinas ensefiadas en las diversas universidades, que con
los programas y las disposiciones de las autoridades, los libros de los docen-
tes, sus polémicas y sus respectivas relaciones con sus adversarios, también
son los centros' de referencia de la cultura contemporanea.

IT

Sin embargo, el final del xvil y la primera mitad del xvir es la
época de la mayor prosperidad de los estudios historicos en Italia. Es el
tiempo en que el benedictino Benedetto Bacchini publica e ilustra el Liber
pontificalis (1708), y junto a Noia, Grandi, Lami y al gran Muratori
emprende con decision la critica de las leyendas hagiograficas; Scipione
Maftei destruye (1712) el fabuloso origen de la Orden Constatiniana e ilus-
tra con vasta erudicion las antigiiedades veronesas (1732); Muratori, des-
pués de haber investigado con ojo de lince las antigiiedades italianas de la

9. «alla tradizione» (a la tradicion) en La Critica; «alle tradizioni» (a las tradiciones) en Studi vichiani. [N.
del T']
10. MAUGAIN, p. 218. [N. del A.]

11. N. del T'.: «i centri puix notevols di riferimento» (los centros mas importantes de referencia) en La Critica.

196 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



El pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

Edad Media, saca a la luz con admirable empefio e inteligente [7] critica su
monumental coleccion. Y eso por no hablar de la numerosa muchedumbre
de eruditos menores, que ayudaron a los mas importantes ordenando
bibliotecas, publicando periodicos y con la organizacion y critica de los
documentos. ;Como se explica esta vivacidad del interés histérico durante
el estancamiento general de la vida mas profunda del espiritu, si no es posi-
ble concebir la historia sin grandes pasiones y sin las grandes intuiciones
de la vida? Hoy nosotros concebimos la historia como la concrecién misma
de la filosofia.!? Maugain, con un acertado presentimiento de la verdad,
relaciona los estudios historicos, que llevan hasta Muratori y que mas pro-
piamente son estudios de erudicion, con el prosperar de las ciencias expe-
rimentales: «Cette renaissance a lieu durant la lutte décisive d’ou sortent
victorieux les Italiens qui n’admettent sans controle aucune proposition
relative aux phénomenes naturels ou aux étres organisés. Bien mieux, plu-
sireus de ceux qui, a la fin du xvii siecle et dans la premiere moitié du xviii,
se sont illustrés comme érudits, connaissaient en détails et admiraient les
progres accomplis depuis une centaine d’annes par la sciences expérimen-
tales. Parfois ils y avaient personnellement contribué» (p. 91).13'Y en otro
sitio advierte, con igual acierto, que Vico se distingue no solo de los carte-
sianos de Napoles sino de practicamente todos los Italianos de su época,
por mucho que en otros sitios de la Peninsula prosperasen las investigacio-
nes histdricas que los cartesianos desdefiaban.'* «Mais selon quelle métho-
de s’y livre-t-on? On publie avec le plus grand soin des inscriptions, des
textes importants et devenus rares. On reproduit par le dessin et ['on décrit
minutieusement des statues antiques, des médailles, des monnaies. On les
examine de pres pour fixer quelque point d’érudition jusqu’alors incertain,

12. Vid.: «...es mas, si la historia no es otra cosa que la concreciéon misma de la filosofia?» en la ver-
sion publicada en La Critica. [N. del T']

13. Este renacimiento tiene lugar durante la lucha decisiva de la que salen victoriosos los italianos que
no admiten sin control ninguna proposicién relativa a los fenémenos naturales o a los seres organiza-
dos. Es mas, muchos de los que, a finales del siglo XVII y durante la primera mitad del Xv11I, destaca-
ron como eruditos, conocian en detalle y admiraban los progresos realizados por las ciencias desde los
ultimos cien afios aproximadamente. A veces, habian contribuido a ellos personalmente. [N. del T']
14. Estas lineas son una traduccién del fragmento inmediatamente anterior a la cita que sigue y que,
en La Critica, Gentile habia citado directamente en francés: Ce n’est pas seulement des cartésiens de Naples qu’il
[Vico] se distingue, mais un peu de presque tous les Italiens d’alors. St, dans cette ville, les disciples du philosophe frangais
dédaignent les recherches historiques, ailleurs... elles sont prospéres. [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 197



Giovanni Gentile

on ne va plus loin; on a épuisé toute la curiosité dont on était capable» (pp.
208-209).15

(8] Todo eso es verdad. También recientemente hemos asistido a este
fenémeno de decadencia de la filosofia en el momento mismo en que resur-
gian y cobraban fuerza los estudios historicos; y hemos visto coémo los mis-
mos estudiosos de historia asociaban su propio método al método de las
ciencias experimentales, o, como esta vez se decia, de la filosofia positiva.
Asociacion que tenia un aspecto de verdad, en cuanto positivismo y méto-
do historico, cada uno a su modo y en su campo, pretendian reconstruir una
verdad cierta, o sea, una verdad que constase al sujeto,!¢ anadiendo ademas
el presupuesto ingenuo de que esta reconstruccion puede tener lugar sin que
el sujeto —o sea, la mente consciente de si y, por tanto, capaz de dar razon
de si mismo— ponga nada suyo, relativo a sus leyes y a todo su ser desarro-
llado histéricamente. Entonces como ahora (o al menos como hace algunos
afios), habia estudios historicos en Italia, pero faltaba la historia, como com-
prension del espiritu en su concreta actualidad. Entonces la historia estaba
muerta con Sarpi y Pallavicino, representantes de dos concepciones opues-
tas de la vida. La primera de ellas intentaba renacer en la Istoria civile del
Regno di Napoli de Giannone,!” obra sin conexion intrinseca con las ideas
predominantes en la cultura general italiana pero con profundas raices en la
historia econdmica y politica de Napoles: también ella, al igual que la
Scienza nuova, separada del cuadro general del espiritu italiano de esa
época.

Y no se me malinterprete, no es que en los estudios histdricos mura-
torianos no haya nada de historia. También son todos historia, pero historia
en mantillas, inmadura, fragmentaria'® y, por eso, en su conjunto, extrinseca,
mecénica: historia que no ha alcanzado su verdadera forma de la compren-

15. «;Pero segiin qué método se hace esto? Se publican con el mayor esmero inscripciones, textos
importantes y que se han vuelto dificiles de encontrar. Se reproducen a través de dibujos y se descri-
ben minuciosamente estatuas antiguas, medallas y monedas. Se examinan de cerca para aclarar algu-
na cuestion erudita hasta entonces incierta, pero no se va mas alla; se ha agotado toda la curiosidad de
la que se era capaz.» [N. del T']

16. «..ricostruire la sua verita certa per la presenza del soggetto» (reconstruir su verdad cierta por la presencia
del sujeto), en La Critica; «ricostruire una verita certa: ossia una veritd che constasse al soggettor, en Studi vichiani
de 1927. [N. del T']

17. «del Giannone» es un anadido de Studi vichiani de 1927. [N. del T']

18. «n germe, in potenza, immatura» en La Critica; «in germe, immatura, frammentaria» en Studi vichiani. Por otro
lado, «y, por eso, en su conjunto, extrinseca, mecanica» es un anadido de Stud: vichiani. [N. del T']

198 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



El pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

sion concreta del proceso historico, ya que, en cuanto que no estaba anima-
da por ningun tipo de filosofia, no podia alcanzarla. La verdadera historia,
por el contrario, como intuicion [9] de ideas que se realizan en los hechos, no
podia faltar, ni falta en una mente como la de Vico; y ha de ser buscada en
la parte mas historica de la Scienza nuova.’® Y nadie mejor que Vico en la
oracion De nostri temporis studiorum ratione, en la carta a Francesco Solla
y en su obra mayor, entendi6 este vacio espiritual de los estudios de su época.

En conclusion, la historia que con tanto amor y tanto esfuerzo ha inda-
gado Maugain? no es una historia que podamos enorgullecernos de ensefiar
fuera de casa. Es una historia muy melancolica. Exceptuando la tradicion gali-
leana, que es historia de epigonos, aunque con algunos insignes, es una historia
que no es mas que intenso trabajo de repercusion, de imitacion, de traduccion y
de adaptacion. Surgen los Giornali dei letterati, signo, sin duda, de una cierta
vida, expresion de una cierta necesidad de estudios, pero a imitacion, de hecho
el primero fue casi la edicion italiana del Journal des savants. Prosperan, como
se ha dicho, los estudios criticos de las fuentes de la historia; y Muratori es una
gloria italiana incontestable. Pero los italianos y el mismo Muratori siguen las
huellas de Mabillon y otros famosos benedictinos franceses. Los reformadores
de la literatura, que izan la bandera de lo verdadero y de lo 1til, son el eco de la
estética racionalista postcartesiana. Italia produce la Arcadia de los poetas sin
poesia, la Arcadia pastoral, como la Arcadia de la ciencia,?' expresion signifi-
cativa de la indiferencia de los espiritus hacia su contenido; y la misma Arcadia
sagrada, que habia surgido, por cierto, en los inicios del siglo Xvii: versificacion
de textos religiosos, mezclados con motivos comunes al estilo poético de la
época: «Les poetes —dice Maugain— [10] ne songeaient aucunement a y medi-
ter sur les grands problemes du catholicisme, non plus qu’a exprimer leurs
émotions religieuses. Ils se bornaient a traduire un paragraphe de théologie ou
a rimer quelque passage de la vie des saints» (p. 300).22

19. Como B. Croce ha demostrado en La filosofia di G.B. Vico, Laterza, Bari 1911 (2° ed., 1922), caps.
XITI-XVIIIL. [N. del T.: esta Nota del Autor es un afiadido de Stud: vichianz].

20. En La Critica se refiere a él como «este extranjero amigo nuestro» (questo straniero nostro amico). [N. del 'T.]
21. Estudiada por E. Bertana en el escrito L'Arcadia della scienza, Parma, Battei, 1980; reimpreso en el
volumen In Arcadia, saggi e profili, Napoles, Perrella, 1909. [N. del T'.: la Nota del Autor es un afiadido
de Studi vichiani del 15. En La Critica comenta sin mas: «estudiada por Bertana» (studiata dal Bertana)).
22. «Los poetas no pensaban de ninguna manera en meditar sobre los grandes problemas del catoli-
cismo, no mas que en expresar sus emociones religiosas. Se limitaban a traducir algun parrafo de teo-
logia o a rimar algiin pasaje de la vida de los santos.» [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 199



Giovanni Gentile

I

Una historia melancdlica y espejo de la extrema ruina de la decadencia
italiana. Después de la mitad del siglo xviii, de esta muerte renacera la vida, e
Italia se preparard para acoger la Revolucion. Sera sacudida de arriba abajo y
retomara su camino en todas las manifestaciones de la vida espiritual, se abri-
rd paso en la politica de los grandes Estados y resurgira como nacion. Pero, aun
asi, tengo que reconocer que, en el modo en que el egregio Maugain nos la ha
presentado, sin gracia, sin alma, ni siquiera pequefia o fragmentaria, sin signi-
ficado, esa historia parece mucho mas melancolica de lo que quizas de hecho
es. Una realidad histérica asi non existe. ;Coémo ha construido su libro
Maugain? Nos lo dice ¢l mismo en el prefacio. Estudié ocho colecciones de
periddicos publicados en Italia entre 1668 y 1750, donde, si no siempre el ana-
lisis, encontraba al menos el titulo preciso de obras de las que luego encontrd
y ley6 gran cantidad en Florencia, Roma, Bolonia, Venecia, Padua, Verona,
Bérgamo, Miléan, Turin y Génova. Vio varias importantes colecciones de car-
tas y el Mare magnum de Marucelliana; busco y estudi6 articulos y monogra-
fias y libros sefialados por el catalogo metodico de la Camara, por el Giornale
storico, por la Bibliotheque des écrivains de la Compagnie de Jésus de Backer-
Sommervogel. De este modo consigui6 recoger una gran cantidad [11] de docu-
mentos, que crey6 poder clasificar en tres partes: una sobre la credulidad y el
espiritu critico (consecuencia de la condena de Galileo, movimiento de las
ciencias experimentales, diatribas entre antiguos y modernos, estudios de cri-
tica historica); otra sobre las luchas entre espiritualistas y materialistas (recep-
cion de Gassendi, Descartes y Locke en Italia y polémicas de sus seguidores
con los escolasticos, ataques de Doria y de Vico); y una tercera sobre lo ver-
dadero y lo util en las letras (ideas sobre la poesia predominantes desde la
Poetica de Gravina y en lo sucesivo, juicios y polémicas, como la de
Bouhours-Orsi, sobre la literatura italiana, el regreso a los modelos griegos y
latinos, principales caracteres de la literatura italiana de la época). Hecha esta
clasificacion, Maugain se ha puesto, sin duda, a redactar su trabajo ordenando
y exponiendo su vasto material segiin conexiones cronologicas y topograficas
y por temas. Por lo que se refiere a la copia y ordenacion del material biblio-
grafico, ha resultado en efecto un trabajo excelente, fundamental para quien
quiera hacer cualquier estudio sobre la historia del espiritu italiano en este peri-
odo. Y tenemos que estar todos agradecidos a este estudioso por el valioso ins-

200 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



El pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

trumento de investigacion que ha puesto a nuestra disposicion. Los juicos
generales que formula y las lineas de investigacion trazadas demuestran tam-
bién un excelente criterio y amplitud de mirada historica. Pero queda a quien
lee su libro —a pesar de leerlo con provecho— un profundo sentido de insatis-
faccion, como el de quien asiste a un espectaculo interesante pero desde dema-
siado lejos como para poder oir bien las palabras de los actores y seguir con la
vista las reacciones de la fisonomia?* de cada uno. Ciertamente, en un estudio
como este no es posible presentar las diferencias psicologicas de todos los
actores?* que intervienen y retratar asi la fisonomia moral de cada uno. Una
historia del desarrollo general del espiritu en un momento dado y en un pais
determinado tiene que ser necesariamente esquematica. Pero, por otra parte, el
esquema, convirtiéndose en objeto de representacion historica, tiene que
adquirir una vida propia [12] en la mente del historiador. Las ideas, en sus
caracteristicas mas destacadas, vividas por distintos espiritus, tienen que pre-
sentarsele vivas junto a los motivos que las sostuvieron, articularse en las for-
mas en las que se concretaron, reflejar una situacion historica: tener, en suma,
también ellas, esa individualidad que es la propiedad necesaria del hecho his-
torico.?s En este sentido, los titulos de los libros, las denominaciones genéricas
y las etiquetas extrinsecas, evidentemente, no ayudan. Por mezquina que sea,
pongamos, la filosofia de un cartesiano italiano, no bastara decir que defendia
a Descartes: hay que mostrar como lo defendia y por qué; qué vida asumia el
cartesianismo en €l, en qué consistia exactamente su cartesianismo.

Hacia falta, si asi puede decirse, que Maugain expusiese con un poco
mas de simpatia historica la materia de su docto estudio,?® porque entonces
habriamos encontrado delante de nosotros, no un gran movimiento, sino un
movimiento; no el de los espiritus creadores, sino el de los espiritus. También
nosotros habriamos tenido esa vida que la Italia pensante vivi6 entre la mitad

23. «lespressione del viso» (la expresion del rostro) en La Critica; «la fisionomia» (la fisonomia) en Studi vichia-
ni. [N. del T']

24. «uomini» (hombres) en La Critica; «attori» (actores) en Studi vichiani. [N. del T']

25. Este fragmento esta reformulado respecto a la edicion de La Critica, en la cual sonaba asi: «lLas
ideas en sus caracteristicas mas destacadas, tienen que, abstraidas de su realidad originaria, revivir en
el espiritu de quien se las representa y tiene que hacer que las entendamos, es decir, tienen que orga-
nizarse con los motivos que las sostuvieron, articularse en las formas en las que se concretaron, refle-
jar una situacion historica: tener, en suma, también ellas, esa individualidad que es la propiedad nece-
saria del hecho historico». [N. del T']

26. <l contenuto di questa évolution intellectuelle» (el contenido de esta evolucion intelectual) en La
Critica; «la materia del suo dotlo studio» (la materia de su docto estudio) en Studi vichiani. [N. del T.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 201



Giovanni Gentile

del xvi1 y la mitad del xvii, ya que no se debe olvidar que esa misma que lla-
mamos muerte, lo es solo en sentido relativo. No sera ciertamente una vida
patente, vistosa; serd, por el contrario, una vida secreta, torpida y casi invisible,
y, sin embargo, condicion y momento de la que fue después la vida mas inten-
sa y evidente. Y sin entender una, no es posible llegar a entender la otra.?” El
estancamiento del periodo estudiado por Maugain no es el progreso de la crea-
cidn, pero aun asi es progreso, en cuanto que es preparacion del progreso que
vendra después.?® De hecho, nosotros no podriamos entender la nueva Italia, ali-
mentada por la cultura europea compenetrada por nuestra tradicion, asi como la
encontramos, por ejemplo, en la poesia de Féscolo y en toda la Italia del final
del siglo xvii y de los inicios del X1x, si no la enlazdsemos inmediatamente a la
Italia, totalmente italiana, creadora tanto en filosofia como en arte, todavia
maestra de toda Europa, y viva de una vida espiritual propia, [13] del siglo xv1
y de los inicios del xvii. La Italia de 1657 a 1750 es la Italia que acoge el reflu-
jo de la cultura europea, sobre la que anteriormente habia ejercido una accion
histérica renovadora. Y su vida nueva respecto al pasado consiste en este traba-
jo de reabsorcion, que debe ser y es también trabajo de reaccion (ejemplo
solemne: Vico). El sentido de esta nueva vida, si no me equivoco, no se encuen-
tra en el libro de Maugain. Quizas porque es un simple «ensayo», que para con-
vertirse en verdadera historia necesitaria una investigacion y una reconstruccion
mas profunda y mas intima en cada una de sus partes.?

V3o

El siglo de Vico ha sido objeto de estudio en Italia durante los ultimos
afios para muchos, que han intentado confutar de distintas maneras la tesis de
Giuseppe Ferrari, sustancialmente acertada aunque expuesta en una formula

27. Este fragmento aparece distinto en las otras dos ediciones. En La Critica se lee: «...ya que no se debe
olvidar que esa misma que llamamos muerte es, también ella, vida, porque es condicién y momento de
esta: y sin entender una, no es posible llegar a entender la otra. Todo esta en no buscar la vida en la muer-
te: en no querer una cosa en la otra» En la edicion de 1915 de Stud: vichiani se lee: «...ya que no se debe
olvidar que esa misma que llamamos muerte es una muerte relativa, y que ella también es vida, porque es
condicién y momento de esa que se dice vida: y sin entender una, no es posible llegar a entender la otra.
Todo esta en no buscar la vida en la muerte: en no querer una cosa en la otra.» [N. del T']

28. Este fragmento esta reformulado respecto a la edicion de La Critica, en la cual sonaba asi: «...pero
aun asi es progreso, en cuanto que es la preparacién del progreso posterior, que empieza en la misma
preparacion a entrar en la realidad historica». [N. del T']

29. En La Critica se lee: «...que necesita adquirir consistencia a través de una investigacion y...». [N. del T']
30. Esta altima y cuarta seccién corresponde a la recension al libro de Cotugno, que Gentile anadio
en la edicion de 1927 de Studi vichiani. [N. del T']

202 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



El pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

demasiado rigida y rodeada de mas de un juicio paraddjico, segun el gusto de
ese escritor. Entre estos estudiosos merece que aqui sea mencionado —también
como ejemplo tipico de esa pasion que en todo tiempo despertd con las partes
misteriosas de su pensamiento y de su vida Giambattista Vico en las provincias
meridionales— un escritor erudito e ingenioso, por mas que fuese indulgente de
distintas maneras con las tendencias de una cultura de diletantes: Raffaele
Cotugno. El cual publicé en 1890 un optisculo sobre G.B. Vico, il suo secolo e
le sue opere [ G.B. Vico, su época y sus obras]. Y en 1914 volvié sobre el mismo
tema en un volumen,? donde recogi6 el mejor fruto de sus largos estudios.??

[14] De hecho, llevaba varios decenios viviendo con su autor, no solo
como estudioso y admirador inteligente, sino casi como un coetdneo y
amigo, recogiendo libros y recuerdos raros no solo de Vico, sino de todos
aquellos que tuvieron relacion con ¢€l, o pertenecieron de algin modo al
mismo mundo, en el que a la evocadora fantasia de Cotugno gusta ver y amar
a su Vico. Leia y releia, y disfrutaba, como amigo que vuelve siempre con
gusto a conversar con el amigo, y al que le gusta volver cada vez mas fami-
liar no solo su espiritu actual,?® sino también los casos pasados de su vida y
todos los particulares, en los que puede evocarlo con la imaginacion. No
juzga, no critica, no examina. Todo lo que puede honrar al amigo es, para él,
bienvenido, incluso cuando contradiga la idea que se ha hecho de ¢l
Cotugno aplaude de corazon al Vico de Croce.

— ¢ Vico croceano («como a algunos con juicio apresurado les gusto
afirmar»)?

— jQué va! Es «la mas vasta, profunda y la mas completa exposicion
que se podia hacer de las doctrinas del sublime pensador, cuya alma nadie
mas ni mejor [que Croce] supo comprender y penetrary.

31. RAFFAELE COTUGNO, Le sorte di Giovan Battista Vico e le polemiche scientifiche e letterarie dalla_fine del sec.
XVII alla meta del XVIII secolo, Bari, Laterza, 1914. [N. del A.]

32. En lugar de este parrafo, la version de La Critica comenzaba con este otro: «Cotugno, que habia
publicado hace veinticuatro anos un opusculo sobre G.B. Vico, il suo secolo ¢ le sue opere, vuelve en este
volumen sobre su querido tema, recogiendo en ¢l el mejor fruto de sus largos estudios iniciados, como
aqui nos hace saber, en 1879. Estudios, quizas no haria falta sefialarlo, tan amorosos como poco met6-
dicos, como son todos aquellos que pueden producirse sobre un tema no excesivamente vasto a lo
largo de mas de treinta anos: unos estudios que se convierten casi en una costumbre y, por eso, como
en una segunda naturaleza, de la que, una vez adquirida, ya no es posible desprenderse. Por lo que yo
no me sorprenderia si dentro de diez, veinte, treinta afos (jmas bien para hacer un buen augurio a mi
egregio amigo y a mi mismo!) llegase a mis manos un nuevo volumen de Cotugno sobre la época de
Vico.» [N. del T.]

33. «presente» (presente), en La Critica; «attuale» (actual), en Studi vichiani. [N. del T'.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 203



Giovanni Gentile

— (Y como es posible, entonces, que su Vico no sea el mismo que
el de Croce? ;Como es posible, por poner un ejemplo, que usted considere
a Gravina un precusor en estética de Vico, y Croce, en cambio, haya dicho
que se puede considerar a Gravina precursor en el sentido que Vico, reto-
mando las mismas cuestiones, las resuelve en modo completamente opues-
to a ¢1? ;Y como no se ha dado cuenta de que, si el Vico de Croce es el ver-
dadero Vico, segln la tesis de usted habia que buscar en el pensamiento
contemporaneo y anterior ideas a las que pudiesen enlazarse las doctrinas
estéticas, gnoseologicas, metafisicas, €ticas e histdricas, en que consiste el
Vico de Croce?3

Y es que el culto de Cotugno hacia Vico no es un culto critico y, por eso,
no sorprende que, sin entrar en sutilezas, se fundan en una misma imagen ese
Vico que €l estaba acostumbrado a ver y el Vico exaltado por el [15] estudio de
Croce, o sea, por el mayor estudio que exista sobre el pensamiento viquiano.

Esta actitud de Cotugno hacia su autor tiene, evidentemente, su
defecto, pero también su valor, y lo uno es inseparable de lo otro. Se quiere
demostrar que «G.B. Vico no habia sido solitario ni anacrénico entre sus
contemporaneos (que no lo habian comprendido), sino mas bien una voz de
los tiempos, un genio sublime que habia sintetizado su siglo» (p. V); y el ulti-
mo capitulo, al que esta dirigida toda la demostracion de los tres preceden-
tes (los mas importantes del volumen), y que se intitula igual que el libro, La
sorte di G.B. Vico [La recepcion de G.B. Vico], vuelve a confirmar lo que ya
se sabia y siempre se habia dicho, a saber, que Vico no pasé inobservado a
su época (jtodo lo contrario!), pero no fue entendido en absoluto. ;Fue
entonces anacronico o no?3 Si hubiese sido la mayor voz de su siglo, todos
los pensadores de la época habrian encontrado en la Scienza nuova la mas
profunda expresion de su mismo pensamiento, la mas adecuada satisfaccion
de sus mayores necesidades espirituales. Lo cual Cotugno también docu-
menta que no sucedié. No solo, por tanto, Cotugno demuestra lo que ya no

34. En Studi vichiani fueron eliminadas las siguientes palabras de la versién de La Critica: «Naturalmente,
estas no son mas que preguntas retoricas y no esperan de Cotugno la respuesta que este no puede dar,
porque su culto hacia Vico no es, por decirlo de algiin modo, un culto critico». [N. del T']

35. Aqui Gentile elimina el siguiente comentario, presente en La Critica: «Se non ¢ zuppa, é pan bagnato».
Se trata de una expresion italiana que, traducida literalmente, en espailol suena «si no es sopa, es pan
mojado». Se usa para indicar que las cosas no cambian por mas que se las presente de manera distin-

ta. [N. del T']

204 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



El pensamiento italiano en la época de Vico (1915)

tenia necesidad de ser demostrado, sino que ademas parece que cree demos-
trar lo contrario.3¢

La misma falta de criticidad en el primer capitulo del libro, donde el
autor se remonta a la Edad Media, a las disputas de entonces entre la Iglesia
y el Estado, y a la Escolastica, para llegar al resurgir filosofico y a la reno-
vacion espiritual de las ciencias: todo por indicaciones que son demasiado y
demasiado poco para las intenciones del libro. La misma falta de criticidad
en la imprecision de muchos juicios particulares, pero, sobre todo, en la falta
de acabado de las citas: que son un accesorio, pero un accesorio de no poco
interés para un libro como este.?” El cual recoge en torno a Vico una abun-
dante [16] cosecha de noticias directas sobre hombres y libros oscuros y que
dificilmente se pueden encontrar, incluso en las bibliotecas napolitanas,
sobre la cultura cientifica, filoséfica, literaria, juridica del ambiente en el que
Vico formo la suya; razon por la cual, quien quiera entender plenamente la
concreta mentalidad de Vico tiene que volver a vivir con Vico en esa cultu-
ra. Es el mismo mundo de su admirable Autobiografia, que es una guia’ a
través del desarrollo progresivo del pensamiento viquiano, pero investigado
y reconstruido minuciosamente en todos los angulos, en los que se detuvo o
por los que pasé el melancolico y meditativo rostro del filésofo, concentra-
do en su pensamiento, pero no tanto, como es natural, como para no levan-
tar la mirada a su entorno y no recibir de ¢l continuamente nuevos estimulos
para la originalidad de sus ideas.®

36. En la version de «La Critica» Gentile escribia: «Lo cual es, me perdone mi amigo, el colmo de la inge-
nuidad y de la falta de critica. La cual encuentro también en el primer capitulo, donde...». En general el parra-
fo que sigue tenia un tono mas personal y duro en la edicion de 1914, donde usaba expresiones como «weo la
misma falta de critica que...» o «me sorprende ver que...». Para evitar aumentar el nimero de notas, que ya
creemos excesivo, nos limitamos a esta indicacion y traducimos directamente la version de 1927. [N. del 1]
37. Enla version de «La Critica» el tono era atin mas duro: «...la falta de acabado de las citas: un mini-
mo accesorio, que es, sin embargo, el punto de mayor interés en un libro como este». Pero, por otro
lado, compensaba la dureza del tono continuando con una frase eliminada en la versién del 27: «FEl
cual [:el libro], queriendo ahora destacar su virtud, animado como esta por el amoroso espiritu de
curiosidad investigadora que he mencionado, tiene el enorme mérito de recoger...». [N. del T']

38. En la version de «La Critica» comentaba: «cosi accorta e cosi sapiente» (tan atenta y tan sabia). [N. del T.]
39. Enla edicion de «La Critica» seguia un parrafo del que no queda rastro en la edicién de 1927: «Todas
estas noticias son apreciadas y valiosas también para el critico, para el historiador, que las agradece a
quien se las puede ofrecer, pero querria que toda fuente fuese citada con precision, con la indicacién no
solo del libro (titulo y edicion), sino también de la pagina, que Cotugno cast siempre olvida, y que se dis-
tinga siempre la cita textual del resumen vy de la parafrasis, de modo que pueda considerarse en posesion
de una verdadera coleccion de documentos, utilizables sin ninguna preocupacion, cuando no sea posible
dirigirse a las fuentes.» [N. del T]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 205



Giovanni Gentile

A pesar de todo,* los estudiosos sacaran gran provecho del nuevo
libro de Cotugno, que contiene muchos afiadidos y rectificaciones a la obra
de Maugain. Descubriran, ademads, un curioso documento inédito del que,
por comunicacion del mismo Cotugno, habia dado noticia Croce en las notas
a la Autobiografia, y que Cotugno ha publicado integramente en el apéndice
a su libro. Se trata de una detallada narracion de la tltima desgracia sucedi-
da al pobre Vico, después de muerto, por las extraios y perversos celos de la
confraternidad laica a la que pertenecia. Esta tendria que haberse encargado
de su sepultura, pero, después de haber obligado a retirarse a los profesores
universitarios que habian acudido de forma oficial y solemne, abandoné el
féretro en el patio al que habia sido llevado, a causa de nuevas disputas con
el parroco sobre ciertas prerrogativas. jNi siquiera después de muerto la
suerte adversa le daba descanso!

Traduccion del italiano por Alfonso Zunica Garcia, 2020

40. En la edicién de «La Critica», en lugar de un genérico «a pesar de todo», Gentile escribia «a pesar
de que este deseo queda insatisfecho, o no totalmente satisfecho». [N. del T']

206 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Descartes y Vico»

DESCARTES Y VICO
(1938)

Giovanni Gentile
(1875-1944)

[ GIOVANNI GENTILE, Studi vichiani, Florencia, Le Lettere, 1966, 3% ed., apéndice 11, cap.
II «Cartesio e Vicoy, pp. 399-405. Traduccion al castellano publicada con permiso de
la Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici - Fondazione Roma Sapienza,
y de los herederos del Autor.]

(24]

| historiador que empieza a estudiar la relacion entre Vico y Descartes
se encuentra ante dos problemas distintos y diversos. Uno es el de los juicios
del filosofo italiano sobre el francés; el otro, el de las reales conexiones his-
toricas entre los problemas de la filosofia viquiana y los que surgieron por
obra de Descartes.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.8

© de la presente traduccién, Alfonso Ziinica Garcia 207
© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici © Eredi di Giovanni Gentile.



Giovanni Gentile

Sobre el problema de los juicios prefieren insistir los estudiosos de
Vico, y en Italia en los ultimos cuarenta afios hemos tenido algunos verdade-
ramente ilustres —basta nombrar a B. Croce y a F. Nicolini, que han ilumi-
nado todo lo posible los rincones mas oscuros de la vida, escritos, época y
recepcion de Vico—. Este problema pertenece mas a la biografia que a la
historia de la filosofia, por més que no sea posible separar del todo el pensa-
miento de la personalidad del filésofo ni se pueda prescindir de los motivos
que en cada ocasion tuvo para asumir determinadas actitudes hacia los repre-
sentantes tipicos de ciertas doctrinas, sin correr el riesgo de quitar al pensa-
miento de un filésofo toda su viveza expresiva y su significado historico.

Por otra parte, en la biografia de un filésofo, su filosofia no es un ele-
mento secundario o que pueda ser colocado al mismo nivel que los demas
elementos que puedan parecer de importancia similar. Y es que la sustancia
de la personalidad ideal o histdrica de un filésofo estd en el pensamiento; es
mas, en la logica del pensamiento en que fueron absorbidos todos los intere-
ses de su vida. De modo que, si bien los detalles biograficos de un pensador
esclarecen su mente y sus doctrinas, no es posible ni una valoracién inteli-
gente ni una representacion eficaz y concluyente de esos mismos detalles
para quien no sabe verlos a la luz del pensamiento en el que historicamente
tuvieron el principio viviente de la realidad que histéricamente les corres-
ponde. Se podré decir que, en una representacion completa y coherente de la
realidad histérica de un fildsofo, los elementos biograficos y especulativos
deben referirse reciprocamente unos a otros y constituir todos juntos un sis-
tema Unico y compacto. Pero es necesario afiadir que el alma de ese sistema
sera, evidentemente, la l6gica de las doctrinas que lo dominaron.

I

Por tanto, es sustancial y preliminar el segundo problema, el de las obje-
tivas conexiones historicas entre la filosofia viquiana y la filosofia cartesiana.
Conexiones que no son faciles de determinar, a mi parecer, si no se distinguen
en la filosofia de Vico tres fases diversas, todas unidas intrinsecamente entre
ellas de manera que constituyen un tinico proceso de desarrollo, pero claramen-
te distintas entre si, de manera que explican los caminos por los que el pensa-
miento de Vico ha llegado a su forma mas madura, tal y como se encuentra en
la Scienza nuova, especialmente en la segunda edicion de esta obra.

208 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Descartes y Vico (1938)

Estas tres fases son:

1° La fase neoplatonizante, representada por las juveniles Orazioni
inaugurali (1699-1707), reordenadas y retocadas por Vico entre 1708 y
1709, pero jamas consideradas dignas de ser sacadas a la luz. De hecho, no
fueron publicadas hasta el s. XIX.

2° La fase critico-empirica, representada principalmente por De nos-
tri temporis studiorum ratione, por el De antiquissima Italorum sapientia y
por las polémicas que sobre esta obra tuvieron lugar en el Giornale dei let-
terati (1708-1712).

3° La fase metafisica, en la que se delined la nueva filosofia de la his-
toria como filosofia de la mente, esbozada por primera vez en el Diritto uni-
versale (1719-1722) y desarrollada posteriormente en la primera y en la
segunda Scienza nuova.

La primera fase contiene las semillas de la segunda y de la tercera,
pero sin estar todavia distinguidas ni fecundadas por el soplo vivo de los pro-
blemas a los que la mente de Vico se abrid por efecto de la intensa medita-
cion de los motivos de la filosofia moderna, de la que son documento evi-
dente la nueva actitud especulativa asumida por ¢l en la segunda fase. Asi
que la clave de toda su filosofia estd en esta segunda fase, cuando, gracias a
Descartes, Bacon y las corrientes que, también por obra de Galileo, domina-
ron el pensamiento moderno, Vico, usando la expresion kantiana, se desper-
to del suefio dogmatico de la vieja metafisica, en el que la lectura y la admi-
racion de nuestros grandes platdonicos del Renacimiento anteriormente lo
habian sumergido. Con Descartes, Vico comienza a sentir el problema de la
certeza; con Bacon, se da cuenta de la esterilidad del proceder deductivo abs-
tracto de la pura razon, tan apreciado por la Escolastica medieval y de su
época, y de ese método geométrico que con los cartesianos habia adquirido
gran reputacion entre los féciles filosofantes a la moda de la segunda mitad
del s. xvi1. Asi, Vico siente la necesidad del hecho, de lo nuevo, de lo con-
creto, de la experiencia y del experimento; pero siente también la fenomena-
lidad del conocimiento cientifico en torno a los hechos de la naturaleza, entre
los cuales todo nexo causal interno es imposible para un espiritu humano que
se imagine la naturaleza de modo dualista, como externa y ajena al espiritu.
Esa duda, que Descartes, después de haberla despertado enérgicamente,
adormece con el dogmatismo de la idea de Dios, y que a través del empiris-
mo deberd desembocar necesariamente en el escepticismo de Hume, es la

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 209



Giovanni Gentile

potente levadura de la especulacion viquiana, orientada por entero, en el
segundo y tercer periodo, a resolver el problema de un saber que aune lo cier-
to del empirismo con lo verdadero de la razon, de la logica, del pensamiento
puro. Problema que podra resolver cuando, en lugar de la naturaleza, asuma,
como objeto del pensamiento, al pensamiento mismo o lo que el pensamiento
en su desarrollo crea. Y la duda, o sea, la profunda conciencia de la autonomia
del sujeto en su absoluta posicion de puro sujeto —que se separa del objeto y
tiene que salir de esta abstracta y vacia subjetividad para reconquistar el obje-
to, donde esta su vida—; esta duda, totalmente cartesiana y en ningin sentido
platonica, y que todavia no se ha apoderado de Vico en las juveniles Orazioni
inaugurali (en la primera de las cuales el autor cartesianiza, pero repitiendo a
Descartes sin poner de relieve su originalidad, es mas, poniéndolo en el mismo
plano que a Agustin y Ficino); esta duda, que en el De antiquissima, con su
distincion entre scientia y conscientia, con su teoria totalmente fenomenista y
escéptica del signum que no es causa, es sentida por Vico incluso mas profun-
damente que el filosofo francés; esta duda es el punto de partida de la mas sig-
nificativa teoria de Vico, formulada por ¢l mismo con el célebre lema: verum
et factum convertuntur, que sera el tema de la Scienza nuova.

I1I

Cuando Vico entiende y hace suyo el problema cartesiano de la certe-
za, se convierte en el primer verdadero cartesiano de entre la plétora de car-
tesianos que habia en Napoles a finales del s. xVII; pero se convierte en un car-
tesiano que ya combate a Descartes, que ya no se conforma con el cardcter
intuitivo e inmediato del cogito ergo sum, que, a sus 0jos, no es mas que el
simple darse cuenta, la constatacion, la conciencia de un hecho; no es expli-
cacion ni, por tanto, real posesion o ciencia de la verdad que por esa concien-
cia se llega a intuir. La certeza es la mas urgente necesidad del nuevo saber,
pero no es conciencia o intuicion del ser, que el pensamiento necesariamente
encuentra en su propia experiencia de ser pensante. En realidad, la certeza es
ciencia, deduccion, construccion (fenere formam seu genus quo res fiat)! de

1. O sea, «estar en posesion del género o forma en que la cosa se origina» (segun la trad. de Francisco

J. Navarro Gémez en G. VICO, Oraciones Inaugurales & La antiquisima sabiduria de los italianos, Barcelona,
Anthropos, 2002, p. 141; cfr. G.B. Vico, De antiquissima Italorum sapientia, en VICO, Opere Filosofiche, a
cargo de P. Cristofolini, Florencia, Sansoni, 1971, p. 73. [N. del T']

210 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Descartes y Vico (1938)

este ser. Ser que es conocido y aprehendido verdaderamente, convirtiéndo-
se asi en una roca firme en medio de ese océano de dudas a donde el espi-
ritu es lanzado por la critica cartesiana, cuando se entiende como es: no se
trata de un ser inmediato, sino de un ser que es desarrollo, despliegue, rea-
lizacion y conquista de si mismo. Por tanto, nada de ideas claras y distin-
tas como esencia del espiritu, ni de innatismo, ni de racionalismo (ese
racionalismo que sera un siglo mas tarde Ilustracion), sino el gradual paso
del espiritu desde la ignorancia al saber, desde la fantasia corpulenta, o mas
bien, desde el sentido oscuro a la razén totalmente desplegada. De este
modo, es restituido su valor a la memoria y al conocimiento del pasado, a
las lenguas y a la filologia; y también a la religion, que, si antes era dejada
de lado, expulsada del proceso racional del espiritu e invocada solo en ulti-
mo lugar como complemento y sostén de la vida moral y social del hom-
bre, ahora vuelve a ser puesta en su lugar, en los origenes de la vida espiri-
tual, donde ella anticipa, consagra y consolida la fe del espiritu en el pro-
ducto de su potencia creadora. En suma, cuando comienza a ser cartesiano,
Vico ya es anticartesiano, y no se ahorra las flechas de su bien fornida alja-
ba contra Descartes y los cartesianos, contra los métodos y doctrinas de su
tiempo. Y parece que remita continuamente de lo nuevo a lo antiguo, de
Descartes a Platon y sus seguidores, pero en realidad el motivo de su insis-
tente polémica es ain mas moderno que todos los motivos de la filosofia
contemporanea: es un cartesianismo profundizado y liberado de las cade-
nas del dogmatismo al viejo estilo, con el que Descartes, por si solo, se
habia vuelto a encadenar.

IV

Vico tuvo un agudo sentido de la novedad y de la originalidad abso-
luta de su filosofar. Basta recordar el titulo de su obra mayor, preanunciada
en modo solemne en el Derecho universal (nova scientia tentatur!*). Y quien
se engancha con sus continuas referencias a Platon y se esfuerza en confun-
dir su doctrina con la de Agustin, no tiene ojos para ver la luz del sol. Vico,

2. De const. wrispr. 11, 1. [«Se intenta una nueva ciencia!» N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 211



Giovanni Gentile

sin duda, tiene incertidumbres® y ambigiiedades de expresion. Las hay en
todos los filoésofos. Y nadie que tenga familiaridad con la historia del pensa-
miento humano puede maravillarse de las profesiones de fe y de las declara-
ciones personales que hace a menudo en el angustiado, pero genuino, candor
de las convicciones que tiene clavadas en lo mas profundo de su alma, pues-
to que el hombre, en su formacion mental, fue revestido naturalmente de
poderosas corrientes de cultura tradicional y obligado, por tanto, en un
esfuerzo agotador de tres o cuatro decenios, a luchar contra su vieja alma
para liberarse de todo residuo que le impidiese ver claramente con sus pro-
pios ojos y hacer, del propio sentimiento, regla de la verdad, segin la adver-
tencia cartesiana, que Vico acepta y aprecia en su justo valor (Sec. risp. en
Opere, ed. Laterza, 1, 274).

Lo nuevo, lo propio, que Giambattista Vico consigue decir, esa ver-
dad en cuya conciencia ¢l se exalta y siente su propia vida inmortal, no es
platonico, ni baconiano, ni cartesiano, ni lockiano, ni mucho menos confor-
me a la doctrina tradicional de los Padres o de los doctores de la Iglesia. Es
su descubrimiento, el cual contrapone el mundo de las naciones, o de la his-
toria, o de la mente (como también lo llama), al mundo de la naturaleza, para
realizar respecto al primero solo lo que respecto a €l es posible, un ideal de
ciencia jamas antes intentada: donde Dios obra en su racionalidad o provi-
dencia a través del sentido comun de los hombres, o sea, mediante el mismo
pensamiento humano en su universal camino desde el sentido a la razon,
desde la esclavitud a la libertad; un camino cuyo ritmo es inteligible porque
es divino y a la vez humano, es mas, porque es verdaderamente divino en
cuanto que es humano. Y el dualismo es superado porque, para entender y

3. Entre ellas, a mi parecer, fue particularmente caracteristica la que Vico tuvo en la serie de Correziont,
miglioramenti e aggiunte a la Scienza nuova seconda, escritas en 1731, y que Nicolini, en su edicién de 1911,
anadi6 en su lugar correspondiente, lib. II, cap. 4 (I, pp. 242-44), pero que correctamente relegd como
apéndice en la nueva edicién de 1938 (II, 198-9), con el titulo Riprensione delle metafisiche di Renato delle
Carte, di Benedetto Spinoza e di Giovanni Locke. Preparada para una futura reimpresion de la segunda
Scienza nuova, el autor, en cambio, no la acogi6 en la reimpresién de 1744. ;Por qué? ;Por su tono pan-
teista, como se ha creido? Ciertamente, la critica que en ella se hace a Descartes enlaza con la critica
andloga de Spinoza, a saber, que el filésofo francés ha comenzado desde el pensamiento del hombre
en lugar de hacerlo desde una wdea simplicisima como es la de Dios, eterno, infinito, libre. Pero lo cier-
to es que este modo de filosofar, spinoziano o no, por el que se comienza desde una idea y se procede
more geometrico, era de ese género metafisico (todo verdad sin certeza) al cual Vico habia dado la espal-
da y que ya no podia volver a entrar en el cuadro de su sistema. [N. del A.]

212 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Descartes y Vico (1938)

saber, el pensamiento puede renunciar al inttil intento de salir de si, es mas,
tiene que adentrarse en si mismo.

Respecto a este humanismo o, si se prefiere, espiritualismo —o, mas
bien, si se me permite, respecto a este idealismo de la Scienza nuova—, el
mundo de Descartes, con sus tres sustancias, una primaria (Dios) y dos secun-
darias (pensamiento y extension), es una antigualla que abandonar para siem-
pre en el desvan. La filosofia deja de ser esa vacia metafisica, que sera conde-
nada por Kant, y de la que el pensamiento moderno, a pesar de todos los esfuer-
zos que se hacen siempre por galvanizar a los muertos, no quiere saber nada en
absoluto. Ya no es metafisica, porque se hace totalmente uno, como insiste
Vico, con la filologia: con la ciencia de lo cierto, del hecho, que es hecho para
nosotros en cuanto que de ¢l tenemos experiencia, y es, por eso, nuestro hecho,
inmediata posicion del sujeto en el mundo. Y, por tanto, ha decaido lo verdade-
ro de la filosofia, la idea, que fue una vez objeto de pura especulacion o, mejor,
construccion de un abstracto pensamiento dogmatico, no teniendo base en lo
intimo de la experiencia, que es el mismo sentir o el sujeto.

De este modo, el cogito cartesiano, que en el mismo momento en que
Vico comenzaba a filosofar habia encontrado la irreductible oposicion del
sentir de Locke, era disuelto y hecho verdad por Vico en la sintesis de esos
dos términos opuestos, de manera mas decisiva de lo que lograria Kant
medio siglo después.

Traduccion del italiano por Alfonso Zunica Garcia, 2020

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 213






Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912) — Six letters on Vico between Croce and Gentile (1911-1912) — Sei lettere sul Vico tra Croce e Gentile
(1911-1912) — D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.9

SEIS CARTAS SOBRE VICO
ENTRE CROCE Y GENTILE (1911-1912)

[B. CROCE - G. GENTILE, Carteggio. IV (1910-1914), edicion a cargo de Cinzia
Cassani y Cecilia Castellani, Turin, Aragno Ed., 2019. Cuarto volumen de la edi-
cion integral de la correspondencia. ]

Traduccion del italiano y presentacion por

Alfonso Linica Gareia
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccién en espaiiol de seis cartas sobre Vico, extraidas de la Correspondencia entre Croce y Gentile de
1911-1912, tomando como texto el asentado por C. Cassani y C. Castellani en el vol. IV del Carteggio (1910-1914)
publicado en Turin en 2019, que es la primera edicién de la Correspondencia en versiéon completa e integral.
PaLABRAS CLAVE: G. Vico, B. Croce, G. Gentile, C. Cassani, C. Castellani, A. Zunica, Carteggio, epistolario, filo-
sofia, pensamiento italiano, biografia.

ABSTRACT: Translation into Spanish of six letters on Vico, extracted from the Correspondence between Croce and
Gentile of 1911-1912, based on the version of the text by C. Cassani & C. Castellani in vol. IV of the Carteggio (1910-
1914), published in Turin in 2019, which is the first complete and comprehensive edition of the Correspondence.
KEYWORDS: G. Vico, B. Croce, G. Gentile, C. Cassani, C. Castellani, A. Zinica, Carteggio, Correspondence, phi-
losophy, Italian thought, biography.

Publicacién con permiso de la Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici - Fondazione Roma Sapienza
Archivio G. Gentile, y autorizacién de la Dra. Cecilia Castellani, Directora del Archivo Gentile y editora, junto a
C. Cassani, del tltimo volumen (4°) publicado de la edicién integral de la correspondencia Croce - Gentile (2019).

Mas que revision por pares ciegos, las pdginas de esta correspondencia epistolar entre B. Croce y G. Gentile ha pasado la revision criti-
ca e histérica de importantes cuidadores, editores y estudiosos hasta haber llegado_finalmente a la edicion integral de las cartas entre los
dos grandes fildsofos italianos del siglo XX.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.9

© de la traduccién al castellano y de la nota de Presentacion: Alfonso Ziinica Garcia

© Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici — Archivio Gentile — © Fondazione Biblioteca B. Croce [21 5 ]



AGRADECIMIENTOS

Agradecemos las facilidades y el permiso que, para esta traduccion y publicacion en
Cuadernos sobre Vico de las seis breves cartas dedicadas a Vico extraidas de la
correspondencia de Giovanni Gentile y Benedetto Croce entre 1911-1912, ha otorga-
do la Dra. Cecilia Castellani, coeditora del cuarto volumen de la edicion integral de
las Cartas llevada a cabo por la Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici
(presidida por el Prof. Gennaro Sasso) y la Fondazione Biblioteca Benedetto Croce
(presidida por el Prof. Piero Craveri): B. CROCE - G. GENTILE, Carteggio, I'V. (1910-
1914), editado por Cinzia Cassani y Cecilia Castellani, Turin, Aragno, 2019. La
Direccion de Cuadernos sobre Vico, agradece en especial a la Dra. Cecilia Castellani
asi como a la Dra. Manuela Sanna (Directora del Istituto per la storia del pensiero
filosofico e scientifico moderno, C.N.R., y Directora del Bollettino del centro di studi
vichiani, que reprodujo en el vol. de 1975 dos cartas inéditas de Gentile a Croce) los
permisos concedidos para esta traduccion en espariol.

Los originales de las cartas se encuentran en el Archivio storico del Senato della
Repubblica italiana, https://patrimonio.archivio.senato.it/gruppi/archivi/fondi-fede-
rati, en Fondazione Croce y en Fondazione Gentile https.//patrimonio.archivio.sena-
to.it/inventario/fondazione-croce/benedetto-croce https://patrimonio.archivio.sena-
to.it/inventario/fondazione-gentile/giovanni-gentile. En el volumen IV de la edicion
integral de la correspondencia (1910-1914), a cargo de Cinzia Cassani y Cecilia
Castellani publicada en Turin por el editor Aragno en 2019, las cartas traducidas al
castellano por Alfonso Zunica corresponden a las pdaginas 159-163, 268-269, 271-
272y 281-282.

Cuadernos sobre Vico es una revista de la Universidad de Sevilla, de caracter no
venal y sin animo de lucro, que se publica bajo licencia Creative Common - CC BY-

NC 4.0, tanto impresa en papel como también online en acceso abierto.

La Direccion de Cuadernos sobre Vico



Presentacion de «Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)» — Presentation of «Six letters on Vico betwen Croce and
Gentile (1911-1912)» — «Presentazione di Sei lettere sul Vico tra Croce e Gentile (1911-1912)» —
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.9

PRESENTACION DE SEIS CARTAS SOBRE VICO
EN LA CORRESPONDENCIA ENTRE
CROCE Y GENTILE DE 1911-19121

Alfonso Zunica Garcia
(Universidad de Sevilla)

1. El contexto de las cartas

a abundante correspondencia entre Croce y Gentile sigue siendo hoy
en dia una importante fuente para el estudio de su pensamiento. En particu-
lar, entre 1910 y 1912 encontramos varias cartas relativas a sus trabajos de
edicion de las obras de Vico y, lo que es mas importante, a sus trabajos de
interpretacion de la filosofia viquiana. Y es que en ese periodo fueron publi-
cadas las monografias de Croce La filosofia di Giambattista Vico* y Le fonti

1. La publicacién de las cartas traducidas al castellano —y aqui presentadas— de la correspondencia entre
Croce y Gentile (edicion integral Carteggio, IV. (1910-1914), a cargo de Cinzia Cassani y Cecilia Castellani,
Turin, Aragno, 2019) toma, por resultar principales de tematica viquiana, las seis epistolas correspondientes
al periodo que va de marzo de 1911 a marzo de 1912. Hay también algunas breves referencias viquianas
dentro de la correspondencia entre junio y noviembre de 1910, acerca de la redaccién de la monografia de
Croce sobre Vico, no recogidas a continuacion, pero que atendemos y citamos en nuestra Presentacion.

2. Bari, Laterza, 1911.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 ¢-ISSN: 2697-0732  D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.9
© de la Presentacion: Alfonso Zinica Garcia 217



Alfonso Zunica Garcia

della gnoseologia vichiana,? y el articulo de Gentile La prima fase della filo-
sofia di Giambattista Vico.* Como era de esperar, la correspondencia de esos
afios documenta consejos y observaciones reciprocas a dichos estudios. En
estas paginas hemos querido recoger esquematicamente dichas referencias y
traducir las cartas de mayor contenido viquiano escritas en ese periodo.

Hacia ya algunos afios que venia delinedandose entre ellos el desa-
cuerdo sobre el modo de entender la filosofia del espiritu. De hecho, la rup-
tura definitiva a nivel teorético tuvo lugar poco tiempo después, en 1913,
cuando Gentile dio inicio oficial al actualismo publicando La riforma della
dialettica hegeliana.’ A pesar de ello, los estudios sobre Vico supusieron un
punto en comun para ambos filésofos y una fuente de mutuas aprobaciones
e incentivos para continuar sus investigaciones. Es mas, aunque el disenso
en cuestiones teoréticas cobraba cada vez mas fuerza, las cartas testimonian
un trato cordial y de sincera amistad entre los dos fildsofos. Dicha amistad
se materializa, como también documentan las cartas, en una activa y asidua
colaboracion en la publicacion de la revista La Critica, en la edicion nicoli-
niana de las obras de Vico y, en general, en la publicacion y discusion de los
textos que iban progresivamente escribiendo.

* ok 3k

La correspondencia entre Croce y Gentile ha tenido diversas ediciones.
Aqui hemos seguido la edicion integral de las cartas llevada a cabo por la
Fondazione Giovanni Gentile per gli Studi Filosofici y la Fondazione
Biblioteca Benedetto Croce, publicada por Nino Aragno editore (el quinto
volumen, relativo a los afios 1915-1924, estd aun pendiente de publicacion).
Las cartas que aqui presentamos pertenecen al cuarto volumen (B. CROCE - G.

3. Memoria leida en la Accademia Pontiniana el 10 de marzo de 1912 y publicada en A¢, XLII, 1912,
mem. 6, pp. 20. Posteriormente fue incluida en el volumen Saggio sullo Hegel seguito da altri scritti di storia
della filosofia, Bari, Laterza, 1913.

4. En Studi dedicati a F. Torraca nel XXXVI anno della sua laurea, Napoles, Perrella, 1912, ahora en G.
GENTILE, Studi vichianz, Florencia, Sansoni, 1968 (3" ed.), pp. 17-92.

5. Cfr. GIUSEPPE CACCIATORE, Lunita di storia filologica e logica speculativa. Gentile e la storia della filosofia, en
G. GENTILE, Il concetto della storia della filosofia, Florencia, Le Lettere, 2006, pp. 233-248, p. 248. Para
una reconstruccion integral de la polémica, cfr. GIROLAMO COTRONEO, La polemica con Croce, thidem, pp.
97-119.

218 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacién de seis cartas sobre Vico

GENTILE, Carteggio, IV. (1910-1914), editado por C. Cassani y C. Castellani,
Turin, Aragno, 2019), que traducimos junto a las notas de sus editoras.

2. Relacion del contenido viquiano de las cartas

Croce menciona por primera vez su monografia sobre La filosofia di
Giambattista Vico en la carta del 15 de junio de 1910, donde dice haber con-
seguido «preparar los apuntes para el trabajo sobre Vico», a pesar del «tor-
bellino de trabajo ingrato y molesto» en que se encontraba inmerso (carta
1095; p. 57). Sin embargo, no seria hasta el 19 de agosto cuando empezaria
la redaccion (carta 1116; p. 82). Finalmente, el 22 de septiembre escribiria a
Gentile: «He terminado mi libro sobre Vico, en el cual, en menos de 300
paginas, creo haber expresado todo lo que habia de importante en las obras
de Vico y haber determinado su relacion con el estado de los estudios en su
épocax (carta 1122; p. 94).

El 1 de noviembre del mismo afio, Croce anuncia a Gentile el inicio
del proceso editorial (carta 1130; p. 105); y cinco meses después, el 3 de
marzo de 1911, le manda las pruebas de imprenta (carta 1165; p. 159). Tan
solo cuatro dias después,® el 7 de marzo de 1911, Gentile le responde con una
carta sumamente positiva, que traducimos integralmente. En ella no solo se
refiere a la obra como un «libro magnifico», sino que ve realizado el proyec-
to spaventiano de presentar a Vico «clarificado, simplificado e iluminado» y
liberado de la oscuridad con la que habia expresado su pensamiento. La res-
puesta de Croce tampoco se hizo esperar: el 9 de marzo compartia con €l su
alegria por la buena impresion que le habia causado, ya que le confirmaba
que habia conseguido el objetivo que se habia propuesto. De esta larga carta
traducimos solo la parte relativa al texto viquiano.

Pocos meses mas tarde, el 31 de octubre de 1911, Croce veria reali-
zado otro de sus objetivos y escribiria a su amigo: «Queridisimo Giovanni,
nuncio tibi gaudium magnum. En la nueva edicion de su Historia de la filo-
sofia moderna, Windelband ha consagrado una nota bastante larga a Vico,

6. Cabe destacar que Gentile ya habia leido a finales de enero los capitulos XIV y VII del libro, publi-
cados respectivamente en La Cultura, 30 (1911), pp. 1-9 y en La Voce, 3 (1911), pp. 488-489. Cfr. Gentile
a Croce, carta 1154, pp. 146-147, n. 5.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 219



Alfonso Zunica Garcia

mostrando su importante posicion historica segun las indicaciones de mi
libro. Y asi he alcanzado una de mis principales metas» (carta 1225, p. 236).
A partir de ese momento ambos filosofos empiezan a desarrollar paralela-
mente sendas investigaciones sobre los origenes del verum factum. Por un
lado, la publicacién de Croce anima a Gentile a escribir un articulo sobre la
relacién de Vico con el neoplatonismo italiano. Gentile ya habia publicado
anteriormente algunos estudios sobre filésofos del renacimiento, en especial,
sobre Giordano Bruno, y conocia bien el estado de los estudios viquianos,
por lo que era perfectamente consciente de la originalidad de su estudio: «Yo
también he estado pensando algunas cosas sobre la gnoseologia viquiana
(pero no sobre las fuentes), que no me parecen carentes de interés y que afec-
tan al De antiquissima y a la Scienza nuova. Te hablaré de ellas en persona.
Quizas ahora escriba un breve articulo sobre las Oraciones publicadas por
Galasso, que habré de ser anadido a la Misceldnea Torraca, para la cual atin
no he hecho nada. Me parece que todavia no las ha estudiado nadie y que
arrojan alguna luz sobre la prehistoria del pensamiento viquiano» (carta
1241 del 1 de febrero de 1912; pp. 260-261).

Por su parte, Croce empezaria poco después a preparar una memoria
sobre Le fonti della gnoseologia vichiana como respuesta a algunas objecio-
nes dirigidas contra su monografia, especialmente por parte de sus «lectores
catolicos».” Para ello, no dudo en recurrir a la ayuda de los conocimientos de
historia de la filosofia de Gentile. De hecho, vemos como el 6 de enero le
pide consejos bibliograficos y, ain mas explicitamente, el 14 de enero.

En la correspondencia posterior destacan reciprocos consejos biblio-
graficos, sobre todo de Gentile a Croce, no solo sobre la gnoseologia de Vico
sino también de otros filésofos como Ockham, Tomas de Aquino y Bruno.
Las cartas testimonian ademads la constante colaboracion de ambos en la edi-
cion nicoliniana de las viquianas Oraciones inaugurales.

Gentile es el primero en terminar su articulo, y el 15 de febrero de
1912 manda a Croce el manuscrito junto a una carta donde comenta la impre-
sion que tiene del resultado. Croce le respondi6 el 21 de febrero. Ambas

7. Cfr. SIMONA GIANNANTONI, «Due lettere inedite di Giovanni Gentile a Benedetto Croce», Bollettino
del Centro di Studi Vichiani, V, 1975, pp. 71-77; p. 72.

220 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacién de seis cartas sobre Vico

hacen referencia a todas las cuestiones que hemos mencionado, por lo que
las hemos traducido por entero.

Por su parte, Croce manda a Gentile una copia de su Memoria a
mediados de marzo, no sin antes haberle rogado: «Haz todas las correccio-
nes que te parezcan oportunas, ya que se trata de temas en los que ta tienes
mas experiencia que yo», reiterando pocos dias después la peticion de corre-
girlo «sin miramientos».? Gentile le manda sus observaciones el 18 de marzo
en una carta que traducimos a continuacion.

8. Croce a Gentile, carta 1251, 7 de marzo de 1912, p. 277.
9. Croce a Gentile, carta 1253, 14 de marzo de 1912. «Stasera o domani ti mandero le bozze della
mia nota sul Vico, con preghiera di rivederla e correggerla senza riguardi» (p. 280).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 221



/o /'% 72 e 444

—

- 3

Yoni Coy [ 2tuiotity

LR . /
z/::/‘i:&' el pso jirnsere

Aok anfcy. AP B’
AW&’M/ fe ff_f:"“ " s
if"” sbiprisiice, ftv clmmrss
%‘/qu A frspap~ , frdh
l/ﬂ)f:::o/{ rianagun AL

2 ’% tells iarrenst

Aelip M Inherrren o

;’:"& . Ve Jien A/I/&M }%’.
¢ W%‘"m WA Ry & %y

W'Méz{; M/@M/‘L -
Wb Do s ol iy e B i~
Ao colhes fheptio oty

W ¢ ai&/:,g Hosin RO RIS
Wﬁmf& '€ b ALY

Reproduccion de la primera carilla de la carta de G. Gentile a B. Croce de 7 de marzo de 1911. Tomada del
Bollettino del centro di studi vichiani, V, 1975, p. 76 (con autorizacion de la Dra. M. Sanna, Dir. del Bollettino).



«Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)»

SEIS CARTAS SOBRE VICO
ENTRE CROCE Y GENTILE (1911-1912)

Benedetto Croce
(1866-1952)

Giovanni Gentile
(1875-1944)

[B. CROCE - G. GENTILE, Carteggio. IV (1910-1914), edicidon a cargo de C. Cassani
y C. Castellani, Turin, Aragno Ed., 2019. Cuarto volumen de la edicion integral de
la correspondencia. Cartas numeros 1165-1167, 1246, 1248 y 1254]

Cartas sobre La filosofia di Giambattista Vico (1911) de Croce

1165 (p. 159 ed. cit.)
CROCE A GENTILE
Napoles, 3 de marzo de 1911

Mi querido Giovanni:
Ya que esta vez no ha sido posible que leyeses en manuscrito mi trabajo
sobre Vico, quiero que al menos lo veas antes de que sea publicado. Por eso,

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.9 223

© de la traduccién: Alfonso Zinica Garcia



Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

te mando todos los folios ya impresos o en pruebas. Cuando los hayas hojea-
do, vuélvemelos a mandar.

Dame noticias de tu hermana.

Un carinioso saludo de

tu Benedetto.

1166 (pp. 160-161 ed. cit.)
GENTILE A CROCE
Palermo, 7 de marzo de 1911

Mi querido Benedetto:

Te doy las gracias por la gran alegria que me has dado anticipandome la
lectura de tu Vico. Es un libro magnifico, totalmente cldasico en pensamien-
to y forma, tanto que, sin duda, hard entrar a nuestro filosofo en la corrien-
te de la literatura internacional. Por primera vez, Vico es reformulado en st
mismo y reorganizado integralmente en su individualidad historica, con su
propio matiz y entusiasmo, pero clarificado, simplificado e iluminado. En
muchos capitulos da la impresion de estar leyendo al propio Vico, pero un
Vico completamente nuevo, transfigurado y liberado de todos los posos que
antes estropeaban su gusto. Creo que el modo de exposicion que has elegi-
do ha resultado muy adecuado. La distincion entre la filosofia viquiana del
espiritu y sus ideas historicas —Illave maestra para entender la Scienza
nuova— es lucidisima. La reconstruccion de la filosofia es excelente.
Correcto lo que dices sobre la gnoseologia viquiana de las matematicas, y
toda la posicion singular y, en cierto sentido, anacronica, contra el intelec-
tualismo cartesiano y no cartesiano de los dos siglos a los que él pertenece,
es mostrada perfectamente.

Te devuelvo las pruebas de imprenta muy a mi pesar; y espero recibir pron-
to el libro terminado, porque deseo volver a leerlo. Creo que es el momento
de escribir el articulo sobre Vico para la Revue de synthése historique, al
que me habia comprometido, suponiendo que no sea mds conveniente man-
darlo a alguna revista filosofica extranjera, por ejemplo al Archiv de Stein,

1. Cfr. B. CROCE - G. GENTILE, Carteggio, II. (1901-1906), pp. 98 y 151. [Las Notas traducidas son de las
Editoras Cassani-Castellani, si no se senala otra cosa. |

224 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

que nunca ha publicado nada sobre Vico, o a la Revue de métaph. et de morale.
Hablaremos de ello.

De Wulf me ha escrito la tarjeta postal cerrada.® Me he tomado la libertad
de responderle, sin preguntarte, que mande el articulo. Creo que podra tener
cierto interés.

A esos perros de las Cronache, que ahora ya todos pueden juzgar por lo
que son (jRenier me ha escrito una curiosa postal al respecto!l?), es necesa-
rio no responder en modo alguno,* porque el unico argumento que quedaria
por probar (el baston) no esta permitido. La batalla polémica es tan ruin,
que es absolutamente necesario dejarlos ahi solos. Tu respuesta esta en este
estupendo Vico.

Petrone ha solicitado volver a tener la Filosofia moral. Y la Facultad una-
nime ha accedido. jAsi que me he quitado también esa preocupacion! (Me
lo ha escrito Fornelli, excusandose en atencion a la salud de Petrone).’

Mi hermana todavia sufre por su mal.

Te abrazo.

Tuyo, Giovanni.

1167 (pp. 162-163 ed. cit.)
CROCE A GENTILE
Néapoles, 9 de marzo de 1911

Mi querido Giovanni:
Estoy contentisimo por la buena impresion que te ha causado mi libro sobre

2. La postal cerrada de Maurice De Wulf, fechada en Lovaina, 28 de febrero de 1911, esta conserva-
da en el Archivio della Fondazione Benedetto Croce, Carteggio, 1911, anexada a la carta de Gentile n.
703. En ella De Wulf pedia poder enviar a La Critica, aunque con retraso, una respuesta al largo estu-
dio analitico que Gentile, en el volumen de 1909 1l modernismo ¢ i rapporti tra religione e filosofia, habia dedi-
cado a su obra Introduction a la philosophie néo-scolastique. La respuesta de De Wulf, La scolastica vecchia e
nuova, apareci6 en La Critica, n. 9, 1911, pp. 213-222.

3. Véase la postal de Renier a Gentile, fechada en Turin, el 28 de febrero de 1911, conservada en el
Archivio della Fondazione G. Gentile, s. 1, ss. 2.

4. En Cronache letterarie del 5 de marzo, n. 46, habia aparecido el articulo Le roi des Camelots, firmado por
‘Le cronache letterarie’, con una nota final del director V. Morello, enésimo episodio de la polémica
que enfrentaba a Croce con los colaboradores de la revista.

5. La carta de Nicola Fornelli, profesor de pedagogia en Napoles, fechada en Népoles el 3 de marzo
de 1911, se conserva en el Archivio della Fondazione G. Gentile, s. 1, ss. 2.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 225



Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

Vico, porque me confirma que, mas o menos, he conseguido lo que tenia
intencion de hacer. Ciertamente, te animo a que tu también aproveches el
buen momento (la nueva edicion de Vico, mi monografia, la dedicatoria a
Windelband, las probables traducciones alemana y francesa, etc.)® para
romper la maldicion que grava sobre el nombre de Vico. Quizads se podria
mandar el mismo articulo en francés a la Revue de métaphysique y en ale-
man a Logos.” En cuanto lo hayas escrito, me ocuparé de las gestiones para
la segunda revista. No sé si conviene que me ponga en contacto con la pri-
mera, porque el mason Enriques me ha desacreditado entre esos masones
metafisicos. Pero, ahora que lo pienso, podré valerme de la mediacion del
amigo Sorel.

Estoy de acuerdo contigo en que ya no hay que ocuparse mas de las
Cronache letterarie.

[..]

Cartas sobre La prima fase della filosofia di G. Vico (1912) de Gentile

1246 (pp. 268-269 ed. cit.)
GENTILE A CROCE
Palermo, 15 de febrero de 1912

Queridisimo Benedetto:

Gracias por las 300 liras que he recibido.

El sabado mandé a Pietrarota, segun tus instrucciones, una breve recen-
sion para componerla y reenviartela con el resto.

Ahora te mando el manuscrito del pequerio trabajo que te habia anuncia-
do sobre las oraciones inéditas de Vico, para que lo leas y, si te parece que
esta bien, lo pases a Perrella para que lo mande a Citta di Castello para la

6. En 1913 fueron publicadas la ediciéon francesa, traducida por H. Buriot-Darsiles y G. Bourgin
(Paris, Giard & Briere) y la inglesa, trad. de R.G. Collingwood (Londres, H. Latimer Ltd.).

7. Logos. Internationale Leitschrifl fiir Philosophie der Kultur, revista impresa en Tubinga entre 1910 y 1933
por el editor P. Siebeck (Verlag von Mohr) que tenia redacciones nacionales en Rusia, Francia,
Estados Unidos e Italia, para la cual Croce era corresponsal.

8. G. GENTILE, rec. a G. BALBINO, 1/ torto di Hegel, Roma, libreria editr. Romana, 1912, en La Critica,
X, 1912, fasc. 2, pp. 139-141 (reimpreso en Framment: di storia della filosofia, «Opere complete» LIV-LV,
Florencia, Le Lettere, 1999).

226 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

miscelanea Torraca. (Ya me he puesto de acuerdo con Zingarelli.® El traba-
Jjo ha resultado quizdas un poco demasiado largo para el libro colectivo, pero
el tiempo urge y yo no puedo ahora dedicarme a otros temas que me distrai-
gan otra vez de la Historial®).

Veras en este escrito una cosa que te interesa para tu trabajo sobre la
prehistoria del verum factum. El pasaje de Ficino, que ahora ha llamado mi
atencion, me parece muy importante, dada la estricta relacion espiritual de
Vico con los neoplatonicos italianos. En relacion al concepto general, me
disgusta haber tenido que escribir estas paginas en poquisimos dias y apre-
suradamente; porque me parece digno de ser profundizado y desarrollado
con gran atencion y precision para iluminar toda la fuerza y debilidad de
Vico. Te ruego que me escribas pronto qué te parece.

No te fijes en las minucias, que resolverée en las pruebas de imprenta. Por
cierto, nos faltan bastantes citas de tu libro, que he vuelto a leer ahora con
vivisimo placer. Por ultimo, esa conferencia que es tu obra maestra, como
estilo y como historia, es una maravilla."

Te abrazo con todo el corazon.

Tuyo, Giovanni.

PS.: Todavia no he recibido la cuarta edicion de la Estetica. Laterza me
tiene un poco descuidado.

1248 (pp. 271-272 ed. cit.)
CROCE A GENTILE
Miércoles [Napoles, 21 de febrero de 1912]

Mi querido Giovanni,
Te doy las gracias por haberme mandado el manuscrito de tu estudio sobre
Vico, que lei y relei y me acompariio durante casi todo el sabado. Es un tra-

9. Zingarelli habia sido el promotor de los escritos en honor de Torraca, para cuya realizacién habia
pedido la «complicidad» de Croce, como consta en una carta a ¢l enviada desde Palermo el 8 de marzo
de 1910 (Archivio della Fondazione B. Croce, 1910, n. 2117).

10. N. del T'.: Se refiere a su historia de la filosofia italiana, que venia publicando en fasciculos y que
acabarian por formar la obra en cuatro volimenes Le origini della filosofia contemporanea in Italia.

11. Intorno alla vita e al carattere di Giambattista Vico, originalmente leido por Croce en forma de conferen-
cia en la Assamblea generale della Societa napoletana di storia patria en 1909, y luego publicada como
apéndice a su libro La filosofia di Giambattista Vico.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 227



Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

bajo completisimo y del que no se tenia ningun precedente. Satisface un
deseo que me surgio en el alma cuando escribi mi libro, pero que tuve que
dejar insatisfecho porque me habia propuesto senialar solo los rasgos welt-
historische de la filosofia de Vico. Muy importante me parece, sobre todo, la
relacion, que has sacado a la luz, del primer pensamiento de Vico con el neo-
platonismo del renacimiento (una breve referencia a Ficino se encuentra en
la monografia de Werner).'? He pasado el manuscrito a Perrella, que ayer
me escribio asegurandome que ya ha sido enviado a la tipografia de Citta di
Castello.

Veo que has propuesto algunas correcciones a la edicion de Galasso.
Estaria bien que escribieses algunas lineas a Nicolini, para que te mande la
paginacion de la nueva edicion que estd preparando de las Oraciones.!® No
se lo digo yo porque desde hace algun tiempo no se deja ver por mi casa,
temeroso de mis reproches.

Gracias por el opusculo denso de pensamiento que recibi ayer y que he
hojeado rapidamente, pero que volveré a meditar maniana al viajar a Roma.
En la proxima Critica veras una filipica mia contra los circoli filosofici.' La
escribi el septiembre pasado, pero creo que puede ir bien porque no ofende
al Circulo de Palermo, al que estds dando una buena direccion. Todo nacio
a raiz del Bollettino del Circolo filosdfico de Génova.

Saludos para todos.

Afectuosamente,

Benedetto.

[..]

12. En la edicién de K. WERNER, Giambattista Vico als Philosoph und gelelirter Forscher [G. Vico como fil6-
sofo y erudito investigador], presentado por K. Werner, Viena, Wilhelm Bratimuller, 1881, conserva-
da en su biblioteca, Croce subray6 los pasajes relativos a Ficino de las paginas 8 y 56.

13. Véase la postal de Gentile a Nicolini, enviada desde Palermo el sucesivo 27 de febrero: «Queridisimo
Fausto, me escribe Benedetto que ya te estas encargando de la impresion del primer volumen de las
obras de Vico, en las que estaran comprendidas la oraciones latinas y el De antiquissima. Como hace
poco he escrito un trabajo sobre esas oraciones y he tenido ocasién de corregir en algunos puntos algu-
na expresion del texto, estaria bien que me permitieses ver las pruebas de imprenta. También para el
De ant.». (Istituto italiano per gli studi storici in Napoli, Archivio Nicolini, Carteggio di Fausto Nicolini, b. 20,
fasc. Gentile Giovanni, 1904-191)5).

14. B. CROCE, «rec. al Bollettino del Circolo deglt Studi filosofict di Genova, 1 (1910), n. 1», en La Critica, 10
(1912), fasc. 2, pp. 136-139, reproducido también en Voce, 4 (1912), n. 51, 19 de diciembre, p. 967
(reimpreso como CGircolt, convegni e discussiont filosofiche en Cultura e vita morale: intermezzi polemici, Edizione
nazionale delle opere di B. Croce, Napoles, Bibliopolis, 1993, pp. 131-136).

228 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

Cartas sobre Le fonti della gnoseologia vichiana (1913) de Croce

1254 (pp. 281-282 ed. cit.)
GENTILE A CROCE
Palermo, 18 de marzo de 1912

Mi querido Benedetto:

He leido con gran placer tu lucidisima memoria, cuyas pruebas de impren-
ta te devuelvo hoy mismo con alguna que otra pequeria anotacion mia.

Quedo solo un poco perplejo por tu radical negacion (contra la propia aser-
cion de Vico) de toda relacion entre el viquiano verum factum y las andlogas for-
mulas escolasticas, especialmente tomistas. Me habria parecido mas concluyen-
te, también para esta parte, relacionar no formula y formula, sino el complejo
del pensamiento viquiano con el complejo del pensamiento escoldstico, como
haces luego mas adelante. Yo no me limitaria a senialar que en el tomismo el
entender (I’intendere) es condicion del hacer, mientras que en Vico sucede lo
contrario. Porque si la diferencia consistiese en eso, desapareceria del todo en
la comparacion con el escotismo, donde la voluntad precede al intelecto. Y Vico
se volveria escotista, mientras que no es ni tomista ni escotista. La diferencia
sustancial —especialmente si se atiende a la forma posterior que la gnoseolo-
gla viguiana adquiere en la Scienza nuova— me parece que ha de ser buscada
en la identidad que Vico establece entre la actividad que hace (voluntad, practi-
ca) y la actividad que entiende: mientras que para santo Tomas el verum y el
bonum (objeto de la voluntad) convertuntur secundum rem [se convierten segin
la cosa], pero diversificantur secundum rationem [se diversifican seglin la razon]
(cfr: S. Th. I, LXI, 2), en cuanto que uno es objeto del intelecto y el otro, de la
voluntad. El subjetivismo viquiano (kantiano) es la practicidad de la teoria; y
eso estd completamente ausente en la escolastica. A mi me parece indudable que
ha recibido de los escritores neoplatonicos un influjo hacia esa concepcion.

La gran verdad es que, si la gnoseologia del De antiq. fuese la de los esco-
lasticos, Vico no habria llegado nunca a la de la Scienza nuova.

Has hecho bien en darle su merecido a ese tonto presuntuoso de Papini,'s

15. En la citada memoria (pp. 16-19), Croce volvia a examinar algunas cuestiones planteadas en el arti-
culo de G. PAPINI, «La novita del Vico», en L’anima, 1, 1911, n. 9, pp. 264-266, que ¢l mismo ya habia
resenado en La Critica, X, 1912, fasc. I, pp. 56-58.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 229



Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1912)

de cuya desvergonzada mala fe puedes ver un documento curiosisimo en el
prefacio al pequenio volumen de Maquiavelo en la coleccion Cultura dell’a-
nima, si te lo han mandado.'® Pero ya que lo citas, no estaria mal nombrar
una vez en nota a Cecconi, que no es menos tonto que Papini, pero me pare-
ce un buen hombre.V?

Iré a Napoles el lunes de la semana que viene y me quedaré hasta el sabado.

Acepta con D“ Angelina los carifiosos saludos de mi familia, con los agra-
decimientos anticipados por los billetes.

Un abrazo.

De tu Giovanni.

P.S.: He leido el Fra Michelino de Carlini y haré una breve recension por-
que me ha gustado.'

& koK

Traduccion del italiano por Alfonso Zunica Garcia, 2020

16. N. MACHIAVELLL, Penster sugli uominz, scelti da tutte le sue opere e ordinati da G. Papini, Lanciano,
Carabba, 1910 (Cultura dell’anima 12°).

17. Cfr. B. CROCE, memoria citada, p. 2, n. 6, donde es citada TH. NEAL (ANGELO CECCONI), «Vico e
I'immanenza», en Cultura contemporanea 111, 1911, fasc. 7-8, pp. 1-24 (Angelo Cecconi publicaba bajo el
pseudénimo Thomas Neal).

18. A. CARLINL, Fra Michelino ¢ la sua eresia, con pref. di R. Serra, Bolonia, Zanichelli, 1912, resefiado
por G. GENTILE en La Critica, X, 1912, pp. 220-222, ahora en Frammenti di storia della_filosofia, «Opere
complete» LIV-LV, Florencia, Le Lettere, 1999.

230 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Del Autor al Autor» y «Ocasion de este escrito», de B. Labanca (1898) — «From the Autor to the Autor» and «Occasion of this Writing», by
B. Labanca (1898) — «L’ autore all’autore» e «Occasione di questo scritto», di B. Labanca (1898) —
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.10

«DEL AUTOR AL AUTOR» Y «OCASION

DE ESTE ESCRITO»

(Prefacio y Capitulo I de G.B. Vico e i suoi critici
cattolici, 1898, de Baldassare Labanca)

[BALDASSARE LABANCA, G.B. Vico e i suoi critici cattolici. Con osservazioni com-
parative su gli scritti religiosi dei secoli xviiI e x1x, Napoles, Luigi Pierro Tip.
Editore, 1898, pp. V-VI1 y pp. 1-17.]

Traduccion del italiano y nota por
José Manuel Sevilla Ferndndez
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccién en espariol del prefacio —«Del Autor al Autor»— y del capitulo I —«Ocasién de este escritor—
de la monografia italiana G.B. Vico ¢ 1 suoi critici cattolict, escrita por Baldassare Labanca (1829-1913) y publicada en
Népoles en 1898. Labanca es un miembro de la linea interpretativa que Croce definié como «la de los intérpretes cato-
licos» de Vico. En este texto, Labanca analiza (y sigue) el devenir de la critica apologética de Finetti.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, B. Labanca, G.F. Finett, religién, «estado ferino», J.M. Sevilla.

ABSTRACT: Translation into Spanish of the preface —«From the Author to the Author»— and of Chapter I —«Occasion
of this writing»— of the Italian monograph G.B. Vico e i suot critict cattolici, written by Baldassare Labanca (1829-1913) and
published in Naples in 1898. Labanca is a member of the interpretative line that Croce defined as «that of the Catholic
interpreters» of Vico. In this text, Labanca analyzes (and follows) the evolution of Finetti’s apologetic criticism.
KEYWORDS: G. Vico, B. Labanca, G.F. Finetti, religion, «beast state», J.M. Sevilla.

OBRA EN DOMINIO PUBLICO. Ejemplar de base para la traduccién en castellano del texto italiano ha sido la prime-
ra ed. 1898, publicada en Néapoles. Copia digitalizada disponible en la Biblioteca Nacional de Francia. BnF Gallica.
Source: gallica.bnf.fr / Bnl.

Mds que revision por pares ciegos, las pdginas de este lexto de Baldassare Labanca han pasado la revision critica e histérica durante cast
un siglo y cuarto hasta esta traduccion en espafiol ahora presentada.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.10
© de la presente traduccion y de la Nota: José Manuel Sevilla Ferndndez, 2020

[231]



GIAMBATTISTA VICO

I SUOI CRITICI CATTOLICI

CON OSSERVAZIONI COMPARATIVE

SU GL1 STUDI RELIGIOSI DE! SECOLT XVII E XIX

RICERCA STORICA
: pr
BALDASSARE LABANCA

Professoze nella Universita di Roma

) .
: 3
[

NAPOLI T
LUIGI PIERRO, TIP. EDITORE
" Piazza Dante, ;6

1898

m)?‘q'f

Portada de la primera edicion en 1898. « Source gallica.bnf.fr / BuF »




«Del Autor al Autor» y «Ocasion de este escrito», de B. Labanca (1898) — «From the Autor to the Autor» and «Occasion of this Writing», by B.

Labanca (1898) — «L’ autore all’autore» e «Occasione di questo scritto», di B. Labanca (1898) —
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.10

NOTA
A LA TRA]’)UCCI(')N DE «DEL AUTOR AL AUTOR» Y
«OCASION DE ESTE ESCRITO» DE B. LABANCA

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

rototipo de intérprete “catolico” de Vico, Baldassare Labanca (1829-1913),
sacerdote de origen rumano y catedratico de la Universidad de Roma, estudio-
so de la historia de la religion y en especial del Cristianismo, no solo en esta
obra, sino también en otras anteriores, considera al «sumo pensador» Vico un
«pensador dialéctico» y platonico.! Otras dos obras dedicadas por Labanca al
napolitano y que preceden a Giambattista Vico e i suoi critici cattolici (1898)
son el discurso Del genio di Giambattista Vico, en 1866, y la resefia historica
Giambattista Vico giudicato in Germania, de 18772.

De Labanca —«a quien no tenia el honor de conocer»— escribid
Romolo Murri (1870-1944) en 1896 esta ficha en nota a pie de pagina:

[Baldassarre Labanca (1829-1913). Historiador de las religiones, tuvo en
la Universidad de Roma, entre 1886 y 1913, primero la catedra de histo-

1. Cfr. sus Lecciones Della Filosofia Razionale, Florencia, M. Cellini e C., 1864, pp. 136 y 65 y 380.
2. El primero publicado en Chieta, Vella, 1866; y el segundo en Napoles, Perrotti, 1877.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.10
© de la Nota: José Manuel Sevilla Ferndndez, 2020 233



José M. Sevilla

ria de las religones y luego la de historia del cristianismo. Entre sus obras
mas significativas: I/ Cristianesimo primitivo (1886), Difficolta antiche e
nuove degli studi religiosi in Italia (1890), Gesu Cristo nella letteratura
contemporanea straniera e italiana (1903), Gesu di Nazareth (1910). A
Labanca, Giovanni Semeria, que lo tuvo por maestro en la Universidad
de Roma, le reconocia una “extraordinaria diligencia como escolar e
incluso como fraile” pero también una “absoluta falta de verdadera pode-
rosa genialidad, y un partidismo muy en sintonia con su medriocridad
espiritual” (En I miei tempi, Milan, 1929, p. 90). Un juicio muy severo
sobre Labanca se encuentra en Giovanni Gentile, Le origini della filoso-
fia contemporanea in Italia, vol. 1, T platonici, Messina, 1917, p. 374].3

Eugenio Garin coloca a Labanca, junto a Augusto Conti, en la linea de
espiritualistas misticos inferiores a «la dignidad que se encuentra» en sus
maestros espiritualistas platonicos Giuseppe Allievo y Francesco Acri (autor,
por cierto, de «Teoria del Vico intorno alle idee o paradigmi», 1870). Con
Labanca, segin Garin: «En realidad, el Platonismo habia degenerado en un
vago misticismo escépticon.* Croce, en el apéndice final de su conocida mono-
grafia La filosofia di G.B. Vico (1911), apunta G.B. Vico e i suoi critici catto-
lici de Labanca en noveno puesto de su ranking bibliografico acerca de «tra-
bajos breves de caracter general que tienen mérito».? El indice sumario de esta
obra consta de catorce capitulos y un apéndice.® En el libro resuena constante
el discurso de un veterado “incrédulo”, como lo describi6 Murri —clérigo
como Labanca pero de sesgo politico demdcrata-cristiano—, con una prosa «a

3. R. MURRY, “La Vita Nova” (1895-1896), a cargo de F.M. Cecchini, Roma, Edzioni di Storia e
Letteratura, 1971, p. 183.

4. E. GARIN, History of Italian Philosphy, vol. 11, traducida del italiano y editada por Giorgio Pinton y
con Introduccién de Leon Pompa, Amsterdam — Nueva York, VIBS (Value Inquiry Book Series vol.
n. 191), 2008, 2 vols.; 11, p. 953.

5. Cfr. B. CROCE, La filosofia di G.B. Vico, Roma, Laterza, 1980 (4* ed. econ.), p. 308.

6. (Obviamente, Indice en italiano en el original). Dedicatoria (p. III); Del autor al autor (p. V); Cap.
I Ocasion de este escrito (p. 1); cap. II Giambattista Vico y sus contemporaneos segun los criticos cato-
licos (p. 18); cap. III Giambattista Vico y su metafisica segin los criticos catélicos y los criticos filoso-
fos (p. 57); cap. IV Damiano Romano, critico catélico de Vico (p. 116); cap. V Giovanni Lami, otro
critico catdlico de Vico (p. 150); cap. VI Emanuele Duni y Gianfrascesco Finetti (p. 165); cap. VII
Gianfrancesco Finetti, otro critico catdlico de Vico (p. 185); cap. VIII Més atn sobre la critica catoli-
cade G.F. Finett (p. 220); cap. IX Acerca de otros criticos catdlicos de G.B. Vico (p. 260); cap. X
Catoélicos solo admiradores o también secuaces de G.B. Vico (p. 283); cap. XI La doctrina religiosa de
G.B. Vico. Vico comparado con aquella de nuestro tiempo (p. 304); cap. XII La doctrina religiosa de
G.B. Vico examinada por algunos criticos independientes (p. 337); cap. XIII Mirada sobre otras doc-
trinas religiosas italianas del siglo Xv1iI (p. 364); cap. XVI Ultimas consideraciones (p. 420); y Apéndice
(p. 447).

234 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota a la traduccion «Del Autor al Autor» y «Ocasion de este escrito»

veces vacia y a veces desgramaticada» y una incredulidad no de quienes se rien
de todo, sino de aquellos que «estudian benignamente y con cierto interés los
documentos religiosos, porque después de todo alguna cosa significan y algo
recuerdany. Por tanto:

Asi que un incrédulo, pero benévolo y estudioso, un poco rezagado, del
tipo de aquellos incrédulos alemanes y franceses, una ultima y ya vieja
moda, asi bien seguros de su incredulidad para tomar en la mano la
biblia y los evangelios y explicarlos, con mucha fantasia, con mucha
argucia y también con mucha experiencia de cosas biblicas.”

Presentamos a continuacion traducidos el prefacio («L’autore all’auto-
reyn) y el cap. I «Occasione di questo scritto» —relato dedicado a narrar los
avatares bibliograficos de la dogmatica Apologia de Giovanni Francesco
Finetti, su discipulado viquiano de Emanuele Duni, y las polémicas entre
defensores y detractores de la tesis viquiana del “estado ferino”—, a partir de
la primera edicién en 1898 (Napoles, Pierretti) de Giambattista Vico e i suoi
critici cattolici.

Siendo esta una Obra en Dominio Publico, hemos accedido a ella en la
reproduccion de la BnF Gallica («Source gallica.bnf.fr / BnF»).8 Entre corche-
tes y en cuerpo menor se muestran los numeros de pagina correspondientes a
dicha edicion.

k %k ok

7. R. MURRL, 0p. cil., ibid.

8. La réutilisation non commerciale de ces contenus ou dans le cadre d’une publication academique ou scientifique est
libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source des conte-
nus lelle que précisée ci-apres : «Source gallica.bnf.fr / Bibliotheque nationale de France» ou «Source gallica.bnf.fr /
Bnk».

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 235



APOLOGIA
DEL GENERE UMANO

g C C U § 4 T O
D’ ESSERE STATOUNA VOLTA BESTIA

PARTE PRIMA.

In cui fi dimoftra la falfita dello Stato Ferino degli Antichi Uomini
colla Sacra Scrittura . Operetta che pud fervire di Appendice
aiLibri De Princip. Jur. Nat. & Gen. del Sig, G, F. Finesti ,

Nz¢ unquam fuife bomines in terva , qui praier infantiam non loguerentur ,
’ intelliget eui ratio non deeft. La&tant, Div. Inft, Lib. vr, Cap. x.

IN VENEZTIA

MDCCLXVIIL
e TR R S S IO TR

Arprresso VincgeNzo RaAaDicI.

CaN LICENZA DE SUPERIORI.

Portada de la Apologia del Género Humano, acusado de haber sido una vez una bestia, de G.F. Finetti (Venecia, 1768).
BINA Biblioteca Napoletana, 2020




«Del Autor al Autor y Ocasion de este escrito»

«DEL AUTOR AL AUTOR»
y «OCASION DE ESTE ESCRITO»
(1898)

Baldassare Labanca
(1829-1913)

[BALDASSARE LABANCA, G.B. Vico e i suoi critici cattolici. Con osservazioni
comparative su gli scritti religiosi dei secoli xviii e x1x, Napoles, Luigi Pierro
Tip. Editore, 1898, pp. V-VIl y pp. 1-17.]

DEL AUTOR AL AUTOR
(1898)

Ptro libro mas de estudios criticos religiosos. ;Es posible que no hayas
comprendido finalmente que, en Italia, se es indiferente en materia de reli-
gidn, y mas que nunca para el estudio de la misma? Y sin embargo, hace
algunos afios, en tu escritito sobre las Dificultades antiguas y nuevas de los
estudios religiosos en Italia, a alguno le parecié haber visto en ti un indicio
de vuelta atrés. En cambio, no hubo nada de ese replegamiento; ti proseguis-
te siempre tu camino, y hete que estamos aqui de nuevo ahora con un volu-
men sobre Giambattista Vico y sus criticos catolicos.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.10 237
© de la presente traduccién: José Manuel Sevilla Ferndndez



Baldassare Labanca

(Pero a quién quieres que hoy se dirijan tus investigaciones religiosas?
LA los politicos, quizas, a los cientificos, los catdlicos, los protestantes? Los
politicos hacen bien en pensar en otras cosas, agitados unos por el ansia de
poder, cansados otros de la dificultad de ejercifvijtarlo entre tantos radicales y
clericales, languidos y delincuentes. Los cientificos, al menos la mayoria de
ellos, tienen la religion por algo muerto, y le niegan hasta el De profundis, que
deberia ser cantado en las Universidades por los profesores de historia de las
religiones. En cuanto a los catolicos, muchos se adormecen atn (jfelices
ellos!), como en la Edad Media, en torno a sutilezas dogmaticas y a nimieda-
des escolasticas. Los protestantes, salvo pocas excepciones, mas que la critica
histérica aman en nuestro pais la polémica antipapal. ;A qué, entonces, perder
tiempo y salud entre escépticos e indiferentes, dogmaticos y polemistas?

Excepto porque veo bien que mis sermones te resultan absolutamen-
te inttiles; ya que, en el fondo de tu corazon, has de alimentar siempre un
hilo de esperanza de poder hacer con tus estudios religiosos a modo de la
proverbial gota de agua, que, a la larga, llega a horadar la piedra. Ademas de
que tal vez creas que tu libro seria acogido benévolamente por muchos, si no
fuera gracias al eximio nombre de Vico que lleva delante. O més bien espe-
ras despertar la curiosidad de los lectores; porque tu escrito ocasiona, sin
duda alguna, una nueva contribucion a la literatura viquiana.

[ Son estas y otras semejantes esperanzas [vi] las que te han impulsado,
hasta ahora, a tu modesta obra? ;Quizas no hayas soportado molestias y no
pequeiios esfuerzos, unos pocos, como para que pudiera llegar un reconoci-
miento? Durante toda tu vida serviste fiel al trabajo por si mismo, al deber por
si mismo, a la virtud, ni premiada ni alabada. Dudando un solo instante te mos-
trarias un hombre de poca fe: modicae fidei. Persevera, por tanto, en ella, no
perdonando los sacrificios. Continta tu camino con pureza de entendimiento,
con asiduidad de estudio y con ecuanimidad de juicios usque ad mortem. Si no
se te hace justicia, la tienes ya en la conciencia de haber hecho y de cumplir ta
con tu deber. Acercandonos al iter supremum, te reconfortara poder decir: Y
ahora duerme en paz, tras muchas vigilias, y confia en que el trabajo, aunque
inaudito y sin honrar, es en si mismo un preciosisimo bien, similar al tesoro
oculto, o a la perla de valor de las dos parabolas evangélicas.

Roma, enero de 1898

238 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Del Autor al Autor - Ocasion de este escrito

[1]
[CAPITULO I]

OCASION DE ESTE ESCRITO

e ninguna manera pensaba yo escribir sobre Giambattista Vico. Pero un
hecho me ha propiciado la ocasion, que relataré aqui brevemente a continua-
cion. Habiendo ido un dia a visitar en Roma a mi amigo, que estaba enfermo,
Cesare Donati, este quiso mostrarme un libro viejo, del siglo pasado, mal
estampado y mal encuadernado, que habia comprado en un tenderete de
Roma, y que aun no habia leido. Tenia este titulo, entre bizarro y sorprenden-
te: Apologia del género humano acusado de haber sido bestia una vez.

Antes de otra cosa busco en el libro, como es normal, el nombre del
autor y el indice; y no [2] encuentro ni lo uno ni lo otro. Por la lectura de todo
el frontispicio y de algunas péaginas, densamente compuestas con diminitos
caracteres, entiendo que el autor, sin nombrar, se habia propuesto refutar la
Ciencia nueva de Vico a la luz de las Escrituras. Entendido el objetivo gene-
ral, crecid en mi el deseo —una razén de los estudios que ahora cultivo— de
examinar el contenido particular. Sabia de muchos criticos de la Ciencia
nueva; pero no me habia encontrado jamas con un critico que fundase su refu-
tacion en las Escrituras. También por esta razon senti fuertemente el deseo de
examinar el libro que tenia entre las manos. Por ello le rogué a Donati que me
lo prestase. No siéndole ttil a ¢él, valiente literato y novelista, ni tampoco agra-
déandole el libro, tuvo el placer de darmelo, no en préstamo sino de regalo. Se
lo agradeci; le dese¢ una pronta mejora de su enfermedad, y me fui.

Leida con diligencia la obra, me persuadi a mi mismo de que era
digna de consideracion y de que contribuia no poco a una noticia mas justa
de la vida y de la doctrina del eximio pensador napolitano del siglo XVIIL.
Mientras tanto, comienzo a reproducir, sin mas, a pie de pagina el titulo com-
pleto del libro.! Es decir, [3] y como se vera enseguida, necesario para la
bibliografia y para la historia. En este capitulo expondré todas las indagacio-

1. Apologia del genere umano accusato d’ essere stato una volta bestia. Parte prima. In cui si dimostra la_falsita dello
Stato Ferino degli Antichi Uomini colla Sacra Srittura. Operetta che puo servire d Appendice ai libri De princip. jur. nat.
et gent. del Sig. G. F. Fnetti. In Venezia MDCCLXVIIL Appresso Vincenzo Radici. Con licenza de’ superiort. In 8°
grande, pp. I-XII, I-XLIV, in tutto pagine 66. [N. del A.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 239



Baldassare Labanca

nes hechas por mi, para depurar al verdadero autor del escrito critico del
pasado siglo, y para explicar las causas del pseudoénimo puesto en el prefa-
cio, y no en la portada, y para encontrar otros ejemplares en las bibliotecas
italianas. Esta ultima investigacion tuvo un doble objetivo: el de poder reco-
mendarlo, si existiese en pocas bibliotecas, como raro y casi como una reli-
quia; y el de poder comparar los diversos ejemplares.

Tratandose de un escrito que se ocupaba de una de los mas ilustres
napolitanos, mi primer pensamiento fue el de averiguar si se encontraria en las
bibliotecas publicas de Napoles. Mis indagaciones condujeron a un resultado
negativo. No se econtr6 ni en la Biblioteca Nacional, ni en la Universitaria, ni
en la Bracacciana, ni en la Geroliminiana de esa ciudad.

Al contender el escrito una respuesta a una cri[4jtica muy severa de
Emanuele Duni, admirador de Vico y profesor en la Universidad de Roma
durante el siglo pasado, crei bien el buscarlo en las bibliotecas romanas. El
resultado fue igualmente negativo. No se halld ni en la Vittorio Emanuele, ni
en la Casanatense, ni en la Universitaria, ni en la Angelica, ni en la
Vallicelliana. Traté de ver si se encontrase en la Vaticana, aunque esta es, a
decir verdad, rica en codices mas que en libros. También aqui resultoé en vano
mi intento. Lo mismo me ocurri6 en otras bibliotecas romanas privadas, la
Corsiniana, la Chigiana, la Barberiana.

Tras otras varias indagaciones en otras bibliotecas italianas, logré
encontrar otros tres —ademas del ejemplar en mi posesion—, en la Marciana,
es decir, la de Venecia, en la Nacional de Florencia y en el Archigimnasio de
Bolonia. Confrontados los cuatro ejemplares, estableci que eran idénticos en el
contenido, incluso en alunas erratas tipograficas; salvo el de Florencia, que
presentaba un titulo diferente y donde faltaba una advertencia del editor,
impresa en los otros ejemplares. El titulo del ejemplar florentino no es este:
Apologia del genere umano accusato d’essere stato una volta bestia, sino en
cambio este otro: La falsita dello stato ferino degli antichi uomini dimostrata
colla Scrittura [«La falsedad del estado ferino de los antiguos hombres,
demostrada con las Escrituras»]. Titulo que se corres[5]pondia con aquello que
se leyese en el frontispicio de los otros ejemplares tras las palabras «Primera
Parte» y, ademas, correspondiente a las palabras colocadas al comienzo de la
primera de las cuatro secciones en que esta divida la Apologia.?

2. Desde ahora en adelante me referiré, en aras de la brevedad, con la mencionada palabra a la
Apologia del ginero humano acusado de haber sido una vez una bestia. [N. del A.]

240 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Del Autor al Autor - Ocasion de este escrito

Naturalmente que el lector deseara saber la razon de la diferencia pre-
sentada en el ejemplar de Florencia. Y el porqué de que se hallase ausente el
aviso del editor en el ejemplar florentino. Se lee en el Aviso, que toda la Obrita,
llamada también Disertacion,? habria debido demostrar, en una primera parte,
la falsedad del Estado ferino mediante las Sagradas Escrituras; y en una segun-
da parte demostrar la misma falsedad con la filosofia y con la filologia; y en
una tercera, también la idéntica falsedad, con la historia, bien interpretada. De
las tres partes prometidas, se dio a la imprenta, segun parece, solo la primera
parte. Digo ‘parece’ aunque justamente he de decir, tras indicios seguros reco-
gidos y que ahora expongo, que las otras dos no se publicaron.

En una nota de la obra de Finetti: De principiis juris naturae et gen-
tium, mencionada en la [6] portada de la Apologia, se afirma que las otras dos
partes estaban casi preparadas para la imprenta.* En algunas diversas notas de
la Apologia se repite la misma cosa, y, lo que es mas, acarrea alglin ensayo de
las otras dos partes. Salvo que en la Apologia aparece claro que el autor esta
persuadido de no publicarlas, después de haber publicado la primera parte. La
razon principal fue que Duni habia dado, como veremos, a la critica dirigida
a Vico en la 1* edicion De principiis juris naturae et gentium, una respuesta,
mas que severa, acre y grosera. Tal persuasion tomaria forma en nuestro cri-
tico —y se desvela de modo manifiesto en una nota de la Apologia (p.
XXXII)— que debid inducir al editor a cancelar, en las copias que alin esta-
ban por venderse, el titulo de Apologia del género humano acusado de haber
sido una vez una bestia, y dejarle solo aquel de la primera parte, que es: La
falsedad del estado ferino de los antiguos hombres, demostrada con las
Escrituras. Para confirmacion de los indicios expuestos, afadiré que yo he
investigado en vano en las bibliotecas de Italia las otras dos partes prometi-
das [7] de la Apologia, manuscritas o impresas. Y baste con ello.

Paso a otras cuestiones que me propongo resolver, y primero de todas
la que concierne al verdadero autor de la Apologia. Del prefacio en adelante
se quiere hacer creer que sea el autor de ella sea Filandro Misoterio. Sin
embargo, el verdadero autor es Giovanni Francesco Finetti, conocido y esti-
mado por su obra, en dos volumenes: De principiis juris naturae et gentium
[“Los principios del Derecho Natural y de Gentes™], editada por primera vez

3. “Avviso”, “Operetta”, “Dissertazione”. [N. del T']
4. La nota a la que aludo, y que reportar¢ en el lugar oportuno, es de la 2* ediciéon de 1777, no de la

1* de 1764. [N. del A]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 241



Baldassare Labanca

en Venecia, en 1774, y la tercera vez en Napoles, en 1781.5 Tenemos dos
buenas pruebas de nuestra afirmacion, internas y externas. Las internas pue-
den sacarse de la misma Apologia.

Una primera podria deducirse de la portada, donde se dice que la
Obrita puede servir de apéndice a los libros De princip. Jur. Nat. et Gent.
del Serior G. F. Finetti, como si tal prueba no fuera apenas probable, y qui-
zas menos que probable. De hecho, otro individuo, ademas de Finetti, podria
haber escrito la Apologia como apéndice a la critica de este a Vico, y a su
disci[gjpulo Duni, en su obra De principiis juris naturae et gentium. No
podra decirse lo mismo de este a otra prueba interna, que ahora muestro.

El editor de la Apologia, en su Aviso atribuye la composicion a Finetti,
fingiendo que viene publicada y restringida en términos breves por su discipu-
lo Filandro Misoterio. Esto, en el Prefacio que viene a continuacion del Aviso
del editor, confirma que Finetti habia escrito la Apologia; pero que por ciertos
motivos le convenia aplazar la publicacion. Ahade que ha logrado persuadir al
maestro de sacar a la luz solo la primera parte, que demuestra el Estado ferino
contrario a las Escrituras, reduciéndola a términos mas breves (111).

Todo lo aqui afirmado es una ficcion, hay que decir que bien guiada
por el agudo y docto G. F. Finetti. El nombre de Filandro Misoterio significa
persona amante del Humano, y desdenoso del Ferino. Ahora, una persona asi
era justamente Finetti, considera como critico del Estado ferino, aceptado no
menos que por Vico que por Duni. Las razones que hacen diferir la publica-
cion de las tres partes no se dicen; aunque podemos adivinarlas, casi con cer-
teza, pongamos que alejandonos de aquel tiempo cerca de un siglo y medio. [9]
La controversia entre Duni y Finetti, defensor y detractor respectivamente del
Estado ferino, adoptado sin duda alguna por Vico en la Ciencia nueva, se habia
extendido y agravado en Roma, que habia parido las dos escuelas, la de los
“Ferini” y a de los “Antiferini”’. Emanuele Duni, jefe de los Ferinos, era pro-
fesor por concurso de la Universidad de Roma, nombrado por el docto papa
Benedicto XIV; al cual habia dedicado su obra atin hoy apreciada por los juris-
tas: De veteri ac novo jure codicillorum commentarius (1725) [«Un comenta-
rio sobre la antigua y la nueva ley del codicilo»]. Gozaba de gran estima en

5. Conozco estas ediciones, las cuales he consultado. Por las indagaciones que he hecho, parece que
no hay otras. [N. del A.]

242 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Del Autor al Autor - Ocasién de este escrito

Roma, tanto como erudito profesor como por devoto catélico. Importa adver-
tir de que Benedicto XIV, reformador del Indice de los libros prohibidos,®
habia impuesto a los censores catolicos no sutilizar sobre las opiniones de
escritos pertenecientes a autores de probada fe catélica. El habia dado lumino-
so ejemplo a proposito del célebre historiador L. Muratori.[10]

Las noticias precedentes nos dejan adivinar las razones, sufridas en
silencio por Finetti, que lo persuadieron para retrasar la publicacion de las otras
dos partes de la Apologia, publicando una parte de esta bajo el pseudonimo de
Filandro Misoterio. Finetti era un sincero catolico: era sacerdote; ademas, era
censor oficial de los libros a prohibir como opuestos a la fe catolica. Tales cua-
lidades lo hicieron a un tiempo dependiente de Roma, y obediente a Roma.
Sirviéndose del pseudénimo, y no publicando las otras partes de la Apologia,
quiere por un lado evitar una lucha abierta, y por otro no tenerla mas aspera
con Duni, tan respetado en Roma como profesor y como catolico. Quiere, ade-
mas, no ofrecer como censor el malvado ejemplo de sutilizar, en oposicion a
las normas promulgadas y practicadas por Benedicto XIV.

Refiriéndome mientras tanto a las pruebas internas, afiado una ulti-
ma. En la conclusion de la Apologia se ponen en contraste, en dos columnas,
los pasajes del De principiis juris naturae et gentium de Finetti y los pasajes
de la Respuesta apologética de Duni,” para poner de relieve las alteraciones
que [11] habian ocasionado a la critica de Finetti. En la misma conclusion hay
dos cartas dirigidas a Finetti por el profesor de jurisprudencia de Trento, A.
Pilati; para que el lector hubiese podido informarse acerca de la diferencia
entre las rudezas del profesor de jurisprudencia de Roma y las cortesias del
profesor de jurisprudencia de Trento para con el docto jurista y tedlogo vene-
ciano. Afadase a ello el que en la conclusion se presente el nombre de
Finetti, como velado bajo el de Filandro Misoterio.

Con las pruebas internas concuerdan las externas. En el periddico de
las Novelle letterarie, entonces publicado en Florencia, se discurre dos veces

6. Véase Index librorum prohubitorum sanct. dom. nos. Gregorie XVI pont. max. jussu editus (Romae 1841). Aqui se lee
una carta, como proemio, de Benedicto XIV, del 23 de diciembre de 1757, en la que recomienda mode-
racion al enjuiciar y condenar los libros. Leon XIII, en febrero de este ano de 1897, ha reclamado con
vigor los canones eclesiasticos: De prohubitione et censura librorum. Tales canones tienen poca eficacia en el
presente, incluso para los fieles; porque a menudo son aplicados a materias no religiosas. [N. del A.]

7. Tal es el titulo que dio Duni a su respuesta contra Finetti. En su momento asistiremos al debate entre
los dos pensadores, que ayudara a la mejor interpretaciéon de la Ciencia nueva. [N. del A.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 243



Baldassare Labanca

acerca de la Apologia como de un libro escrito por G. F. Finetti. La 1% vez se
trae a colacion el Prefacio del fingido Filandro Misoterio, como dictado por
Finetti (Vol. XXIX, afio 1768, pp. 316-320). En la 2% vez se reproducen
XXIII proposiciones de las Sagradas Escrituras, contenidas en la Apologia y
opuestas por Finetti a la Ciencia nueva de G. B. Vico (Vol. XXIX, afio 1768,
pp. 329-334). Puede inferirse, entonces, con seguridad que es Giovanni
Francesco Finetti el autor de la Apologia del género humano acusado de
haber sido una vez una bestia.

Cambiando de tema, esta Apologia ha sido para mi ocasion del pre-
sente escrito. Hoy, el amor laudable sin duda [12] de los estudios historicos, y
de los documentos histéricos, a veces hace reproducir escritos merecidamen-
te olvidados tiempo atras, y olvidables para siempre. Se vera con hechos que
el asunto es muy distinto respecto a la Apologia de Finetti. En ella son lumi-
nosas las anticipaciones de la critica moderna sobre la Ciencia nueva. Pone
de relieve el lado catolico —no poco presente en la Ciencia nueva— en todos
sus defectos, no examinado por los criticos modernos, que quizés no tenian el
deber de ello; ya que Vico quiso ser en sus obras un escritor catolico. Por eso
iremos a conocer algunas particularidades del caracter de G.B. Vico, que
resultardn muy beneficiosas para explicar numerosos dolorosos misterios de
su vida, y a dibujar su figura con todas las lineas perfectamente.

Alguien observara, a proposito de esto: Sea verdad todo eso, pero
Jpor qué no restringir la investigacion historica al critico G.F. Finetti, y titu-
lar el escrito: Giambattista Vico y un critico catolico suyo? Confieso que la
Apologia misma de Finetti me ha puesto sobre aviso, de que ha habido en el
siglo pasado otros criticos de Vico, de los que convenia ocuparse con dili-
gencia. Acaso mas y mejor. El mismo Vico me ha invitado, casi forzado a
ponerme a investigar acerca de [13] un monton de criticos catolicos de ¢l. En
una de las cartas dirigidas al P. Bernardo Maria Giacchi alude claramente a
los criticos catdlicos, a quienes llama doctos malvados, lo cuales, con las tin-
tas de una simulada piedad lo oprimian, en la misma medida en que siem-
pre han solido ... arruinar a aquelos que han hecho nuevos descubrimientos
(VI, 20).8 Tras haber leido esta carta, llena de melancolia y de amarguras, me

8. Cada vez que cite las obras de Vico me referiré a la 2* edicién de Milan, de 1854, cuidada por Giuseppe
Ferrari; indicando el volumen con el nimero romano, y la pagina con el nimero arabe. [N. del A.]

244 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Del Autor al Autor - Ocasion de este escrito

convenci de que habia atin un mundo oculto de criticos catolicos por descu-
brir en relacion con Vico: mundo que admirablemente habria ilustrado la
vida infeliz y la doctrina nueva del sumo pensador napolitano.

Asi, convencido de este modo, me puse manos a la indagacion de
otros criticos catolicos. Ademads de Finetti, llegué a encontrar muchos otros
que, aun en vida de ¢él, ponian todo su esfuerzo es deshacer por completo el
edificio filoséfico e histoérico alzado por Vico a base de tanto estudio. Entre
estos criticos descubri a Damiano Romano, docto catolico y abogado en
Napoles, que con severas criticas arruinaba los principales descubrimientos
de la Ciencia nueva. Junto a Romano hay que anadir al célebre [14] Giovanni
Lami, en Florencia, y a los meridionales Rogadei y a Colangelo, austeros
censores de las obras del ilustre napolitano, sobre todo de la Ciencia nueva.
No le faltaron a Vico, entre los catdlicos, algunos favorables; mas éstos, aun-
que no criticos, tampoco profundizando en sus obras, se limitaban a darle
vagos y genéricos elogios. Alabanzas que no compensaban los dolores que
padecia a causa de las amargas criticas, a menudo bien fundadas, de sus
resueltos oponentes catdlicos. De esto y de otras cosas se hard en los otros
siguientes capitulos una, como se dice hoy, reconstruccion historica.

En este primer capitulo examino si en nuestro siglo, en el que se ha
escrito no poco sobre Vico, ha sido recordada la Apologia de Finetti, que ha
motivado mi investigacion historica. El primero, por lo que sé, que ha recor-
dado a Finetti nuestro siglo y su obra De principiis juris naturae et gentium,
pero no ya su Apologia, es Nicolo Tommaseo, en su Estudio sobre Vico.® F.
Predari toca al vuelo la controversia entre Duni y Finetti, y las criticas de
Finetti contra [15] Vico, expuestas en su obra De principiis juris naturae et
gentium; pero no dice palabra acerca de la Apologia, aparecida bajo el pseu-
doénimo de Filandro Misoterio.!® C. Cantoni, en su muy estudiado libro sobre
Vico, escribe sobre Duni, sin referirse a la polémica entre Duni y Finetti a
proposito de Vico, y sin aludir, como es natural, a la Apologia de Finetti.!!
Recordados Tommaseo, Predari y Cantoni, en el orden cronoldgico en que

9. Véase en el editor N. Jovene, Opinioni ¢ giudizi di alcuni iustri italiani e strameri sulle opere di Giambattista Vico,
p- 213. Napoles, 1863. [N. del A.] [Niccolo Tommaseo (1802-1874), jurista, lingiiista y hombre de letras,
catolico liberal amigo de Rosmini y de Manzoni. Del escritor veneciano de origen dalmata, véase: G.B.
Vico e 1l suo secolo, Turin, UTET, 1930; y ed. también en Palermo, Sellerio Ed., 1985. N. del T']

10. La Scienza nuova di Giambalttista Vico, ecc. Pref. XXXII, Turin, Pomba, 1852. [N. del A.]

11. G.B. Vico, Studu critici e comparativr, 319-342. Turin, Civelli, 1867. [N. del A.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 245



Baldassare Labanca

han escrito sobre Nuestro [Autor], mantengo el mismo orden en cuanto a P.
Siciliani y a R. Flint.

P. Siciliani menciona la Apologia, casi por via indirecta, citando uno
de sus titulos.!? Dice al respecto unas pocas palabras: refiere la polémica entre
Duni y Finetti; pero apresuaradamente, no dando peso a la critica catélica, del
siglo en curso, a la Ciencia nueva. Cree que el Estado ferino, en la Ciencia
[16] nueva, sea una importante anticipacion del naturalismo de C. Darwin. No
advierte que en aquella el Estado ferino constituye no la génesis sino la caida
del género humano, por causa del pecado de Adéan. Esto es lo que ocurre
cuando un critico se pone a interpretar una obra con las ideas de su propio
tiempo. El mismo Siciliani hace de Finetti un profesor de Padua. Cuando, a
decir verdad, no figura en el elenco de profesorado de esa Universidad.!3

Roberto Flint, profesor de la Universidad de Edimburgo, ha escrito
una monografia sobre Vico, valiosa desde distintas vertientes. En la misma
linea de Siciliani cita la Apologia de pasada, de manera indirecta, afiadiendo
unicamente la fecha, y errada, de 1777 en vez de 1768. Probablemente la
citacion, idéntica a la de Siciliani, se apartd de este libro, que Flint recuerda
junto con el de Cantoni sobre Giambattista Vico.!*

En conclusion, se puede afirmar que la Apologia de Finetti ha pasado
hasta ahora inobservada o, al menos, no atendida por los estudiosos de Vico.
[17] No obstante, ella ha sido para mi, y lo serd para quienes tengan la pacien-
cia de leer mi libro, de innegable relevancia. Ella sola, sin tener que poner a
calculo los otros criticos catélicos, aporta una nueva y notable contribucion a
la literatura viquiana misma. El contenido historico y critico de la Apologia
de G.F. Finetti es, como veremos, precioso no solo respecto a la Ciencia
nueva, sino incluso en relacion a nuestros estudios religiosos del siglo xviil.

* %k ok

Traduccion del italiano por José M. Sevilla, 2020

12. Sul rinnovam. della fil. pos. In Italia. 43. Florencia, Barbera, 1871. Aqui se alude a la Apologia sin dar-
nos el verdadero titulo y, lo que es mas, sin anotar el lugar ni el ano de la publicacién. [N. del A.]
13. La noticia la recibi de Padua. Otras noticias de Finetti las he obtenido por sus libros. No he podi-
do contar con una biografia suya en algin diccionario, o en un escrito especial. [N. del A.]

14. R. FLINT, Vico, pag. 205, 230. Edimburgo, William Blackwood, 1884. [N. del A.]

246 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Carta de Menéndez Pelayo a Croce sobre Vico en Espaiia — Letter of Menéndez Pelayo to Croce about Vico in Spain — Lettera di Menéndez Pelayo a Croce su Vico
nella Spagna — D.O 1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.11

CARTA DE MARCELINO MENENDEZ PELAYO A
BENEDETTO CROCE, DE 12 DE AGOSTO 1903,
SOBRE VICO EN ESPANA

RESUMEN: Reproduccion de la carta de temdtica viquiana de Marcelino Menéndez Pelayo, emitida desde Santander
el 12 de agosto de 1903, a Benedetto Croce respondiendo a la tarjeta enviada a su amigo por el filésofo italiano desde
Napoles una semana antes solicitando al poligrafo cantabro informacién sobre la recepcién de Vico en Espafia.
PALABRAS CLAVE: G. Vico, M. Menéndez Pelayo, B. Croce, hispanismo.

ABSTRACT: Reproduction of a letter on Vichian topics from Marcelino Menéndez Pelayo, issued from Santander on
August 12, 1903, to Benedetto Croce responding to the card sent to his friend by the Italian philosopher from Naples
a week before requesting information from the Cantabrian writer about the reception of Vico in Spain.

KEYWORDS: G. Vico, M. Menéndez Pelayo, B. Croce, hispanism.

OBRA EN DoMINIO PUBLICO. Copia digitalizada disponible en CervantesVirtual: http://www.cervantesvirtual.com/por-
tales/marcelino_menendez_pelayo/obra-visor/ carta-de-marcelino-menendez-pelayo-a-benedetto-croce-santan-
der-12-agosto-1903-827418/html/ y también en Fundacién Larramendi http://www.larramendi.es/menendezpe-
layo/es/corpus/unidad.do?idCorpus=1002&idUnidad=159491&posicion=1

Ll texto de esta carta de Marcelino Menéndez Pelayo ha pasado la revision critica e histdrica durante cast un siglo y cuarto hasta hoy.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.11
© de la Breve indicacién: José Manuel Sevilla Ferndndez, 2020 [247]



José M. Sevilla

Breve indicacion

Benedetto Croce escribe a Marcelino Menéndez Pelayo en 1901 (no se lee el
numero del mes en el matasellos de correos) desde Napoles comunicandole que le
remite de nuevo (pues segun le hace saber Farinelli a Croce, no habia llegado a
manos del poligrafo cantabro el ejemplar que le envioé en junio de 1900) la Memoria
de Estética (o sea, la Memoria leida por B. Croce en la Accademia Pontaniana de
Napoles en 1900, Tesi fondamentali di un’estetica come scienza dell ’espressione e
linguistica generale) y un opusculo sobre Vico que es un ensayo de Historia de la
estética aun en proceso (Epistolario, vol. 16, carta n® 330). Arturo Farinelli escribid
a Menéndez Pelayo desde Innsbruck con fecha 12 de mayo de 1901 comunicandole
que Croce le habria enviado la obra «Fondamenti dell’estetica» y el optsculo sobre
Vico, quien —frente a los alemanes que hacen de Baumgarten el fundador de la estéti-
ca porque uso el término en 1750 para designar la nueva ciencia de lo bello— es
reivindicado por Croce como el gran descubridor de la misma ya desde 1725 y rotun-
damente en 1744. «Vi a Croce en Napoles durante mi ultimo gran vagabundeo por
tierras de Italia; me aseguro6 que le habia enviado sus Fundamentos de estética escri-
tos con esa claridad y sagacidad que le son habituales; ahora sale a laluz también el
opusculo sobre Giovanni Battista Vico como descubridor de la estética; en abierta
y parece también —aunque solo en parte— que justa contraposicion con los alema-
nes..» (A. Farinelli a M. Menéndez Pelayo, cit., Epistolario, vol. 16, carta n® 120,
original en italiano).

Es en carta fechada del 5 de agosto de 1903, datacion del matasellos del tar-
jeton remitido desde Perugia, que Croce solicita a su ya ‘estimado amigo’ noticias
sobre la recepcion critica de Vico en Espafia (Epistolario, vol. 17, carta n® 92). A
esta demanda responde Menéndez Pelayo el 12 de agosto del mismo afio con la
carta que reproducimos a continuacion (vol. 17, carta n® 95: «Tomada de: Menéndez
Pelayo, varias cartas, p. 42-43»).

El Epistolario de M. Menéndez Pelayo ha sido editado bajo el cuidado de
Manuel Revuelta Sanudo en 23 vols. (Madrid, Fundacion Universitaria Espaiiola,
1982-1991). La consulta online y en abierto con texto digital libre tanto de la
Correspondencia citada, como de las OC'y la Bibliografia de Menéndez Pelayo se
encuentra disponible electronicamente en la Biblioteca Virtual de Menéndez Pelayo
de la Fundacion Larramendi, desde 1999. Un texto de interés resultara al lector el
de Maria Cristina Pascerini, «La correspondencia entre Benedetto Croce y Menéndez
Pelayo: logros y entresijos de una relacion intelectualy, en Menéndez Pelayo. Cien
anos después, Actas del Congreso Inter., UIMP, 2015, pp. 309-327 (acceso libre en edi-
cion online en publicaciones en sede.educacion.gob.es).

José M. Sevilla Fernandez, 2020

248 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Carta de M. Menéndez Pelayo a B. Croce

Volumen 17 - carta n°® 95

De MARCELINO MENENDEZ PELAYO
A BENEDETTO CROCE

Santander, 12 de agosto de 1903

Mi querido amigo:

Son tan pocas las noticias que puedo comunicar a Vd. acerca de Vico en
Espaia que he ido retardando la contestacion a su carta para ver si parecia
alguna mas. Por de pronto diré a Vd. lo unico que he podido averiguar, y
que por su misma escasez es CUrioso.

La primera mencion de Vico en Esparia que hasta ahora he encontrado es
la que hizo don Ignacio de Luzan en su Poética o reglas de la Poesia en
General, y de sus principales especies (Zaragoza, 1737), libro 4°, cap. 7° Del
Heéroe. «No sera ajeno de este lugar, ni de mi intento, el indagar ante todas
cosas la genuina y propia idea y significacion de este nombre Héroe, y qual
ha sido y debe ser su constitutivo. Y si damos crédito a las ingeniosas ideas
y especulaciones del doctisimo Juan Bautista Vico, en el segundo libro de la
célebre obra que escribio de los Principios de una nueva ciencia, los prime-
ros Héroes fueron hombres groserosy, etc. y sigue resumiendo la doctrina de
Vico acerca de los héroes épicos.

En Esparia hay tradicion, que no he podido comprobar, de que Luzdn fué
discipulo de Vico. El hecho no es inverosimil, puesto que Luzan hizo sus
estudios en Sicilia, graduandose en 1727 de doctor en derecho por la
Universidad de Catania (segun cuentan sus biografias) y desde 1729 a 1733
en que volvio a Espania vivio constantemente en Napoles, dedicado a estu-
dios de filosofia y erudicion.

Un solo trabajo espariol conozco sobre Vico, y merece citarse por el nom-
bre de su autor y por no estar incluido en ninguna de las dos colecciones de
sus obras. Son diez articulos, exponiendo y juzgando la Ciencia Nueva publi-
cados por don Juan Donoso Cortés, en El Correo Nacional (1840), y reimpre-
so en la Revista de Madrid (1882). Donoso Cortés, que no leia mas que libros
franceses, no conocio a Vico mas que en la publicacion de Michelet.

No tengo noticia de ninguna traduccion espanola de obras de Vico. Si
acaso la hay, serda muy reciente.

Suyo buen amigo y admirador q. b. s. m.

M. Menéndez y Pelayo

sk osk sk

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 249






«ntroduccion» y «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico», de J. Michelet (1835) — «Introduction» and «Discourse on the Sytem and Life of
Vico», by J. Michelet (1835) — «Introduzione» e «Discorso sopra il sitema e la vita di Vico», di J. Michelet (1835) —
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.12

«INTRODUCCION SOBRE SU VIDA Y SUS OBRAS» Y
«DISCURSO SOBRE EL SISTEMA Y LA VIDA DE VICO»

(Textos iniciales de Obras escogidas de Vico, 1835, de
Jules Michelet)

[JULES MICHELET, Qeuvres choisies de Vico, Paris, Librairie Classique de L.
Hachette, 1835, t. I, «Introduction» pp. I-VIII y «Discours» pp. I-XLX]

Traduccion del francés por
Emmanuel Chamorro Sanchez
Mguel A. Pastor Pérez
(Universidad de Sevilla)

Nota por

José M. Sevilla Ferndndez
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccion en espanol de la Introduccion sobre la vida y las obras de Vico en Obras escogidas de Vico (1835),
de Jules Michelet; y traduccion al espariol del famoso «Discurso sobre el sistema y sobre la vida de Vico», del historia-
dor francés. Michelet esta reconocido como el gran difusor de Vico en Francia, y promotor de la identificacion entre la
Ciencia nueva y la Filosofia de la historia.

PaLABRAS CLAVE: G. Vico, J. Michelet, J.M. Sevilla, E. Chamorro, M.A. Pastor, Qeuvres choisies, biografia, sistema,
Ciencia nueva, Filosofia de la historia.

ABSTRACT: Translation into Spanish of the Introduction to the life and works of Vico in Selected Works of Vico (1835), by
Jules Michelet; and translation into Spanish of the famous «Discourse on the system and life of Vico», by the French
historian. Michelet is recognized as the great diffusor of Vico in France, and promoter of the identification between the
New science and the Philosophy of history.

KEYWORDS: G. Vico, J. Michelet, J.M. Sevilla, E. Chamorro, M.A. Pastor, Oeuvres choisies, biography, system, New
science, Philosophy of history.

OBRA EN DOMINIO PUBLICO. Ejemplar de base para la traduccién en castellano del texto francés ha sido la prime-
ra ed. de 1835 en Paris. Copia disponible en la BCU - Lausanne. Digitized by Google®. http:/ /books.google.com

Mas que revision por pares ciegos, las pdginas de este texto de Fules Michelet ha pasado la revisin critica e historica durante mds de dos
siglos y medio de historia y cultura hasta esta traduccion en espaiiol.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.12 251
© de la traduccién, Enmanuel Chamorro Sdnchez y Miguel A. Pastor Pérez © Nota, José¢ Manuel Sevilla Ferndndez



OEUVRES

CHOISIES

"DE VICO

CONTENANT

SES MEMOIRES , ECRITS PAR LUI-MEME, LA SCIENCE NOUVELLE,
LES OPUSCULES , LETTRES, ETC.

PHECEDEES

D'UNE INTRODUCTION SUR SA VIE ET SES OUVRAGES.

PAR M. MICHELET,

PROFESSEUR A L’ECOLE NORMALE, CHEF DE LA SECTION MISTORIQUE
AUX ARCHIVES DU ROYAUMX. '

TOME 1.

PARIS. .
LIBRAIRIE CLASSIQUE DE L. HACHETTE,

RUE PIERRE-SARRASIN, 13,

OBRAS ESCOGIDAS DE VICO CONTENIENDO SUS MEMORIAS, ESCRITAS POR EL MISMO, LA CIENCIA
NUEVA, LOS OPUSCULOS, CARTAS, ETC. PRECEDIDAS POR UNA INTRODUCCION SOBRE SU VIDA Y
SUS OBRAS — DE M. MICHELET PROFESOR DE LA ESCUELA NORMAL, JEFE DE LA SECCION
HISTORICA DE LOS ARCHIVOS DEL REINO — TOMO I — PAR{S LIBRERIA CLASICA DE L. HACHETTE
RUE PIERRE SARRASIN, 12 — 1835



Nota de Presentacion a «Introducciony y «Discurso sobre el sistema y la vida de Vicoy (1835) — Presentation Note to the Spanish translation of
the «Introduction» and the «Discourse on the System and Life of Vicoy (1835) — Nota di Presentazione all” «Introduzioney e al «Discorso
sopra il sistema e la vita di Vicoy (1835) — D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.12

NOTA DE PRESENTACION A LA TRADUCCION
ESPANOLA DE LA INTRODUCCION Y DEL DISCURSO

DE J. MICHELET

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

esde que el italoargentino Pedro De Angelis (1784-1895) le entregase en
bandeja la Scienza nuova y presentase las revolucionarias ideas de su compatrio-
ta italiano en el circulo galo del historiador Jules Michelet (1798-1874) —como
este le reconoce en el prefacio de su traduccion parcial de la Scienza nuova al fran-
cés en 1827 (mismo aino en que De Angelis arriba a la Argentina)—, y ademas
desde que un joven Michelet renunciara a que el peso del “magisterio” de Cousin
le obligase a cambiar su proyecto sobre Vico por otro de dedicacion durante diez
afios al estudio de San Bernardo —y a su colega Quinet le sugiriese M. Cousin
cambiar el proyecto de traducir a Herder por el de traducir a Olympiodoro; por
fortuna, ambos historiadores salieron juntos de la casa del Maestro ignorando los
consejos del mismo y dedicandose a sus proyectos originales en el camino de la
Filosofia de la Historia—, la cultura gala logro en el siglo XX no solo una eficien-
te recepcion de Vico en el suelo francés sino, ademas, contribuir a la difusion, a
través del expansionismo epocal de la lengua francesa, de las ideas de Vico y del
sistema de la Ciencia nueva. Si bien es cierto que adheridas, ideas revoluciona-
rias y novedoso sistema, a la imagen decimononica de la Filosofia de la historia,
con cuya disciplina Michelet mismo identificé a la Scienza nuova en el titulo de

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.L. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.12 253
© de la Nota: José Manuel Sevilla Fernandez, 2020



José M. Sevilla

su abreviada traduccion francesa: Principes de la philosophie de [ histoire (Paris,
Renouard, 1827). También tradujo una version reducida de la Autobiografia y
algunos otros escritos viquianos en las Qeuvres choisies de Vico (Paris, Hachette,
1835), donde publica su Discours sur le systeme et la vie de Vico.Y si bien habia
traducido la ed. de 1744, en el Discours expone el método de la primera Ciencia
nueva, la ed. de 1725, por considerarlo «mas adecuado para un publico francés.!

En su obra La filosofia di G.B. Vico (Bari, Laterza, 1911), al tratar
sobre «La fortuna del Vico» y retomando lo ya apuntado en su Bibliografia
vichiana (iniciada en 1904 y suplementada hasta la década de los cuarenta
del siglo xx), dice Benedetto Croce:

En Francia, la divulgacion del pensamiento de Vico se debio a
Michelet, que tradujo las obras de aquel y que atn en los ultimos afios
de su vida llamaba a Italia: “cette seconde mere et nourrice qui, jeune,
m’allaita de Virgile, et, miir, me nourrit de Vico, puissants cordiaux qui
tant de fois ont renouvelé mon coeur”. Y es Michelet, si no el primero,
si de entre los primeros que escribe que Vico no habia sido entendido
en el siglo dieciocho, porque hablaba al diecinueve. Coronaron a
Michelet, ademés del ya recordado Ballanche, Jouffroy, Lerminier,
Chateaubriand, Cousin (algunos de los cuales no escaparon de las rela-
ciones entre Vico y aquella filosofia alemana que Cousin precisamente
divulgaba por entonces en Francia), y mas tarde Laurent, Vacherot, De
Ferron, Franck, Cournot y muchos otros mas: jAugusto Comte leyo y
admir6 a Vico, y en 1844 escribi6 acerca de ello a Stuart Mill, e inclu-
so Leone Gambetta penso, desde joven, una historia general del comer-
cio conducida por el esquema viquiano de los “recursos”! Fue tanta la
popularidad obtenida por el nombre de Vico durante algin tiempo en
Francia que chistosamente se menciona en algunas novelas de Balzac y
en el Bouvard et Pécuchet de Flaubert; Denis escribid en torno a 1840:
“Vico qu’on ne peut maintenant se passer de citer”. Pero la eficacia de
un pensamiento de esa cualidad no podia ser ni profunda ni duradera
ante el tenaz intelectualismo y el dualistico espiritualismo francés.?

Como quiera que aconteciese, no fue, simple y tnicamente, la traduc-
cion en lengua francesa de textos viquianos lo que otorgd un notable impetu a
los estudios viquianos en Europa; fue también, y de manera muy especial, el
Discours sur le systeme et la vie de Vico —sin duda la mayor contribucion

1. Discurso sobre el sistema y la vida de Vico, trad. de E. Chamorro & M.A. Pastor, infia p. 267.
2. B. CROCE, La filosofia di G. B. Vico, Bari, Laterza, 1980 (4" ed. econ.), pp. 289-290.

254 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota de presentacién a la traduccién esparnola de la Introduccion y del Discurso

micheletiana al debate sobre Vico—, con el que Michelet reivindica el “genio
profético” de este frente a su época y ante el porvenir: «Su sistema nos apare-
ce a principios del siglo pasado, como una admirable protesta de esa parte del
espiritu humano que descansa sobre la sabiduria del pasado».? Interpretacion
micheletiana defensora de que en una época dominada por el cartesianismo
solo Vico alz¢ la voz para reivindicar el estudio de la historia, primando el inte-
rés por las ciencias civiles, sociales, culturales, al interés por las ciencias natu-
rales. «Esta interpretacion de Vico se difundio reflejada y de manera mas pro-
longada también en Italia».# No poco influyente resulté también la version
francesa de Vico —por su conversion del sistema de la Ciencia nueva en el
motor de la Filosofia de la historia— dentro de la cultura filosofica decimo-
nénica espafiola e hispanoamericana, que ademas inspird a Juan Donoso
Cortés directamente e influyd en el polemista espaiiol al igual que en tantos
otros autores en la cultura hispénica del siglo Xix. Asi lo hemos mostrado ya
en El espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hispdnica
(1737-2005) y en los posteriores Suplementos a esta obra que venimos publi-
cando hasta hoy mismo y que continuamos en proyecto.’

Resultaba no solo importante sino incluso necesario ofrecer en la len-
gua universal espafiola algunos textos viquianos del autor de la monumental
Histoire de France (1833-1844) y aquellos siguientes volimenes dedicados a
principales temas seculares del xv al xviit en la Historia de Francia, sin olvidar
a la—también voluminosa— Histoire de la Révolution francaise (1847-1853). La
«Introduccion sobre la vida y las obras de Vico» que abre las Obras escogidas
de Vico, de 1835, seguida de su famoso Discurso sobre el sistema y la vida de
Vico, traducidos del francés por los profesores de la Universidad hispalense
Emmanuel Chamorro Sanchez y Miguel A. Pastor Pérez, a partir de la copia
de la edicion original de 1835, son textos de lo mds representativos. A dicha
editio princeps hacen referencia los numeros de las paginas incluidos entre
corchetes en el texto de las dos traducciones espafiolas. Téngase en cuenta que
tanto la Introduccion como el Discurso estan paginados en nimeros romanos

y que en ambos casos las paginas comienzan por el I.
* % %

3. Discurso sobre el sistema y la vida de Vico, cit., p. 262.

4. M. MARASSI, Vico, Milan, Le Grandi Collane del Corriere della Sera: Grandangolo, vol. 47, p. 104.
5. Népoles, La Citta del Sole, 2007; cfr. especialmente pp. 117-118, y también 76-77, 84-89, 123-124
y 192-193. Cinco son las “Adendas” hasta hoy publicadas por el autor: I en Cuadernos sobre Vico 2017,
IT en Bollettino del centro di studi vichian: 2018; 111 en Rocinante 2018 (en prensa, atn); IV en Bollettino della
Societa Filosofica Itahana 2019; V en Cuadernos sobre Vico 2019.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 255






«Introduccién sobre su vida y sus obras»
y «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico»

«INTRODUCCION SOBRE SU VIDA Y SUS OBRAS»
(1835)

Jules Michelet
(1798-1874)

[JULES MICHELET, Oeuvres choisies de Vico, Paris, Librairie Classique de L. Hachette,
1835, t. I, Introduction, pp. I-VIIL]

(1]

a habia presentado la obra de Vico; hoy presento al mismo Vico, quiero
decir, su vida, su método, el secreto de las transformaciones por las que paso
este gran espiritu. Las encontraremos todas, ya sea en la memoria que escri-
bi6 sobre su vida, ya sea en los otros opusculos cuyo primer volumen con-
tiene la traduccion o el resumen.

El método seguido por Vico es tanto mas importante de observar por
cuanto quizads no haya ningin inventor cuyos precedentes puedan estar
menos indicados. Antes de €l, la primera palabra no habia sido dicha; des-
pués de ¢l, la ciencia estaba, si no hecha o construida, al menos bien funda-
da; el primer paso se habia dado, indicandose las aplicaciones generales.

(Cuadl es el principio? El frontispicio que tenemos frente a nosotros
es la pictodrica traduccion. [11] Es el mismo que colocod Vico al frente de la
segunda edicion de la Scienza nuova (1730).

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.12 257
© de la traduccién: Miguel A. Pastor Pérez, 2020



Jules Michelet

La mujer, con la cabeza alada, cuyos pies se posan sobre el globo y
sobre el altar que la sostiene, es la filosofia, la metafisica. El globo es el mundo
social fundado sobre la religion de los matrimonios y las tumbas, de otra forma
dicho, sobre la perpetuidad de las familias; esto es lo que viene indicado por la
antorcha, la piramide etc. La filosofia social se eleva sobre el mundo, como
remontandose hacia Dios su autor.! Del ojo divino parte un rayo que, refleja-
do en ella, golpeandola, iluminara la estatua del ciego Homero, representante
del genio popular, de la poesia instintiva de las naciones, [111] de donde su civi-
lizacion debe surgir. La estatua, vieja y agrietada, descansa sobre una base rui-
nosa; parece que el rayo la destruye al iluminarla. Es porque, en efecto, este
Homero en el que uno creia ver a un hombre, debe perecer como hombre, para
fundirse con la antorcha de la nueva critica; digamos mejor, que mas bien cre-
cerd, se convertird en un ser colectivo, una escuela de poetas, rapsodas, homé-
ridas; ;qué estoy diciendo una escuela? un pueblo, el pueblo griego, cuyos rap-
sodas no hacen sino repetir, modular las tradiciones poéticas.

El poeta griego no es aqui sino un ejemplo. Tanto valdria cualquier
poeta primitivo de cualquier otro pueblo; tanto como los antiguos legisladores.
Numa o Licurgo, Minos o Hermes, las leyes, las religiones son, asi como las
literaturas, la obra, la expresion del pensamiento de los pueblos. Aqui pido per-
miso para citarme un momento.

El discurso de la Scienza nuova es este: la humanidad es producto de
su propio trabajo. Dios acttia sobre ella, pero a través de ella. La huma-
nidad es divina, pero no hay un hombre divino. Estos héroes miticos,
estos Hércules cuyo brazo separa las montaiias, estos Licurgos y estos
Rémulos, prestos legisladores, que, en la vida de un hombre realizan
la larga obra de los siglos, son [IV] creaciones del pensamiento de los
pueblos. Solo Dios es grande. Cuando el hombre queria hombres-dio-
ses, tenfa que acumular generaciones en una persona, tenia que resumir
en un héroe la concepcion de todo un ciclo poético. A este precio, cons-

1. La idea primera de esta imagen emblematica es platonica y dantesca. Parece tomada de los versos
de Paraiso: Cual ave dentro de la amada hojarasca, el nido abriga de su prole amada, cuan-
do la noche toda cosa esconda, y por gozar su vista, tan deseada, y procurarles luego la
pastura, —duro trabajo que a su instinto agrada,— en lo alto de una rama, el tiempo apura,
y, con ardiente afecto aguarda el dia, que anunciard del alba la blancura; erguida asi, mi
encantadora guia, miraba ... Yo, viéndola suspendida y deseosa, me quedé como el que aun quisie-
ra, y que sin embargo disfruta de la esperanza... (Paraiso, C. XXIII). Miré los ojos de Aquella que se
apoder6 [emparadisa] de mi pensamiento; y como un hombre que ve en un espejo la imagen de una
antorcha ante la antorcha misma, se da vuelta, compara, y ve la llama y el espejo coincidiendo como
cantando el aire y las palabras; entonces me golpearon, etc. (Z/bud. C. XXVIII).

258 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Introduccién sobre su vida y sus obras (1835)

truyd idolos histéricos, Rémulos y Numas. La gente permanecio postra-
da ante estas gigantescas sombras. El fildsofo los levanta y les dice: Lo
que ustedes adoran son ustedes mismos, son sus propias concepciones...
Estas extrafias e inexplicables figuras que flotaban en el aire, objeto de
pueril admiracion, descienden a nuestro alcance. Surgen de la poesia
para entrar en la ciencia, los milagros del genio individual se disuelven
en el derecho consuetudinario. El nivel critico pasa por encima de la
humanidad, este radicalismo histdrico no llega a reprimir a los grandes
hombres. Indudablemente hay algunos que dominan a la multitud, cabe-
za o cintura; pero su frente ya no se pierde en las nubes. No son de otra
especie; la humanidad puede reconocerse a si misma en su historia, idén-
tica a si misma. (Histoire de Rome, t. 1, p. 6 de la 2% edicién.)

Las ciencias sociales datan del dia en que se expresd por primera vez
esta gran idea. Hasta entonces, la humanidad creia que debia su progreso a la
suerte del genio individual. Las revoluciones [v] de la politica, de la religion,
del arte, estaban relacionadas con la inexplicable superioridad de unos pocos
hombres, no quedaba sino admirar sin sentirse abrumado, la historia era un
espectaculo improductivo, nada mas que una fantasmagoria divertida. Los
hechos aparecian como individuales y sin generalidad, no se podria extraer
leyes ni sacar inferencias de ellos.

(Cuadl es la influencia del individuo? ;Hasta qué punto el hombre mitico,
el hombre colectivo, el hombre individual, pueden ser considerados como expre-
sion, como simbolos de una civilizacion, de una época? Esta es una pregunta
seria. La ciencia, la moral, la religion estan comprometidas. No es en este breve
prefacio donde podemos abordar este gran tema. Quizas en otro lugar intentemos
decir qué es el simbolismo, para fijar la critica de este principio peligroso y fértil,
para explicar como las dos escuelas, la simbolica y la anti-simbdlica, la que gene-
raliza y la que individualiza, peleando, controlando entre si, equilibrandose entre
si, son también necesarias para la ciencia, cuyo balance permite la vida, como el
equilibrio de la vida comun y el individuo hacen la vida de la naturaleza.

Volviendo al tema. La Memoria biografica de Vico presentard para
muchos lectores menos interés del que [vI] quizas esperan.? La vida de un gran
creador es poco mas que la historia de sus ideas. Sin grandes aventuras y con
pocas anécdotas. Vico apenas salié de Napoles. Aqui nacio y envejecera pobre,
en las oscuras funciones de la ensefianza; feliz y agradecido, cuando los gran-

2. Reproducimos el discurso preliminar de la primera edicion sobre la vida y las obras de Vico, aun a
riesgo de repetir algunos detalles biograficos que se encontraran en la Vida de Vico, escrita por el mismo.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 259



Jules Michelet

des, los gobernadores espanoles o austriacos, le hicieron el distinguido honor de
ordenarle un discurso, un epitafio, un epitdlamo. Que un espiritu tan indepen-
diente haya mostrado tanto respeto y admiracion por el poder, es un contraste
que puede asombrar a quienes no conocen Italia.

Vanidosa humildad, glorias académicas, espléndidos elogios de una mul-
titud de ilustres extrafios: esto es lo que se encontraria en la vida de todos los eru-
ditos de la época. En medio de estas miserias, por las que €l estd seriamente pre-
ocupado, se distingue que su Unico negocio es la persecucion de su gran idea.
Hay que ver como partiendo desde lejos, trepa penosamente con pies y manos el
camino duro y solitario de su descubrimiento, ascendiendo cada dia a una region
desconocida, sin encontrar otro [VII] rival que se supere a si mismo, cambiando,
y, como dice Dante, franshumanizando mientras escalaba; cémo, finalmente,
cuando hubo escalado, cuando se dio la vuelta y se sento, descubri6 que, en la
vida de un hombre, habia escalado toda una ciencia. La desgracia es que llega-
do alli, estaba solo; y nadie podia comprenderlo. La originalidad de las ideas, la
extrafieza del lenguaje, también lo aisld. Generalizando sus generalidades, for-
mulando, concentrando sus formulas, utilizd estas tltimas como expresiones
conocidas. Daba la casualidad de que era lo contrario de los Siete Durmientes.
Se le olvido el idioma del pasado y ya no sabia hablar mas que el del futuro. Pero
si era demasiado pronto entonces, tal vez hoy, ya es tarde. Para este gran y desa-
fortunado genio, el momento nunca ha llegado. Vico cometié con demasiada fre-
cuencia el error de desdibujar su camino a medida que avanzaba. De ahi la apa-
rente extrafieza de sus resultados, sin embargo su bella e ingeniosa polémica con-
tra la escuela de Descartes, contra el abuso del método geométrico, contra el
espiritu critico que amenazaba con secar y destruir toda la literatura, todo el arte,
todo el genio de la invencion, esta parte negativa no tiene menos originalidad que
la otra; la prepara y se une estrechamente a ella. En sus Discursos, Vico ataca el
[vi criterio cartesiano del sentido individual. En el ensayo sobre la Unidad del
principio del Derecho, en el pequetio libro sobre la Filosofia de las lenguas, en
fin, en la Ciencia nueva, €l reivindica los derechos del sentido comun del géne-
ro humano. Acabamos de sefialar aqui el progreso general de su método; jpero
cudntas miradas ingeniosas podriamos indicar en los detalles! La sentencia sobre
Dante (p. 192), la apreciacion de los méritos y defectos de la lengua francesa (pp.
142, 347), las reflexiones sobre la educacion (pp. 17, 199, 132, 156), todavia
aplicables incluso hoy, y tan admirables en simplicidad y profundidad que bas-
tarfa para mostrar a todos que hay buen sentido en el genio.

[Traduccion del francés por Miguel A. Pastor Pérez, 2020]

260 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«Introduccion sobre su vida y sus obras»
y «Discurso sobre el sistema y la vida de Vico»

«DISCURSO SOBRE EL SISTEMA Y LA VIDA DE VICO»
(1835)

Jules Michelet
(1798-1874)

[JULES MICHELET, Qeuvres choisies de Vico, Paris, Librairie Classique de L.
Hachette, 1835, t. I, «Discours sur le systéme et la vie de Vico» pp. [-XLX.]

te la rapidez del movimiento critico que imprimié Descartes en la filo-
sofia, el publico no pudo ver a nadie que se quedara al margen de este movi-
miento. He aqui por qué el nombre de Vico es todavia tan poco conocido més
alla de los Alpes. Mientras la multitud seguia o perseguia la reforma carte-
siana, un genio solitario fundo la filosofia de la historia. No acusemos la
indiferencia de los contemporaneos de Vico; intentemos mas bien explicar-
lo, y mostrar que la Ciencia Nueva fue tan desatendida durante el siglo pasa-
do, solo porque estaba dirigida al nuestro.
Tal es la marcha natural del espiritu humano: conocer primero y
luego juzgar, [11] expandirse al mundo exterior y volver a si mismo mas tarde,
relacionarse con el sentido comun y someterlo al examen del sentido indivi-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 261
Sevilla (Espaiia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.L http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.12
© de la traduccién: Emmanuel Chamorro Sdnchez & Miguel A. Pastor Pérez, 2020



Jules Michelet

dual. Cultivada en el primer periodo por la religion, la poesia y las artes, acu-
mula los hechos de los que la filosofia algiin dia debe hacer uso. Ya tiene el
sentimiento de muchas verdades, todavia no tiene ciencia. Es necesario que
un Sdcrates, un Descartes, venga a pedirle que los posea correctamente. y
que los ataques obstinados de un escepticismo despiadado le obliguen a
apropiarse de ellos defendiéndolos. La mente humana, por tanto, inquieta por
la posesion de creencias que afectan muy estrechamente a su ser, merece
durante un tiempo todo el conocimiento que el sentido intimo no puede
alcanzar; pero en cuanto se tranquilice, saldra del mundo interior con nuevas
fuerzas, para reanudar el estudio de los hechos historicos: al seguir buscan-
do la verdad ya no descuidaré lo plausible, y la filosofia, comparando y corri-
giendo uno por otro, el sentido individual y el sentido comun, abarcaran en
el estudio del hombre el de toda la humanidad.

Esta ultima época comienza para nosotros. Lo que mas nos distingue
es, como decimos hoy, nuestra tendencia historica. Ahora queremos que los
hechos sean ciertos [111] en cada detalle; el mismo amor a la verdad deberia
llevarnos a buscar relaciones, a observar las leyes que las gobiernan, a exa-
minar finalmente si la historia no puede reducirse a una forma cientifica.

Este objetivo al que nos acercamos todos los dias, nos lo marcé con
mucha antelacion el genio profético de Vico. Su sistema nos aparece a prin-
cipios del siglo pasado, como una admirable protesta de esa parte del espiri-
tu humano que descansa sobre la sabiduria del pasado, conservada en las
religiones, en los idiomas y en la historia, sobre esta sabiduria vulgar, madre
de la filosofia, y con demasiada frecuencia pasada por alto. Era natural que
esta protesta partiera de Italia. A pesar del genio de los Cardano y de los
Jordano Bruno, el escepticismo no regulado por la Reforma en su desarrollo,
no pudo obtener alli un éxito duradero o popular. El pasado, enteramente
ligado a la causa de la religion, conservd alli su imperio. La Iglesia catolica
invoco su perpetuidad frente a los protestantes, y en consecuencia, recomen-
do6 el estudio de la historia y de las lenguas. Las ciencias que, en la Edad
Media, se refugiaron y se confundieron en el seno de la religion, habian sen-
tido en Italia, menos que en cualquier otro lugar, los efectos buenos y malos
de la division del trabajo, y aunque la [1v] mayoria habia progresado menos,
todos habian permanecido unidos. La Italia meridional, particularmente,
conservo ese gusto por la universalidad que habia caracterizado al genio de
la gran Grecia. En la antigliedad, la escuela pitagorica habia unido la meta-

262 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

fisica y la geometria, la moral y la politica, la musica y la poesia. En el siglo
xil, el angel de la escuela' habia recorrido el circulo del conocimiento
humano para armonizar las doctrinas de Aristoteles con las de la Iglesia. En
el siglo xvi1, finalmente, los jurisconsultos del reino de Néapoles se manteni-
an fieles a esta definicion antigua de la jurisprudencia: scientia rerum divi-
narum atque humanarum. Seria en un pais asi donde deberiamos intentar por
primera vez fusionar todo el conocimiento que tiene al hombre como objeto
en un vasto sistema, que es la historia de los hechos y la de los lenguajes, ilu-
minandolos a ambos con una nueva critica, y que armonizaria filosofia e his-
toria, ciencia y religion.

Sin embargo, tendriamos dificultades para comprender este fenéme-
no si el propio Vico no nos hubiera explicado qué trabajos prepararon la con-
cepcion de su sistema (Vida de Vico, escrita por él mismo). Los detalles que
vamos a leer estan extraidos de este inestimable monumento; los que no [V]
pudieron entrar aqui fueron recogidos en el apéndice del discurso.

Giambattista Vico nace en Napoles, en 1668, hijo de un pobre libre-
ro, recibe la educacion de la época; la cual consistia en el estudio de lenguas
antiguas, de escoléstica, de teologia y de jurisprudencia. Pero le gustaban
demasiado las generalidades como para sentir aficion por el ejercicio de la
abogacia. Solo pleited una vez, para defender a su padre, gand su caso y
renunci6 al estrado; tenia entonces dieciséis afios. Poco después, la necesi-
dad le obligd a encargarse de la ensenanza del derecho a los sobrinos del
obispo de Ischia. Retirado durante nueve afios en la tranquila soledad de
Vatolla, siguid libremente la ruta que le traza su genio, compartido entre la
poesia, la filosofia y la jurisprudencia. Sus maestros fueron los jurisconsul-
tos romanos, el divino Platon, y ese Dante con quien ¢l mismo tenia tanta
conexion por su caracter melancoélico y ardiente. También vemos la pequena
biblioteca del convento donde trabajo, y donde concibio, quizés, la primera
idea de la Ciencia nueva.

Cuando Vico regresé a Ndpoles (es él mismo el que habla), se vio a si
mismo como un extrafio en su tierra natal. La filosoffa no se estudiaba
ya sino en las Meditaciones de Descartes y en su Discurso del método,
donde se desaprueba el [VI] cultivo de la poesia, la historia y la elo-
cuencia. El platonismo que, durante el siglo XvI, los habia felizmente

1. En referencia a Tomas de Aquino. [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 263



Jules Michelet

inspirado, que, por asi decir, habia luego resucitado la Grecia antigua
en Italia, fue relegado al polvo de los claustros. Para el derecho, se pre-
firié los comentaristas modernos antes que a los interpretes antiguos.
La poesia, corrompida por la afectacion, habia dejado de manar de los
torrentes de Dante, de los limpidos arroyos de Petrarca. Se cultivaba
bien poco la lengua latina. Las ciencias, las letras estaban languide-
ciendo igualmente.

Es asi como los pueblos, no més que los individuos, no abdican impu-
nemente de su originalidad. El genio italiano quiso seguir el impulso filosofi-
co de Francia y de Inglaterra, anuldndose a si mismo. Un espiritu verdadera-
mente italiano no podia someterse a esta nueva invasion de Italia por los
extranjeros. Mientras que todo el siglo volvia sus ojos ansiosos hacia el futu-
ro, y se precipitaba en los nuevos caminos que le abria la filosofia, Vico tuvo
el coraje de remontarse hacia esa antigiiedad tan despreciada y de identificar-
se con ella. Par6 a los comentaristas y criticos, y comenzo a estudiar a los ori-
ginales, como se habia hecho durante el Renacimiento de las letras.

Fortalecido por estos profundos estudios, osa atacar el cartesianismo,
no solamente en su [ViI] parte dogmatica que conservo poco crédito, sino tam-
bién en su método que incluso sus mismos adversarios habian abrazado y por
el que reinaba sobre Europa. Debemos ver en los discursos, donde ¢l compa-
ra los métodos de ensefianza seguidos por los modernos con los de los anti-
guos,? con qué sagacidad resalta los inconvenientes de los primeros. En nin-
guna parte se ha atacado con mas fuerza y moderacion el abuso de la nueva
filosofia: el distanciamiento para con los estudios historicos, el desdén del
sentido comun de la humanidad, la mania de reducir al arte lo que debe dejar-
se a la prudencia individual, la aplicacion del método geométrico a las cosas
que menos conllevan una demostracion rigurosa, etc. Pero al mismo tiempo,
este gran espiritu, lejos de clasificarse entre los ciegos detractores de la refor-
ma cartesiana, reconoce ampliamente sus beneficios: mirdé demasiado alto
para estar satisfecho con cualquier solucién incompleta:

Le debemos mucho a Descartes, quien establecid el sentido individual
como regla general de la verdad, es decir, era [VIII] una esclavitud
demasiado degradante hacer que todo descansara en la autoridad. Le

2. El propone el siguiente problema: ¢No podriamos animar todos los conocimientos divinos y humanos con un
mismo espiritu, de modo que las ciencias se diesen la mano, por asi decirlo, y que una universidad hoy represente a un
Platin o un Aristiteles, con todos los conocimientos que tenemos mds que los antiguos?

264 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

debemos mucho por haber querido someter el pensamiento al método;
el orden de los escoldsticos no fue sino un caos. Pero querer que el jui-
cio del individuo se imponga como tunico, queriendo sujetar todo al
método geométrico, es caer en el exceso opuesto. Ahora es el momen-
to de tomar un término medio; seguir el juicio individual, pero con la
consideracion debida a la autoridad: utilizar el método, pero un méto-
do diferente segin la naturaleza de las cosas.?

El que asign6 el doble criterium del sentido individual y el sentido comun
estaba, por tanto, en un camino diferente. Las obras que ha publicado desde
entonces ya no tienen un caracter polémico. Son discursos publicos, opuscu-
los, donde €l establece por separado las diversas opiniones que luego reuni-
ria en su gran sistema. Uno de estos opusculos se titula: Ensayo de un siste-
ma de jurisprudencia, en el cual el derecho civil de los Romanos seria expli-
cado por las revoluciones de su gobierno. En [1X] otro, trata de probar que la
sabiduria italiana de los tiempos mas remotos puede descubrirse en las eti-
mologias latinas. Es un tratado completo de metafisica, hallado en la histo-
ria de un idioma.* No obstante, podemos hacer sobre estos primeros trabajos
de Vico una observacion que muestra todo el camino que le quedaba todavia
por recorrer para llegar a la Ciencia nueva: es porque relaciona la sabiduria
de la jurisprudencia romana, y lo que descubre en el lenguaje de los antiguos
italianos, a un genio de juristas o filésofos, en lugar de explicarlo, como lo
hizo mas tarde, por la sabiduria instintiva que Dios da a las naciones. El toda-
via cree que la civilizacion italiana, que la legislacion romana, fue importa-
da a Italia, desde Egipto o desde Grecia.

Hasta 1719 la unidad estuvo ausente en la investigacion de Vico; sus
autores favoritos habian sido hasta entonces Platon, Técito y Bacon, y nin-
guno de ellos pudo darsela:

El segundo considera al hombre como es, el primero como debe ser;
Platén contempla lo honesto con sabiduria especulativa; Técito obser-
va lo 1til con [X] sabiduria practica. Bacon combina estos dos caracte-
res (cogitare, videre). Pero Platon busca en la sabiduria vulgar de

3. Respuesta a un articulo del Diario Literario de Italia donde se critica el libro De antiquissima Italorum sapien-
tia ex onigintbus linguae latinae eruenda. 1711.

4. Esta obra es la tinica cuyas ideas Vico no trasladé a la Ciencia nueva. Se encontrara traducida en esta
edicion.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 265



Jules Michelet

Homero un ornamento mds que una base para su filosoffa; Tacito dis-
persa la suya tras o después de los acontecimientos; Bacon en lo que
se refiere a las leyes no ignora los tiempos y lugares lo suficiente como
para alcanzar las mds altas generalidades. Grocio tiene un mérito que
les falta; encierra en su sistema el derecho universal, la filosofia y la
teologia, basdndose tanto en la historia de los hechos, verdaderos o
fabulosos, como en la de las lenguas.

La lectura de Grocio fija sus ideas y determina la concepcion de su
sistema. En un discurso pronunciado en 1719, trata el tema siguiente:

Los elementos de todo conocimiento divino y humano pueden redu-
cirse a tres, conocer, querer, poder. El Unico principio es la inteligen-
cia. El ojo de la mente, es decir, la razén, recibe de Dios la luz de la
verdad eterna. Toda ciencia viene de Dios, vuelve a Dios, estd en
Dios.3

Y se comprometio [XI] a probar la falsedad de todos los que se desvian de esta
doctrina. Era, decian algunos, prometer mas que Pico de la Mirandola, cuan-
do mostro sus tesis de omni scibile. De hecho, Vico solo habia podido mos-
trar en un discurso la parte filosofica de su sistema, y se habia visto obliga-
do a suprimir las pruebas, es decir, toda la parte filologica. Habiéndose colo-
cado asi en la feliz necesidad de presentar todas sus ideas, pronto public6 dos
ensayos titulados: Unidad de principio del derecho universal, 1720;
Armonia de la ciencia del jurisconsulto (de constantia jurisprudentis), es
(xi decir, acuerdo entre filosofia y filologia, 1721. Poco después (1722)
publicé notas sobre estas dos obras, en las que aplicaba a Homero la nueva
critica de la cual habia expuesto los principios.

5. Omms divinae alque humanae eruditionis elementa tria, nosse, velle, posse; quorum principium unum mens; cujus ocu-
lus ratio; cur aeterni vert lumen praebet Deus ... - Haec tria elementa, quae tam existere, et nostra ese, quam nos vivere
certo scimus, und illd re, de qud ommino dubitare non possumus nimirim cogitatione explicemus: quod quo faciliis facia-
mus, hanc tractationem universam divido in partes tres: quarum primd ommia scientiarum principia a Deo esse: in secundd,
diwinum lumen, swe aelernum verum pér haec tria, quae proposuimos elementa omnes scientias permeare: easque omnes und
arctissimd complexione colligatas alias in alias dingere, et cunctas ad Deus psarum principium revocare: in tertid, quid-
quid usquam de divinae ac humanane eruditionis principuis scriptum, dictumove sit, quod cum his principiis congruenit,
verum; quod dissenserit, falsum esse demonstremus. Atque adéo de dwinarum atque humanarum rerum notitid haec agam
tria, de origine, de circulo, de constantid; et ostendam, origine, omnes a Déo provenire; circulo, ad Deum redire omnes, cons-
tantid, omnes constare in Deo, omnesque eas ipsas praeter Deum tenebras esse et errores. [Salvo la cursiva, asi el ori-
ginal. N. del T']

266 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

Sin embargo, estos opusculos diversos no formaron un inico cuerpo
de doctrina; ¢l emprendio6 la tarea de fusionarlos en una sola obra que apare-
ci6 en 1725 bajo el titulo Principios de una Ciencia nueva, en torno a la natu-
raleza comun de las naciones, por medio de los cuales se descubren nuevos
principios del derecho natural de gentes. Esta primera edicion de la Ciencia
nueva es también la ultima palabra del autor, si consideramos el fondo de las
ideas. Pero cambi6 por completo la forma en las otras ediciones publicadas
durante su vida. En la primera, todavia sigue un camino analitico.6 [X1I1]

Esta es infinitamente superior en claridad. No obstante, es en las edi-
ciones de 1730 y 1744 donde, siempre preferentemente, hay que buscar el
genio de Vico. Alli comienza con axiomas, deduce de ellos todas las ideas
particulares y trata de seguir un método geométrico que el tema no siempre
permite. A pesar de la oscuridad resultante, a pesar del uso continuo de ter-
minologia extrafia que el autor a menudo pasa por alto, hay en todo el siste-
ma presentado de esta manera una grandeza imponente y una poesia sombria
que hace pensar en Dante. Nosotros hemos traducido, abreviandola, la edi-
cion de 1744; pero, en la exposicion del sistema que se va a leer, a menudo
nos acercabamos al método que habia seguido el autor en la primera y que
nos parecia mas adecuado para un publico francés. [XIV]

En esta variedad infinita de acciones y de pensamientos, de costum-
bres y de lenguas que nos presenta la historia del hombre, encontramos a
menudo las mismas trazas, los mismos caracteres. Las naciones mas alejadas
en el tiempo y en el espacio siguen en sus revoluciones politicas, y en la de
sus lenguas, una marcha singularmente andloga. Distinguir los fendmenos
regulares de los ocasionales, y determinar las leyes generales que rigen a los
primeros; trazar la historia universal, eterna, que se da bajo la forma de histo-
rias particulares, describir el circulo ideal en el que gira el mundo real, he aqui

6. Vico mismo marc6 muy bien los progresos de su método: «Lo que me desagrada en mis libros de
derecho universal (De juris uno principio, y De constantia jurisprudentis) es que parto de las ideas de Platon y
otros grandes fil6sofos, para descender al examen de las inteligencias limitadas y estapidas de los pri-
meros hombres que fundaron la humanidad pagana, mientras que deberia haber seguido un curso
completamente opuesto. De ahi los errores en los que he caido en ciertas materias... En la primera edi-
ci6on de la Giencia nueva, equivoqué, si no las materias, al menos el orden que seguia. Trataba de los prin-
cipios de las ideas, separandolos de los principios de las lenguas, que estan naturalmente unidos entre
ellos. Hablé del método propio de la Ciencia nueva, separandolo de los principios de las ideas y de los
principios de las lenguas.» Adiciones a un prefacio de la Ciencia nueva, publicado junto a otras obras inéditas de Vico,
por M. Antonio Giordano, 1818. Ahadamos a esta critica, que, en la primera edicion, concibe para la
humanidad la esperanza de una perfeccion estable. Esta idea, que tantos otros filésofos tuvieron que
reproducir, no aparece mas en las ediciones siguientes.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 267



Jules Michelet

el objetivo de la nueva ciencia. Ella es, a la vez, tanto la filosofia como la his-
toria de la humanidad. Ella extrae su unidad de la religion, principio produc-
tor y conservador de la sociedad. Hasta ahora solo se ha hablado de teologia
natural, la nueva ciencia es una teologia social, una demostracion histérica de
la Providencia, una historia de los decretos por los cuales, sin que los hom-
bres lo supieran, a menudo a pesar de ellos mismos, ella gobern la gran
sociedad de la humanidad. ;Quién no sentird un placer divino en este cuerpo
mortal, cuando contemplemos un mundo de naciones, tan variadas en carac-
teres, tiempos y lugares, en la uniformidad de las ideas divinas? [XV]

Las otras ciencias se encargan de dirigir al hombre y perfeccionarlo;
pero ninguna tiene todavia por objeto el conocimiento de los principios de la
civilizacion de la que todas surgieron. La ciencia que nos revelaria estos prin-
cipios incluso nos permitiria medir el transcurso que recorren los pueblos en
su progreso y decadencia, para calcular las edades de la vida de las naciones.
Entonces se conocerian los medios por los cuales una sociedad puede elevar-
se o descender al mas alto grado de civilizacion de los cuales es susceptible,
entonces estarian acordes la teoria y la practica, los eruditos y los sabios, los
filosofos y los legisladores, la sabiduria de la reflexion con la sabiduria instin-
tiva; y uno no se apartaria de los principios de esta ciencia de la humanizacion,
excepto renunciando al caracter de hombre y separandose de la humanidad. La
nueva ciencia se basa en dos fuentes: la filosofia y la filologia. La filosofia
contempla la verdad; la filologia observa lo real; es la ciencia de los hechos y
de las lenguas. La filosofia debe apoyar sus teorias en la certeza de los hechos,
la filologia toma prestada de la filosofia sus teorias para elevar los hechos al
caracter de verdades universales eternas. ;Qué filosofia sera fructifera?: la que
[(xv1] levantara y guiara al hombre caido y siempre débil, sin arrancarlo de su
naturaleza, sin abandonarlo a su corrupcion. Excluimos asi de la escuela de la
nueva ciencia a los estoicos, que quieren la muerte de los sentidos, a los epi-
cureos, que hacen de los sentidos la regla del hombre, aquellos que se encade-
nan al destino, aquellos que se abandonan al azar; los unos y los otros niegan
la Providencia. Estas dos doctrinas aislan al hombre, y deberian ser llamadas
filosofias solitarias. Por el contrario, admitimos en nuestra escuela a los filo-
sofos politicos, y sobre todo a los platonicos, porque ellos estan de acuerdo con
todos los legisladores sobre nuestros tres principios fundamentales: existencia
de una Providencia divina, necesidad de moderar las pasiones y hacer las vir-
tudes humanas, e inmortalidad del alma. Estas tres verdades filosoficas respon-

268 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

den a otros tantos hechos histdricos: institucion universal de las religiones, de los
matrimonios, y de los enterramientos. Todas las naciones han atribuido a estas
tres cosas un caracter de santidad, las han llamado humanitatis commercia
(Técito), y con una expresion mas sublime todavia, foedera generis humani.

La filologia, ciencia de lo real, ciencia de los hechos histéricos y de
las lenguas, proporcionara los materiales a la ciencia de la verdad, a la filo-
sofia. Pero lo real, obra de la libertad del individuo [xViI] no estd seguro de
su naturaleza. ;Cual sera el criterium, por medio del cual descubriremos en
su movilidad el caracter inmutable de la verdad?: el sentido comun, es decir,
el juicio precipitado de una clase de hombres, de un pueblo, de la humani-
dad; el acuerdo general del sentido comun de los pueblos constituye la sabi-
duria del género humano. El sentido comun, la sabiduria vulgar, es la regla
que Dios ha dado al mundo social.

Esta sabiduria es una, bajo la doble forma de acciones y lenguajes,
por variadas que sean las influencias de procedencia local, y su unidad les
imprime un carécter analogo a las poblaciones mas aisladas. Este caracter es,
sobre todo, sensible en lo que respecta al derecho natural. Interrogados los
pueblos sobre las ideas que tienen de las relaciones sociales, se vera que
todos ellos entienden lo mismo bajo diversas expresiones; se ve en los pro-
verbios que son las maximas de la sabiduria vulgar. No trataremos de expli-
car esta uniformidad del derecho natural suponiendo que un pueblo se lo ha
transmitido a todos los demads. En todas partes es autdctono nativo, por todas
partes ha sido fundado por la Providencia en las costumbres de las naciones.

En esta identidad del pensamiento humano, reconocida en las accio-
nes y en las lenguas, resuena el gran problema de la sociabilidad del hombre,
que [XVvI] tanto avergonzo a los fildsofos; y si no encontraramos el nudo
desatado, podriamos cortarlo con una palabra: Nada permanece mucho tiem-
po fuera de su estado natural; el hombre es sociable ya que permanece en
sociedad.

En el desarrollo de la sociedad humana, en la marcha de la civiliza-
cion, se pueden distinguir tres edades, tres periodos, edad divina (de los dio-
ses) o teocratica, edad heroica, edad humana o civilizada. A esta division
corresponden, tiempos oscuros, fabulosos, historicos. Es sobre todo en la
historia de las lenguas donde la exactitud de esta clasificacion se manifiesta.
Estas de las que hablamos han tenido que ser precedidas por una lengua
metaforica y poética y esta a su vez por una lengua jeroglifica o sagrada.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 269



Jules Michelet

Nos ocuparemos fundamentalmente de los dos primeros periodos. Las
causas de esta civilizacion, de la que estamos tan orgullosos, deben ser buscadas
en las edades que hemos denominados barbaras, y que seria mejor llamar reli-
giosas y poéticas; toda la sabiduria del género humano ya estaba ahi en sus pri-
meras etapas y en su germen. jPero cuando intentamos remontarnos a tiempos
tan lejanos, esas dificultades nos detienen! La mayoria de los monumentos han
perecido, e incluso los que nos quedan han sido alterados, desnaturalizados por
los prejuicios de las edades siguientes. Eso no [x1X] puede explicar los origenes
de la sociedad y no se resigno a ignorarlos, imaginandonos la antigua barbarie
segun la civilizacion moderna. Las vanidades nacionales fueron sostenidas por
la vanidad de los sabios que pusieron su gloria en hacer retroceder el origen de
sus ciencias favoritas. Golpeados por el feliz instinto que guio a los primeros
hombres, exageramos sus luces y les hicimos honor con un gesto que se parecia
al de Dios. Pero nosotros, persuadidos de que en toda cosa los comienzos son
simples y toscos, miraremos a los Zoroastros, a los Hermes y a los Orfeos menos
como a los autores que como los productos y resultados de la civilizacion anti-
gua, y relacionaremos el origen de la sociedad pagana con el sentido comuin que
uni6 a los hombres todavia estiipidos de las primeras edades.

Los fundadores de la sociedad son para nosotros estos ciclopes de los
que habla Homero, estos gigantes por los cuales empieza tanto la historia
profana como la historia sagrada. Después del diluvio, los primeros hombres,
excepto los patriarcas ancestrales del pueblo de Dios, tuvieron que volver a
la vida salvaje, y por efecto de la educacion mas dura se recupero el tamano
gigantesco de los hombres antediluvianos. (Nudi ac sordidi in hos artus, in
haec corpora, quae miramur excrescunt. Tacito, Germ.) [XX]

Ellos se dispersaron por los vastos bosques que cubrian la tierra, total-
mente entregados a las necesidades fisicas, sin ley, sin Dios. En vano, la natu-
raleza los roded de maravillas, cuanto mas regulares eran los fenémenos, y, en
consecuencia, dignos de admiracion, mas la costumbre los volvia indiferentes.
(Quién podria decir como surgiria el pensamiento humano? Pero se escucha el
trueno, se notan sus terribles efectos, los gigantes asustados reconocen por pri-
mera vez un poder superior, y lo llaman Jupiter; asi, en las tradiciones de todos
los pueblos Jupiter derrota a los gigantes. Es el origen de la idolatria, hija de
la credulidad y no de la impostura, como tanto se ha repetido.

La idolatria era necesaria para el mundo, desde un punto de vista
social: ;qué otro poder que el de una religion llena de terrores hubiera

270 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

domesticado el estiipido orgullo de la fuerza, que hasta entonces aislaba a los
individuos?; desde el punto de vista religioso: ;no era necesario que el hom-
bre pasara por esta religion de los sentidos, para llegar a la de la razon, y de
esta a la religion de la fe?

(Pero, como explicar este primer paso del espiritu humano, este pasa-
je critico de la brutalidad a la humanidad? ;Cémo, en un estado de civiliza-
cion tan avanzado como el nuestro, cuando los espiritus han adquirido por el
uso del lenguaje, de [xx1] la escritura y del calculo, un invencible habito de
abstraccion, devolvernos a la imaginacion de sus primeros hombres, comple-
tamente sumergidos en los sentidos, y como si estuviéramos enterrados en la
materia? Afortunadamente, nos queda sobre la nifiez de la especie y sus pri-
meros desarrollos el mas cierto, el mas ingenuo de todos los testimonios: este
es el de la propia infancia del individuo. El nifio lo admira todo porque ¢l lo
ignora todo. Lleno de memoria, imitador en el mas alto grado, su imagina-
cion es poderosa en proporcion a su incapacidad de abstraer. Todo lo juzga
por si mismo y asume la voluntad dondequiera que ve movimiento.

Tales fueron los primeros hombres. Hicieron de toda la naturaleza un
vasto cuerpo animado, apasionado como ellos. Ellos hablaban, a menudo, por
signos; pensaron que los relampagos y los rayos eran signos de este ser terrible.
Nuevas observaciones multiplicaron los signos de Jupiter, y su reunion compu-
so un lenguaje misterioso, mediante el cual se dign6 hacer conocer a los hom-
bres sus deseos. La inteligencia de este lenguaje se convierte en ciencia, bajo
los nombres de adivinacion, teologia mistica, mitologia, inspiracion poética.

Poco a poco todos los fenémenos de la naturaleza, todas las relacio-
nes entre la naturaleza y el hombre, o de los hombres entre si, se convirtie-
ron en otras tantas divinidades. [xx11] Dar vida a seres inanimados, prestar
cuerpo a cosas inmateriales, componer seres que no existen por completo en
ninguna realidad, esta es la triple creacion del mundo fantastico de la idola-
tria. Dios, en su pura inteligencia, crea los seres porque los conoce; los pri-
meros hombres, poderosos en su ignorancia, crearon a su manera por la fuer-
za de una imaginacion, si se me permite decirlo, totalmente material. Poeta
quiere decir creador; eran, por tanto, poetas, y tal era la sublimidad de sus
concepciones que ellos mismos se aterrorizaron y cayeron temblando ante su
obra. (Fingunt simul creduntque. Tacito).

Es por esta poesia divina que crea y explica el mundo invisible por lo
que se inventd el nombre de sabiduria, luego reivindicado por la filosofia.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 271



Jules Michelet

En efecto, la poesia era ya, para los primeros tiempos, una filosofia sin abs-
traccion, toda imaginacion y sentimiento. Lo que los filosofos entendieron
posteriormente, los poetas lo habian sentido; y si, como dice la Escuela, nada
hay en la razon que no haya estado en los sentidos, los poetas fueron los sen-
tidos del género humano, los filésofos fueron su razon.” [xX111]

Los signos a través de los cuales los hombres comenzaron a expresar
sus pensamientos fueron los objetos mismos que ellos habian divinizado. Para
decir el mar, lo senalaron con las manos; después dijeron Neptuno. Esta es la
lengua de los dioses de la que habla Homero. Los nombres de los treinta mil
dioses latinos recogidos por Varrén y los de los griegos no menos numerosos,
formaban el vocabulario divino de estos dos pueblos. Originariamente la len-
gua divina no podia hablarse sino por acciones, y casi todas las acciones fue-
ron consagradas, la vida no era, por asi decir, sino una serie de actos silencio-
sos de religion. De ahi quedaron en la jurisprudencia romana los acta legitima,
esa pantomima que acompafiaba todas las transacciones civiles. Los jeroglifi-
cos fueron la escritura propia de esta lengua imperfecta, lejos de haber sido
inventados por los filosofos para ocultar los misterios de una sabiduria profun-
da. Todas las naciones barbaras fueron forzadas a comenzar asi, a la espera de
que formasen un sistema mejor de lenguaje y escritura. Esta lengua muda con-
venia a una edad donde dominaban las religiones, y estas quieren ser respeta-
das mas que razonadas.

En la edad heroica, la lengua divina subsistia todavia, la lengua huma-
na o articulada comenzaba; pero esta época tuvo una aiin mas propia, hablo de
emblemas, de divisas, [XXIV] un nuevo género de signos que no tiene sino una
relacion indirecta con el pensamiento. Es este lenguaje el que hablan las armas
de los héroes, aunque seguia siendo el de la disciplina militar. Transportado a
un lenguaje articulado, debe haber dado lugar a comparaciones, metaforas, etc.
En general, la metafora constituye el fondo de las lenguas.

El primer principio que nos debe guiar en la busqueda de las etimo-
logias es que la marcha de las ideas corresponde a la de las cosas. Los gra-
dos de la civilizacion pueden ser también indicados: Bosques, chozas, pue-
blos, ciudades o sociedades de ciudadanos, academias o sociedades de
sabios; los hombres habitan primero las montarias, luego las llanuras, y por

7. Filosofia es una poesia sofistica. Montaigne; Il v. p. 216, edic. Lefebvre.

272 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

ultimo las costas. Las ideas y el desarrollo del lenguaje deben haber seguido
este orden. Este principio etimologico es suficiente para las lenguas nativas,
para aquellas de los paises barbaros que permanecen impenetrables a los
extranjeros, hasta que sean abiertos por la guerra o el comercio. Muestra
cuan equivocados han estado los fildlogos al establecer que el significado de
las lenguas es arbitrario. Su origen era natural; su significacion debia estar
fundada en la naturaleza. Esto se puede observar en el latin, lengua mads
heroica, menos refinada que el griego; todas las palabras estan extraidas de
figuras de objetos rusticos y salvajes. [XXV]

La lengua heroica utilizaba nombres propios o de pueblos como
nombres comunes. Los antiguos romanos llamaban Tarentino al hombre per-
fumado. Todos los pueblos de la antigiiedad dijeron Hércules por héroe. Esta
creacion de personajes ideales, que pareceria el esfuerzo de un arte ingenio-
so0, fue una necesidad para el espiritu humano. Véase al nifio: los nombres de
las primeras personas, de las primeras cosas que vio, se los da a todas aque-
llas en las que halla alguna analogia. Asimismo, los primeros hombres, inca-
paces de formarse la idea abstracta del poeta, del héroe, nombraron a todos
los héroes con el nombre del primer héroe, a todos los poetas, etc. Por efec-
to de nuestro amor instintivo por la uniformidad, afiadieron a estas primeras
ideas ficciones singularmente en armonia con las realidades, y poco a poco
los nombres de héroe, de poeta, que al principio designaban a tal individuo,
incluyeron todos los caracteres de perfeccion que podian caber en el tipo
ideal del heroismo, de la poesia. La verdad poética, resultado de esta doble
operacion, fue mas verdadera que la verdad real; ;qué héroe de la historia
reflejara el cardcter heroico tan bien como el Aquiles de la lliada?

Esta tendencia de los hombres a colocar tipos ideales bajo nombres
propios ha colmado de dificultades y de contradicciones aparentes los inicios
(xxv1] de la historia. Estos tipos han sido tomados como individuos. Asi,
todos los descubrimientos de los antiguos egipcios pertenecen a un Hermes;
la primera constitucion de Roma, incluso en esa parte moral que parece pro-
ducto de las costumbres, nace completamente armada de la cabeza de
Roémulo; todas las hazanas, todos los trabajos de la Grecia heroica compo-
nen la vida de Hércules; Homero, finalmente, aparece s6lo en el transito de
los tiempos heroicos a los de la historia, como el representante de toda una
civilizacion. Por un privilegio admirable, estos hombres prodigiosos no son
lentamente engendrados por el tiempo y las circunstancias; nacen de si mis-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 273



Jules Michelet

mos, y parecen crear su siglo y su patria. ;Cémo sorprenderse de que la anti-
giiedad los haya convertido en dioses?

Si se consideran los nombres de Hermes, Rémulo, Hércules y Homero
como expresiones de tal caracter nacional en dicha época como designando
los tipos del espiritu inventivo entre los egipcios, de la sociedad romana en su
origen, del heroismo griego, de la poesia popular de las primeras edades en la
misma nacion, las dificultades desaparecen y las contradicciones se explican;
una inmensa claridad luce en la tenebrosa antigiiedad.

Tomemos a Homero, y veamos como todo [xxv11] lo inverosimil de su
vida y caracter se convierte, por esta interpretacion, en conveniencias, en
necesidades. ;Por qué todos los pueblos griegos se han disputado su naci-
miento y lo reclaman como su ciudadano? Porque cada tribu encontr6 en él su
propio caracter, porque Grecia se reconocia en ¢€l, porque ella misma era
Homero. — ;Por qué opiniones tan diversas sobre la época en que vivio?
Porque vivio, en efecto, durante los cinco siglos que siguieron a la guerra de
Troya en la boca y la memoria de los hombres. — Joven, compuso la lliada...
Grecia, joven entonces, toda ella ardiente de pasiones sublimes, violenta pero
generosa, hizo de Aquiles su héroe, el héroe de la fuerza. En su vejez compu-
so la Odisea... La Grecia méas madura, concibié mucho después el personaje
de Ulises, el héroe de la sabiduria. — Homero fue pobre y ciego... en la per-
sona de los rapsodas, que recogian las canciones populares y las iban repitien-
do de ciudad en ciudad, a veces en las plazas publicas, a veces en las festivi-
dades de los dioses. Entonces, como ahora, los ciegos tenian a menudo que
llevar esta vida mendicante y vagabunda; ademads, la superioridad de su
memoria los hacia mas capaces de retener tantos miles de versos.

Homero no siendo ya un hombre, sino designando [xxvii) el conjun-
to de los cantos improvisados por todo el pueblo y recogidos por los rapso-
das, se halla justificado ante todos los reproches que se le han hecho, ante la
bajeza de sus imagenes, y las licencias, y la mezcla de dialectos. ;Quién
podria atn sorprenderse de que haya elevado a los hombres a la altura de la
grandeza de los dioses, y rebajado a los dioses a las debilidades humanas?
(Acaso el vulgo no hace a los dioses a su propia imagen?

El genio de Homero se explica, asi, sin dificultad; el incomparable
poder de invencion que admiramos en sus personajes, la salvaje originalidad
de sus comparaciones, la vivacidad de sus cuadros de muerte y batallas, su
sublime patetismo, todo esto no es el genio de un hombre, es el de la época

274 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

heroica. ;Qué fuerza de juventud no tienen entonces la imaginacion, la
memoria y las pasiones que inspiran la poesia?

Los tres principales titulos de Homero se encuentran ya en adelante
mejor motivados: es efectivamente el fundador de la civilizacion en Grecia,
el padre de los poetas, la fuente de todas las filosofias griegas. El tltimo titu-
lo merece una explicacion: los filésofos no extrajeron sus sistemas de
Homero, aunque trataron de conferirle cierta autoridad a sus fabulas, sino
que realmente encontraron alli una ocasion para investigar, y una facilidad
adicional para exponer y popularizar sus doctrinas. [XXIX]

Sin embargo, podemos insistir: suponiendo que un pueblo entero
haya sido poeta, ;como pudo inventar los artificios del estilo, estos episo-
dios, estos giros felices, este numero poético? ;Y cémo podria no haberlos
inventado? Los giros no pudieron proceder mas que de la dificultad de expre-
sarse; los episodios, de la incapacidad de distinguir y descartar las cosas que
no alcanzan su fin.

En cuanto al nimero musical y poético, es connatural al hombre; los
tartamudos intentan hablar cantando; en la pasion la voz se altera y se acer-
ca al canto. En todas partes los versos precedieron a la prosa.

Pasar de la poesia a la prosa era abstraer y generalizar: ya que el len-
guaje de la primera es todo concreto, todo particular. La poesia misma, aun-
que entonces abandond el uso vulgar, recibié también las expresiones gene-
rales; sustituyo los nombres propios, que en la indigencia de las lenguas le
habian servido para designar a los personajes, por nombres imaginarios, y
concibid personajes puramente ideales; este fue el comienzo de su tercera
edad, la edad humana de la poesia.

Descubriendo el origen de la religion, la poesia y las lenguas, cono-
cemos el origen de la sociedad pagana. Los poemas de Homero [XXX] son su
principal monumento. Incluyamos la historia de los primeros siglos de
Roma, que nos presenta el mejor comentario sobre la historia fabulosa de los
griegos; en efecto, habiendo sido fundada Roma cuando las lenguas vulga-
res del Lazio habian hecho grandes progresos, el joven heroismo romano, en
medio de tantos pueblos ya maduros, se expres6 en lengua vulgar, mientras
que el de los griegos se habia expresado en lengua heroica.

El comienzo de la religion fue el de la sociedad. Los gigantes, asus-
tados por el rayo que les revela un poder superior, se refugian en las caver-
nas. Esa edad bestial termina con su vagabundeo; de modo que se aseguran

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 275



Jules Michelet

un asilo regular, retienen alli a una compafiera por la fuerza, y la familia ha
comenzado. Los primeros padres de familia son los primeros sacerdotes; y
como la religién atin conforma toda la sabiduria, los primeros sabios; amos
absolutos de sus familias, son también los primeros reyes; de ahi el nombre
de patriarcas (padres y principes). En una barbarie tal, su yugo solo puede
ser duro y cruel; el Polifemo de Homero es, a los ojos de Platon, la imagen
de los primeros padres de familia. Es necesario que sea asi para que los hom-
bres domados por el gobierno de la familia se hallen preparados para obede-
cer las leyes del [xxx1] gobierno civil que ha de sucederle. Pero estos reyes
absolutos de la familia estan a su vez sometidos a los poderes divinos, cuyas
ordenes interpretan a sus esposas € hijos; y como no hay accion alguna que
no esté sometida a un Dios, el gobierno es efectivamente teocratico.

He ahi la edad de oro, tan celebrada por los poetas, la edad en la que
los dioses reinan sobre la tierra. Toda la virtud de esta edad es una supersticion
barbara que, sin embargo, sirve para contener a los hombres a pesar de su bru-
talidad y su feroz orgullo. Cualquiera que sea el horror que nos inspiren estas
sangrientas religiones, no olvidemos que bajo su influencia se han formado las
sociedades mas ilustres del mundo; el ateismo no ha fundado nada.

Pronto la familia no se compondria unicamente por individuos ligados
por la sangre. Los desgraciados que permanecieron en la promiscuidad de los
bienes y las mujeres, y en las disputas que esta producia, queriendo escapar
de los insultos de los violentos recurrieron a los altares de los fuertes, situa-
dos en las alturas. Estos altares fueron los primeros asilos, vetus urbes con-
dentium consilium, dice Tito Livio. Los fuertes mataban a los violentos y pro-
tegian a los refugiados. Descendientes de Jupiter, es decir, nacidos de sus aus-
picios, eran héroes por nacimiento y virtud. Asi se formd la figura [XXXII]
ideal del Hércules antiguo; los héroes eran herdclidas, hijos de Hércules, del
mismo modo que los sabios eran llamados hijos de la sabiduria, etc.

Los recién llegados, conducidos en la sociedad por el interés, no por
la religion, no compartieron las prerrogativas de los héroes, especialmente la
del matrimonio solemne. Fueron recibidos con la condicion de servir a sus
defensores como esclavos; pero, cuando llegaron a ser numerosos, se indig-
naron ante su humillacion y exigieron una parte de las tierras que cultivaban.
Alli donde los héroes fueron vencidos, les cedieron unas tierras que debian
permanecer siempre bajo su control; esta fue la primera ley agraria, y el ori-
gen de las clientelas y los feudos.

276 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

Asi se organizo la ciudad: los padres de familia formaban una clase
de nobles, de patricios, conservando el triple caracter de reyes de su casa,
sacerdotes y sabios, es decir, depositarios de los auspicios. Los refugiados
formaron una clase de plebeyos, acompanantes, clientes, vasallos, sin otro
derecho que el disfrute de las tierras que poseian de los nobles.

Las ciudades heroicas fueron todas gobernadas aristocraticamente;
(xxxi] los reyes de las familias sometian su imperio doméstico al de su orden.
Los principales hombres del orden heroico fueron llamados reyes de la ciudad,
y administraron los asuntos comunes que concernian a la guerra y la religion.

Estas pequefias sociedades eran esencialmente guerreras (mOALS,
o epoc). Extranjero (hostis), en su lengua, era sindbnimo de enemigo. Los
héroes se honraban con el nombre de bandoleros (véase Tucidides), y de
hecho ejercian el bandolerismo o la pirateria. En el interior, las ciudades
heroicas no eran mas tranquilas. Los antiguos nobles, dice Aristoteles
(Politica), juraban una enemistad eterna a los plebeyos. La historia romana
nos lo confirma: los plebeyos combatian por el interés de los nobles, a su
propia costa, y éstos los arruinaban por la usura, los encerraban en sus cala-
bozos particulares, los destrozaban a latigazos. Pero el amor al honor, que
mantiene en las republicas aristocraticas esta violenta rivalidad de 6rdenes,
provoca en compensacion por la guerra una generosa emulacion. Los nobles,
que poseen todos los privilegios de su orden, se dedican a la salvacion de la
patria. Los plebeyos, mediante hazafias notables, tratan de mostrarse dignos
de compartir los privilegios de los nobles. Estas querellas, que tienden a esta-
blecer la igualdad, son el medio mas poderoso para ampliar las republicas.

Para completar este cuadro de las edades divina y [xxX1V] heroica,
acercaremos la historia del derecho civil a la del derecho politico. En la pri-
mera, volvemos a encontrar todas las vicisitudes de la segunda. Si los gobier-
nos son el resultado de las costumbres, la jurisprudencia varia segln la forma
de gobierno. Es lo que no han visto ni los historiadores ni los jurisconsultos;
ellos nos explican las leyes, nos recuerdan su institucion sin sefialar sus rela-
ciones con las revoluciones politicas; asi nos presentan los hechos aislados
de sus causas. Preguntadles por qué la antigua jurisprudencia de los romanos
estaba rodeada de tantas solemnidades, de tantos misterios; no saben hacer
otra cosa mas que denunciar la impostura de los patricios.

En la primera edad, el derecho y la razon es lo ordenado desde arri-
ba, lo que los dioses han revelado mediante los auspicios, los oraculos y

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 277



Jules Michelet

otros signos materiales. El derecho estd fundado en una autoridad divina.
Reclamar la menor explicacion seria una blasfemia. Admiremos la
Providencia que permitié que, en una época en que los hombres eran incapa-
ces de discernir el derecho, la verdadera razon, encontrasen en su error un
principio de orden y de conducta. La jurisprudencia, la ciencia de este dere-
cho divino, solo podia ser el conocimiento de los ritos religiosos; toda la jus-
ticia descansaba en la observancia de ciertas practicas, de ciertas ceremonias.
De ahi el respeto supersticioso de los romanos [XXXV] por los acta legitima;
entre ellos, las nupcias y el testamento resultaban justa, cuando se habian
realizado las ceremonias requeridas.

El primer tribunal fue el de los dioses; es a ellos a los que apelaban quie-
nes habian sufrido cualquier agravio; es a ellos a quienes se invocaba como tes-
tigos y jueces. Cuando los juicios de la religion se regularizaron, los culpables
fueron sefialados, anatematizados; sobre esta sentencia debian ser condenados
a muerte. Tal sentencia se dictaba tanto contra un pueblo como contra un indi-
viduo; las guerras (pura et pia bella) eran juicios de Dios. Tenian todas un
caracter religioso: los heraldos que las declaraban, condenaban a los enemigos
y llamaban a sus dioses fuera de sus muros; los vencidos eran considerados sin
dioses; los reyes, arrastrados tras el carro de los triunfadores romanos, eran ofte-
cidos en el Capitolio a Jupiter Feretrio, y tras ello sacrificados.

Los duelos continuaron siendo una especie de juicio de los dioses.
Las antiguas republicas, dice Aristoteles en su Politica, no tenian leyes judi-
ciales para castigar los crimenes y reprimir la violencia. El duelo ofrecia
solo un medio para evitar que las guerras individuales se eternizaran. Los
hombres, al no poder distinguir la causa realmente justa, creian justa aquella
que [xxxvI] los dioses favorecian. El derecho heroico fue el de la fuerza.

La violencia de los héroes solo conocia un freno: el respeto a la pala-
bra. Una vez pronunciada, la palabra era para ellos santa como la religion,
inmutable como el pasado (fas, fatum, de fari). A los actos religiosos, que
constituian toda la justicia de la edad divina, y que podiamos denominar for-
mulas de accion, les sucedieron las formulas habladas. Estas segundas here-
daron el respeto que se tenia a las primeras, y la supersticion de estas formu-
las fue inflexible, despiadada: uti lingua nuncupassit, ita jus esto (Doce
Tablas). Agamenodn dijo que inmolaria a su hija; es necesario que la inmole.
No gritemos como Lucrecio, Tantum religio potuit suadere malorum!... Esta
horrible fidelidad a la palabra dada era necesaria en esos tiempos de violen-

278 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

cia; la debilidad sometida a la fuerza debia temer menos sus caprichos. La
equidad de esta €época no es, pues, la equidad natural, sino la equidad civil;
es respecto a la jurisprudencia lo que la razon de Estado a la politica: un
principio de utilidad, de conservacion para la sociedad.

La sabiduria consiste, pues, en el uso habil de las palabras, en la apli-
cacion precisa, en la adecuacion del lenguaje a un propdsito de interés. Esta
es la sabiduria de Ulises; la de los [xxxViI] antiguos jurisconsultos romanos
con su famoso cavere. Responder de acuerdo con el derecho no era, para
ellos, otra cosa que asegurarse frente a los consultores, y prepararlos para
describir el caso disputado ante los tribunales, de modo que las férmulas de
accion se relacionaran con ¢l punto por punto, y que el pretor no pudiera
negarse a aplicarlas. Imitadas de las formulas religiosas, las formulas legales
de la edad heroica estaban envueltas en los mismos misterios: el secreto, la
adhesion a lo establecido son el alma de las republicas aristocraticas.

Las formulas religiosas, estando plenamente en accion, no tenian nada
de general; las formulas legales, en sus inicios, no se refieren mas que a un
hecho, a un individuo; son simples ejemplos mediante los cuales posteriormen-
te se juzgan los hechos analogos. La ley, ain totalmente particular, no tiene para
si mas que la autoridad (dura est, sed scripta est); aun no esta fundada sobre un
principio, sobre la verdad. Hasta entonces, no existe mas que el derecho civil;
con la edad humana comienza el derecho natural, el derecho de la humanidad
razonable. La justicia de esta Glltima edad considera el valor de los hechos y de
las personas; una justicia ciega seria falsamente imparcial; su aparente igualdad
seria, de hecho, desigualdad. Las excepciones, los privilegios, son a menudo
demandados por la equidad natural, asi los [xxxvIiI] gobiernos humanos saben
coémo plegar la ley al interés de la propia igualdad.

A medida que las democracias y las monarquias reemplazan a las
aristocracias heroicas, la importancia de la ley civil domina cada vez mas la
de la ley politica. En estas ultimas, todos los intereses privados de los ciuda-
danos estaban encerrados en los intereses publicos; bajo los gobiernos huma-
nos, y sobre todo bajo las monarquias, los intereses publicos no ocupan los
espiritus mas que en relacion con los intereses privados; ademas, a medida
que las costumbres se suavizan, las afecciones particulares adquieren aun
mas fuerza, y reemplazan al patriotismo.

Bajo los gobiernos Aumanos, la igualdad que la naturaleza ha estable-
cido entre los hombres al darles inteligencia, caracter esencial de la humani-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 279



Jules Michelet

dad, estd consagrada en la igualdad civil y politica. Los ciudadanos son
desde entonces iguales, en primer lugar como soberanos de la ciudad y pos-
teriormente como subditos de un monarca que, distinguido entre todos, les
dicta las mismas leyes.

En las reptblicas populares bien ordenadas, la Unica desigualdad que
subsiste estd determinada por el censo. Dios quiere que asi sea para dar venta-
ja al ahorro sobre la prodigalidad, a la industria y la prevision sobre la indolen-
ciay la pereza. El pueblo en [xX1xX] general desea la justicia; de modo que cuan-
do entra en el gobierno, hace leyes justas, es decir, generalmente buenas.

Pero poco a poco, los Estados populares se corrompen. Los ricos ya
no consideran su fortuna como un medio de superioridad legal, sino como un
medio de tirania; el pueblo, que bajo los gobiernos heroicos unicamente exi-
gia igualdad, ahora quiere a su vez dominar; no faltan lideres ambiciosos que
les presenten leyes populares, leyes que tienden a enriquecer a los pobres.
Las disputas ya no son legales; se deciden por la fuerza. De ahi las guerras
civiles en el interior, las guerras injustas en el exterior. Los poderes se alzan
en el desorden; y la anarquia, la peor de las tiranias, obliga al pueblo a refu-
giarse en la dominacion de uno solo. Asi, la necesidad de orden y seguridad
funda las monarquias. He aqui la /ey real (para hablar como los jurisconsul-
tos) por la que Técito legitima la monarquia romana bajo Augusto: Qui cunc-
ta discordiis fessa sub imperium unius accepit.

Fundadas sobre la proteccion de los débiles, las monarquias deben
ser gobernadas de una manera popular. El principe establece la igualdad, al
menos en la obediencia; humilla a los grandes, y su menoscabo es ya una
libertad para los pequefios. [XL] Revestido de un poder sin limites, no consul-
ta la ley, sino la equidad natural. Asi, la monarquia es el gobierno mas acor-
de con la naturaleza, en los tiempos de la civilizacion mas avanzada.

Los monarcas se glorifican con el titulo de clementes, y hacen que las
penas sean menos severas; disminuyen ese terrible poder paternal de las pri-
meras edades. La benevolencia de la ley desciende hasta los esclavos; inclu-
so los enemigos son mejor tratados, los vencidos conservan derechos. El
derecho de ciudadania, en relacion al cual las republicas eran tan avaras, se
prodiga; y el piadoso Antonino desea, en palabras de Alejandro, que el
mundo sea una sola ciudad.

He aqui toda la vida politica y civil de las naciones, mientras conser-
van su independencia. Pasan sucesivamente por tres formas de gobierno. La

280 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

legislacion divina funda la monarquia doméstica, y comienza la humanidad,
la legislacion heroica o aristocratica forma la ciudad, y limita los abusos de
la fuerza; la legislacion popular consagra la igualdad natural en la sociedad;
la monarquia, finalmente, debe detener la anarquia, y la corrupcion publica
que la ha producido.

Cuando este remedio es impotente, inevitablemente llega otro mas
eficaz desde el exterior. [XLI] El pueblo corrompido era esclavo de sus pasio-
nes desenfrenadas; se convierte en esclavo de una nacion mejor que lo some-
te por las armas, y lo salva sometiéndolo. Porque hay dos leyes naturales: E/
que no puede gobernarse a si mismo, obedecera, y, en el mejor de los casos
al imperio del mundo.

Que si un pueblo no fuera rescatado de este miserable estado de
depravacion ni por la monarquia ni por la conquista, entonces al Gltimo de
los males la Providencia deberia aplicar el Gltimo de los remedios. Todos los
individuos de este pueblo se han aislado en el interés privado; no se encon-
traran dos que estén de acuerdo, cada uno siguiendo su deseo o su capricho.
iCien veces mas barbaros en este ultimo periodo de la civilizacidén que en su
infancia! La primera barbarie era de naturaleza, la segunda es de reflexion;
aquella era feroz, pero generosa; un enemigo podia huir o defenderse; esta,
no menos cruel, es cobarde y pérfida; es abrazando como le gusta golpear.
Asi que no se equivoquen; ven una multitud de cuerpos, pero si buscan
almas humanas, la soledad es profunda; no son mas que bestias salvajes.

Que esta sociedad perezca, entonces, por la furia de las facciones, por
el hostigamiento desesperado de las guerras civiles; que las ciudades vuel-
van a ser bosques, [XLII] que los bosques sigan siendo el refugio de los hom-
bres, y que con el paso de los siglos su ingeniosa malicia, su perversa sutili-
dad, desaparezcan bajo la herrumbre de la barbarie. Entonces, estipidos,
embrutecidos, insensibles a los refinamientos que los habian corrompido, ya
no conocen mas que las cosas indispensables para la vida; poco numerosos,
lo necesario no les falta; son de nuevo susceptibles de cultura; con la antigua
sencillez veremos pronto reaparecer la piedad, la veracidad, la buena fe,
sobre las que se funda la justicia, y que conforman toda la belleza del orden
eterno establecido por la Providencia.

Fue después de estas severas depuraciones que Dios renovo la socie-
dad europea sobre las ruinas del Imperio Romano. Dirigiendo los asuntos
humanos en el sentido de los decretos inefables de su gracia, habia estable-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 281



Jules Michelet

cido el cristianismo oponiendo la virtud de los martires al poder romano, los
milagros y la doctrina de los Padres a la vana sabiduria de los griegos. Pero
tenia que detener a los nuevos enemigos que por todas partes amenazaban la
fe cristiana y la civilizacion: en el norte los godos arrianos, en el sur los ara-
bes mahometanos, que igualmente rechazaban el caracter divino del autor de
la religion.

Vimos renacer la era divina y el gobierno [XLIII] teocratico. Vimos a
los reyes catolicos adoptar los habitos de diaconos, poner la cruz sobre sus
armas y sobre sus coronas, y fundar 6rdenes religiosas y militares para com-
batir a los infieles. Entonces volvieron las guerras piadosas de la antigiiedad
(pura et pia bella); las mismas ceremonias para declararlas: se llamaba
desde fuera de los muros de una ciudad asediada a los santos protectores del
enemigo y se buscaba robar sus reliquias. Los juicios divinos reaparecieron
bajo el nombre de purgas canonicas, los duelos formaban parte de estos,
aunque no eran reconocidos por los canones. Los bandolerismos y las repre-
salias de la antigiiedad y la dureza de la servidumbre heroica se renovaron,
sobre todo entre los infieles y los cristianos. Los asilos del mundo antiguo
fueron reabiertos por los obispos, por los abades; es la necesidad de esta
proteccion lo que motiva la mayor parte de las constituciones de feudos.
(Por qué tantos lugares escarpados o retirados llevan nombres de santos?
Porque las capillas servian de asilos. La edad muda de los primeros tiempos
del mundo se volvi6 a presentar, los vencedores y los vencidos no podian
entenderse; no existia ninguna escritura en lengua vulgar. Los signos jero-
glificos fueron utilizados para marcar los derechos sefioriales sobre las
casas y sobre las tumbas, sobre los rebafios y sobre las tierras. Asi, nos
encontramos en la Edad [xLiv] Media la mayoria de los rasgos ya observa-
dos en la més alta antigiiedad.

Si todas las observaciones precedentes sobre la historia del género
humano no estuvieran respaldadas por el testimonio de los filésofos y los
historiadores, de los gramaticos y los jurisconsultos, ;no nos llevarian a
reconocer en este mundo la gran ciudad de las naciones fundada y goberna-
da por Dios mismo? Se eleva hacia el cielo la sabiduria legislativa de los
Licurgo, de los Soldén y de los Decenviros, a quienes se relaciona con la tan
célebre policia de las tres ciudades més gloriosas, las mas senaladas por la
virtud civil; y, sin embargo, jcuan inferiores son en grandeza y duracion a la
republica del universo!

282 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

El milagro de su constitucion es que en cada una de sus revoluciones
encuentra en la corrupcion misma del estado precedente los elementos de la
nueva forma que pueden salvarla. Es necesario que haya ahi una sabiduria
por encima del hombre...

Esta sabiduria no nos fuerza mediante leyes positivas, sino que se
sirve, para gobernarnos, de las costumbres que libremente seguimos.
Repitamos pues aqui el primer principio de la Ciencia nueva: los hombres
han hecho ellos mismos el mundo social, tal como es; pero este mundo no ha
(XLv] surgido menos de una inteligencia, a menudo contraria y siempre supe-
rior a los fines particulares que los hombres se habian propuesto. Estos fines,
desde un punto de vista obtuso, son para ella los medios para alcanzar fines
mayores y mas lejanos. Asi, los hombres aislados aun desean el placer bru-
tal, y el resultado es la santidad de los matrimonios y la institucion de la
familia; los padres de familia quieren abusar de su poder sobre sus siervos,
y nace la ciudad; — el orden dominante de los nobles quiere oprimir a los
plebeyos, y sufre la servidumbre de la ley, que hace al pueblo libre; — el
pueblo libre tiende a agitar el freno de la ley, y se somete a un monarca; el
monarca cree asegurar su trono degradando a sus subditos mediante la
corrupcion, y solo los prepara para llevar el yugo de un pueblo mas valien-
te; — por fin, cuando las naciones buscan destruirse a si mismas, son disper-
sadas en las soledades... y el fénix de la sociedad renace de sus cenizas

Tal es la exposicion, aunque incompleta sin duda, de este vasto siste-
ma; lo dejamos a la meditacion de nuestros lectores. Seria demasiado largo
seguir a Vico en las ingeniosas aplicaciones que hizo de sus principios. Solo
afiadiremos algunas palabras para dar a conocer [XLVI] cual fue la suerte del
autor y de la obra.

La Ciencia nueva tuvo cierto éxito en Italia, y la primera edicion se
agoto en tres afos. Varias figuras importantes, entre otras el Papa Clemente XII,
escribieron cartas halagadoras a Vico. Algunos sabios de Venecia, que querian
reimprimir la Ciencia nueva en esa ciudad, le convencieron de que escribiera su
propia Vida para incluirla en una Coleccion de las vidas de los mas distingui-
dos literatos de Italia. Pero en el resto de Europa la gran obra de Vico no pro-
dujo sensacion alguna. Leclerc, que habia dado cuenta del libro De uno univer-
si juris principio en la Biblioteca Universal, no hablé de la Ciencia nueva. El
Journal de Trévoux hizo una simple mencion al respecto. El Diario de Leipsick
[sic] incluy6 un articulo calumnioso que habia sido enviado desde Népoles.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 283



Jules Michelet

Empleado con frecuencia por los virreyes espafioles o austriacos para
componer discursos, versos € inscripciones para ocasiones solemnes, Vico
no abandono la indigencia en la que naci6. Suplia la insuficiencia de su suel-
do en la catedra de retdrica que ocupaba en la Universidad de Napoles dando
clases de latin en su casa. En el mismo momento en que concluy6 la Ciencia
nueva, opositd a una catedra de Derecho, y fracasd. [(XLvII]

En esta penosa situacion, encontrd todo su consuelo en el cuidado de
sus dos hijas, a las que queria mucho, y la mayor de las cuales triunf6 en la poe-
sia italiana. Era, dice el editor de los Opusculos de Vico, a quien un hijo del gran
hombre ha transmitido estos detalles, un espectaculo conmovedor ver al fil6so-
fo jugar con sus hijas en las horas que se lo permitian las aburridas responsabi-
lidades. Un amigo que lo encontr6 un dia con ellas no pudo evitar repetir este
pasaje de Tasso: Es Alcides quien, con la rueca en la mano, entretiene con his-
torias fabulosas a las hijas de Meonia. Esta felicidad doméstica estaba a su vez
mezclada con amargura. Uno de sus hijos suftrié una larga y cruel enfermedad.
Otro se convirtid, por su mala conducta, en la vergiienza de su familia, y Vico
se vio obligado a pedir que fuera encerrado.

Con la llegada al poder de la casa de Borbon, su condicion parecié mejo-
rar; fue nombrado historidgrafo del rey, y consiguié que su hijo Gennaro Vico,
cuyo mérito y probidad eran conocidos, le sucediera como profesor; pero estos
favores llegaron muy tarde. Ya languidecia bajo el peso de la edad y los més
dolorosos padecimientos. Finalmente, sus fuerzas disminuyeron cada dia, y per-
maneci6 catorce meses sin hablar y sin reconocer a sus propios hijos. Solo sali6
de este estado para percatarse de la proximidad de su muerte [XLv11], y, después
de haber cumplido con el deber de un cristiano, expird mientras recitaba los sal-
mos de David, el 20 de enero de 1744. Tenia setenta y seis afios cumplidos.

No dejemos a este raro hombre sin aprender de ¢l mismo cémo
soportd sus desgracias:

Que sea alabada por siempre, dice en una carta, esa Providencia que,
incluso cuando parece a nuestros débiles ojos una severa justicia, no es
mds que amor y bondad. Desde que hice mi gran trabajo, siento que me
he convertido en un hombre nuevo. Ya no siento la tentacion de decla-
mar contra el mal gusto del siglo, ya que al expulsarme del lugar que
demandaba, me dio la oportunidad de componer la Ciencia nueva.
( Voy a decirlo? Puede que me equivoque, pero quisiera no equivocar-
me: la composicidn de esta obra me ha animado con un espiritu heroi-
co que me sitda por encima del temor a la muerte y de las calumnias

284 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Discurso sobre el sistema y la vida de Vico (1835)

de mis rivales. ;Me siento como sentado en una roca de diamante,
cuando suefio con el juicio de Dios que hace justicia al genio por la
estima del sabio!... 1726.

Aun reproduciremos, cueste lo que cueste, las Ultimas lineas que
salieron de su pluma:

Ahora Vico ya no tiene nada que [XLIX] esperar de este mundo.
Abrumado por la edad y las fatigas, desgastado por las penas domésti-
cas, atormentado por dolores convulsivos en los muslos y en las pier-
nas, preso de un mal corrosivo que ya ha devorado una parte conside-
rable de su cabeza, ha renunciado por completo a los estudios y ha
enviado al padre Louis-Dominique, tan digno de elogio por su bondad
y por su talento para la poesia elegiaca, el manuscrito de las notas de
la primera edicién de la Ciencia nueva, con la siguiente inscripcion

AL TIBULO CRISTIANO
AL PADRE LOUIS DOMINIQUE
JUAN BAUTISTA VICO
PERSEGUIDO Y GOLPEADO
POR LAS CONTINUAS TORMENTAS DE UNA FORTUNA ENEMIGA,
ENVIO ESTOS DESAFORTUNADOS RESTOS DE LA CIENCIA
NUEVA;
OJALA QUE ENCUENTREN UN LUGAR DE DESCANSO EN SU
CASA DEL PUERTO.

[Después de haber recordado los obstaculos y contradicciones que encontro,
anade lo siguiente:]

Vico bendecia estas adversidades que le hicieron volver a sus estudios.
Retirado en su soledad como en una fortaleza inexpugnable, meditaba,
escribia alguna obra nueva y consumaba una noble venganza sobre sus
detractores. Asi es como llegd a encontrar la Ciencia nueva... Desde
ese momento, creyd que no tenia nada que envidiar a ese Sdcrates, del
que dijo Fedro: «La envidia lo condend en vida, pero sus cenizas estdn
absueltas. jQue me aseguren su gloria y no rechazaré su muerte!»3

% sk ok

[Traduccion del francés por Emmanuel Chamorro & Miguel A. Pastor, 2020]

8. Cwyus non fugio mortem, si_famam assequar. Et cedo invidie, dummodo absolvar cinis.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 285






La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862) — Italian philosophy in its relations to European philosophy (1862) —
La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea (1862) — D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.13

LA FILOSOFIA ITALIANA EN SUS RELACIONES
CON LA FILOSOFIiA EUROPEA (1862)

(Lecciones II, VI y VII)

Bertrando Spaventa

[BERTRANDO SPAVENTA, La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filoso-
fia europea, nueva ed. del texto de 1862 a cargo de G. Gentile, Bari, Gius. Laterza
& Figli, 1908; y 2% ed. en 1926, reimpresa por Sansoni, en Florencia, en 1972, en el
vol. I de «Obras» de Spaventa cuidadas por Gentile, pp. 405-719. Lecc. 1, VI, VII]

Traduccion del italiano y presentacion por

Alfonso limica Garcia
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: Traduccién en espaniol de las paginas de tematica viquiana de La filosofia italiana nelle sue relaziont con la filoso-
Jia europea, original en 1862 de Bertrando Spaventa (1817-1883), en caps. II, VI 'y VII de la nueva edicién de G. Gentile
en 1908 y de la segunda a cargo del mismo Gentile en 1926. Se traducen los Prologos de Gentile a la obra de su maes-
tro hegeliano.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, B. Spaventa, G. Gentile, A. Zunica, filosofia italiana, hegelianismo.

ABSTRACT: Translation into Spanish of some pages on Vichian topics from La filosofia italiana nelle sue relazion: con la filo-
sofia europea, originally published in 1862 by Bertrando Spaventa (1817-1883): chapters II, VI and VII from the new edi-
tion by G. Gentile in 1908 and from the second edition, also by Gentile, in 1926. Gentile's Prologues to the work of his
Hegelian teacher are also translated.

KEYWORDS: G. Vico, B. Spaventa, G. Gentile, A. Zunica, Italian philosophy, Hegelianism.

OBRA EN DOMINIO PUBLICO. Ejemplar de base para la traduccion en castellano del texto italiano ha sido la segun-
da edicion completada de la obra de B. Spaventa a cargo de G. Gentile en 1926. Coopia digitalizada disponible .

Mas que revision por pares ciegos, las pdginas de estas lecciones de Spaventa y del prilogo de Gentile han pasado la revision critica e
histérica durante mds de un siglo y medio hasta esta traduccion en espaiiol ahora presentada.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.13 [287]
© de la presente traduccion y de la Presentacion: Alfonso Zinica Garcia, 2020



Bertrando Spaventa (1817-1883).

Foto anterior a 1883. Imagen en Dominio Pablico.
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Bertrando-Spaventa.png
(Acceso agosto 2020).



Presentacion de las lecciones viquianas en «La filosofia italiana en su relacién con la filosofia europear de B. Spaventa — Presentation of Vichian lessons in «llalian
Philosophy in its relation to European philosophy» by B. Spaventa. — Presentazione delle lezioni vichiane ne «La filosofia italiana nelle sue relazione con la filosofia
europea» di B. Spaventa — D.O 1. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2020.i34.13

PRESENTACION
DE LAS LECCIONES VIQUIANAS EN LA FILOSOFIA
ITALIANA EN SUS RELACIONES CON LA FILOSOFIA

EUROPEA, DE B. SPAVENTA

Alfonso Zinica Garcia
(Universidad de Sevilla)

Dos aspectos del proyecto cultural de Bertrando Spaventa
o

Los escritos de Bertrando Spaventa (1817-1883) deben en gran medi-
da su difusion e impacto sobre la filosofia italiana a Giovanni Gentile, editor
de sus obras y principal estudioso de su pensamiento. Ya en vida, Spaventa
habia tenido una notable influencia en la cultura italiana de la época, de la
que destaca su autoridad como intérprete de Hegel y, en general, del idealis-
mo clasico alemén, su actividad docente en la Universidad de Népoles y su
actividad politica como diputado del reino de Italia desde 1861 hasta 1876.
Sin embargo, hay que reconocer que, si hoy en dia su pensamiento ocupa un
puesto de relieve en la historia contemporéanea de la filosofia italiana, se debe
a la intensa actividad intelectual de Giovanni Gentile, que consagré sus estu-
dios a llevar a cabo el proyecto cultural de Bertrando Spaventa.

Lo mismo ha de decirse de su posicion de relieve en la historiografia
viquiana. La lectura de Vico es una constante entre muchos filésofos italia-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espana, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.IL. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.13
© de la Presentacion: Alfonso Zinica Garcia, 2020 289



Alfonso Zunica Garcia

nos del siglo XIX,! sin embargo, fueron las lecturas hechas por Spaventa y
De Sanctis las que pusieron la filosofia viquiana en primer plano en la histo-
ria de la filosofia.2 Sin embargo, este “descubrimiento’™ no vio todas sus
consecuencias hasta la exposicion sistematica de la filosofia viquiana por
parte de Croce, la labor editorial de Nicolini y los estudios viquianos del pro-
pio Gentile.*

Ahora bien, aunque se suela hablar de la «interpretacion idealista» de
Vico, acomunando en ella a todos esos intérpretes, que ciertamente compar-
tian la influencia de la hegeliana filosofia del espiritu, hay notables diferen-
cias entre sus filosofias y, por tanto, también entre sus lecturas de Vico, que
enmarcaban siempre dentro de la propia filosofia. En concreto, aunque tam-
bién Croce acoge algunas de las tesis de Spaventa,’ la linea hermenéutica
spaventiana fue continuada sistematicamente por Gentile, tanto en la recons-
truccion histdrica como en el enfoque teorético.

La lectura spaventiana de Vico se encuadra en un elaborado proyec-
to cultural. Se trata de un proyecto que tom6 forma progresivamente en la
mente de Spaventa y que, fundamentalmente, constituye la herencia intelec-
tual recibida por Gentile.

Hemos caracterizado el proyecto como cultural, porque dificilmente
puede ser reducido a su aspecto filosofico. No hay duda de que se trata de un

1. Entre muchos filosofos hegelianos Vico fue reivindicado con orgullo nacional como profeta de la
filosofia del espiritu, como queda recogido en G. GENTILE, Le origini della filosofia contemporanea in Italia,
vol. III, I neokantiani e gli hegeliani (Messina, Principato, 1921) y, sobre todo, en S. LANDUCCI,
«L’hegelismo in Italia nell’eta del Risorgimento», Studi storici, 6, 1965, pp. 597-628. Pero también fue
muy leido entre filosofos italianos no estrictamente hegelianos o idealistas (cfr. PIETRO RoOssI, «Vico»,
en V. Matthieu ed., Question: di storiografia filosofica, vol. 11, Dall’umanesimo a Rousseau, Brescia, La Scuola,
1974, pp. 585-586).

2. Cfr. P. RossL, «Vicow, cit., pp. 586-587.

3. En un ambiente nacionalista o, si se prefiere, patriético, como el de la Italia del siglo XIX, la lectu-
ra de Vico y el reconocimiento de su genialidad, vista en relacion con la filosofia europea, fue sentida
como un gran «descubrimiento», que sirvi6 en buena medida para forjar la conciencia nacional tam-
bién en materia filoséfica. Se puede reconocer ese orgullo patriético tanto en el pasaje spaventiano que
citaremos al hablar de «Spaventa, lector de Vico», como en el siguiente paso gentiliano: «Il quale
[Vico] per altro, anche dopo la doppia edizione delle sue opere complete dovuta a Giuseppe Ferrari,
alla vigilia e all'indomani del ‘48, doveva aspettare chi lo scoprisse e ne svelasse criticamente il pensie-
ro: cio che fecero due insigni storici napolitani, Bertrando Spaventa e Francesco De Sanctis» (G.
GENTILE, Studi vichiani, Florencia, Sansoni, 1968%, p. 408; cursivas mias).

4. Cfr. G. GENTILE, Studi vichiani, cit., pp. 111-112; y P. RossI, «Vicow, cit., pp. 587-588.

5. Cfr. P. Provani, «Vico senza Hegel», en F. TESSITORE (ED.), La filosofia nuova di Vico, Napoles,
Morano, 1990, pp. 179-180.

6. Me permito remitir a mi introduccién a los textos gentilianos recogidos supra en el presente volu-
men de Cuadernos sobre Vico.

290 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacioén de las lecciones viquianas en La filosofia italiana...

proyecto que se enmarca en una vision filosofica y teérica del mundo, pero tiene
la explicita intencion cultural de conformar una conciencia nacional italiana.

Como es sabido, Spaventa fue un convencido hegeliano, si bien no
escolasticamente hegeliano. Spaventa defendia la hegeliana identidad de
filosofia e historia de la filosofia, y creia que la filosofia de Hegel represen-
taba la perspectiva especulativa mas alta, o sea, aquella que acomuna, supe-
rando e integrando en si, todas los anteriores. Ahora bien, esto no significa-
ba que, para ¢l, la filosofia y la historia se hubiesen acabado con Hegel.” Para
Spaventa, la filosofia estaba y esta siempre por hacer. Es la labor de todo
hombre que quiera vivir humanamente. Mas —y he aqui la cuestion— la
filosofia no era para Spaventa un complejo constructo tedrico desencarnado
de la vida.8 Para el filésofo abruzo, la verdadera filosofia es el alma de la
vida humana, aunque solo en ciertos grados del desarrollo de las naciones
haya sido poseida en modo reflexivo. Asi pues, su trabajo filosofico asumia
la tarea de elaborar una cultura nacional, asi como la requeria el
Risorgimento.’

Dos aspectos, por tanto, fundamentales del proyecto cultural de B.
Spaventa. Por un lado, el aspecto filosofico, donde la filosofia es concebida
como metafisica, entendida como reflexion sobre lo Absoluto, sobre el fun-
damento ultimo de toda la realidad.’® Y, por otro lado, la dimensién nacional
o patridtica del pensamiento; elemento, que, por el contrario, si serd comun
a todo el idealismo italiano del siglo XiX y de la primera mitad del xx.

7. Sobre la actitud de Spaventa hacia Hegel, vid. infra, pp- 307-308.

8. Como expone J.M. SEVILLA en Ortega y el pensamiento surefio. Acerca del norte y el sur de la filosofia (en La bri-
Jula hacia el sur: estudios de filosofia meridional, Biblioteca Nueva, Madrid, 2016, pp. 157-199), retomando
motivos orteguianos, se trata de una tendencia «surefia. Y, aunque en Spaventa y Gentile la compo-
nente hegeliana y, por tanto, «nortefia», sea predominante, pienso que también en su tradicion puede
reconocerse esta tendencia. De hecho, esa es, al menos, la intencién de sus filosofias (cfr. B. SPAVENTA,
La filosofia italiana nelle sue relazioni con la ﬁlouﬁa europea, en Opere, cit., vol. 11, p. 463; G. GENTILE, Teoria
generale dello spirito come atto puro, cap. XV La scienza, la vita e la_filosofi i y cap. XVI ?;é; 15-16).

9. Para una exposicion mas detallada remito a FERNANDA GALLO, «Gli hegeham di Napoli e il
Risorgimento. Bertrando Spaventa e Francesco De Sanctis a confronto (1849-1862)», LEA-Lingue ¢ let-
terature d’Oriente ¢ d’Occidente, 6, 2017, pp. 651-668. Véanse también los textos citados por Gentile de un
debate en el que Spaventa defendia la «utilidad de la filosofia para los fines mas urgentes de la vida
nacional» (G. GENTILE, Bertrando Spaventa, en Opere, cit., vol. 1, pp. 35 y ss.).

10. Este sera uno de los principales elementos discriminantes de las dos tradiciones idealistas de la filo-
sofia italiana. Para los discipulos lato sensu de Spaventa, el caracter metafisico (y religioso) sera un ele-
mento irrenunciable de la filosofia. En cambio, para Benedetto Croce sera un residuo de la vieja con-
cepcion trascendente del mundo (por eso hablara de ella como filosofia «teologizante»), que ha de ser
abandonado para poder realizar en plenitud el principio de la filosofia moderna.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 2901



Alfonso Zunica Garcia

2. La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea

A la luz de estas dos dimensiones del proyecto cultural de Spaventa,
emerge con especial claridad la importancia de la obra cuyas paginas viquianas
presentamos aqui traducidas: La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filo-
sofia europea. Y es que en esta obra estd expuesta una de las mas importantes
aportaciones de Spaventa (junto a su proyecto de reforma de la dialéctica hege-
liana): la reconstruccion de la historia de la filosofia moderna como el desarro-
llo transalpino de la filosofia italiana del Renacimiento y su regreso a Italia con
Galluppi, Rosmini y Gioberti." Ahora bien —y en esto radica su importan-
cia—, este desarrollo histdrico es presentado como una «fenomenologia del
espirituy, es decir, como la justificacion more hegeliano histdrico-especulativa
del que, para Spaventa, es el punto de vista mas alto de la especulacion jamas
alcanzado por la historia de la filosofia: el idealismo absoluto.

Sobre las intenciones de la obra consideramos suficientes las explica-
ciones hechas por Gentile en el prologo a la edicion de 1908, cuya traduc-
cioén también presentamos a continuacion. Aqui bastara, por tanto, referir la
historia editorial de la obra y hacer algunas consideraciones sobre el puesto
ocupado por Vico en ella.

La obra fue publicada por primera vez por el propio Spaventa en
1862. Bajo el titulo Prolusione e Introduzione alle lezioni di filosofia nella
Universita di Napoli, 23 novembre - 23 dicembre 1861 [Conferencia e intro-
duccidn a las clases de filosofia en la Universidad de Néapoles, 23 de noviem-
bre — 23 de diciembre de 1861], el volumen recogia una conferencia sobre la
nacionalidad en la filosofia y diez lecciones introductorias. Cerraba la obra,
en apéndice, un «esbozo de una historia de la 16gica». En 1908 Gentile vol-
vio a editar la obra bajo el nuevo titulo que hemos referido y con el que es
conocida, afiadiendo a su vez un segundo apéndice con catorce cartas del
autor a su hermano Silvio, que son testimonio de la gestacion de la obra. En
1926 Gentile public6 una segunda edicion, aportando algunas correcciones
al texto y completando las notas. Posteriormente, en 1937, publicaria una
version reducida para la «Coleccion escoléstica de textos de filosofia» que ¢l

11. Reconstrucciéon que ya habia eshbozado un ano antes, en 1860, durante una conferencia tenida en
la Universidad de Bolonia con titulo Carattere e sviluppo della filosofia italiana dal secolo XVI sino al nostro
tempo, ahora en Opere, cit., vol. I, pp. 293-333.

292 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacioén de las lecciones viquianas en La filosofia italiana..

mismo dirigia.’? Por ultimo, en 1972 Sansoni publicé en tres volimenes
todas las obras de Spaventa editadas por Gentile.!3

Para la traduccion me he atenido a la Gltima edicion de la obra, o sea,
a la edicion gentiliana de 1926, que he consultado en la reimpresion de 1972
hecha por Sansoni.

Las textos cuya traduccion presentamos corresponden a las paginas
de temadtica viquiana, es decir, a las lecciones segunda y sexta y a la prime-
ra parte de la séptima. Ademads, como ya hemos sefnalado, las acompafian los
respectivos prologos de Gentile a las ediciones de 1908 y 1926.

3. Spaventa lector de Vico

El juicio de Spaventa sobre los filosofos italianos posteriores al
Renacimiento no ha sido constante. De un inicial menosprecio pasoé a la fuer-
te admiracion, acompafiada de un orgullo nacional, que lo llevé a teorizar la
circulacion de la filosofia italiana. Aunque el prologo gentiliano documenta
ampliamente dicha evolucion, ayudara leer un famoso pasaje donde el pro-
pio Spaventa habla de ello.

(No te ha pasado nunca que has tenido que volver a casa, a la casa de
tu infancia y de tu primera juventud, después de quince o veinte afios
viajando por el mundo, viendo y descubriendo tantas y numerosas nue-
vas cosas? Al volver, encuentras un mundo absolutamente diferente a
ese antiguo mundo que conservabas sepulto en la memoria y que recor-
dabas pequeno, burdo, mezquino, que no valia la pena que hubiese
nacido. Pues bien, tales me parecieron Galluppi, Rosmini, Gioberti y
el propio Vico —no se me malinterprete, aquellos de hacia ya tantos
anos— al compararlos con los fildsofos que, después de otros estudios
y un largo viaje en el mundo de la filosofia, traia conmigo y conserva-
ba frescos en los ojos, no de la memoria, sino de la mente. Asi fue que
vi en Vico al precursor de la nueva metafisica, que mas tarde llamé

12. Recojo esta informacion del prologo de Gentile a la edicion de 1908 y de VITO A. BELLEZZA,
Giovanni Gentile. La vita e il pensiero, vol. 111 Bibliografia degli seritti di Giovanni Gentile, Florencia, Sansoni,
1950, n° 185, 869 y 1170.

13. B. SPAVENTA, Opere, a cargo de Gilovanni Gentile, Florencia, Sansoni, 1972. Esta edicién contie-
ne casi todas las obras del filésofo abruzo. De las obras mas importantes faltan su libro péstumo
Esperienza e metafisica y La filosofia di Gioberti, cuyas ediciones Gentile prepard pero no llegd a publicar.
La edicién en tres volimenes incluye ademas la monografia de Gentile sobre Spaventa (vol. I, pp. 1-
170). Para un elenco cronolégico de las obras de Spaventa editadas por Gentile, cfr. V.A. BELLEZZA,
Bibliografia degli scritti di Giovanni Gentile, cit., pp. 26-27. La obra que estamos comentando fue reimpre-
sa en Opere, vol. 11, pp. 405-719.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 293



Alfonso Zunica Garcia

metafisica, ya no del ente, sino de la mente [...] y, por eso, al fundador
de la filosofia de la historia.!4

Aparte de documentar y explicar el cambio que se dio en su juicio
sobre la filosofia italiana, este pasaje nos informa sobre la perspectiva desde
la que Spaventa leyo a los citados autores.

Una de las criticas mas frecuentes hacia su lectura de Vico es la aten-
cion casi exclusiva dedicada al problema de la relacion entre pensar y ser, es
decir, la reduccion de Vico al solo “Vico metafisico”, dejando de lado nume-
rosos aspectos originales de su filosofia.!s

No cabe duda de que su atencidn se concentra fundamentalmente en
la metafisica y en el problema de la relacion entre pensar y ser, si bien no se
debe olvidar que, a pesar de ello, Spaventa entra también en cuestiones
estrictamente viquianas como la relacion entre la sapienza poetica, la sapien-
za riposta y las lenguas, cuestion a la que dedica por entero la segunda lec-
cion de La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea, o la
cuestion de las edades de las naciones que discute en la leccion sexta.!®

Ahora bien, que esto sea un defecto depende de la intencion con la
que se lea a Vico. Ciertamente si el interés es reconstruir la historia indivi-
dual de la concreta formacion de la mente de Vico, se trata de un grave defec-
to. Pero no se ha de olvidar que el interés de Spaventa no es la filosofia de
Vico sic et simpliciter, sino el desarrollo de una serie de principios gnoseo-
logicos y filosoficos a lo largo de la historia. Desde esta perspectiva, Vico se
convierte en objeto de estudio en la medida en que forma parte de dicho pro-
ceso historico. Asi pues, la legitimidad hermenéutica de la investigacion spa-
ventiana se traslada a otro punto: ;tiene sentido tal filosofia de la historia?,
[es realmente posible una fenomenologia del espiritu de ese caracter? Pero
esta es una cuestion que no nos toca afrontar en esta sede.!’

14. B. SPAVENTA, Prefazione a Logica e metafisica, en Opere, ed. G. Gentile, cit., vol. III, pp. 28-29.

15. Cfr. ALESSANDRO SAVORELLI, «Note sul Vico di Spaventa», Bollettino del Centro di Studi Vichianz, X11I-
XIII, 1982-1983, pp. 112-114 y SERGIO LANDUCCH, «I.’hegelismo in Italia nell’eta del Risorgimento»,
Studi storict, 6, 1965, p. 607.

16. Cfr. mfra, pp. 335-337.

17. Gentile, en su prélogo, aborda parcialmente la cuestiéon cuando afirma que: «Una historia de las
ideas comprende implicitamente una historia de la civilizacién en todas sus determinaciones, y se rige
sobre el valor de esta historia que presupone. Ahora bien, la historia de Spaventa es mera historia de
ideas, en la que no aparece casi nunca la otra. Y no es que despreciase a la otra, sino que su interés lo
llevaba a la primera; vy, obedeciendo al propzo inlerts, ¢jercitaba un derecho propio de todo historiador ¢ inalienable.
La limitaciéon de su m\cstlg;amon pasaria a ser 1lC£§1t1ma si diese origen a una falsificacion de las doc-
trinas, entendidas segun necesidades espirituales anacroénicas o de todas formas inexistentes y arbitra-
riamente supuestas» (infra, pp. 303-306; subrayado mio).

294 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Presentacioén de las lecciones viquianas en La filosofia italiana..

De hecho, Spaventa nunca escribi®é una monografia sobre Vico.
Todas sus paginas viquianas se encuentran sumergidas en textos sobre otras
cuestiones. Las mds importantes son las pertenecientes a La filosofia italia-
na nelle sue relazioni con la filosofia europea, aqui traducidas, y las conte-
nidas en Paolottismo, positivismo, razionalismo.'8

En suma, la lectura spaventiana de Vico estd completamente ligada a
su teoria de la circulacion del pensamiento italiano, que no sin razoéon puede
ser acusada de rigidez. De hecho, su doctrina historiogréafica condiciona su
lectura de Vico hasta el punto de poner el valor de la filosofia viquiana en su
capacidad de anticipar a dos pensadores (Kant y Hegel) que jamas lo leye-
ron. Un estudio mas especificamente viquiano, aun sin prescindir del interés
por ver el desarrollo historico y especulativo de la problematica de la moder-
nidad filosofica, habria permitido a Spaventa reconstruir la respuesta viquia-
na a dicha problematica en toda su originalidad e individualidad; reconstruc-
cioén que habria podido sustituir la discutible relacion ideal (que no histori-
ca) que establece entre Vico (posicion de la exigencia —no satisfecha— de
una metafisica de la mente) y la metafisica idealista post-kantiana (satisfac-
cion de dicha exigencia). En este sentido, podemos concluir con Landucci
que

Spaventa tuvo el error de encorsetar la idea de una «circulacion» entre el
pensamiento italiano y el europeo en un esquema [...] esquelético [...].
Pero basta liberarse del estrecho esquema de las correspondencias
(desde Campanella-Descartes... hasta Hegel-segundo Gioberti) para
encontrar en el corazon de esta tesis de Spaventa [...] la toma de con-
ciencia de un problema real, de un gran problema, es mas, la primera y
exacta toma de conciencia en sentido critico de dicho problema.!®

4. Nota a la traduccion

Concluimos esta introduccion con algunas advertencias sobre la traduc-
cion. En primer lugar, sefialamos que hay tres tipos de notas: las de Spaventa,
las de Gentile y las del traductor. Las notas sin indicaciones son de Spaventa.

En segundo lugar, hacemos notar que en la traduccion se han incluido
también los titulos de las lecciones no traducidas, asi como los indices corres-

18. En Opere, vol. I, pp. 477-501. Segtin Savorelli estas constituyen «el punto mas maduro de la lectu-
ra spaventiana de Vico» (Note sul Vico di Spaventa, p. 114).
19. SERGIO LanDUCCL «l’hegelismo in Italia nell’eta del Risorgimenton, cit., p. 619-620. Traduccion mia.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 295



Alfonso Zunica Garcia

pondientes. El motivo no es mas que el de contextualizar las lecciones tradu-
cidas y ofrecer asi una vision general de las demas etapas de esta fenomenolo-
gica historia de la filosofia italiana.

En tercer lugar, advertimos que las unicas divisiones del texto que
hemos incluido en la traduccion son aquellas explicitamente sefialadas por
Spaventa. Y es que, a pesar de ofrecer un detallado indice conceptual al inicio
de cada leccion, la edicion consultada no senala en el cuerpo mas que las divi-
siones mas generales.

En ultimo lugar, en lo que se refiere a las citas de Vico, hay que distin-
guir entre las citas latinas y las italianas. Las latinas, puesto que Spaventa las
cita directamente en latin, asi hemos querido mantenerlas en la traduccion, si
bien en nota aportamos la traduccion al espanol. Para las notas italianas, por el
contrario, se ha puesto la traduccion espafiola en el cuerpo, y en nota, el origi-
nal italiano, citando segin las ediciones modernas de la Scienza nuova y
obviando la paginacion de la edicion de Francesco Predari, citada por
Spaventa. Entre corchetes y en cuerpo menor se muestran los nimeros de pagi-
na correspondientes a la edicion del texto base tomado para la traduccion.

BERTRANDO SPAVENTA

LA FILOSOFIA ITALIANA

NELLE SUE RZLAZIONT

CON LA FILOSOFIA EUROPEA

NUOVA EDIZIONE
CON NUTE 5 APPENDICE DI DUCUMENTE

A CURA
b1

GIOVANNI GENTILE

BARI
GIUS. LATERZA & FIGLI

THOOMAP EDITORILIDIAL

1908

296 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



«La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea»

LA FILOSOFIA ITALIANA EN SUS RELACIONES
CON LA FILOSOFIiA EUROPEA.
(1862)
Lecciones II, VI y VII.

Bertrando Spaventa
(1817-1883)

[BERTRANDO SPAVENTA, La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filoso-

fia europea, ed. a cargo de G. Gentile, 1908; y 2% ed. en 1926, reimpresa por
Sansoni, en Florencia, en 1972, en el vol. II de Obras de Spaventa, pp. 405-
719. Prologos de G. Gentile 1908, 1926; Lecciones II, VI 'y VII]

[407]
Prologo a la primera edicion
Giovanni Gentile (1908)

ste libro, que se vuelve a imprimir ahora con notas y un anexo de car-
tas del autor y de su hermano Silvio, que sirven para esclarecer su origen e
intenciones, sali6 a la luz en Napoles en 1862 bajo el titulo Prolusione e
introduzione alle lezioni di filosofia nella Universita di Napoli, 23 novem-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.13 297
© de la presente traduccién: Alfonso Zinica Garcia, 2020



Bertrando Spaventa - Giovanni Gentile

bre-23 dicembre 1861" [«Prolusion e introduccion a las clases de filosofia en
la Universidad de Napoles, 23 de noviembre-23 de diciembre de 1861»].
Titulo demasiado genérico, al menos hoy, y por eso lo he cambiado por el titu-
lo més concreto que el propio tema del libro sugeria: La filosofia italiana
nelle sue relazioni con la filosofia europea [«La filosofia italiana en sus rela-
ciones con la filosofia europea»]. De hecho, en 1862 en Népoles, contra los
filosofantes giobertinianos y nacionalistas, adversarios de la doctrina hegelia-
na inaugurada ese afio en la Universidad, el titulo elegido por Spaventa tenia
un evidente significado que poco a poco se ha ido oscureciendo cada vez mas,
mientras esa Universidad se ha convertido en lo que se ha convertido, hasta
el punto de que ahora podria parecer un reproche o una ironia.?

Asimismo, la situacion espiritual de la cultura italiana en la que nacio
este libro no puede decirse sustancialmente distinta de la presente. Y por eso
el libro, respondiendo al deseo de muchos, vuelve a la luz aproximadamen-
te medio siglo después. Han desaparecido todos los giobertinianos, y proba-
blemente ya no existe nadie que tenga la obsesion de la filosofia nacional
(quiero decir de una filosofia no contaminada por relaciones con la filosofia
de otros pueblos). Pero mientras tanto todos vuelven a dirigir la mirada [408]
—como hace medio siglo en Napoles—, con espiritu entre curioso y ansio-
so, hacia Hegel; y muchos, consternados por las dificultades con las que
Hegel se presenta siempre a las mentes mds vigorosas, invocan a un
Spaventa que muestre la via para llegar a la comprension de la parte vital de
esa doctrina y para experimentar y saborear su verdad. En lugar de los gio-
bertinianos estaran los positivistas, los pragmatistas, los neo-espiritualistas y
otros muchos desequilibrados de la filosofia, de los que esta debe defender-
se cada dia, con la historia en la mano, demostrando los propios derechos
adquiridos. En lugar de los nacionalistas hay otros adversarios, que, asi como
aquellos exigian la marca nacional, no estan dispuestos a tomar en serio y a
ponerse a estudiar una filosofia si no ven en ella la marca cientifica. Esos
también son representantes de la pereza intelectual y moral, que es el mayor
obstéaculo para quien quiera reanimar con intuiciones profundas y sinceras de
la vida los estudios y el espiritu de una nacion. Y asi, mutatis mutandis, la

1. Napoli, Stab. Tip. di Federico Vitale, Largo Regina Coeli 2 ¢ 4, 1862, pp. X11-214 in-8°.
2. Asi escribia hace veinte aflos. Hoy las cosas han cambiado un poco. [Es una nota de Gentile de
1926. N. del T']

298 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea. Prologo de G. Gentile (1908)

cuestion que importa es hoy la misma que a finales de 1861 cuando Spaventa,
iniciando su magisterio en Napoles, se comprometia a promover un nuevo
despertar especulativo en nuestro pais: justificar la concepcion de la filosofia
como saber absoluto. Hoy quizads Spaventa se expresaria de otro modo, pero
podria volver a escribir el mismo libro, solo afiadiendo en medio algtn capi-
tulo sobre las tendencias filos6ficas mas recientes, que, por cierto, criticd en
otros escritos posteriores.

El problema asume en este libro una forma historica, y resulta de ¢l una
historia presentada esquematicamente —Ila Uinica que se tenga hasta la fecha—
de la filosofia italiana en sus momentos principales. De hecho, para Spaventa
toda la historia de la filosofia italiana —ya esbozada por ¢l un afio antes en una
conferencia dictada en Bolonia®— se recoge precisamente en las diez clases de
Introduccion hechas en el primer semestre de su magisterio napolitano, conden-
sando en ellas sus estudios precedentes sobre Bruno, Campanella, Vico,
Galluppi, Rosmini y [409] Gioberti. La precedente Conferencia es una introduc-
cion a esta historia. El Schizzo d’una storia della logica [Esbozo de una histo-
ria de la 16gica] (que en la primera edicion llamo simplemente Appendice alla
Introduzione [ Apéndice a la Introduccion]) sirve como aclaracion de las ricas
y densas referencias a la filosofia alemana mas reciente, hechas a proposito
de la historia de la filosofia italiana, presentada, como era correcto hacer, en
su conexion historica con toda la filosofia europea.

Sin embargo, hay que reflexionar sobre el hecho de que el interés his-
torico, asi como lo sentia Spaventa, no era distinto del interés estrictamente
cientifico. El libro parece una polémica, pero es una investigacion; parece una
mera historia, pero es una fenomenologia del espiritu, o sea, una verdadera
filosofia. La polémica esta, pero se reduce al matiz literario del libro, para
entender el cual hay que remitirse a las condiciones de la cultura italiana, y
especialmente napolitana, posterior a la renovacion de dicha Universidad lle-
vada a cabo por De Sanctis.* Pero, considerando la sustancia de las cosas
expuestas, es facil advertir que cuando el autor busca en el Renacimiento los

3. Dicha conferencia tiene el mismo titulo que la segunda parte de este libro: Carattere e sviluppo de la
Silos. ital. dal sec. XVI fino al nostro tempo [Caracter y desarrollo de la filosofia italiana desde el siglo XVI
hasta nuestros dias]. Ha sido reimpresa en Scritti filosofict [Escritos filosoficos], en el vol. I [de las Obras
completas de Spaventa editadas por G. Gentile], pp. 293-332. [Cfr. nota 11 en p. 292 supra. N. del T']
4. Cfr. mi Advertencia al Apéndice.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 299



Bertrando Spaventa - Giovanni Gentile

primeros gérmenes de la filosofia moderna y estudia sus primeras andaduras
en el subjetivismo de Campanella y en el naturalismo de Bruno, viendo casi
anticipados en Italia, por una parte, a Descartes y Locke y, por otra, a Spinoza;
que cuando escruta en Vico las oscuras referencias a una filosofia del espiritu
no simplemente critica, como seria en Kant, sino metafisica, como seria en
Hegel, y ve asi preanunciado en Italia casi todo el mundo del pensamiento
moderno, que, habiéndose estructurado como sistema en Alemania, es a fin de
cuentas el mundo de nuestro Galluppi, Rosmini y Gioberti, es facil advertir que
el autor ya no piensa en los pequefios adversarios ruidosos y murmuradores en
el aula repleta de sus clases, sino que tiene en mente la historia del pensamien-
to moderno europeo, que indaga serena y objetivamente para reconstruir, para
si mismo antes que para los demas, su procedimiento necesario.

El libro habia surgido en la mente del autor antes incluso de la espe-
ranza de una catedra alli en Napoles, donde en 1847 el gobierno le habia
cerrado su estudio privado. Habia surgido en un periodo de fervor espiritual
en el que ¢l sintid la necesidad de echar cuentas con la filosofia [410] italiana
reciente, que durante tantos afios habia despreciado.5 En una carta del 13 de
mayo de 1857 escribia a su hermano, aliviando asi su aburrimiento mortal de
la cadena perpetua, donde compartia, junto a Settembrini, desde hacia ya ocho
afios la feroz compaiia de los asesinos:® «Me preparo para escribir algo
mejor, o peor, que las cosas que han sido escritas hasta ahora». Queria escri-
bir un trabajo sobre la Fenomenologia de Hegel, que leia y releia, escrutan-
dola cada vez con mayor profundidad. «No me parece que una critica de la
filosofia italiana moderna pueda ser realmente util sin la solucién, y si no en
la solucidn, del problema de la fenomenologia. Lo que siempre te niegan es
el saber absoluto. Por tanto, hay que elevarse a este saber y mostrar, al mismo
tiempo, que los principios de sus filosofias son inferiores —y, por eso, grados
que deben ser negados— al principio de la filosofia hegeliana... jQuién sabe
si podré conseguirlo, al menos en parte!». Y el 13 de julio del mismo afio,
aclarando mejor el concepto de su nuevo trabajo, volvia a escribirle: «Te he

5. Cfr. el prologo a Logica e metafisica, Bari, Laterza, 1911 [ahora en B. SPAVENTA, Opere, ed. G. Gentile,
vol. III, pp. 9-33].

6. Esta carta y las que posteriormente citaremos pueden consultarse en B. CROCE, S. Spaventa: Dal 1848
al 1861: lett., scritty, doc., Napoles, Morano, 1898, p. 202 ss. [2" ed., Bari 1923, p. 231 ss.].

300 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea. Prologo de G. Gentile (1908)

dicho... que estaba trabajando en torno a la Fenomenologia, y que lo dificil
no solo era comprender el concepto y el método de esta, sino también encon-
trar una raiz en nuestra filosofia, un punto de apoyo para toda la critica. Ahora
tengo entre las manos a estos fildsofos, incluido a Galluppi, y creo que he
encontrado este punto de apoyo... /Qué es la conciencia en general, qué es el
objeto de la Fenomenologia? ;Doénde puede encontrarse en Rosmini,
Galluppi, etc. la conciencia sensible, que es el punto desde el que inicia la
Fenomenologia? ;Ellos lo admiten, como lo admitia Hegel? Si lo admiten, no
me importa que desde este punto lleguen a resultados distintos; la batalla y la
critica sera precisamente en torno a lo que hay que hacer con este punto
comun para resolver el problema, que es mas o menos el mismo para todos:
la verdad del saber». Y se mostraba bastante satisfecho de haber descubierto
la identidad de la certeza sensible hegeliana (unidad de universal y particular:
ist da) con la sensacion de Galluppi y con la percepcion intelectiva de [411]
Rosmini. En una carta sucesiva, del 11 de octubre de 1857, anadia que la cri-
tica de los filosofos italianos, que tenia intencion de escribir, debia ser «un
ensayo que poner en la introduccion» de su trabajo sobre la Fenomenologia:
para «mostrar los vicios de las teorias del conocimiento de nuestros filosofos,
que no se bastan a si mismas y requieren otro tipo de solucion, etc., mostrar,
por tanto, la necesidad... de la fenomenologia».

Pero a medida que estudiaba a estos filosofos, encontraba siempre
otra cosa. Y el 25 de enero de 1858 informaba a su hermano: «Sigo trabajan-
do sobre nuestros filésofos y veo o creo que veo tantas cosas que me lleva-
ria mucho tiempo contartelas». Acabo por adentrarse en una larga critica de
Gioberti. De repente abrié un paréntesis «sobre el problema del conocimien-
to, y en general del espiritu, sin distinguir al humano del divino. ;Cémo es
posible el espiritu? Responden: es posible porque asi lo ha hecho Dios.
Como ves, no es una respuesta. Yo pregunto otra vez desde el principio:
(como es posible el espiritu (es decir, Dios)? Este es el nuevo problema de
la filosofia: el problema de la filosofia alemana. Y me parece que hasta ahora
la mejor solucidn es la hegeliana... No sé si todo lo que he escrito esté bien;
en ciertos puntos he coincidido con Hegel, en otros, todavia no sé si estoy de
acuerdo o no» (carta del 8 de marzo de 1858). — Cerrado este paréntesis, que
no llegd a ser publicado, pero cuyas ideas pueden ser facilmente encontradas
en el presente volumen, regres6 a Gioberti. Pero las Postumas de este filoso-
fo, salidas a la luz poco antes (1856-57), y entonces leidas por Spaventa, ayu-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 301



Bertrando Spaventa - Giovanni Gentile

daron a cambiar su actitud hacia el filosofo subalpino y el movimiento espe-
culativo, del que €l era casi la conclusion; y, en consecuencia, resultaron cam-
biados su juicio y su concepto de este movimiento. El 8 de febrero de 1858,
releyendo al viejo Gioberti, decia a su hermano: «Es inttil que te repita que
no me gusta en absoluto, es mas me desagrada cada vez mas. No hay nada
filosofico, aparte de un contenido farragoso, que a fin de cuentas se encuen-
tra en todo sistema, incluso en la misma representacion religiosa. De hecho,
su sistema no es mas que una continua representacion: es una filosofia repre-
sentativa». En cambio, el 2 de septiembre del mismo afio: «Me he reconci-
liado un poco con este hombre. [412] En sus ultimos escritos (pdstumos) se
despoja de muchas de las imperfecciones que encontraba en la primera
forma de su sistema; y es curioso ver este desarrollo como una especie de cri-
tica que su pensamiento hace de si mismo». Y, pensandolo bien, reconocia
que «ya hay algun germen del nuevo sistema en la primera forma, pero con-
fuso y escondido». Sin embargo, ni siquiera la nueva forma del sistema de
Gioberti podia bastar. En ¢l sigue faltando la ciencia, el verdadero sistema.
Procede por aforismos. «Pero se puede sacar un gran bien de ellos, porque el
contenido es profundamente especulativo. Hay que expresar su pensamiento
en su verdadera forma y mostrar que ciertas determinaciones extrinsecas,
que después ¢l mismo ha abandonado necesariamente en gran parte, estan en
contradiccion con sus propios principios especulativosy.

Estas revelaciones de las Postumas giobertinianas vinieron de este
modo a modificar el proyecto del trabajo que Spaventa tenia en mente. El
estudio del nuevo Gioberti asumia tal proporcion e importancia, que la criti-
ca de los filosofos italianos, la cual tenia que ser solo una parte polémica de
la introduccion a su trabajo, pudo convertirse en una propedéutica a la cien-
cia, y una propedéutica apropiada para Italia, como tendria que haber sido el
trabajo sobre la Fenomenologia, que no llegd a ser escrito. Y es que en rea-
lidad la nueva forma del sistema de Gioberti ofrecia el modo de demostrar la
necesidad de todo el proceso fenomenoldgico, que lleva la conciencia al
grado de la ciencia absoluta, o sea, al punto de vista hegeliano: que era el fin
que se habia propuesto Spaventa. Y considerados conjuntamente los nuevos
estudios sobre la filosofia italiana del XIX y los que habia publicado sobre
Bruno y Campanella entre 1854 y 1855, pudo comprender casi por entero la
imagen de nuestro pensamiento entrelazado con el movimiento general de la
especulacion europea. De aqui esa formula de la «circulacion del pensamien-

302 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea. Prélogo de G. Gentile (1908)

to italiano», que designa uno de los mayores resultados y de los més incon-
testables méritos de los estudios de B. Spaventa. El cual lleg6, por tanto, a
este concepto de la filosofia italiana con investigaciones totalmente libres de
prejuicios y de toda preocupacion polémica.

No obstante, entre los primeros movimientos del pensamiento duran-
te la Unificacion italiana [413] y su Ultima etapa en el siglo XIX, se erguia
como torre misteriosa y solitaria durante los siglos XvII y XVIlI —que para
Spaventa era practicamente el periodo del exilio del pensamiento fuera de
nuestro pais—, la Scienza nuova. Pero, cuando para la conferencia de Bolonia
Spaventa quiso presentar en un cuadro completo el caracter y el desarrollo
de la filosofia italiana desde el Renacimiento hasta nuestros dias, y volvid a
estudiar con mayor atencion y mas maduro intelecto a su Vico, sobre el que
ya habia meditado largo tiempo, le parecio que este irradiaba una gran luz en
ese momento critico del pensamiento europeo en el que el viejo dogmatismo
(la antigua metafisica del ser), falto como era del concepto de desarrollo y
hechas las ultimas pruebas con la monadologia, estaba a punto de disolverse
exhausto en el escepticismo de Hume y ceder el terreno a ese criticismo que
habria de iniciar una metafisica, ya no del ser que es inmediatamente para si
(naturaleza), sino del espiritu que se hace gradualmente por si y para si.
Entonces Vico le pareci6 el precursor de este nuevo mundo en virtud de su
concepto de espiritu como desarrollo, junto al de la unidad de la Providencia
divina con la humana, oscura afirmacion de la exigencia moderna de una
metafisica, para la cual la naturaleza, obra de Dios, no fuese otra respecto a
la historia, obra de la mente, y para la que, por tanto, el desarrollo fuese
unico, y la naturaleza, un grado del espiritu. De este modo, la historia de la
filosofia italiana quedaba cerrada para Spaventa: y era una historia que invi-
taba, con la fuerza de un procedimiento racional e ineluctable, a abrazar el
principal resultado de la filosofia alemana moderna, efecto de una obra en la
que todas las naciones europeas habian colaborado.

(Pero se trataba sin mas de una simple conclusion histérica? Admitiendo
como exacta la interpretacion que Spaventa hace de nuestros filésofos, ;se deri-
va, por tanto, que su Ultima conclusion es verdadera? En suma, ;puede la his-
toria ser tomada como argumento a favor de la verdad de una filosofia? ;O la
reconstruccion de Spaventa pretendia sin mas llevar a cabo una revision de
titulos para establecer el exacto arbol genealdgico de la filosofia italiana? —
Ciertamente la historia como simple hecho no prueba nada. ;Pero es quizas

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 303



Bertrando Spaventa - Giovanni Gentile

la historia un puro y simple hecho? Vieja cuestion, que sin embargo no ha sido
en absoluto cerrada, y que puede, mal entendida y mal resuelta, ser un obsta-
culo para la exacta comprension y para un juicio [414] justo de la indole y valor
de este libro. Ayuda recordar que Spaventa tenia puesta la atencidon en la
Fenomenologia hegeliana, que es también una historia de la filosofia, es mas,
en su conjunto, una filosofia de la historia, o sea, una demostracion de la racio-
nalidad del entero proceso del espiritu humano (Weltgeist): todos los sistemas,
como todos los momentos de la civilizacion, estan presentes en ella como gra-
dos necesarios, a través de los cuales el espiritu ha pasado (o pasa eternamen-
te) para conquistar la plena conciencia de su propia actividad creativa. Pero,
puesto que la historia de la filosofia no consiste en un registro de las opiniones
que se han sucedido en las mentes de los pensadores (incluso en los catdlogos
de los viejos doxodgrafos habia un disefio y una critica); la misma ley intrinse-
ca de la historia de la filosofia debia conducir a Spaventa a concebir su cons-
truccion histérica como una demostracion cientifica de lo que le parecia el
principio mas alto jamas alcanzado por la historia. Esa ley es que la filosofia y
la historia de la filosofia, abstrayendo de las circunstancias literarias y las
peculiaridades de los intereses de los autores, son la misma cosa;’ del mismo
modo que lo racional es la misma realidad y viceversa. A través de la historia
y a través del devenir (el modo del nacimiento [la guisa del nascimento]) no
podemos no ver surgir y afirmarse la naturaleza de la realidad misma. Y por
muy poca fe que se tenga en la racionalidad de la historia, no se puede dejar
de presentar esta historia seglin la cantidad de racionalidad que estamos dis-
puestos a atribuirle, es decir, precisamente segun la racionalidad de nuestra
filosofia. El escéptico —se sabe— es dogmatico a su modo; y si hace historia,
incluye dentro su duro y arido dogmatismo, que es escepticismo, ni mas ni
menos que el dogmatico. En breve, esta ley, puesto que es una ley, no tiene
excepciones: y la excelencia del historiador, su vigor especulativo, su mente
vivificadora y reconstructiva se miden por el mayor o menor grado en el que
consigue realizar dicha ley. Ahora bien, en este libro de Spaventa, si se borra-
sen los nombres de los varios filésofos mencionados, y se considerasen las res-
pectivas posiciones progresivas como [415] hipotéticas, se tendria, también en

7. A tal propdsito me remito a mi escrito posterior 1/ circolo della filosofia e della storia della filosofia (1907)
en el volumen La riforma della dialettica hegeliana, Principato, 1923.

304 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea. Prologo de G. Gentile (1908)

la forma, una obra filosofica libre de todo caracter historico. Solo con Bruno,
la emocion que provoca en el alma del autor el destino del héroe del pensa-
miento, del heraldo y martir de la nueva y libre filosofia, mueve la pluma de
Spaventa a esbozar con pequeios trazos, propios de un maestro, su caracter
moral. Pero incluso este, mas que el retrato de una persona que ha vivido real-
mente, se diria que es la hipdtesis del ideal del filosofo, contemplada y admi-
rada por Bertrando Spaventa en la riqueza de su vida moral.

(Se debe entonces concluir que esta historia, —sucinta, seca, casi
esquelética, que ha mantenido su forma primitiva de apuntes para las clases,
pero segura, acertada y definitiva en el disefio y en sus caracteristicas singula-
res—, no es una historia en sentido estricto sino mas bien una construccion
ideal? — De hecho, no seria la primavera vez que esta historia es juzgada de
ese modo. Sin embargo se trata de un juicio que a priori se puede considerar
falso, ya que, en el fondo, se realiza desde el desconocimiento de la ley de la
historia de la filosofia que hemos expuesto anteriormente. Y atn asi, ese juicio
contiene un parte de verdad, de la que hay que tomar conciencia. Esta verdad
no es otra que de historias de la filosofia existen al menos dos: una parece que
tiene por objeto, como esta de Spaventa, solo las ideas de los filosofos, es més
las ideas del espiritu filoséfico, unico a través del tiempo y del espacio; la otra
parece que tiene por objeto también a los diversos fildsofos, con sus respectivas
biografias unidas con las mas variopintas condiciones de la civilizacion, en
medio de las cuales los filosofos se formaron. Pero he dicho «parece» porque,
en el primer caso, las ideas de los filosofos bien se sabe que son los mismos filo-
sofos, cuya verdadera individualidad histdrica consiste precisamente en el pen-
samiento que han conseguido pensar; y si su individualidad est4 ya unida a toda
la civilizacidon concomitante, sus ideas son, en sustancia, casi toda la realidad
histérica de la época, recogida y como versada en su pensamiento. En el segun-
do caso, las condiciones sociales biograficas entran en la consideracion del his-
toriador como los presupuestos de la disposicion espiritual en la que, en cada
ocasion, surge el problema filosofico. Y, por eso, no tienen otro objetivo mas
que esclarecer la sucesion de los problemas filoséficos y el nacimiento de cada
uno de ellos a partir de otro, es decir, la pura historia de las ideas.

En otros términos, una historia de las ideas comprende implicitamente
una historia de la civilizacion en todas sus determinaciones, y se rige sobre el
[416] valor de esta historia que presupone. Ahora bien, la historia de Spaventa
es mera historia de ideas, en la que no aparece casi nunca la otra. Y no es que

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 305



Bertrando Spaventa

despreciase a la otra, sino que su interés lo llevaba a la primera; y, obedecien-
do al propio interés, ejercitaba un derecho propio de todo historiador e inalie-
nable. La limitacion de su investigacion pasaria a ser ilegitima si diese origen
a una falsificacion de las doctrinas, entendidas segiin necesidades espirituales
anacronicas o de todas formas inexistentes y arbitrariamente supuestas. Pero,
si Spaventa no tuvo jamads ocasion o ganas de escribir una historia circunstan-
ciada de la filosofia, fue siempre guiado por un conocimiento profundo de las
condiciones espirituales de los varios periodos y por un agudo sentido histori-
co. Basta recordar su critica del trabajo de D’ Ancona sobre Campanella.

En un solo punto quizas, pasando de la exposicion de la logica de las
ideas, asi como se fue realizando en la historia, a la consideracion de las conexio-
nes que el desarrollo de esta ldgica tuvo con el estado general de los espiritus en
Italia, no se ajusta, segun mi parecer, a la verdad: donde sostiene que la razon del
«vacio» que perdurd en la filosofia italiana entre Campanella y Vico vy, luego,
entre Vico y Galluppi —vacio que hay que rellenar con la historia de la filosofia
europea— hay que buscarlo en la falta de libertad de los italianos, oprimidos por
la Iglesia catdlica que tenian en casa. «No nos han dejado hacer». Razén inexac-
ta o, al menos, insuficiente, porque la condena de Galileo no impidi6 que este
dejase tras de si también en Italia una escuela de ciencia natural floreciente duran-
te todo el siglo xvi y el siguiente. Y, por otra parte, el miedo a la Iglesia, del que
se tienen pruebas indudables, no impidié a Descartes iniciar ese intrépido natura-
lismo, que debia dar lugar a Spinoza; ni las preocupaciones religiosas, sinceras y
profundas, pudieron parar al divino intelecto de Vico en el camino de esa inspira-
da especulacion, que con la casi inconsciencia y seguridad del espiritu juvenil
mato —por usar las palabras de Spaventa— de un solo golpe al Dios del viejo teis-
mo, al naturalismo, al materialismo y al ateismo. ;Acaso Rosmini, filésofo de la
restauracion, que termina en el kantismo y en la 7eosofia, se acerca a Hegel con
miedo? ;Y Gioberti, el neogiielfo Gioberti, que comienza sometien(417)do la filo-
sofia a la religion y termina, también ¢€l, en el absoluto racionalismo? — La ver-
dad es que el movimiento internacional de la cultura de los siglos xvi y xvi dis-
trajo a la mayor parte de los ingenios italianos de los problemas filosoficos.
Fueron las ciencias naturales, las matematicas, los estudios historicos, lo que atra-
jeron a las mayores inteligencias. Para la filosofia de la cultura general y de los
profesores y de los pequeios escritores bastaban, y sobraban, las celebradas nove-
dades ultramontanas o las respetadas tradiciones escoldsticas jamas interrumpidas
en nuestras universidades a lo largo de todos esos siglos.

306 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccion 11

Sin embargo, esto es un punto apenas mencionado en nuestro libro,
que, por lo general, se atiene Unicamente al hilo l6gico de las ideas tal y
como se desarrolla desde el inicio hasta el final de la historia de la filosofia
europea, aunque fijadndose especialmente en Italia. Y resulta, en conclusion,
una historia de la filosofia moderna y, a la vez, una demostracion del princi-
pio de la filosofia de Spaventa, a saber, de la solucidon dada por Hegel al pro-
blema fundamental de su légica. Y, en este sentido, es una introduccion al
estudio de la filosofia hegeliana.

Nada mejor para decir con qué espiritu y con qué intencion fue escri-
ta esta introduccion que las palabras del mismo autor en una de las ultimas
paginas de este libro, que es conveniente anticipar aqui como cierre de cuan-
to hemos dicho sobre la indole del libro y como vivo retrato de la actitud de
nuestro filésofo hacia Hegel:

Antes de Hegel ningtin filésofo ha explicado el conocer ni, por tanto,
ha resuelto el problema de la 16gica (el sistema de las categorias).

Con esto no quiero decir que la l6gica de Hegel sea la 16gica perfec-
ta, absoluta, ni que su filosofia sea la dltima palabra del espiritu espe-
culativo, ni que después de Hegel no nos quede otra cosa mds que
repetir o comentar mecdnicamente sus deducciones como férmulas
sacramentales.

Puede ser que haya quien piense asi. Para mi, si hay algo que abo-
rrezco —creo que lo he dicho ya muchisimas veces— es precisamen-
te la reproduccién mecdnica de las doctrinas de otros. En los filésofos,
en los verdaderos filésofos, hay siempre algo por debajo, que es mas
que ellos mismos, y de lo que ellos no tienen conciencia. Se trata del
germen de una nueva vida. Repetir maquinalmente a los fildsofos es
ahogar ese germen, [418] impedir que se desarrolle y se convierta en un
nuevo y mds perfecto sistema. Si Platén se hubiese limitado a repetir a
Sécrates, no habriamos tenido el mundo de las ideas. Si Aristoteles
hubiese repetido a Platén, no habriamos tenido el primer concepto de
sustancia, de individualidad. Si Spinoza se hubiese limitado a repetir a
Descartes, no habriamos tenido el primer concepto de Dios como sim-
ple causalidad, como identidad que es causa. Si Fichte hubiese repeti-
do a Kant, no habriamos tenido el concepto de la autoconciencia, de la
mentalidad. Si Schelling hubiese repetido a Fichte, no habriamos teni-
do el concepto de la identidad [de ser y pensamiento],? como mentali-
dad, como razon.

8. El corchete es anadido de Giovanni Gentile [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 307



Bertrando Spaventa

Lo que quiero decir es esto: dado Fichte, o sea, admitido que el cono-
cer es imposible sin la autoconciencia; y puesto Schelling, o sea, que
el conocer no es real sin la identidad como autoconciencia o mentali-
dad, el Unico camino para resolver el problema del conocer, el proble-
ma de la logica, es demostrar la identidad.

Para mi todo el valor de Hegel, aqui, es este: demostrar la identidad.’

Palermo, 1908.

Prologo a la segunda edicion
Giovanni Gentile (1926)

En esta edicion se ha corregido minuciosamente el texto a partir de la
edicion de 1862 y se han anadido en nota las referencias a los pasajes de los
filosofos del Renacimiento a los que el autor remite. Y, en general, las notas
del editor, puestas siempre entre corchetes, han sido ligeramente retocadas o
aumentadas.

Roma, 2 de febrero de 1926.

9. El texto de Spaventa citado por Gentile pertenece al apéndice del libro: Schizzo di una storia della logi-
ca, capitulo £) Hegel, § 2. En la edicién de las obras completas se encuentra en el vol. 2, pp. 641-642.
El texto continuaba introduciendo el que sera el principal problema de la filosofia de Spaventa y que,
a su vez, heredara Gentile: «;La ha demostrado realmente? Esa es otra cuestion». Gentile responde a
esta pregunta en su obra La rniforma della dialettica hegeliana: «Ese es el camino que queda aun por reco-
rrer después de Spaventa, el cual tiene el mérito de habernos conducido hasta su inicio» (3" ed.,
Florencia, Sansoni, 1954, p. 39). [N. del T']

308 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccibén 11

LA FILOSOFIA ITALIANA EN SUS RELACIONES
CON LA FILOSOFIiA EUROPEA. (1862)

Leccion 11

Bertrando Spaventa

[466]
SEGUNDA LECCION

La antigua filosofia italiana — La antiquissima Italorum sapientia de
Vico — Critica de esta hipotesis.

Debo exponer, como introduccion a la filosofia y como el camino
mas seguro para vencer uno de nuestros mas tenaces prejuicios, los principa-
les momentos de la historia de nuestro pensamiento desde el Renacimiento
hasta nuestros dias, es decir, determinar el cardcter y el desarrollo de nues-
tra filosofia.

Digo desde el Renacimiento hasta nuestros dias, porque lo que se
llama filosofia itdlica en la antigliedad (pitagoricos, eleatas) pertenece a la
filosofia griega y, por otra parte, apenas es un rudimento de esta. Renovar
hoy el pitagorismo o el eleatismo seria lo mismo que volver a la infancia de
la filosofia. De hecho, la filosofia presocratica o natural, de la que son parte
esas filosofias, empieza con la biisqueda de la esencia universal de la exis-
tencia natural, del mundo fenoménico (fenomenale), y la pone en un ente
inmediato, en una sustancia inmovil: determinada progresivamente como
materia (jonios), como numero (pitagoricos), como puro ser (eleatas). Pero
estas tres soluciones no explican el movimiento y el devenir del mundo natu-

PRIMERA LECCION. Motivo y objeto de la introduccién — Prejuicio de nuestra conciencia nacional
— Necesidad de una historia del pensamiento italiano en su relacién con el pensamiento europeo. [N. del
T., resumen tomado de la edicion]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 309



Bertrando Spaventa

ral, por lo que fue necesario un nuevo desarrollo de la especulacion (Heraclito,
los atomistas y Empédocles, Anaxagoras).

[467] En segundo lugar, lo que se llama filosofia romana —y se debe lla-
mar greco-romana— como romana es muy poca cosa. Cicerdn es un filosofo
popular, ecléctico;!® Marco Aurelio era también popular, y estoico, etcétera.!!

Nuestros brahmanes, en la piadosa intencion de rechazar como ilegi-
timo y espurio todo ese poco progreso que ha hecho el espiritu humano y, en
consecuencia, —desgraciadamente— también nosotros italianos desde
varios cientos de afios, no satisfechos de la antigiiedad historica de los pita-
goricos, han recurrido al mito de una antiquisima filosofia italica. Y cierta-
mente los hay que se imaginan una Academia, un Peripato, una Estoa en los
tiempos aureos de Saturno, cuando el agua de los arroyos, y creo que tam-
bién la filosofia, era leche y miel.

A quien duda de este descubrimiento, éstos responden: «Lo ha dicho
Giambattista Vico; lee el libro: De antiquissima Italorum sapientia.'? ; Pretendes
quizas saber mas que Vico?»

Yo también he ojeado este libro de Vico; y debo confesaros lo que
pienso sobre ¢l, dejando a cualquiera la misma libertad de decir ingenuamen-
te que yo sé mas que Vico.

Vico dice:

Dum linguae latinae origines meditarer, multorum bene sane verborum
tan doctas animadverti, ut non a vulgari populi usu, sed interiori aliqua
doctrina, profecta esse videantur.'3

Ahora bien, esta interior doctrina, reconstruida por Vico y revisada,
corregida y mejorada ad usum puerorum por nuestros brahmanes, jes precisa-
mente la antiquisima filosofia italiana!

10. Cfr. Prolusion, pp. 432-433.

11. Senalamos, y valga para las restantes, que estas formas abreviadas servian al autor como apunte
que debia posteriormente desarrollar en sus clases. [Nota del editor G. Gentile]

12. Francisco J. Navarro Gémez publicé una traduccién al espaiiol como La antiquisima sabiduria de los
italianos en esta revista Cuadernos sobre Vico, n. 11-12 (1999-2000), pp. 443-483, mas tarde revisada y
recogida en G.B. Vico, Obras. Oraciones naugurales & La antiquisima sabiduria de los italianos, Barcelona,
Anthropos, 2002, pp. 127-192. Spaventa la cita directamente en latin, y asi lo reflejaremos en nuestra
presente traduccion, confrontando nosotros la edicién latin-italiano en G.B. Vico, Opere filosofiche, a
cargo de Paolo Cristofolini, Florencia, Sansoni, 1971. En nota a pie de pagina aportaremos la traduc-
ci6n de Navarro con ligeras modificaciones. [N. del T']

13. «Mientras meditaba sobre los origenes de la lengua latina, adverti que los de muchisimas palabras
son, clertamente, tan doctos que no parecen estas emanar de un vulgar uso del pueblo, sino de algu-
na doctrina interior» (Cristofolini, p. 57; Navarro, p. 129). [N. del T']

310 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccibén 11

La busqueda de Vico, entendida en un sentido general, y como es [468]
expresada en el pasaje citado, equivaldria a admitir y contraponer entre si dos ori-
genes de la lengua latina y, creo, de toda lengua originaria como esa: a saber, el
uso vulgar del pueblo y la doctrina interior. Ahora bien, que en la lengua haya una
doctrina interior, —que la haya mas o menos en toda lengua— no se puede negar.
Pero la cuestion es ver si esta doctrina interior es lo que se llama propiamente doc-
trina, o sea, un saber o conciencia reflexiva, culta, filosofica, como dice la cita de
Vico o, por el contrario, solo una doctrina, por decirlo asi, inconsciente, esponta-
nea y propia del espiritu originario de todo pueblo que habla: la doctrina que esta
contenida necesariamente en el uso vulgar y sin la cual el mismo hablar —el uso
vulgar, popular, nacional de la palabra— no seria posible.

El hombre habla, porque es hombre, es decir, pensamiento, razon,
espiritu. La palabra no es una parte del espiritu, sino el espiritu, todo el espi-
ritu, como palabra. El hombre, la sociedad, el pueblo, el espiritu que habla,
pone en la palabra su representacion o intuicion originaria de las cosas y de
si mismo, de su existencia, de las relaciones de su vida y, en general, del
mundo, del universo. La palabra es ella misma un mundo; es el universo en
cuanto representado e imaginado originariamente por el espiritu. Esta ima-
ginacion —este mundo imaginado— es en si pensamiento, razon, pero toda-
via no subsiste como pensamiento, como razén; es una doctrina interior, un
organismo, un sistema, pero que todavia no subsiste como reflexion, cien-
cia, filosofia: como verdadera doctrina. Para que esta imaginacion llegue a
ser verdadera doctrina en el desarrollo de la vida de un pueblo, para que la
intuicidn originaria llegue a ser conciencia plena y reflexiva, o sea, ciencia,
hace falta un largo trabajo de la reflexion. La filosofia es el tltimo grado de
la reflexion.

Tal es el concepto que Vico tiene de la lengua y también de la [469]
filosofia en la Scienza nuova. El origen de la lengua es uno; y es el espiritu
como representacion o imaginacion del universo. Cito un solo pasaje:

Los universales fantasticos fueron dictados de forma natural por esa
propiedad innata de la mente humana de recrearse en lo uniforme; lo
cual no pudiéndolo hacer con la abstraccion por géneros, lo hicieron
con la fantasia por representaciones. A estos universales poéticos
reducian todas las especies particulares, pertenecientes a cada géne-
ro. [...] Estos géneros fantdsticos, habiéndose habituado sucesiva-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 311



Bertrando Spaventa

mente la mente a abstraer las formas y las propiedades de los suje-
tos, pasaron a géneros inteligibles; por lo que después llegaron los
filosofos. 4

El universal o género fantastico, poético o mitico, sobre el que discu-
rre Vico, es precisamente la palabra, es decir, el espiritu o la mente como
palabra. Es la mente que ya no es simple sentido (impresion sensible, cuer-
po, tiempos mudos) y no es todavia verdadera mente (razon humana total-
mente desplegada, VERDAD de las ideas), sino que es solo lenguaje, CIERTAS
ideas, formulas de palabras:'s universal, que no es el verdadero universal ni
el simple particular, sino universal imaginado, no pensado. En este pasaje,
en este concepto de universal fantdstico esta toda la teoria de la palabra.

Ahora bien, ;qué quiere decir que este género pasa a género inteligi-
ble y que asi llegan los filésofos? Quiere decir que esas palabras que Vico en
la Antiquissima Italorum sapientia considera originadas a partir de una doc-
trina interior (a partir de una sabiduria retomada,!¢ filosofica, no vulgar) —
todas las determinaciones de las que constan su metafisica, verum, factum,
genus, forma, species, individuum, causa, etc— eran al principio, mas o
menos, géneros fantasticos, [470] es decir, sabiduria vulgar y luego pasaron a
inteligibles. El mismo Vico en la Scienza nuova se burla y no cree en la sabi-
duria retomada de los origenes. Yo casi diria que el pasar de esas determina-
ciones a nociones inteligibles es el propio libro de Vico, ya que esa antiqui-
sima metafisica de los italianos no parece que haya existido jamas. Vico
determina asi en la Scienza nuova el desarrollo del espiritu: de la religion
(lenguaje, mito) a las republicas (Estado); de estas a las leyes, y de las leyes
a la filosofia. La filosofia es la corona del desarrollo.

No obstante, yo no pretendo negar que la formacidn de ciertas pala-
bras, como las que Vico recoge en el Proemio: ens, essentia, substancia, etc.,

14. El autor cita la edicién de la Scienza nuova editada por Francesco Predari, Turin, tipogr. Economica,
1852, en la «Biblioteca dei Comuni italiani». La cita esta en pp. 410-1. [Nota del editor G. Gentile]

La traduccién es nuestra. El original italiano citado por Spaventa (sin los corchetes) es: «Gli uniersal fan-
lastict furono dettati naturalmente da quella innata proprieta della mente umana di dilettarsi dell’ungforme; lo
che non potendo fare coll’astrazione per gener, 1l tecero colla fantasia per ritratts; a1 quali unwersali poetict riduceva-
no tutte le particolari specie a ciascun genere appartenenti. [...] I quali generi fantastici, con avvezzarsi poscia
la mente umana ad astrarre le forme e le proprieta de’ subietti, passarono in gener: intelligibil; onde provenne-
ro appresso 7 filosof» (SN30, 392; SN44, 418-419). [N. del T']

15. Scienza nuova, pp. 466-7. [Nota de Spaventa segun la edicion indicada por Gentile en la nota pre-
cedente]
16. Con esta expresion traducimos el término viquiano sapienza risposta.[N. del 'T'.]

312 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccibén 11

presupongan necesariamente una cultura filosofica. Es un hecho que los lati-
nos, aprendiendo la filosofia griega, las formaron para expresar en su lengua-
je 6n, ovoia, etc.!” Pero no se debe confundir la naturaleza de tales palabras,
que son muy abstractas, con la de las voces, a partir de las cuales Vico quie-
re deducir la antiquisima sabiduria de los italianos. Ens, essentia, substantia,
etc. presuponen no solo un alto grado de reflexion, sino también las voces
primitivas esse, sub, stare, etc.; del mismo modo que generalis presupone la
voz genus; y possibilitas, la voz posse, etc. Pero eso no quiere decir que estas
voces, y en general todas las aportadas por Vico, presupongan una doctrina
filosofica. (quién puede afirmar que para decir esse, sub, stare, etc. hiciese
falta ser antes filosofo?

Por tanto, si la investigacion de Vico en su generalidad tiene algin
sentido, es este: establecer la relacion entre la lengua y el pensamiento de
una nacion; es decir, dada la lengua, investigar cudl puede ser, mas o menos
y siempre dentro de ciertos limites, el caracter general de la especulacion a
lo largo del tiempo. El resultado de esta investigacion es una especie de pro-
nostico, que si es tomado como realidad historica que precede o acompana
[471] la formacion y el desarrollo primitivo de la lengua, contradice la natu-
raleza del espiritu y —lo cual es quizas lo que mas importa a algunos— con-
tradice el principal concepto de la Scienza nuova. Seria lo mismo que decir,
en contra de Vico, que los géneros inteligibles preceden o acompafian a los
géneros fantasticos.

Pero, atn entendiendo asi la cuestion, para que ese prondstico en su
misma generalidad se realice, son necesarias ciertas condiciones que no siem-
pre se dan. Y la principal de ellas es que la nacion viva como en un campo
cerrado, completamente aparte, en su soledad, y que no suceda nada —que no
se dé ninguna casualidad o necesidad mas universal bajo la forma de casuali-
dad— que modifique o cambie de algun modo su direccion. En realidad pare-
ce que a este estado de aislamiento patriarcal quieran reducirnos esos que con
tanto esfuerzo intentan resucitar a un muerto que nunca ha estado vivo; o, si
alguna vez ha estado vivo, lo cual no parece, es una persona completamente
distinta y de una raza completamente distinta a la que ellos se imaginan.

De hecho, a fin de cuentas, ;en qué consiste esta antiquisima filoso-
fia de los italianos? ;donde ha nacido? ;quién fue su autor?

17. Cfr. Prantil, Gesch. D. Log., t. 1, secc. VIIL

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 313



Bertrando Spaventa

El sentido propio y particular de la investigacion de Vico es el siguiente.

Dos hechos son ciertos. El primero es que muchas voces en el latin
original son tan cultas que no pueden haber surgido del uso del vulgo, sino
mas bien de alguna doctrina intrinseca. El segundo es que los antiguos
romanos, hasta los tiempos de Pirro, desconocian cualquier tipo de ciencia
y atendieron solo a la agricultura y a las cosas de la guerra. A partir de estos
dos hechos juntos, se debe inferir que los romanos no han creado ellos mis-
mos esas voces sino que las han recibido de otras naciones colindantes y las
han usado asi, tan cargadas de sentimientos filos6ficos, sin entender la fuer-
za de su significado; y que tales sentimientos, propios de estas naciones, han
formado el tesoro antiquisimo de la sabiduria italica.

Considerando el significado general de la investigacion, ya he dicho
suficiente sobre el primero de estos hechos. Y ademas, si este hecho no es ver-
dad, la conclusion de Vico no es correcta. Si, donde quiera que haya palabras,
que después se demuestran cargadas de cierta doctrina, o incluso de un senti-
miento filoso6fico, se tuviese que presuponer originalmente la existencia de una
filosofia, no sabria como se podria empezar a filosofar, ni tampoco a hablar. Es
doctrina o sabiduria la intuicion o la representacion contenida en la palabra o
en el mito; y, sin embargo, la palabra y el mito no son todavia la filosofia. Vico
resuelve, en lo relativo a los romanos, la dificultad de la existencia de esas
palabras, suponiendo que habian sido creadas por filésofos de otras naciones;
pero la dificultad renace con toda su fuerza respecto a esas mismas naciones.
(Como se formaron tales palabras en el seno de estas naciones? Por cierta doc-
trina interior, es decir, por obra de fil6sofos. ;Y como fue posible esa filosofia
antes de esas palabras, es decir, como, por ejemplo, se pudo ver antes el con-
cepto propio y filosofico de género, de especie, de causa, etc. sin las palabras
genus, species, causa, etc. y crear tales palabras después de haber pensado los
conceptos? Admitir que ha habido hombres en el seno de estas naciones, que
primero han pensado los conceptos y luego han formado, es mas, creado las
palabras, equivale a separar absolutamente estos hombres —los filosofos
(debo decir los primeros filosofos)— de la vida de sus propias naciones, ya que
el primer nexo comun es precisamente la lengua. Una filosofia primitiva, que
no presuponga la palabra nacional (o sea, la palabra), no es doctrina intrinse-
ca, sino extrinseca a la nacion; y en cuanto extrinseca, presupone otras nacio-
nes mas antiguas y otros filésofos, y asi hasta llegar a un filésofo absolutamen-
te primero que primero haya pensado sin hablar, y que haya hablado después

314 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccibén 11

de haber pensado. Este primer filosofo no puede ser mas que el primer hom-
bre, es mas, [473] Dios mismo, y asi la verdadera y antiquisima filosofia, no
solo nuestra, de nosotros los italianos, sino comuin (contra la intencion de nues-
tros separatistas) a todos los pueblos del mundo, seria la mismisima filosofia
del Edén: filosofia no itdlica, sino preadanica. Esta hipdtesis, que pone del
revés todo el camino natural del espiritu humano, y al que lleva necesariamen-
te la primera afirmacion de Vico, no explica nada, ni la palabra ni la filosofia.
Infunde en el cerebro de los hombres y de las naciones los conceptos y las
palabras, como el primer alimento es puesto por las madres en la boca de los
hijos: el hombre piensa y habla, no porque esa es su naturaleza intima, sino
porque otro, obrando desde fuera, le hace pensar y hablar. Podria no pensar ni
hablar, y atin asi ser todavia hombre. De este modo, se puede decir de todos
los pueblos lo que Vico dice de los antiguos romanos: «hablaron lengua de
filosofos sin ser filosofos».!8

Creo que no puede haber una doctrina mas falsa y mas contraria, repi-
to, a todo el espiritu de la Scienza nuova. Un pueblo que no entiende nada de
filosofia y no siente en absoluto la necesidad de filosofar, asume de otro pueblo
una serie de palabras filosoficas, las usa, las introduce en el tesoro de su lengua,
iy mientras tanto no entiende lo que dice! ;Pero por qué las asume y las usa?
Las palabras se toman prestadas y se usan cuando se siente alguna necesidad de
la cosa expresada por esas palabras. Y con las palabras se toma la cosa. Tomar
las palabras sin la cosa no me parece posible. ;Por qué los romanos a partir de
las voces esse, genus, substare, etc. formaron essentia, generalis, substantia,
etc.? Porque ya habian aprehendido los conceptos y las voces correspondientes
de los griegos; [474] y entendian mds o menos tales conceptos. Ahora bien, el
caso del que habla Vico es muy distinto. No se trata de tomar conceptos y des-
pués formar, segtin la indole de la propia lengua y a partir de voces de la propia
lengua, las palabras; sino que se trata de tomar palabras originales extranjeras,
asi, sin los conceptos y sin la necesidad de tales conceptos. |Y qué palabras!
Genus, forma, anima, etc. A los escritores del Giornale de’ letterati d’Italia, los
cuales echaban en falta que Vico hubiese aportado pasajes donde la voz genus
significase forma etc., Vico responde: «Del modo en que ustedes me piden las
pruebas de los origenes, yo habria obtenido la antigua sabiduria de Italia a par-

18. G.B. Vico, Seconda risposta al Giornale dei letteratt d’ltalia, en Opere filosofiche, ed. P. Cristofolini,
Sansoni, Firenze 1971, p. 149: «parlarono lingua di filosofi senza esser filosofi». [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 315



Bertrando Spaventa

tir de esas voces latinas, y no a partir de los origenes de estas, que es mi prop6-
sito».!® Estos origenes —al menos aquellos a partir de los cuales Vico obtiene
nuestra antigua sabiduria— no son, por tanto, para ¢l latinos. ;Y de qué nacion
son? ;De quién los recibieron los antiguos romanos?

Vico en el Proemio dice: de dos naciones, a saber de los Jonios y de
los Etruscos.

Nationes autem doctas, a quibus eas locutiones accipere possent
[Romani], duas invenio, Iones et Hetruscos. [...] In Ionibus Italica philo-
sophorum secta, et quidem doctissima praestantissimaque floruit.
Hetruscos autem eruditissimam gentem |[...]. Ab Ionibus bonam et mag-
nam linguae partem ad Latinos importatam ethymologica testatum
faciunt. Ab Hetruscis autem religiones Deorum, et cum iis locutiones
etiam sacras, et pontificia verba Romanos accersisse, constat.
Quamobrem certo coniicio ab ea utraque gente doctas verborum origines
Latinorum provenisse; et ea de caussa animum adieci ad antiquissimam
Italorum sapientiam ex ipsius latinae linguae originibus eruendam.®

En la segunda respuesta al Giornale dei Letterati Vico explica mejor,
es mas, deberia decir, corrige esta conjetura suya.

Retomarla [nuestra antigua [475] sabiduria] de Jonia y de la escuela
pitagorica no equivalia a investigar la filosofia antiquisima de Italia,
sino una nueva filosoffa griega [...] Efectivamente la retomo de
Pitdgoras, pero no sostengo que provenga de Grecia. Es mds, sostengo
que es mds antigua que la de Grecia. [...] Cuando en Egipto florecia
aquel gigantesco imperio que se extendia por casi todo Oriente y por
Africa [...] es verosimil, es mds, cosa necesaria que los egipcios,
gobernando todo el mar interno, ficilmente hayan fundado colonias
por sus costas y de este modo hayan llevado a la Toscana su filosofia.
Y, habiéndose formado después un gran reino en esa region, [...] es

19. «In cotal guisa, nella quale voi richiedete da me le pruove delle origini, io avrei ritratto ’antica
sapienza d’Italia da esse voci latine, non dalle origini loro: che ¢ il mio argomento», Seconda risposta. . .,
cit., p. 154. [N. del T']

20. «Y encuentro que son dos las naciones doctas de quienes pudieron recibirlas: los jonios y los etruscos.
[...] Entre los jonios floreci6 la escuela filosofica italiana, muy docta, sin duda, y eminente. Los etruscos,
por su parte, fueron un pueblo muy erudito [...]. La etimologia, de un lado, da testimonio de que buena
y gran parte de la lengua fue importada de los jonios a los latinos. Y consta, de otro lado, que de los etrus-
cos se procuraron los romanos el culto a los dioses —y con ¢l también las locuciones sacras— y las pala-
bras pontificias. Por ello con certeza conjeturo que los doctos origenes de las palabras latinas provinieron
de ambos pueblos; y por esta causa me di a desvelar la antiquisima sabiduria de los italianos, partiendo
desde los origenes de la propia lengua latina» (Cristofolini, p. 57; Navarro, p. 130). [N. del T']

316 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccibén 11

necesario que también se haya difundido la lengua y que de ella hayan
cogido mds los pueblos mds cercanos del Lacio. [...] Ahora bien, por
todo lo razonado, me atrevo a afirmar decididamente que Pitdgoras no
trajo a Italia su doctrina desde Jonia [...]; sino que, habiéndolo lleva-
do a Italia el deseo de adquirir nuevos conocimientos, y habiendo aqui
aprendido la filosoffa italiana y habiendo asi conseguido una gran sabi-
duria, decidié quedarse en la Magna Grecia, en Crotona, y fundar alli
su escuela [...]. Asi pues, si existe alguna voz de sabio significado
cuyo origen venga de ahi (ab Ionibus bonam magnamque linguae par-
tem ad Latinos portatam ethymologica testatum faciunt)®', se debe
considerar que fue llevada mucho antes desde la Toscana a la Magna
Grecia, y antes que a la Magna Grecia, al Lacio.?

(Es decir, ya no, como habia dicho en el Proemio, desde la Jonia, y por tanto
desde la Magna Grecia al Lacio, sino mas bien del Lacio a la Magna Grecia,
o al menos a ambas regiones desde Etruria sucesiva o contemporaneamente,
pero sin que pasase de una a otra).?

[476] Por tanto, segun Vico, el pitagorismo —esa por todos los historia-
dores de la filosofia reconocida concordemente como la mas antigua filosofia
italiana (de la Italia griega)— no solo no tiene originalmente nada griego, sino
que su autor no es ni siquiera Pitagoras. Y no en el sentido de que, como quie-
ren algunos, haya sido creada después de Pitagoras por pitagoricos, sino que ya
existia —jquién sabe cudnto tiempo!— antes del propio Pitdgoras. Pitagoras,
cuando desembarcé en Italia, la encontr6 ya completa y hecha. La habian
inventado los etruscos, es mas habia sido traida por mar desde Egipto, ya que
parece que la opinioén de Vico sobre los etruscos es que eran egipcios, de mane-
ra que esa que nosotros llamamos filosofia italiana, en sus origenes es egipcia.
Y nosotros debemos seguir siendo egipcios, si no queremos dejar de ser italia-
nos. jHe aqui de lo que se trata! —Cito el mismo ejemplo de Vico. No hace
falta buscar, dicen los ‘Letterati d’Italia’, anima y animus en Egipto. Mirad la
voz griega Oveploc y os convenceréis de que los griegos la llevaron a Italia—.
Y Vico responde: «De las demostraciones hechas ahi se puede deducir facil-

21. Palabras, como ya hemos visto, de Vico en el Proemio al De antig. Inciso, al igual que la nota, ana-
dido por Spaventa: «la etimologia da testimonio de que buena y gran parte de la lengua fue importa-
da de los jonios a los latinos» (Cristofolini, p. 59; Navarro, p. 130). [N. del T']

22. Seconda risposta, en Opere, pp. 147-148.

23. Cfr. Seconda risposta, en Opere, p. 149 y ss.: «la antigua lengua etrusca estaba esparcida por todos los
pueblos de Italia y también en la Magna Grecia».

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 317



Bertrando Spaventa

mente [!] que los antiquisimos egipcios que llevaron a Italia tal voz en tal sen-
timiento [de aire], la habian llevado del mismo modo a Grecia. De este modo,
estas dos naciones usaron esta voz sin tener ningun comercio entre ellas».** Si
los Letterati hubiesen dicho: genus es lo mismo que yévog, Vico habria respon-
dido lo mismo: los egipcios llevaron la misma voz a Grecia y a Italia.

Este no es el lugar donde mostrar cuén contraria es esta hipotesis a la
historia y a la filologia. Me conformaré con hacer solo algunas observaciones.
1. El pitagorismo —asi como lo conocemos por la historia de la filosofia, y no
como lo conjetura Vico— es una estricta creacion del espiritu griego, [477]
especialmente del dorico. 2. En los tiempos de los que habla Vico, los egipcios
todavia no viajaban por mar y, por eso, no podian llevar su filosofia a la
Toscana.?s 3. Los primeros etruscos en Italia tenian tan poca cultura que no se
puede suponer razonablemente, no digo ya que fuesen filésofos, sino ni siquie-
ra que hubiesen podido llegar por mar.2¢ 4. Todas las investigaciones hechas
hasta ahora sobre su lengua no han conseguido aun clasificarla, y por eso no
se puede conjeturar nada cierto sobre su origen nacional. 5. Es cierto que los
etruscos llegaron a un alto grado de cultura, pero no es menos cierto que esta
cultura no tuvo sobre las costumbres o, al menos, sobre la lengua de los anti-
guos romanos esa esencial influencia que se ha querido creer.?’” Que los roma-
nos tomaron de los etruscos la religion, e incluso un arte de batallar solos fren-
te al mundo, etc.; que, en suma, toda la sabiduria de los romanos consistio en
hacer un buen uso de los frutos de la doctrina ajena y mantener la ignorancia,?
todo eso es una exageracion, por no decir otra cosa.?

Lo que es digno de nota en la investigacion de Vico es que no se con-
forma con los origenes griegos. En su tiempo todavia se creia que el latin
derivase del griego. Vico, en cambio, busca un origen mas antiguo: un ori-
gen comun a los latinos y a los griegos, jy no sabe encontrarlo mas que en
Egipto! Si Vico hubiese sabido todo lo que ahora se sabe de lengua, de filo-

24. Seconda nisposta, en Opere, p. 154. [N. del T'.: los anadidos son de Spaventa]

25. Cfr. MOMMSEN, Roem. Gesch., 1, 118.

26. Ihid., 111.

27. Ibd., 115.

28. Risposta seconda.

29. Cfr. MOMMSEN, 115, 116, 164-5. Vico, después de haber dicho en la Seconda risposta que los roma-
nos tomaron las leyes de los espartanos y de los atenienses, en la Scienza nuova (cfr. en especial Seritti ine-
diti di Vico, ed. Del Giudice, Napoles, 1862) defiende la tesis opuesta.

318 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

logia e historia, e incluso menos, no nos habria hablado de Egipto ni tampo-
co de la necesidad de una antiquisima sabiduria para la creacion de esas pala-
bras suyas. El habria visto —conformemente al verdadero concepto de lengua
en la Scienza nuova— que toda la sabiduria, [478] por ejemplo de las palabras
genus 'y mens, consiste en la intuicion primitiva y comun a todos los pueblos
de nuestra estirpe, contenida en las raices gen (sanscrito: gan; griego: ywv) y
men (sanscrito: man; griego: uva.), etc.

Que Vico, hace un siglo y medio, se haya equivocado, se explica por
si solo, pero que ahora, después de tanto tiempo y tantos progresos en todo,
se vuelvan a cometer los mismos errores, es lo que yo no puedo entender. O,
mas bien, lo entiendo: se trata de consagrar el sistema de las castas jy la auto-
ridad de Vico debe servir a este pio propodsito! Por tanto, nosotros, para hon-
rar a Vico, debemos ser etruscos, es mas, egipcios en materia de filosofia.
(Pero por qué no también en materia de religion? La filosofia egipcia debia
de tener una intima relacion con la religion egipcia, y no entiendo por qué la
religion tendria que ser mas universal y menos nacional que la filosofia. Eso
es lo que querria que me explicasen nuestros brahmanes.

Por lo que a mi se refiere, no tengo ninguna necesidad de decir que
respeto a Vico, pero creo al mismo tiempo que el mayor honor que se le
puede hacer es el de dejar de lado sus errores y desarrollar y ampliar con
todas las ayudas de las nuevas investigaciones lo que hay de verdadero en la
Scienza nuova. Actuando de otro modo, hacemos reir a nuestros enemigos, a
los extranjeros; y espero que, cuando todos estos prejuicios hayan pasado, se
rian también nuestros nietos.

Ahora concluyo esta leccion ya demasiado larga y digo que en la
exposicion del pensamiento italiano no puedo comenzar por la antiquissima
Italorum sapientia, por la sencilla razéon de que jamas existio. La sabiduria
contenida en el libro del que he hablado sera la metafisica de Vico, pero falta
tanto para que sea la de los etruscos y la de los egipcios que no [479] es ni
siquiera la de los pitagdricos. Y tampoco empiezo por los pitagdricos, por-
que su filosofia es parte de la filosofia griega. No empiezo por la Escoléstica,
porque la Escolastica pertenece a todas las naciones europeas. No puedo
empezar, por tanto, mas que por la filosofia del Renacimiento.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 319



Bertrando Spaventa

LA FILOSOFIA ITALIANA EN SUS RELACIONES
CON LA FILOSOFiA EUROPEA. (1862)
Leccion VI

Bertrando Spaventa
[524]

SEXTA LECCION: GIAMBATTISTA VICO

A) Defecto de la doctrina de Giordano Bruno. — Paso de Bruno y
Campanella a Vico. — B) El nuevo concepto de unidad del espiritu. — De
nuevo Bruno, Spinoza y Vico. — C) El concepto de desarrollo. — Esquema
logico: La psique individual; la psique nacional; la humanidad. — Valor y
defecto de Vico. — D) Oscuridad de Vico.

A) Defecto de la doctrina de Giordano Bruno

De Bruno y Campanella a Vico pasa aproximadamente un siglo. En
todo este tiempo no hay ningun filésofo verdaderamente original en Italia; a
Italia no pertenece ninguna nueva idea. Descartes, Spinoza, Locke, Leibniz no
son italianos. O mas bien, los nuevos gérmenes, nacidos en Italia, se confor-
maron libremente en sistemas fuera de nuestro pais. Bruno deviene Spinoza;
Campanella, Descartes y (en cuanto telesiano) Locke; la monada de Bruno,
transfigurada en el esse cognoscere de Campanella, deviene la monada de
Leibniz (representacion absoluta de lo multiple en la unidad del pensamiento).

Desde Bruno y Campanella hasta Vico hay, por tanto, como un vacio
en la historia de nuestro pensamiento. Para que Vico pueda ser bien com-
prendido, hay que rellenar ese vacio con la historia de la filosofia europea.

TERCERA LECCION: EL RENACIMIENTO. L. Su diferencia respecto a la Escolastica. — II.
Caracteristicas principales de la nueva filosofia en los filosofos del Renacimiento: Cusano, Pletone,
Valla, Agricola, Ficino, Pico, Zorzi, Reuchlin, Tomeo, Achillini, Pomponazzi, Vives, Nizolio,
Mclantonc Paracelso, TCICSlo Patrlzw Ccsalplno Zabarclla Cremonini. CUARTA LECCION:
TOMMASO CAMPANELLA. Concepto de Restauracion catdlica. — Caracter general de la filoso-
fia de Campanella. QUINTA LECCION: GIORDANO BRUNO. A) Caracter y destino de Bruno.
— Diferencia de su filosofia de la de Campanella. — B) Spinoza. — C) Bruno precursor de Spinoza:
Dios como sustancia causa. [N. del T, resimenes tomados de la edicién|

320 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

Puestos Bruno y Campanella, se ve, entonces, la necesidad de Vico; pero
para que Vico naciese, la necesidad de su nacimiento tenia que manifestarse
y convertirse en una realidad historica: un hecho en la vida del pensamien-
to humano. Eso es como decir que tenian que mostrarse en toda su [525] rea-
lidad los defectos de la posicion de Campanella y de Bruno; es mas, prime-
ro tenia que realizarse esta posicion.

La posicion era esta: Dios es solamente causa (causa eficiente), y por
eso el universo es solamente efecto.

Esta posicion anula toda distincidon esencial entre los dos universos,
el natural y el espiritual, y asigna a ellos una idéntica ley: la causalidad, o la
simple relacion causal.

Esta posicion es en general el nuevo naturalismo —del que hemos
visto las primeras trazas, después de la Escoléstica, en Cusano— aplicado
indiferentemente a la consideracion de la naturaleza o del hombre; y cuya
unica ley es la ley matematica o mecdanica, y el método, el proceso desde el
principio a la consecuencia, o de la consecuencia al principio.

Ahora bien, el hombre, el mundo humano, quiere decir libertad; y la
libertad no es la simple causalidad.

En la doctrina de Bruno no hay de verdad libertad humana (ni divi-
na). En otros términos (asi en Bruno, como en Spinoza) es inexplicable el
concepto de Sustancia. ;Como el modo puede conocer a la Sustancia, la
cual no se conoce a si misma, y de este modo ser superior a la propia
Sustancia? ;Como el hombre puede elevarse a Dios, si es simple efecto?
(Como el efecto retorna a la causa? Y, sin embargo, Bruno y Spinoza ter-
minan del mismo modo, con esta contradiccion: Bruno, en los Eroici furo-
ri, que son precisamente la liberacion del alma y su elevacion y unidon con
Dios; Spinoza, en la parte quinta de la Etica, que trata de la potentia inte-
llectus, o sea, de libertate humana, que para Spinoza es la beatitud misma
(amor Dei intellectualis).

La /ey de la naturaleza y del hombre no pueden ser simplemente una.

El ser natural es inmediatamente lo que es y puede ser; es puesto
como lo que debe ser, y todo su [526) mundo es su nacimiento, que no es obra
suya. El hombre, por el contrario, se hace a si mismo, su mundo; y este
mundo suyo es ¢l mismo: carne de su carne, etc. Como hombre, como espi-
ritu, como mundo humano, ¢l es creador de si mismo. Con esto no quiero
decir, ya se entiende, que €l se cree a si mismo como hombre inmediato,
como hombre animal o natural.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 321



Bertrando Spaventa

Dicho de otro modo: es verdad que todas las cosas estdn en Dios.
Estan en Dios, porque tienen su entidad en Dios. Asi, Dios es sustancia pri-
mera (Gioberti); el estar las cosas en Dios es su verdadera entidad. Pero la
diferencia entre la entidad de las cosas naturales y la entidad humana es esta:

Las cosas estan en Dios inmediatamente, son puestas como simples
entes, y nada mas, en Dios; el hombre, en cambio, estd en Dios, en cuanto se
eleva por si mismo y se une a Dios; en cuanto se hace a si mismo, cuanto puede,
Dios (ese ser que es Dios); de manera que su ser es su libre actividad: 1a libre
produccion de si mismo. Si Dios es causa o actividad absoluta, y por eso en €l
ser y hacer son lo mismo; si, en suma, ser realmente es hacerse, es evidente que
estar realmente en Dios no es simplemente ser hecho, sino hacerse Dios y en
Dios. Lo cual quiere decir que el verdadero hombre no es simplemente efecto,
sino causa. Ahora bien, el efecto que es causa es precisamente el fin.

Asi Dios, como causa o principio y fin o efecto absoluto a la vez, es
una doble actividad en una: creativa y recreativa, diria Gioberti; y solo asi,
como esa unica actividad, es la verdadera actividad, y por tanto el verdade-
ro Ser, el Espiritu o el Creador. La primera actividad es simplemente divina
(natural); la segunda es divina y humana a la vez (es decir, verdaderamente
divina). Los dos ciclos de Gioberti, que son un unico ciclo.

Ahora bien, Vico representa precisamente esta distincion real de los
dos universos; y, por tanto, funda el mundo humano, el mundo del espiritu.
Representa la diferencia real [527] de esa absoluta indiferencia; y esta dife-
rencia es expresada en el concepto de las dos Providencias. Su mundo natu-
ral, hecho solo por Dios (como providencia natural), y su mundo humano,
hecho por el hombre y por Dios a la vez, consisten en las dos actividades cre-
ativas, que son los dos ciclos de Gioberti.

En Vico el concepto de la formula ideal esta ya dado: no de la formu-
la manca «el Ente crea al existente», sino de la verdadera formula «el Ente
crea al existente y el existente retorna al Ente».>

30. Sé bien que la féormula giobertiniana hoy en dia suena un poco ridicula; y también tengo que con-
fesar que cuando la oigo proferida por algunos con tanta solemnidad, no puedo evitar reirme yo tam-
bién. Y rio no como adversario, sino porque... me da la risa. En realidad, tal es el destino de todas las
férmulas, cuando son reducidas a no tener mas valor que el de tres o cuatro palabras enfaticas puestas
juntas y sostenidas por la vaga representaciéon y caen en manos de los mismos chapuceros de siempre.
No hay un solo rincén, por decirlo de algin modo, de la existencia y de la vida en el que no la hayan
llevado y metido a la fuerza, como un clavo en una tabla de madera. Y creen que basta tener en el bol-
sillo este clavo para superar cualquier dificultad. Si tienen que decir que llueve o que hace calor, solo
saben decirlo empezando por la formula. — EI Ente crea al existente, por tanto, llueve. El Ente crea al
existente, por tanto, hace calor, etc. etc. — Todo esto, por tanto, lo s¢ por larga experiencia. Pero el ridi-

322 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

Tal es, en pocas palabras, el paso ideal y, casi diria, 16gico de Bruno
a Vico.

Para que este paso fuese historico, era necesario que el naturalismo
(de Bruno) adquiriese su forma pura y rigurosa en el spinozismo (y Spinoza
requeria a Descartes, [528] anticipado por Campanella); que el principio de la
simple eficiencia se mostrase en toda su luz, como cartesianismo y como loc-
kismo; que Leibniz pusiese el concepto —aunque imperfecto, a saber, como
identidad inmediata— del espiritu en la ménada y asi protestase contra el puro
naturalismo (la ménada en si es mas que causa eficiente); que, en suma, se
viesen y entendiesen las consecuencias de la primera posicion.

B) El nuevo concepto de unidad del espiritu

He dicho que Vico pone la diferencia, la diferencia real, en la abso-
luta indiferencia de Bruno y Spinoza; esa diferencia que ni éstos ni otros fil6-
sofos anteriores habian sabido poner. Poniendo la diferencia real, Vico pone
la unidad real, es decir, ya no la Sustancia causa, sino el Espiritu. Tal es el
Espiritu: no vacia identidad, sino diferencia real, y a pesar de ello, es mas,
precisamente por eso, unidad real.

Ya expuse en otro sitio3! la intencién de Vico, casi con sus mismas
palabras, del siguiente modo:

Hasta ahora los fil6sofos han contemplado a Dios sélo por el orden de las
cosas naturales; yo, elevindome mas alto, contemplo en Dios el mundo
de las mentes humanas, que es el mundo metafisico, para demostrar la
Providencia en el mundo de las almas humanas, que es el mundo civil, o
sea, el mundo de las naciones. Contemplando a Dios sélo por el orden
natural, o sea, en cuanto que ha dado naturalmente el ser a las cosas y a
los hombres, y naturalmente lo conserva, los fildsofos han demostrado
solo una parte o atributo de su providencia. Yo lo contemplaré por la

culo termina aqui y la cosa se pone seria cuando se considera el nexo de las investigaciones de Gioberti,
su relacién con Rosmini, el origen, por asi decirlo, histérico de la formula y, especialmente, su significa-
do, asi como es expresado en todos esos pasajes de sus obras, especialmente de las postumas, que no son
ni una parafrasis del catecismo ni una ostentacion retorica. La cosa se pone seria, aunque sea verdad que
la ciencia no es una férmula y que el vicio de Gioberti —convertido en enfermedad croénica en los gio-
bertinianos— era precisamente el de creer excesivamente en la eficacia de las formulas.

31. Carattere e suiluppo della filosofia italiana dal secolo XVI sino al nostro tempo, en Seritti filosofict, en Opere, vol.
1, pp. 318-320. Sobre Vico, Spaventa volvié a hablar en la carta Paolottismo, positivismo, razionalismo de
1868, reimpresa en Scritti filosofict, en Opere, vol. 1, pp. 477-501. [N. del editor G. Gentile]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 323



Bertrando Spaventa

parte que es mds propia de los hombres, cuya naturaleza tiene [529] esta
principal propiedad: ser sociables, o sea, como providente en las cosas
morales politicas, o sea, en las costumbres civiles, con las cuales las
naciones han llegado al mundo y se conservan. Y esta nueva y mds alta
contemplacion es posible porque este mundo civil, sin duda, ha sido
hecho por los hombres; por lo que se puede, porque se debe, encontrar
los principios dentro de las modificaciones de nuestra propia mente
humana. Y debe despertar maravilla que todos los fildsofos se hayan pre-
ocupado por conseguir la ciencia de este mundo natural, del que, puesto
que Dios lo hizo, solo Dios puede poseer la ciencia, y que no hayan
meditado sobre este mundo de las naciones, del que, puesto que lo habi-
an hecho los hombres, los hombres podian conseguir la ciencia. Este
extravagante efecto tiene su origen en la miseria de la mente humana, la
cual, permaneciendo inmersa y enterrada en el cuerpo, estd naturalmen-
te inclinada a sentir las cosas del cuerpo, y necesita realizar un gran
esfuerzo para entenderse a si misma. Y , sin embargo, en tanto se aproxi-
ma el hombre a Dios y esta ciencia es de una especie verdaderamente
divina, en cuanto el mundo que €l quiere contemplar a través de ella ha
sido hecho por él mismo. Porque en Dios el conocer y el hacer son una
y la misma cosa, y solo el hombre participa de esta divina naturaleza. La
diferencia entre el hombre y Dios es que el hombre ha hecho al principio
este su propio mundo sin saber lo que se hacia, es mas creyendo que
hacia todo lo contrario. Y esta es como una benévola astucia de la
Providencia, la cual, sin fuerza de leyes, pero haciendo uso de las mis-
mas costumbres de los hombres, —cuyas usanzas son tan libres de toda
fuerza, cuanto lo es para los hombres celebrar su naturaleza— como una
mente diversa, a veces contraria'y siempre superior a los fines particula-
res y limitados que los hombres se proponen, [530] hace de ellos medios
para servir a fines mds amplios, y los usa siempre para conservar a la
humanidad. De este modo, los hombres quieren usar la lujuria bestial y
dispersar sus partos, y hacen de ella la castidad de los matrimonios, de
los que surgen las familias; los padres quieren ejercer inmoderadamente
el imperio paterno sobre los clientes, y surgen las ciudades; los nobles
quieren abusar de la libertad sefiorial sobre los plebeyos, y acaban en la
servidumbre de las leyes, que crean la libertad popular; y asi otros ejem-
plos. Lo que hizo todo esto fue también mente, porque lo hicieron los
hombres con inteligencia; no fue destino, porque lo hicieron con elec-
cion; no fue casualidad, porque, con perpetuidad, siempre actuando asi,
surgen las mismas cosas. Esta mente o Providencia es la unidad del espi-
ritu que informay da vida a este mundo de las naciones.

Yo aqui tengo que considerar solo esta unidad del espiritu, que es el nuevo
Dios de la filosofia, que destrona al antiguo (al Dios simplemente causa), y es la

324 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

verdadera negacion y la verdadera realizacion de la unidad de Bruno y Spinoza:
unidad, cuyo concepto es la base y el principio en el que consisten y al que regre-
san todos los nuevos conceptos de la Scienza nuova, y que es solo la posibilidad
real de esta ciencia, o sea de la filosofia de la historia; unidad, que exige una nueva
metafisica, la metafisica de la mente humana, que proceda sobre la historia de las
humanas ideas: esa metafisica cuyas bases puso Descartes cuando dijo: pensar es
ser (el verdadero ser). Sin embargo, Descartes no supo hacer nada de este descu-
brimiento, precisamente porque no se dio cuenta de todo el tesoro que tenia en sus
manos, concibiendo en modo limitado el pensar y, por eso mismo, el verdadero ser.
La metafisica exigida por la filosofia de Vico no es el puro ontologismo —la vieja
metafisica fundada sobre el ser— sino que, precisamente porque se funda sobre el
verdadero pensar, [531] 0 sea, sobre el pensamiento puro y no sobre el empirico, es
psicologismo trascendente, o sea, el verdadero ontologismo: en suma, la metafisi-
ca de la mente, de la mente humana, y no del Ente. Gioberti —que se entiende y
se explica mejor a si mismo— en esto esta de acuerdo con Vico.??

(Qué es, por tanto, esta nueva y verdadera unidad, esta unidad del
espiritu?

Hay que retomar, desde este punto de vista, la consideracion de
Bruno y Spinoza:

Quien quiera saber los maximos secretos de la naturaleza, mire con
atencion y contemple los minimos y maximos de los contrarios y
opuestos. Profunda magia es sacar el contrario, después de haber
encontrado el punto de union.

A esto tendia con el pensamiento [...] Aristoteles, poniendo la pri-
vacion (a la que se une cierta disposicion) como progenitora, pariente
y madre de la forma; sin embargo, no pudo llegar a ello. No pudo lle-
gar a ello porque, deteniéndose en el género de la oposicion, quedd
atrapado de manera que, no descendiendo a la especie de la contrarie-
dad, no alcanzé ni dirigié la mirada hacia el objetivo: del que se alej6

32. Protologia [ed. Turin, Botta], I, 725-6. «La vida universal de la existencia es la evoluciéon de la men-
talidad, o sea, de la historia de la conciencia desde sus primeros principios hasta los Gltimos progresos.
Toda realidad es conciencia o inicial o actual. La realidad no es tal si no se posee a si misma, si en si
no se refleja, si no es idéntica a si misma. Y esta reflexion, esta mismidad es la conciencia. Fuera de la
conciencia no hay nada, ni nada puede ser. Existencia, pensamiento, conciencia es todo la misma
cosa. Los varios grados, estados, procesos de la realidad no son otra cosa mas que los de la concien-
cia. Este psicologismo trascendente es el verdadero ontologismo. La intuicion de esta verdad es la parte
peregrina y profunda del sistema de Fichte. Lo demas es antropomorfismo. Descartes lo anticipd sin
darse cuenta, diciendo: Yo pienso, luego existo. Pero no tuvo la mas minima intuicién de los tesoros
que encerraba esta afirmacién, etc.».

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 325



Bertrando Spaventa

completamente diciendo que los contrarios no pueden concurrir actual-
mente en un mismo sujeto.>?

[532] Por tanto, segiin Bruno, hay que hacer dos cosas, que en verdad
son la misma: dados los contrarios, encontrar el punto de union; y, encontra-
do el punto de unidn, sacar el contrario.

Son una misma cosa, ya que el punto de union que se dice encontra-
do, en realidad no es encontrado —o sea, realmente no es unidad de los con-
trarios— si de €l no se saca el contrario, es decir, si no se hace ver que este
mismo punto se diferencia. Sino se saca de ¢l el contrario, sino que se pone
asi, extrinsecamente, este punto no es el punto de union.

Aristoteles recibe los contrarios platonicos: la idea y el fenomeno (la
idea esta fuera del fenomeno: dualismo), y hace de aquella la forma; de este,
la materia. La materia es implicita y posiblemente LO MISMO que la idea es
desplegada y actualmente. Uno es el ser meramente posible, el otro es el ser
actual. De este modo, la relacion entre los contrarios ya no es negativa,
como en Platon, que los concibe como ser y no ser. Para Aristoteles, en cam-
bio, la relacion entre los contrarios es positiva: uno es el ser actual y el otro,
el ser posible. Esta relacion positiva, este ser uno bajo los dos aspectos de la
posibilidad y de la actualidad es el punto de union aristotélico. Aristoteles,
por tanto, partiendo de los contrarios, encuentra e/ punto de union.

(Pero realmente lo encuentra?

Bruno ya dijo que no lo habia encontrado, que «no conoce el Ente
como Uno, por no haberse sumergido en el conocimiento de esta» (su) «uni-
dad e indiferencia de la constante naturaleza y el ser».

Ahora bien, dice que no ha sabido sacar el contrario; [533] que, como
mucho, se ha detenido en el género de la oposicion, pero no ha descendido
hasta la especie de la contrariedad.

La segunda critica es la consumacion de la primera. Aristoteles no ha
concebido el Ente como Uno, porque no lo ha concebido como absoluta indi-
ferencia; y no lo ha concebido como absoluta indiferencia, porque no lo ha
concebido como coincidencia de los contrarios. Bruno, siguiendo al Cusano,
dice que lo concibe asi y que esta es su superioridad sobre Aristoteles. En rea-
lidad, esta indiferencia no es mas que la consecuencia explicita de la posicion

33. Bruno, De la causa, principio ¢ uno, ed. Gentile, 1.2, 264. Esta critica a Aristoteles ya habia sido hecha
por el Cusano en De Berillo, 1454. Cfr. mi nota al citado pasaje de Bruno. [N. del editor G. Gentile]

326 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

aristotélica; ya que esa relacion positiva, ese ser uno solo bajo dos aspectos,
no es mas que el ser indiferente. Pero no basta —he aqui la segunda critica—
con decir: el ser indiferente. Para que esto sea un verdadero concepto y no solo
un simple presupuesto, para que sea verdaderamente el ser indiferente, es
necesario sacar de ¢l el contrario, no presuponerlo. Es decir, en el caso de
Aristoteles, no presuponer sino derivar los dos principios, forma y materia.
Mientras no se haga eso, no se superara el dualismo de los principios; es decir,
no se tendra realmente el ser uno, la absoluta indiferencia. Ahora bien,
Aristoteles no deriva los dos principios, los presupone.

Bruno dice: absoluta indiferencia, y, ademas de eso, exige la deriva-
cion del contrario. Eso es mucho. Pero después no solo no saca el contrario,
sino que por mucho que diga indiferencia, no afirma esa posicion que es la
posibilidad del punto de union. Me explico. Aristoteles dice: un mismo ser
bajo dos aspectos. Pero después pone como verdadero ser uno de estos dos
aspectos, por si mismo, sin el otro, y de este modo él mismo destruye la posi-
cion del un mismo ser. De este modo, el otro sigue siendo algo extrinseco al
primero, y no es derivado del primero; y, aunque no sea superior al primero,
sigue siendo de todas formas un limite insuperable del primero. Lo cual [534]
equivale a decir: el primero —Ia forma, el pensamiento— en realidad no es
el Primero; en realidad hay dos Primeros.

Bruno dice indiferencia, y se detiene en esta posicion, en cuanto la
forma no es nunca extrinseca a la materia, y el intelecto artifice mueve y obra
desde dentro. El Dios aristotélico, pura forma, ha desaparecido. Pero, por
otra parte, esa indiferencia es un punto absolutamente oscuro, una base pre-
supuesta, de ningin modo pensada. Los dos contrarios en realidad todavia
son absolutamente irreductibles; su indiferencia o unidad es mas bien estar
Jjuntos, simple coincidencia, nada mas.

Spinoza, a través de Descartes, esclarece ese punto oscuro; y este punto
claro —inmediatamente claro (evidencia, intuicion cartesiana)— es el pensa-
miento en cuanto que contiene a su contrario, al ser. Esta unidad, que ya no es
simple coincidencia, sino estar contenido, estar intimamente unido® —unidad
que se diferencia inmediatamente como indiferencia— es la nueva indiferen-
cia, la Sustancia de Spinoza.

34. Traducimos asi el término (giobertiniano y rosminiano) insidenza usado por Spaventa. El Vocabolario
Treccani 1o define como «lessere insidente, cioé intrinseco, intimamente unito». [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 327



Bertrando Spaventa

Spinoza es la claridad de Bruno. Lo que en Bruno es oscuro, en
Spinoza es claro (aunque no absolutamente claro, sino solo inmediatamen-
te). En Bruno es oscura la indiferencia, y en Spinoza se vuelve clara, en
cuanto que el punto de unién es el pensamiento, y el pensamiento es tal solo
en cuanto que contiene o pone inmediatamente o intuitivamente a su contra-
rio, al ser. El pensamiento es ese punto (punctum mobile) que es a la vez unir
v sacar el contrario, el punto de unién y el propio punto de la diferencia.
Punto activo, no muerto; que une en cuanto que diferencia, y diferencia en
cuanto que une. De modo parecido, la indiferencia como causa es oscura en
Bruno, y se hace clara en Spinoza. La Sustancia es causa, actividad, en cuan-
to que es el pensamiento que contiene o pone inmediatamente el ser: el ser
es el efecto del pensamiento, y este efecto es el mismo ser del [535] pensa-
miento: el pensamiento es causa sui. Infinidad del pensamiento, infinidad
del ser; causa infinita, efecto infinito; Dios infinito, universo infinito. Y la
Sustancia es simple causa, o sea, sustancia, no sujeto, precisamente porque
es una posicion inmediata del ser en el pensamiento.

Por tanto, lo que estd como implicito en Bruno (Sustancia causa, o
sea, indiferencia que se diferencia indiferentemente, o sea, inmediatamente)
es claro en Spinoza. Esta claridad es el pensamiento cartesiano.

El pensamiento, que contiene en si y pone inmediatamente el ser, es
la causa. Causar: tal es la primera y la inmediata respuesta a la exigencia de
Bruno: sacar el contrario. Causar es sacar el contrario, pero de manera
inmediata. Causar es pensar, pero pensar inmediatamente. Causar sin pensar
es imposible. El efecto esta contenido en la causa, y este estar contenido, que
es produccion en si, no es otra cosa que pensamiento, y no simple ser. (Asi
pues, la Sustancia es el pensamiento como inmediata unidad de si mismo y
del ser: es la Idea, pero no la Idea platonica).

Esta inmediatez es la naturaleza spinoziana, la nueva naturaleza. Por
tanto, el nuevo naturalismo.

Ser y pensar, inmediatamente uno e inmediatamente diferentes: tal es
el punto de la union y derivacion spinoziana del contrario. Ahora bien, pre-
cisamente porque inmediatamente uno, ser y pensar no son realmente uno; y
precisamente porque inmediatamente diferentes, no son realmente diferen-
tes. Ni la unidad, ni la diferencia son reales: ni el punto de union, ni tampo-
co la derivacion del contrario. Por tanto, se dan a la vez paralelismo y, como
unica ley de los dos mundos, la relacion causal.

328 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

[536] Estas dos determinaciones, que son la misma determinacion, es
el naturalismo. Es la indiferencia diferenciada indiferentemente: la causa
como efecto, como simple efecto.

Asi pues, no estd el verdadero universo; el verdadero universo esta
fuera de este universo puramente formal.

Sin embargo, el principio de la correccion de Spinoza esta en el pro-
pio Spinoza: el principio del pemnsamiento, el principio cartesiano.
Simplemente hay que entenderlo mejor (psicologismo trascendente). Los
dos mundos paralelos, que tienen una misma ley (la causalidad), realmente
en si no son paralelos; ya que uno es el esse obiective y el otro, el esse for-
maliter. Aquel es, por tanto, mas que este y lo contiene. El pensamiento con
tiene en si al ser, es el ser objetivo, y por eso no puede ser paralelo al ser, no
puede tener la misma ley que el ser. El ser no debe ser igual, sino sometido
al pensamiento; debe ser el fenomeno del pensamiento.

He aqui Leibniz: la verdadera realidad es la monada, y la extension
no es mas que el fenomeno de las monadas.

Pero también la monada es algo inmediato y, por eso, natural.

Ahora bien, Vico ve la verdadera diferencia: niega realmente el para-
lelismo, distinguiendo las dos providencias, los dos atributos, de manera que
uno de ellos es un grado del otro, y concibe el pensamiento, el punto de
union y la derivacion del contrario, como desarrollo (despliegue); la natura-
leza es el fenémeno y la base propia del espiritu, el presupuesto que el espi-
ritu hace para si mismo, para ser realmente espiritu, verdadera unidad.

La verdadera Unidad, el verdadero Uno, lo Unico es desarrollo, desa-
rrollo de si mismo, a partir de si, por si y para si, es decir, es verdadera y
totalmente £I mismo. Este es el nuevo concepto, que, mas 0 menos expresa-
mente, consciente e [537] inconscientemente, es el alma de toda la Scienza
nuova: es el gran valor de Vico.

C) El concepto de desarrollo

Desarrollo no quiere decir emanacion, simple salir, simple educcion;
ni quiere decir simple causacion, simple posicion de un efecto. Desarrollo es
movimiento, pero movimiento que es a la vez reposo; no es ir de uno a otro,
sino de si mismo a si mismo, ir que es volver; es produccion, pero produc-
cion de si mismo; y no de si mismo como ens diminutum, cComo menos que
uno mismo, y por tanto no como uno mismo, como otro (tal es el efecto infi-

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 329



Bertrando Spaventa

nito de la causalidad infinita de Bruno y Spinoza: puro despliegue de lo que
estd implicito), sino de si mismo como verdadero si mismo; es produccion,
que es reconduccion. Desarrollo es autogénesis.

Quien dice desarrollo, dice grados, estaciones, funciones, formas
diversas de actividad. Ahora bien, lo que se desarrolla es el propio princi-
pio universal del despliegue de los varios grados o funciones. Este princi-
pio —psique, alma, mente, razon, pensamiento, espiritu— se da a si mismo,
precisamente en estas funciones o formas, una realidad determinada; y ter-
mina su despliegue una vez que ha llegado, o mejor, vuelto a si mismo, o
sea, una vez que se ha actuado de una forma adecuada a su universalidad o
idealidad. Asi pues, todas las otras funciones de la psique son esos grados
de despliegue de la propia psique, en los cuales su universalidad o ideali-
dad, que es el verdadero principio, ha alcanzado solamente una realidad par-
ticular, no perfecta y universal. Por eso, la psique —el pensamiento, la
mente— tiene la siguiente doble relacién con sus otras funciones: por un
lado ella es su principio, y por tanto ellas son sus grados de despliegue; vy,
por otro lado, ella es el supremo y absoluto grado de despliegue, y ellas son
grado solo relativos (principio y fin).

Asi pues, cuando se dice: «el espiritu es sentido, representacion [538]
(imaginacion), pensamiento», cada forma es todo el espiritu (el pensamien-
to) en uno de sus grados de despliegue; y el pensamiento es el supremo
grado, el verdadero espiritu.3s

Se puede decir que este esquema del desarrollo es el esquema abstrac-
to de la Scienza nuova: el Gltimo grado es, para Vico, la razon humana total-
mente desplegada. Asi pues, toda la vida del espiritu no es mas que despliegue
de si: lo que yo llamo desarrollo. En Vico tenemos el siguiente esquema:

1. Como esquema abstractisimo y, casi diria, logico: uno, muchos,
uno. Es lo uno que se pone —se despliega— como uno inmediato, como
muchos y como uno verdadero y concreto: Uno totalmente desplegado.

A este orden de cosas humanas civiles, corpdreo y compuesto, convie-
ne el orden de los ndmeros, que son cosas abstractas y purisimas. Los
gobiernos comenzaron por lo uno, con las monarquias familiares; de
ahi pasaron a los pocos, con las aristocracias heroicas; llegaron a los
muchos y a todos en las repuiblicas populares, en las que todos o la

35. Cfr. Da Socrate a Hegel, en Opere, vol. 11, p. 120, y Senitti filosofict, en Opere, vol. 1, p. 454. [N. del edi-
tor G. Gentile|

330 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

mayor parte hacen la razén publica; finalmente, volvieron a lo uno en
las monarquias civiles. [...] Los pocos, muchos y todos retienen, cada
uno en su especie, la razén de lo uno. [...] Y asi toda la humanidad esta
contenida entre las monarquias familiares» (Io uno como principio) «y
las civiles» (Io uno como fin).3¢

— Es evidente que este movimiento de lo Uno no es simplemente una deduc-
cion, sino a la vez reconduccion (induccion); lo Uno, desplegandose, no se
dispersa, sino que crece y a la vez se recoge en si mismo: £€mid0oo1c £’ 0o,
diria Aristoteles.

2. Como esquema del alma humana o psique individual: cuerpo (sen-
tido), lenguaje (imaginacion, fantasia) y mente.

No siendo el hombre, propiamente, sino mente, cuerpo y lenguaje, y
estando el lenguaje como [539] colocado en medio de la mente y el
cuerpo, lo cierto en torno a lo justo comenzd en los tiempos mudos del
cuerpo. Después, una vez descubiertas las lenguas que se llaman arti-
culadas, paso a las ideas ciertas, o formulas de palabras. Por tltimo,
habiéndose desplegado del todo nuestra razon, fue a terminar en lo ver-
dadero de las ideas en torno a lo justo, determinadas con la razén por
las circunstancias ultimas de los hechos, que es una formula informe
de toda forma particular.

— Al cuerpo (sentido) corresponden los tiempos mudos, porque el sentido es
la percepcion del simple particular, y mientras el hombre tnicamente siente
y percibe sensiblemente, no habla. La palabra presupone cierta universalidad
de la representacion. Este universal es lo que Vico llama fantastico o poéti-
co. Luego, formula de palabras. A la mente corresponde el puro inteligible.

36. «Sopra quest’ordine di cose umane civili, corpolento e composto, vi conviene 'ordine de’ numeri, che
sono cose astratte e purissime. Incominciarono i governi dall’uno, con le monarchie famigliari; indi pas-
sarono a’ pochi nelle aristocrazie eroiche; s’innoltrarono ai molt: e tutti nelle repubbliche popolari, nelle
quali o tutti o la maggior parte fanno la ragion pubblica; finalmente ritornarono all’'uno nelle monarchie
civili. [...] I pochi, molti e tutti ritengono, ciascheduno nella sua spezie, la ragione dell’uno. [...] Cosi I'uma-
nita si contiene tutta tralle monarchie famigliari e civili». SN44, § 1026. Presentaremos las citas de la
Scienza nuova directamente en espafiol, siguiendo con ligeras modificaciones la traduccién de Rocio de la
Villa (Ciencia nueva, introduccion, traduccion y notas de R. de la Villa, Tecnos, Madrid 1995). Para evitar
tener que repetirlo cada vez, seflalamos que todas las cursivas son de Spaventa. [N. del T']

37. «Non essendo altro 'uvomo propiamente che mente, corpo ¢ favella; e la favella essendo come posta in
mezzo alla mente ed al corpo; il certo d’intorno al giusto comincio ne’ tempi muti dal corpo; di poi,
ritruovate le favelle, che si dicon articolate, passo alle certe idee, ovvero formole di parole; finalmente, essen-
dosi spiegata tutta la nostra umana ragione, ando a terminare nel vero delle idee d’intorno al giusto,
determinate con la ragione dall’ultime circostanze de’ fatti; ch’e una formola informe d’ogni_forma partico-

lare...». SN44, § 1045. [N. del T.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 331



Bertrando Spaventa

Sentido, lenguaje y mente no son tres esencias o sustancias separadas, sino
la misma esencia o sustancia, la razon humana, en tres formas.

3. Como esquema de la psique concreta o viviente, de la psique de los
pueblos o naciones. Ese es el verdadero descubrimiento de Vico. Sin esta psi-
que, especialmente como comunidad moral y politica, como Estado, realmen-
te no hay pueblo, y la propia psique individual no es mas que una vacia abs-
traccion. Esta psique es concreta y organica, porque es la unidad de todas las
formas de la vida popular: religion, lengua, tierra, nupcias, nombres, casas,
armas, etc. Es psique, porque no es ni casualidad ni destino o pura necesidad,
sino actividad /ibre, que se realiza a si misma como verdadero Estado (verda-
dera republica), preparandose (presuponiéndose) en las formas anteriores
imperfectas de su existencia otras tantas materias de su verdadera forma.

Ni el azar los separd ni el hado los arrastré [540] [a los hombres] fuera de
este orden natural [del primer estado]. En el momento en que esas repu-
blicas [el verdadero Estado humano] debian nacer, ya antes se habian
preparado las materias y estaban todas dispuestas para recibir la forma,
saliendo asi el formato de las reptiblicas, compuesto de mente y cuerpo.
Las materias dispuestas fueron religiones propias, lenguas propias, tie-
rras propias, nupcias propias, nombres propios, o sea, gentes o casas,
armas propias y, por tanto, poderes propios, magistrados propios y, por
ultimo, leyes propias; y, en cuanto PROPIOS, del todo LIBRES, y en cuanto
libres, por ello constitutivos de verdaderas repiiblicas.38

— Asi, el derecho natural de las gentes, que ahora se celebra entre los
pueblos y las naciones, naci6 al tiempo que nacian las repiblicas como
propio de la soberana potestad civil. De modo que todo pueblo o nacién,
que no posee dentro de si una soberana potestad civil fornida de todas
las propiedades antes sefialadas, no es en sentido estricto pueblo ni
nacion, ni puede ejercer fuera, contra otros pueblos o naciones, el dere-
cho natural de las gentes; sino que otro pueblo o nacién superior tendra
tanto su razon como su ejercicio.®

38. «Né il caso li diverti né il fato gli strascino [gli uomini] fuori di quest’ordine naturale [del primo stato]:
nel punto nel qual esse repubbliche [il vero Stato umano| dovevano nascere, gia si erano innanzi apparecchia-
te ed erano tutte preste le materie a ricever la forma; e ne uscl il formato delle repubbliche, composto di mente
e di corpo. Le materie apparecchiate furono proprie religioni, proprie lingue, proprie terre, proprie nozze, propric
nomi ovvero genti o sieno case, proprie armi, e quindi propric imperi, proprii maestrati e per ultimo proprie
leggi; e, perché PROPRIL, percio dell’intutto LIBERI, e, perché dellintutto liberi, percio costitutivi di vere
repubbliche», SN44, 630. [N. del T']

39. «In cotal guisa il diritto naturale delle gentr, che ora tra i popoli e le nazioni vien celebrato, sul nasce-
re delle repubbliche nacque proprio delle civili sovrane potesta; talché popolo o nazione, che non ha dentro
una potesta sovrana civile fornita di tutte ’anzidette proprieta, egli propiamente popolo o nazione non &; né
puo esercitar fuori contro altri popoli o nazioni il diritto natural delle genti; ma, come la ragione, cosi I'e-
sercizio, ne avra altro popolo o nazione superiore.», SN44, § 632. [N. del T.]

332 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

De esta psique que mueve y da vida a todos los individuos que com-
ponen una nacion y que, al igual que la razon y la personalidad de la propia
nacion, se realiza y despliega en la comunidad politica, los individuos no tie-
nen conciencia mas que en el curso del tiempo, y especialmente como fildso-
fos. La conciencia procede a la vez que dicha realizacion. Ella es la providen-
cia misma, considerada respecto a un pueblo particular, y siempre respecto
al fin universal del mundo humano. Asi pues, el despliegue de la [541] razon
humana es el despliegue de la razon eterna. De esta razon y de su fin, los
hombres al principio no saben nada; creen que satisfacen su propio interés
particular e inmediato y que consiguen solo sus propios fines, pero no hace
mas que servir de medios, ya he sefialado, para fines mas altos y eternos. La
vida de los hombres, considerada de este modo, seria algo cdmico, si esta
astucia de la providencia no fuese la humanidad misma que se abre paso y se
produce mediante la actividad particular de los individuos y de los pueblos.
La humanidad es, precisamente, esta eterna cadena de causas y efectos, que
no esta en la intencion inmediata del sujeto operante, y sin embargo estd con-
tenida virtualmente en la accion, y nace de ella como aquello que hay en ella
de verdadero y sustancial. La accidon, como tal virtualidad infinita, supera al
fin y a la misma existencia finita del operante. Mientras tanto, el hombre que
obra asi es /ibre, porque tiene su propio interés inmediato en la accion, y ade-
mas porque que ese gran efecto, que no era el fin propio de la accion, no rea-
liza una naturaleza ajena al hombre, sino la misma naturaleza humana.

lura a Diis posita [derechos puestos por los Dioses] han sido llamadas
las ordenanzas del derecho natural de las gentes. Pero, llegado después
el derecho natural de las gentes humanas [...], sobre el cual los filoso-
fos y tedlogos morales se apoyaron para comprender el derecho natu-
ral de la razon eterna totalmente desplegada, dicha expresion pasé con-
venientemente a significar el derecho natural de las gentes ordenado
por el Dios verdadero* [el Dios humano]. — Reflexidnese sobre [...]
la simplicidad y naturalidad con que la Providencia ordend estas cosas
de los hombres, que, por falsas percepciones, los hombres decian con
verdad haber sido hechas todas por los Dioses.*!

40. «lura a Dus posita sono state dette le ordinazioni del diritto natural delle genti. Ma, succeduto pot il dirit-
to naturale delle genti umane [...] sopra il quale i filosofi e 1 morali teologi s’alzarono ad intendere il
diritto naturale della ragion eterna tutta spiegata, tal motto passo acconciamente a significare il diritto natu-
rale delle genti ordinato dal vero Dio», SN44, § 633. [N. del T']

41. «Sirifletta [...] alla semplicita e naturalezza, con che la Provvidenza ordind queste cose degli uomini,
che per falsi sensi gli uvomini dicevano con verita che tutle facessero glt Déi», SN44, § 630. [N. del T']

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 333



Bertrando Spaventa

[542)  Lavida de la psique nacional tiene tres grados o, como dice Vico, tres
edades; las cuales, en general, corresponden al sentido, a la representacion y al
intelecto, que bien podrian ser llamadas las tres edades de la psique individual.
En consecuencia, las tres costumbres, los tres derechos naturales, los tres
gobiernos, las tres lenguas, los tres caracteres, etc.*? El ultimo grado es siem-
pre el mas perfecto: aquel, como ya he sefialado, de la razon humana totalmen-
te desplegada. El esquema de estos tres grados es el siguiente:

El hombre, la nacion, el género humano al principio estd unido inme-
diatamente a la naturaleza, al mundo externo y visible; estd dominado y
como fascinado por ella. Esta unién y dependencia es la primera religion;
pero religion bajo una forma falsa. La naturaleza es Dios, y toda cosa natu-
ral es divina. El hombre todavia no tiene conciencia de si como distinto y
opuesto a la naturaleza. La naturaleza es todo, el hombre es nada. Todo lo
que hace el hombre es obra de la naturaleza, y por eso divino. Es una falsa
divinidad, precisamente porque es totalmente natural y no humana.

Después el hombre comienza a distinguirse de la naturaleza, pero sin
romper con ella. Es una distincion todavia natural. La naturaleza sigue sien-
do el fundamento; el hombre todavia no es verdaderamente hombre. E1 hom-
bre se distingue de la naturaleza, pero esta distincion es hecha dentro de la
naturaleza misma y, por eso, dentro del hombre. Antes lo natural era total-
mente divino; ahora hay una doble naturaleza, alta y baja, divina y bestial, y
por eso una doble clase de hombres: hombres totalmente naturales, bestiales,
y hombres medio divinos, no naturales sino hijos de la naturaleza (de la
buena naturaleza, de los Dioses). Lo bueno ya no es lo inmediato, es mas, lo
inmediato es lo malo: los malvados son los hombres que aun no se han dis-
tinguido de la naturaleza. Lo bueno, por tanto, como algo derivado y media-
do, es una obra medio humana; y los buenos, los optimos, [543] son aquellos
que han hecho esa distincion, pero sin truncar todas las relaciones con la
naturaleza: la nobleza natural. La noble esta en el nacimiento. Y eso quiere
decir: no toda naturaleza es divina, sino solo cierta naturaleza. Este cierto es
una obra humana: una distincion hecha por el propio hombre, aunque no en
si, en su humanidad, sino en el seno mismo de la naturaleza. Asi pues, la
divinidad, que antes era para el hombre solamente la naturaleza, comienza a
ser algo humano, pero todavia no es realmente humana.

42. Cfr., SN44, lib. TV.

334 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

Por ultimo, el hombre se pone como hombre. Lo divino es la huma-
nidad misma del hombre. Por tanto, ya no hay mas distinciones o clases
naturales, sino que todos los hombres tienen el mismo derecho. El nacimien-
to no discrimina. Permanecen las distinciones, pero son puramente espiritua-
les, humanas: obra de la actividad misma del hombre libre.

Este esquema de la psique, que yo he llamado nacional, es la propia
psique universal y comun a todas las naciones. Y aqui se ve la imperfeccion
del gran concepto de Vico. En efecto, Vico conoce la humanidad solo como
nacién, y, por eso, no conoce realmente ni la humanidad concreta ni la
nacién, o, mejor, las naciones concretas. Su esquema se aplica a todas las
naciones, y, por eso, es el esquema de la humanidad. Pero, puesto que Vico
no tiene un esquema propio de cada nacion, y que en realidad el esquema
verdadero y concreto de la humanidad tiene por contenido los esquemas pro-
pios de las naciones, en consecuencia, el esquema viquiano de la humanidad
es todavia abstracto. Vico no ve claramente que no solo la nacion, sino tam-
bién la propia humanidad tiene edades diversas, y las tiene precisamente
mediante las naciones. Las naciones son las edades de la humanidad.

Sin embargo, en este error de Vico hay algo de verdad, que se presen-
ta como una protesta anticipada contra la exageracion de este método de la
filosofia de la historia. [544] La exageracion consiste en considerar las nacio-
nes demasiado literalmente como edades o grados del desarrollo de la psique
universal. Se dice: «la psique como psique tiene estos y estos grados: sentido,
imaginacion, etc. Por tanto, esta nacion representa este grado; esta otra, este
otro, etc. El primer grado pertenece solo a la primera nacion, y el ultimo solo
a la altima o a la comunidad viviente de las naciones. Vico, en cambio, ve
todos los grados, todo el espiritu, en cada nacién. El no admite una nacion que
sea solo sentido, otra que sea solo imaginacion, etc.; sino que reconoce la ple-
nitud de los tiempos —/os tiempos humanos— en cada nacidén; de manera
que, por una parte, el desarrollo de cada nacidn tiene como propia tendencia
final el trascender los limites de su nacionalidad natural y entrar precisamen-
te en los tiempos humanos (que tanto miedo dan a nuestros brahmanes); y, por
otra parte, el desarrollo del espiritu universal a través de las naciones no es
solo recorrer, sino también volver a recorrer; no solo es ir, sino también vol-
ver a ir. Aquellos que hablan con tanta ligereza del ricorso viquiano, como si
de una antigualla se tratase, y se imaginan el progreso humano como una linea
recta indefinida, —sin inicio ni fin—, deberian pensar, al menos, que la India

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 335



Bertrando Spaventa

tuvo sus tiempos humanos en la nueva religion (en Buda); Grecia, en la nueva
filosofia (Socrates); y Roma, en el nuevo derecho.

Parece que Vico admite esta unidad del espiritu —la unidad como desa-
rrollo— solo en el mundo humano, y entre este y el natural (entre las dos provi-
dencias) no ve mas que la diferencia, y que, por tanto, no llega al nuevo concep-
to (a la nueva unidad) del Todo. De hecho, ¢l dice del mundo natural que, «pues-
to que Dios lo hizo, solo Dios posee su ciencia». Parafraseando este pasaje, se
podria decir: en Vico no solo esta expresada una diferencia esencial entre los dos
mundos, sino que ademads falta esa unidad universal que Bruno y Spinoza con-
cibieron, [545] al menos, como Sustancia. Es mas, en lugar de la nueva unidad
espiritual y del nuevo significado de la naturaleza como momento del espiritu,
Vico afirma la superioridad de la naturaleza sobre el espiritu, precisamente por-
que la providencia natural es totalmente divina y conocida solo por Dios, y la
humana es divina y humana a la vez, y conocida tanto por los hombres como por
Dios. De este modo, la tan alabada diferencia que Vico establece entre los dos
mundos no solo no es un paso hacia delante, sino que en realidad es un paso
hacia atrés, porque reduce a nada el gran valor del naturalismo, que era precisa-
mente la unidad, aunque en forma falsa, del universo corpéreo y del espiritual.
— Ciertamente, en Vico no estd expresado el nuevo concepto como unidad del
Todo, pero esta unidad estd implicita en su concepto de espiritu, y es una conse-
cuencia necesaria de dicho concepto. Precisamente porque la unidad del espiri-
tu es desarrollo, tal debe ser también la unidad del Todo. Esta unidad es la
Providencia, y si la providencia humana es desarrollo, no se entiende por qué la
providencia, en si misma como unidad de las dos providencias, no deberia serlo
también. Y ya Vico, anunciando su nueva contemplacion y poniéndola por enci-
ma de la antigua (de la natural), considera la segunda providencia (Dios, en
cuanto mundo de las mentes humanas) como superior a la primera (Dios, en
cuanto orden de las cosas naturales). Y, por otra parte, el hombre es en si las dos
providencias (su unidad); y no en el sentido de que al hombre, como ser natural,
se afiada exteriormente el hombre como mente, sino en el sentido de que la mente
(la providencia Aumana) contiene en si como momento al ser natural y lo supe-
ra, y solo asi es lo que es. El hombre, al principio, hace su propio mundo y no
sabe nada de ¢l, o sabe una cosa completamente distinta de lo que hace realmen-
te, de manera que también de este mundo se puede decir lo que Vico dice del
mundo natural: solo Dios posee su ciencia. Después, [546] el hombre sabe lo que
hace, y también €l posee, como Dios, la ciencia de su mundo, y esta ciencia es

336 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VI

el verdadero mundo humano. Se ve que esa unidad, que es el hombre o el mundo
humano, y que parece el tnico objetivo de la contemplacion de Vico, en si o en
cuanto a su esencia, es esa misma unidad que es el Todo, y el propio Dios como
punto de union de los dos infinitos atributos.

Por tanto, el esquema de Vico es el esquema no solo del pensamiento
abstracto y de la psique humana individual, nacional y universal, sino también
de la totalidad de la realidad y de Dios mismo. Vico representa la primera nega-
cion del paralelismo, la diferencia real de los dos atributos, y el Espiritu en lugar
de la Sustancia.

D) Oscuridad de Vico

Tal es la unidad del espiritu de Vico. Es una intuicion profunda, una adi-
vinacion, una profecia, nacida de la seria e intima contemplacion de la realidad
humana, de la realidad del espiritu. Vico es la realidad humana, lo positivo
humano que habla a si mismo: que se entiende. Antes de Vico no lo habian
entendido. Habian considerado al hombre como psique abstracta, no concreta.
Vico es el primer autor de una piscologia de los pueblos. Habian entendido la
realidad humana, la vida del espiritu naturalmente, no espiritualmente. Vico es
un verdadero cometa entre los naturalistas y los matematicos del siglo XviiL.

Pero Vico es oscuro: oscuro como Bruno, mucho mas que Bruno. Bruno
es la vida de la naturaleza que habla a si misma: entusiasmo, fantasia, furor heroi-
co. A Vico le falta el concepto expreso, especulativo, metafisico de la nueva uni-
dad. Le falta lo que faltaba a Bruno. A Bruno faltaba Descartes, —la nueva
metafisica— para tener a Spinoza. Mas alla de eso, al naturalismo de aquel tiem-
po todavia faltaba el inspicere que Telesio ya habia exigido. A Vico falta—apar-
te de la gran [547] experiencia de los productos propios del espiritu— el nuevo
cogito ergo sum: el nuevo pensamiento, que no es la posicion inmediata, sino la
mediacion absoluta, y, por eso, la perfecta transparencia del ser. El propio Vico
confiesa en cierto sentido el punto oscuro de la Scienza nuova, exigiendo una
nueva metafisica: la de la mente. (El la hizo? No. No queda satisfecho con
Descartes, y con razon. El dogmatismo cartesiano no puede comprender el pro-
ceso histdrico (critico) del espiritu. ;Acaso Vico ha comprendido mejor, metafi-
sicamente, el pensamiento? ;Ha respondido a su propia exigencia? Aquellos que
anteponen el Antiquissima Italorum sapientia, y ven en ¢él la clave metafisica de
la Scienza nuova, se parecen un poco a esos literatos que quieren comprender un
drama de Shakespeare con el Arte poética de Horacio en la mano.

k %k ok

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 337



Bertrando Spaventa

LA FILOSOFIA ITALIANA EN SUS RELACIONES
CON LA FILOSOFiA EUROPEA. (1862)
Leccion VII

Bertrando Spaventa

[548]

SEPTIMA LECCION: PASQUALE GALLUPPI

A) Vico y Kant — El problema del conocer en la filosofia prekantia-
na — El problema del conocer en Kant — B) Kantismo de Galluppi

A) Vico y Kant

De Vico a Galluppi, Rosmini y Gioberti pasa casi un siglo. Y, en
medio, aparte de los filosofos anteriores a Kant, estdn Kant y casi todos los
filésofos alemanes. ;Cudl es el nexo que une Galluppi, Rosmini y Gioberti a
Vico? Retomemos el hilo de nuestra exposicion.

La unidad, el verdadero punto de union, eso que es a la vez unir y
sacar el contrario, era para Bruno la causa.

Pero este punto era oscuro en Bruno y se hace claro solo en Spinoza
a través de Descartes. Se presentaba como coincidencia, y no como estar
contenido y estar intimamente unido.

El pensamiento cartesiano, que contiene en si y pone inmediatamen-
te el ser, es la claridad de Bruno. Este pensamiento es la causa: la unidad
como causa.

Para Vico el verdadero punto de unién que une y saca el contrario es
desarrollo.

Desarrollo es mas que causa. No es pasar de uno mismo a otro, de si
mismo a si mismo como diminutum [disminuido], lo cual seria no pasar.
Desarrollo es pasar de si mismo, por si mismo, a si mismo: al verdadero Si
mismo. [549]

En Vico falta la claridad del desarrollo. Esta claridad es el nuevo
pensamiento, el nuevo cogito ergo sum, el nuevo Descartes, y, por tanto, el
nuevo Spinoza. Es el conocer de Kant, el Yo de Fichte, la razon de Schelling,
el espiritu absoluto de Hegel: la sensibilidad de Galluppi, como percepcion

338 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VII

inmediata del mi y del furor de mi, la percepcion intelectiva de Rosmini, la
formula de Gioberti.

Vico exige una nueva metafisica, la metafisica de la mente. Sin
embargo, su metafisica es la vieja, la del ente. Esta contradiccion —nueva
unidad y vieja metafisica— es la oscuridad de Vico.

Esta exigencia de una nueva metafisica es la exigencia misma que
hace la filosofia europea en el siglo de Vico. Esta exigencia, hecha por la
filosofia europea, quiere decir: disolucion de la filosofia que tiene su princi-
pio en Descares (y Locke), y necesidad de una nueva filosofia.

Esta nueva exigencia es Kant.

Kant es la disolucion de toda la filosofia europea posterior a
Descartes, y el nacimiento de la nueva filosofia.

Kant es filosofo europeo: resultado del movimiento de la filosofia
europea: resultado claro, evidente, consciente: una consecuencia logica que
se muestra consecuencia y realidad historica.

En Vico, por el contrario, esta misma exigencia, en relacion con la
filosofia europea de su tiempo, es oscura: es una anticipacion, como es una
anticipacion el concepto de desarrollo. He aqui por qué es oscura. Vico con-
cibe el desarrollo y exige la nueva metafisica, antes de que la vieja metafisi-
ca —la de Descartes y Locke— se haya agotado; antes de que la corrupcion
haya llegado a tal punto que sea generacion; antes de Wolff y de Hume.

En este sentido Vico es precursor del futuro, es decir, aquel [550] que
pone algo que es verdadero y que debe ser, ya que es el resultado necesario de
lo que actualmente es; el nuevo mundo, contenido en el viejo, y del que, como
se dice, el viejo esta cargado. Pero lo pone antes de que haya llegado la pleni-
tud de los tiempos; casi como un parto prematuro: un parto repentino. Este
parto no es un falso parto. A veces, lo que se llama parto, en realidad es sim-
ple educcion. Lo que se educe ya estd formado, ya esta vivo, ya esta generado,
ya ha sido parido. En esos casos, el parto —el salir fuera— casi diria que es mas
una cuestion mecanica que otra cosa. La concepcion lo es todo; eso es lo difi-
cil. Esta concepcion es Vico. Es la nueva vida —el bebé— puesta, intuida,
antes de que se separe por si misma de la vieja vida, de la vida de la madre.

En este sentido, cuando se considera que Bruno es en si Spinoza; y
Campanella, Descartes; y Telesio, Bacon y Locke; cuando se considera lo
que es Vico, se puede decir que el ingenio italiano es ingenio precursor. Asi
ha sido: y esta es su excelencia, pero también su imperfeccion.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 339



Bertrando Spaventa

Por tanto, la claridad de la exigencia de Vico es la filosofia de su
tiempo y la posterior a €l hasta Kant. Es todo el siglo XVIII. La claridad del
desarrollo es Kant y toda la filosofia posterior a Kant. En general, la clari-
dad de Vico es el siglo XVIII y el XIX.

Es sabido que Kant resulta de las dos direcciones del pensamiento
moderno posteriores a Descartes. Descartes dice: pensar es ser. Esta unidad
es inmediata; y, por eso, pensar y ser no son verdaderamente uno. Por tanto,
el pensar como pensar, como abstracto pensar, por un lado, y, por otro, el
pensar como ser, es decir, el cartesianismo y el lockismo (percepcion lockia-
na). El primero da lugar al formalismo wolfiano, a la pura cosa; el segundo,
a la materia: dos metafisicas. Hume es la negacion del lockismo; Wolff, la
petrificacion del cartesianismo (puro [551] intelectualismo). Kant es la nega-
cion verdadera de ambos, y, por eso, la nueva unidad: el nuevo Descartes.

Esa doble direccion quiere decir: distincion 'y oposicion de los dos con-
trarios, puestos como inmediatamente uno por Descartes. Es su divergencia: la
aparicion de su diferencia. Pero en su divergencia, en su ultima divergencia,
ya manifiestan su unidad, su nueva unidad: ya no la de antes, la cartesiana.

En su ultima divergencia, esas dos direcciones son el conocer: el
conocer como concepto, como simple intelecto, y el conocer como percep-
cion (intuiciéon), como simple sentido. Su unidad —Ila nueva unidad— es,
por tanto, el conocer, o mejor, el puro conocer.

He dicho el puro conocer; puro, o sea, no empirico, sino trascenden-
tal. Por tanto, el psicologismo kantiano es en si trascendental. En este con-
cepto esta el gran significado del kantismo.

El conocer —este es el descubrimiento de Kant— es un inmediato (un
originario) que consta de dos inmediatos (de dos originarios; al menos asi se
presentan), que son el pensar y el sentir, el concepto y la intuicion, lo universal
y lo particular, lo a priori y lo a posteriori. En el conocer, lo inmediato no es
solo el concepto, como queria el cartesianismo, ni solo la intuicién, como que-
ria el lockismo. Solo con el concepto no se conoce nada (el concepto esta
vacio), y, por eso, es falsa la idea inmediata o innata cartesiana;* y, por otra
parte, con la simple intuicién tampoco se conoce nada (la intuicion es ciega), y,
por eso, es falsa la percepcion o la idea lockiana. Por tanto, el conocer es un

43. Sobre la doctrina cartesiana de las ideas innatas cfr. Seritti filosofict, en vol. 1., p. 260. [N. del editor
G. Gentile]

340 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VII

inmediato sui generis: un inmediato que es inmediatamente dos inmediatos, una
mediacion [552] inmediata (originaria). El conocer es una unidad que no resulta
de los elementos de los que consta, como el efecto de la causa, y, por eso, no es
posterior a ellos; pero tampoco produce sus elementos como la causa produce
el efecto, y, por eso, no es anterior a ellos. Posterior: los dos elementos, toma-
dos por si, no son nada sin su unidad, el conocer, y por eso no pueden producir-
la. Anterior: el conocer no es nada sin los dos elementos, y por eso no puede
producirlos. El conocer, por tanto, no puede ser ni simplemente efecto o resul-
tado, ni simplemente causa o principio. Por una parte, el conocer no puede ser
sin los dos elementos, por tanto, el conocer es resultado. Y, por otra parte, los
elementos no pueden ser sin el conocer, por lo que el conocer es principio. Por
tanto, el conocer —no siendo ni simple resultado ni simple causa— es a la vez
resultado y causa. ;Pero de qué? De si mismo. El conocer es el resultado de sus
elementos; y los elementos son el efecto del conocer. Por tanto, el conocer es el
efecto de su efecto, o sea, la causa de si mismo: causa sui.*

Y he aqui que parece que hemos vuelto a Descartes y Spinoza, pero
no es verdad. Descartes dice: pensar es ser. Aqui el ser estd contenido en el
pensar, es el efecto del pensar; no es todo el pensar, toda la realidad del pen-
sar, la adecuacion del pensar, sino menos de lo que es el pensar; es, en suma,
el pensar como ens diminutum. Es un simple juicio, un juicio inmediato.
Aqui, por tanto, el pensamiento es causa de otra cosa, pero no de si mismo,
o sea, de si mismo como otro, pero no de si mismo.

Kant, por el contrario, quiere decir: pensar (conocer) es ser (sentido,
intuicion); ser es pensar (concepto), por tanto, pensar es pensar. [553]

Pensar es ser.

Ser es pensar.

Pensar es pensar.

Conocer es conocer. Aqui ya no tenemos un juicio, sino un silogismo.
Ese es el nuevo cogito ergo sum, la nueva unidad. No es una unidad vacia,
A=A, pensar es pensar, como parece considerando solo el ultimo juicio. Es

44. Cfr. Supra p. 444. [N. del T'.: se trata de una pagina del discurso introductorio sobre La nacionalidad
de la filosofia. En ella desarrolla el concepto de pensamiento como realidad absoluta: «El pensamiento
es puro, no en cuanto que esta absolutamente vacio [...], sino en cuanto que esta libre de todas las opo-
siciones e imperfecciones de los precedentes principios, porque los ha disuelto y comprendido en si
mismo; en cuanto que ha transfigurado en si toda la realidad de la conciencia humana. [...] Este pen-
samiento, como poswidn histérica del intelecto respecto a la verdad, es el resultado de toda la historia de
la filosofia y, por tanto, de toda la historia en general».]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 341



Bertrando Spaventa

una unidad plena, concreta, porque es el resultado de dos mediaciones; el
pensar (el resultado) al que se regresa es la actualidad absoluta del pensar
desde el que se comienza.

Esta unidad no es, por tanto, una simple y mondtona repeticion de si
(A=A); no es que uno produzca al otro y se degrade, se pierda; sino que es
la unidad la que se produce a si misma como verdadera unidad. La unidad
aqui es el producirse como unidad; y, por eso, es producirse a si misma, pro-
duciendo sus opuestos elementos y uniéndolos.

Este es el verdadero punto de union: el verdadero unir y sacar el con-
trario A LA VEZ:

Producirse a si mismo, produciendo y reconduciendo sus propios ele-
mentos opuestos es desarrollarse (desplegarse). La unidad kantiana —el
conocer— el nuevo cogito es, por tanto, la unidad del espiritu de Vico, la
unidad como desarrollo o despliegue: como proceso.

Esta unidad es lo que Kant llama unidad sintética a priori, origina-
ria, de la conciencia. En ella est4 la posibilidad y el verdadero significado
del juicio sintético a priori.

Kant quiere explicar el conocimiento empirico, real, concreto: la
experiencia. Ahora bien, la explicacion del conocimiento empirico no puede
ser el mismo conocimiento empirico. Eso no seria una explicacion. La expli-
cacion del conocimiento empirico es el puro conocer: el conocer, como dice
Kant, transcendental.

Conocer puro o transcendental es el conocer, que es la posibilidad del
conocer, que esta en el fondo de todo conocer; el concepto de conocer, sin el
cual el conocer no seria tal. El juicio sintético a priori es la posibilidad de
todo juicio, el juicio como juicio, el juicio puro, transcendental.

El juicio puro, sintético a priori, no es un juicio dado, un juicio empi-
rico. Se funda en la unidad sintética originaria; es (en el verdadero sentido)
esta misma unidad, y, como esta, no consta de elementos empiricos.

No es, como se cree, la unidad de dos conceptos, de los cuales uno
no esté contenido en el otro. Es la unidad de la intuicion y del concepto, del
sentido y del intelecto. Y es la unidad, no de una intuicion dada y de un con-
cepto dado, sino de la intuicion como intuiciéon y del concepto como concep-
to. Si el conocer es la unidad —esa unidad que antes hemos explicado— de
sentido e intelecto, explicar el conocer es explicar esta unidad: es hacer ver
como sentido e intelecto son uno, o sea, el conocer: el sentido como sentido,

342 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



La filosofia italiana en sus relaciones con la filosofia europea (1862). Leccién VII

como puro sentido, y el intelecto como intelecto, como puro intelecto: o sea,
intuicion pura, concepto puro. (Antes de Kant no se pensaba en la intuicion
pura ni tampoco en el concepto puro en su verdadero sentido. — Gran méri-
to de Kant es el descubrimiento de lo puro, especialmente de la intuicion
pura).** Ahora bien, la intuicion pura es el tiempo y, por tanto, el espacio; el
concepto puro es la categoria. Por tanto, Estética y Logica trascendentales,
puras. En consecuencia, [555] el problema es: ;coémo es posible la unidad del
tiempo y de la categoria (de la intuicidén pura y del concepto puro)?

Ese es el significado de la pregunta: ;como es posible un juicio sinté-
tico a priori? Es lo mismo que preguntar: ;cémo es posible el conocer? O sea,
(como es posible esa unidad sintética originaria? ;launidad como desarrollo?

De hecho, no es que sentido e intelecto sean dados asi, como opues-
tos, uno como la negacion del otro, y se trate de unificarlos; ni que sea dada
la unidad, y se trate simplemente de sacar los opuestos. En realidad se trata
de la unidad que se pone a si misma, poniendo y uniendo los opuestos: de la
unidad como desarrollo.

Desarrollo; por tanto, en otras palabras: ;cémo la unidad (el conocer)
se pone primero como sentido, para ponerse luego como intelecto, o sea
como verdadero conocer?

Intelecto (conocer) es sentido.

Sentido es intelecto (conocer).

Intelecto (conocer) es intelecto (conocer).

Ese es el problema: ;como lo inteligible se hace sensible, y lo sensi-
ble, inteligible, y, por eso, lo inteligible, verdadero inteligible? ;Cémo lo que
entiende se hace algo que siente, y lo que siente, algo que entiende y, por eso,
lo que entiende, algo que verdaderamente entiende? ;Cémo la pura idea se
hace naturaleza, y la naturaleza, espiritu y, por eso, el espiritu, verdadero
espiritu? Es el problema de la creacion: el nuevo problema. Es el problema
del espiritu, que en Kant se presenta como problema del conocer.

La critica de Kant es, en consecuencia, psicologismo; pero psicolo-
gismo trascendental. Su defecto, como se vera en la siguiente leccion, es el
de no ser verdaderamente trascendental, de ser poco trascendental.

45. Véase del autor la Filosofia di Kant e la sua relazione colla filosofia europea (1856) en Seritti filosofict, vol.
I, pp. 188-9; Kant ¢ Uempirismo (1880), ibidem, pp. 257-259 y la obra postuma Esperienza e metafisica, Turin,
Loescher, 1888. [N. del editor G. Gentile|

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 343



Bertrando Spaventa

(5511  B) El kantismo de Galluppi
El problema del conocer es el problema de nuestros dos fildésofos
Galluppi y Rosmini. Ambos toman este problema de Kant, y, quizas sin
saberlo, responden a la exigencia de Vico. ;Como responden?
Galluppi escribe...
[CONTINUA EN EL ORIGINAL*]

[Traduccion del italiano por Alfonso Zunica Garcia, 2020]

46. OCTAVA LECCION: ANTONIO ROSMINI. A) Defecto de Kant y desarrollo del kantismo en
Alemania — B) Galluppi y Rosmini; el Ente; el conocer puro; la unidad sintética originaria, paso a
Gioberti. NOVENA LECCION: VINGENZO GIOBERTI: COINCIDENCIA DE HEGEL Y GIO-
BERTI — CRITICA DE LA TEORIA DE GIOBERTL. Primera parte: Teoria del conocer — A)
Elementos del conocer — B) El conocer absoluto. Segunda parte: Fl sistema. DECIMA LECCION:
EPILOGO Y CONCLUSION. A) Caricter y destino de Bruno. — Diferencia de su filosofia de la de
Campanella. — B) Spinoza. — C) Bruno precursor de Spinoza: Dios como sustancia causa. [N. del
T., resimenes tomados de la edicion]

344 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Autorretrato de Unamuno. Revista Ibérica, 30 de septiembre de 1902.
Dominio Piblico.

[345]






Prélogo a la version en espaitol de la «Estética» de B. Croce — «Prologue» to the Spanish version of Croce’s «Aesthetics» — Prologo alla versione in spagnolo della
Estetica di B. Croce — D.O 1. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.14

PROLOGO
A LA VERSION CASTELLANA DE LA «ESTETICA» DE
BENEDETTO CROCE
(1912)

MIGUEL DE UNAMUNO
(1864-1936)

Edicion del texto y nota a cargo de

José Manuel Sevilla Ferndndez
(Universidad de Sevilla)

RESUMEN: «Prologo» de Unamuno a la version en espaifiol de la Estética de Croce, traducida por José¢ Sanchez
Rojas, publicada en Madrid en 1912. Aunque directamente cita a Vico solo dos veces, es un texto plagado de
viquismo que Unamuno ha bebido de su colega y amigo italiano.

PALABRAS CLAVE: G. Vico, M. de Unamuno, B. Croce, J. Sanchez Rojas, J.M. Sevilla, Prologo, Estética.

ABSTRACT: Unamuno’s «Prologuey to the Spanish version of Croce’s Aesthetics, translated by José Sanchez Rojas,
published in Madrid in 1912. Although he directly quotes Vico only twice, it is a text full of Vichism that Unamuno
inherits from his Italian colleague and friend.

KEYWORDS: G. Vico, M. de Unamuno, B. Croce, J. Sanchez Rojas, J.M. Sevilla, Prologue, Aesthetics.

Publicado originalmente en B. CROCE, Estética como ciencia de la expresion y lingiiistica general: teoria e historia
de la ciencia; version castellana, corregida por el autor, de José Sanchez Rojas; Prologo de Miguel de Unamuno;
Libreria de Francisco Beltran editor, Madrid, 1912; pp. 7-26.

Obra en DOMINIO PUBLICO. Texto preparado a partir de la edicion de F. Beltran de 1912.
Mas que por pares ciegos, el texto del Prologo de Miguel de Unamuno ha pasado la revision critica e historica

durtante mas de un siglo.

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.IL. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.14 [347]
© de la Nota: José M. Sevilla Fernandez, 2020






Nota sobre el «Prologo» (1912) de M. de Unamuno a la Estética de Croce — Note about the «Prologuey (1912) of M. de Unamuno to
Croce's «Aestheticsy — Nota sul «Prologoy (1912) di M. de Unamuno all’ Estetica di Croce —
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.14

NOTA

SOBRE EL «PROLOGO» (1912) DE M. DE UNAMUNO
A LA ESTETICA DE CROCE

José M. Sevilla
(Universidad de Sevilla)

n 1912 aparecié en Madrid la traduccion en castellano de la Estetica
come scienza dell’espressione e linguistica generale de Benedetto Croce,
publicada en Bari, en 1902, por los Hermanos Laterza. La traduccion espa-
fiola respondia al interés personal de Unamuno, quien le habia pedido a su
amigo el periodista, escritor y traductor José Sanchez Rojas (1885-1931)
—quien a su vez le habria proporcionado antes un ejemplar de la obra— la
realizacion de la traduccion. La edicion estuvo a cargo de la Libreria de
Francisco Beltran (C/ Principe, 16; Madrid), que publico en la coleccion de
la ‘Biblioteca moderna de filosofia y ciencias sociales’ un volumen de 588
paginas, salido de los tipos del impresor Luis Fauré, segtin consta en el colo-
fon. El mismo editor Beltran publicé una nueva edicion en 1926, corregida
y aumentada —conforme a la 5* edicion italiana— a cargo del profesor de
Historia del Arte y Vicepresidente de la seccion de artes plasticas del Ateneo
de Madrid, Angel Vegué y Goldoni (1877-1939). Ambas ediciones estan

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espania, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.IL. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.14
© de la Nota: José M. Sevilla Ferndndez, 2020 349



José M. Sevilla

encabezadas por el «Prologo» de Unamuno. Nuevas ediciones de la Estética
aparecen tardiamente en 1997, a cargo de Pedré Aullon y Jesus Garcia
Gabaldon que revisan, corrigen y actualizan la version de Angel Vegué, para
la editorial Agora en Malaga. Bajo el patrocinio de la napolitana Fondazione
Biblioteca Benedetto Croce el Instituto Juan Andrés ha preparado en Madrid
una nueva edicion, ahora revisada, de la de 1997 a cargo de Aulléon y Garcia
Gabaldon, prevista para su publicacion en 2021. Poseo un bello y cuidado
ejemplar de la edicion principe de 1912, regalo de mi maestro y amigo José
Villalobos, del que rescatamos para su publicacion a continuacién el texto
del Prologo.

El Prélogo unamuniano aparecid poco antes de su publicacion prefa-
ciendo la traduccion de Sanchez Rojas, en el mismo afio 1912, como anun-
ci6 en La Lectura: revista de ciencias y de artes (Madrid, Tipografia de la
Viuda e Hijos de M. Tello, 1912, afio XII, tomo 1, pp. 321-336). La nota ini-
cial de advertencia en la revista dirigida por Francisco Acebal dice en su
pagina 321, recogido entre paréntesis:

Estos dias aparecera en castellano la Estética de Benedetto Croce, tradu-
cida por Jos¢ Sanchez Rojas. La Lectura estudiara detenidamente la per-
sonalidad del ilustre filosofo napolitano y hablard extensamente del
valor de este libro, uno de los libros mas profundos y artisticos que se
han publicado sobre la filosofia de la belleza. Hoy, para rendir culto a la
actualidad, transcribimos el sabroso prologo de este libro, donde, al con-
juro de nombres tan excelsos como los del Marqués de Santillana, Lope
de Vega, Feijoo, Luis Vives, Baltasar Gracian, se consigna el tributo que
ha aportado Espafia a la cultura universal de todos los tiempos.

El sustancioso Prologo de Unamuno —aparecido en la edicion de
Vegué de la Estética— viene posteriormente recogido en el volumen VII
«Prologos, conferencias, discursos» de las Obras Completas del pensador y
escritor vasco, dirigidas por Manuel Garcia Blanco (Madrid, Afrodisio
Aguado, 1958), en pp. 242-264.

No por muy conocido deja el Prologo de tener su importancia extra
para los estudios viquianos, no menos que para el hispanismo filosofico y la
italianistica, amén de los estudios croceanos. Aunque solo se cite a Vico un
par de veces, resulta un escrito plagado de viguismo que Unamuno ha filtra-
do de la Estética mas también de las noticias y lecturas sobre Vico; y por
tanto, no solo por el denso capitulo V dedicado al autor de la Scienza nuova

350 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota sobre el «Prélogo» (1912) de M. de Unamuno a la Estética de Croce

en la parte historica de la Estética de su coetaneo colega italiano. Tal capitu-
lo V, titulado «Juan Bautista Vicoy, esta ubicado en la Parte Segunda de la
Estética, o sea, en la correspondiente a la «Historia de la Estética», en pp.
277-292 de la edicion espafiola de 1912, donde al inicio Croce postula a Vico
como el descubridor de «la ciencia estética» (p. 277), insistiendo también al
final del capitulo en el «descubrimiento de la autonomia del mundo estético,
debido al genio de Juan Bautista Vico» (p. 292). Esta tesis ya habia sido
avanzada por Croce en su ensayo «Juan Bautista Vico primer expositor de la
ciencia estética» en la revista napolitana Flegrea, como se recuerda en la
«Advertencia del Autor» (Napoles, diciembre de 1910) en la pagina 27 de la
edicion espafiola de 1912. Segun Croce, «Vico no era solamente revolucio-
nario de hecho, sino que tenia conciencia de serlo. Sabia que estaba en opo-
sicion con todo lo que se habia dicho sobre el particular por los autores ante-
riores a €l» (p. 284). Croce reivindica la todavia desconocida, o al menos sin
“precisar”, «posicidon que la nueva teoria poética de Vico tiene en el conjun-
to de su pensamiento y en el organismo de la Ciencia nueva» (p. 288). Y
expone a continuacion el abrucense la clave de la original nueva perspectiva
viquiana (p. 289):

Al descubrimiento de la fantasia creadora se dedica la mayor parte de
la segunda Ciencia nueva; [...]. Todo su sistema “de la civilizacion, de
la Republica, de las leyes, de la poesia, de la historia, y, en una pala-
bra, de toda la humanidad”, se basa en la reivindicacion de la fantasia,
que es la idea matriz y constituye el nuevo punto de vista de Vico.

Esta idea raigal de la fantasia como clave del sistema de la Ciencia
nueva y gran aportacion a la historia cultural y a la hermenéutica histérica
filologico-filosofica, resulta recepcionada directamente por Unamuno en su
ensayo de filosofia mas afamado: Del sentimiento tragico de la vida (1913).

La relacion Unamuno-Croce ha sido objeto de estudio y ensayo princi-
palmente por Vicente Gonzalez Martin en su volumen —postdoctoral— La cul-
tura italiana en Miguel de Unamuno (Salamanca, Universidad de Salamanca,
1978) y del que hay que destacar en especial —por Croce— el cap. IV «Miguel
de Unamuno y los hispanistas italianos»; Vincenzo de Tomasso, «Unamuno e
Croce: affinita e divergenze» (Rivista di studi crociani, VI, 1971, fasc. 2, pp.
184-192); Gaetano Foresta, «Unamuno e Croce» (Nuova Antologia, fasciculo n.
1989, Roma 1966), en espanol: «Unamuno y Croce» (Letras, n° 76-77, Lima
1966, pp. 175-188); Armando Savignano, «Il rapporto tra Croce ¢ Unamunoy,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 351



José M. Sevilla

en G. Cacciatore et alii (eds.), Croce filosofo (Catanzaro, Rubbettino editore,
2003); Carmine Luigi Ferraro, «El concepto de la historia en Unamuno y
Croce», en A. Chaguaceda (ed.), Miguel de Unamuno. Estudios sobre su obra
(Salamanca, Universidad de Salamanca, 2005, II, pp. 131-145) y, del mismo
especialista, Benedetto Croce y Miguel de Unamuno. Historia de una amistad
humana e intelectual (Tesis Doctoral dirigida por Antonio Heredia Soriano),
Salamanca, 2004; Davide Mombelli, «La edicion nacional de la obra de
Benedetto Croce: Estética como ciencia de la expresion y lingiiistica general»
(AnMal, XXXIX, 2016-2017, pp. 543-558) y su muy reciente Benedetto Croce
v el mundo hispanico. Un estudio de estética y ciencia literaria (Madrid, ed.
Verbum, 2020; espec. 11, 1.3). Recordemos en este breve apunte las «Notas ita-
lianas a la Estética de Unamuno», de Carlos Claveria, recogidas en Temas de
Unamuno (Madrid, Gredos, 1953, pp. 123-135); y de Francisco LaRubia
«Unamuno “contra” Croce» (Romance Notes, 36, n° 3 primavera, Univ. de Carolina
del Norte, 1999, pp. 305-313).

La recepcion de Vico en Miguel de Unamuno la hemos abordado en
nuestra obra El espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura his-
panica (1737-2005) (Napoles, La Citta del Sole, 2007), en especial en las pagi-
nas 208-212 dedicadas expresamente al tema (y de las que reproducimos
buena parte a continuacion finalizado este parrafo), si bien antes hemos ensa-
yado y aportado algunos apuntes en nuestros estudios sobre Vico y la cultura
hispanica publicados en Cuadernos sobre Vico; revista también en la que —en
las paginas 225-232 del volumen 15-16, correspondiente al afio 2003— se ha
ofrecido un relato en torno a la cuestion, autoria de Armando Savignano, titu-
lado «La recepcion de Vico en Unamuno» (también en italiano, «La presenza
di Vico in Unamunoy, en G. Cacciatore - M. Martirano eds., Vico nelle cultu-
re ispaniche e lusitane, Napoles, Alfredo Guida ed., 2004, pp. 19-29).

No por escasa resulta poco importante la recepcion viquiana que
acontece con Unamuno, cuyo conocimiento de Vico resulta evidente y direc-
to gracias a la mediacion de Croce, conforme reconoce el propio pensador
espafiol y como también ha sido puesto de manifiesto recientemente (asi, por
ejemplo, por Savignano: «Unamuno lee directamente la obra principal de
Vico por medio de Croce»!), como bien puede constatarse por la respuesta

1. “La recepcion de Vico en Unamuno”, Cuadernos sobre Vico, 15-16, 2003, pp. 225-232; cit. p. 225.
Ademas de la recepcion e influencia de Vico en el filésofo vasco mostrada en Cuadernos sobre Vico por el

352 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota sobre el «Prélogo» (1912) de M. de Unamuno a la Estética de Croce

que el filésofo espafiol diera a su colega italiano tras haber recibido la obra
de este ultimo La Spagna nella vita italiana durante la Rinascenza, de la que
responde a Croce que piensa escribir a su publico hispano «sobre este su
libro y comentarlo a mi modo, sobre todo las Conclusiones, lo que tan bien
dice de la decadencia hispano-italiana».? Ciertamente, Unamuno agradece a
Croce el que le haya descubierto y «hecho leer y estudiar a Vicoy:

Me es muy sugestivo lo de que la influencia espafola fue barbara en el
sentido viquiano de “barbarie generosa”, sentido que comprendo gra-
cias a Usted, que me ha hecho leer y estudiar a Vico, habiéndomelo
descubierto” .3

No obstante, y con la debida precaucion, no conviene exagerar tam-
poco una presunta completa influencia croceana, aunque si, con toda proba-
bilidad, a Croce se deba el descubrimiento para Unamuno de las posibilida-
des ofrecidas como aliadas para este en las novedosas ideas de Vico. Para lo
primero nos apoyamos en el comentario de Vicente Gonzalez Martin:

El influjo que la obra de Croce tuvo sobre el pensamiento de Unamuno
fue bastante importante, aunque no tanto como algunos afirman. Asf lo
reconoci6 él mismo desde las primeras menciones que hace del fil6so-
fo italiano, en el prélogo que escribi6 a Estética, de Croce, en 1911;

lo cual es algo que se puede cotejar en el fragmento de Unamuno que recor-
damos a continuacion (véase p. 24 de la ed. 1912, confrontdndolo en la edi-
cion del Prélogo avanzando unas paginas de esta Revista):

Por mi parte debo a B. Croce no pocas ensefianzas, corroboracion de
puntos de vista, esclarecimiento de ideas que bullian en mi confusas,
expresion neta de oscuras impresiones que en mi germinaban, solucién

profesor de la Universidad de Trieste (véase su Introduzione a Unamuno, Bari, Laterza 2001) también ha
recogido esta misma revista el estudio de LuisA MONTANO MONTERO y JESSICA SANCHEZ ESPILLAQUE
“Humanismo retoérico, viquismo y unamunismo”, Cuadernos sobre Vico, 17-18, (Sevilla) 2004-2005, pp.
413-422 (especialmente pp. 417-420).

2. Miguel de Unamuno a Benedetto Croce, carta del 26 de octubre de 1916, en MANUEL GARCIA
Branco, “B. Croce y M. de Unamuno. Historia de una amistad”, Annali dell’Istituto Universitario Orientale,
Napoles, 1959, pp. 15-16. Vid. de GARCIA BLANCO: En torno a Unamuno. Historia de una Amistad (Madrid,
Taurus, 1965, pp. 425-467). Un texto siempre recurrente es el de CARLOS CLAVERIA, Temas de Unamuno
(Madrid, Gredos, 1953, especialmente pp. 123-135). La correspondencia entre Unamuno y Croce ha
sido primeramente ordenada por Manuel Garcia Blanco, comprendiendo once cartas desde el 23-05-
1911 hasta la tarjeta postal de 26-10-1921.

3. Carta del 26 de octubre de 1916, en M. GARCIA BLANCO, 0p. ¢it. (fragmento citado también por A.
Savignano en “La recepcién de Vico en Unamuno”, cit., p. 225).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 353



José M. Sevilla

de dudas, soldamiento de cabos sueltos y de incoherentes fragmentos
de pensar, pero le debo también el que me haya suscitado nuevas
dudas, el que me haya hecho formularme nuevas preguntas, y como
espafiol le debo el haberme despertado alin mds con una simple frase,
que vale mucho por venir de quien viene, la conciencia de la dignidad
de mi Patria y el pesar de la piedad[,] no sé hasta qué punto merecida,
con que se la mira fuera de nosotros y hasta tristeza y vergiienza de
decirlo dentro: “;jPobre Espafia!”

Consta por la correspondencia con G. Beccari, en 1911, que con
motivo del Prélogo Unamuno se habia «puesto en relacion con este ilustre
pensador»: «Hemos cambiado cartas y libros. Es hombre que me gusta
mucho, y sus obras estdn llenas de espiritu e italianidad. Enviele usted un
ejemplar de la traduccién de la Vida cuyo original me pidié» (Carta a G.
Beccari, 16 de junio de 1911). Ya desde el principio de su correspondencia
epistolar, a peticion de Croce, se le envié la Vida de Don Quijote y Sancho,
cuyo comentario nada positivo (referido a la insoportabilidad de este tipo de
libros) emitido ya tardiamente por Croce, en 1948, es bien conocido. Frente
al calor humano y afectivo de las cartas de Unamuno, las de Croce resultan
asépticas, académicas y de temas exclusivamente bibliograficos, ademds de
usar frecuentemente como medio —costumbre general de grandes despacha-
dores asi como senadores— tarjetones postales mds que cuartillas de episto-
las. No resulta prejuicioso de ninguna manera el apreciar que ante la admi-
racion manifesta del espafol, contrasta la extremada cortesia del italiano;
como si, aun siendo iguales, en esta gigantomaquia europeista se enfrenta-
ban, al fin y al cabo, la voluntad de sistema —(neo o trans)hegeliano—, de
racionalizacion historicista-idealista y —segtn la distincién orteguiana en
las Meditaciones del Quijote (1914)— opcion por el rigor del “concepto”, asi
el devenir ordenado del Espiritu (ergo del pensamiento) germdnico que
apuntalaba la neoidealistica construccion del sistema de Croce; frente al pro-
blematismo existencial, el tragicismo filoséfico-literario (y viceversa), de
insumision al supuesto dilema entre Razon pura y absoluta o, en su defecto,
disolucion irracionalista y relativista, y la opcién —de nuevo recurrimos al
esquema orteguiano citado de un dualismo dilemdtico entre germanismo y
mediterraneidad— por el valor primordial de la imaginacidn, la expresion y
la corporeidad de la Palabra frente al Concepto. Su relacién confiada le llevé
a creer que, por amistad e interés intelectual, Croce publicaria en italiano su

354 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota sobre el «Prélogo» (1912) de M. de Unamuno a la Estética de Croce

«Prélogo» a la Estética, y por ello en su correspondiencia con Beccart, el 27
de mayo de 1914 le escribe diciendo que tiene noticias de que Croce lo publi-
cara en su revista Critica. Ademas, como recuerda Vicente Gonzalez Martin,
Unamuno elogié a Croce ante Giovanni Amendola (carta de 12 de junio de
1912), Papini (carta de 30 noviembre de 1912), el cénsul italiano Gino
Becchi (carta de 15 de febrero de 1915), y con alguna referencia hizo comen-
tarios sobre Croce a Mario Puccini (carta de 30 de agosto de 1919),
Toscanelli (11 junio de 1935), etc.#

A pesar de los muchos contrastes entre ambos pensadores (en torno a
la radicalidad expresiva de la imaginacion para Unamuno y la supeditacién
al concepto para Croce; el papel psicocultural de la religion; la concepcion
de la poesia y el mito; etc.; mas, especialmente e inaceptable al existencia-
lismo trdgico —o quizas, aun mds profundamente abisal, al tragicismo exis-
tenciario unamuniano— el evidente idealismo, neo-hegeliano pero idealismo
a la postre, de Croce),’ existen notables afinidades que por parte del autor
bilbaino-salmantino (mas ante todo cosmopolita) se recogen en una conside-
racion de Croce como historicista, contranaturalista y antipositivista, o sea,
frente a corrientes seudocientificas y vulgarizadoras de la filosofia. No cabe
duda de que la afinidad principal con el famoso fil6sofo napolitano (aunque
originariamente abrucense, nacido en Pescasseroli, provincia de L’ Aquila)
se refiere al problematismo en torno a lengua-poesia-estética, en que
Unamuno defiende el lado préaxico y corporeo-expresivo del lenguaje, cru-
zando el limes croceano hacia el terreno atin en conquista de las filologia y
lingiiistica comparadas. El propio Unamuno llegé a pensar y expresar (a
Menéndez Pidal, por ejemplo) que habia arribado a una especie de «filoso-
fia del lenguaje», lo que «en esto me acuesto» —dice— «a la doctrina de
Bendetto Croce, més estética que logica». O sea, prevalencia de la expresion

4. Cfr. V. Gonzalez Martin, op. cit., p. 269.

5. Mas no solo idealismo, sino también historicismo absoluto o vitalismo racio-ontologico, que cam-
bian los principios radicales de interpretacion de la realidad pero mantienen el sustrato de sistematiza-
ciones abstractas, sin vinculos carnales, sentimientes, imaginativos, y, en definitiva, humanos demasia-
do humanos. Problematismo critico unamuniano que Croce advierte en su lectura del “Prélogo” y en
que le reconoce a Unamuno (carta de 5 de junio de 1911) sus —del vasco— “coincidencias con €él”, fruto
de una “intima inteligencia acerca de los problemas”, mas también “disensiones”, considerando el
disenso como el factor filoséfico mas “instructivo” (y podriamos decir, con Fulvio Tessitore, que mas
constructivo en un debate en donde se confrontan ideas sin beligerancia dogmatica pero si con rigor
argumental critico sin afan de convencer al otro, sino de avanzar conquistando terrenos en que el espi-
ritu de la doxa problematizante va de la mano de la espisteme critica).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 355



José M. Sevilla

sobre el concepto, en que, oltre Croce, Unamuno llegara a expresar (puede
confrontarse la cita aqui, en cuatro paginas mds adelante) que la lengua meta-
forica es la sustancia del pensamiento. Y otra afinidad, nada despreciable con-
siderando la nuclear importancia del denominado “problema de Espafia” en la
intelectualidad espafiola a lo largo de comienzos del siglo x1X en adelante, es
el sentimiento filial que Unamuno tiene para con Croce por considerarlo un
gran hispanista, amante de la cultura espafiola el cual ya desde 1885 escribia
sobre temas espafioles y en 1889 realizé ese impactante viaje por la Peninsula
ibérica cuya experiencia dejo recogida en su “Cuaderno de Viaje”.

Excesivamente optimista nos parece, no obstante, la afirmacion que
el ilustre especialista Gaetano Foresta realizaba en 1966, aunque en general
si que sea asumible la imagen de dos pensadores meridionales como esencia
de la cultura:

En la relacién que existi6 entre Unamuno y Croce pueden distinguirse
dos aspectos, bien definidos: el uno completamente humano, el otro
cientifico; ambos armonizan y se integran ofreciéndonos la dimension
de aquel mundo propio de los grandes hombres, que se impone como
un ejemplo de la verdadera esencia de la cultura.®

Nada quita que, al descubrir la Estética de Don Benedetto, se admire
Don Miguel por hallar una propuesta epistémica independiente (o sea, con
valor cientifico sin apéndices ni rémoras metafisicas, logicas, €ticas, etc.),
quiere decir: de la Estética como ciencia de la expresion y disciplina rigurosa
del lenguaje expresivo y expresado; y admire sobre todo el encontrar una
nueva dimension Iliberadora dentro de la filosofia. Mas, volvemos a la confron-
tacion de peso en la balanza de platillos que se equilibran con el fiel al centro
del marcaje: el punto central de admirativo consenso a veces tanto como de cri-
tico disenso otras recae sobre el concepto de imaginacion y, vinculado al tema
problemético, el rol —no solo creador o poiético— de la “fantasia”, fuerte-
mente hermenéutico comprensivo e interpretativo de la realidad humana,
como bien sostiene Vico, y curiosa pero no casualmente asumido en la recep-
ciéon unamuniana. Adviértase que, como recoge Manuel Garcia Blanco, entre
los libros que Unamuno fue recibiendo de Croce, que fue mas répida o deteni-
damente leyendo, y que estdn en su biblioteca, se encuentra ademds de la

6. G. FORESTA, “Unamuno y Croce”, Letras, n° 76-77, (Lima) 1966, pp. 175-188; cit., p. 175.

356 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota sobre el «Prélogo» (1912) de M. de Unamuno a la Estética de Croce

Teoria e storia della storiogratia o del Contributo alla critica di me stesso, entre
otros, también la monografia croceana de 1911 La filosofia di G.B. Vico.

(Qué lugar ocupa Vico en esta relacion ‘armonizada e integradora’
—dicho parafraseando a Foresta— de pensamiento y cultura? Es verdad que
Unamuno también conoce desde joven la obra de Balmes, ha leido a Donoso
Cortés y a Michelet, y ha dialogado con G. Gentile y con otros italianos como
Ardigd o como Murri,” todos ellos portadores de noticias viquianas; pero
parece asegurado —dado ademds su irrefutable testimonio— que la via Vico
se le abre no solo gracias a Croce sino incluso a través de Croce, de quien
Unamuno conoce no solo su filosofia del espiritu, al menos desde 1909 que
se supone comenzo a leer al neohegeliano italiano, sino del que ha manejado
otras obras principales, como en 1911 la Estética, ejemplar regalado por su
amigo Sanchez Rojas, que aqui viene al caso con su «Prélogo», o como el
mismo volumen monogrifico sobre Vico publicado en Bari en 1911.
Ademas, Croce realmente supone un “influjo” sobre él en muchos y diversos
aspectos, desde la reconsideracion acerca de la “tradicion” hispdnica hasta el
giro viquiano hacia una concepcion del lenguaje identificado al pensamiento,
pasando por la estética como primordial orden expresivo del pensamiento-
lenguaje (rehabilitado Iogos integral).

En el Prologo a la Estética en espafiol son solo dos veces, como
hemos apuntado ya, las que Unamuno se refiere a Vico: una sefialando los
cinco autores sobre los que Croce hace recaer la fundacion de la Estética (cfr.
p- 15 de laed. de 1912 citada y recogida); y, la otra, para poéticamente refe-
rirse, ya finalizando el prélogo, a los cinco —incluyendo a Croce— lumino-
sos genios septentrionales:

esta ESTETICA escrita por un italiano hispanéfilo, que bajo el clarisimo
cielo de Ndpoles, todo luz libre, rodeado de las memorias de Vico, de
Bruno, de Campanella, de De Sanctis, de otros grandes, claros y lumi-
nosos espiritus, ha logrado disipar hérridas nieblas setentrionales,
sacando de ellas, al disiparlas, el rocio vivifico que era su tuétano [...]
(ib., p. 26).

7. Cfr. A. SAVIGNANO, Radict del pensiero spagnolo del Novecento, Napoles, Edizioni La Citta del Sole, 1995,
pp- 181 y ss.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 357



José M. Sevilla

Sin embargo, no resulta dificil seguir un rastro de coincidencias de ideas
viquianas y unamunianas en Del sentimiento trdgico de la vida en los hombres
y en los pueblos (1913), el gran libro filos6fico unamuniano, publicado al afio
siguiente del Prologo, y del que hay constancia epistolar (de 2 de febrero de
1914) de que Unamuno remiti6 a Croce un ejemplar de la obra. En ese profun-
do ensayo, sin duda la principal obra filoséfica del también autor de Vida de
Don Quijote y Sancho (1905) y de La agonia del cristianismo (1925 fr.; 1931
esp.),? hay evidentes e innegables puntos en comun entre Unamuno y Vico en
relacion (como bien refiere expresamente el fildsofo espafiol) al papel de solum
de la metafora, del lenguaje poético originario y de la fantasia;® pero también en
correlacion al instinto de sociedad, a la —nunca bien precisada— nocién de
intra-historia, a la proyeccion imaginaria en las religiones, al valor simbdlico y
mitico en el mundo vital, o a la remision a la teoria de los corsi y ricorsi, como
habia hecho en Civilizacion y Cultura (1896);1° no menos que en la critica al
“absurdo” yo cartesiano, asi como a la filosofia cientificista y racionalista. En
definitiva, la confluencia viquiana y unamuniana emerge practicamente en la
critica ejercida por una filosofia «que no quiere renunciar a la vida y no quiere
tampoco renunciar a la razén»,!! postulado que serd nuclear también de la tarea
filoséfica del raciovitalismo en Ortega.

8. Del sentimiento tragico de la vida en los hombres y en los pueblos, Renacimiento, Madrid, 1913. Citamos Del
sentimiento trdgico de la vida por la edicién en Espasa Calpe, Madrid, 1971, 12* edicion, y La agonia del cris-
tianismo por la edicién en Alianza editorial, Madrid, 1998 (4" reimpr.), con presentacién de Agustin
Garcia Calvo; cita a p. 20. De esta tltima obra el autor consideraba, segin expresa en su “Prologo a
la edicién espafiola”, que «reproduce en forma mas concreta, [...] mas densa y mas céalida, mucho de
lo que habia expuesto en mi obra Del sentimiento trdgico de la vida».

9. «La fantasia que es el sentido social, anima lo inanimado, lo antropomorfiza todo; todo lo humani-
za, y atn lo humana. Y la labor del hombre es sobrenaturalizar a la Naturaleza, esto es: divinizarla
humanizandola, hacerla humana, ayudarla a que se concientice, en fin. La razén, por su parte, meca-
niza o materializa» (Del sentimiento tragico de la vida, ed. cit. 12°, p. 117). «El lenguaje es el que nos da la
realidad, y no como un mero vehiculo de ella, sino como su verdadera carne» (ibid., p. 229).
10.Teoria viquiana de los cursos y recursos histéricos a la que Unamuno se habia referido en su ensayo
Cwilizacion y cultura (1896), con cuya clave interpreta la ruina y resurgir de las civilizaciones, condensacio-
nes de cultura en lenguaje. Dice Unamuno: «Con frecuencia se saca a relucir [...] la famosa teoria de los
ricorst o reflujos de Vico, los altos y bajos en el ritmo del progreso, los periodos de descenso tras los de
ascenso, los de decadencia tras los de florecimiento. Y aqui entra la condenada concepcién lineal que hace
se esquematice el progreso en una serie de ondulaciones ascendentes. // No, no es eso; es una serie de
expansiones y concentraciones cualitativas, es un enriquecerse el ambiente social en complejidad para
condensarse luego esa complejidad organizandose, descendiendo a las honduras eternas de la Humani-
dad y facilitando asi un nuevo progreso; es un sucederse de semillas y arboles, cada semilla mejor que la
precedente, mas rico cada arbol que el que le precedié. Por expansiones y concentraciones, por diferen-
ciaciones e integraciones, va penetrando la Naturaleza en el Espiritu, segn este penetra en aquella. Las
civilizaciones son matrices de culturas, y luego estas, libertadas de aquellas, que de placentas se convier-
ten en quistes, dan origen a civilizaciones nuevas.» (En Obras selectas, Madrid, Biblioteca Nueva, 1986; cfr.
pp- 153-159; véase en Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes).

11. Del sentimiento tragico de la vida, ed. cit., p. 103.

358 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota sobre el «Prélogo» (1912) de M. de Unamuno a la Estética de Croce

El filésofo vasco, que desde su espiritu hispanico trataba de conciliar
la razon y el corazon, la ciencia y la conciencia, el individuo social y la
sociedad (individuo), reconoce con indudable temperamento viquiano al ini-
cio de su Del sentimiento tragico de la vida que:

no pretendo otra cosa sino discurrir por metaforas. Y es que ese senti-
do social, hijo del amor, padre del lenguaje y de la razén y del mundo
ideal que de él surge, no es en el fondo otra cosa que lo que llamamos
fantasia e imaginacion. De la fantasia brota la raz6n.1?

(Cémo no acordarnos inmediatamente de la Scienza nuova? ;Como no
recordarla, maxime cuando varios capitulos mds adelante, exactamente en el
VII, el propio Unamuno se refiere a ella?; lo cual hace citando y comentan-
do a Vico en un extenso pasaje —a propdsito de la lucha por la conquista de
la conciencia— que recogemos a continuacion:

Y este proceso de personalizacién o de subjetivacion de todo lo exter-
no, fenoménico u objetivo, constituye el proceso mismo vital de la filo-
soffa en la lucha de la vida contra la razén y de esta contra aquella. Ya
lo indicamos en nuestro anterior capitulo, y aqui lo hemos de confir-
mar desarrolldndolo mas.

Juan Bautista Vico, con su profunda penetracién estética en el
alma de la Antigiiedad, vio que la filosofia espontdnea del hombre era
hacerse regla del universo guiado por istinto d’animazione. El lengua-
je, necesariamente antropomorfico, mitopeico, engendra el pensamien-
to. “La sabiduria poética, que fue la primera sabiduria de la gentilidad
—mnos dice en su Scienza Nuova—, debié comenzar por una metaffsi-
ca no razonada y abstracta, cual es la de los hoy adoctrinados, sino sen-
tida e imaginada, cual debi ser la de los primeros hombres... Esta fue
su propia poesia, que les era facultad connatural, porque estaban natu-
ralmente provistos de tales sentidos y tales fantasias, nacida de la igno-
rancia de las causas, que fue para ellos madre de maravillas en todo,
pues, ignorantes de todo, admiraban fuertemente. Tal poesia comenzé
divina en ellos, porque al mismo tiempo que imaginaban las causas de
las cosas, que sentian y admiraban ser dioses... De tal manera los pri-
meros hombres de las naciones gentiles, como nifios del naciente géne-
ro humano, creaban de sus ideas las cosas... De esta naturaleza de
cosas humanas quedo6 la eterna propiedad explicada con noble expre-
sion por Técito al decir no vanamente que los hombres aterrados fin-
gunt simul creduntque”.

12. Ibid., p. 29.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 359



José M. Sevilla

Continua Unamuno, en el mismo capitulo del De sentimiento tragico
de la vida, igualmente intercalando citas de la Scienza nuova:

Y luego Vico pasa a mostrarnos la era de la razén, no ya de la fantasia,
esta edad nuestra en que nuestra mente estd demasiado retirada de los
sentidos, hasta en el vulgo, “con tantas abstracciones como estdn llenas
las lenguas”, y nos estd “naturalmente negado poder formar la vasta
imagen de una tal dama a que se llama Naturaleza simpatética, pues
mientras con la boca se la llama asi, no hay nada de eso en la mente,
porque la mente estd en lo falso, en la nada”. “Ahora —afade Vico— nos
estd naturalmente negado poder entrar en la vasta imaginacion de aque-
llos primeros hombres”. Mas ;es esto cierto? ; No seguimos viviendo de
las creaciones de su fantasia, encarnadas para siempre en el lenguaje,
con el que pensamos, o mds bien el que en nosotros piensa?

Y a continuacion:

En vano Comte declard que el pensamiento humano sali6 ya de la edad
teologica y esté saliendo de la metafisica para entrar en la positiva; las
tres edades coexisten y se apoyan, aun oponiéndose, unas en otras. El
flamante positivismo no es sino metafisico cuando deja de negar para
afirmar algo, cuando se hace realmente positivo, y la metafisica es
siempre en su fondo, teologia, y la teologia nace de la fantasia puesta
al servicio de la vida, que se quiere inmortal.13

Tras haber expuesto algunos aspectos de la Scienza nuova, sigue
argumentando Unamuno dos parrafos mds adelante:

Y de nada sirve querer suprimir ese proceso mitopeico o antropomor-
fico y racionalizar nuestro pensamiento, como si se pensara s6lo para
pensar y conocer, y no para vivir. La lengua misma, con la que pensa-
mos, nos lo impide. La lengua, sustancia del pensamiento, es un siste-
ma de metéaforas a base mitica y antropomérfica.!4

Unamuno ha traducido, citado y comentado el texto extraido del libro
IT de la “tercera” Scienza nuova (edicion de 1744), titulado «Della sapienza
poetica», Seccion Primera «Metafisica poeticay, capitulo 1 «Della metafisi-

13. Ibid., cap. VII “Amor, dolor, compasion y personalidad”; ed. cit., pp. 110-112.
14. Ibid., pp. 112-113.

360 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Nota sobre el «Prélogo» (1912) de M. de Unamuno a la Estética de Croce

ca poetica, che ne da I’origini della poesia, dell’idolatria, della divinazione e
de’ sagrifizi»,!’s resumiendo primeramente los paragrafos (que indicamos
conforme al establecimiento editorial de Fausto Nicolini) 375-376 y a conti-
nuacion el pardgrafo 378; sin que nos conste qué edicion de la Scienza nuova
(1744) manejé el autor, aunque hay en la Casa-Museo Unamuno, en
Salamanca, una hoja con anotaciones sobre el precio de la obra.

De todo lo planteado y expuesto en esta Nota, es importante destacar
el hecho de que en Unamuno no solo ha existido una recepcion de Vico, sino
que ha habido —en mayor o menor grado, directa o indirectamente— una
influencia viquiana en sus ideas, en especial en su principal obra filosdfica,
como hemos tenido ocasidn de apreciar anteriormente .6

k ok ok

Para la reproduccion del “Prologo™ a continuacion ha sido adaptada
la grafia (especialmente tildes) al modo contemporaneo de la lengua espafio-
la, sin modificar para nada la terminologia unamuniana. El texto que se
publica corresponde al publicado en el volumen de la Estética traducido por
José Sanchez Rojas: B. CROCE, Estética como ciencia de la expresion y lin-
gliistica general: teoria e historia de la estética; version castellana, corregi-
da por el autor, de José Sanchez Rojas; Prologo de Miguel de Unamuno;
Madrid, Libreria Francisco Beltran editor (Biblioteca moderna de filosofia y
ciencias sociales), 1912; 586 pdgs., pp. 7-26.* Texto que ha sido cotejado
con la version previa publicada en La Lectura, y con la recogida en el tomo
VII de las citadas Obras Completas en la edicion de Manuel Garcia Blanco
de 1958, en las pdginas 242-264. A la citada editio princeps en espafiol de la
Estética hacen referencia los numeros de las paginas incluidos entre corche-
tes en el texto que a continuacion sigue.

*QObra en Dominio Piblico en Espana.

15. Cfr. G. Vico, Opere filosofiche, a.c. de P. Cristofolini, Sansoni, Florencia, 1971, pp. 476-477.

16. En las tres Gltimas paginas de nuestra finalizada “Nota” hemos hemos hecho uso de lo publicado
en pp. 209-211 de nuestro volumen, ya anteriormente citado, £/ espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico
en la cultura hispanica (1737-2005), con Presentacion de G. Cacciatore y Prologo de A. Heredia Soriano.

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 361






«Prologo a la version castellana de la “Estética” de B. Croce (1912)»

PROLOGO
A LA VERSION CASTELLANA DE LA «ESTETICA» DE
BENEDETTO CROCE
(1912)

Miguel de Unamuno
(1864-1936)

[B. CROCE, Estética como ciencia de la expresion y lingiiistica general: teo-
ria e historia de la estética; version castellana, corregida por el autor, de
Jos¢ Sanchez Rojas; Prologo de Miguel de Unamuno; Madrid, Libreria
Francisco Beltran editor (Biblioteca moderna de filosofia y ciencias socia-
les), 1912; pp. 7-26.]

onfieso contarme en el numero de aquellos a quienes les atraen muy
poco o nada los tratados de estética, y mas si son de filésofos. Prefiero, con
mucho, las observaciones que sobre el arte hacen los grandes artistas, aun-
que se equivoquen en ellas, y recuerdo siempre a propdsito de la estética,
mas o menos preceptival,] el cuento aquel, un poco mas de lo debido brutal,
de Diderot, en que nos cuenta del marsellés y el eunuco comprador de escla-

© Cuadernos sobre Vico 34 (2020)
Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN: 2697-0732 D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2020.i34.14 363
© edicién a cargo de José M. Sevilla Fernandez, 2020



Miguel de Unamuno

vas para el harén de su amo. Me es también sospechosa y muy poco grata casi
toda la critica cuando no llegue a ser aquella que reclamaba Flaubert en carta
a Jorge Sand, que Croce cita al final del capitulo XV de su Historia, dedica-
do a De Sanctis, en quien nos presenta un critico asi, artista y modelo. Mas sé
por otra parte que no todos los estéticos se proponen preceptuar reglas a que
los artistas hayan de sujetarse y que no entra Croce entre €sos.

Muy exacto, por otra parte, como dice Croce, que toda obra de cien-
cia es a la vez obra de arte, proposicion que mucho mas que a otras obras de
ciencia o de filosofia, se aplica a esta su Estética, obra de arte sin duda y exce-
lentisima como tal.

Rifnese hoy en Italia batalla de ideas, sobre todo entre criticos y
artistas, en torno al nombre de B. Croce como en [8] torno a una resefia. Y con
frecuencia suena del lado de los artistas el nombre venerando y glorioso de
Josué Carducci. Y este Carducci, que como dice Croce en una carta suya a
Alberto Lumbroso, director de la Rivista di Roma, y publicada en el nimero
del pasado Abril de dicha revista, habia profesado durante largos afios aborre-
cimiento a la Estética, «aborrecimiento que hay que atribuir en parte a su
animo de poeta, retuso a toda disciplina filosofica, y en parte al ambiente en
que se educd y viviorn y que «en el fondo habia odiado tanto mas ferozmente
a la Estética cuanto menos la habia conocido, haciéndose de ella una imagen
fantastica que se compadece mal con las cosas sencillasy que Croce expone
en este su libro; este mismo fiero Carducci, en una tarjeta que puso en Julio
de 1902 al autor de este libro, cuando le hubo publicado, deciale: «El libro de
Estética me es una revelacion y una guia... Tiene usted mucho y vivaz inge-
nio y una profunda y viva erudicién». Y este juicio del gran poeta tendran que
hacer otros poetas, retusos, como ¢€l, a la estética, cuando lean esta.

Porque la Estética de Croce, no a pesar de ser una obra de robusta
y segura filosofia, sino precisamente por serlo, es una obra fuertemente libe-
radora y sugestiva para un artista, una obra revolucionaria, y son los artistas
y poetas los que ante todo deben leerla y meditarla.

La enemiga entre artistas y criticos creo que sea tan antigua como el
arte y la critica mismos, y el arte y la critica son hermanos gemelos, si es que
no son una misma y sola cosa vista desde dos puntos. Ciertisimo que todo ver-
dadero critico, si ha de merecer tal nombre a titulo pleno, es artista y que
reproducir una obra de arte exige a las veces tanto o mas genio que producir-
la y no menos cierto que muchos harian, mejor que intentar darnos nuevas

364 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

odas, pongo por caso, revivir ante nosotros las antiguas, las de siempre mas
bien, ensefidndonos a gozar mas y mejor de ellas. Pues criticar es renovar.
Una obra de arte sigue viviendo después de producida y acrece su valor segin
con los afos van gozandola nue[9]vas generaciones de contempladores, ya que
cada uno de éstos va poniendo algo de su espiritu en ella. Lo més de la her-
mosura que sentimos al leer el Evangelio débese a la ingente labor de sus
comentaristas, a las veces que hemos visto aplicada cada una de sus senten-
cias. ;Y quién duda que el Quijote, v. gr., es hoy, merced a sus criticos y
comentadores, mas bello, mas expresivo que recién producido y virgen aun
de lectores lo fuera? «Sin la tradicion y la critica historica —escribe Croce—
el goce de todas o casi todas las obras de arte producidas una vez por la huma-
nidad, se habria perdido irremisiblemente; seriamos poco mas que animales
sumergidos no mas que en el presente o en un préximo pasado».

Ni hay linea divisoria precisa entre critica y produccion artistica direc-
ta. ( Hay mucho mas poético que los ensayos criticos de un Coleridge o de un
Sainte-Beuve? Con razén dice Croce que «el simple erudito no logra jamas
ponerse en comunicacion directa con los grandes espiritus, revolviéndose de
continuo por los patios, escaleras y antecamaras de sus palacios, pero el igno-
rante bien dotado o pasa indiferente junto a obras maestras para ¢l inaccesi-
bles, o en vez de comprender las obras de arte cudles son ellas en efecto,
inventa otras con la imaginacion». Y anade que «la laboriosidad del primero
puede, al menos, alumbrar a los otros, mientras la genialidad del segundo
queda estéril del todo». Y aqui siento tener que discrepar de critico y artista
tan perspicuo. ;Estéril? ;Estéril quien inventa con la imaginacion otra obra de
arte? Si realmente ne inventa egli altre con l'imaginazione! su labor no es
estéril siempre que esta su invencion sea bella. jCuantas obras de arte no han
salido de otras! En rigor casi todas. Los palimpsestos de que al final del capi-
tulo XVI de su Teoria nos habla Croce, esas “nuevas expresiones sobre las
antiguas, fantasias artisticas en vez de reproducciones historicas”, son en arte
perfectamente legitimas. El terror del afio mil, el milenario, podra no ser una
verdad histérica, pero no por eso sera menos bella la poesia catalana de
Guimerd al afio mil. Ain hay més, y es que hasta evidentes erratas o malas
traduccio[10]Jnes han servido de pie para nuevas creaciones, no ya artisticas

1. Forma literaria del término ummaginazione (Dizz. Treccani). [N.E.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 365



Miguel de Unamuno

solo, sino filosoficas. En la relacion de Averroes a Aristoteles se ve esto. Una
errata, una equivocacion, es a las veces tan generatriz como la rima.

Ocurre también, con sobrada frecuencia, que se meten a criticos artis-
tas fracasados y a los motivos de error que llevan a un critico a proclamar
bello lo feo o feo lo bello, y que Croce indica en el capitulo XVI de la teo-
ria, se afiade que creen mejorar las obras criticandolas o extractandolas.
Recuérdanme a aquel médico que no pudiendo llevar a un paciente a la ori-
lla del mar, a que respirase libre brisa marina, le enviaba cada dia una gran
caja cerrada y lacrada y sellada a la orilla del mar para que del aire que con-
tenia respirase.

No es raro encontrarse con quienes profesando la critica, parece se
imaginan que la obra de arte es para la critica, que el artista nacio6 para el cri-
tico. Esto dicen los artistas. Pero tampoco es raro encontrarse con artistas que
se imaginan nacieron para si mismos, que son ellos el fin del universo crea-
do todo y que los criticos han nacido para ellos. Sentimientos, no ya teleolo-
gicos, si no egoistas, tan extrafios al arte como a la critica. Estos artistas son
los que han fraguado la teoria mistica del genio que tan agudamente descar-
ta Croce. Y si hay algo que pueda llamarse genio, cabe un genio critico, una
genialidad critica también. Y si de paras, de finalidad nos es licito hablar
aqui, ni el critico es para el artista ni este para aquel, sino ambos para la
humanidad y la vida.

Los artistas también han forjado la doctrina del genio inculto y aque-
llo de que el estudio mata la inspiracion, que la ciencia deseca el arte, doc-
trina muy en boga en esta que Croce llama la siempre desventurada Espana.

Y, sin embargo, en obras de verdadera critica, de critica artistica,
reproductiva, que no sea ni la metafisica aplicada al arte de los alemanes, ni
la historia que a ¢l aplican los franceses, segiin la justa observacion de
Francisco de Sanctis expuesta en este libro, en obras asi es donde los artistas
pueden disciplinar su ingenio, fecundandolo. Y no ya en [11] obras de critica,
sino en obras de estética artistica, cual es esta que hoy nos da Sanchez Rojas
traducida al castellano. Hora era.

Es, en efecto, la fusion del arte y de la ciencia lo que da valor y efi-
cacia a la estética de B. Croce, que es una estética filosofica hecha por un
verdadero artista, una obra de filosofia artistica tal como lo fueron los
Dialogos de Platon. Mejor dicho, es una Estética estética, donde sobran tan-
tas Estéticas misticas, metafisicas, logicas, éticas y hasta econdmicas y poli-

366 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

ticas. Por primera vez he visto aqui la doctrina del arte liberada de la doctri-
na de la légica, de la ética y de la psicologia, aunque con ellos conexionada.
Es esta una Estética independiente y substantiva en lo que cabe y no una
mescolanza de distintas disciplinas que, de cerca o de lejos, se rozan con el
conocimiento de lo bello. Y en tal sentido, digo, que es una obra altamente
liberadora y revolucionaria. Leyéndola adquiriran los artistas mayor y mejor
conciencia de su independencia artistica.

Destruye, por una parte, la supersticion de los géneros y de las reglas,
pero es para llevarnos a conciencia de la ley de la expresion, de la ley de vida
artistica, y asi nos liberta, ya que la libertad no es sino la conciencia de la ley
frente a la sumision a la regla impuesta. Y, por otra parte, es la obra de Croce
una brillante y sélida defensa de los fueros de la fantasia, desconocidos o
negados por tantos filosofos de lo bello. Es muy exacto lo que Croce dice de
que Kant conocié la imaginacion reproductiva y otra combinatoria, pero no
la imaginacion propiamente productiva, o sea la fantasia, y en este defecto
de Kant —defecto no solo de inteligencia— habra que buscar algunas este-
rilidades de sus secuaces. Fueron y son los definidores los que infestan de
pedanterias la estética y la preceptiva artistica; son los que no logran acabar
de comprender o més bien de intuir que solo se define los conceptos, y que
la expresion artistica, lo absolutamente individual y concreto, lo vivo, es
indefinible. El arte reproduce o mas bien intuye individuos y es muy exacta
la observacion que hace [12] Croce de que Don Quijote no es sino el tipo de
los Quijotes. El tipo medio cientifico es definible?, pero no objeto de arte a
pesar de los esfuerzos de artistas que, como Zola, se empefan en hacer arte
cientifico. La ciencia define, pero el arte narra o nombra.

Obra de ciencia es la presente Estética y por eso define, pero define
conceptos aplicables al arte, no define obras de arte ni expresiones artisticas
concretas. Pero a la vez que obra de ciencia es, lo repito, obra de arte. Y lo
es por su ejecucion, por la sobriedad robustamente expresiva de su prosa lim-
pia y animada de un intimo calor de conviccidn, que se pega al que la lee.

2. En la edicién hecha por La Lectura: revista de ciencias y de artes, Madrid, Tipografia de la Viuda e Hijos
de M. Tello, 1912, ano XII, tomo 1, p. 325, dice “indefinible”. El texto presenta también variacién con
multiples signos de puntuacién (comas) con respecto a la edicion del libro del editor Beltran en 1912
(p- 13), donde se lee “definible”, lo mismo que en el tomo VII de las Obras Completas en la edicion de
Garcia Blanco de 1958 (p. 247). [N.E.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 367



Miguel de Unamuno

Pues si acaso peca de algo es de dogmatismo, el cual no es un pecado artis-
tico. Apenas se encuentra en ella proposicion dubitativa o concesiva, y solo
una vez he encontrado una frase como se non c¢’inganniamo, si no nos enga-
flamos. El autor casi nunca vacila en sus afirmaciones, con lo que logra
infundirnos su confianza en ellas. Y nos convence, tanto o mas que con sus
razones y la limpidez con que nos las presenta, con su imperturbable seguri-
dad al presentarnoslas.

Débese ello a la simplicidad y coherencia casi matematica de su sis-
tema, pero estas mismas simplicidad y coherencia chocan con muchedumbre
de ideas nuestras que queremos meter en €l, ideas tal vez contradictorias
entre si, pero que se han hecho carne de nuestro pensamiento, que es y tiene
que ser un tejido de contradicciones, al menos aparentes, y a las que nos
cuesta renunciar. Rompernos un habito de pensar, una vieja asociacion de
ideas, es como desgarrarnos la carne del espiritu. Y si acaso es ventajoso el
destruir contradicciones, reduciendo a unidad real su aparente oposicion, trae
por otra parte el dafio de despotencializar nuestras ideas.

La doctrina general filoséfica de B. Croce, su filosofia, y su doctrina
especial estética, choca con tantas tradicionales ensenanzas, con tantas ideas,
que son ya habitos de nuestro pensamiento, que nos desgarra este. Y asi es
que no nos entregamos a ella desde luego, una vez repuestos de la
sorpre[13]sa de la posesion debida a la seguridad de sus afirmaciones. Una
vez repuestos del efecto de su audacia afirmativa[,] objetamos. Yo mismo he
objetado mucho, aunque al cabo, en no poco de ello, haya venido a concluir
con el autor.

Y empezando por el principio mismo, su primera afirmacion, su defi-
nicién misma del hecho estético, del arte y de la belleza, definicion prefiada
de consecuencias, habra de ser por no pocos lectores resistida. Intuicion es
expresion, se intuye lo que se expresa y el arte se compone de intuiciones.
Al leerlo recordé un inolvidable espectaculo de que fui testigo hace unos
afios, y fue tres nifios que puestos frente a un caballo no hacian sino repetir
cantando: jel caballo! jel caballo! jel caballo! Pero entiéndase que para
Croce la expresion es ante todo expresion interior antes de ser comunicada.
A lo que conviene acaso afadir que nunca habria habido expresion interior a
no haber la exterior, la que se comunica, que el lenguaje es, como el hombre
mismo en cuanto hombre, de origen social. El pensamiento mismo es un
modo de relacionarnos los unos con los otros.

368 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

Establece Croce, desde un principio, su clasificacion de la filosofia
del espiritu, en parte tedrica y parte practica, dividiéndose la teoria en esté-
tica, que estudia la intuicion de lo concreto, la expresion, el arte, y en 16gi-
ca, que trata de la definicion de lo universal, del concepto, de la ciencia, la
una del fendmeno y la otra del nimeno,? y dividiéndose la parte practica en
economia, segun se quiere lo util, referente al fendmeno, y en moral cuando
se requiere lo bueno, referente al niimeno. Esta division, acaso sobrado
esquematica, recordard a no pocos lectores espafioles aquella otra, aqui en un
tiempo en boga, del krausismo que asignaba a la historia el conocimiento por
los sentidos, del fenomeno, a la filosofia el del nimeno por medio de la
razdn, y combinaba ambos en aquella fantéstica filosofia de la historia, que
era el conocimiento por medio de la inteligencia o sea la razoén aplicada a los
sentidos, de las leyes, que son los numenos obrando sobre los fendmenos.
Solo que entre una y otra clasificaciéon media un abismo. Para Cro[14]ce no
tiene valor cientifico aquella fantastica y arbitraria filosofia de la historia de
la que con tanta gracia dijo D. Juan Valera[] que era el arte de profetizar lo
pasado. Y la historia, la simple historia, que es arte y no ciencia, halla una
exacta determinacion en el sistema croceano. En el cual parece ser la moral
la que lo domina todo.

.Y la Religion? Confieso que donde mas me rebelo de las doctrinas
de Croce es en este punto. La religién no tiene en su sistema una posicion
adecuada. Para Croce la religion «no es sino conocimiento y no se distingue
de las otras formas y sub-formas de esta», afirmando a seguida que «la filo-
sofia quita toda razon de ser a la religion porque la sustituye». No lo espero.
Y noétese que digo que no lo espero, y no que no lo creo. Porque en mi sen-
tir la fe, lo propio de la religion, asi como la intuicién o expresion es lo pro-
pio del arte y el concepto lo propio de la ciencia, la fe es mas que otra cosa
esperanza y la esperanza, de fondo teleoldgico, no es precisamente fendme-
no conocitivo. La mejor definicion de la fe religiosa sigue siendo la de San
Pablo: substancia de las cosas que se esperan. No puedo resolverme a pen-
sar que la religion se sume en la estética, ni en la ldgica, ni en la economia
ni en la ética, aunque las contenga. Es mas bien como la envolvente de todas

3. En la edicién de La Lectura: revista de ciencias y de artes, cit., p. 326, dice “ntmero” en vez de “ntme-
no” —como si en cambio en el libro en 1912 (p. 13) y en las O.C. tomo VII en 1958 (p. 249). El mismo
error se repite en La Lectura un par de lineas abajo (no asi cinco lineas a continuacion). [N.E.]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 369



Miguel de Unamuno

ellas[,] y si a unos* se aparece como una metética, a otros lo hace como una
metaldgica, como una metética a muchos y a mi principalmente como una
metecondmica, como la esperanza de la inmortalidad personal y concreta.

A los mas de los lectores espanoles de B. Croce, si lo meditan con el
alma de su raza, se les aparecera la religion como cosa de sentimiento, perte-
neciente por lo tanto, segin nuestro autor, a la actividad econdmica. Se trata en
ella del gran negocio de nuestra salvacion, como dicen los jesuitas. Pero es una
economia transcendente y fundada en fe, es decir, en esperanza. Nuestro ulti-
mo fin es poseer a Dios, y no solo por el conocimiento gozar de Dios, hacer-
nos Dios y Dios, que es mas yo que yo mismo, es el que me garantiza la inmor-
talidad. «;Si nos morimos del todo, como los perros, para qué Dios?» [15] me
preguntaba un campesino espafol por cuyas venas corria la sangre de nuestros
misticos. Como Kant ponemos a Dios para garantir nuestra inmortalidad, es
una garantia teleoldgica. Dudo mucho de que un genuino lector espafol, de
que un hijo de esta “siempre desventurada Espana”, se satisfaga con aquella
absoluta libertad del espiritu que se quiere a si mismo, de que Croce nos habla
al final del capitulo VII de su teoria. Eso no nos resuelve el problema.

Podra Croce redargiiirnos que no tiene solucion el problema religioso
tal como lo planteamos o que no existe tal problema, pero la desesperacion de
nuestra esperanza volvera una y otra vez a plantearnoslo. No nos avendremos
a sustituir la religion con la filosofia, que no nos consolard jamas de haber
nacido. Y a ¢l al italiano, le quedara el decir que estos son ensuefios misticos
de la siempre desventurada Espana. B. Croce es profundamente italiano y en
italiano piensa y siente, y el alma italiana, a pesar de las apariencias en contra-
rio, nunca fue en su fondo mistica, por lo menos tal como aqui lo sentimos. Del
llamado misticismo franciscano al misticismo teresiano media un abismo.

La italianidad de B. Croce estalla a cada momento en esta su obra,
obra italianisima. Y es lo que le da valor. Es el pensamiento de un pueblo de
cultura. Y estalla hasta en los detalles. Cinco nombres nos presenta Croce
como jalones de la ciencia estética: Aristdteles, Vico, Schleiermacher,
Humboldt y De Sanctis, y de los cinco dos son italianos; aun mas, napolita-
nos. Y cuando quiere ejemplificar las graciosas degeneraciones de la llama-
da fisica estética acude a un italiano, a un napolitano, a Tari.

4. “Uno” dice en La Lectura, p. 327. [N.E.]

370 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

Mas, volviendo de esta digresion a la doctrina general estética de B.
Croce y a su teoria de la expresion como caracteristica del arte y de la belle-
za, hay otra doctrina, intimamente conexionada con ella, y a la que se resis-
tird, de seguro, en rendirse el lector. Es la doctrina de lo bello natural, de lo
bello objetivo o de la naturaleza, tuétano del sistema de idealismo humanis-
tico de la estética de Croce. El cual niega el llamado [16] bello natural, en
cuanto algo independiente de la intuicion humana. Para Croce, lo bello es la
expresion lograda, /’espressione riuscita. Y el lector objetara.

Estd muy bien —se dird— no existe lo bello natural; lo bello es la
expresion lograda o conseguida, es la expresion, pero /por qué se logra? ;por
qué la consigue uno ante tal impresion y ante tal otra no? ;No depende este
conseguimiento o logro de la cosa misma intuida, de la materia de intuicion?
Lo bello, me dice el autor, es el valor de la expresion o la expresion misma;
pero el valor de la expresion es algo mas que la expresion misma, le anade
algo. Hay cosas mas o menos bellas, expresiones mas logradas o mas felices
que otras, expresiones mas expresivas en fin. ;Y este mas o menos no depen-
de del objeto mismo? ;Por qué unas impresiones se dejan expresar mejor que
otras y algunas resisten a expresion? El proceso de la produccion estética
incluye, segun el autor: a) impresiones; b) expresion o sintesis espiritual esté-
tica; ¢) acompanamiento hedonistico o placer de lo bello; d) traduccion del
hecho estético en fenomenos fisicos. [;]Entra, pues, en ese proceso la impre-
sion, y es que la impresion misma, que pertenece a la naturaleza tanto como
al espiritu —si es que este es otra cosa que naturaleza— no contribuye por si
a lo bello, no es bella? Se me dira que una cosa no es bella hasta que no la he
hecho tal, pues ya el autor me dice que una cosa es util o buena porque la
quiero y no la quiero porque es util o buena. Mas me temo que en estas opo-
siciones absolutas como entre naturalismo e idealismo estan jugando con los
vocablos y que las afirmaciones del un sistema son traductibles en las del otro
sin mas que cambiar la clave. El arte, se me dice, es el que produce lo bello
natural. Ya Schiller dijo que también el arte es naturaleza, y bien podemos
afiadir que la naturaleza es arte. Y asi, todo es uno y lo mismo.

Ya en teologia se plantearon el problema de si lo malo es malo por-
que Dios asi lo ha establecido o lo ha establecido asi porque es malo, y esta
distincion sigue dominando todo el proceso del pensamiento humano. [17]

Y el lector, no rendido atn a la doctrina idealista de Croce, quiere ata-
carle por otro flanco. Distingue Croce entre lo bello y lo agradable, ya que

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 371



Miguel de Unamuno

parece hay cosas agradables que no son bellas, pero, ;de veras las hay? ;no
sera lo agradable, y no lo expresivo el germen de lo bello? Una expresion se
logra y nos da sentimientos estético[s]; ;no decimos que es bella por el pla-
cer que nos causa el logro de la expresion?

Acaso es muy acertado el concepto que de la belleza tenia el holan-
dés Hemsterhuis, y que Croce reproduce, acaso se trata de un problema de
economia espiritual, de maximos y minimos, de obtener la mas plena y rica
intuicion con el menor esfuerzo, lo que se consigue ante un tipo medio, ante
un fenémeno que nos d¢ individualizado lo mas del contenido de su especie.
«El individuo A —me dice Croce— busca la expresion de una impresion que
siente o presiente, pero que no ha expresado auny. ;Y por qué no la ha expre-
sado? ;No habra en la expresion misma algo que a ser expresada se resista,
una fealdad natural? Ante un hermoso caballo me digo: “jhe aqui todo un
caballo!” ;No hay en el caballo mismo una totalidad que responde a esta
frase popular y corriente?

Todas estas son, como se ve, preguntas y nada mas, preguntas que
supongo se hace el lector antes de rendirse al Idealismo de B. Croce. Los
problemas que esas preguntas ponen son problemas psicologicos y no esté-
ticos, podra el autor respondernos. Y estamos en el ntcleo de la cuestion, y
es una filosofia del espiritu fuera de la psicologia, que es una ciencia natu-
ral, o mejor un espiritu fuera de la naturaleza. Idealismo que habré de resis-
tirse a no pocos lectores de Croce, sobre todo a los espafoles, ya que noso-
tros no somos, en el rigor filos6fico técnico de la palabra, idealistas ni racio-
nalistas. El nuestro, el que culmina en nuestra mistica, es un naturalismo que
frisa en materialista, y es, en el fondo, irracionalismo. Tal vez sea esta la des-
ventura nuestra a que B. Croce alude. Y yo no s¢€ si es o no nuestra flaque-
za, pero séalo o no, es nuestra fortaleza también.

Este nuestro naturalismo de inconciente filosofia explica [18] nuestro
realismo estético, que otros pueblos tienen por brutal, nuestros Cristos san-
guinolentos y con pelo natural, todo eso en que buscamos la emocion paté-
tica mas que la expresion ideal. Y los que estimen, que la tauromaquia es
arte, recordaran aquella frase de aquel gran torero al gran actor Maiquez que
le reprochaba una suerte: sefior Miquis, aqui se muere de veras. Morirse de
veras tiene poco de ideal.

Algunos otros lectores, aunque menos, resistiran la identificacion de
la estética con la lingiiistica. Por mi parte y en concepto de profesor de lin-

372 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

giiistica, la acepté desde luego. La verdadera materia del arte literario, de la
poesia, es el lenguaje, que contiene en si el tesoro todo de nuestras intuicio-
nes. Expresar es nombrar. Se percibe los elementos materiales de una cosa,
pero no se la conoce hasta que no se la nombra uno en si. De que en una len-
gua falte el nombre de un objeto natural, no se deduce que no existiera el
objeto ante los que la hablaban, sino que no lo distinguian de otros, que no
hablaban de €1, que no lo conocian como tal.

Exactisimo que la primera obra de arte es la lengua, que nos da el
mundo intuido. Y una lengua se compone de metaforas y de simbolos. La
palabra es siempre metafora y siempre simbolo. Mas la verdadera obra de
arte es el lenguaje hablado y vivo. Una poesia bella, es decir, una poesia, es
la que habla como un hombre; solo los pedantes hablan como un libro, es
decir, como un libro que no habla como un hombre. El lenguaje es siempre
poesia, afirma muy bien Croce.

Y es esta sana concepcion del lenguaje como obra de arte, lo que le
hace revolverse contra los excesos del gramaticismo. Punto es este que reco-
miendo a nuestros pedagogos, esclavos, por lo comun, no ya de la gramati-
ca, sino de una gramatica empirica, puramente clasificativa y disparatada,
que se imaginan ha de hablar uno mejor su lengua materna aprendiendo a
conjugar o la definicion del adverbio. Y asi, en vez de ensefiar la lengua
ensefian gramatica y la ensefian ademas mal.

Mostraronme una vez un escrito tan gramaticalmente es[19]crito, que
no habia en ¢l una falta, y por instinto adiviné que era de un extranjero, como
en realidad lo era. Y es que si mafiana me presentan un caballo que respon-
da hasta en sus mas menudas partes al tipo trazado por un tratadista hipico,
me acercaré a tocarlo, a ver si es de verdad, si es de carne, como dicen los
nifios de lo que es verdadero y vivo. Y un escrito asi, gramaticalmente cons-
truido, no es de carne, no vive.

La labor de la lingiiistica, rama de la estética, es por hoy destruir el
gramaticismo preceptivo.

Pensamos con intuiciones, el concepto se apoya en la intuicion, la
ciencia en el arte. Y es locura querer hacer ciencia prescindiendo en abso-
luto del lenguaje. Tendra la ciencia que crearse un lenguaje. HO? es tan
expresion como “agua”. En la filosofia del empiriocriticismo de Avenarius
se ejemplifica a donde lleva el querer filosofar desgarrandose el lenguaje
que ha hecho nuestro pensamiento, que es nuestro pensamiento. No se

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 373



Miguel de Unamuno

logra sinoS decir las mismas cosas peor dichas. Hasta un tan agudo y pers-
picaz lingliista como Hermann Paul dice en la Introduccion de sus
Prinzipien der Sprachgeschichte § 6 que «quien no emplee el necesario
esfuerzo mental para libertarse del dominio de la palabra, no llegara jamas
a una intuicion (Anschauung) de las cosas, libre de prejuicios». {Es que es
posible librarse del dominio de la palabra? A las viejas categorias realisti-
cas, a las tradicionales abstracciones escolasticas suceden otras que seran
tenidas de aqui a un siglo por no menos escolasticas que aquellas. Y es ello
inevitable ya que pensamos con palabras, que son abstracciones siempre.
La intuicion misma de lo individual concreto es una abstraccion de impre-
siones. Expresar es abstraer.

Y ni siquiera el trazado del pulso que nos da un esfigmodgrafo escapa
de ser expresion artistica, pues que el hombre ide6 y produjo el aparato y el
hombre intuye e interpreta la linea del trazado.

Pero si algun lector se resiste a la identificacion entre lingiiistica y
estética, todo lector artista aplaudira sin reservas [20] la critica severa que B.
Croce hace de las reglas de la retérica, de la teoria de los géneros y de todas
esas categorias de lo sublime, lo cémico, etc. Y, sin embargo, desde nuestro
punto de vista naturalistico o sentimental, tendriamos también que hacer a
ello reservas. Pero mas vale dejarlas.

Las teorias estéticas de Croce estan luego refrendadas y corroboradas
en su historia de la estética, historia que sirve de confirmaciéon y complemen-
to a la teoria.

En esta parte historica me creo en el deber de llamar la atencion de
los lectores espanoles sobre su juicio respecto al infilosofismo de la segun-
da mitad del siglo XiX, ya que aqui ha hecho estragos ese cientificismo
pseudo-filosofico. jLas veces que he tenido que burlarme de esa sociolo-
gia, que[,] como dice Croce, no se sabe lo que como ciencia sea! Y yo que
considero como una de las mayores victorias de mi espiritu sobre si mismo
el haberme libertado de la fascinacion que sobre mi ejercia a mis veinticin-
co afios el nefasto Spencer, experimenté un vivo placer estético al leer el
juicio que a Croce le merece. Y respecto a lo que de la doctrina del progre-
so aplicada al arte, y lo de la evolucion nos dice, solo he de recordar que
uno de los mas funestos escritores contemporaneos nuestros, el que, so

5. Errata en la edicién de 1912 (p. 19), dice “si no”. [N.E.]

374 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

color® de arte, mas ha explotado los bajos instintos de la lujuria, sostenia
que por haber llegado ¢l al mundo siglos después de Homero, es superior,
como artista a este.

LY tendré que recordar aquella estupenda necedad que se discutio, al
parecer en serio, nada menos que en el Ateneo de Madrid, hace unos afios,
de si la forma poética estd o no llamada a desaparecer? Todo, en cierto sen-
tido, estd llamado a desaparecer, pues todo, como decia el profesor conim-
bricense,” empezd por no existir, pero mientras la humanidad subsista todo
lo humano subsistira con ella. En la vida del espiritu nada se pierde.

También debo llamar la atencion de los lectores espafioles acerca de
lo que Croce, naturaleza de fino artista italiano, nos dice de la pedanteria pro-
fesional o0 académica alemana, [21] ya que nos la empiezan a mal traducir de
nuevo, amenazandonos una nueva época como la del krausismo. El capitulo
sobre el gran critico De Sanctis es a este respecto sumamente instructivo.

Interesantisima también la rehabilitacion del gran tedlogo Schleier-
macher como genial precursor de la estética. /Y no serd porque era un teo-
logo ante todo y sobre todo, un tedlogo mas que un filésofo, por lo que asi
la presintid? Interesante seria investigar como la estética de Schleiermacher
surge de su teologia.

Muy de notar son también los juicios de Croce sobre Ruskin y sobre
Nietszche, dos artistas, dos poetas que alguna vez se metieron a estéticos. Del
primero, «temperamento de artista, impresionable, excitable, voluble, rico de
sentimiento que daba tono dogmatico, forma aparente de teoria, en paginas
vivas y entusiastas a sus suefos y caprichosy», nos dice que podra juzgarse irre-
verente cualquier exposicion reasuntiva y prosaica de su pensamiento estético,
que ha de ser por fuerza pobre e incoherente. Y de Nietszche que si sus doctri-
nas son poco rigurosas y, por lo tanto poco resistentes, estan[,] en cambio, lle-
nas «de alta inspiracion y trasponen la mente a una region espiritual cuya alte-
za no habia sido jamas alcanzada en la segunda mitad del siglo xix». Por donde
se ve el altisimo aprecio que B. Croce hace de los verdaderos artistas por equi-
vocada que su filosofia fuese. jLastima grande que junto a sus nombres figure
el de un Max Nordau, v. gr,, indigno de aparecer en una historia de la estética!
Y donde ¢l sobra, faltan acaso otros, como el gran danés Kierkegaard.

6. Errata en la edicién de 1912 (p. 20), dice “socolor”. [N.E.]
7. En la edicién de La Lectura (p. 332) aparece la expresion sinénima “coimbricense”; y “conimbri-
cense” en el libro en 1912 (p. 20) y en el tomo VII de las O.C. en 1958 (p. 257).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 375



Miguel de Unamuno

Cierto es que Croce nos advierte que «con Lombroso y su escuela, y
con los socidlogos a lo Nordau, hemos llegado al limite extremo que separa
el error decoroso del grosero que se llama Desproposito». Estos socidélogos
metidos a criticos de arte, nos hacen el efecto de ciegos de nacimiento, que
hacen critica pictérica juzgando los cuadros a tacto.

.Y de Espafia? El pensamiento estético espafiol ocupa un puesto en la
historia de Croce y le ocupa merced a la Historia [22] de las ideas estéticas en
Espania, de nuestro gran critico artista Menéndez y Pelayo, de cuya obra se ha
aprovechado B. Croce citandola con encomio y estimandola en algunas par-
tes y aun fuera de lo que a Espaiia exclusivamente se refiere, como por lo que
hace a las ideas estéticas de San Agustin y de los primeros escritores cristia-
nos y a la historia de la estética francesa en el siglo Xix la mejor guia. Gracias
en gran parte a nuestro Don Marcelino figuran honrosamente en esta historia
nuestros Arteaga, Azara, Barreda, Feijoo, Gracian, Huarte, Le6n Hebreo,
Lépez Pinciano, Luzan, Sanchez el Brocense, el Marqués de Santillana, Juan
de Valdés, Lope de Vega y Luis Vives. «Espafia —dice en el cap. XIX de su
Historia— fue acaso el pais de Europa que resistié mas tiempo a las pedante-
rias de los tratadistas; el pais de la libertad critica desde Vives a Feij6o, o sea
del siglo xvi a mediados del xviil cuando decaido el antiguo espiritu espafol
se implanto alli por obra de Luzan y de otros, la poética neoclasica de origen
italiano y francés». Pero en otro pasaje, al hablar en el cap. XIII entre los esté-
ticos alemanes menores, nos dice que casi ninguno salié de su pais nativol[;]
y en un paréntesis: «Solo Krause fue importado a la siempre desventurada
Espafia». Esta tltima frase la he citado ya.

Me doli¢ al leerla, aun cuando no esté mal en la aplicacién inmedia-
ta a que se refiere. Nos duele siempre la compasion de los extrafios, y mas
de los que, como Croce, parecen, en parte al menos, conocernos. Siempre
desventurada Espaiia... [;]por qué? ;cudl es su desventura? No podemos
juzgar de la exactitud y el valor del epiteto hasta no saber toda la extension
del sentido que su autor le da y en qué la funda. No sé si en Italia, y aun por
criticos de la perspicacia y la independencia del criterio artistico de un B.
Crocel,] se nos conoce lo bastante para juzgar de nuestra ventura o desven-
tura, que es, por otra parte, categoria eudemonistica. Aun Carducci, que pre-
sumia de conocer nuestra literatura y en parte la conocia, Carducci, el que
hablé de las contorsiones de la «afanosa grandiosidad espafiola» (Del rin-
novamento letterario in Italia), es[23]cribid en sus mosche cocchiere que

376 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

«en el concilio olimpico donde se asientan Dante y Shakespeare[,] hasta
Espana, que jamas ejercid6 hegemonia de pensamiento, tiene a su
Cervantes”[,] mientras Italia sigui6 mandando a mas de uno. ;Que jamas
tuvo hegemonia de pensamiento? La historia de la compaiiia que fund6 el
espafiol Ifiigo de Loyola y su accion en Trento, tal vez probara que no puede
afirmarse eso tan en absoluto. Esa hegemonia podria ser buena o mala segin
de donde se mire.

Y la misma desventura concreta a que B. Croce alude, la de que fuese
aqui importado Krause y no Hegel, o Fichte, o Schelling o Herbart, [;]a qué
se debio si no a traer Krause, filésofo de segundo orden, raices religiosas,
mas aun, raices misticas? No es lo interesante que fuese acé importado sino
que fuese aqui y en Bélgica, los dos paises acaso mas hondamente catolicos,
la patria de Santa Teresa y la de Ruisbroquio, donde echara raices. Y tal vez
la posicion espiritual que Croce ocupa frente a la religion y la que frente a
ella ocupamos los genuinos espanoles, hasta los que pasamos y nos tenemos
por heterodoxos y algunos aun ateos, estas respectivas posiciones hacen que
el filosofo idealista y racionalista napolitano juzgue desventura lo que noso-
tros, cuando meditamos a solas en ello, sin la pegadiza sugestion de lo euro-
peo, nos vemos forzados a estimar nuestra ventura, por ser tal vez nuestra
razén de vida como pueblo, como pueblo naturalista, irracionalista en un
cierto altisimo concepto que no excluye el uso de razon y tal vez como pue-
blo afilésofo. El sentimiento econémico potencializado y hecho transcen-
dente, la preocupacion de nuestro ultimo fin personal y concreto, el culto de
la inmortalidad substancial nos domina. La pura contemplacion desinteresa-
da no es cosa nuestra.

En estas paginas que preceden a la traduccion espanola de la Estética
de Benedetto Croce, he querido mostrar mas que mi asentimiento personal a
sus doctrinas, que es grande, pero cosa que al lector debe de importarle poco,
las dudas que en el &nimo de este puede levantar su lectura y el sentimiento
[24] que en ¢l provocara lo que el gran pensador italiano parece pensar de
nuestro pueblo.

Es, creo, la mejor introduccion espafiola a esta también espanola tra-
duccion, y el maés leal y viril modo de honrar la obra de Croce, uno de cuyos
mayores méritos, y no el menor, es el de suscitarnos esas dudas y problemas
y el de hacernos volver, con una sola frase, a nosotros, los espafioles, a
nuevo examen de conciencia colectiva. Por mi parte debo a B. Croce no

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 377



Miguel de Unamuno

pocas enseflanzas, corroboracion de puntos de vista, esclarecimiento de
ideas que bullian en mi confusas, expresion neta de oscuras impresiones que
en mi germinaban, solucion de dudas, soldamiento de cabos sueltos y de
incoherentes fragmentos de pensar, pero le debo también el que me haya
suscitado nuevas dudas, el que me haya hecho formularme nuevas pregun-
tas, y como espaiiol le debo el haberme despertado ain mas con una simple
frase, que vale mucho por venir de quien viene, la conciencia de la digni-
dad de mi Patria y el pesar de la piedad[,] no sé hasta qué punto merecida,
con que se la mira fuera de nosotros y hasta tristeza y vergiienza da® decir-
lo dentro: “jPobre Espafia!”

Aqui deberia acabarse este prologo, que harto es ya, y aqui de hecho
se acababa.’ Crei casi un deber enviarselo al mismo Croce antes de darlo a
la estampa; se lo envié y me felicito de ello por haberme valido una carta del
ya ilustre fildsofo, de que quiero y debo dar aqui cuenta en lo que ataiie a la
frase que suscité mi acaso algo morbosa susceptibilidad patridtica.

Traduzco la parte de la carta que no es puramente personal. Dice:

«Me agrada lo que dice usted en su prologo, y, no solo en aquello en
que esta conmigo conforme —y lo estd con intima inteligencia de las cues-
tiones—, sino'® hasta en la parte en que de mi disiente y donde su disenti-
miento me resulta casi siempre instructivo. Solo en pocos puntos creo que no
tendria usted razon para objetarme si leyese los ulteriores desarrollos de mis
pensamientos en la Logica y en la Filosofia de la [25] practica. La Estética
es relativamente un libro juvenil. Es mi primer libro de filosofia, porque
durante muchos afios no me he ocupado sino en Historia y entre otras cosas
en las relaciones historicas de Italia con Espaiia, sobre lo cual he escrito una
veintena de pequefias Memorias. (En este tiempo estuve en correspondencia
con Menéndez y Pelayo, con Rodriguez Marin, con Rodriguez y Villa, con
Cotarelo, con Menéndez y Pidal, etc.). En mis posteriores libros ha madura-
do mi pensamiento. Y hasta en punto a Estética en el volumen Problemas de
Estética y mas propiamente en la conferencia leida en Heidelberg, hallara un
progreso en el concepto de intuicion.

8.En La Lectura (p. 335) se dice “de”. [N.E.]
9. En La Lectura (p. 335), y en el vol. VII de O.C. citado, dice “se acaba”. [N.E.]
10. En la edicion de Beltran 1912 (p. 24) dice “si no”. [N.E.]

378 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Prélogo a la version castellana de la «Estética» de Benedetto Croce (1912)

Pero lo que me duele es que una boutade que se me escapo en el
impulso de la primera trama de mi libro, y que he olvidado después quitarla,
le haya disgustado pareciéndole de més importancia que la que tiene.
Cuando escribi, bromeando (scherzando) a propoésito del krausismo espa-
nol[,] la “siempre desventurada Espafa” pensaba en las corrientes del peor
positivismo europeo que entonces la invadian tanto como en la inoculacion
del peor sistematismo tudesco que habia sufrido unos decenios antes. Y
aquella frase apuntaba mas bien a la pedanteria filosofica y a la hinchazon
(goffaggine) positivista que a Espafia misma, cuya literatura y arte, cuyo
pueblo y cuya historia han ejercido sobre mi siempre una gran fascinacion.
En la nueva edicidén que se prepara de la Estética quitaré esa frase, pero no
es posible quitarla de la traduccion espafiola, porque suprimiria algunas pagi-
nas de su bella introduccion. Prefiero, pues, que quede a los ojos de todos mi
pecado para que no falten esas paginas de castigo. (Esta palabra en castella-
no). Le rogaria, sin embargo, que anadiese una nota advirtiendo, por cuenta
del autor, que se trata de una frase en broma (scherzosa), dicha por inciden-
te y sin darle demasiado valor, y que Croce, antes de llegar a hacerse escri-
tor de filosofia y de estética, era conocido ya como hispandfilo y habia publi-
cado muchos estudios de erudicion espafiola. Tal es la verdad.»

Queda, pues, el noble autor servido. [26]

Y ahora soy yo quien digo que no debe desaparecer de la traduccion
la frase esa, y no por los desahogos de suspicacia que en este mi prologo ha
provocado, sino por haber dado lugar a esta nobilisima carta en que resplan-
dece todo el sereno espiritu del ilustre fildsofo napolitano. Y después de sus
explicaciones soy yo quien hago mia su frase. Porque paso, al parecer al
menos, el peso de aquella peor sistematizacion de filosofia tudesca, parece
que va pasando la ramploneria positivista, refugiada atin en las bibliotecas
baratas de avulgaramiento mas que de vulgarizacion pseudo-cientifica, pero
lo que no parece que quiere pasar de nuestra desventurada Patria es la pedan-
teria filosofica que ahora toma una nueva y mas sutil forma de vacuo inte-
lectualismo. Y amenaza infeccionar nuestro arte que en los buenos tiempos
supo defenderse de las infecciones. Y como creo que esta ESTETICA escrita
por un italiano hispanofilo, que bajo el clarisimo cielo de Napoles, todo luz
libre, rodeado de las memorias de Vico, de Bruno, de Campanella, de De
Sanctis, de otros grandes, claros y luminosos espiritus, ha logrado disipar

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 379



Miguel de Unamuno

hoérridas nieblas setentrionales sacando de ellas, al disiparlas, el rocio vivifi-
co que era su tuétano, como creo, digo, que esta ESTETICA puede contribuir
en algo a defendernos de esta nueva pedanteria que nos amenaza, por €so
creo obra altamente patriotica darla traducida a nuestra hoy todavia en no
poco desventurada Espaia.

MIGUEL DE UNAMUNO

Salamanca, Junio, 1911

380 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



COLABORADORES

DIRECTRIZ Y NORMATIVA DE LA
REVISTA

SUMARIOS ANTERIORES






Colaboradores de este niimero

COLABORADORES DE ESTE NUMERO 34 (2020)
AUTORES CLASICOS

ERICH AUERBACH (Berlin 1892 - Wallingford, Conn. 1957). Fil6logo y critico literario.

JAIME BALMES (Vich 1810 - 1848). Metafisico, tedlogo, apologista y fildsofo politico.

JOHN B. BURY (Clontibret 1861 - Roma 1927). Fildlogo clasico e historiador.

BENEDETTO CROCE (Pescasseroli 1866 - Napoles 1952). Filosofo, historiador, critico y politico.
FRANCESCO DE SANCTIS (Morra De Sanctis 1817 - Napoles 1883). Historiador de la literatura,
ensayista critico y politico.

ROBERT FLINT (Dumfries 1838 - Edimburgo 1910). Tedlogo y filésofo de la religion.

GIOVANNI GENTILE (Castelvetrano 1875 - Florencia 1944). Filosofo, critico y politico.
BALDASSARE LABANCA (Agnone 1829 - Roma 1913). Filésofo moral e historiador de la religion.
MARCELINO MENENDEZ PELAYO (Santander 1856 - 1912). Historiador de las ideas, hispanista,
filélogo y critico literario.

JULES MICHELET (Paris 1798 - Hyéres 1874). Historiador.

BERTRANDO SPAVENTA (Bomba 1817 - Napoles 1883). Filosofo, historiador de la filosofia y politico.
MIGUEL DE UNAMUNO (Bilbao 1864 - Salamanca 1936). Filésofo y escritor.

COLABORADORES CON PRESENTACIONES, NOTAS Y EDICIONES

MANUEL BARRIOS CASARES — Universidad de Sevilla. Catedratico de Filosofia.
JOSE M. SEVILLA FERNANDEZ — Universidad de Sevilla. Catedratico de Filosofia.
ALFONSO ZUNICA GARCIA — Investigador del Programa de Doctorado de la Univ. de Sevilla. CIV.

COLABORADORES TRADUCTORES

MANUEL BARRIOS CASARES; ENMANUEL CHAMORRO SANCHEZ; JESUS NAVARRO REYES; MIGUEL A. PASTOR
PEREZ; DANIEL PINO SANCHEZ; JOSE M. SEVILLA FERNANDEZ; ALFONSO ZUNICA GARCIA.

REVISION Y CORRECCION DE PRUEBAS DE ESTE NUMERO: FRANCISCO J.NAVARRO GOMEZ; M?* JOSE REBOLLO ESPINOSA;
ALFONSO ZUNICA GARCIA. VERSION DIGITALIZADA DEL NUMERO PARA WEB: JUAN A. RODRIGUEZ VAZQUEZ.

COLABORACION ECONOMICA DE AYUDA A LA PUBLICACION IMPRESA DE ESTE NUMERO: Departamento de Metafisica y
Corrientes Actuales de la Filosofia, Etica y Filosofia Politica (Facultad de Filosofia, Universidad de Sevilla).

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) [383]






Normativa que regula las propuestas de colaboracion

DIRECTRIZ DE CUADERNOS SOBRE VICO
y
NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACION

«Como los hombres, las instituciones, grandes o pequeiias, o minimas, no existen por lo que dicen
querer hacer, sino por aquello que hacen: por sus acciones reales, y no por sus verbosas declara-
ciones, serdn juzgadas. Cuenta solo aquello que hacen,y como lo hacen.» (Pietro Piovani). «Obran
las cosas [...] antes que hablar de ellas, puesto que las realizan» (G. Vico).

DIRECTRIZ DE CUADERNOS SOBRE VICO

Cuadernos sobre Vico se presenta como una publicacion periddica de estudios cuyo eje se sitia en el pensa-
miento de Giambattista Vico. Desde esta raiz originaria mantiene un perfil interdisciplinar, dirigido a conjuntar estu-
dios y colaboraciones desde los mds diversos ambitos cientificos y filos6ficos que se presten, apuntando entre sus
objetivos centrales la indagacion histdrica, el estudio critico y la investigacion temadtica, pero también la difusion e
informacion de ideas. Presta especial interés a los temas que esclarezcan aspectos —probleméticos, historiograficos y
temadticos viquianos— en relacion a la cultura espafiola e iberoamericana.

En la misma medida, la publicacion se abre a todos aquellos estudios que, atin no siendo expresamente sobre
Vico, de alglin modo hagan aportaciones para la comprension de las ideas viquianas, de la obra de Vico, del contex-
to histérico, y de elementos de discusion y cuestiones filoséficas o problemadticas; y especialmente aquellos destina-
dos a profundizar en la tradicion filosdfica italiana y los que alumbren conexiones con nuestra cultura hispana.

Desde la apertura a problemadticas diversas pero a su vez desde la dimension integracionista viquiana, Cuadernos
sobre Vico potenciard la publicacion de estudios e investigaciones de calidad en el ambito hispano para que puedan inte-
grarse con los propios producidos en el &mbito italiano y los desarrollados en el entorno anglo-americano, contribuyen-
do al progreso de los estudios viquianos; ajeno a cualquier espiritu de banderia, con un dnimo préctico de colaboracién
y contribucidn.

Cuadernos sobre Vico se fija los siguientes objetivos principalmente:

a) Promover por medio de publicaciones el estudio del pensamiento y de la obra de Giambattista Vico (1668-
1744).

b) Potenciar el estudio de la influencia y desarrollo del pensamiento viquiano y de la obra de Vico en relacién
al pensamiento hispdnico (espafiol y americano).

¢) Indagar y esclarecer el tratamiento y relevancia de sus ideas en el dmbito de la cultura hispanica, desde una
perspectiva interdisciplinar; es decir, no estrictamente filoséfica, sino también desde perfiles elaborados en los cam-
pos de la historia, el derecho, la antropologia, la literatura, la estética, la filologia, la pedagogia, etc... Dar luz asi a
estudios historicos, temdticos y probleméticos realizados desde cualquier area de conocimiento, dentro del entrama-
do de las ciencias filosoficas y las histdricas, e interdisciplinarmente de las ciencias humanas contemporaneas.

d) Estudios que desde cualquier contexto problemadtico contribuyan al esclarecimiento de cuestiones relacio-
nadas con el entorno cultural, histérico y filoséfico viquiano, desarrollando las categorias historiograficas de previ-
quismo y posviquismo. Por ejemplo, profundizar en el estudio del humanismo espaiiol y en las relaciones entre la tra-
dicién humanista italiana y la espaiiola.

e) Estudiar la influencia y relevancia del pensamiento viquiano en la historia contemporanea de las ideas, siem-
pre con especial atencion a la investigacion hispénica.

f) Traducir textos viquianos, o relevantes conforme a lo propuesto en los anteriores apartados (conformando la
«Biblioteca»); y realizar estudios bibliograficos.

Cuadernos sobre Vico no impone ninguna tendencia hermenéutica ni mantiene apoyo a corriente filoséfica
alguna; menos atin refugia a ideologia politica concreta o viene animada por credo religioso; llanamente profesa un
ideal de libertad de pensamiento, respeto de opinién, pluralidad de ideas, rigor de investigacion y calidad de expre-
sion, atendiendo al enriquecimiento intelectual de los estudios viquianos y en extension de los filosoficos y los histo-
ricos. Solo la investigacion nos obliga. Como se lee en el Proemio del De Antiquissima: «nosotros, en cambio, que no
pertenecemos a ninguna secta, hemos de indagar».

(Extracto de la «Presentacion», Cuadernos sobre Vico, 1991)

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) [385]



Normativa que regula las propuestas de colaboracion

NORMATIVA QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACION
EN CUADERNOS SOBRE VICO

Normas para la presentacion y aceptacion de originales:

1) Los trabajos propuestos deberdn estar escritos en espafiol, acompafiando siempre un breve resumen (abs-
tract) de unas diez lineas —-maximo— en espaiiol y también en inglés (en su defecto, el resumen se realizara al menos
en espaiiol, figurando al principio del articulo); y habrdn de considerar para su realizacién lo expresado en las
Normas. Los originales presentados serdn sometidos a la valoracién de un informe cientifico-técnico (apdo. 4).

Previa invitacién, podrdn enviarse también originales escritos en inglés, italiano, francés, portugués o aleman.
En caso de ser aceptados para publicacién quedard a cargo de los editores su traduccion. Asi cuenta también para el
caso referido en la Norma 3. Estos trabajos deberdn contener también un breve resumen (abstract).

2) Los trabajos deberdn estar relacionados con la temdtica de Cuadernos sobre Vico 'y sus secciones, indica-
das a continuacién. Secciones:

a) Estudios sobre Vico y la cultura hispdnica: estudios (historiograficos, criticos, temdticos, comparativos,
etc.) sobre Vico (pensamiento, obras, relaciones, repercusiones, etc.) y elementos (pensadores, aspectos historiografi-
cos, tratamientos, temas, etc.) de la cultura hispana (espafiola y americana).

b) Estudios viguianos: colaboraciones en un marco general de tratamiento sobre Vico, sobre temdtica viquia-
na o sobre cuestiones y temas que directa o indirectamente ayuden a comprender tanto el pensamiento viquiano en
concreto como cuestiones o0 momentos de la filosoffa italiana en general.

¢) Estudios generales de dmbito viquiano: estudios que, aunque sin tratar expresamente de Vico o su pensa-
miento, contribuyan desde cualquier contexto problemdtico al esclarecimiento de cuestiones relacionadas con el entor-
no cultural, histérico y filoséfico.

d) Estudios bibliogrdficos, comunicaciones y resefias. estudios criticos y bibliogréficos; bibliografias razonadas y
elencos bibliograficos; recensiones de libros y articulos publicados sobre Vico; breves resefias o informaciones de libros
y articulos recientes (cinco Ultimos afios) sobre Vico; estudios bibliogréficos y resefias de obras en relacion con los temas
de los apartados b) y ¢); sefializacion de la bibliografia viquiana en espaiiol; sefializacion de bibliografia actual sobre Vico.

e) Biblioteca: traducciones criticas en castellano de textos viquianos (con preferencia de aquellos que no estén
atn traducidos) o de textos cldsicos sobre Vico.

f) Informacion general de interés en relacion con los estudios viquianos.

3) Los trabajos propuestos habran de ser originales inéditos, por lo que no se aceptaran trabajos publica-
dos anteriormente o en curso de publicacién. No regird esta norma en el caso de trabajos solicitados expresamen-
te por la Direccion de Cuadernos sobre Vico que, atendiendo al cardcter relevante e interés cientifico de éstos, se esti-
me oportuno publicar previa autorizaciéon. Tampoco regird esta norma para las propuestas de colaboraciones que rea-
licen los componentes de la Direccién y Redaccién, asi como los miembros del Consejo Consultivo o que vengan ava-
ladas por éstos, especialmente en lo que se refiere a trabajos publicados anteriormente en otro idioma pero que apa-
rezcan por primera vez en espafiol (estas propuestas serdn consideradas ya como aprobadas en cuanto a informe cien-
tifico-técnico). Cada volumen podrd incluir un maximo de dos trabajos de este tipo (es decir, traduccién de trabajos
ya publicados en otro idioma e inéditos en espafiol) salvo en casos especiales de homenaje o niimero especial.

4) Los trabajos serdn enviados a través de la plataforma OJS de la Revista. Aquellos que sean admitidos pro-
visionalmente por los editores habran de ser sometidos a una evaluacién por ‘pares ciegos’ y/o un informe cualifi-
cado de miembros del Consejo Consultivo antes de la definitiva aceptacién o no para su publicacién. Una vez final-
mente aceptado el trabajo, la Direccion se lo comunicard a su autor indicdndole el Ntiimero previsible en que habrd de
ser publicado, asi como cualquier variacion o cambio que pudiera ocurrir posteriormente.

5) Los trabajos publicados son propiedad intelectual de sus autores, que podran disponer de ellos para posterio-
res publicaciones en otros idiomas, siempre haciendo constar el lugar de edicion original (titulo original, Cuadernos
sobre Vico, volumen, afio, pdginas, y nombre del traductor si lo hubiere). Igualmente, amparados por la ley, son pro-
piedad de los traductores las traducciones publicadas en esta revista. Las traducciones realizadas para la revista no
podran ser objeto de publicacion sin los correspondientes permisos del editor (o editores) y del traductor. Por
ello, en el caso de que el trabajo hubiera sido traducido para Cuadernos sobre Vico y posteriormente hubiese intencién
de publicar de nuevo la traduccién, deberd requerirse ademds de la previa y preceptiva autorizacién de la revista la
correspondiente autorizacion del traductor del texto (ambas pueden ser solicitadas a la Direccién de la revista).

6) Los editores de Cuadernos sobre Vico podran realizar reediciones de los trabajos y traducciones publicados en la
revista, bien para la reedicién de nimeros agotados de esta o bien para su recopilacién en volimenes extraordinarios. El
autor, al proponer y/o aceptar la publicacion de su trabajo, autoriza sin animo de lucro a la Revista —igualmente sin

386 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Normativa que regula las propuestas de colaboracion

animo de lucro— para la edicion impresa en papel y también para la edicién digital (o digitalizada de la edicién en
papel) en la/s pagina/s Web de la revista. La edicién digital de los contenidos en la edicién electronica se distribuyen
bajo una licencia de uso y distribuciéon “Creative Commons Atribucién-NoComercial-CompartirIgual 4.0
Internacional”, condicién que los autores y traductores aceptan para sus trabajos cuando son presentados y aceptados.

7) Las tesis sostenidas en los escritos publicados reflejardn, obviamente, solo el pensamiento de cada autor; no
comprometiéndose con ello a los demads autores ni al propio nombre de la Publicacion. La Direccién, en represen-
tacion de la Publicacién, no apoyara ninguna opinién expuesta; ni mantendra correspondencia al respecto. No
obstante, en caso de peticion de réplica por parte de alglin autor cuya obra o tesis haya sido objeto de andlisis o criti-
ca publicada en la revista, la Direccién se compromete a publicar la «réplica», dando derecho también a una breve
respuesta si la hubiere.

8) El autor recibird gratuitamente uno o dos ejemplares del volumen impreso en papel. No se incluyen separa-
tas de los articulos, pues pueden imprimirse copias de la edicion digitalizada y publicada en la Web.

9) Los colaboradores enviardn junto con sus trabajos, o estar dispuestos para ello si el trabajo propuesto es
aceptado y se le solicita a su autor, un curriculum abreviado haciendo constar titulaciones académicas, lineas de inves-
tigacién y docencia, cargos, y publicaciones mds relevantes (especialmente las mds cercanas a la temdtica de
Cuadernos sobre Vico o al tema objeto de publicacién). Se hard constar aparte necesariamente el nombre del Centro
(si lo hubiere), la direccién actual y el nimero telefénico y/o fax / e-mail.

10) Para todo lo concerniente a la actividad redaccional, se recomienda dirigir la correspondencia a: Prof. Jose
M. Sevilla, Cuadernos sobre Vico, Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosoffa, Etica y Filosoffa
Politica. Facultad de Filosofia de la Universidad de Sevilla, ¢/ Camilo José Cela s/n, 41018-Sevilla (ESPANA). [E-
mail: sevilla @ us.es y mpastor @us.es]

11) De cada trabajo se remitird a la Redaccion original impreso en papel y una copia en soporte informa-
tico en un disco o como archivo adjunto por correo electrénico, especificando el sistema y el procesador de tex-
tos utilizado (se recomienda Macintosh, o, en caso de PC, procesado por Microsoft Word), y corregido por el autor
como primera prueba, listo para corregir en compaginadas por los editores.

12) Los manuscritos enviados para su lectura no seran devueltos. No se mantendra necesariamente correspon-
dencia con los autores de originales no solicitados previamente por la Direccién. Sin embargo, éstos recibirdn un acuse
de recibo que les asegure la recepcion de sus trabajos y su aceptacién o denegacion.

La disposicién para publicar en la revista supone la aceptacion de estas Normas, las cuales se hacen
publicas en cada uno de los volimenes de Cuadernos sobre Vico.

Normas para la realizacion y composicion de los originales:

A) Para la extension, en el caso de los articulos y estudios bibliogréficos, se recomienda un méximo entre 25-
30 folios a doble espacio y por una cara, en cuerpo de letra 12 (y cuerpo 10 para las Notas). Para los estudios biblio-
graficos la extesion recomendada es entre 10-12 folios, y para las recensiones no se sobrepasardn los 5 folios en idén-
ticas condiciones. Las esquelas bibliograficas informativas no sobrepasaran un folio a doble espacio y cuerpo 12. La
extension, no obstante, no deberd ir en detrimento de la calidad del trabajo, por lo que se considerard siempre positi-
vamente la viabilidad —en funcién de criterios de calidad, interés y espacio disponible— de publicar aquellos trabajos
que excedan esta extension; con el mismo criterio, que, a la inversa, un trabajo de extensién considerada menor (v.g.
un articulo de 10 folios o una recensién de 2 folios) no implicard nunca discriminacién en su publicacién por tales
motivos.

B) Las notas figuraran siempre al final del texto y en folio aparte (nunca como notas automdticas a pie de
péagina), y realizadas conforme a las normas orientativas que se describen a continuacién. En el soporte informati-
co, las Notas no habran de ir ocultas ni a pie de pagina (por tanto NO como notas automaticas), sino simple-
mente indicadas con un nimero en el texto y la nota al final también como texto. Para mayor agilidad y prontitud en
la publicacién, se recomienda que los originales se adapten a estas normas convencionales para evitar retrasos en su
publicacién.

C) Las referencias bibliograficas se redactaran preferentemente del siguiente modo y orden de citacion:

— Para citar libros: NOMBRE O INICIAL DEL AUTOR Y APELLIDO/S [en versalitas], Titulo del libro subrayado o cur-
siva, Editorial [opcional], lugar de edicion, afio de la edicién, niimero de la edicién [opcional], pdgina o pdginas cita-
das [abreviadamente «p.» y «pp.»].

— Para citar articulos de revistas o de obras colectivas: NOMBRE O INICIAL DEL AUTOR Y APELLIDO/S [en versalitas],
«Titulo del articulo entre comillas», Nombre de la Revista u obra colectiva subrayado o cursiva, nimero del volumen,
afio [si se pone entre paréntesis suprimir la coma precedente], lugar de edicién [opcional en caso de Revistas], nimeros
primero y tltimo de las pdginas del articulo, nimeros de las paginas citadas [abreviadamente «p.» y «pp.»].

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 387



Normativa que regula las propuestas de colaboracion

— Para elencos bibliograficos o repertorios breves, asi como para bibliografias sumarias se citard de igual modo.

D) Para citar y destacar en el texto:

— Los textos citados, independientemente del idioma en que figuren, se entrecomillardn «al comienzo y al final
del texto» con comillas inglesas dobles. Las citas que contengan un texto largo (mds de tres lineas) habran de ir san-
gradas dejando una linea en blanco antes y otra después de la cita. No habrd de ser asi cuando el texto largo venga
citado como Nota o dentro de ella.

— Se usardn comillas también para términos inusuales, transignificados o con intencionalidad especial. El tipo
de letra cursiva (o subrayado) se usard, tanto en la indicacién de titulos de publicaciones, como también para desta-
car palabras o parte del texto; igualmente, se usard para las expresiones latinas y los vocablos extranjeros, las voces
intencionadamente mal escritas, las férmulas y expresiones matemadticas y los sobrenombres. No se habrd de usar el
tipo negrilla salvo para los titulos de paragrafos y apartados o para destacar los nimeros de llamadas a las citas den-
tro del texto (nimero sin paréntesis). Se recomienda que los términos en griego se presenten transcritos.

— Para llamadas a notas aclaratorias que sean de aspectos formales del trabajo y vayan excepcionalmente a pie
de pdgina, se usard un simbolo convencional (por ejemplo: *).

— Las abreviaturas no convencionales o infrecuentes habran de figurar al menos una vez indicando la expre-
sién completa.

EJE I

Los articulos solicitados por invitacion seran examinados por un Comité de Lectura de
miembros del Consejo Directivo y del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico.

Los articulos enviados a la Revista por los Autores como propuesta de publicacion se remi-
tirdn a través de la plataforma de OJS de la Revista y seran sometidos a un procedimiento
de «peer review». La Direccion de la Revista comunicara a los Autores el resultado de la
valoracion. En cualquier caso, la Revista no mantendra correspondencia por motivos de la
decision de publicar o no un trabajo.

PAGINA WEB DEL CIV: http://www.institucional.us.es/civico

REPOSITORIOS DE TODOS LOS NUMEROS DE LA REVISTA (edicién digitalizada en PDF):
https:/leditorial .us .es/es/cuadernos-sobre-vico

ISSN 1130-7498 ISSN-e 2697-0732
De este nimero D.O.L.: http://dx.doi.org/10.12795/Vico0.2020.i34

En el proceso de contribuir al man-
tenimiento y a la mejora de calidad
de la revista, Cuadernos sobre Vico
. se encuentra en fase de adopcién del
formato electromco abierto en sistema OJS (Open
Journal System). De esta manera, ademads de la ya
garantizada hasta ahora calidad cientifica de las
contribuciones especializadas publicadas, la
Revista obtendrd un mayor rango de difusién y
transferencia universal de resultados.

388 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Sumarios de los niimeros anteriores

SUMARIOS DE CUADERNOS SOBRE VICO

CUADERNOS SOBRE VICO, 1 (1991). 202 pags. ISBN 1130-7498.

Presentacion. I. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA Presentacion [pp. 7-8]. Jose M. Sevilla: La presen-
cia de Giambattista Vico en la cultura espafiola. (I. Reseiia sobre su tratamiento y estudio en los siglos XVIII y XIX) [pp.11-42].
Miguel A. Pastor Pérez: Arteaga y Vico. Génesis del Arte total: la Opera [pp. 43-54]. José Villalobos: El hacha niveladora: Donoso
Cortés y Vico [pp. 55-67]. M* Isabel Ramirez Luque: La reivindicacion de la «Sabiduria Poética» en G. Vico 'y A. Machado. De
los universales fantdsticos a los universales del sentimiento [pp. 69-80]. José Antonio Marin: La recepcion de Vico en Ortega [pp.
81-96]. Jose M. Sevilla: La presencia de Giambattista Vico en la cultura espariola. (II. Notas sobre su tratamiento y estudio duran-
te el siglo XX hasta la década de los ‘70) [pp. 97-132]. II. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico y Hobbes: el «verum-
Sfactum» [pp. 135-153]. Rais Busom: Ciencia Nueva y escritura. Nota sobre una nota de Derrida en torno a Vico [pp. 155-164].
Amparo Zacarés Pamblanco: Vico y la poética de la modernidad [pp. 165-176]. III. ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS
Bibliografia viquiana en espaiiol (por Jose M. Sevilla) [pp. 179-196]. Colaboradores de este nimero [pp. 197-198]. Normativa que
regula las propuestas de colaboracion [pp. 199-202].

CUADERNOS SOBRE VICO, 2 (1992). 268 pags. ISBN 1130-7498.

Nota necroldgica. Ernesto Grassi [pp. 3-5].1. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: «Sali nitri» de Vico y los origenes de la
civilizacion pagana: la dimension alquimica de la «Ciencia Nueva» [pp. 11-19]. Ernesto Grassi: La rehabilitacion del humanismo
retorico. Considerando el antihumanismo de Heidegger [pp. 21-34]. José Antonio Marin: llustracion y Romanticismo en la «Scienza
Nuova»: la racionalidad del mito y el mito de la racionalidad [pp. 35-50]. Gemma Muiioz-Alonso Lopez: La critica de Vico a
Descartes [pp. 51-63]. I1. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANA José M. Bermudo: La «fortuna» de Vico en
Espaiia [pp. 67-73]. Emilio Hidalgo-Serna: Vives, Calderén y Vico. Lenguaje metaforico y filosofar ingenioso [pp. 75-88]. Jose M.
Sevilla: Vico en la cultura espafiola: estudio y tratamiento en la década de los ochenta [pp. 77-170 —Bibliografia: 164-170-]. IIL.
ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y COMUNICACIONES Veinte aiios de actividad del Centro di Studi Vichiani de Ndpoles. (por
Fulvio Tessitore) [pp. 175-181]. El Institute for Vico Studies de Nueva York. (Boletin Inf. del Institute) [185-189]. Nota sobre Vico
en Valencia. (por Josep Martinez Bisbal) [p. 191]1.%%* Vico o la metafisica como método de fundamentacion de la naturaleza huma-
na (por Miguel A. Pastor) [pp. 193-206]. Consolacién mediante la historia. Cuatro «visiones» de la historia universal (por Jose M.
Sevilla) [pp. 207-212]. Verdad acritica y verdad critica: viquianismo diddico. (por Jose M. Sevilla) [pp. 213-218]. Giner de los Rios,
pensador liberalista (por José Villalobos) [pp. 231-238]. Ciencia, fe y praxis: los origenes del mundo moderno (por Miguel A. Pastor)
[pp. 239-250].%#* G. Vico: Oracion I (1699) (trad. del latin por M. Rodriguez) [pp. 253-259]. Colaboradores [pp. 261-264]. Directriz
de Cuadernos sobre Vico y Normativa que regula las propuestas de colaboracién [pp. 265-268].

CUADERNOS SOBRE VICO, 3 (1993). 248 pags. ISBN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa: En busca de la légica viguiana [pp. 7-52]. Alberto Damiani: Teoria y praxis en «De nos-
tri temporis studiorum ratione» [pp. 53-66]. Jose M. Sevilla: Universales poéticos, fantasia y racionalidad [pp. 67-113]. Giorgio
Tagliacozzo: Giambattista Vico: Olvido y resurreccion [pp. 115-130]. Jorge Uscatescu: Actualidad y perennidad de Vico [pp. 131-140].
I1. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Celina A. Lértora Mendoza: Vico y Sarmiento: un caso para el tema
de las influencias [pp. 143-155]. José 1. Sazbon: De Angelis difusor de Vico: examen de un paradigma indiciario [pp. 157-186]. 1.
ESTUDIOS BIBLIO GRAFICOS Y COMUNICACIONES ¢ Un Vico atldntico de condicion postmoderna? (por J. Antonio Marin)
[pp. 189-194]. Pietro Piovani: Introduccion al pensamiento de Vico (por Fulvio Tessitore) [pp. 195-196]. Ernesto Grassi: Vico and
Humanism: Essays on Vico, Heidegger, and Rhetoric (por Donald P. Verene) [pp. 197-198]. Afiadido a la «Bibliografia Viquiana en
espariol» (por Jose M. Sevilla) [pp. 199-205]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: Oracidn Il pronunciada el 18 de octubre de 1700 (trad. del
latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 211-218]. Colaboradores [pp. 221-222]. Normativa que regula las propuestas de colaboracion.
Recepcion de libros y revistas [pp. 223-226]. Informacién [p. 227]. Recepcion de libros y revistas [pp. 229-235].

CUADERNOS SOBRE VICO, 4 (1994). 244 pags. ISBN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS José M. Bermudo: Vico ‘1994 [pp. 9-26]. Enrique Bocardo Crespo: Las dificultades de la nocién de
accion [pp. 27-38]. Stephan Otto: Semidtica y metafisica. El subtexto trascendental de los textos signicos de Vico [pp. 39-51]. Jose
M. Sevilla: En torno al postcursorismo viguiano de la modernidad problemdtica [pp. 53-72]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y
LA CULTURA HISPANICA Giuseppe Cacciatore: Observaciones al margen a la investigacion viquiana en Espaiia [pp. 75-81].
José Faur: La teoria del conocimiento de Francisco Sdnchez y el verum/factum de Vico [pp. 83-99]. II1. ESTUDIOS GENERA-
LES Eduardo Bello: Libertad sofiada y libertad concreta en la época ilustrada [pp. 103-122]. Miguel A. Granada: ;Qué es el
Renacimiento? Algunas consideraciones sobre el concepto 'y el periodo [pp. 123-148]. Maria Isabel Romero Tabares: El pensa-
miento erasmista. Su aportacion a la cultura y sociedad espafiolas del siglo XVI [pp. 149-166]. IV. ESTUDIOS
BIBLIOGRAFICOS Y COMUNICACIONES E! Arbor Scientiae y la vigencia de la filosofia viquiana (por Alberto M. Damiani)
[pp. 169-171]. Vico en Italia y en USA (por Jose M. Sevilla) [pp. 173-184]. IV. BIBLIOTECA G. Vico: Oracion III pronunciada
el 18 de octubre de 1701 (trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 191-198]. G. Vico: Oracidn 1V pronunciada el 18 de
octubre de 1704 (trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 201-208]. G. Vico: Sentimientos de un desesperado (1692)
(trad. del italiano por Dolores Ocafia y Attilio Manzi) [pp. 209-213]. Colaboradores [pp. 215-216]. Normativa que regula las pro-
puestas de colaboracién [pp. 217-220]. Informacion [p. 221] Recepcién de libros y revistas [pp. 223-232]

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 389



Sumarios de los niimeros anteriores

CUADERNOS SOBRE VICO, 5/6 (1995-96). 493 pags. ISBN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS Andrea Battistini: Un poeta «doctisimo de las antigiiedades heroicas». El rol de Virgilio en el pensamien-
to de G.B. Vico [pp. 11-25]. Francesco Botturi: El tiempo historico en Giambattista Vico [pp. 27-49]. Alberto M. Damiani: Hermenéutica
y metafisica en la «Scienza Nuova» [pp. 51-65]. Fernando H. Llano Alonso: Guido Fasso: Estudios en torno a Giambattista Vico [pp.
67-82]. José A. Marin: Nihilismo y metdfora. La fabula imaginera en Vico y Nietzsche [pp. 83-104]. Pier Paolo Ottonello: Rosmini y
Vico: la «filosofia italiana» [pp. 105-113]. Pier Paolo Ottonello: Vico en Sciacca [pp. 115-121]. Antonio-Enrique Pérez Luifio:
Giambattista Vico y el actual debate sobre la argumentacion juridica [pp. 123-137]. Leon Pompa: La funcion del legislador en
Giambattista Vico [pp. 139-153]. Donald Phillip Verene: Comentario a la «Reprension de la metafisica de Renato Descartes, Benito
Espinosay Juan Locke». Un afiadido a la «Ciencia Nueva» [pp. 155-167]. Vincenzo Vitiello: Vico: entre historia y naturaleza [pp. 169-
200]. Amparo Zacarés: El universo de la precision: Galileo vs. Vico. Del confuso conocimiento de la representacion al transmundo anti-
vital de la ciencia [pp. 201-213]. II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Jose M. Sevilla: Nuevos aportes
(historicos 'y filosdficos) para la fortuna de Vico en el siglo XIX espaiiol) [pp. 217-236]. IIl. ESTUDIOS GENERALES José
Villalobos: «Mathesis Universalis» cartesiana [pp. 239-250]. IV. ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y COMUNICACIONES A pro-
posito de «Giusnaturalismo ed etica moderna»: Notas sobre Grocio y Vico en la ‘Orazione Inaugurale V' (por Fabrizio Lomonaco) [pp.
253-260]. La Via Vico como pretexto en 1. Berlin: contracorriente, antimonismo y pluralismo (por José M. Sevilla) [pp. 261-282]. ; Vico
politico antimoderno? (por Franco Ratto) [pp. 283-292]. El recurso a la providencia (por Enrique Bocardo) [pp. 293-312]. La provi-
dencia y la ubicacion de Vico en la historia del pensamiento (por Enrico Pascucci) [pp. 313-321].%%%* La insoportable liviandad del ser
(politico) (por Miguel A. Pastor) [pp. 325-337]. Botero y la «Razon de Estado» (por Antonio Sanchez) [pp. 339-343]. Maquiavelo y la
episteme politica (por José M. Sevilla) [pp. 345-350]. Grocio por derecho (por Miguel A. Pastor) [pp. 351-355]. Vico en Italia y en
Alemania (por JM. Sevilla) [pp. 357-366]. Igualdad no es fraternidad (por M.A. Pastor) [pp. 367-373]. Un maestro de lectura viquia-
na (por J. Marin) [pp. 375-376]. La Conmemoracion de Vico en Ndpoles (por Giorgio Pinton) [pp. 379-381]. Una Conferencia
Internacional sobre Vico 250 aiios después de la publicacion de la Ciencia Nueva de 1744 (por Giorgio Pinton) [p. 385]. «Vico en su
tiempo 'y en el nuestro». El congreso napolitano de diciembre de 1994 (por F. Ratto) [pp. 387-405]. Aiin una celebracion viquiana mds:
Merano 8-9 de mayo de 1995 (por F. Ratto) [pp. 407-408]. RESENAS [pp. 409-418]: La edicion de las Institutiones Oratoriae y un
encuentro de debate en torno a ella JM.S.); Una edicion catalana de la primera «Scienza Nuova» JM.S. & M.AP.P.); El proceso
filologico previo a la edicion de la «Coniuratio» (JM.S.); Heroes gentium (M.A .P.P.); Iconografia viquiana (J M.S.); Sobre una recien-
te bibliografia en inglés JM.S.); La edicion en inglés de las Oraciones Inaugurales (MJ R.E.); Europa recurre en América (J.AM.).
Nuevo afiadido a la Bibliografia viquiana en espaiiol (por Jose M. Sevilla) [pp. 419-422]. V. BIBLIOTECA G. Vico: Oracién V pro-
nunciada el 18 de octubre de 1705 (trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 429-435]. G. Vico: Oracion VI pronunciada el
18 de octubre de 1707. (Trad. del latin por Francisco Navarro Gémez) [pp. 439-446]. G. Vico: Reprension de la metafisica de Renato
Descartes, de Benito Espinosa y de Juan Locke (trad. del italiano por José A. Marin) [pp. 449-450]. G. Vico: Prdctica de la Ciencia
Nueva (trad. del italiano y notas por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. Manuel Durén y Bas: La teoria del derecho en la ciencia nueva de
Vico (1861) (edicion del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 459-470]. Ceferino Gonzilez y Didz de Tunén: La
filosofia de la historia, cap. 11 (1873) (edicion del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp. 471-475]. Ceferino Gonzalez
y Didz de Tunén: Vico [Historia de la Filosoffa, ITI, & 84] (1886) (edicion del texto a cargo de Jose M. Sevilla & Miguel A. Pastor) [pp.
479-481]. Colaboradores [pp. 483-484]. Normativa que regula las propuestas de colaboracién [485-487]. Informacion: Jorge Uscatescu
(7) [p.489]. Informacién [pp. 490-493]. Sumarios de nimeros anteriores [pp. 494-498].

CUADERNOS SOBRE VICO, 7-8 (1997). 495 pags. ISBN 1130-7498.
[Volumen In Memoriam Giorgio Tagliacozzo.] Giorgio A. Pinton: Giorgio Tagliacozzo [8 de agosto de 1909 - 21 de noviembre de 1996].
(Una memoria) [pp. 11-20]. I. ESTUDIOS VIQUIANOS Nicola Badaloni: Una polémica entre historiadores de la filosofia [pp. 23-47].
Pablo Badillo O’Farrell: «Scienza Nuova» y «The New Science of Politics». Proyeccion del pensamiento viquiano en la obra de Eric
Voegelin [pp. 49-58]. Paolo Fabiani: La persuasion desde la «Institutiones Oratoriae» a la «Scienza Nuova» [pp. 59-73]. José Antonio
Marin: Nada existe donde faltan las palabras: la «quidditas» retorica de Vico y la metafisica de la evidencia [pp. 75-99]. Giuseppe Patella:
Giambattista Vico, la Universidad y el saber: el modelo retorico [pp. 101-113]. Giorgio Pinton: La Ndpoles de Vico [pp. 115-139]. Leon
Pompa: Hermenéutica metafisica y metafisica hermenéutica [pp. 141-166]. Franco Ratto: La «Scienza Nuova» (1725) en Ndpoles: testi-
monios e interpretaciones [pp. 167-179]. Marfa J. Rebollo Espinosa: El educador viguiano [pp. 181-190]. Olivier Remaud: Vico lector
de Espinosa [pp. 191-206]. Giorgio Tagliacozzo: La unidad del conocimiento: desde la «especulacion» a la «ciencia». (Introduccion a
la «Dendrognoseologia») [pp. 207-236] — Presentacion, por JM. Sevilla [pp. 209-217] — La unidad del conocimiento desde la «especu-
lacion» a la «ciencia» (Introduccion a la Dendrognoseologia), por G. Tagliacozzo [pp. 219-231] — Anotaciones, por F. Ratto [pp. 232-
236]. I1. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Pablo Badillo O’Farrell: Sudrez y Vico, veinte afios después [pp.
239-252]. José Faur: Dos estudios sobre Vico'y la tradicion hebrea [pp. 253-278: «Vico, el humanismo religioso y la tradicién sefardita»,
pp. 255-263 y «La ruptura del ‘logos’: algunas observaciones sobre Vico y la tradicién rabinica», pp. 265-278]. Jose M. Sevilla: Aigo
donoso pero no cortés. Una lectura diferencial del bifronte Marqués de Valdegamas a tenor de la modernidad de Vico [pp. 281-296]. II1.
ESTUDIOS GENERALES Juan Bosco Diaz-Urmeneta: Voces mezcladas. Una reflexion sobre tradicion y modernidad [pp. 299-322].
Attilio Manzi: Las pardbolas ficinianas del bosque y el jardin en las «Stanze per la Giostra» de Angelo Poliziano [pp. 323-331]. Miguel
A. Pastor Pérez: Post-reflexiones arteaguianas: andlisis de «La Belleza Ideal» [pp. 333-352]. IV. ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y
COMUNICACIONES Alberto M. Damiani: Vico y Dilthey. La comprension del mundo historico [pp. 357-375]. Jorge Lopez Lloret:
Mas alld del bosque. (Reflexiones agoraldgicas en torno a Vico) [pp. 377-389]. **#* Jose M. Sevilla: Una nota sobre Vico, Mayans y
Boturini [pp. 391-397]. Leonardo Amoroso: Dos estudios italianos sobre Vico y la estética [pp. 399-405]. Franco Ratto: Istituto per gli
Studi Filosofici de Ndpoles: actividad editorial [pp. 407-411]. José A. Marin: Vico y la retérica que no cesa [pp. 413-422]. *** Alberto
M. Damiani: E. Grassi, «La filosofia del Humanismo. Preeminencia de la palabra (Barcelona, 1993) [pp. 423-424]. Jose M. Sevilla:

390 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Sumarios de los niimeros anteriores

Bollettino del Centro di Studi Vichiani (1994-1995) [pp. 425-432]. RESENAS [pp. 433-443]: P. Cristofolini, Vico et I’histoire (MJRE);
P. Cristofolini: Scienza Nuova. Introduzione alla lettura (FR); G. Modica: I Cenni di Giove e il bivio di Ercole (MAPP); AAVV.J.
Trabant ed., Vico und die Zeichen | Vico e i segni (FR); Revolucion y Utopia (FR). INFORMACION [pp. 443-449]. Tercer afiadido a la
Bibliografia Viguiana en espaiiol (por Jose M. Sevilla) [pp. 451-455]. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: Sobre la mente heroica
(1732) (trad. del latin por F.J. Navarro Gémez) [pp. 461-470]. Giambattista Vico: Las Academias y las relaciones entre Filosofia y
Elocuencia (1737) [trad. del italiano y notas por J.M. Sevilla] [pp. 473-477]. Fermin Gonzalo Morén: Curso de Historia de la Civilizacion
de Espariia (1841) (Seleccién y edicion del texto a cargo de J.M. Sevilla & M.A. Pastor) [pp. 481-485]. Colaboradores [pp. 487-488].
Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboracion [pp. 489-491]. Sumarios de niimeros anteriores [pp. 492-494].

CUADERNOS SOBRE VICO, 9-10 (1998). 498 pags. ISBN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: Uno de los mds audaces innovadores en la historia del pensamiento humano (pp. 11-
22). José M. Bermudo: Vico y Descartes (pp. 23-41). Francesco Botturi: Hermenéutica del evento. La filosofia de la interpretacion
de Giambattista Vico (pp. 43-56). Gianfranco Cantelli: De la lengua heroica del Diritto Universale a la lengua divina de la Scienza
nuova (pp. 57-74). Gustavo Costa: Malebranche y Vico (pp. 75-87). Massimo Marassi: Ernesto Grassi'y el problema de la metdfo-
ra en el De nostri temporis studiorum ratione de Vico (pp. 89-108). José A. Marin: Un sentir metaforico comiin: Vico y Blumenberg
(pp. 109-133). Giuseppe Modica: Mds alld de la filosofia del lenguaje (pp. 135-150). José M. Panea & Fernando H. Llano: Utopia,
moral y derecho en G. Vico (pp. 151-162). Maria J. Rebollo Espinosa: Vico: la permanente educabilidad (pp. 163-174). Jiirgen
Trabant: La sematologia de Vico (pp. 175-188). Il. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA José M. Sevilla:
Ibn Jaldiin y Vico: afinidades y contrastes. [Apuntes para una confrontacion (I)] (pp. 191-214). III. ESTUDIOS GENERALES
DE AMBITO VIQUIANO Enrique Bocardo: Hipdstasis y accion (pp. 217-242). Miguel Hernandez, El legado morfologico de
Descartes y Vico (pp. 243-258). H.C.F. Mansilla: La controversia entre universalismo y particularismo y la posibilidad de una sin-
tesis fructifera (pp. 259-270). José Villalobos: La razén poética en Zambrano como razon radical (pp.271-279). IV. COMUNICA-
CIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Comunicaciones Andrea Battistini: Vico, filésofo del alba: la teoria
antropoldgica de los origenes (pp. 283-292). Franco Ratto: Discutiendo sobre Hobbes y Vico (entre deductivismo, metdforas y rea-
lismo historico) (pp. 293-308). Estudios bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell: Una lectura complementaria en torno a la inciden-
cia del pensamiento viquiano en la obra de Voegelin (pp. 309-317). Manuel Barrios Casares: El orden de la fidbula (pp. 319-323).
Giuseppe Patella: Lazos viguianos (pp. 325-327). Leén Pompa: Vico: politica, moral y ciencia (pp. 329-332). Franco Ratto: Centro
di Studi Vichiani: edicion critica de las obras de Vico e Istituto italiano per gli studi filosofici: actividad editorial (pp. 333-339). José
M. Sevilla: Vico, historiadores y retoricos (pp. 341-360). Franco Voltaggio: Naturaleza e historia. Ensayos de filosofia (pp. 361-
365). Alberto M. Damiani: Del Sprach-Humanismus a la pragmdtica trascendental (pp. 367-368). José M. Sevilla: Ensayos de
Historicismo critico-problemdtico (pp. 369-373). Miguel A. Pastor Pérez: Riesgo y aventura de la razon ilustrada (pp. 375-377).
RESENAS (pp. 379-384): Simbolo, Metdfora y Lenguaje (Congr. Intr. de Estudios) (G.P.); Estudios italo-germanos (FR); F.
Lomonaco: Le Orationes di G. Gravina: Scienza, sapienza e diritto JDMM); N. Badaloni: Un vichiano in Messico. Lorenzo Boturini
Benaduci (IMS). INFORMACION (pp- 385-396): Presentacion de la constitucion de un Centro de investigacion sobre el pensamien-
to de Giambattista Vico (Francia). Informaciones. Fe de erratas vol. 7/8. V. BIBLIOTECA Giambattista Vico: Del método de estu-
dios de nuestro tiempo. 1708 (Traduccién del latin por Francisco J. Navarro Gémez, pp. 401-436). Giambattista Vico: Sinopsis del
Derecho Universal. 1720 (Traduccion del italiano y notas por José M. Sevilla, pp. 439-459). Giorgio A. Pinton: Las vocaciones de
Giorgio Tagliacozzo (pp. 461-482). In Memoriam. Sir Isaiah Berlin (P. Badillo O’Farrell, pp. 483-486). Alessandro Giuliani (Ugo
Leopoldo Giuliani Mallart, pp. 487-488). Antonio Verri (J.M.S., p. 489). Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboracion; Sumarios de nimeros anteriores (pp. 491-499).

CUADERNOS SOBRE VICO, 11-12 (1999-2000). 506 pags. ISBN 1130-7498.
1. ESTUDIOS VIQUIANOS Isaiah Berlin: Giambattista Vico (pp. 17-32). Alessandro Giuliani: La retdrica de Vico y la nueva reto-
rica (pp. 33-46). Giorgio Tagliacozzo: Vico ayer y hoy (pp. 47-49). Antonio Verri: Berlin y Vico (pp. 51-62). *** Enrique Bocardo:
La experiencia humana como narracion (pp. 63-80). Giuseppe Cacciatore: Individualidad y Etica: Vico y Dilthey (pp. 81-96). Alberto
M. Damiani: Orden civil y orden metafisico en la Scienza nuova (pp. 97-105). Marcel Danesi: Sentido, concepto y metdfora en Vico.
Una dptica interpretativa de las investigaciones cientificas sobre la metdfora (pp. 107-127). Moisés Gonzalez Garcia: Progreso e his-
toria en Vico y Marx (pp. 129-147) Humberto Aparecido de Oliveira Guido: La nifiez de Vico y la niiiez en la filosofia de Vico (pp.
149-162). Bruce Haddock: La significacion filosdfica de la autobiografia de Vico (pp. 163-172). Maurizio Martirano: Algunos momen-
tos de la interpretacion ferrariana de la filosofia de Vico (pp. 173-184). Giuseppe Patella:Vico, la procedencia, el cuerpo (pp. 185-
192). Tom Rockmore:Vico y el constructivismo (pp. 193-199). II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA José
M. Sevilla: Ortega, Vico e Ibn Jaldiin (metahistoria e historia ideal eterna). Apuntes para una confrontacion (II) (pp. 203-213). ITI.
ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Vanna Gessa-Kurotschka, Para una hermenéutica del si mismo. La logica
poética del lenguaje (pp. 217-234). Fernando Molina Castillo, Lo bello y lo sublime en la estética de Esteban de Arteaga (pp. 235-
251). Jorge Velazquez Delgado, El problema del mal en la filosofia politica de Nicolds Maquiavelo (pp. 253-266). José Villalobos, La
creacion poiética de Veldzquez (pp. 267-284). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS.
Comunicaciones Marco Lucchesi, La poética de la Ciencia nueva (pp. 287-294). Giorgio A. Pinton, ;jPor qué y donde estd
Giambattista Vico en la Web? (pp. 295-318). Estudios bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell, Estudios sobre politica e historia en
Vico (pp. 319-323). Alberto M. Damiani, La ciencia historica de la politica (pp. 325-330). Humberto A. de Oliveira Guido, La Scienza
nuova en portugués (pp. 331-334). Juan D. Mata Marchena, Las Oraciones de Gravina. (pp. 335-339). Miguel A. Pastor Pérez, Una
mirada viquianamente apasionada de la historia (pp. 357-360). Miguel A. Pastor Pérez, Renacimiento y Modernidad (pp. 351-356).
Franco Ratto, Antologia viquiana de Corsano (pp. 357-360). Franco Ratto, El Vico de Paolo Rossi (pp. 361-367). José M. Sevilla,

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 391



Sumarios de los niimeros anteriores

Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XVI-XVII, 1996-97 (pp. 369-379). José M. Sevilla, Vico, Grassi y el humanismo (pp. 381-383).
Reseiias New Vico Studies, 14 (P. Badillo, pp. 385-389); El nuevo mapa del mundo (F. Ratto, pp. 390-396); Conocimiento y Sociedad
(C.G. Gordén P., pp. 396-400); A un viguiano de pro: G. Tagliacozzo (M.J. Rebollo, pp. 400-402); El humanismo de Coret y Peris
(J.D. Mata, pp. 402-403); Para conocer a Vico (F. Ratto, pp. 403-405) Autobiografia de Vico (J M. Sevilla, pp. 406-408); Humanitas
verriniana (F. Ratto, pp. 408-413); Simbolo, Metdfora y Lenguaje (Actas) (M.J. Rebollo, 413-415); Vico en su tiempo y en el nuestro
(Actas) (M.A. Pastor, pp. 415-417); La mdscara del ex-Secretario florentino (M.A. Pastor, pp. 417-420). Informacién (pp. 421-439).
V.BIBLIOTECA Giambattista Vico, La antiquisima sabiduria de los italianos. 1710. (Traduccién del latin por Francisco J. Navarro
Gomez, pp. 443-483). Esteban de Arteaga, Las revoluciones del teatro musical italiano. Discurso preliminar a la primera edicion
(Traduccioén del italiano y notas por Fernando Molina Castillo, pp. 485-495).Colaboradores; Directriz y Normativa que regula las pro-
puestas de colaboracion; Sumarios de nimeros anteriores (pp. 497-505).

CUADERNOS SOBRE VICO, 13-14 (2001-2002). 472 pags. ISBN 1130-7498.

Centenario de Ernesto Grassi (1902-2002) A propésito del centenario de Ernesto Grassi (1902-2002) (pp. 15-18). Ernesto Grassi, El
comienzo del pensamiento moderno. De la pasion y la experiencia de lo originario (1940) (pp. 19-46). Alain Pons, Vico y la tradicion
del humanismo retdrico en la interpretacion de Grassi (pp. 47-53). Massimo Marassi, Ernesto Grassi'y su asidua lectura de Vico (pp.
55-69). I. ESTUDIOS VIQUIANOS Alberto M. Damiani, La mitologia como hermenéutica politica: Horkheimer lector de Vico (pp.
73-93). Antonio Delgado, La demostracion viquiana: afinidades y contrastes con el modelo lockeano de demostracion (pp. 95-126).
Pierre Girard, Las condiciones y los limites de la racionalidad en la Scienza nuova. Las metamorfosis de la razén (pp. 127-137). Fabrizio
Lomonaco, Pietro Piovani'y el Centro di Studi Vichiani (pp. 139-153). Enrico Nuzzo, La humanidad de Vico entre las selvas, los cam-
pos y las ciudades. Los inicios de la historia de la civilizacion en el Diritto Universale (pp. 155-193). Stephan Otto, Convertibilidad de
signos y significados. La «representacion figurada» de la historia en Vico (pp. 195-203). Franco Ratto, ; Un fildsofo «cartesiano» pre-
cursor de Giambattista Vico? Gregorio Caloprese entre Hobbes y Vico (pp. 205-231). Amadeu Viana, Fisuras retdricas. Ironia, ana-
logia y conocimiento lingiiistico (pp. 233-251). Amparo Zacarés, La Scienza Nuova y el gusto estético (pp. 253-274). II. ESTUDIOS
SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA AA. VV., Presentacién de las Actas del Congreso Inter. Pensar para el nuevo siglo.
Giambattista Vico y la cultura europea (Sevilla, 4-9 octubre 1999). Presentaciones en Sevilla (2-10-2001), Paris (24-11-2001) y Ndpoles
(24-1-2002) (pp. 277-286: pres. de .M. Sevilla, P. Girard, y G. Cacciatore). Giuseppe Mazzotta, La ciencia nueva. Etnografia del nuevo
mundo y escoldstica (pp. 287-294). III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Gaetano Calabro, Cdmo orientarnos
en la ética contempordnea: ‘el hombre sin naturaleza’ (pp. 297-304). Angeles J. Perona, Individuo y resignacion. Figuras de la subje-
tividad moderna (pp. 305-318). IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Comunicaciones
Giuliano Crifo, Lectura minima de Grocio (pp. 321-326). Francisco Navarro Gémez, Las Oraciones Inaugurales y La sabidurfa primi-
tiva de los Italianos (pp. 327-334). Josep Martinez Bisbal, Globalizacion sin Dios providente (pp. 335-340). David Calvo Vélez, Hombre
y providencia en Giambattista Vico (pp. 341-349). Estudios Bibliograficos Giuseppe Mazzotta, Hobbes y Vico (pp. 351-353). José M.
Sevilla, Breve comentario sobre Materiali per un confronto: Hobbes-Vico (pp. 354-355). Pablo Badillo O’Farrell, Vico por derecho (pp.
357-362). José M. Sevilla, Isaiah Berlin, Vico y Herder (pp. 363-364). Luis Chaparro Caballero, La concepcion humanista del arte (pp.
365-370). Juan Diego Mata Marchena, Una vision del siglo XVIII espariiol (pp. 371-383). José M. Sevilla, Bollettino del Centro di Studi
Vichiani, XXVIII-XXIX, 1998-1999 (pp. 385-390). Resefias Pensar para el nuevo siglo (Actas) (F. Ratto, pp. 391-397). El mundo de
Vico / Vico en el mundo (Actas) (JM. Sevilla, pp. 397-401). Traduccion francesa de la Scienza Nuova (P. Girard, pp. 402-404).
Recorddndonos a Vico (A. Viana, pp. 404-407). Autobiografia de Croce (J M. Sevilla, pp. 407-408). Estudios e iniciativas sobre el
Settecento italiano (F. Ratto, pp. 408-414). Dos lecturas de Vico (L. Pompa, pp. 415-418). Mayans y el siglo de las luces (J.D. Mata,
pp. 418-420). New Vico Studies 1997 y 1998 (P. Badillo, pp. 421-423). Dos recientes obras desde Argentina y Canadd (F. Ratto, pp.
424-428). Informacion (pp. 429-433). V. BIBLIOTECA Reivindicaciones de Vico (1729), trad. del latin y notas por F. Navarro Gémez
(pp. 437-459). Colaboradores. Normativa. Sumarios anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 15-16 (2003). 441 pags. ISBN 1130-7498.
1. ESTUDIOS VIQUIANOS Gustavo Costa, Fantasia y magia diabdlica en Vico (pp. 15-30) — Alberto M. Damiani, Humanismo
civil y hermenéutica filosdfica. Gadamer lector de Vico (pp. 31-47) — Marcel Danesi, Acertijos matemdticos e imaginacion: una
vision viquiana de la enigmatologia (pp. 49-64) — Gabriel Livov, Corporalidad y poder en la Scienza nuova de 1744 (pp. 65-100)
—Josep Martinez Bisbal, El De Mente Heroica: el nuevo fin de los estudios y sus recompensas (pp. 101-119) — Francisco J. Navarro
Goémez, Discurso logico y discurso retérico. Historia de un problema, ;o problema de una historia? (pp. 121-150) — Enrico Nuzzo,
Figuras de la barbarie. Lugares y tiempo de la barbarie en Vico (151-162) — Stephan Otto, «Contextualidad» cientifica y «conver-
tibilidad» filosdfica. La respuesta de la Scienza nuova a la crisis epistemoldgica de la primera modernidad (pp. 163-177) —
Giuseppe Patella, Tiempo y relato en la Autobiografia de Giambattista Vico (pp. 179-188)— José M. Sevilla, «La lingua con cui
parla la storia ideal eterna». El decir de la historia: razon narrativa-historica. (Una perspectiva orteguiana de Vico) (pp. 189-205)
I1. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Anténio Braz Teixeira, Presencia y ausencia de Vico en la filo-
sofia luso-brasileiia — Armando Savignano, La recepcion de Vico en Unamuno (209-223) — José M. Sevilla, Vico en Eugenio Imaz
(pp. 225-252) III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Francisco J. Contreras, Las raices del Verstehen en
Vico y Herder (pp. 255-270) — Jesus Navarro Reyes, Lo propio y lo ajeno: génesis de los Ensayos de Montaigne (271-290) — Jorge
Velazquez Delgado, Filosofia de la protesta radical y filosofia de la protesta reflexiva en Baruch Spinoza (291-297)— José
Villalobos, Memoria de la miisica. (La poiesis musical) (pp. 299-314) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS
BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Comunicaciones.- Fabrizio Lomonaco, La reciente edicion facsimilar de la Scienza nuova
seconda (1730) en un ejemplar napolitano (XIII H 59) (pp. 317-323) Estudios Bibliograficos Maria José Rebollo Espinosa,
Revitalizando el humanismo viquiano (pp. 325-329) — Manuel Barrios Casares, Hacia el niicleo problemdtico de la razon (pp. 330-

392 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Sumarios de los niimeros anteriores

332) — Pablo Badillo O’Farrell, Vico, iurisprudentia y derecho romano (pp. 333-344) — José M. Sevilla, Cuarto aiadido a la
Bibliografia Viquiana en espaiiol (pp. 345-358) Resefias (pp. 359-390) La version auerbachiana de la Scienza nuova en una
reciente reimpresion (T. Gilbhard) — Directrices de indagacion de la viquiana historia de la civilizacion del género humano (F.
Ratto) — Verdad y representacion (M.J. Rebollo) —Vico en el origen de la estética moderna (M.A. Pastor) — Bollettino del Centro
di Studi Vichiani, a. XXX (2000) (JM. Sevilla) —~Una tercera via (M.J. Rebollo) —El Vico de Ferrari (F. Ratto) — Vico y
Malebranche (M.A. Pastor) — Reflexiones sobre Vico (F. Voltaggio) — En palabras de Vico (M.J. Rebollo) — A propdsito de dos
recientes ediciones en inglés: el Diritto Universale y la Scienza nuova (1725) (J.M. Sevilla) — New Vico Studies 17 (1999) y 18
(2000) (P. Badillo) — Pluralismo y multiculturalismo (M.A. Pastor). Informacién (pp. 391-406). In memoriam Franco Ratto (pp.
407-412). V. BIBLIOTECA Retdrica (Instituciones de Oratoria). Seleccion de los 10 primeros capitulos de las Institutiones
Oratoriae de G. Vico, trad. del latin y notas por F. Navarro Gémez (pp. 415-430). Colaboradores de este nimero (pp. 431-432).
Normativa. Sumarios de nlimeros anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 17-18 (2004-2005). 538 pags. ISBN 1130-7498.

1. ESTUDIOS VIQUIANOS Nota Editorial (p. 13) — II Seminario Internacional de Filosofia Politica. Giambattista Vico y el mundo
moderno. — Presentacion (pp. 15-16) — Palabras del Dr. Luis Mier y Teran, Rector General de la Universidad Auténoma Metropolitana,
en la ceremonia de inauguracion (pp. 17-19) — Giuseppe Cacciatore, Leer a Vico hoy (pp. 21-36) — Giuseppe Cacciatore, La ingeniosa
ratio de Vico entre sabiduria y prudencia (pp. 37-45) — Paolo Cristofolini, Vico y la naturaleza de las religiones de las naciones (pp.
47-50) — Evodio Escalante, El largo camino de Vico hacia Kant. Del «sentir sin advertencia» al sentir como «fundamento subjetivo de
distincion (51-57) — Julieta Espinosa, Vico. Pensar lo humano, pensamientos humanos (pp. 59-69) — Dora Elvira Garcia G., Vico y la
apuesta por el pluralismo cultural (pp. 71-81)— Carlos David Garcia Mancilla, La Ciencia nueva de Vico. De la metafisica al hombre
(pp. 83-87) — Catalina Gonzélez, Vico y Bacon: la historia de una reconciliacion entre los antiguos 'y los modernos (pp. 89-98) —
Alejandro Gutiérrez, Verum et factum cum verbo convertuntur. La historicidad como discurso en Giambattista Vico (pp. 99-104) —
Silvestre Manuel Hernandez, La cuestion de la ciencia en la filosofia de Vico (pp. 105-115) — Josep Martinez Bisbal, El timén. La trans-
migracion maritima de los famulos rebeldes (pp. 117-129) — Nora M. Matamoros Franco, La edad de los hombres: juna era cristiana?
(pp. 131-145) — Rubén Mendoza, De la eudaimonia a la etinoia o de la amistad. Aristoteles en Vico (pp. 147-154) — Gabriela Mendoza
Vigueras, Fortuna y Providencia en la filosofia de Nicolds Maquiavelo y Giambattista Vico (pp. 155-161) — Luis Alberto Monteagudo
Ochoa, Consideraciones acerca de los origenes de la imaginacion y sus consecuencias segiin Giambattista Vico(pp. 163-170) — Fabiola
Moreno, La providencia en el curso y conocimiento historicos (pp. 171-175) — Enrico Nuzzo, Vico, tdcito y el tacitismo (pp. 177-214)
— Francisco Pifién, G.B. Vico: de la «ciencia» de Dios al «conocimiento» del hombre (pp. 215-221)— Jorge Rend6n Alarcén, La histo-
ria y el derecho en Vico y Hegel (pp. 223-228) — Maria del Carmen Rovira Gaspar, La idea del derecho natural en la Ciencia nueva de
Giambattista Vico (pp. 229-232) — Ruy E. Sanchez Rodriguez, La alteridad como eje explicativo del proyecto viguiano (pp. 233-242)
—Roberto Sanchez Benitez, Cultura y lenguaje en Vico (pp. 243-249) — Daniel Vargas Parra, Espacio en la utopia. Providencia y pandp-
tismo (pp. 251-257) — Jorge Velazquez Delgado, Estrategias de sentido comiin e ingenio (pp. 259-270) — Eduardo Villegas Megias, La
sabiduria infinita. La actitud de Vico ante los cldsicos (pp. 271-287) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA
Pio Colonnello, Eduardo Nicol, intérprete de Vico (pp. 279-287) — José M. Sevilla, La modernidad problemdtica de Vico recepciona-
da en tres filosofos hispdnicos (pp. 289-314) — José M. Sevilla, Nuevos aportes sobre la recepcion de Vico en el s. XIX espaiiol (pp.315-
342) I11. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Joaquin Barceld, Ernesto Grassi'y el concepto de humanismo (pp.
345-370) — Alfonso Castro Saenz, Vico y el derecho romano. Una aproximacion desde la Scienza nuova (pp. 371-382) — Juan Bosco
Diaz Urmeneta, El potencial liberador de la imagen. (Fantasia e imaginacion en Marsilio Ficino) (pp. 383-411) — Luisa Montaiio
Montero & Jéssica Sanchez Espillaque, Humanismo retdrico, viquismo y unamunismo (pp. 413-422) IV. COMUNICACIONES,
ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS Estudios Bibliogrificos y Comunicaciones Rosario Bejarano Canterla, El orden de
la luz. Hermenéutica del Renacimiento (pp. 425-428) — Thomas Gilbhard, Un estudio americano sobre Vico y Platon (pp. 429-432) —
Rubén Munoz Martinez, Acercamiento a las posibilidades significativas de la palabra y el silencio (pp. 433-438) — Miguel A. Pastor
Pérez, De nuevo el Principe (pp. 439-443). Reseias (pp. 445-473) New Vico Studies, 20 (P. Badillo O’Farrell) — Precepto délfico del
autoconocimiento (L. Pompa) — Vico, autobiografia y barbarie de la refllexion (E. Aguilar de la Torre) — Las fuentes mitologicas de
Vico (J. Sénchez Espillaque) — En torno a la aparicion de la traduccion francesa de la Scienza nuova de Vico (F.J. Navarro Gomez) —
Humanismo retorico y reflexion historica (J. Sanchez E.) — Una perspectiva viquiana de teorizacion sobre la metdfora [Presentacion]
(JM. Sevilla) — La fuerza de la fantasia y la rehabilitacion de la tradicion humanista retorica (L. Montaiio M.) — Un Vico de ocasion
y circunstancia (M.A. Pastor) — Filosofia de la educacion y educacion filosdfica (JM. Sevilla) Informacién (pp. 473-480) In memo-
riam: Georg Henrik von Wright (1916-2003) (pp. 481-483) — Eugenio Garin (1909-2004) (pp. 485-486). V. BIBLIOTECA Juan
Donoso Cortés, Filosofia de la historia. Juan Bautista Vico. (Once articulos publicados en el Correo Nacional de Madrid en sept.-oct.
de 1838), ed. y nota por J.M. Sevilla (pp. 489-526). Colaboradores (pp. 527-528). Normativa. Sumarios anteriores.

CUADERNOS SOBRE VICO, 19-20 (2006-2007). 365 pags. ISBN 1130-7498
Nota Editorial (p. 11) — Anuncio (p. 12) I. ESTUDIOS VIQUIANOS Paolo Cristofolini, De Dante a Homero, de Gravina a Vico (pp.
15-21)- Sara Fortuna, Aspectualidad y lenguaje en la filosofia de Vico (pp. 23-46)— Francesco La Nave, Hebreos, Egipcios y el ori-
gen de la filosofia: Vico y la historiografia protestante (pp. 47-56)— Enrico Nuzzo, La «mente contracta». Entre cuerpos desmedidos
y facultades de lo indefinido en Vico (pp. 59-72)— Antonio Sabetta, Fuentes cristianas del De Antiquissima Italorum Sapientia (pp. 73-
118) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Conrado Hernindez Lopez, Edmundo O’Gorman y
Giambattista Vico (pp. 123-136)— José M. Sevilla, Apuntes sobre algunas recepciones latinoamericanas en el siglo XX (pp. 137-148)
II1. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Estudios Bibliograficos y Comunicaciones Fabrizio
Lomonaco, El Bollettino del Centro di Studi Vichiani: Temas, problemas y perspectivas (1971-2000) (pp. 151-185) — Paula Virginia

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 393



Sumarios de los niimeros anteriores

Pires Feliciano, Breve comentario a propdsito de una nueva edicion en portugués de la Ciencia Nueva (pp. 189-192)— Thomas
Gilbhard, Afiadido a la bibliografia viquiana (1996-2000) (pp. 193-197) Reseias (pp. 199-223) Las Instituciones de Oratoria de G.
Vico (F. Grau Codina) — Los gigantes de Vico (M.L. Montaiio Montero) — De la animalidad a la h idad originaria (E. Aguilar de
la Torre) — Vico, barroco y postmoderno (E. Aguilar de la Torre) — Dos nuevas aportaciones de la Fundacion «Pietro Piovani per gli
studi vichiani» (J. Sanchez Espillaque) — Del estilo y del espacio: la tradicion retdrica en Vico (J. Sanchez Espillaque) — Humanistica:
Cesare Vasoli (T. Gilbhard) — Razon y progreso en Santayana (M.L. Montaiio Montero) — Plotino, Opera omnia (T. Gilbhard) —
Collingwood, un pensador apasionado (J.B. Diaz Urmeneta Muioz) — Luces cristianas y fuentes viquianas (J. Villalobos) — In memo-
riam. Nicola Badaloni (pp. 225-226)— Aviso (edicién en la Web) Indice de nombres de los volimenes 1 (1991) al 17/18 (204-2005)
[a cargo de Esther Aguilar de la Torre, Marfa Luisa Montafio Montero, Ménica Morcillo Gonzilez, Jéssica Sanchez Espillaque
(Coord.)] (pp.229-312) IV. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliogréfica (pp. 315-326) V. BIBLIOTECA Nota
— Antonio Pérez de la Mata, Tratado de Metafisica (1877) (pp. 329-347)— Zeferino Gonzailez, Philosophia Elementaria (sexta ed.,
1889) (pp. 349-351)- Colaboradores (p. 353) — Normativa. Sumarios anteriores.

Con el niimero de la revista se entrega un CD-ROM con la edicion digitalizada (a cargo de Juan A. Rodriguez Vizquez)
de los volimenes de Cuadernos sobre Vico desde el 1 (1991) hasta el 19-20 (2006-2007).

CUADERNOS SOBRE VICO, 21-22 (2008). 367 pags. ISBN 1130-7498

Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Victor Alonso Rocafort, Giambattista Vico, mimbres para una ciudadania retorica y demo-
crdtica (pp. 15-40) — Pablo Badillo O’Farrell, El Vico de Collingwood. Boceto de la receptio viguiana en R. G. Collingwood (pp. 41-
56) — Giuseppe Cacciatore, Universalismo ético y diferencia: a partir de Vico (pp. 57-72) — Giuseppe D’ Acunto, La tépica en Vico
como método del razonamiento «aporético» (pp. 73-90) — Francisco J. Navarro Gémez, De la guerra o la concepcion viguiana del
uso de la fuerza publica externa. (La expiacion de la injuria o el restablecimiento del orden quebrantado) (pp. 91-108) — Fulvio
Tessitore, Sentido comiin, teologia de la historia e historicismo en Giambattista Vico (pp. 111-136) — Gianfrancesco Zanetti, El rojo
y el blanco: Notas acerca del papel de las emociones en la Scienza Nuova (pp. 137-149) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA
CULTURA HISPANICA Miguel A. Pastor Pérez, Veinte niimeros de Cuadernos sobre Vico (1991-2007)(pp. 153-166) — Giuseppe
Patella, Gracidn y Vico: creatividad como ingenio (pp. 167-175) — Fulvio Tessitore, Acerca de un libro sobre Vico y la cultura hispd-
nica (pp. 177-180) III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Joaquin Barceld, Lenguaje poético y metdfora en
la obra de Ernesto Grassi (pp. 183-210) — Elena Garcia Guitidn, La critica al monismo occidental desde el pluralismo de I. Berlin
(pp. 201-218) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS Comunicaciones Jaime Covarsi
Carbonero, Las pasiones politicas en la literatura medieval castellana (I) (pp. 221-235) — Luis Durdn Guerra, Benito Arias Montano.
Emblemas para una biblizacion de la politica (pp. 237-262) — La Sonata del Claro de Luna de Yannis Ritsos. Comentarios y traduc-
cién por Dimitris Kyriakous (pp. 263-273) Estudios Bibliogrificos Pablo Badillo O’Farrell, New Vico Studies (2007), vigésimoquin-
to aniversario (pp. 275-288) — Ileana Beade, El sentido de la praxis (pp. 289-299) — Jéssica Sanchez Espillaque, La historia en la
rehabilitacion del pensamiento humanista de L. B. Alberti (pp. 301-304) Resefias (pp. 305-314) Muchas seiias viquianas (T. Gilbard)
— Cesare Vasoli, La dialettica e la retorica dell’'umanesimo (J. Sinchez Espillaque) — Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XXXVI,
2006 (J.M. Sevilla) V. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliogrifica (pp. 317-328) — Indice de imdgenes de
obras en Cuadernos sobre Vico (pp. 329-340) — Anadido a la «Bibliograffa viquiana en espaifiol (1737-2005)» (pp. 341-345) VI.
BIBLIOTECA Eduardo Benot, Errores en materia de educacion y de instruccion piiblica (1863, 2% ed., libro I, cap. II, § XIII) (pp.
349-354) — Colaboradores de este nimero (p. 355) — Directriz y Normativa que regula las propuestas de colaboracion (pp. 357-360)—
Sumarios de nimeros anteriores (pp. 361-367).

CUADERNOS SOBRE VICO, 23-24 (2009-2010). 446 pags. ISBN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Giuseppe Cacciatore, Vico: narracion histérica y narracion fantdstica (pp. 15-31) —
Francesco Campagnola, Breve historia de la recepcion de Vico en Japon (pp. 33-41) — Enrico Nuzzo, Bruno, Vico y el Barroco
(pp. 43-64) — Fulvio Tessitore, Vico, la decadencia y el ricorso (pp. 67-85) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA
HISPANICA CINCO ESTUDIOS DESDE ARGENTINA Patricio Alarcon, El temor reverencial: un principio politico en Hobbes
y Vico (pp. 91-111) — Luciano Cérsico, Vico y Fichte: la validez universal del Derecho (pp. 113-132) — Alberto M. Damiani, Nosce
te ipsum. Reflexion y politica en Vico (pp. 133-150) — José Luis Fliguer, La Scienza nuova como sabiduria evolutiva (pp. 151-175)
— Gustavo Salerno, La creacion y modificacion de las instituciones segiin la Scienza nuova (pp. 177-184) — Presentacion, a cargo
de G. Cacciatore, e Introduccion, a cargo de J. M. Sevilla, a El espejo de la época. Capitulos sobre G. Vico en la cultura hsipdni-
ca (1737-2005): Giuseppe Cacciatore, Presentacion (pp. 189-192) — José M. Sevilla, Introduccion. Presencia y ausencia de Vico
(pp. 193-197) III. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Angel Octavio Alvarez Solis, La invencion de las
pasiones. Consideraciones sobre la recepcion del tacitismo politico en la cultura del Barroco (pp.201-215) — Francisco J. Navarro
Gomez, Ciclo politico, «dptima constitucion» e ideologia en Polibio de Megalopolis. (Una aproximacion a las fuentes viquianas a
través de los textos) (pp. 217-246) — Jests Navarro Reyes, De las dudas de Montaigne a la certeza de Descartes: Una hipotesis
sobre la funcion del estoicismo en el origen del internalismo epistémico moderno (pp. 247-270) — Jéssica Sanchez Espillaque, La
filosofia ingeniosa de Ernesto Grassi'y la rehabilitacion del humanismo retdrico renacentista (pp. 271-291) IV. COMUNICA-
CIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Comunicaciones Esther Aguilar de la Torre, El cuerpo se dice de
muchos modos. En torno a la interpretacion de la corporeidad en el pensamiento de G. Vico (pp. 295-302) — Jaime Covarsi
Carbonero, Las pasiones politicas en la literatura medieval castellana (II) (pp. 303-312) — Leonardo Pica Ciamarra, Sobre un retra-
to apdcrifo de Vico muy difundido en la Red (pp. 313-325) — Giuseppe D’Acunto, Vico y la «prueba de los origenes» (pp. 327-335)
Estudios Bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell, New Vico Studies 26 (2008) y 27 (2009) (pp. 337-344) — Miguel A. Pastor Pérez,
De La violencia politica: un estudio introductorio (pp. 347-360) Reseiias (pp. 361-375) Noticias de El Derecho Universal y La

394 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Sumarios de los niimeros anteriores

razon de la ley (P. Badillo O’Farrell) — ;Tiene razon la ley? Una nota (M.A. Pastor Pérez) — Vico y el Oriente. Actas de un
Congreso (F. Campagnola) — El iltimo y el primero. Bollettino del Centro di Studi Vichiani, XXXVII (2007) y XVIIII (1/2008) (J. M.
Sevilla) V. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliogréfica (pp. 379-390) VI. BIBLIOTECA P F. Zeferino
Gonzilez, Estudios filosdficos, cientificos y sociales (1875), tomo I, cap. IT (pp. 393-407) VII. ARCHIVO ACADEMICO José
Villalobos, Mi iltima conversacion con D. Jesiis. [Seguido de un Anexo] (pp. 411-432) — Necroldgicas (pp. 433-434) José Sazbén
(1) — Marfa Isabel Ramirez Luque (). Colaboradores de este nimero (p. 435) — Directriz y Normativa que regula las propuestas de
colaboracién (pp. 437-440) — Sumarios de nimeros anteriores (pp. 441-446).

CUADERNOS SOBRE VICO, 25-26 (2011-2012). 297 pags. ISBN 1130-7498

Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS Mariana Imaz Sheinbaum, Puente entre la vivencia y la comprension humana. La autobio-
grafia de Giambattista Vico a través de Wilhelm Dilthey (pp. 15-30) — Fabrizio Lomonaco, Anastdticas de textos filosdficos del
Setecientos italiano: Vico y Gravina (pp. 31-63) — Amadeu Viana, Historia, evolucion, semidtica. El orden ternario de Vico y
Peirce (pp. 65-90) I. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA Luis Durin Guerra, Hércules rebasado.
Montano y Vico ante el Nuevo Mundo (pp. 95-124) 1II. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO Giuseppe
Ballacci, La concepcion politico-retorica de Isocrates, Ciceron 'y Quintiliano (pp. 129-144) IV. COMUNICACIONES, ESTU-
DIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS. Estudios Bibliograficos Fabrizio Lomonaco, El Bollettino del Centro di Studi
Vichiani: Una revista y un «nuevo curso» de estudios a cuarenta aiios de su nacimiento (pp. 149-201) Comunicaciones Marfa José
Rebollo Espinosa, El «drbol del conocimiento» viquiano como base para una propuesta actual de curriculum universitario (pp.
203-214) — Susana Inés Herrero Jaime, Algunas nociones en torno a la idea de Nacion en el pensamiento de Vico y Herder, y sus
proyecciones en el pensamiento alberdiano (pp. 217-229) Reseias (pp. 233-251) Una edicion anastdtica del De Uno (F.J. Navarro
Gomez) — Una reedicion desafortunada (J. Martinez Bisbal) — Paradigmas del humanismo espariiol (L. Duran Guerra) — Nota sobre
Vico en Zetschrift fiir Kulturphilosophie (T. Gilbhard) V. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliogréfica (pp.
255-266) VI. BIBLIOTECA VIQUIANA Nicolds Cerro, La filosofia y su historia (4 de agosto de 1856) (pp. 269-272) — José Moreno
Nieto, Discurso (15 de julio de 1860) (pp. 273-280) VII. ARCHIVO ACADEMICO Necroldgicas (pp. 283-286) Eduardo Bello ()
— Bruna Consarelli (1) — Gustavo Costa (1) — Stephan Otto (). Colaboradores de este niimero (p. 287) — Directriz y Normativa que
regula las propuestas de colaboracion (pp. 288-291) — Sumarios de nimeros anteriores (292-297).

CUADERNOS SOBRE VICO, 27 (2013). 266 pags. ISBN 1130-7498

Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS En recuerdo de los profesores Eduardo Bello Reguera ( 2010), Gustavo Costa ( 2012) y
Stephan Otto ( 2010), miembros del Consejo Consultivo de Cuadernos sobre Vico. Eduardo Bello, Dos concepciones de la filo-
sofia de la historia: Vico y Voltaire (pp. 15-33) — Gustavo Costa, Vico y la Sagrada Escritura a la luz de un fasciculo de la Inquisicion
(pp. 35-49) — Stephan Otto, Un axioma (Grund-satz) de la Scienza Nuova como principio-guia (Leitsatz) para la «Critica de la
razon histérica» (pp. 51-64) II. ESTUDIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA En torno al libro de José M. Sevilla,
Prolegomenos para una critica de la razon problemdtica. Motivos en Vico y Ortega (2011).- Giuseppe Cacciatore: «Presentacion
del libro de José M. Sevilla Prolegomenos para una critica de la razon problemdtica. Motivos en Vico 'y Ortega» (Sevilla, 6 de junio
de 2011); Fulvio Tessitore: «Presentacién del libro de José M. Sevilla Prolegomenos para una critica de la razon problemdtica.
Motivos en Vico y Ortega» (Sevilla, 6 de junio de 2011); José M. Sevilla: «Aportes para mi propia critica. Reflexiones a propési-
to de la presentacion de mi libro Prolegémenos para una critica de la razon problemdtica»; Fulvio Tessitore: «Nota» (pp. 69-96)
II1. ESTUDIOS GENERALES DE AMBITO VIQUIANO. Gonzalo Carrién, Conocimiento, lenguaje persuasivo y sociedad en
Giambattista Vico y Adam Smith (pp. 99-112) IV. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS.
Comunicaciones Javier E. Dominguez Moros, Ideas centrales de la Ciencia Nueva de Vico expresadas a partir del grabado ale-
gorico del frontispicio en la «Introduccion» de su magna obra (pp. 117-127) — Luisa Montafio Montero, Humanistas en la corte
de Isabel la Catdlica: Luisa de Medrano, ;primera catedrdtica en la Universidad europea? (pp. 129-135) — Estudios
Bibliograficos Pablo Badillo O’Farrell, A la biisqueda de las bases histérico-politicas de La conspiracion del Principe de Macchia
(pp. 137-149) — Virginia Guichot Reina, Miradas muiltiples sobre el pensamiento berliniano (pp. 151-162) — Miguel A. Pastor
Pérez, Ontologia del europeismo y metodologia historica en Luis Diez del Corral (pp. 165-175) — Reseias (pp. 177-202) Bollettino
del Centro di Studi Vichiani XL (2/2010) y XL (1/2011) (J.S.E.) — Historia del pensamiento iberoamericano: Revista de Hispanismo
Filosdfico, mimeros 16, 17 y 18 (M.R.G.) — La experiencia artistica del mito (J.S.E.) — Archivio di storia della cultura, XXIV (2011)
y XXV (2012) (J.S.E.) — Crisis de la modernidad y filosofias ibéricas. Jornadas de hispanismo filosdfico (MR.G.) — Pasiones filo-
sdficas. Ndpoles y Europa (P.R.B.) — Savonarola, profecia y ftlowfza en el Renacimiento italiano (MN.P.) — En retrospectiva:

Unamuno ante el nacionalismo vasco (B.C.) V. INFORMACION BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliografica (pp. 205-215)
VI. BIBLIOTECA [s.a.], Consideraciones sobre la historia y filosofia de la historia (1846) (pp. 219-238)— Antonio Marfa Fabi¢,
Exdmen del materialismo moderno (1875) (pp. 239-244) VII. ARCHIVO ACADEMICO Necroldgicas (pp. 249-251) — Adids a
New Vico Studies (José M. Sevilla) (pp. 252-253) — Colaboradores de este nimero (p. 255) — Directriz y Normativa que regula las
propuestas de colaboracién (pp. 256-259) — Sumarios de nimeros anteriores (pp. 260-266).

CUADERNOS SOBRE VICO, 28-29 (2014-2015). 308 pags. ISBN 1130-7498
Anuncio I. ESTUDIOS VIQUIANOS. Alberto M. Damiani, Instituciones artificiales, sociabilidad natural en Vico (pp. 15-30) —
Stefano Gensini, La metdfora viquiana y la ciencia cognitiva: un problema de filosofia del lenguaje (pp. 33-51) — Caterina Marrone,
Giambattista Vico: un mundo de imdgenes (pp. 53-71) — Giuseppe Patella, Giambattista Vico, padre de los estudios culturales (pp.
73-90) — Giuseppa Saccaro Del Buffa, Argumentacion y amplificacion en el discurso de Vico (pp. 91-111) I1. ESTUDIOS GENE-
RALES DE AMBITO VIQUIANO. Enrique Bocardo Crespo, Retdrica y civilizacion: los desafios de Mandeville al humanismo

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 395



Sumarios de los niimeros anteriores

civico (pp. 115-142) — Pedro Ribas Ribas, Herder: su acercamiento al lenguaje (pp. 145-155) — Jorge Velazquez Delgado, La idea
de progreso en Condorcet (pp. 157-167) III. COMUNICACIONES, ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS.
Comunicaciones Gustavo Cataldo Sanguinetti, Joaquin Barceld o la recuperacion de la racionalidad estética (pp. 171-178) —
Caterina Marrone, Luigi Magni y Vico (pp. 181-188) — Mauro Scalercio, Relativismo y alteridad en Vico. Reflexiones al margen de
Isaiah Berlin (pp. 189-210) Estudios Bibliograficos Silvestre Manuel Herndndez, Aristas del pensamiento viquiano (pp. 213-219)
— Miguel A. Pastor Pérez, El gobierno del tiempo (pp. 221-227) — Jorge Velazquez Delgado, Teoria del desfase utdpico latinoame-
ricano (pp. 229-234) Reseiias (pp. 235-257) Vico, metafisica e historia (L. Montafio Montero) — Obra completa de Mateo Alemdn
(M. Barrios Casares) — Ocaso del neoanarcoliberalconservadurismo (H. Cerutti-Guldberg) — Tacitismo espaiiol (L. Montafio
Montero) — Ensayos de filosofia intercultural (Giorgia dello Russo) — Filosofias del Sur (M. Rodriguez Garcia) — Filosofias en el
mundo (J. Sanchez Espillaque) — Modernidad de Gerardo Noodt (M. Rodriguez Garcia) — Zubiri y lo real (L. Montafio Montero)
— Idea de la politica y la sociedad en la obra de M. Garcia Pelayo (Miguel A. Pastor Pérez) IV. INF ORMACION
BIBLIOGRAFICA Informacién Bibliogrifica (pp. 259-268) V. BIBLIOTECA VIQUIANA Antonio Benavides, Reflexiones
sobre las diferentes escuelas historicas, desde la antigiiedad hasta nuestros dias (1846) (pp. 271-289) VI. ARCHIVO ACADEMICO
In memoriam Ramén J. Queraté Moreno (p. 293) — Necroldgicas (pp. 294-295) Mario Agrimi (1) — Joaquin Barcel6 Larrain () —
Giuliano Crifd (t) — Paolo Rossi (1) — Colaboradores de este niimero (p. 297) — Directriz de la revista y Normativa que regula las
propuestas de colaboracién (pp. 298-301) — Sumarios de nimeros anteriores (pp. 302-308).

CUADERNOS SOBRE VICO, 30-31 (2016-2017). 500 pags. ISBN 1130-7498
Volumen especial por el XXV Aniversario de la Revista. MIGUEL A. PASTOR PEREZ y JOSE M. SEvILLA (EDS.)

Anuncio (p. 12) — Nota de los Editores, XXV Aniversario de Cuadernos sobre Vico (1991-2016) (pp. 13-18) — Leonardo Amoroso,
De Heidegger a Vico con Grassi y Gadamer (pp. 19-30) — Pablo Badillo O’Farrell, El Vico perdido de Leo Strauss (pp. 31-46) —
Manuel Barrios, “Filiacion viquiana”. Reflejos de Vico y la tradicion del humanismo retorico en Walter Benjamin (pp. 47-70) —
Andrea Battistini, Vico y los héroes fundadores de las naciones (pp. 71-86) — Giuseppe Cacciatore, Acerca de la génesis de los con-
ceptos viquianos de ingenio y fantasia (pp. 87-94 — Pio Colonnello, Croce y la teoria viquiana de la risa. Del “yo grave” al “yo
melancolico” (pp. 95-104) — Alberto Mario Damiani, E/ futuro de la humanidad en la filosofia politica de Giambattista Vico (pp.
105-120) — Marcel Danesi, Estudiando la mente: una perspectiva desde Vico (pp. 121-142) — Alfonso Garcia Marqués, El verum-
factum en la génesis de las obras de Vico (pp. 143-162) — Pierre Girard, La enciclopedia de las ciencias poéticas en Giambattista
Vico (pp. 163-178) — Fabrizio Lomonaco, Derecho, ética e historia en el De Uno (pp. 179-192) — Massimo Marassi, El recurso de
las cosas humanas y la andfora del “retornaron” (pp. 193-202) — Josep Martinez Bisbal, EI De Ratione de Vico: una critica
politica del cartesianismo (pp. 203-220) — Francisco J. Navarro Gomez, Problematica practica de la traduccion a través del De
rebus gestis Antonj Caraphaei de G. Vico (pp. 221-258) — Enrico Nuzzo, Las “Vias simplisimas” de la Providencia. Vico y el
“Principio de Simplicidad” en la Filosofia Cristiana entre los siglos XVII y XVII (pp. 259-276) — Miguel A. Pastor Pérez,
Maguiavelo, palimpsesto de Vico (pp. 277-286) — Giuseppe Patella, Vico, Croce y el “descubrimiento” de la estética (pp. 287-296)
— Antonio-E. Pérez Lufo, Giambattista Vico: ;precursor del Derecho global? (pp. 297-308) — Giorgio Alberto Pinton,
Giambattista Vico y cuatro poetas (pp. 309-334) — Alain Pons, Vico en su tiempo y en el nuestro (pp. 335-338) — Manuela Sanna,
Vanidades e imaginacion de cosas lejanas y distantes (pp. 339-348) — José M. Sevilla, Destellos de Vico en revistas culturales y
literarias espaiiolas. Nuevos capitulos viquianos en la cultura espaiiola entre 1841 y 1936 (pp. 349-384) — Sertério de Amorim
Silva Neto, Quaestio definitionis et nominis latinis idem. Lenguaje y conocimiento en el De antiquissima de Vico (pp. 385-400) —
Fulvio Tessitore, La edicion critica de Vico y, en especial, de la Scienza nuova 1730 y de la Scienza nuova 1744 (pp. 401-409) —
Jiirgen Trabant, Las tres caidas del Seiior Vico. (La relacion entre la Vita y la Scienza Nuova) (pp. 410-424) — Jorge Veldzquez
Delgado, La crisis de la educacion y la edificante filosofia del humanismo retérico de Giambattista Vico (pp. 425-448) — Donald
Phillip Verene, La estructura retorica de la Scienza nuova (pp. 449-458) — Amadeu Viana, Vico, Nietzsche y el lenguaje como vieja
mentirosa (pp. 459-472) — José Villalobos, Vico ensayador (pp. 473-480) — Amparo Zacarés, La poética viquiana y su conexion
con el arte participativo contemporaneo (pp. 481-498) — Colaboradores (p. 499) — Directriz y Normativa (p. 500).

CUADERNOS SOBRE VICO, 32 (2018). 402 pags. ISBN 1130-7498.
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2018.i32
Volumen especial por el 350° Aniversario de Vico. Perspectivas viquianas, MIGUEL A. PASTOR y JOSE M. SEvILLA (EDS.)

Anuncio (p. 12) — Nota de los Editores, 350° Aniversario del nacimiento de Vico (1668-2018). Perspectivas viquianas (pp. 13-17)
— Leonardo Amoroso, Mi Vico hermenéutico (pp. 17-23) — Pablo Badillo O’Farrell, Mis tres Vico (pp. 25-31) — Andrea Battistini,
De la retorica a la antropologia (pp. 33-40) — Thora I. Bayer, La mente heroica de Vico (pp. 41-44) — Francesco Botturi, Mi pers-
pectiva viguiana (pp. 45-52) — Giuseppe Cacciatore, “Mis” Vico (pp. 53-59) — Riccardo Caporali, La fatiga del moderno (pp. 61-
68) — Gennaro Carillo, «In corpore Vici» (pp. 69-73) — Pio Colonnello, De Croce a Vico: Mi proceso de lectura (pp. 75-79) — Paolo
Cristofolini, «Fabula narratur» (pp. 81-86) — Alberto M. Damiani, Un moderno muy actual (pp. 87-91) — Marcel Danesi, Vico
desde una perspectiva personal (pp. 93-97) — Rosario Diana, Pensar con Vico (pp. 99-105) — James Engell, Aprendiendo de Vico.
Reflexiones de cuarenta afios (pp. 107-110) — Paolo Fabiani, Algunas consideraciones sobre la importancia formativa del pensa-
miento de Vico para los estudiantes que se acercan por primera vez al estudio de su filosofia (pp. 111-119) — Ferdinand Fellmann,
Giambattista Vico en una nueva clave (pp. 121-126) — Alfonso Garcia Marqués, Vico y yo (pp. 127-133) — Pierre Girard,
Giambattista Vico y la politica de la razon (pp. 135-141) — Moisés Gonzélez Garcia, Mi deuda filosofica con Vico (pp. 143-146) —

396 Cuadernos sobre Vico 34 (2020)



Sumarios de los niimeros anteriores

Humberto Guido, Mis encuentros con Vico: el historicismo, la epistemologia y el paradigma estético de las ciencias humanas (pp.
147-153) — Bruce Haddock, Pensar a través de Vico (pp. 155-161) — Fernando H. Llano Alonso, Vico y los albores de la experien-
cia juridica (pp. 163-167) — Fabrizio Lomonaco, Mis lecturas viquianas (pp. 169-177) — Massimo Marassi, Vico o la monumental
memoria de las tinieblas (pp. 179-184) — David L. Marshall, Presuposiciones viquianas y su pervivencia en «Los origenes de la
investigacion retérica durante el periodo de Weimar» (pp. 185-192) — Josep Martinez Bisbal, Mi Vico (pp. 193-197) — Maurizio
Martirano, ltinerario de estudios viguianos (pp. 199-208) — Francisco J. Navarro Gomez, Un Vico personal (pp. 209-216) — Enrico
Nuzzo, Mi Vico (pp. 210-224) — Miguel A. Pastor Pérez, Vico a mi manera (pp. 225-231) — Giuseppe Patella, Ultimo barroco, padre
de la estética y de los estudios culturales (pp. 233-240) — Bruno Pinchard, Vico ciego en su centenario (pp. 241-244) — Giorgio A.
Pinton, De los diez a los veinte afios (1678-1688) (pp. 245-254) — Leon Pompa - J.M. Sevilla, Un homenaje a nuestro héroe.
Lectura de Leon Pompa (pp. 255-266) — Alain Pons, Evocacion por el 350° Aniversario de Vico (pp. 267-272) — Maria José Rebollo
Espinosa, Maestro Vico (pp. 273-277) — Monica Riccio, Vico, o de las aguas profundas (pp. 279-282) — Antonio Sabetta,
Modernidad, historia, libertad y gracia. Lo que me ha ensefiado (hasta ahora) Vico (pp. 283-290) — Jéssica Sanchez Espillaque,
El humanista Vico (pp. 291-294) — Manuela Sanna, El hechizo viquiano (pp. 295-298) — Alessia Scognamiglio, Mi idea de la filo-
sofia de Vico. Mi experiencia de su estudio (pp. 299-306) — José M. Sevilla, «Mobilis in mobili». Viquianamente viguiano (pp. 307-
316) — Sertério de Amorim e Silva Neto, Vico filosofo de la poesia (pp. 317-322) — Alessandro Stile, En didlogo con Vico (pp. 323-
328) — Fulvio Tessitore, Vico trescientos cincuenta aiios después (pp. 329-335) — Jiirgen Trabant, A la biisqueda del “metodo accer-
tato” de una ciencia de los signos del hombre (pp.337-342) — Marco Vanzulli, “Mi” Vico. El héroe del saber (pp. 343-350) — Jorge
Velazquez Delgado, Giambattista Vico en el Tepozteco (pp. 351-352) — Donald Phillip Verene, Los dos axiomas de Vico (pp. 353-
357) — Amadeu Viana, «Ordovico viricordo» (pp. 359-365) — José Villalobos, Mis citas con Vico (pp. 367-370) — Vincenzo Vitiello,
Vico, filosofo de nuestro tiempo (pp. 371-377) — Amparo Zacarés, Poética, estética y critica (pp. 379-386) — Colaboradores (389-
390) — Directriz de la revista y Normativa que regula las propuestas de colaboracién (pp. 391-394) — Sumarios de nlimeros anteriores
(pp. 395-402).

CUADERNOS SOBRE VICO, 33 (2019). 319 pags. ISBN 1130-7498
D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2019.i33

Anuncio (p. 12) — Ferdinand Fellmann (U. Miinster y U.T. Chemnitz) 14 de diciembre de 1939 - 28 de octubre de 2919. José
M. Sevilla, Ferdinand Fellmann, de filésofo a erosofo. (Nota de adios al meditador sensualista) (pp. 15-31) — I. ESTUDIOS
VIQUIANOS. Manuel Barrios Casares, Mito sin ideologia: Fellmann, Vico y Sorel (pp. 35-42) — Giuseppe Cacciatore, Contra las
vanidades «retornantes». Por un sano uso de la critica (pp. 43-54) — Ferdinand Fellmann, EI mito en las instituciones: Vico y Sorel
(pp. 55-70) — Arturo Silva-Rodriguez & Esperanza Guarneros Reyes, Un bosquejo del legado de Giambattista Vico en la ciencia
psicologica actual (pp. 71-91) — Fulvio Tessitore, Vico y el descubrimiento del conocimiento historico (pp. 93-108) — II. ESTU-
DIOS SOBRE VICO Y LA CULTURA HISPANICA. José M. Sevilla, Mds y nuevos destellos de Vico en periodicos espaiioles
durante la Restauracion (1885-1902): de la regencia de Maria Cristina al comienzo del reinado de Alfonso XIII. [Adenda V a «El
espejo de la época»] (pp. 111-186) — III. COMUNICACIONES Y ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS. Francisco J. Navarro
Gomez, Aportaciones para una edicion critica de «El Derecho Universal» (pp. 186-266) — Guillermo Ramirez Torres, Razon vital
y raices de la cultura. El encuentro de una filosofia de la vida a través de las ruinas. (A proposito de una lectura de José M. Sevilla
y el pensamiento surefio) (pp. 267-290) — IV. BIBLIOTECA VIQUIANA. Georges Sorel, Lo que se aprende de Vico (1889).
Traduccién y Presentacion por M. Barrios Casares (pp. 293-302) — Colaboradores (p. 305) — Directriz de la revista y Normativa que
regula las propuestas de colaboracion (pp. 307-310) — Sumarios de nimeros anteriores (pp. 311-319).

£y

Cuadernos sobre Vico 34 (2020) 397



ANUNCIO 2007

Dada su disponibilidad en edicién digital abierta, la edicién impresa en papel no se hallard
ya a la venta. Aquellas Bibliotecas e Instituciones o Centros, asi como aquellos
investigadores suscritos a la revista, podrdn continuar recibiéndola en papel sin coste econémico por
la revista salvo el pago de los gastos de envio.

Igualmente se servirdn a Bibliotecas, Instituciones, Centros y estudiosos viquianos,
con cargo al solicitante sdlo de los gastos de envio, los volimenes anteriores en fondo que sean soli-
citados, hasta agotar existencias.

Solicitudes a la direccion (postal o electronica) de la revista.

ANNOUNCEMENT 2007

Given its opened digital editing availability, the editing printed in paper will not be alre-
ady on sale. Those Libraries and Institutions or Centers, as well as those investigators subscribed to
the magazine, will be able to continue receiving it in paper without economic cost by
the magazine except for the payment of the expenses of shipment.

Also Libraries, Institutions, Centers and vichians scholarships will use, with position to the
applicant only of the expenses of shipment exclusively, the previous volumes in bottom that are
asked for, until exhausting existences.

Requests to the address (postal or electronic) of the magazine.

AVVISO 2007

Vista la sua disponibilita in edizione digitale aperta, I’edizione stampata in carta non si
trovera pil in vendita. Le biblioteche ed istituzioni o i centri di studio, come pure i ricercatori abbo-
nati alla rivista, potranno continuare a ricevere la edizione stampata senza spese per la rivista, eccet-

to il pagamento delle spese di spedizione.
Analogamente biblioteche, istituzioni, centri e studiosi vichiani potranno richiedere i volu-

mi arretrati, fino ad esaurimento, pagando solamente le spese di spedizione.

Richieste alla direzione (postale o elettronica) della rivista.

Sevilla, 2007

[Anuncio publicado originalmente en Cuadernos sobre Vico, 19-20 (2006-2007) p. 12]



2020, afio de la pandemia de COVID-19






SUMARIO

In Memoriam. Andrea Battistini (1947-2020) — Paolo Cristofolini (1937-2020) — Presentacion
— EricH AUERBACH (1892-1957), Vico y el historicismo estético (1949) — JAIME L. BALMES
(1810-1848), Criterio de Vico (1846) — JouN BAGNEL BURY (1861-1927), [Algunas paginas
sobre Vico en La Idea de Progreso (1920)] — BENEDETTO CROCE (1866-1952), Tres estudios
sobre Vico. Extraidos y traducidos de La filosofia di G.B. Vico (1911) — FRANCESCO DE
SancTis (1817-1883), La nueva Ciencia. Paginas selectas traducidas de la Historia de la
Literatura Italiana (1870), a. ¢. de J.M. Sevilla — ROBERT FLINT (1883-1910), La transicion a
la Ciencia nueva. (Capitulo VIII de Vico, 1884, de R. Flint) — GIOVANNI GENTILE (1875-1944),
Dos estudios viquianos. El pensamiento italiano en la época de Vico (1915) y Descartes y Vico
(1938) — Correspondencia: Seis cartas sobre Vico entre Croce y Gentile (1911-1914) —
BALDASSARE LABANCA (1829-1913), «Del Autor al Autor» y «Ocasion de este escritoy
(Prefacio y Cap. I de G.B. Vico e i suoi critici cattolici, 1898) — Correspondencia: Carta de M.
Menéndez Pelayo a B. Croce, de 12 de agosto de 1903, sobre Vico en Espaiia — JULES
MICHELET (1798-1874), Introduccion sobre su vida y sus obras 'y Discurso sobre el sistema y
la vida de Vico (1835) — BERTRANDO SPAVENTA (1817-1883), La filosofia italiana en sus rela-
ciones con la filosofia europea (1862). Lecciones II, VI y VII'y «Prologo a la primera edicion»,
por G. Gentile — MIGUEL DE UNAMUNO (1864-1936), Prélogo a la version castellana de la
Estética de Benedetto Croce (1912) — COLABORADORES — DIRECTRIZ DE LA REVISTA Y NORMATIVA
QUE REGULA LAS PROPUESTAS DE COLABORACION — SUMARIOS DE NUMEROS ANTERIORES —
ANUNCIO (2007).

Traducciones de textos por: Manuel Barrios Casares, Enmanuel Chamorro Sanchez, Miguel A. Pastor
Pérez, Daniel Pino Sanchez, José Manuel Sevilla Fernandez, Alfonso Zinica Garcia.

Presentaciones y Notas preliminares a cargo de: Manuel Barrios Casares, José Manuel Sevilla Fernandez,
Alfonso Zinica Garcia.

~x"‘8|04 o
$ ‘e
=) ()
g 155N 1130-7498
~

Tl

DO.L hitp//dx doi org/10.12795Nico

4

hutps://editorial.us s/



