
Reseña de ‘FRANCISCO J. NAVARRO GÓMEZ, Más que palabras. Naturaleza y lími-tes de la traducción, 
Eds. Polifemo, Madrid, 2025’ – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.16 

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [343] 
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732 
© Francisco J. Navarro Gómez – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.16 

FRANCISCO J. NAVARRO GÓMEZ, Más que palabras. Naturaleza y límites de 
la traducción, Eds. Polifemo, Madrid, 2025, 501 pp., ISBN: 9788416335862 

NOTA EDITORIAL 

Con motivo de la reciente publica-
ción en marzo, con la colaboración de 
la Stiftung Studia Humanitatis, del vo-
lumen de Francisco J. Navarro Gómez: 
Más que palabras. Naturaleza y lími-
tes de la traducción, se ofrece a conti-
nuación el texto de la Presentación de 
la obra por el propio autor, depuesto en 
la Mesa de Debate que tuvo lugar en la 
Universidad de Sevilla en la programa-
ción otoñal de Actividades del Pro-
grama de Doctorado en Filosofía (US). 
No se trata, por tanto, de un escrito 
pensado originariamente para su publi-
cación. Por eso, en algunas citas faltan 
las referencias bibliográficas, que el 
lector podrá encontrar en el libro, de 
donde han sido sacadas todas las citas. 

Cuadernos sobre Vico agradece al Dr. Navarro su autorización para la 
publicación de esta breve disertación en torno a su obra y de su autorizado 
parecer acerca del significado, filológico y filosófico, de la acción de traducir 
y del hecho de la traducción. Se trata de un interesante y cualificado punto de 
vista de quien es el traductor al español de la Obra latina de Vico (publicada 
en la Editorial Anthropos, de Barcelona), miembro del Consejo de Redacción 
de esta revista y colaborador asiduo en el ámbito de estudios viquianos. Un 
acercamiento técnico a la publicación de Más que palabras puede tenerse en 
la siguiente sección de este número, “Información Bibliográfica”. 

José M. Sevilla 
Director de Cuadernos sobre Vico 



Francisco J. Navarro Gómez 

344 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

PRESENTACIÓN POR EL AUTOR DE LA OBRA 

Francisco J. Navarro Gómez 
Centro de investigaciones sobre Vico 

 
Desearía ante todo agradecer a los miembros de la Mesa sus gentiles y 

afectuosas palabras para conmigo y con mi trabajo y a todos ustedes por su 
asistencia a este acto. Procuraré primeramente ponerles en antecedentes del 
itinerario seguido por este libro que hoy presentamos. 

Haciendo bueno el deseo reiteradamente expresado por Giambattista 
Vico de reunificación de filosofía y filología, cuyo anhelo de superación tan 
asiduamente transparentan en sus textos los humanistas, desde Lorenzo Valla 
a Mario Nizolio, he tratado de aunarlas aquí –aunque justo es reconocer que 
no siempre mi empeño se ha visto coronado por el éxito–. Jacques Derrida 
mantuvo una serie de encuentros y charlas y pronunció algunas conferencias 
en Canadá a fines del pasado siglo, recogidas y publicadas posteriormente en 
español en 2017 como La Oreja del Otro, con no pocos guiños en tal sentido. 
No en vano este trabajo principia con la recepción de un párrafo del mismo 
en una obra de Vidal Claramonte, donde se dice textualmente que «el origen 
de la filosofía es la traducción o la tesis sobre la traducibilidad, lo que supone 
que la cuestión de traducir es la cuestión misma de la filosofía, el proceso 
mediante el cual se anulan las posiciones binarias, la primacía entre original 
y reescritura, entre presencia y suplemento, entre identidad y diferencia»1. 

Pues bien, enlazando con lo anterior, y aunque con los años me doctoré 
en Filosofía, mi formación universitaria inicial fue una licenciatura en Filolo-
gía. Mi promoción, la de los años 73’-78’, aún denominada de “Filosofía y 
Letras”, varios de cuyos miembros se hallan hoy aquí, fue la primera en que 
comenzaron a desgajarse los estudios de Filosofía, Filología y Geografía e 
Historia. 

Y el embrión y los rudimentos de este libro que hoy les presentamos datan 
de hace cincuenta años. Pues hace exactamente cincuenta, cuando cursaba el 
tercer año, esto es, el año 75’, de tan cruciales acontecimientos históricos en 
nuestro país, comencé con los estudios específicos de mi especialidad, la de 
Filología Clásica. Y ya desde ese mismo momento puse en práctica un ejerci-
–––––––––– 
1. ROSEMARY ARROJO en la “Presentación” a Mª DEL CARMEN ÁFRICA VIDAL CLARAMONTE, En 
los límites de la traducción, ed. Comares, Col. Interlingua, Granada, 2005, p. XII. 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 345 

cio que me ha venido acompañando indefectiblemente en el transcurso del 
tiempo: el de completar mis prácticas de traducción, singularmente durante 
los meses de verano, con otros textos clásicos elegidos por mí y al margen de 
los académicos específicamente exigidos por la formación reglada que estaba 
recibiendo. Fue el primero de ellos la Hécuba de Eurípides, que acompañé 
con glosarios entresacados del texto, particularidades morfosintácticas, etc., y 
tuve la fortuna de que en alguna ocasión (recuerdo una al menos) el texto que 
se me propuso para traducir en un examen versase sobre un pasaje que yo 
había trabajado previamente.  

Pero también desde esos instantes iniciales fui tomando notas de toda 
aquella problemática que la traducción me presentaba, tanto la que tenía entre 
manos como en abstracto, y tanto en el plano puramente técnico como en el 
teorético o especulativo. Bien es cierto que ni esa mecánica ni las lecturas 
sobre la práctica de la traducción que acometí en una época tan temprana su-
ponían entonces un proyecto definido, un programa con proyección de futuro, 
pero sí el germen, un esqueleto que luego hubo que ir encarnando. 

Como es sabido, el latín es la lengua vehicular de comunicación interna-
cional en Occidente hasta prácticamente el s. XVIII, de modo que todo autor 
de cualquier nacionalidad con pretensiones de conocimiento y reconocimiento 
más allá de sus fronteras escribe en latín, sea en Filosofía (Descartes o Leib-
niz), en Política (Thomas Hobbes), en Física (Newton) o en Medicina (Ve-
salius), por mencionar solo a algunos. Pero precisamente por ello, como digo 
en el texto (p. 171): 

Son infinidad, de hecho, los autores con una mente muy bien amue-
blada de los últimos seiscientos años, por poner un límite, que yacen en 
el olvido por haber escrito, como era usual en su época, en latín, una 
lengua que ya no se lee, y no haber sido nunca traducidos: esto es, es-
cribieron en latín para resultar accesibles a la globalidad del mundo ci-
vilizado por ellos conocido, y hoy, en cambio, precisamente en haber 
escrito en latín radica la causa de su desconocimiento. 

Por ello, finalizados mis estudios, continué traduciendo tanto por cuenta 
propia (buena parte de la obra de Tácito), como a solicitud de colegas y ami-
gos que precisaban de textos traducidos de muy variada materia para empren-
der sus trabajos: así ocurrió con los escritos de dinámica de Leibniz (ciencia 
y filosofía); el Arca Noë y la Turris Babel de Athanasius Kircher para un 



Francisco J. Navarro Gómez 

346 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

proyecto de Historia del Arte; pasajes de múltiples humanistas (ediciones de 
filosofía): Salutati, Bruno, Petrarca, Valla, Nizolio, Bruni; también de algunos 
fondos de la Complutense para estudios de Historia y otros varios. De hecho, 
mi paso por la docencia universitaria (fui Profesor Asociado un tiempo aquí, 
en Filosofía) se produjo en unos años en que ya había traducido buena parte 
del De duplici copia verborum ac rerum de Erasmo, no versionado al español 
en quinientos años, y cuando al fin renuncié a tal docencia, porque me restaba 
todo el tiempo para mis investigaciones y traducciones, quiso mi mala fortuna 
que ya hubiese visto la luz una edición de la misma. En los primeros años 90 
–y a instancias de los profesores Sevilla y Pastor, directores de los Cuadernos 
sobre Vico– comencé mi colaboración con esta publicación, inicialmente con 
la ampliación de la “Biblioteca Viquiana” con la traducción de las Orationes 
inaugurales, que fueron posteriormente recogidas al completo, junto con la 
del De antiquissima y algunos otros opúsculos, en un primer volumen de obras 
de Vico traducidas del latín y anotadas en la ed. Anthropos, en 2002. Sucesi-
vamente fueron viendo la luz la Retórica (Instituciones de Oratoria) en 2004, 
El Derecho Universal en 2009, las Reivindicaciones de Vico en 2016 y las 
Gestas de Carafa y la Conjuración partenopea en 2019. Un total de cinco 
volúmenes que abarcan, con la intercalación de algunos otros estudios, más 
de treinta años de trabajo y que integran la traducción en castellano de la to-
talidad de la obra latina de G.B. Vico. 

Continué durante este tiempo con mi ya inveterada costumbre de tomar 
notas de cuanto problema y consecuente reflexión y meditación me iba pre-
sentando la práctica cotidiana de mi actividad traductora y las soluciones da-
das en cada caso, alegando las razones que a mi juicio me asistían. Y consi-
deré, llegado a este punto, que probablemente era hora de plasmar el proyecto 
que desde hacía años me rondaba la cabeza, el de ofrecer tales reflexiones y 
cavilaciones acerca de la esencia y la naturaleza de la traducción y el de sus 
posibilidades y límites a la luz de esa experiencia acumulada durante casi me-
dio siglo en el ejercicio de la misma, pasada por el tamiz de las múltiples 
lecturas sobre la traslación de los textos que habían ido jalonando dicho pe-
ríodo, fuesen de índole filosófica (de Bruni a Gentile y de Gadamer a 
Brodsky), filológica (Coseriu, Borges, Vermeer o García Yebra), traductólo-
gos (Newman, Julián Marías, Nida, Vidal Claramonte) o todo un poco como 
Berman o Steiner, un estudio este a cuya gestación, estructuración, ordena-
ción, composición y redacción dediqué los cinco años subsiguientes, del 2019 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 347 

al 2024, hasta que vio la luz el presente año 2025, intentando argumentar a 
partir de un método inductivo derivado de esa propia práctica. 

Yo he creído casi desde siempre que el traductor debe empatizar con el 
texto: lo que no quiere decir consentir, estar de acuerdo con él –piénsese en 
una traducción del Mein Kampf– sino meramente estar abierto, ser capaz de 
ponerte en el lugar y situación del otro, reconocerlo y aceptarlo lógicamente. 
La empatía que se requiere es lógica y racional, cognitiva, y en ocasiones algo 
emocional; no necesariamente una simpatía. Como un personaje teatral que 
adopta un papel sin llegar a integrarse y perderse en él, desdibujándose, sino 
siendo capaz de entender al otro (que no significa justificarlo) sin dejar de ser 
uno, incluso aportando siempre algo de lo propio: de ahí que toda traducción 
sea en cierto modo una recreación. Por ello afirma Gadamer en Verdad y Mé-
todo que «el que quiere comprender un texto tiene que estar en principio dis-
puesto a dejarse decir algo por él. Una conciencia formada hermenéutica-
mente tiene que mostrarse receptiva desde el principio para la alteridad del 
texto»2. Y para ello, para la comprensión del otro, pienso que resulta esencial 
un conocimiento previo de su biografía, de su itinerario vital, época, obra, etc. 
Porque somos seres históricos y también nuestra obra lo es. Por ello asevera 
también Gadamer en la misma obra que, «por el contrario, reconocemos como 
tarea nuestra el ganar la comprensión del texto sólo desde el hábito lingüístico 
de su tiempo o de su autor»3. Mas precisamente por esa historicidad entiendo 
que habremos de plasmar el texto y a su autor en un determinado marco espa-
ciotemporal, en unos precisos aquí y ahora, en un concreto contexto: el texto 
en su contexto. Son muchas las páginas que he escrito poniendo de relieve y 
realzando el valor del contexto, aquel en que el texto controvertido adquiere 
su pleno valor porque en él nació y se gestó su original vigencia. No ya solo 
lo que el texto dice, su valor denotativo, sino lo que quiere decir, su sentido e 
intencionalidad, el connotativo, nacen en aquel contexto en que vio la luz y se 
pierde o degenera en cualquier otro. Lo que quiere decir el autor en su con-
texto, no lo que podría querer decir si hoy pronunciase esas mismas palabras, 
amén de que, como decía el maestro Schleiermacher, ningún autor pasado, si 
hablase hoy, podría decir lo mismo ni del mismo modo; ni, añadimos nosotros, 
significaría lo mismo aun utilizando idénticas palabras (piénsese, p. e., en el 

–––––––––– 
2. HANS-GEORG GADAMER, Verdad y Método, Sígueme, Salamanca, 2007, 12ª ed., p. 335. 
3. Ibidem, p. 334. 



Francisco J. Navarro Gómez 

348 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Pierre Menard de Borges). Y las más de las veces nos decantamos por una 
traducción más apegada a la lenguacultura fuente o a la meta dependiendo de 
la finalidad, como quiere la teoría del skopós. Así, pongamos por caso, los 
traductores bíblicos –con no demasiadas excepciones (Meschonnic y algunos 
más)– que aspiran a la difusión de la Biblia, y los cristianos con la subsi-
guiente evangelización, propenden a una traducción tendente a la adecuación 
de los textos a las diversas lenguaculturas de llegada, de modo que sea más 
fácilmente integrable y asimilable por ellas, dotándola así de un mayor valor 
católico y ecuménico y cortando a menudo los lazos más irreconocibles de la 
cultura original y en consecuencia menos asumibles por unos receptores de 
hoy muy diversos en el espacio y el tiempo: así ocurrió, v. g., con la Biblia del 
“King James” en Inglaterra, o en Alemania con la de Lutero, redactadas ambas 
de modo que pareciesen forjadas poco tiempo antes y en la propia lengua de 
los destinatarios. Yo, en cambio, y probablemente debido a que el objeto de 
mi traducción suelen ser textos escritos en lenguas clásicas, siempre he pre-
tendido llevar a los lectores hacia el autor y no a la inversa. Entiendo que no 
se puede, si se aspira a penetrar una determinada lenguacultura, llegar a cono-
cerla no en sí, sino en la nuestra. Si no salimos de la propia, difícilmente po-
dremos aspirar a llegar a comprender la ajena. De ahí las abundantes notas 
con que usualmente suelo acompañar mis traducciones, no ya solo explicati-
vas del texto, sino también del contexto en que aquel tuvo lugar, intentando 
paliar u obviar las dificultades que para su correcta interpretación podría en-
contrarse quien no esté versado en tales circunstancias. 

¿Quiere esto decir que, puesto que nos movemos en el contexto original, 
ya no podemos usar de él como un clásico, de modo que sus formas, enseñan-
zas, motivaciones, etc., no puedan ser utilizadas en otras circunstancias diver-
sas o más actuales, incluso con un sentido no exactamente coincidente? En 
absoluto. Pero pretendemos que el traductor no sea las lentes que moldeen de 
un modo constreñido, limitado y propio el texto original en un único y preciso 
sentido, si aquel está dotado originalmente de otro; y sí que sea en lo posible 
el sentido original el que se manifieste en un contexto original también, o lo 
más factiblemente similar, y que sea cada uno de los lectores el que lo amolde 
a sus propias circunstancias o perístasis, testando con ello la posibilidad de 
aplicación o no a su particular y singular momento. Bien es cierto que el tra-
ductor comienza por ser un lector, un lector excepcional, un lector privile-
giado, desde el momento en que debe conocer no solo la lengua, sino también 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 349 

la cultura a ella asociada, lo que lo diferencia del lector a secas. Pensemos en 
el sacerdote hasta la misa tridentina, que conoce –si lo hace– la lengua latina, 
pero no necesariamente la cultura grecolatina. Podría, pues, ensayar la traduc-
ción de un clásico, pero esta se vería mermada y limitada a una traslación 
lingüística exclusivamente desde el más estricto ámbito del diccionario, ca-
rente de todo cuerpo, de todo uso activo coetáneo, al faltarle los referentes 
epocales originales. Paralelamente también, los lectores actuales no son los 
del original, luego deberemos dotarlos o deberán ellos dotarse a sí mismos de 
los instrumentos necesarios para que el sentido original del texto en su con-
texto les resulte medianamente asequible. Solo medianamente, pues es inne-
gable que algo de nosotros y nuestra época se insertará inevitablemente en él, 
como quiere Gadamer. Pero si no hacemos este ejercicio de adecuación 
(“adaptación inversa”) al contexto de aquel, nos hallaremos como el aludido 
Pierre Menard de Borges intentando reescribir El Quijote para los lectores de 
hoy, pero suministrándoles una obra que poco o nada tiene ya que ver con él. 
Es este que propugnamos un sentido parcialmente, aunque solo parcialmente, 
similar a aquel que recoge Dilthey cuando aspira a recuperar el valor original 
del texto. Y lo que se predica acerca de la distancia histórica podría también 
decirse de la que afecta a la geográfica o cultural. En relación con ello dice 
Steiner: 

La costra superficial del inglés es adquirida por hablantes enteramente 
ajenos a la urdimbre, a la trama histórica, al inventario de los diversos 
aspectos de la moral vivida y a la cultura incrustada en el lenguaje. En 
la transferencia se distorsionan o se pierden del todo los paisajes de la 
experiencia, los campos de referencia idiomática, simbólica y comunal 
que confieren al lenguaje su densidad específica. A medida que se pro-
paga por la tierra, el ‘inglés internacional’ parece una delgada estela, 
maravillosamente fluida, pero desprovista de cimientos adecuados4. 

La cuestión estriba en determinar si me doy por satisfecho con que la 
traducción de una obra inmersa en la cultura inglesa la genere alguien dotado 
sólo de esa costra superficial del inglés. O bien si, aun conociéndolo en pro-
fundidad, aspiro a que, amén de traducirlo a mi lengua meta, me actualice 
también texto y contexto a mi lenguacultura o pretendo más bien que me haga 

–––––––––– 
4. GEORGE STEINER, Un lector, Siruela, Madrid, 2021, p. 476. Igualmente en Id., Después de 
Babel. Aspectos del lenguaje y la traducción, F.C.E., México / Madrid, 2001, 2ª ed. (1ª r.), p. 478. 



Francisco J. Navarro Gómez 

350 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

viajar a aquel tiempo y lugar en que los contextos expresos en la obra nacieron 
y cobraron sentido. En definitiva, el reversible viaje de siempre del autor al 
lector o el de este al autor, el único –este último– en que Ortega pensaba que 
cabía hablar con propiedad de traducción.  

En lo relativo a la primera parte de la lenguacultura, de otro lado, intento 
guardar el original, salvo en lo inevitable, hasta en el estilo –y de ahí, v. g., el 
cierto sabor añejo que rezuman los textos de los humanistas–, siempre que 
ello no lo trasforme en un engendro inidentificable e ininteligible en ninguna 
de las dos lenguas. Pues el estilo de un autor, e incluso de una obra concreta 
en el mismo, no es algo que nazca de forma independiente del sentido, como 
quieren algunos, sino que se trata de un conjunto que viene así a la existencia; 
cuando expreso algo, lo hago ya de una manera determinada: la forma-sentido 
de que habla Meschonnic.  

Existen, de otro lado, muy distintas clases de traducción, así como de 
lectura. Algunos factores que intervienen muy directamente en el diverso tipo 
de traducción son el género literario, la diversidad cultural y/o la distancia 
cronológica (y digo ‘y/o’ porque esta última suele presuponer la anterior, aun-
que se superpongan en un mismo espacio territorial). Si observamos, por 
ejemplo, el género, en una gradación que en Gadamer va de mayor a menor 
traducibilidad desde la novela al poema, podremos, por ejemplo, encontrarnos 
–como digo en el libro– con que, 

en efecto, no son las mismas las dificultades que plantea la finalidad 
del impacto del texto publicitario, la directa equivalencia del científico5 
–y de ahí, así como en el técnico y tecnológico, su capacidad de asimi-
lación de la traducción automática6, donde, precisamente, el mayor obs-
táculo para una correcta traslación suele ser el contexto–, la disparidad 
en las nociones del jurídico, el filosófico y su amplitud conceptual –
novedosa en ocasiones, lo que nos llevaría a la importación o creación 
de neologismos–, el literario, subdividido a su vez entre otros en obra 
poética, con la preponderancia en la estética y la expresión, y prosa –la 

–––––––––– 
5. Vid., a título de ejemplo, BRIGITTE LÉPINETTE Y JULIA PINILLA MARTÍNEZ (Eds.), Reconstru-
yendo el pasado de la traducción. A propósito de obras francesas especializadas, científicas y técnicas en sus 
versiones españolas, Comares, Granada, 2016. 
6. Que –salvo casos por todos conocidos de manuales de uso que requieren a su vez un arduo 
trabajo de interpretación y traducción si se quiere entender algo– supone por lo general tan 
solo una primera y básica instancia sobre la que luego poder levantar la estructura de un texto 
más acertado y fiable. 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 351 

novela, por ejemplo en El Quijote, que impone la necesidad de trasla-
ción de unos distintos lenguajes que dan carta de naturaleza a la diver-
sidad de estatus social, psicológica, etc., que caracteriza a cada uno de 
los personajes y lo identifica. 

E incluso en cada uno de ellos existen enormes diferencias a la hora de 
trasvasar los distintos textos, razón por la cual los traductores prácticos sole-
mos ser, por decirlo así, “nominalistas”, pues cada texto es distinto, posee sus 
particularidades y características propias, no pueden formularse al respecto 
recetas universales, por lo que ya Derrida apuntaba que no existen en ella nor-
mas prescriptivas ineludibles y por lo que nuestro enfoque al hablar de traduc-
ción ha debido ser necesariamente descriptivo y no prescriptivo, así como que, 
junto a unas posibles conclusiones derivadas de la práctica cotidiana, conti-
núen necesariamente subsistiendo juicios propios, dudas e incertidumbres. No 
existe, pues, una absoluta traducibilidad, una absoluta fidelidad al texto 
fuente; y por ello Paul Cauer, a caballo entre los ss. XIX-XX, afirmaba que 
hay que ser «tan fiel como sea posible, tan libre como sea necesario», prece-
dido en ello por Pope y más tarde por Herder, como señalo también en el libro. 
En ello juega un papel crucial “la diferencia” –en un distinto sentido al derri-
diano– entre lenguaculturas, de la que hablaremos luego si hay lugar. 

Afortunadamente, a lo largo de mi itinerario como traductor he empren-
dido el versionado de textos de muy diversa naturaleza, como se vio anterior-
mente: científicos, filosóficos, poéticos (pocos estos entre los publicados), li-
terarios, jurídicos, históricos, lo que me ha permitido en cierta medida poder 
sacar factor común y, según creo, no adoptar unas conclusiones sesgadas en 
exceso. Mas no totalmente, porque sí existe una característica general en todos 
ellos: la de la distancia histórica y, por ende, cultural del presente, una distan-
cia que abarca entre los 300 o 600 años que nos separan del humanismo a los 
prácticamente 2000 que lo hacen del clasicismo. Y ello lógicamente repercute 
no solamente ya en que mi visión de la misma sea distinta de la que pueda 
poseer, pongo por caso, el traductor de una novela contemporánea, sino que 
también mi forma de proceder, la secuencia seguida en el proceso de la tra-
ducción, sea diferente. Por ejemplo, en aquellos casos en que he tenido la dis-
ponibilidad del texto fuente original, como ocurrió verbi gratia con El Dere-
cho Universal o con las Gestas de Antonio Carafa, hube de principiar con un 
cometido que al traductor de la narrativa contemporánea le resulta entera-
mente ajeno, ya que él parte de un texto incontrovertido ya fijado: yo, en 



Francisco J. Navarro Gómez 

352 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

cambio, debí asentar el texto base sobre el que iba a trabajar, configurarlo, 
purgarlo o depurarlo, revisar sus erratas y conformar un texto preciso y fiable 
del que partir en mi labor traductora. Para que puedan hacerse una idea fide-
digna del trabajo aludido, en las “Indicaciones acerca de la traducción” que 
preceden a nuestra traducción de El Derecho Universal, tras mencionar nues-
tra fuente principal, la edición anastática napolitana del De Uno de 1720, el 
De Constantia de 1721 y las Notas de 1722, ediciones primero comparadas 
con el texto de Cristofolini, decíamos: 

A grandes rasgos, pues, nuestra labor ha sido la de simultanear la fun-
damental traducción de cada pasaje, dándole una composición correcta 
para el lector actual, con la revisión crítica del texto original, las acota-
ciones o postilas marginales manuscritas y correspondientes correccio-
nes también manuscritas en el texto, las acotaciones a pie de página 
manuscritas, las notas a pie de página impresas, nuestras propias notas, 
la correspondencia con las Notas de Vico al libro I y al libro II, añadidas 
al final […] una primera addenda y corrigenda impresa, una segunda 
también impresa y otra manuscrita: en suma,  una serie de labores di-
versas, conjuntas y contemporáneas que han multiplicado nuestro tra-
bajo mucho más allá del de la estricta traducción. 

Uno de los mayores problemas a enfrentar en una traducción no tiene 
exactamente que ver tanto con la lengua como con la cosmovisión de ambas 
culturas, cuando estas son muy dispares. Ortega habla de aquí de una diversa 
«obra cisoria». Ejemplificaremos ahora con algunos casos de los que cito que 
nos parecen muy significativos y reveladores de lo que queremos decir cuando 
hablamos de diferencias lingüísticas y culturales que pueden llegar a ser casi 
inabordables, de la complejidad de los factores intervinientes en el proceso de 
lo que conocemos como “traducción”, pues la traducción no consiste, como 
vulgarmente se pretende, en una sustitución de significantes para designar 
unos mismos referentes: 

El vocabulario “brasileño” recogido por Pigafetta podría servirnos de 
ejemplo al efecto: «Identificar rey con cacich es una simplificación de un con-
cepto que no tiene correspondencia exacta entre los dos idiomas [...] Que 
cama se diga hamac nos permite augurar que no se parece entre sí lo que cada 
cual piensa al referirse a ese objeto que permite el descanso. Lo mismo cabe 
decir de barco y canoe [...]». 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 353 

Según dice Eugene Nida, que aquí hace una descripción esclarecedora:  

Cada cultura tiene su manera específica de correlacionar términos en 
una estructura jerárquica. Por ejemplo, en kekchi, una lengua maya de 
Guatemala, hay tres términos, che’, pim y agwink, que pueden tradu-
cirse más o menos como ‘árbol’, ‘arbusto’ y ‘planta’, respectivamente, 
pero las verdaderas distinciones no son en ningún sentido paralelas a 
los correspondientes términos en español. Che’ se refiere a cualquier 
arbusto grande o árbol del que se puede utilizar la madera. Pim, por otra 
parte, indica arbustos, hierba y hierbajos en los que no hay madera para 
utilizar ni tampoco sirven como comida para consumo humano. Ag-
wink, sin embargo, se refiere a plantas de las que se puede comer al 
menos un poco. 

Existe, al respecto, un pasaje de Borges que cito en el libro porque resulta 
muy ilustrativo y me gusta particularmente, y revela que aun siendo la misma 
lengua, esta es distinta cuando se trata de distintas culturas, por las connota-
ciones que en cada una implica: 

[…] también los versos de Evaristo Carriego parecerán más pobres al 
ser escuchados por un chileno que al ser escuchados por mí, que les 
maliciaré las tardecitas orilleras, los tipos y hasta pormenores de paisaje 
no registrados en ellos, pero latentes: un corralón, una higuera detrás 
de una pared rosada, una fogata de San Juan en un hueco. Es decir, a 
un forastero no le parecerán más pobres; serán más pobres. Su caudal 
representativo será menor7. 

En definitiva, por lo general lo que deviene –a la larga muchas veces– un 
producto de nuestra cultura de llegada no es ya un original, sino su traducción, 
no el Goethe primigenio, sino, como dice Gentile, “nuestro” Goethe italiano, 
aun leído en alemán8 (Gadamer distingue aquí entre traducir y trasladar). 

Para ir ya finalizando, nunca podré estar absolutamente satisfecho con mi 
trabajo de traductor, con la labor desarrollada durante tantos años. En primer 
lugar, porque lo ideal sería su innecesariedad. En realidad, lo que hago no es 
sino cubrir un déficit: el que deriva de una enseñanza reglada de estos estudios 
donde hace años que los planes suprimieron el latín. Si inicialmente la filoso- 
–––––––––– 
7. JORGE LUIS BORGES, “Las dos maneras de traducir”, La Prensa, 1/VIII/1926, recogido en 
Textos recobrados 1919-1930, Emecé, Buenos Aires, 1997, pp. 256-259. 
8. Vid. GIOVANNI GENTILE, “La sinrazón y el derecho de las traducciones”, Zibaldone. Estudios 
italianos 10, 2022, pp. 151-158. 



Francisco J. Navarro Gómez 

354 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

fía griega, luego la latina, medieval, renacentista e incluso prácticamente hasta 
la Edad Moderna se escribe en muy buena medida en latín, nos encontramos 
con el indeseable hecho de que, salvo excepciones, cualquiera que desee es-
tudiar a fondo autores que abarcan dos mil años tenga que conocerlos y hablar 
de su obra siempre por persona interpuesta, sin la capacidad de acudir direc-
tamente a las fuentes, siempre diciendo lo que, según Fulano, dice Mengano. 
Y, en segundo lugar, por una razón intrínseca a la propia naturaleza de la tra-
ducción. Obviamente, la primera absoluta satisfacción sería la de haber escrito 
el original. Pues una traducción es siempre perfectible, siempre susceptible de 
mejora. Hace pocos años acudí a ver una exposición de pintura de Antonio 
López en el Colegio de Arquitectura, frente a San Pedro. Se trataba de una 
corta serie de cuadros, por así decir, “inconclusos”, en fase aún de bocetos o 
poco más. Al preguntarle alguien por la relación con los ya acabados, decía el 
autor que un cuadro nunca está acabado. Puede derivar la labor en él hacia 
otras formas o vertientes no contempladas inicialmente, llegar el cansancio o 
fastidio hacia la obra, aparecer nuevos proyectos o ideas… y se da por con-
cluido. Pero nunca lo está por completo, siempre puede progresar. Y algo muy 
similar sucede con la traducción; por no hablar de la provisionalidad y la fu-
gacidad que impone la evolución de la propia lengua. 

Siendo así las cosas, por buena que sea, no cabe hablar de una traducción 
perfecta, esto es, acabada; su índole será siempre aproximativa (por lo que 
Croce hablaba de ella con respecto al original como gozando de un cierto “aire 
de familia”), no cabe una completa identificación con el original, por lo que 
siempre adolecerá de limitaciones. No cabe un trasvase absoluto porque no 
existe un absoluto paralelo entre la lengua y la cosmovisión cultural que esta 
entraña y que en gran parte la propia lengua contribuye a generar y la relación 
existente entre otra lengua y una cosmovisión cultural distinta, dado que la 
traducción no es exclusivamente, ni mucho menos, una manifestación lingüís-
tica, aunque su esencia lo sea. La traducción no es La Obra, sino un camino 
hacia ella, como propugnaba Ortega. He dedicado, pues, este libro en buena 
medida a plasmar mis reflexiones de tantos años acerca del carácter más-que-
lingüístico de la traducción, polifacético y multidisciplinar, sus potencialida-
des y restricciones. De todo ello, su doble intitulación: Más que palabras. 
Naturaleza y límites de la traducción. Espero con este libro haber contribuido 
en cierta medida a arrojar luz sobre algunos aspectos, si no ya ignorados, al 
menos preteridos, soslayados o desatendidos de la misma. 

Les doy las gracias por su atención y por su paciencia. 




