Reseria de ‘FRANCISCO J. NAVARRO GOMEZ, Mds que palabras. Naturaleza y limi-tes de la traduccion,
Eds. Polifemo, Madrid, 2025’ — D.O.1L http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.16

FRANCISCO J. NAVARRO GOMEZ, Mds que palabras. Naturaleza y limites de
la traduccion, Eds. Polifemo, Madrid, 2025, 501 pp., ISBN: 9788416335862

NOTA EDITORIAL

Con motivo de la reciente publica-
cion en marzo, con la colaboracion de
la Stiftung Studia Humanitatis, del vo-
lumen de Francisco J. Navarro Gémez:
Mas que palabras. Naturaleza y limi- Mas que palabr as
tes de la traduccion, se ofrece a conti-
nuacion el texto de la Presentacion de
la obra por el propio autor, depuesto en
la Mesa de Debate que tuvo lugar en la
Universidad de Sevilla en la programa-
cion otofial de Actividades del Pro-
grama de Doctorado en Filosofia (US).
No se trata, por tanto, de un escrito
pensado originariamente para su publi-
cacion. Por eso, en algunas citas faltan
las referencias bibliograficas, que el
lector podra encontrar en el libro, de
donde han sido sacadas todas las citas.

Cuadernos sobre Vico agradece al Dr. Navarro su autorizacion para la
publicacion de esta breve disertacion en torno a su obra y de su autorizado
parecer acerca del significado, filologico y filosofico, de la accion de traducir
y del hecho de la fraduccion. Se trata de un interesante y cualificado punto de
vista de quien es el traductor al espafiol de la Obra latina de Vico (publicada
en la Editorial Anthropos, de Barcelona), miembro del Consejo de Redaccion
de esta revista y colaborador asiduo en el ambito de estudios viquianos. Un
acercamiento técnico a la publicacion de Mas que palabras puede tenerse en
la siguiente seccion de este niimero, “Informacion Bibliografica”.

José M. Sevilla
Director de Cuadernos sobre Vico

Francisco J. Navarro G6mez

Naturaleza y limites
de la traduccion

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [343]

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732
© Francisco J. Navarro Gomez — D.O.L. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2025.i139.16



Francisco J. Navarro Gomez

PRESENTACION POR EL AUTOR DE LA OBRA

Francisco J. Navarro Gomez
Centro de investigaciones sobre Vico

Desearia ante todo agradecer a los miembros de la Mesa sus gentiles y
afectuosas palabras para conmigo y con mi trabajo y a todos ustedes por su
asistencia a este acto. Procuraré primeramente ponerles en antecedentes del
itinerario seguido por este libro que hoy presentamos.

Haciendo bueno el deseo reiteradamente expresado por Giambattista
Vico de reunificacion de filosofia y filologia, cuyo anhelo de superacion tan
asiduamente transparentan en sus textos los humanistas, desde Lorenzo Valla
a Mario Nizolio, he tratado de aunarlas aqui —aunque justo es reconocer que
no siempre mi empeflo se ha visto coronado por el éxito—. Jacques Derrida
mantuvo una serie de encuentros y charlas y pronunci6 algunas conferencias
en Canada a fines del pasado siglo, recogidas y publicadas posteriormente en
espaiiol en 2017 como La Oreja del Otro, con no pocos guifios en tal sentido.
No en vano este trabajo principia con la recepcion de un parrafo del mismo
en una obra de Vidal Claramonte, donde se dice textualmente que «el origen
de la filosofia es la traduccioén o la tesis sobre la traducibilidad, lo que supone
que la cuestion de traducir es la cuestion misma de la filosofia, el proceso
mediante el cual se anulan las posiciones binarias, la primacia entre original
y reescritura, entre presencia y suplemento, entre identidad y diferenciax!.

Pues bien, enlazando con lo anterior, y aunque con los afios me doctoré
en Filosofia, mi formacion universitaria inicial fue una licenciatura en Filolo-
gia. Mi promocion, la de los afios 73°-78’, aun denominada de “Filosofia y
Letras”, varios de cuyos miembros se hallan hoy aqui, fue la primera en que
comenzaron a desgajarse los estudios de Filosofia, Filologia y Geografia e
Historia.

Y el embrion y los rudimentos de este libro que hoy les presentamos datan
de hace cincuenta afios. Pues hace exactamente cincuenta, cuando cursaba el
tercer afo, esto es, el afio 75°, de tan cruciales acontecimientos historicos en
nuestro pais, comencé con los estudios especificos de mi especialidad, la de
Filologia Clasica. Y ya desde ese mismo momento puse en practica un ejerci-

1. ROSEMARY ARROJO en la “Presentacion” a M* DEL CARMEN AFRICA VIDAL CLARAMONTE, En
los limites de la traduccion, ed. Comares, Col. Interlingua, Granada, 2005, p. XII.

344 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

cio que me ha venido acompafiando indefectiblemente en el transcurso del
tiempo: el de completar mis practicas de traduccion, singularmente durante
los meses de verano, con otros textos clasicos elegidos por mi y al margen de
los académicos especificamente exigidos por la formacion reglada que estaba
recibiendo. Fue el primero de ellos la Hécuba de Euripides, que acompaiié
con glosarios entresacados del texto, particularidades morfosintacticas, etc., y
tuve la fortuna de que en alguna ocasion (recuerdo una al menos) el texto que
se me propuso para traducir en un examen versase sobre un pasaje que yo
habia trabajado previamente.

Pero también desde esos instantes iniciales fui tomando notas de toda
aquella problematica que la traduccion me presentaba, tanto la que tenia entre
manos como en abstracto, y tanto en el plano puramente técnico como en el
teorético o especulativo. Bien es cierto que ni esa mecanica ni las lecturas
sobre la practica de la traduccion que acometi en una época tan temprana su-
ponian entonces un proyecto definido, un programa con proyeccion de futuro,
pero si el germen, un esqueleto que luego hubo que ir encarnando.

Como es sabido, el latin es la lengua vehicular de comunicacién interna-
cional en Occidente hasta practicamente el s. XVIII, de modo que todo autor
de cualquier nacionalidad con pretensiones de conocimiento y reconocimiento
mas alla de sus fronteras escribe en latin, sea en Filosofia (Descartes o Leib-
niz), en Politica (Thomas Hobbes), en Fisica (Newton) o en Medicina (Ve-
salius), por mencionar solo a algunos. Pero precisamente por ello, como digo
en el texto (p. 171):

Son infinidad, de hecho, los autores con una mente muy bien amue-
blada de los ultimos seiscientos afios, por poner un limite, que yacen en
el olvido por haber escrito, como era usual en su época, en latin, una
lengua que ya no se lee, y no haber sido nunca traducidos: esto es, es-
cribieron en latin para resultar accesibles a la globalidad del mundo ci-
vilizado por ellos conocido, y hoy, en cambio, precisamente en haber
escrito en latin radica la causa de su desconocimiento.

Por ello, finalizados mis estudios, continué traduciendo tanto por cuenta
propia (buena parte de la obra de T4cito), como a solicitud de colegas y ami-
gos que precisaban de textos traducidos de muy variada materia para empren-
der sus trabajos: asi ocurrié con los escritos de dinamica de Leibniz (ciencia
y filosofia); el Arca Noé y la Turris Babel de Athanasius Kircher para un

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 345



Francisco J. Navarro Gomez

proyecto de Historia del Arte; pasajes de multiples humanistas (ediciones de
filosofia): Salutati, Bruno, Petrarca, Valla, Nizolio, Bruni; también de algunos
fondos de la Complutense para estudios de Historia y otros varios. De hecho,
mi paso por la docencia universitaria (fui Profesor Asociado un tiempo aqui,
en Filosofia) se produjo en unos afios en que ya habia traducido buena parte
del De duplici copia verborum ac rerum de Erasmo, no versionado al espafiol
en quinientos afios, y cuando al fin renuncié a tal docencia, porque me restaba
todo el tiempo para mis investigaciones y traducciones, quiso mi mala fortuna
que ya hubiese visto la luz una edicion de la misma. En los primeros afios 90
—y a instancias de los profesores Sevilla y Pastor, directores de los Cuadernos
sobre Vico— comencé mi colaboracion con esta publicacion, inicialmente con
la ampliacion de la “Biblioteca Viquiana” con la traduccion de las Orationes
inaugurales, que fueron posteriormente recogidas al completo, junto con la
del De antiquissima y algunos otros opusculos, en un primer volumen de obras
de Vico traducidas del latin y anotadas en la ed. Anthropos, en 2002. Sucesi-
vamente fueron viendo la luz la Retdrica (Instituciones de Oratoria) en 2004,
El Derecho Universal en 2009, las Reivindicaciones de Vico en 2016 y las
Gestas de Carafa y la Conjuracion partenopea en 2019. Un total de cinco
volumenes que abarcan, con la intercalacion de algunos otros estudios, mas
de treinta afios de trabajo y que integran la traduccion en castellano de la to-
talidad de la obra latina de G.B. Vico.

Continué¢ durante este tiempo con mi ya inveterada costumbre de tomar
notas de cuanto problema y consecuente reflexion y meditacion me iba pre-
sentando la practica cotidiana de mi actividad traductora y las soluciones da-
das en cada caso, alegando las razones que a mi juicio me asistian. Y consi-
deré, llegado a este punto, que probablemente era hora de plasmar el proyecto
que desde hacia afios me rondaba la cabeza, el de ofrecer tales reflexiones y
cavilaciones acerca de la esencia y la naturaleza de la traduccion y el de sus
posibilidades y limites a la luz de esa experiencia acumulada durante casi me-
dio siglo en el ejercicio de la misma, pasada por el tamiz de las multiples
lecturas sobre la traslacion de los textos que habian ido jalonando dicho pe-
riodo, fuesen de indole filosofica (de Bruni a Gentile y de Gadamer a
Brodsky), filologica (Coseriu, Borges, Vermeer o Garcia Yebra), traductolo-
gos (Newman, Julian Marias, Nida, Vidal Claramonte) o todo un poco como
Berman o Steiner, un estudio este a cuya gestacion, estructuracion, ordena-
cion, composicion y redaccion dediqué los cinco afios subsiguientes, del 2019

346 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

al 2024, hasta que vio la luz el presente afio 2025, intentando argumentar a
partir de un método inductivo derivado de esa propia practica.

Yo he creido casi desde siempre que el traductor debe empatizar con el
texto: lo que no quiere decir consentir, estar de acuerdo con ¢l —piénsese en
una traduccion del Mein Kampf— sino meramente estar abierto, ser capaz de
ponerte en el lugar y situacion del otro, reconocerlo y aceptarlo légicamente.
La empatia que se requiere es logica y racional, cognitiva, y en ocasiones algo
emocional; no necesariamente una simpatia. Como un personaje teatral que
adopta un papel sin llegar a integrarse y perderse en ¢l, desdibujandose, sino
siendo capaz de entender al otro (que no significa justificarlo) sin dejar de ser
uno, incluso aportando siempre algo de lo propio: de ahi que toda traduccion
sea en cierto modo una recreacion. Por ello afirma Gadamer en Verdad y Mé-
todo que «el que quiere comprender un texto tiene que estar en principio dis-
puesto a dejarse decir algo por él. Una conciencia formada hermenéutica-
mente tiene que mostrarse receptiva desde el principio para la alteridad del
texto»?. Y para ello, para la comprension del otro, pienso que resulta esencial
un conocimiento previo de su biografia, de su itinerario vital, época, obra, etc.
Porque somos seres historicos y también nuestra obra lo es. Por ello asevera
también Gadamer en la misma obra que, «por el contrario, reconocemos como
tarea nuestra el ganar la comprension del texto s6lo desde el habito lingiiistico
de su tiempo o de su autor»’. Mas precisamente por esa historicidad entiendo
que habremos de plasmar el texto y a su autor en un determinado marco espa-
ciotemporal, en unos precisos aqui y ahora, en un concreto contexto: el texto
en su contexto. Son muchas las paginas que he escrito poniendo de relieve y
realzando el valor del contexto, aquel en que el texto controvertido adquiere
su pleno valor porque en ¢l nacid y se gestd su original vigencia. No ya solo
lo que el texto dice, su valor denotativo, sino lo que quiere decir, su sentido e
intencionalidad, el connotativo, nacen en aquel contexto en que vio la luz y se
pierde o degenera en cualquier otro. Lo que quiere decir el autor en su con-
texto, no lo que podria querer decir si hoy pronunciase esas mismas palabras,
amén de que, como decia el maestro Schleiermacher, ningtn autor pasado, si
hablase hoy, podria decir lo mismo ni del mismo modo; ni, anadimos nosotros,
significaria lo mismo aun utilizando idénticas palabras (piénsese, p. €., en el

2. HANS-GEORG GADAMER, Verdad y Método, Sigueme, Salamanca, 2007, 12* ed., p. 335.
3. Ibidem, p. 334.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 347



Francisco J. Navarro Gomez

Pierre Menard de Borges). Y las mas de las veces nos decantamos por una
traduccion mas apegada a la lenguacultura fuente o a la meta dependiendo de
la finalidad, como quiere la teoria del skopds. Asi, pongamos por caso, los
traductores biblicos —con no demasiadas excepciones (Meschonnic y algunos
mas)— que aspiran a la difusion de la Biblia, y los cristianos con la subsi-
guiente evangelizacion, propenden a una traduccion tendente a la adecuacion
de los textos a las diversas lenguaculturas de llegada, de modo que sea mas
facilmente integrable y asimilable por ellas, dotandola asi de un mayor valor
catdlico y ecuménico y cortando a menudo los lazos mas irreconocibles de la
cultura original y en consecuencia menos asumibles por unos receptores de
hoy muy diversos en el espacio y el tiempo: asi ocurrio, v. g., con la Biblia del
“King James” en Inglaterra, o en Alemania con la de Lutero, redactadas ambas
de modo que pareciesen forjadas poco tiempo antes y en la propia lengua de
los destinatarios. Yo, en cambio, y probablemente debido a que el objeto de
mi traduccidn suelen ser textos escritos en lenguas clasicas, siempre he pre-
tendido llevar a los lectores hacia el autor y no a la inversa. Entiendo que no
se puede, si se aspira a penetrar una determinada lenguacultura, llegar a cono-
cerla no en si, sino en la nuestra. Si no salimos de la propia, dificilmente po-
dremos aspirar a llegar a comprender la ajena. De ahi las abundantes notas
con que usualmente suelo acompaiiar mis traducciones, no ya solo explicati-
vas del texto, sino también del contexto en que aquel tuvo lugar, intentando
paliar u obviar las dificultades que para su correcta interpretacion podria en-
contrarse quien no esté versado en tales circunstancias.

{Quiere esto decir que, puesto que nos movemos en el contexto original,
ya no podemos usar de ¢l como un clésico, de modo que sus formas, ensefian-
zas, motivaciones, etc., no puedan ser utilizadas en otras circunstancias diver-
sas 0 mas actuales, incluso con un sentido no exactamente coincidente? En
absoluto. Pero pretendemos que el traductor no sea las lentes que moldeen de
un modo constrefiido, limitado y propio el texto original en un tinico y preciso
sentido, si aquel esta dotado originalmente de otro; y si que sea en lo posible
el sentido original el que se manifieste en un contexto original también, o lo
mas factiblemente similar, y que sea cada uno de los lectores el que lo amolde
a sus propias circunstancias o peristasis, testando con ello la posibilidad de
aplicacion o no a su particular y singular momento. Bien es cierto que el tra-
ductor comienza por ser un lector, un lector excepcional, un lector privile-
giado, desde el momento en que debe conocer no solo la lengua, sino también

348 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

la cultura a ella asociada, lo que lo diferencia del lector a secas. Pensemos en
el sacerdote hasta la misa tridentina, que conoce —si lo hace— la lengua latina,
pero no necesariamente la cultura grecolatina. Podria, pues, ensayar la traduc-
cion de un clésico, pero esta se veria mermada y limitada a una traslacion
lingiiistica exclusivamente desde el mas estricto ambito del diccionario, ca-
rente de todo cuerpo, de todo uso activo coetaneo, al faltarle los referentes
epocales originales. Paralelamente también, los lectores actuales no son los
del original, luego deberemos dotarlos o deberan ellos dotarse a si mismos de
los instrumentos necesarios para que el sentido original del texto en su con-
texto les resulte medianamente asequible. Solo medianamente, pues es inne-
gable que algo de nosotros y nuestra época se insertara inevitablemente en ¢l,
como quiere Gadamer. Pero si no hacemos este ejercicio de adecuacion
(“adaptacion inversa”) al contexto de aquel, nos hallaremos como el aludido
Pierre Menard de Borges intentando reescribir £/ Quijote para los lectores de
hoy, pero suministrandoles una obra que poco o nada tiene ya que ver con €l.
Es este que propugnamos un sentido parcialmente, aunque solo parcialmente,
similar a aquel que recoge Dilthey cuando aspira a recuperar el valor original
del texto. Y lo que se predica acerca de la distancia historica podria también
decirse de la que afecta a la geografica o cultural. En relacion con ello dice
Steiner:

La costra superficial del inglés es adquirida por hablantes enteramente
ajenos a la urdimbre, a la trama historica, al inventario de los diversos
aspectos de la moral vivida y a la cultura incrustada en el lenguaje. En
la transferencia se distorsionan o se pierden del todo los paisajes de la
experiencia, los campos de referencia idiomatica, simboélica y comunal
que confieren al lenguaje su densidad especifica. A medida que se pro-
paga por la tierra, el ‘inglés internacional’ parece una delgada estela,
maravillosamente fluida, pero desprovista de cimientos adecuados®.

La cuestion estriba en determinar si me doy por satisfecho con que la
traduccion de una obra inmersa en la cultura inglesa la genere alguien dotado
solo de esa costra superficial del inglés. O bien si, aun conociéndolo en pro-
fundidad, aspiro a que, amén de traducirlo a mi lengua meta, me actualice
también texto y contexto a mi lenguacultura o pretendo mas bien que me haga

4. GEORGE STEINER, Un lector, Siruela, Madrid, 2021, p. 476. Igualmente en Id., Después de
Babel. Aspectos del lenguage y la traduccion, F.C.E., México / Madrid, 2001, 2" ed. (1*r.), p. 478.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 349



Francisco J. Navarro Gomez

viajar a aquel tiempo y lugar en que los contextos expresos en la obra nacieron
y cobraron sentido. En definitiva, el reversible viaje de siempre del autor al
lector o el de este al autor, el unico —este ultimo— en que Ortega pensaba que
cabia hablar con propiedad de traduccion.

En lo relativo a la primera parte de la lenguacultura, de otro lado, intento
guardar el original, salvo en lo inevitable, hasta en el estilo —y de ahi, v. g., el
cierto sabor afiejo que rezuman los textos de los humanistas—, siempre que
ello no lo trasforme en un engendro inidentificable e ininteligible en ninguna
de las dos lenguas. Pues el estilo de un autor, e incluso de una obra concreta
en el mismo, no es algo que nazca de forma independiente del sentido, como
quieren algunos, sino que se trata de un conjunto que viene asi a la existencia;
cuando expreso algo, lo hago ya de una manera determinada: la forma-sentido
de que habla Meschonnic.

Existen, de otro lado, muy distintas clases de traduccion, asi como de
lectura. Algunos factores que intervienen muy directamente en el diverso tipo
de traduccion son el género literario, la diversidad cultural y/o la distancia
cronologica (y digo ‘y/o’ porque esta ultima suele presuponer la anterior, aun-
que se superpongan en un mismo espacio territorial). Si observamos, por
ejemplo, el género, en una gradacion que en Gadamer va de mayor a menor
traducibilidad desde la novela al poema, podremos, por ejemplo, encontrarnos
—como digo en el libro— con que,

en efecto, no son las mismas las dificultades que plantea la finalidad
del impacto del texto publicitario, la directa equivalencia del cientifico’
—y de ahi, asi como en el técnico y tecnoldgico, su capacidad de asimi-
lacion de la traduccidn automatica®, donde, precisamente, el mayor obs-
taculo para una correcta traslacion suele ser el contexto—, la disparidad
en las nociones del juridico, el filosofico y su amplitud conceptual —
novedosa en ocasiones, lo que nos llevaria a la importacion o creacion
de neologismos—, el literario, subdividido a su vez entre otros en obra
pogética, con la preponderancia en la estética y la expresion, y prosa —la

5. Vid., a titulo de ¢jemplo, BRIGITTE LEPINETTE Y JULIA PINILLA MARTINEZ (Eds.), Reconstru-
yendo el pasado de la traduccion. A propésito de obras francesas especializadas, cientificas y técnicas en sus
verstones espaiiolas, Comares, Granada, 2016.

6. Que —salvo casos por todos conocidos de manuales de uso que requieren a su vez un arduo
trabajo de interpretacion y traduccién si se quiere entender algo— supone por lo general tan
solo una primera y basica instancia sobre la que luego poder levantar la estructura de un texto
mas acertado y fiable.

350 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

novela, por ejemplo en E/ Quijote, que impone la necesidad de trasla-
cion de unos distintos lenguajes que dan carta de naturaleza a la diver-
sidad de estatus social, psicoldgica, etc., que caracteriza a cada uno de
los personajes y lo identifica.

E incluso en cada uno de ellos existen enormes diferencias a la hora de
trasvasar los distintos textos, razon por la cual los traductores practicos sole-
mos ser, por decirlo asi, “nominalistas”, pues cada texto es distinto, posee sus
particularidades y caracteristicas propias, no pueden formularse al respecto
recetas universales, por lo que ya Derrida apuntaba que no existen en ella nor-
mas prescriptivas ineludibles y por lo que nuestro enfoque al hablar de traduc-
cion ha debido ser necesariamente descriptivo y no prescriptivo, asi como que,
junto a unas posibles conclusiones derivadas de la practica cotidiana, conti-
nlien necesariamente subsistiendo juicios propios, dudas e incertidumbres. No
existe, pues, una absoluta traducibilidad, una absoluta fidelidad al texto
fuente; y por ello Paul Cauer, a caballo entre los ss. XIX-XX, afirmaba que
hay que ser «tan fiel como sea posible, tan libre como sea necesario», prece-
dido en ello por Pope y mas tarde por Herder, como sefialo también en el libro.
En ello juega un papel crucial “la diferencia” —en un distinto sentido al derri-
diano— entre lenguaculturas, de la que hablaremos luego si hay lugar.

Afortunadamente, a lo largo de mi itinerario como traductor he empren-
dido el versionado de textos de muy diversa naturaleza, como se vio anterior-
mente: cientificos, filos6ficos, poéticos (pocos estos entre los publicados), li-
terarios, juridicos, historicos, lo que me ha permitido en cierta medida poder
sacar factor comun y, segin creo, no adoptar unas conclusiones sesgadas en
exceso. Mas no totalmente, porque si existe una caracteristica general en todos
ellos: la de la distancia historica y, por ende, cultural del presente, una distan-
cia que abarca entre los 300 o 600 afios que nos separan del humanismo a los
practicamente 2000 que lo hacen del clasicismo. Y ello l6gicamente repercute
no solamente ya en que mi vision de la misma sea distinta de la que pueda
poseer, pongo por caso, el traductor de una novela contemporanea, sino que
también mi forma de proceder, la secuencia seguida en el proceso de la tra-
duccion, sea diferente. Por ejemplo, en aquellos casos en que he tenido la dis-
ponibilidad del texto fuente original, como ocurri6 verbi gratia con El Dere-
cho Universal o con las Gestas de Antonio Carafa, hube de principiar con un
cometido que al traductor de la narrativa contemporanea le resulta entera-
mente ajeno, ya que €l parte de un texto incontrovertido ya fijado: yo, en

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 351



Francisco J. Navarro Gomez

cambio, debi asentar el texto base sobre el que iba a trabajar, configurarlo,
purgarlo o depurarlo, revisar sus erratas y conformar un texto preciso y fiable
del que partir en mi labor traductora. Para que puedan hacerse una idea fide-
digna del trabajo aludido, en las “Indicaciones acerca de la traduccion” que
preceden a nuestra traduccion de El Derecho Universal, tras mencionar nues-
tra fuente principal, la edicion anastatica napolitana del De Uno de 1720, el
De Constantia de 1721 y las Notas de 1722, ediciones primero comparadas
con el texto de Cristofolini, deciamos:

A grandes rasgos, pues, nuestra labor ha sido la de simultanear la fun-
damental traduccion de cada pasaje, dandole una composicion correcta
para el lector actual, con la revision critica del texto original, las acota-
ciones o postilas marginales manuscritas y correspondientes correccio-
nes también manuscritas en el texto, las acotaciones a pie de pagina
manuscritas, las notas a pie de pagina impresas, nuestras propias notas,
la correspondencia con las Notas de Vico al libro I 'y al libro II, afiadidas
al final [...] una primera addenda y corrigenda impresa, una segunda
también impresa y otra manuscrita: en suma, una serie de labores di-
versas, conjuntas y contemporaneas que han multiplicado nuestro tra-
bajo mucho mas alla del de la estricta traduccion.

Uno de los mayores problemas a enfrentar en una traduccion no tiene
exactamente que ver tanto con la lengua como con la cosmovision de ambas
culturas, cuando estas son muy dispares. Ortega habla de aqui de una diversa
«obra cisoriay». Ejemplificaremos ahora con algunos casos de los que cito que
nos parecen muy significativos y reveladores de lo que queremos decir cuando
hablamos de diferencias lingiiisticas y culturales que pueden llegar a ser casi
inabordables, de la complejidad de los factores intervinientes en el proceso de
lo que conocemos como “traduccion”, pues la traduccion no consiste, como
vulgarmente se pretende, en una sustitucion de significantes para designar
unos mismos referentes:

El vocabulario “brasilefio” recogido por Pigafetta podria servirnos de
ejemplo al efecto: «Identificar rey con cacich es una simplificacion de un con-
cepto que no tiene correspondencia exacta entre los dos idiomas [...] Que
cama se diga hamac nos permite augurar que no se parece entre si lo que cada
cual piensa al referirse a ese objeto que permite el descanso. Lo mismo cabe
decir de barco y canoe [...]».

352 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

Segun dice Eugene Nida, que aqui hace una descripcion esclarecedora:

Cada cultura tiene su manera especifica de correlacionar términos en
una estructura jerarquica. Por ejemplo, en kekchi, una lengua maya de
Guatemala, hay tres términos, che’, pim y agwink, que pueden tradu-
cirse mas o menos como ‘arbol’, ‘arbusto’ y ‘planta’, respectivamente,
pero las verdaderas distinciones no son en ningin sentido paralelas a
los correspondientes términos en espafiol. Che’ se refiere a cualquier
arbusto grande o arbol del que se puede utilizar la madera. Pim, por otra
parte, indica arbustos, hierba y hierbajos en los que no hay madera para
utilizar ni tampoco sirven como comida para consumo humano. Ag-
wink, sin embargo, se refiere a plantas de las que se puede comer al
menos un poco.

Existe, al respecto, un pasaje de Borges que cito en el libro porque resulta
muy ilustrativo y me gusta particularmente, y revela que aun siendo la misma
lengua, esta es distinta cuando se trata de distintas culturas, por las connota-
ciones que en cada una implica:

[...] también los versos de Evaristo Carriego pareceran mas pobres al
ser escuchados por un chileno que al ser escuchados por mi, que les
maliciaré las tardecitas orilleras, los tipos y hasta pormenores de paisaje
no registrados en ellos, pero latentes: un corralén, una higuera detras
de una pared rosada, una fogata de San Juan en un hueco. Es decir, a
un forastero no le pareceran mas pobres; seran mas pobres. Su caudal
representativo sera menor’.

En definitiva, por lo general lo que deviene —a la larga muchas veces— un
producto de nuestra cultura de llegada no es ya un original, sino su traduccion,
no el Goethe primigenio, sino, como dice Gentile, “nuestro” Goethe italiano,
aun leido en aleman® (Gadamer distingue aqui entre traducir y trasladar).

Para ir ya finalizando, nunca podré estar absolutamente satisfecho con mi
trabajo de traductor, con la labor desarrollada durante tantos afios. En primer
lugar, porque lo ideal seria su innecesariedad. En realidad, lo que hago no es
sino cubrir un déficit: el que deriva de una ensefianza reglada de estos estudios
donde hace afios que los planes suprimieron el latin. Si inicialmente la filoso-

7. JORGE LUIS BORGES, “Las dos maneras de traducir”, La Prensa, 1/VII1/1926, recogido en
Textos recobrados 1919-1930, Emecé, Buenos Aires, 1997, pp. 256-259.

8. 1id. GIOVANNI GENTILE, “La sinrazoén y el derecho de las traducciones”, Zibaldone. Estudios
italianos 10, 2022, pp. 151-158.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 353



Francisco J. Navarro Gomez

fia griega, luego la latina, medieval, renacentista e incluso practicamente hasta
la Edad Moderna se escribe en muy buena medida en latin, nos encontramos
con el indeseable hecho de que, salvo excepciones, cualquiera que desee es-
tudiar a fondo autores que abarcan dos mil afios tenga que conocerlos y hablar
de su obra siempre por persona interpuesta, sin la capacidad de acudir direc-
tamente a las fuentes, siempre diciendo lo que, segun Fulano, dice Mengano.
Y, en segundo lugar, por una razoén intrinseca a la propia naturaleza de la tra-
duccion. Obviamente, la primera absoluta satisfaccion seria la de haber escrito
el original. Pues una traduccion es siempre perfectible, siempre susceptible de
mejora. Hace pocos afios acudi a ver una exposicion de pintura de Antonio
Lopez en el Colegio de Arquitectura, frente a San Pedro. Se trataba de una
corta serie de cuadros, por asi decir, “inconclusos”, en fase atin de bocetos o
poco mas. Al preguntarle alguien por la relacion con los ya acabados, decia el
autor que un cuadro nunca estd acabado. Puede derivar la labor en éI hacia
otras formas o vertientes no contempladas inicialmente, llegar el cansancio o
fastidio hacia la obra, aparecer nuevos proyectos o ideas... y se da por con-
cluido. Pero nunca lo esta por completo, siempre puede progresar. Y algo muy
similar sucede con la traduccidn; por no hablar de la provisionalidad y la fu-
gacidad que impone la evolucion de la propia lengua.

Siendo asi las cosas, por buena que sea, no cabe hablar de una traduccion
perfecta, esto es, acabada; su indole sera siempre aproximativa (por lo que
Croce hablaba de ella con respecto al original como gozando de un cierto “aire
de familia”), no cabe una completa identificacion con el original, por lo que
siempre adolecera de limitaciones. No cabe un trasvase absoluto porque no
existe un absoluto paralelo entre la lengua y la cosmovision cultural que esta
entrafia y que en gran parte la propia lengua contribuye a generar y la relacion
existente entre otra lengua y una cosmovision cultural distinta, dado que la
traduccion no es exclusivamente, ni mucho menos, una manifestacion lingiiis-
tica, aunque su esencia lo sea. La traduccion no es La Obra, sino un camino
hacia ella, como propugnaba Ortega. He dedicado, pues, este libro en buena
medida a plasmar mis reflexiones de tantos afios acerca del caracter mas-que-
lingiiistico de la traduccion, polifacético y multidisciplinar, sus potencialida-
des y restricciones. De todo ello, su doble intitulacion: Mas que palabras.
Naturaleza y limites de la traduccion. Espero con este libro haber contribuido
en cierta medida a arrojar luz sobre algunos aspectos, si no ya ignorados, al
menos preteridos, soslayados o desatendidos de la misma.

Les doy las gracias por su atencion y por su paciencia.

354 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)





