
Nota sobre la metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 – Nota sulla metafora dell’archietto e  
dell’artesano nella Scienza nuova del 1725 – Note on the metaphor of the architect and the artisan in the New Science of 1725 

– D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.05 

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [85] 
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732 
© Leonardo Lenner – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.05 

NOTA SOBRE LA METÁFORA DEL ARQUITECTO Y 
EL ARTESANO EN LA CIENCIA NUEVA DE 1725 

 
Leonardo Lenner 

Università degli Studi Roma Tre 
 
 
 

RESUMEN: En la primera Ciencia nueva (1725), Vico recurre a la metáfora del arquitecto y del artesano 
(fabbro) para esclarecer la relación entre la providencia divina y el libre arbitrio humano. Esta imagen, 
arraigada en una larga tradición filosófica, se introduce con el fin de trazar los límites dentro de los cuales 
operan los dos «principios» –no contradictorios y ambos imprescindibles– que rigen la evolución del 
mundo civil. Sin embargo, resulta evidente que los «fines particulares» que motivan la acción humana 
poseen una autonomía solo aparente, por hallarse subordinados a un «fin universal» preestablecido por la 
providencia. En efecto, el arte arquitectónico ejemplifica un dominio de la forma que se distingue y se 
eleva sobre una competencia material –aquella que Aristóteles denominaba “poética” (ποιητικὴ τέχνη)– y 
que en Vico corresponde a la capacidad “manipulativa” del artesano. La desaparición de esta metáfora en 
las redacciones posteriores de la Ciencia nueva, donde la relación entre providencia y arbitrio humano se 
explica mediante el concepto de conato, testimonia una de las tensiones especulativas más decisivas que 
atraviesan el pensamiento viquiano. 
PALABRAS CLAVE: arquitecto/artesano, metáfora, providencia, Giambattista Vico, Leonardo Lenner. 
 
ABSTRACT: In the first New Science (1725), Vico employs the metaphor of the architect and the artisan 
(fabbro) to clarify the relationship between divine providence and human free will. This image, rooted in 
a long philosophical tradition, is introduced in order to delineate the boundaries within which the two 
«principles» –non-contradictory and equally indispensable– governing the evolution of the civil world op-
erate. Yet it becomes evident that the «particular ends» motivating human action possess only an apparent 
autonomy, since they are subordinated to a «universal end» pre-established by providence. Indeed, the 
architectural art exemplifies a dominion of form that both distinguishes itself from and rises above a mate-
rial competence –what Aristotle called the “poetic” art (ποιητικὴ τέχνη) – which in Vico corresponds to the 
artisan’s capacity to shape matter. The disappearance of this metaphor in the later versions of the New 
Science, where the relation between providence and human free will is instead explained through the con-
cept of conatus, reveals one of the most significant speculative tensions running through Vico’s thought. 
KEYWORDS: architect-artisan, metaphor, providence, Giambattista Vico, Leonardo Lenner. 
 
 
 
 

––––––––––––––––––––– 
Recibido: 24/11/2025. Aceptado: 12/12/2025.



Leonardo Lenner 

86 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

INTRODUCCIÓN 

a crítica suele señalar una mayor linealidad en la Ciencia nueva de 1725 
en comparación con las dos versiones siguientes, estructuralmente geme-
las: la de 1730, revisada luego hasta la edición de 1744. En efecto, la 

organización del material no presenta aquella pluralidad compositiva tan ca-
racterística de la versión definitiva, cuyos cinco libros se diferencian entre sí 
tanto temáticamente como estilísticamente, sino que se distribuye de manera 
llana, casi consecutiva, a lo largo de la obra1. Vico declarará posteriormente 
su insatisfacción con la estructura expositiva de 1725 y, sobre todo, con la 
división entre un segundo capítulo dedicado a los principios de la nueva cien-
cia desde el punto de vista de las ideas, y un tercer capítulo centrado en los 
aspectos lingüísticos2. Puede decirse que dicha separación dificulta que emer-
jan algunas conclusiones que en esta primera conformación de su obra están 
solo insinuadas: en 1725, por ejemplo, Vico no reconoce todavía –al menos 
de manera explícita– en los “caracteres poéticos”, categorías del lenguaje, los 
“universales fantásticos”, categorías gnoseológicas. Así, si bien el Descubri-
miento del verdadero Homero apenas se roza, también queda solo esbozado 
el concepto de ricorso, al cual a partir de 1730 se dedicará el libro conclusivo 
de la obra, pero que en realidad impregna toda la argumentación, introdu-
ciendo en la unilateralidad del curso histórico la constante amenaza de la bar-
barie. Y es significativo, a este respecto, que en 1725 el tema del ricorso aflore 
de manera más evidente no en el libro sobre las ideas –donde se aborda filo-
sóficamente el ordenamiento del mundo civil desde la barbarie hasta la ἀκμή–, 
sino en el libro filológico, en el cual el mismo proceso se observa desde la 
perspectiva del lenguaje, y precisamente en las secciones dedicadas a las em-
presas heroicas y a los blasones que caracterizan tanto la lengua de las prime-
ras naciones como la de los «tiempos bárbaros retornados»3. 

–––––––––– 
1. Es indicativa de esta posición la presentación de Andrea Battistini a la Ciencia nueva de 1725 
en VICO, Opere, a cargo de A. Battistini, Mondadori, Milán, 1990, pp. 1253-1258. 
2. Cfr. VICO, Vita di Giambattista Vico scritta da se medesimo, en Opere, cit., p. 79. En adelante abre-
viado como Vita. 
3. Cfr. VICO, La scienza nuova 1725, a cargo de E. Nuzzo, Edizioni di Storia e Letteratura, 
Roma, 2023, p. 151. En adelante abreviado como SN25. Sobre los capítulos de 1725 dedicados 
a la “ciencia del blasón”, cfr. A. BATTISTINI, «Teoria delle imprese e linguaggio iconico vi-
chiano», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 14-15 (1984-1985), pp. 149-177, posteriormente 



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 87 

No es casual que, al mencionar los «tres lugares» de la primera Ciencia 
nueva de los que aún se declara satisfecho y sobre los cuales no volverá en 
detalle al redactar la segunda versión, Vico cite exclusivamente fragmentos 
relativos a su teoría del lenguaje: la ya mencionada ciencia de las medallas 
y del blasón, la investigación sobre el origen de la lengua latina y el proyecto 
del vocabulario mental común del que derivan todas las lenguas articuladas4. 
La existencia misma de estas secciones parece motivar la indicación, casi 
testamentaria, contenida en su autobiografía, según la cual toda reimpresión 
posterior de la Ciencia nueva de 1744 debía ir acompañada de la versión de 
17255. Desde esta perspectiva, otro motivo de interés, de naturaleza distinta, 
concierne, por el contrario, a las secciones de las que Vico ya no hará men-
ción directa: se trata de lo que puede definirse como “lugares sensibles”, no 
solo por la aparición de indicios presuntamente heterodoxos –como, por 
ejemplo, la alusión a cierta «conformidad» de expresión entre Moisés y Ho-
mero6–, sino también porque esas páginas revelarían la existencia de reco-
rridos conceptuales emprendidos y luego no desarrollados, o bien propuestas 
teóricas formuladas y posteriormente retractadas o reelaboradas. Entre estos 
lugares sensibles, capaces de mostrar las tensiones especulativas que Vico 
percibió a lo largo del extenso proceso creativo de su obra, se encuentra la 
metáfora de la providencia como «arquitecta» (architetta) y del libre albe-
drío como «artesano» (fabbro), expuesta en los tres primeros párrafos del 
segundo capítulo de la Ciencia nueva de 17257. Esta metáfora, que no vol-
verá a aparecer en las versiones sucesivas de la obra, constituye de hecho 

–––––––––– 
recogido en ID., Vico tra antichi e moderni, Il Mulino, Bolonia 2004, pp. 133-173. Me permito 
remitir asimismo a L. LENNER, «”Altri prinicìpi della scienza del blasone”. Immagine e autorità 
in Vico», Historia Philosophica. An International Journal, 22 (2024), pp. 99-110. 
4. Cfr. VICO, La scienza nuova 1744, a cargo de P. Cristofolini y M. Sanna, Edizioni di Storia e 
Letteratura, Roma, 2013, p. 28; 32; 45. En adelante abreviado como SN44. 
5. «Laonde o essa Scienza nuova prima, ove si faccia altra ristampa della seconda, deve stamparlesi 
appresso, o almeno, per non fargli disiderare, vi si devono stampare detti tre luoghi» (Vita, p. 78). 
6. SN25, p. 19. Se trata de una análoga «sublimidad de la expresión» que, sin embargo, como 
Vico aclara de inmediato, vehicula en Moisés una profundidad metafísica que los griegos al-
canzarán solo con Platón. En cualquier caso, conviene recordar a este respecto que fue preci-
samente la Ciencia nueva de 1725 la que atrajo la atención del Santo Oficio. Este episodio ha sido 
reconstruido en la importante investigación de G. DE MIRANDA, «“Nihil decisum fuit”. Il 
Sant’Ufficio e la “Scienza nuova” di Vico: un’irrealizzata edizione patavina tra l’imprimatur del 
1725 e quello del 1730», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 28-29 (1998-1999), pp. 5-69. 
7. SN25, pp. 28-30. 



Leonardo Lenner 

88 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

uno de los momentos en que Vico más se acerca a esclarecer un nudo teórico 
de máxima complejidad de su pensamiento: la relación entre la providencia 
divina y la libertad humana8. 

1. PROVIDENCIA DIVINA Y LIBERTAD HUMANA COMO PRINCIPIOS DEL MUNDO CIVIL 

El texto de 1725 ya desde su inicio concentra la atención en el vínculo 
entre providencia y religión; un nexo que en las versiones posteriores se per-
fila gradualmente para luego retomarse al final. Aunque también en 1725 la 
exposición concluya con una referencia polémica dirigida a Pierre Bayle y a 
su teoría sobre la posibilidad de una sociedad atea, puede decirse que en la 
primera Ciencia nueva el inicio y el cierre resultan plenamente especulares. 
En este sentido, toda la exposición aparecería como el desarrollo de un tema 
principal que, precisamente, queda resumido en la frase final: 

«De hecho Bayle está convencido de que sin religiones pueden subsistir 
las naciones. Y es que sin un Dios providente no habría existido en el 
mundo más que error, bestialidad, brutalidad, violencia, ferocidad, po-
dredumbre y sangre; y quizás, y sin quizás, por la gran selva de la tierra 
hórrida y muda hoy no habría género humano»9. 

Desde esta perspectiva adquiere un relieve preciso el hecho de que el 
concepto de providencia sea asumido desde el mismo comienzo como instan-
cia metodológica y epistémica de la obra, capaz de explicar la tendencia ori-
ginaria del ser humano a la sociabilidad10. Las propias religiones, en cuanto 
hechos sociales, testimoniarían un designio providencial que, en sus inicios, 

–––––––––– 
8. Como resume Francesco Valagussa, los lectores de Vico pueden dividirse entre quienes pri-
vilegian el papel del libre arbitrio en la construcción del mundo civil y quienes, en cambio, 
subrayan la actividad ordenadora de la providencia. Entre estos últimos es ejemplar la posición 
de K. LÖWITH en Weltgeschichte und Heilgeschehen. Zur Kritik der Geschichtsphilosophie, en Sämtliche 
Schriften, vol. 2, J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart, 1983, pp. 136-138. Cfr. F. 
VALAGUSSA, Vico. Gesto e poesia, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2013, p. 40, n. 
9. «Si truova convinto di fatto Baile, che senza Religioni possano reggere Nazioni: ché SENZA 
UN DIO PROVEDENTE non sarebbe nel Mondo altro stato, che errore, bestialità, bruttezza, violenza, 
fierezza, marciume, e sangue; e forse, e senza forse per la gran selva della Terra orrida, e muta oggi 
non sarebbe Genere Umano», SN25, p. 195. 
10. Sobre el tema de la sociabilidad natural y para una comparación con Grocio, véase: A. M. 
DAMIANI, «Instituciones artificiales, sociabilidad natural en Vico», Cuadernos sobre Vico, 28-29 
(2014-2015), pp. 15-30. 



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 89 

se identifica con aquellas creencias supersticiosas que permiten el paso de la 
selva al mundo civil. En efecto, como es sabido, Vico reconoce en las prácti-
cas rituales de la humanidad infantil el intento de construir un mundo dotado 
de «modo y medida», y por tanto la premisa de los dos momentos posteriores 
que consolidan la entrada en la civilización: la institución de los matrimonios 
y las ceremonias fúnebres11. Pero, sobre todo, lo que aquí debe subrayarse es 
que estas falsas religiones de los orígenes, a partir de las cuales se inicia el 
derecho natural, responden a una exigencia dictada por un sentido común pro-
pio de la mente humana: 

Ciertamente el derecho natural de las naciones ha nacido con las cos-
tumbres comunes de éstas. Y jamás existió en el mundo nación de ateos, 
porque todas comenzaron desde alguna religión, y todas las religiones 
estuvieron enraizadas en ese deseo que todos los hombres tienen por 
naturaleza de vivir eternamente. Ese deseo común de la naturaleza hu-
mana sale de un sentido común escondido en el fondo de la mente hu-
mana, de que los ánimos humanos son inmortales. Ese sentido, tanto 
más está escondido en la causa, tanto más abiertamente produce el 
efecto de que en los extremos sufrimientos de muerte deseemos que 
exista una fuerza superior a la naturaleza para superarlos; la cual úni-
camente ha de encontrarse en un Dios que no sea esa misma naturaleza, 
sino que le sea superior, es decir, una Mente infinita y eterna. Y cuanto 
más se alejan los hombres de ese Dios, más se preocupan por el futuro12. 

–––––––––– 
11. Esta concepción “universalizada” de la religión le permite, ya desde el De constantia iurispru-
dentis, asumir la función de vínculo social arraigado en las instituciones de la civitas: «Per tutto 
ciò la teoria di un diritto universale si qualifica per l’impiego dello ius in funzione di un’universa-
lizzazione del religioso piuttosto che di una sua esclusione», F. LOMONACO, «La religione come 
vincolo nel Diritto universale di Vico», en Desmos, syndesmos, vinculum, nexus. Forme e crisi del legame tra 
antico e moderno, a cargo de G. Gisondi, Istituto Italiano per gli Studi Filosofici Press, Nápoles, 
2023, pp. 237-253, 253. 
12. «Il Diritto Naturale delle Nazioni egli è certamente nato co i comuni costumi delle mede-
sime: né alcuna giammai al Mondo fu nazion d’Atei; perché tutte incominciarono da una qual-
che Religione: e le Religioni tutte ebbero gittate le loro radici in quel desiderio, che hanno 
naturalmente tutti gli huomini di vivere eternamente: il qual comun desiderio della natura 
umana esce da un senso comune nascosto nel fondo dell’umana mente, che gli animi umani 
sono immortali: il qual senso, quanto è riposto nella cagione, tanto palese produce quello effetto, 
che negli estremi malori di morte desideriamo, esservi una forza superiore alla natura per su-
perargli; la quale unicamente è da ritruovarsi in un Dio, che non sia essa Natura, ma ad essa 
Natura Superiore, cioè una Mente Infinita, ed Eterna: dal qual Dio gli huomini diviando, essi sono 
curiosi dell’avvenire» (SN25, p. 9). 



Leonardo Lenner 

90 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Tiene razón Roberto Evangelista al poner de relieve, junto al tema de la 
religión, la importancia que en este inicipit reviste la noción de «deseo»13. Y, 
en efecto –puede añadirse– religión y deseo constituyen aquí una misma cosa: 
Vico, etimólogo refinado y a menudo imaginativo, difícilmente podría ignorar 
el sentido profundo que parece resonar en el término italiano Desiderio y en 
el latino desiderium –derivado con probabilidad de la partícula de-, que indica 
una carencia, y del sustantivo sidus (estrella, plural sidera)– y relacionado, 
por tanto, al anhelo de la «Contemplación del Cielo», es decir, la práctica de 
la predicción del porvenir entre los pueblos primitivos; el acto a la vez cogni-
tivo y creativo que da forma a sus «θεωρήματα, que fueron al principio las 
cosas divinas de la vana Ciencia de la Adivinación»14. La religión se consti-
tuye, por tanto, como creencia en la existencia de una divinidad providente, y 
es por ello que incluso la «vana Ciencia de la Adivinación», arraigada en el 
sentido común del género humano, es considerada como expresión genuina 
de aquella «Providencia divina que gobierna las cosas humanas»15.  

Es decisivo notar cómo la divinidad está directamente asociada con la 
idea de una anticipación del futuro, de una proyectualidad y, al mismo tiempo, 
con la actividad visual; un pro-videre que se emparenta así con el antiquísimo 
arte del divinare. Y esta práctica había sido ya, en el De constantia iurispru-
dentis, segundo libro del Derecho universal (1720-1721), asociada al contem-
plare, la observación de la bóveda celeste, y por consiguiente a la delimitación 
mediante el lituo –el bastón apuntado por los sacerdotes hacia el firmamento– 
de aquellas porciones de cielo, los templa caeli, que conforman el espacio 
visual dentro del cual se captan los auguria16. Este acto estético corresponde 
ahora para Vico al nacimiento de la primera ciencia vulgar: la astronomía poé-
tica, fundada en la asociación de las vicisitudes humanas con los movimientos 
estelares y en su “codificación” como instrumento de previsión del porvenir. 
Desde esta perspectiva, los “poetas teólogos”, míticos fundadores de los pue-
blos, se identifican con aquellos sacerdotes que, trazando las constelaciones y 
vinculando las divinidades a los planetas –así como interpretando el vuelo de 

–––––––––– 
13. Cfr. R. EVANGELISTA, «Ordine naturale e ordine storico. La legge di natura e i principi della 
storia nella Scienza nuova 1725», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 49 (2019), pp. 83-104, 83. 
14. SN25, p. 108. 
15. SN25, p. 9. 
16. VICO, De constantia Iurisprudentis en ID., Diritto Universale, a cura di M. Veneziani, Edizioni di 
Storia e Letteratura, Roma, 2019, II, XX, p. 287. En adelante abreviado como De const. 



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 91 

los pájaros– confieren una forma y un orden (κόσμος) al caos natural; como 
precisamente Zoroastro, príncipe de los Caldeos y llamado de este modo por 
ser «contemplador de las estrellas»17. 

Si la adivinación parece estar relacionada con una idea de predetermina-
ción por hallarse vinculada a la interpretación de «ciertos avisos sensibles, 
creídos como enviados a los hombres por los Dioses»18, en el mismo incipit 
Vico aclara que esta práctica implica un segundo principio, el de la «Libertad 
de arbitrio». La introducción de este principio se comprende si se considera 
que la adivinación permite a los seres humanos orientar sus acciones si-
guiendo un criterio encaminado a evitar aquello que consideran indeseado. A 
partir de esta función se perfila el núcleo de la crítica que Vico dirige al epi-
cureísmo y al estoicismo, tanto en sus formulaciones antiguas como en sus 
recrudescencias modernas: el primero, al afirmar que el azar gobierna ciega-
mente el universo, presupone a un ser humano esclavo de las pasiones y de la 
utilidad; el segundo, en cambio, al sustituir la providencia por el hado, implica 
que las vicisitudes humanas estén regidas por la necesidad. La libertad es, a 
este propósito, para Vico intrínseca a la misma disposición del hombre a 
“construir” el mundo civil, emancipándose así de la condición bestial de los 
orígenes, donde queda excluida la posibilidad de auto-nomía que consagra el 
establecimiento del derecho. 

Arbitrio y providencia quedan definidos, desde el inicio mismo de la 
obra, como «dos grandes Principios de verdad», no contradictorios e igual-
mente imprescindibles. Precisamente con este fin, en el pasaje citado Vico 
especifica que el deseo humano se orienta hacia una fuerza que trasciende la 
naturaleza, excluyendo de hecho que esa «Mente Infinita y Eterna», la provi-
dencia, pueda coincidir plenamente con aquellos «Principios Eternos de la 
Naturaleza de los Estados» que reúnen «todas las Historias particulares de las 
Naciones, en sus surgimientos, progresos, estados, decadencias y fines»19. No 
obstante, resulta igualmente significativo constatar que ese mismo arraigo de 
las falsas religiones en el sentido común, en cuanto momento propulsor y fun-
dacional de un «orden de las cosas humanas», parecería sugerir la concepción 
de una providencia que actúa de manera, por así decirlo, “natural”. Esta, en 
–––––––––– 
17. SN25, p. 95. 
18. SN25, p. 9. 
19. SN25, p. 203. 



Leonardo Lenner 

92 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

efecto, no interviene directamente en las «cosas humanas», sino que se insinúa 
internamente como un deseo oculto en el fondo de la mente, que dirige el 
proceso civilizador sin apartar al ser humano del error, pero promoviendo y 
cultivando aquellos «motivos de verdad» contenidos en las construcciones 
fantásticas de la primera humanidad. 

2. LA METÁFORA DEL ARQUITECTO Y EL ARTESANO EN LA TRADICIÓN 
FILOSÓFICA 

Admitiendo que de lo recién descrito pueda derivarse una cierta limita-
ción de la capacidad humana de libertad, resulta entonces inevitable, a fin de 
preservar su igual valor, delinear los límites dentro de los cuales se mueven 
estas dos fuerzas, precisando sus respectivos ámbitos de acción; y es con este 
propósito que interviene, en el inicio del segundo capítulo, la metáfora del 
arquitecto y del artesano. Por lo demás, Vico había evocado en múltiples oca-
siones el arte arquitectónico, no solo en sentido literal, sino también en sentido 
figurado. Así, además de las referencias presentes en la quinta y en la sexta 
oración a la utilidad militar de la arquitectura y a su relación con la mecánica20, 
conviene destacar el elogio, formulado en el De ratione, de quienes, al haber 
introducido el método geométrico en la física, son capaces de describir «la 
admirable máquina del mundo», no como «físicos experimentales», sino 
como «arquitectos»21. Asimismo, en el De uno, primera parte del Derecho 
universal, Vico había recurrido a la noción aristotélica de «justicia arquitec-
tónica», tomada de la Ética nicomáquea, para subrayar la función hegemónica 
de la justicia con respecto a las demás virtudes, subordinadas a ella22. 
–––––––––– 
20. Cfr. VICO, Le orazioni inaugurali. I-VI, a cargo de G. G. Visconti, Edizioni di Storia e Lette-
ratura, Roma, 20132., V, § 8, p. 178; VI, §10, p. 200. Otros referentes literales a la arquitectura 
entendida como arte pueden encontrarse, considerando las obras anteriores a 1725, en el De 
constantia iurisprudentis: cfr. De const., II, XVII, § XIV, p. 282. 
21. «[...] et ne ab iis unquam in tenebricoso naturae itinere deserantur, methodum geometri-
cam in physicam importarunt qua veluti Ariadneo aliquo filo alligati institutum peragunt iter 
et caussas, quibus haec admirabilis Mundi machina a Deo Optimo Maximo constructa est, non 
iam tentabundi physici, sed velut immensi alicuius operis architecti describunt» (VICO, De nostri 
temporis studiorum ratione, a cargo de G. Pollara e N. Rozza, Edizioni di Storia e Letteratura, 
Roma, 2022, II, p. 22). En la misma oración, al tratar de la capacidad inventiva del ingenio, 
Vico dedica amplio espacio al episodio, referido por Giorgio Vasari, relativo a la construcción 
de la cúpula de Santa Maria del Fiore por parte de Filippo Brunelleschi, Ibid., V, p. 56. 
22. «Et vicissim iustitia architectonica, quam dicit Aristoteles, quae, ut architectus ancillantibus 



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 93 

Y, en efecto, la metáfora de la arquitectura como arte legisladora, aparte 
de estar justificada etimológicamente (el arquitecto es el ἀρχιτέκτων, el primer 
artífice), posee una genealogía filosófica vastísima que solo puede recons-
truirse aquí en la medida en que resulte funcional para ilustrar la posición vi-
quiana: hunde sus raíces en Platón y Aristóteles23, y encuentra una aplicación 
singular a la divinidad de la tradición judía en el De opificio mundi de Filón 
de Alejandría, donde el lógos divino es comparado con el proyecto de una 
ciudad impreso en el pensamiento de un arquitecto24. No es casual que, en el 
mismo sentido, Vico emplee la imagen en su autobiografía (1728) refiriéndola 
al principio metafísico sobre el cual se construye la Καλλίπολις platónica25. 

Pero es sobre todo gracias a Tomás de Aquino que la metáfora se trans-
mite. Baste considerar, a este respecto, la quaestio 15, De ideis, de la primera 
parte de la Summa Theologiae, en la cual la presencia en la mente divina de 
una forma, a cuya imagen ha sido creado el mundo, se asimila al diseño de 
una casa en la mente de su aedificator26. El fragmento es de gran importancia 
no solo porque distingue la generación producida por los agentes que obran 
en virtud de su naturaleza –«sicut homo generat hominem, et ignis ignem»– 
de las causas que actúan en virtud de su intelecto, sino también porque con-
tiene la exposición de la teoría de las ideas divinas, posteriormente desarro-
llada en profundidad por la escolástica y, en particular, por Francisco Suárez27 
–––––––––– 
artibus, ita inferioribus virtutibus imperat, et quam eleganter Scholae appellant  “legalem”, quia 
tantum quantum leges porrigitur, quae sedet in animo potestatis civilis et iubet omnibus virtu-
tibus quae conducunt ad civilem beatitudinem; ea ipsa est particularis in animo sapientis, quae 
omnium virtutum officia imperat ad privatae vitae tranquillitatem», De uno universi iuris principio 
et fine uno, en VICO, Diritto Universale, cit., LXX, p. 62. Cfr. Eth.  Nic., I, 1094a 15, 26. 
23. Para Platón, véase, a modo de ejemplo, Plt., 259e; para Aristóteles, además de la referencia 
anterior a la Ética nicomáquea, véanse: Eth. Nic. 1141b; Mag. Mor. 1194a–1198b; Met. 981a–b; Ph. 
194b; Pol. 1260a. 
24. De opificio mundi, §20. 
25. «[...] in conformità di questa metafisica, [Platone] fonda una morale sopra una virtù o 
giustizia ideale o sia architetta, in conseguenza della quale si diede a meditare una ideale repub-
blica, alla quale diede con le sue leggi un dritto pur ideale», Vita, p. 14. 
26. Cfr. Summa Theologiae, I, q.15, a.1. 
27. Cfr. F. SUÁREZ, De Deo Uno et Trino, liber III, caput 5, in ID. Opera Omnia, editio nova a D. 
M. André, apud Ludovicum Vivès, Parisius 1856, tomus primus, pp. 210-214.  Su Suárez e 
Vico, cfr. P. BADILLO O’FARRELL, «Suárez y Vico veinte años después», Cuadernos sobre Vico, 
7/8 (1997), pp. 239-252; M. LOLLINI, «Vico e il pensiero dell’infinito» in Studi sul De antiquis-
sima Italorum sapientia di Vico, a cura di G. Matteucci, Quodlibet, Macerata, 2002, pp. 49-68; 



Leonardo Lenner 

94 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

–una de las principales fuentes de la metafísica viquiana– y retomada después 
por el propio Vico en las páginas introductorias del primer capítulo del De 
antiquissima Italorum sapientia (1710)28, a las cuales se volverá. Es, por tanto, 
a través de esta mediación de la escolástica como debe entenderse la persis-
tencia de la analogía divinidad–arquitecto en la edad moderna, especialmente 
en autores como Leibniz –quien subraya la armonía entre el reino natural y el 
moral, esto es, entre «Dios considerado como Arquitecto de la máquina del 
universo, y Dios considerado como Monarca de la divina ciudad de los espí-
ritus»29– o como Spinoza, que somete en cambio dicho paralelismo a una ob-
jeción sobre la cual interesa detenerse. Y es precisamente un rápido cotejo con 
la crítica spinoziana, contenida en los Cogitata Metaphysica, que constituyen 
un extenso apéndice a los Principia philosophiae cartesianae (1663), lo que 
permite poner de relieve los nudos teóricos implícitos en la recuperación vi-
quiana de la metáfora: 

Volvamos, por tanto, a nuestra tesis, a saber, que fuera de Dios no se 
da objeto alguno de su ciencia, sino que él mismo es el objeto de su 
propia ciencia, es más, él es su propia ciencia. Quienes, en cambio, 
piensan que también el mundo es objeto de la ciencia de Dios, yerran 
mucho más que quienes sostienen que un edificio es objeto de la ciencia 
del arquitecto que lo ha hecho. En efecto, el artesano está obligado a 
buscar la materia idónea fuera de sí mismo, pero Dios no buscó materia 
alguna fuera de sí mismo, sino que las cosas en cuanto a su esencia y 
existencia fueron fabricadas por su intelecto o voluntad30. 

–––––––––– 
M. SANNA, «Sulla vista e gli altri sensi: Vico e Suárez», in Metafisica e immaginazione. Da Suárez a 
Vico, a cura di G. Paoletti, ETS, Pisa, 2020, pp. 43-54. Más en general, sobre Vico y el tomismo, 
cfr. C. VASOLI, «Vico, Tommaso d’Aquino e il tomismo», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 4 
(1974), pp. 5-35. 
28. VICO, De Antiquissima Italorum Sapientia con le Risposte al «Giornale de’ letterati d’Italia», Edi-
zioni di Storia e Letteratura, Roma, 2023, pp. 12-16. En adelante abreviado como De ant. 
29. «Dieu considéré comme Architecte de la Machine de l’univers, et Dieu considéré comme 
Monarque de la Cité divine des Esprits» (G. LEIBNIZ, Monadologie, § 87 in ID. Monadologie und andere 
metaphysische Schriften, hrsg. von U. J. Schneider, Felix Meiner Verlag, Hamburgo, 2014, p. 148). 
30. «Revertamur itaque ad nostrum propositum, nempe quod extra Deum nullum detur objec-
tum ipsius scientiæ, sed ipse sit scientiæ suæ objectum, imo sua scientia. Qui autem putant, 
mundum etiam objectum Dei scientiæ esse, longe minus sapiunt, quam qui ædificium, ab aliquo 
insigni Architecto factum, objectum scientiæ illius statui volunt: nam faber adhuc extra se mate-
riam idoneam quærere cogitur: At Deus nullam extra se materiam quæsivit, sed res quoad essen-
tiam, & existentiam ab ejus intellectu sive voluntate fabricatæ fuerunt» (B. SPINOZA, Cogitata meta-
physica, II, cap. 7, en ID., Tutte le opere, a cargo de A. Sangiacomo, Bompiani, Milán, 2014, p. 582).  



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 95 

El extracto, que muestra cómo los Cogitata Metaphysica no se reducen a 
una exposición del pensamiento de Descartes, sino que anticipan numerosas 
tesis de la Ética (1677), se sitúa en el marco de una reflexión sobre la omnis-
ciencia divina: una perfección que excluye toda forma de ignorancia y, por 
consiguiente, toda posibilidad de que Dios obre mediante razonamiento. Esta 
concepción, al afirmar la identidad entre el entendimiento con el que Dios 
conoce las cosas y la voluntad con la que las determina, niega la existencia de 
entidades independientes, como por ejemplo una materia coeterna y autosub-
sistente a la que Dios se habría limitado a conferir una forma o a disponer en 
cierto orden. Así, la analogía entre Dios que crea el mundo y el arquitecto que 
proyecta un edificio deja de mantenerse, puesto que, a diferencia de este úl-
timo, Dios no necesita buscar fuera de sí la materia: produce a la vez la esencia 
y la existencia de las cosas31. Resulta sintomático, por tanto, el desplazamiento 
semántico del «architectus» al «faber», dos figuras que aquí tienden a asimi-
larse, separándolas del paralelismo con el entendimiento y la voluntad divi-
nos. Para Spinoza, la actividad del arquitecto se traduce, en este contexto, de 
modo inmediato en la de un artesano que, partiendo de una idea, modela una 
materia externa a él; un modo de operar que no es compatible con la omnis-
ciencia divina32. En términos más generales, proyectar y construir se colocan 
en el mismo nivel, pues la actividad intelectual es indisociable de una paralela 
procesualidad física: no existe, por así decir, un pensamiento arquitectónico 
que preceda y dirija la realización material de la idea. Un punto que encuentra 
confirmación en lo que Spinoza afirma, de manera perentoria, en la segunda 
proposición de la tercera parte de la Ética, donde excluye que la mente pueda 
determinar al cuerpo al movimiento (y viceversa), recurriendo una vez más, 
en el escolio, a un parangón de tipo arquitectónico33. 

–––––––––– 
31. Sobre la distinción entre esencia y existencia en relación con la idea infinita de Dios, cfr. B. 
SPINOZA, Ethica, II, prop. 8, en ID., Tutte le opere, cit., pp. 1230-1233. 
32. Sobre el tema de la arquitectura en el conjunto de la filosofía spinoziana se ha detenido 
Beth Lord, subrayando cómo dicha actividad, a la vez imaginativa, racional e intuitiva, no 
coincide con la habilidad divina de actualizar las ideas eternas, sino que debe concebirse más 
bien como una capacidad “artística” de interpretar sensorial y afectivamente tales ideas. De 
este modo, Spinoza se alejaría de manera significativa del modelo platónico-renacentista o, en 
su caso, cartesiano de concebir la práctica arquitectónica: cfr. B. LORD, «Spinoza and architec-
tural thinking», Intellectual History Review, 30 (2020), pp. 489–504. 
33. «At dicent ex solis legibus naturæ, quatenus corporea tantum consideratur, fieri non posse, 
ut causæ ædificiorum, picturarum, rerumque hujus modi, quæ sola humana arte fiunt, possint 



Leonardo Lenner 

96 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

3. LA METÁFORA DEL ARQUITECTO Y EL ARTESANO EN LA CIENCIA NUEVA DE 1725 

La reelaboración viquiana de esta metáfora, funcional a la definición de 
la relación entre providencia y libre arbitrio, se sitúa en el núcleo problemático 
que acaba de esbozarse. Lo que emerge, sobre todo en comparación con el 
último ejemplo spinoziano, es la centralidad que Vico atribuye a la distinción 
entre el modo de actuar propio del arquitecto y el del artesano. Si se examinan 
las páginas en cuestión de la Scienza nuova de 1725, se lee, con referencia a 
la acción «ordenadora» de la providencia, que ésta coincide con: 

[…] una mente eterna e infinita que penetra todo y presiente todo. Ella, 
por su infinita bondad, en cuanto que pertenece a este argumento, dis-
pone a un fin universal, a menudo contra todo propósito humano, lo que 
los hombres o pueblos particulares ordenan a sus propios fines particu-
lares, por los cuales principalmente guiados acabarían perdiéndose. De 
ese modo, usando Ella como medios esos mismos fines particulares, los 
conserva. Se demuestra a lo largo de toda la obra que por ello la Provi-
dencia es la ordenadora de todo el derecho natural de las naciones34. 

Como ha señalado Francesco Valagussa, este pasaje contiene una expo-
sición nítida de lo que suele denominarse «heterogénesis de los fines», es de-
cir, la explicación del designio providencial como resultado inconsciente de 
la suma de los distintos fines individuales y egoístas de los hombres35. Si aquí 
parece configurarse una suerte de convivencia entre dos instancias de hecho 

–––––––––– 
deduci, nec Corpus humanum, nisi a Mente determinaretur, ducereturque, pote esset ad tem-
plum aliquod ædificandum. Verum ego jam ostendi, ipsos nescire, quid Corpus possit, quidve 
ex sola ipsius naturæ contemplatione possit deduci», B. SPINOZA, Ethica, III, prop.  2, scholium. 
en ID., Tutte le opere, cit., p. 1322. 
34. «Una Mente Eterna, ed Infinita, che penetra tutto, e presentisce tutto: la quale per sua Infinita 
Bontà, in quanto appartiene a questo Argomento, ciò che gli huomini, o popoli particolari or-
dinano a’ particolari loro fini, per gli quali principalmente proposti essi andrebbero a perdersi; 
Ella fuori, e bene spesso contro ogni loro proposito, dispone a un Fine Universale; per lo quale, 
usando Ella per mezzi quegli stessi particolari fini, gli conserva. Si dimostra per tutta l’Opera, che 
con questo aspetto la Provvedenza è l’Ordinatrice di tutto il Diritto Natural delle Nazioni», SN25, p. 29. 
35. Cfr. F. VALAGUSSA, Vico. Gesto e poesia, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2013, p. 41. 
Valagussa advierte además una consonancia entre este extracto y lo que Vico escribirá en la 
última Ciencia nueva: «[...] ma egli è questo Mondo senza dubbio uscito da una Mente, spesso diversa, 
ed alle volte tutta contraria, e sempre superiore ad essi fini particolari, ch’essi uomini si avevan pro-
posti; de’ quali fini ristretti fatti mezzi per servire a fini più ampj gli ha sempre adoperati, per conser-
vare l’Umana Generazione in questa Terra», SN44, pp. 344-345. 



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 97 

contrarias, parecería realizarse la hipótesis anticipada más arriba, a saber, una 
anulación del libre arbitrio dentro de la arquitectónica providencial. En efecto, 
se advierte con claridad que los «fines particulares» que motivan la acción 
humana disponen de una autonomía meramente aparente, en cuanto subordi-
nados a un «Fin Universal» preestablecido por la providencia. Una postura 
semejante se ve confirmada en el párrafo inmediatamente posterior, en el que 
la misma relación es observada desde el punto de vista del artesano: 

El artesano del mundo de las naciones, que obedece a esa divina Arqui-
tecta, es el arbitrio humano determinado por la sabiduría del género hu-
mano con las medidas de las utilidades o necesidades humanas unifor-
memente comunes a todas las naturalezas particulares de los hombres 
(de lo contrario, sería inciertísimo por naturaleza en los hombres parti-
culares). Esas necesidades o utilidades humanas, determinadas de esa 
manera, son lo que los jurisconsultos romanos llaman las dos fuentes 
de todo el derecho natural de las gentes36. 

La descripción del trabajo del artesano como forma de obediencia con 
respecto al arquitecto se refleja en las costumbres propias de la “sabiduría 
vulgar”, las cuales representan las primeras reglamentaciones de la vida social 
y constituyen, en consecuencia, el fundamento –común a las diversas nacio-
nes– del derecho. Tales prácticas se califican como «utilidades», puesto que 
responden a los «fines particulares» ya mencionados y derivan de una exigen-
cia individual de autoconservación, o bien como «necesidades», en la medida 
en que el comportamiento social marca el ingreso en un proceso vehiculado 
por la providencia y coincidente con la realización de la naturaleza humana. 
La identificación de lo útil con lo necesario conduce, en suma, a determinar 
el espacio de la libertad humana dentro de su inserción en el «orden de las 
cosas» dictado por la providencia. En efecto, debe excluirse que el bestione 
pueda considerarse verdaderamente como un sujeto libre: lo que Vico deno-
mina en repetidas ocasiones «libertad bestial» es un divagar sin meta, la dis-
persión ferina en la «gran selva de la tierra». Solo mediante la fundación del 
mundo civil la humanidad puede cumplir con su naturaleza, pasando «de una 
–––––––––– 
36. «Il Fabbro poi del Mondo delle Nazioni, che ubbidisce a tal Divina Architetta, egli è l’Arbitrio Umano, 
altramenti ne’ particolari huomini di sua natura incertissimo, però determinato dalla Sapienza del 
Genere Umano con le misure delle utilità, o necessità umane uniformemente comuni a tutte le particolari nature 
degli huomini: le quali umane necessità, o utilità così determinate, sono i due Fonti, che i Giureconsulti 
Romani dicono di tutto il Diritto Natural delle Genti», SN25, pp. 29-30. 



Leonardo Lenner 

98 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

desenfrenada libertad a una libertad regulada por nadie más que por la Divi-
nidad»37 y, de este modo, instaurar aquel proceso que, de una «libertad de los 
cuerpos» propia de las repúblicas heroicas, se traduce posteriormente en 
«aquella de los ánimos, o sea libertad de razón» de las «Repúblicas libres»38. 

Desde una perspectiva metafísica, la imagen del arquitecto y del artesano 
se emplea para poner de relieve la diversidad de los planos en los que actúan 
la providencia y el arbitrio. La distinción remite, en este sentido, a la contra-
posición presente en el primer capítulo del primer libro del De antiquissima 
Italorum sapientia (1710) entre el pensamiento (cogitatio), propio de la mente 
humana que, en cuanto finita, es exterior a aquello que conoce, y la inteligen-
cia (intelligentia) divina, que reúne en cambio la totalidad de los elementos 
de las cosas en cuanto los contiene y los ordena. También en este caso resulta 
elocuente que el paralelismo se ilustre mediante una metáfora artística, puesto 
que la verdad divina es una imagen sólida de las cosas, «tanquam plasma», 
mientras que la verdad humana, un monograma, es una imagen plana, «tan-
quam pictura»39. La posibilidad de identificar una continuidad entre la meta-
física del De antiquissima y la indagación en torno la naturaleza común de las 
naciones pasa así por una doble asimilación: la del facere propio del conoci-
miento humano con el trabajo material del artesano, y la del gignere divino 
con el ordenamiento arquitectónico de la providencia. 

La conexión con el Liber metaphysicus precisa el significado de la metá-
fora, escindiendo de manera aún más nítida las dos modalidades operativas 
propias de lo divino y de lo humano, y al mismo tiempo restringiendo el radio 
de acción del arbitrio humano. Si la distinción permite a Vico evitar la absor-
ción de las ideas humanas en las divinas y, por tanto, reducir la providencia al 
hado de los estoicos –acusación que en la Ciencia nueva de 1730 y 1744 será 
dirigida contra Spinoza40–, no deja por ello de contener la idea de un someti-
miento casi total del arbitrio al proyecto providencial. En efecto, de lo hasta 
ahora reconstruido surgiría la concepción de un actuar humano entendido 
como composición de elementos que le son extrínsecos y como incapaz de 
–––––––––– 
37. SN25, p. 64.  
38. SN25, p. 65. Sobre el concepto jurídico de libertas en relación con la historia del derecho 
romano en Vico, cfr. R. CAPORALI, Heroes gentium. Sapienza e politica in Vico, Il Mulino, Bolonia, 
1993, ora in ID., G.B. Vico, Il Ponte Vecchio, Cesena, 2023, pp. 105-128. 
39. De ant. I, p. 14.  
40. Cfr. SN44, p. 88; 345.  



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 99 

superar el estadio de un pálido esbozo de aquello que la divinidad ha dis-
puesto ya en su plena plasticidad. El mundo civil y sus instituciones se re-
velarían entonces como el reflejo opaco de una razón de la cual lo humano 
no es dueño. Tal interpretación de la metáfora del arquitecto y del artesano 
parecería confirmar la hipótesis según la cual las dos instancias no poseen 
el mismo peso: el ordenamiento arquitectónico estructuraría de un modo tan 
natural y simple la evolución civil que llegaría a identificarse –aunque de 
manera diáfana, a través de las utilidades humanas– con las leyes sociales 
del devenir histórico. El arte arquitectónico (ἀρχιτεκτονικὴ τέχνη) ejempli-
fica, en efecto, un dominio de la forma que se distingue y se eleva por en-
cima de una competencia material, aquella que Aristóteles denomina “poé-
tica” (ποιητικὴ τέχνη)41, y que en Vico corresponde a la capacidad manipu-
lativa del artesano, es decir, aquella que, en las fases aurorales del desarrollo 
civil, se manifiesta como sabiduría poética. 

La investigación sobre la naturaleza común de las naciones obedece a una 
doble vocación: determinar el imperio teórico de la providencia y reconocer 
la acción práctica de lo humano en la historia. En su configuración de 1725, 
la indagación viquiana parecería inclinarse por la primera de estas instancias; 
pero la tensión permanece de hecho activa, y el empleo de la canónica metá-
fora del arquitecto y del artesano constituye, como se ha mostrado, más que 
una solución, uno de los “lugares sensibles” a través de los cuales dicha ten-
sión se expresa. 

4. LA REFORMULACIÓN DE LA METÁFORA COMO CONATO EN LA CIENCIA 
NUEVA “SEGUNDA” 

A este propósito, otro elemento de reflexión concierne a la desaparición 
de la metáfora en las redacciones de 1730 y 1744. Esta supresión de la dico-
tomía arquitecto–artesano se acompaña aquí de la reaparición del conatus, 
central en la metafísica del De antiquissima y, posteriormente, en el Dere-
cho universal, donde el concepto, diferenciado del de appetitus, había asu-
mido ya aquel significado ético-jurídico que vuelve a encontrarse en las 
ciencias nuevas42. 
–––––––––– 
41. Ph. 194b.  
42. Cfr. De Ant., IV, pp. 41-55; De Const., I, XVIII, pp. 219-220. 



Leonardo Lenner 

100 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

«Indefinita virtus movendi», el conatus, había sido empleado por Vico, 
en el De antiquissima, para explicar la capacidad de los “puntos metafísicos” 
de provocar el movimiento de los cuerpos, en tanto que término medio entre 
la realidad metafísica y los cuerpos físicos. Por consiguiente, constituye una 
natura in fieri y el presupuesto metafísico del movimiento, es decir, la propie-
dad principal que define a los cuerpos, en contraposición a la inmovilidad de 
Dios, «omnium motor in se quietus»43. 

Trasladado al horizonte de la Ciencia nueva, que es al mismo tiempo una 
«Teología Civil Razonada de la Providencia» y una «Historia de las Ideas 
humanas», el conato se convierte entonces en la actitud de inhibir los impulsos 
corporales y dirigirlos hacia la realización del mundo civil. Su función per-
manece, por tanto, semejante: es principio del movimiento porque constituye 
el ímpetu, el esfuerzo, que provoca el proceso civilizador expresado en la la-
bor “manual” del artesano44. En cuanto término medio entre Dios y el hombre, 
el conato coincide así con la escena primaria del cielo fulminante y tonante, 
una imagen perturbadora capaz de infundir en las bestias aquel «pensamiento 
espantoso de alguna Divinidad, que a las pasiones bestiales de tales hombres 
puso modo, y medida, y las convirtió en pasiones humanas»45. Como Vico 

–––––––––– 
43. De Ant., IV, p. 48. Empleado al principio, junto con appetitus, como traducción latina de la 
noción estoica de ὀρμή, a partir del Renacimiento el conatus es promovido a concepto autónomo 
que designa los impulsos instantáneos cuya suma genera el movimiento. La noción es desarro-
llada sobre todo por los grandes teóricos de la mecánica clásica: Galileo, Descartes, Hobbes, 
Huygens y, posteriormente, por Leibniz y Spinoza. Es en este amplio marco teórico donde debe 
comprenderse el uso del concepto de conatus presente en el De Antiquissima y en la Ciencia nueva 
de 1730 y 1744. Dentro de la vasta bibliografía sobre este destacado tema viquiano siguen 
siendo fundamentales los estudios de Nicola Badaloni y Paolo Rossi: cfr. N. BADALONI, Introdu-
zione a G. B. Vico, Feltrinelli. Milán, 1961; ID., Laici credenti all’alba del moderno. La linea Herbert-
Vico, Le Monnier, Florencia 2005; P. ROSSI, I punti metafisici in ID., Le sterminate antichità e nuovi 
saggi vichiani, La Nuova Italia, Florencia, 1999, pp. 53-164. El tema del conato, en su dimensión 
a la vez física, política y pedagógica, es objeto de un amplio análisis en el reciente trabajo de T. 
PARDUCCI, Segni dei corpi e della storia. La medicina in Vico tra teoria e metodo d’indagine, Edizioni di 
Storia e Letteratura, Roma, 2025, pp. 65-150. 
44. De lo expuesto resulta ya clara la diferencia con el conatus spinoziano: «Ché diversamente 
dal conatus di Spinoza, che è la potenza della sostanza che agisce nei modi, il conatus di Vico è 
‘terzo’ rispetto a Dio e al mondo (alla natura naturans e alla natura naturata, alla sostanza e ai 
modi). È il terzo che li tiene insieme, in quanto non è moto né quiete, ma quieta potenza di 
moto», V. VITIELLO, Vico nel suo tempo, en VICO, La Scienza nuova. Le tre edizioni del 1725,1730, 
1744, Bompiani, Miláno, 2012, pp. IX-CLXXII; CIX. 
45. SN44, p. 91. 



 La metáfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 101 

había señalado ya en el De constantia iurisprudentis46, el conatus, distinto del 
appetitus bestial, se fundamenta en un principio racional de libertad, en tanto 
que implica la posibilidad de gobernar los movimientos del deseo y orientar-
los hacia la construcción de las instituciones a través de las cuales lo humano 
piensa y habita el mundo. La función epistémica del nexo providencia–reli-
gión como explicación del origen de la vida social –la concepción según la 
cual la providencia se sirve de las religiones para dar inicio al proceso civili-
zador– se esclarece así mediante una justificación del arbitrio humano: 

De tal pensamiento debió nacer el conato, el cual es propio de la volun-
tad humana de refrenar los movimientos inducidos en la mente por el 
cuerpo o para aquietarlos totalmente, que es lo propio del hombre sabio, 
o al menos para redirigirlos a mejores usos, que es lo propio del hombre 
civil. Ciertamente este refrenar el movimiento de los cuerpos es un 
efecto de la libertad del arbitrio humano y de la voluntad libre47. 

El conato ofrece, por tanto, un elemento adicional para comprender el 
problema del vínculo entre la providencia y la libertad humana: es el mediador 
a través del cual el orden providencial se traduce en movimiento histórico y, 
al conferir «modo y medida» a las pasiones bestiales hasta transformarlas en 
pasiones humanas, hace que dicho orden se refleje en la mente, en sus «mo-
dificaciones». Se trata, por consiguiente, de una mente humana que, de 
acuerdo con la metafísica del De antiquissima, puede pensar (cogitare) las 
cosas sin poseer una plena inteligencia (intelligere) de ellas, pues, aun no 
siendo dueña de la razón, participa sin embargo de ella. En este sentido, el 
concepto de conato, momento en el que lo ideal se convierte en temporalidad 
histórica, identifica en la última Ciencia nueva el punto de armonía entre el 
facere del artesano y el gignere de la arquitecto48. 
–––––––––– 
46. De Const., I, XVIII, p. 220. 
47. «Da cotal pensiero dovette nascere il conato, il qual’è propio dell’umana volontà di tener’in freno 
i moti impressi alla mente dal corpo, per o affatto acquetargli, ch’è dell’Uomo Sappiente, o almeno 
dar loro altra direzione ad usi migliori, ch’è dell’Uomo Civile. Questo infrenar’il moto de’ corpi 
certamente egli è un effetto della libertà dell’Umano Arbitrio, e sì della libera Volontà», SN44, p. 91. 
48. También Stephan Otto advierte en el De Antiquissima, aunque sin remitirse a la teoría del 
conatus, una clave para resolver el problema relativo a la justificación de la «mano de Dios» en 
la historia y a la especular legitimación del hacer histórico del hombre: «L'assioma della con-
vertibilità del verare e del facere, del conoscere e del fare, costituisce la base di un’autogiustifica-
zione dell’uomo che crea ed agisce al cospetto della Provvidenza. Vico legittima l’uomo nel 
suo esser-creativo al cospetto della mano di Dio, senza respingere questa mano», S. OTTO, 



Leonardo Lenner 

102 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Su ausencia en la primera Ciencia nueva –donde, en cambio, está pre-
sente la imagen del arquitecto y el artesano– y su reaparición posterior a partir 
de 1730 es ciertamente indicativa de una de las mayores tensiones especulati-
vas que atraviesan el pensamiento viquiano, señalando, de manera más dis-
creta, el paso de una concepción “normativa” de la “Historia Ideal Eterna”, 
que parece caracterizar la redacción de 1725, a una concepción “estructural” 
o “metanormativa”49. Dinámica teórica, esta, que revela, una vez más, el re-
corrido estratificado –y quizá nunca del todo pacificado– propio del laborato-
rio de las ciencias nuevas; e impone por ello la necesidad de una lectura capaz 
de captar conjuntamente las diversas fases evolutivas de una obra que, como 
se recordó al inicio de estas páginas, no pretende ocultar, sino exponer como 
contenido esencial su propio proceso de elaboración. 

 
 
 
 

 

–––––––––– 
«Giambattista Vico: razionalità e fantasia», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 17-18 (1987-
1988), pp. 5-24; 11.  
49. Sobre el paso de una función normativa de la historia ideal eterna a una función metanor-
mativa, cfr. M. SCALERCIO, «Vico e le strutture antropologiche della storia», Consecutio Tempo-
rum, 6 (2014), donde se lee: «Affermando la natura metanormativa della storia ideale eterna si 
vuole sottolineare il suo carattere non-empirico, appunto ideale ed eterno, ma anche la sua 
ineliminabile e ontologica funzione di creare l’ordine: essa non è l’ordine, ma l’insieme di ciò 
che può permettere un ordine ed è questo che le conferisce un valore meta-normativo». 
http://www.consecutio.org/2014/05/vico-e-le-strutture-antropologiche-della-storia/ 




