Nota sobre la metdfora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725 — Nota sulla metafora dell archietto e
dell’artesano nella Scienza nuova del 1725 — Note on the metaphor of the architect and the artisan in the New Science of 1725
—D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.05

NOTA SOBRE LA METAFORA DEL ARQUITECTO Y
EL ARTESANO EN LA CIENCIA NUEVA DE 1725

Leonardo Lenner
Universita degli Studi Roma Tre

RESUMEN: En la primera Ciencia nueva (1725), Vico recurre a la metafora del arquitecto y del artesano
(fabbro) para esclarecer la relacion entre la providencia divina y el libre arbitrio humano. Esta imagen,
arraigada en una larga tradicion filosofica, se introduce con el fin de trazar los limites dentro de los cuales
operan los dos «principios» —no contradictorios y ambos imprescindibles— que rigen la evolucion del
mundo civil. Sin embargo, resulta evidente que los «fines particulares» que motivan la accién humana
poseen una autonomia solo aparente, por hallarse subordinados a un «fin universal» preestablecido por la
providencia. En efecto, el arte arquitectonico ejemplifica un dominio de la forma que se distingue y se
eleva sobre una competencia material —aquella que Aristoteles denominaba “poética” (momtikr) T€xvn)—y
que en Vico corresponde a la capacidad “manipulativa” del artesano. La desaparicion de esta metafora en
las redacciones posteriores de la Ciencia nueva, donde la relacion entre providencia y arbitrio humano se
explica mediante el concepto de conato, testimonia una de las tensiones especulativas mas decisivas que
atraviesan el pensamiento viquiano.

PALABRAS CLAVE: arquitecto/artesano, metafora, providencia, Giambattista Vico, Leonardo Lenner.

ABSTRACT: In the first New Science (1725), Vico employs the metaphor of the architect and the artisan
(fabbro) to clarify the relationship between divine providence and human free will. This image, rooted in
a long philosophical tradition, is introduced in order to delineate the boundaries within which the two
«principles» —non-contradictory and equally indispensable— governing the evolution of the civil world op-
erate. Yet it becomes evident that the «particular ends» motivating human action possess only an apparent
autonomy, since they are subordinated to a «universal end» pre-established by providence. Indeed, the
architectural art exemplifies a dominion of form that both distinguishes itself from and rises above a mate-
rial competence —what Aristotle called the “poetic” art (zowtixs w6yvy) — which in Vico corresponds to the
artisan’s capacity to shape matter. The disappearance of this metaphor in the later versions of the New
Science, where the relation between providence and human free will is instead explained through the con-
cept of conatus, reveals one of the most significant speculative tensions running through Vico’s thought.

KEYWORDS: architect-artisan, metaphor, providence, Giambattista Vico, Leonardo Lenner.

Recibido: 24/11/2025. Aceptado: 12/12/2025.

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [85]

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732
© Leonardo Lenner — D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2025.139.05



Leonardo Lenner

INTRODUCCION

a critica suele sefialar una mayor linealidad en la Ciencia nueva de 1725

en comparacion con las dos versiones siguientes, estructuralmente geme-

las: la de 1730, revisada luego hasta la edicion de 1744. En efecto, la
organizacion del material no presenta aquella pluralidad compositiva tan ca-
racteristica de la version definitiva, cuyos cinco libros se diferencian entre si
tanto tematicamente como estilisticamente, sino que se distribuye de manera
llana, casi consecutiva, a lo largo de la obra!. Vico declarara posteriormente
su insatisfaccion con la estructura expositiva de 1725 y, sobre todo, con la
division entre un segundo capitulo dedicado a los principios de la nueva cien-
cia desde el punto de vista de las ideas, y un tercer capitulo centrado en los
aspectos lingiiisticos?. Puede decirse que dicha separacion dificulta que emer-
jan algunas conclusiones que en esta primera conformacion de su obra estan
solo insinuadas: en 1725, por ejemplo, Vico no reconoce todavia —al menos
de manera explicita— en los “caracteres poéticos”, categorias del lenguaje, los
“universales fantasticos”, categorias gnoseologicas. Asi, si bien el Descubri-
miento del verdadero Homero apenas se roza, también queda solo esbozado
el concepto de ricorso, al cual a partir de 1730 se dedicara el libro conclusivo
de la obra, pero que en realidad impregna toda la argumentacion, introdu-
ciendo en la unilateralidad del curso historico la constante amenaza de la bar-
barie. Y es significativo, a este respecto, que en 1725 el tema del ricorso aflore
de manera mas evidente no en el libro sobre las ideas —donde se aborda filo-
soficamente el ordenamiento del mundo civil desde la barbarie hasta la dxur—,
sino en el libro filologico, en el cual el mismo proceso se observa desde la
perspectiva del lenguaje, y precisamente en las secciones dedicadas a las em-
presas heroicas y a los blasones que caracterizan tanto la lengua de las prime-
ras naciones como la de los «tiempos barbaros retornados»?.

1. Es indicativa de esta posicion la presentaciéon de Andrea Battistini a la Ciencia nueva de 1725
en VICO, Opere, a cargo de A. Battistini, Mondadori, Milan, 1990, pp. 1253-1258.

2. Cfr. Vico, Vita di Giambattista Vico scritta da se medesimo, en Opere, cit., p. 79. En adelante abre-
viado como Vita.

3. Cfr. Vico, La scienza nuova 1725, a cargo de E. Nuzzo, Edizioni di Storia e Letteratura,
Roma, 2023, p. 151. En adelante abreviado como SN25. Sobre los capitulos de 1725 dedicados
a la “ciencia del blason”, cfr. A. BATTISTINI, «Teoria delle imprese e linguaggio iconico vi-
chiano», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 14-15 (1984-1985), pp. 149-177, posteriormente

86 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

No es casual que, al mencionar los «tres lugares» de la primera Ciencia
nueva de los que aun se declara satisfecho y sobre los cuales no volvera en
detalle al redactar la segunda version, Vico cite exclusivamente fragmentos
relativos a su teoria del lenguaje: la ya mencionada ciencia de las medallas
y del blason, la investigacion sobre el origen de la lengua latina y el proyecto
del vocabulario mental comun del que derivan todas las lenguas articuladas®.
La existencia misma de estas secciones parece motivar la indicacion, casi
testamentaria, contenida en su autobiografia, segtin la cual toda reimpresion
posterior de la Ciencia nueva de 1744 debia ir acompanada de la version de
1725%. Desde esta perspectiva, otro motivo de interés, de naturaleza distinta,
concierne, por el contrario, a las secciones de las que Vico ya no hara men-
cion directa: se trata de lo que puede definirse como “lugares sensibles”, no
solo por la aparicion de indicios presuntamente heterodoxos —como, por
ejemplo, la alusion a cierta «conformidad» de expresion entre Moisés y Ho-
mero®—, sino también porque esas paginas revelarian la existencia de reco-
rridos conceptuales emprendidos y luego no desarrollados, o bien propuestas
tedricas formuladas y posteriormente retractadas o reelaboradas. Entre estos
lugares sensibles, capaces de mostrar las tensiones especulativas que Vico
percibid a lo largo del extenso proceso creativo de su obra, se encuentra la
metafora de la providencia como «arquitecta» (architetta) y del libre albe-
drio como «artesano» (fabbro), expuesta en los tres primeros parrafos del
segundo capitulo de la Ciencia nueva de 1725, Esta metafora, que no vol-
vera a aparecer en las versiones sucesivas de la obra, constituye de hecho

recogido en ID., Vico tra antichi e modernz, Il Mulino, Bolonia 2004, pp. 133-173. Me permito
remitir asimismo a L. LENNER, «”Altri prinicipi della scienza del blasone”. Immagine e autorita
in Vicow, Historia Philosophica. An International Journal, 22 (2024), pp. 99-110.

4. Cfr. VICO, La scienza nuova 1744, a cargo de P. Cristofolini y M. Sanna, Edizioni di Storia e
Letteratura, Roma, 2013, p. 28; 32; 45. En adelante abreviado como SN44.

5. «Laonde o essa Scienza nuova prima, ove si faccia altra ristampa della seconda, deve stamparlesi
appresso, o almeno, per non fargli disiderare, vi si devono stampare detti tre luoghi» (Vita, p. 78).
6. SN25, p. 19. Se trata de una analoga «sublimidad de la expresion» que, sin embargo, como
Vico aclara de inmediato, vehicula en Moisés una profundidad metafisica que los griegos al-
canzaran solo con Platén. En cualquier caso, conviene recordar a este respecto que fue preci-
samente la Ciencia nueva de 1725 la que atrajo la atencion del Santo Oficio. Este episodio ha sido
reconstruido en la importante investigacion de G. DE MIRANDA, «“Nihil decisum fuit”. 11
Sant’Uflicio e la “Scienza nuova” di Vico: un’irrealizzata edizione patavina tra 'imprimatur del
1725 e quello del 1730», Bollettino del Centro di Studi Vichianz, 28-29 (1998-1999), pp. 5-69.

7. SN25, pp. 28-30.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 87



Leonardo Lenner

uno de los momentos en que Vico mas se acerca a esclarecer un nudo tedrico
de maxima complejidad de su pensamiento: la relacion entre la providencia
divina y la libertad humana®.

1. PROVIDENCIA DIVINA Y LIBERTAD HUMANA COMO PRINCIPIOS DEL MUNDO CIVIL

El texto de 1725 ya desde su inicio concentra la atencion en el vinculo
entre providencia y religion; un nexo que en las versiones posteriores se per-
fila gradualmente para luego retomarse al final. Aunque también en 1725 la
exposicion concluya con una referencia polémica dirigida a Pierre Bayle y a
su teoria sobre la posibilidad de una sociedad atea, puede decirse que en la
primera Ciencia nueva el inicio y el cierre resultan plenamente especulares.
En este sentido, toda la exposicion apareceria como el desarrollo de un tema
principal que, precisamente, queda resumido en la frase final:

«De hecho Bayle esta convencido de que sin religiones pueden subsistir
las naciones. Y es que sin un Dios providente no habria existido en el
mundo mas que error, bestialidad, brutalidad, violencia, ferocidad, po-
dredumbre y sangre; y quizas, y sin quizas, por la gran selva de la tierra
hérrida y muda hoy no habria género humano»’.

Desde esta perspectiva adquiere un relieve preciso el hecho de que el
concepto de providencia sea asumido desde el mismo comienzo como instan-
cia metodologica y epistémica de la obra, capaz de explicar la tendencia ori-
ginaria del ser humano a la sociabilidad!?. Las propias religiones, en cuanto
hechos sociales, testimoniarian un designio providencial que, en sus inicios,

8. Como resume Francesco Valagussa, los lectores de Vico pueden dividirse entre quienes pri-
vilegian el papel del libre arbitrio en la construccién del mundo civil y quienes, en cambio,
subrayan la actividad ordenadora de la providencia. Entre estos tltimos es ejemplar la posicién
de K. LOWITH en Weligeschichte und Heulgeschehen. Zur Kritik der Geschichisphilosophie, en Séimtliche
Schrifien, vol. 2, J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart, 1983, pp. 136-138. Cfr. F.
VALAGUSSA, Vico. Gesto ¢ poesia, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2013, p. 40, n.

9. «Si truova convinto di fatto Baile, che senza Religioni possano reggere Nazioni: ché SENZA
UN DIO PROVEDENTE non sarebbe nel Mondo altro stato, che errore, bestialita, bruttezza, violenza,
fierezza, marciume, e sangue; e forse, e senza forse per la gran selva della Terra orrida, e muta oggi
non sarebbe Genere Umano», SN25, p. 195.

10. Sobre el tema de la sociabilidad natural y para una comparacién con Grocio, véase: A. M.
DAMIANI, «Instituciones artificiales, sociabilidad natural en Vico», Cuadernos sobre Vico, 28-29
(2014-2015), pp. 15-30.

88 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

se identifica con aquellas creencias supersticiosas que permiten el paso de la
selva al mundo civil. En efecto, como es sabido, Vico reconoce en las practi-
cas rituales de la humanidad infantil el intento de construir un mundo dotado
de «modo y mediday, y por tanto la premisa de los dos momentos posteriores
que consolidan la entrada en la civilizacion: la institucion de los matrimonios
y las ceremonias finebres!!. Pero, sobre todo, lo que aqui debe subrayarse es
que estas falsas religiones de los origenes, a partir de las cuales se inicia el
derecho natural, responden a una exigencia dictada por un sentido comtin pro-
pio de la mente humana:

Ciertamente el derecho natural de las naciones ha nacido con las cos-
tumbres comunes de éstas. Y jamas existio en el mundo nacion de ateos,
porque todas comenzaron desde alguna religion, y todas las religiones
estuvieron enraizadas en ese deseo que todos los hombres tienen por
naturaleza de vivir eternamente. Ese deseo comun de la naturaleza hu-
mana sale de un sentido comun escondido en el fondo de la mente hu-
mana, de que los animos humanos son inmortales. Ese sentido, tanto
mas esta escondido en la causa, tanto mas abiertamente produce el
efecto de que en los extremos sufrimientos de muerte deseemos que
exista una fuerza superior a la naturaleza para superarlos; la cual uni-
camente ha de encontrarse en un Dios que no sea esa misma naturaleza,
sino que le sea superior, es decir, una Mente infinita y eterna. Y cuanto
mas se alejan los hombres de ese Dios, més se preocupan por el futuro'?.

11. Esta concepcién “universalizada™ de la religion le permite, ya desde el De constantia wurispru-
dentis, asumir la funcién de vinculo social arraigado en las instituciones de la cwitas: «Per tutto
cio la teoria di un diritto universale si qualifica per I'impiego dello s in funzione di un’universa-
lizzazione del religioso piuttosto che di una sua esclusione», F. LOMONACO, «La religione come
vincolo nel Diritto universale di Vico», en Desmos, syndesmos, vinculum, nexus. Forme e crisi del legame tra
antico ¢ moderno, a cargo de G. Gisondi, Istituto Italiano per gli Studi Filosofici Press, Napoles,
2023, pp. 237-253, 253.

12. «Il Diritto Naturale delle Nazioni egli ¢ certamente nato co i comuni costumi delle mede-
sime: né alcuna giammai al Mondo fu nazion d’Atei; perché tutte incominciarono da una qual-
che Religione: e le Religioni tutte ebbero gittate le loro radici in quel desiderio, che hanno
naturalmente tutti gli huomini di vivere eternamente: il qual comun desiderio della natura
umana esce da un senso comune nascosto nel fondo dell’'umana mente, che gli animi umani
sono immortali: il qual senso, quanto é riposto nella cagione, tanto palese produce quello effetto,
che negli estremi malori di morte desideriamo, esservi una forza superiore alla natura per su-
perargli; la quale unicamente ¢ da ritruovarsi in un Dio, che non sia essa Natura, ma ad essa
Natura Superiore, cio¢ una Mente Infinita, ed Eterna: dal qual Dio gli huomini diviando, essi sono
curiosi dell’avvenire» (SN25, p. 9).

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 89



Leonardo Lenner

Tiene razon Roberto Evangelista al poner de relieve, junto al tema de la
religion, la importancia que en este inicipit reviste la nocion de «deseo»'®. Y,
en efecto —puede anadirse— religion y deseo constituyen aqui una misma cosa:
Vico, etimo6logo refinado y a menudo imaginativo, dificilmente podria ignorar
el sentido profundo que parece resonar en el término italiano Desiderio y en
el latino desiderium —derivado con probabilidad de la particula de-, que indica
una carencia, y del sustantivo sidus (estrella, plural sidera)— y relacionado,
por tanto, al anhelo de la «Contemplacion del Cielo», es decir, la practica de
la prediccion del porvenir entre los pueblos primitivos; el acto a la vez cogni-
tivo y creativo que da forma a sus «Beopnpata, que fueron al principio las
cosas divinas de la vana Ciencia de la Adivinacion»'®. La religion se consti-
tuye, por tanto, como creencia en la existencia de una divinidad providente, y
es por ello que incluso la «vana Ciencia de la Adivinaciony, arraigada en el
sentido comun del género humano, es considerada como expresion genuina
de aquella «Providencia divina que gobierna las cosas humanas»'>.

Es decisivo notar como la divinidad esta directamente asociada con la
idea de una anticipacion del futuro, de una proyectualidad y, al mismo tiempo,
con la actividad visual; un pro-videre que se emparenta asi con el antiquisimo
arte del divinare. Y esta practica habia sido ya, en el De constantia iurispru-
dentis, segundo libro del Derecho universal (1720-1721), asociada al contem-
plare, la observacion de la boveda celeste, y por consiguiente a la delimitacion
mediante el lituo —el baston apuntado por los sacerdotes hacia el firmamento—
de aquellas porciones de cielo, los templa caeli, que conforman el espacio
visual dentro del cual se captan los auguria'®. Este acto estético corresponde
ahora para Vico al nacimiento de la primera ciencia vulgar: la astronomia poé-
tica, fundada en la asociacion de las vicisitudes humanas con los movimientos
estelares y en su “codificacion” como instrumento de prevision del porvenir.
Desde esta perspectiva, los “poetas tedlogos”, miticos fundadores de los pue-
blos, se identifican con aquellos sacerdotes que, trazando las constelaciones y
vinculando las divinidades a los planetas —asi como interpretando el vuelo de

13. Cfr. R. EVANGELISTA, «Ordine naturale e ordine storico. La legge di natura e i principi della
storia nella Scienza nuova 1725», Bollettino del Centro di Studi Vichianz, 49 (2019), pp. 83-104, 83.

14. SN25, p. 108.

15. SN25,p. 9.

16. VICO, De constantia Iurisprudentis en 1D., Dinitto Unwersale, a cura di M. Veneziani, Edizioni di
Storia e Letteratura, Roma, 2019, II, XX, p. 287. En adelante abreviado como De const.

90 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

los pajaros— confieren una forma y un orden (xdaouog) al caos natural; como
precisamente Zoroastro, principe de los Caldeos y llamado de este modo por
ser «contemplador de las estrellas»!’.

Si la adivinacion parece estar relacionada con una idea de predetermina-
cion por hallarse vinculada a la interpretacion de «ciertos avisos sensibles,
creidos como enviados a los hombres por los Dioses»'®, en el mismo incipit
Vico aclara que esta practica implica un segundo principio, el de la «Libertad
de arbitrio». La introduccion de este principio se comprende si se considera
que la adivinacion permite a los seres humanos orientar sus acciones si-
guiendo un criterio encaminado a evitar aquello que consideran indeseado. A
partir de esta funcion se perfila el nucleo de la critica que Vico dirige al epi-
cureismo y al estoicismo, tanto en sus formulaciones antiguas como en sus
recrudescencias modernas: el primero, al afirmar que el azar gobierna ciega-
mente el universo, presupone a un ser humano esclavo de las pasiones y de la
utilidad; el segundo, en cambio, al sustituir la providencia por el hado, implica
que las vicisitudes humanas estén regidas por la necesidad. La libertad es, a
este propoésito, para Vico intrinseca a la misma disposicion del hombre a
“construir” el mundo civil, emancipandose asi de la condicion bestial de los
origenes, donde queda excluida la posibilidad de auto-nomia que consagra el
establecimiento del derecho.

Arbitrio y providencia quedan definidos, desde el inicio mismo de la
obra, como «dos grandes Principios de verdad», no contradictorios e igual-
mente imprescindibles. Precisamente con este fin, en el pasaje citado Vico
especifica que el deseo humano se orienta hacia una fuerza que trasciende la
naturaleza, excluyendo de hecho que esa «Mente Infinita y Eterna», la provi-
dencia, pueda coincidir plenamente con aquellos «Principios Eternos de la
Naturaleza de los Estados» que reunen «todas las Historias particulares de las
Naciones, en sus surgimientos, progresos, estados, decadencias y fines»!®. No
obstante, resulta igualmente significativo constatar que ese mismo arraigo de
las falsas religiones en el sentido comun, en cuanto momento propulsor y fun-
dacional de un «orden de las cosas humanasy, pareceria sugerir la concepcion
de una providencia que actia de manera, por asi decirlo, “natural”. Esta, en

17. SN25, p. 95.
18. S\25, p. 9.
19. S\25, p. 203.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 91



Leonardo Lenner

efecto, no interviene directamente en las «cosas humanasy, sino que se insintia
internamente como un deseo oculto en el fondo de la mente, que dirige el
proceso civilizador sin apartar al ser humano del error, pero promoviendo y
cultivando aquellos «motivos de verdad» contenidos en las construcciones
fantasticas de la primera humanidad.

2. LA METAFORA DEL ARQUITECTO Y EL ARTESANO EN LA TRADICION
FILOSOFICA

Admitiendo que de lo recién descrito pueda derivarse una cierta limita-
cion de la capacidad humana de libertad, resulta entonces inevitable, a fin de
preservar su igual valor, delinear los limites dentro de los cuales se mueven
estas dos fuerzas, precisando sus respectivos ambitos de accion; y es con este
proposito que interviene, en el inicio del segundo capitulo, la metafora del
arquitecto y del artesano. Por lo demas, Vico habia evocado en multiples oca-
siones el arte arquitectonico, no solo en sentido literal, sino también en sentido
figurado. Asi, ademas de las referencias presentes en la quinta y en la sexta
oracion a la utilidad militar de la arquitectura y a su relacion con la mecanica®,
conviene destacar el elogio, formulado en el De ratione, de quienes, al haber
introducido el método geométrico en la fisica, son capaces de describir «la
admirable maquina del mundo», no como «fisicos experimentales», sino
como «arquitectos»?!. Asimismo, en el De uno, primera parte del Derecho
universal, Vico habia recurrido a la nocion aristotélica de «justicia arquitec-
tonicaw, tomada de la Etica nicomdquea, para subrayar la funcion hegemonica
de la justicia con respecto a las demas virtudes, subordinadas a ella®.

20. Cfr. VICO, Le orazioni inaugurali. I-VI, a cargo de G. G. Visconti, Edizioni di Storia e Lette-
ratura, Roma, 20132., V, § 8, p. 178; VI, §10, p. 200. Otros referentes literales a la arquitectura
entendida como arte pueden encontrarse, considerando las obras anteriores a 1725, en el De
constantia wrisprudentis: cfr. De const., 11, XVII, § XIV, p. 282.

21. «[...] et ne ab iis unquam in tenebricoso naturae itinere deserantur, methodum geometri-
cam in physicam importarunt qua veluti Ariadneo aliquo filo alligati institutum peragunt iter
et caussas, quibus haec admirabilis Mundi machina a Deo Optimo Maximo constructa est, non
iam tentabundi physici, sed velut immensi alicuius operis architecti describunt» (VICO, De nostri
lemporis studiorum ratione, a cargo de G. Pollara e N. Rozza, Edizioni di Storia e Letteratura,
Roma, 2022, II, p. 22). En la misma oracién, al tratar de la capacidad inventiva del ingenio,
Vico dedica amplio espacio al episodio, referido por Giorgio Vasari, relativo a la construcciéon
de la cpula de Santa Maria del Fiore por parte de Filippo Brunelleschi, fbid., V, p. 56.

22. «Et vicissim iustitia architectonica, quam dicit Aristoteles, quae, ut architectus ancillantibus

92 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

Y, en efecto, la metafora de la arquitectura como arte legisladora, aparte
de estar justificada etimologicamente (el arquitecto es el dpyitéxtov, el primer
artifice), posee una genealogia filosofica vastisima que solo puede recons-
truirse aqui en la medida en que resulte funcional para ilustrar la posicion vi-
quiana: hunde sus raices en Platon y Aristoteles®, y encuentra una aplicacion
singular a la divinidad de la tradicion judia en el De opificio mundi de Filon
de Alejandria, donde el /ogos divino es comparado con el proyecto de una
ciudad impreso en el pensamiento de un arquitecto®. No es casual que, en el
mismo sentido, Vico emplee la imagen en su autobiografia (1728) refiriéndola
al principio metafisico sobre el cual se construye la KaAlimolig platonica®.

Pero es sobre todo gracias a Tomas de Aquino que la metafora se trans-
mite. Baste considerar, a este respecto, la guaestio 15, De ideis, de la primera
parte de la Summa Theologiae, en la cual la presencia en la mente divina de
una forma, a cuya imagen ha sido creado el mundo, se asimila al disefio de
una casa en la mente de su aedificator®. El fragmento es de gran importancia
no solo porque distingue la generacion producida por los agentes que obran
en virtud de su naturaleza —«sicut homo generat hominem, et ignis ignem»—
de las causas que actuan en virtud de su intelecto, sino también porque con-
tiene la exposicion de la teoria de las ideas divinas, posteriormente desarro-
llada en profundidad por la escolastica y, en particular, por Francisco Suarez?’

artibus, ita inferioribus virtutibus imperat, et quam eleganter Scholae appellant “legalem”, quia
tantum quantum leges porrigitur, quae sedet in animo potestatis civilis et iubet omnibus virtu-
tibus quae conducunt ad civilem beatitudinem; ea ipsa est particularis in animo sapientis, quae
omnium virtutum officia imperat ad privatae vitae tranquillitatem», De uno universi wris principio
et fine uno, en VICO, Diritto Universale, cit., LXX, p. 62. Cfr. Eth. Nic., I, 1094a 15, 26.

23. Para Platon, véase, a modo de ejemplo, Plt., 259¢; para Aristoteles, ademas de la referencia
anterior a la Elica nicomdquea, véanse: Eth. Nic. 1141b; Mag. Mor. 1194a—1198b; Met. 981a—b; Ph.
194b; Pol. 1260a.

24. De opificio mundi, §20.

25. «[...] in conformita di questa metafisica, [Platone]| fonda una morale sopra una virti o
giustizia ideale o sia archutetia, in conseguenza della quale si diede a meditare una ideale repub-
blica, alla quale diede con le sue leggi un dritto pur ideale», Vi, p. 14

26. Cfr. Summa Theologiae, 1, q.15, a.1.

27. Cfr. F. SUAREZ, De Deo Uno et Trino, liber 111, caput 5, in ID. Opera Omnia, editio nova a D.
M. André, apud Ludovicum Vives, Parisius 1856, tomus primus, pp. 210-214. Su Sudrez e
Vico, cfr. P. BADILLO O’FARRELL, «Suarez y Vico veinte afios después», Cuadernos sobre Vico,
7/8 (1997), pp. 239-252; M. LOLLINI, «Vico e il pensiero dell’infinito» in Stud: sul De antiquis-
sima Italorum sapientia d; Vico, a cura di G. Matteucci, Quodlibet, Macerata, 2002, pp. 49-68;

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 93



Leonardo Lenner

—una de las principales fuentes de la metafisica viquiana— y retomada después
por el propio Vico en las paginas introductorias del primer capitulo del De
antiquissima Italorum sapientia (1710)%, alas cuales se volvera. Es, por tanto,
a través de esta mediacion de la escolastica como debe entenderse la persis-
tencia de la analogia divinidad—arquitecto en la edad moderna, especialmente
en autores como Leibniz —quien subraya la armonia entre el reino natural y el
moral, esto es, entre «Dios considerado como Arquitecto de la maquina del
universo, y Dios considerado como Monarca de la divina ciudad de los espi-
ritus»*— o como Spinoza, que somete en cambio dicho paralelismo a una ob-
jecion sobre la cual interesa detenerse. Y es precisamente un rapido cotejo con
la critica spinoziana, contenida en los Cogitata Metaphysica, que constituyen
un extenso apéndice a los Principia philosophiae cartesianae (1663), lo que
permite poner de relieve los nudos teodricos implicitos en la recuperacion vi-
quiana de la metafora:

Volvamos, por tanto, a nuestra tesis, a saber, que fuera de Dios no se
da objeto alguno de su ciencia, sino que ¢l mismo es el objeto de su
propia ciencia, es mas, ¢l es su propia ciencia. Quienes, en cambio,
piensan que también el mundo es objeto de la ciencia de Dios, yerran
mucho mas que quienes sostienen que un edificio es objeto de la ciencia
del arquitecto que lo ha hecho. En efecto, el artesano esta obligado a
buscar la materia idonea fuera de si mismo, pero Dios no buscd materia
alguna fuera de si mismo, sino que las cosas en cuanto a su esencia y
existencia fueron fabricadas por su intelecto o voluntad™®.

M. SANNA, «Sulla vista e gli altri sensi: Vico e Sudrez», in Metafisica e immaginazione. Da Sudrez a
Vico, a cura di G. Paoletti, ETS, Pisa, 2020, pp. 43-54. Mas en general, sobre Vico y el tomismo,
cfr. C. VAsOLI, «Vico, Tommaso d’Aquino e il tomismo», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 4
(1974), pp. 5-35.

28. VICO, De Antiquissima Italorum Sapientia con le Risposte al «Giornale de’ letterati d’Italia», Edi-
zioni di Storia e Letteratura, Roma, 2023, pp. 12-16. En adelante abreviado como De ant.

29. «Dieu considéré comme Architecte de la Machine de I'univers, et Dieu considéré comme
Monarque de la Cité divine des Esprits» (G. LEIBN1Z, Monadologie, § 87 in ID. Monadologie und andere
metaphysische Schriften, hrsg. von U. J. Schneider, Felix Meiner Verlag, Hamburgo, 2014, p. 148).
30. «Revertamur itaque ad nostrum propositum, nempe quod extra Deum nullum detur objec-
tum ipsius scientie, sed ipse sit scientie su@ objectum, imo sua scientia. Qui autem putant,
mundum etiam objectum Dei scientie esse, longe minus sapiunt, quam qui @dificium, ab aliquo
insigni Architecto factum, objectum scientia illius statui volunt: nam faber adhuc extra se mate-
riam idoneam quzrere cogitur: At Deus nullam extra se materiam quaesivit, sed res quoad essen-
tiam, & existentiam ab ejus intellectu sive voluntate fabricate fuerunt» (B. SPINOZA, Cogitata meta-
physica, 11, cap. 7, en ID., Tutle le opere, a cargo de A. Sangiacomo, Bompiani, Milan, 2014, p. 582).

94 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

El extracto, que muestra como los Cogitata Metaphysica no se reducen a
una exposicion del pensamiento de Descartes, sino que anticipan numerosas
tesis de la Etica (1677), se sitia en el marco de una reflexion sobre la omnis-
ciencia divina: una perfeccion que excluye toda forma de ignorancia y, por
consiguiente, toda posibilidad de que Dios obre mediante razonamiento. Esta
concepcion, al afirmar la identidad entre el entendimiento con el que Dios
conoce las cosas y la voluntad con la que las determina, niega la existencia de
entidades independientes, como por ejemplo una materia coeterna y autosub-
sistente a la que Dios se habria limitado a conferir una forma o a disponer en
cierto orden. Asi, la analogia entre Dios que crea el mundo y el arquitecto que
proyecta un edificio deja de mantenerse, puesto que, a diferencia de este 1l-
timo, Dios no necesita buscar fuera de si la materia: produce a la vez la esencia
y la existencia de las cosas®!. Resulta sintomatico, por tanto, el desplazamiento
semantico del «architectus» al «faber», dos figuras que aqui tienden a asimi-
larse, separandolas del paralelismo con el entendimiento y la voluntad divi-
nos. Para Spinoza, la actividad del arquitecto se traduce, en este contexto, de
modo inmediato en la de un artesano que, partiendo de una idea, modela una
materia externa a ¢l; un modo de operar que no es compatible con la omnis-
ciencia divina®’, En términos mas generales, proyectar y construir se colocan
en el mismo nivel, pues la actividad intelectual es indisociable de una paralela
procesualidad fisica: no existe, por asi decir, un pensamiento arquitecténico
que preceda y dirija la realizacion material de la idea. Un punto que encuentra
confirmacion en lo que Spinoza afirma, de manera perentoria, en la segunda
proposicion de la tercera parte de la Etica, donde excluye que la mente pueda
determinar al cuerpo al movimiento (y viceversa), recurriendo una vez mas,
en el escolio, a un parangoén de tipo arquitectonico’.

31. Sobre la distincién entre esencia y existencia en relacién con la idea infinita de Dios, cfr. B.
SPINOZA, Ethica, 11, prop. 8, en ID., Tutte le opere, cit., pp. 1230-1233.

32. Sobre el tema de la arquitectura en el conjunto de la filosofia spinoziana se ha detenido
Beth Lord, subrayando como dicha actividad, a la vez imaginativa, racional e intuitiva, no
coincide con la habilidad divina de actualizar las ideas eternas, sino que debe concebirse mas
bien como una capacidad “artistica” de interpretar sensorial y afectivamente tales ideas. De
este modo, Spinoza se alejaria de manera significativa del modelo platonico-renacentista o, en
su caso, cartesiano de concebir la practica arquitecténica: cfr. B. LORD, «Spinoza and architec-
tural thinking», Intellectual History Review, 30 (2020), pp. 489-504.

33. «At dicent ex solis legibus natura, quatenus corporea tantum consideratur, fieri non posse,
ut causa edificiorum, picturarum, rerumque hujus modi, qua sola humana arte fiunt, possint

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 95



Leonardo Lenner

3. LA METAFORA DEL ARQUITECTO Y EL ARTESANO EN LA CIENCIA NUEVADE 1725

La reelaboracion viquiana de esta metafora, funcional a la definicion de
la relacion entre providencia y libre arbitrio, se sita en el nicleo problematico
que acaba de esbozarse. Lo que emerge, sobre todo en comparacion con el
ultimo ejemplo spinoziano, es la centralidad que Vico atribuye a la distincion
entre el modo de actuar propio del arquitecto y el del artesano. Si se examinan
las paginas en cuestion de la Scienza nuova de 1725, se lee, con referencia a
la accion «ordenadora» de la providencia, que ésta coincide con:

[...] una mente eterna e infinita que penetra todo y presiente todo. Ella,
por su infinita bondad, en cuanto que pertenece a este argumento, dis-
pone a un fin universal, a menudo contra todo proposito humano, lo que
los hombres o pueblos particulares ordenan a sus propios fines particu-
lares, por los cuales principalmente guiados acabarian perdiéndose. De
ese modo, usando Ella como medios esos mismos fines particulares, los
conserva. Se demuestra a lo largo de toda la obra que por ello la Provi-
dencia es la ordenadora de todo el derecho natural de las naciones*.

Como ha sefialado Francesco Valagussa, este pasaje contiene una expo-
sicion nitida de lo que suele denominarse «heterogénesis de los finesy, es de-
cir, la explicacion del designio providencial como resultado inconsciente de
la suma de los distintos fines individuales y egoistas de los hombres?. Si aqui
parece configurarse una suerte de convivencia entre dos instancias de hecho

deduci, nec Corpus humanum, nisi a Mente determinaretur, ducereturque, pote esset ad tem-
plum aliquod @dificandum. Verum ego jam ostendi, ipsos nescire, quid Corpus possit, quidve
ex sola ipsius natura contemplatione possit deduci», B. SPINOZA, Ethica, 11, prop. 2, scholium.
en ID., Tutte le opere, cit., p. 1322.

34. «Una Mente Eterna, ed Infinita, che penetra tutto, e presentisce tutto: la quale per sua Infinita
Bonta, in quanto appartiene a questo Argomento, cio che gli huomini, o popoli particolari or-
dinano a’ particolari loro fini, per gli quali principalmente proposti essi andrebbero a perdersi;
Ella fuori, e bene spesso contro ogni loro proposito, dispone a un Fine Universale; per lo quale,
usando Ella per mezzi quegli stessi particolart fini, gli conserva. Si dimostra per tutta I’Opera, che
con questo aspetto la Provvedenza é I’Ordinatrice di tutto il Duritlo Natural delle Nazioni», SN25, p. 29.
35. Cfr. F. VALAGUSSA, Vico. Gesto e poesia, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2013, p. 41.
Valagussa advierte ademds una consonancia entre este extracto y lo que Vico escribira en la
ultima Ciencia nueva: «[...] ma egli € questo Mondo senza dubbio uscito da una Mente, spesso diversa,
ed alle volte utta contraria, e sempre superiore ad essi fini particolari, ch’essi uomini si avevan pro-
posti; de’ quali fini ristretti fatti mezzi per servire a fini pi ampy gli ha sempre adoperati, per conser-
vare I’ Umana Generazione in questa Terra», SN44, pp. 344-345.

96 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

contrarias, pareceria realizarse la hipdtesis anticipada mas arriba, a saber, una
anulacion del libre arbitrio dentro de la arquitectonica providencial. En efecto,
se advierte con claridad que los «fines particulares» que motivan la accion
humana disponen de una autonomia meramente aparente, en cuanto subordi-
nados a un «Fin Universal» preestablecido por la providencia. Una postura
semejante se ve confirmada en el parrafo inmediatamente posterior, en el que
la misma relacion es observada desde el punto de vista del artesano:

El artesano del mundo de las naciones, que obedece a esa divina Arqui-
tecta, es el arbitrio humano determinado por la sabiduria del género hu-
mano con las medidas de las utilidades o necesidades humanas unifor-
memente comunes a todas las naturalezas particulares de los hombres
(de lo contrario, seria inciertisimo por naturaleza en los hombres parti-
culares). Esas necesidades o utilidades humanas, determinadas de esa
manera, son lo que los jurisconsultos romanos llaman las dos fuentes
de todo el derecho natural de las gentes™®.

La descripcion del trabajo del artesano como forma de obediencia con
respecto al arquitecto se refleja en las costumbres propias de la “sabiduria
vulgar”, las cuales representan las primeras reglamentaciones de la vida social
y constituyen, en consecuencia, el fundamento —comun a las diversas nacio-
nes— del derecho. Tales practicas se califican como «utilidades», puesto que
responden a los «fines particulares» ya mencionados y derivan de una exigen-
cia individual de autoconservacion, o bien como «necesidadesy, en la medida
en que el comportamiento social marca el ingreso en un proceso vehiculado
por la providencia y coincidente con la realizacion de la naturaleza humana.
La identificacion de lo 1til con lo necesario conduce, en suma, a determinar
el espacio de la libertad humana dentro de su insercion en el «orden de las
cosas» dictado por la providencia. En efecto, debe excluirse que el bestione
pueda considerarse verdaderamente como un sujeto libre: lo que Vico deno-
mina en repetidas ocasiones «libertad bestial» es un divagar sin meta, la dis-
persion ferina en la «gran selva de la tierra». Solo mediante la fundacion del
mundo civil la humanidad puede cumplir con su naturaleza, pasando «de una

36. «ll Fabbro poi del Mondo delle Nazioni, che ubbidisce a tal Divina Architetta, egli & 'Arbitrio Umano,
altramenti ne’ particolari huomini di sua natura incertissimo, pero determinato dalla Sapienza del
Genere Umano con le misure delle utilita, o necessita umane uniformemente comuni a tutte le particolari nature
degli huomanz: le quali umane necessitd, o utilita cosi determinate, sono 1 due Fonti, che 1 Giureconsulti
Romani dicono di tutto il Diritto Natural delle Genti», SN25, pp. 29-30.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 97



Leonardo Lenner

desenfrenada libertad a una libertad regulada por nadie més que por la Divi-
nidad»?” y, de este modo, instaurar aquel proceso que, de una «libertad de los
cuerpos» propia de las republicas heroicas, se traduce posteriormente en
«aquella de los animos, o sea libertad de razon» de las «Republicas libres»*.

Desde una perspectiva metafisica, la imagen del arquitecto y del artesano
se emplea para poner de relieve la diversidad de los planos en los que actian
la providencia y el arbitrio. La distincion remite, en este sentido, a la contra-
posicion presente en el primer capitulo del primer libro del De antiquissima
Italorum sapientia (1710) entre el pensamiento (cogitatio), propio de la mente
humana que, en cuanto finita, es exterior a aquello que conoce, y la inteligen-
cia (intelligentia) divina, que retine en cambio la totalidad de los elementos
de las cosas en cuanto los contiene y los ordena. También en este caso resulta
elocuente que el paralelismo se ilustre mediante una metafora artistica, puesto
que la verdad divina es una imagen s6lida de las cosas, «tanquam plasma»,
mientras que la verdad humana, un monograma, es una imagen plana, «tan-
quam pictura»®. La posibilidad de identificar una continuidad entre la meta-
fisica del De antiquissima y la indagacion en torno la naturaleza comun de las
naciones pasa asi por una doble asimilacion: la del facere propio del conoci-
miento humano con el trabajo material del artesano, y la del gignere divino
con el ordenamiento arquitecténico de la providencia.

La conexion con el Liber metaphysicus precisa el significado de la meta-
fora, escindiendo de manera ain mas nitida las dos modalidades operativas
propias de lo divino y de lo humano, y al mismo tiempo restringiendo el radio
de accion del arbitrio humano. Si la distincion permite a Vico evitar la absor-
cion de las ideas humanas en las divinas y, por tanto, reducir la providencia al
hado de los estoicos —acusacion que en la Ciencia nueva de 1730 y 1744 sera
dirigida contra Spinoza*—, no deja por ello de contener la idea de un someti-
miento casi total del arbitrio al proyecto providencial. En efecto, de lo hasta
ahora reconstruido surgiria la concepcion de un actuar humano entendido
como composicion de elementos que le son extrinsecos y como incapaz de

37. SN25, p. 64.

38. SN25, p. 65. Sobre el concepto juridico de lbertas en relacion con la historia del derecho
romano en Vico, cfr. R. CAPORALI, Heroes gentium. Sapienza e politica in Vico, 11 Mulino, Bolonia,
1993, ora in ID., G.B. Vico, Il Ponte Vecchio, Cesena, 2023, pp. 105-128.

39. Deant. 1, p. 14.

40. Cfr. SN44, p. 88; 345.

98 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

superar el estadio de un palido esbozo de aquello que la divinidad ha dis-
puesto ya en su plena plasticidad. El mundo civil y sus instituciones se re-
velarian entonces como el reflejo opaco de una razon de la cual lo humano
no es duefio. Tal interpretacion de la metafora del arquitecto y del artesano
pareceria confirmar la hipdtesis segtn la cual las dos instancias no poseen
el mismo peso: el ordenamiento arquitectonico estructuraria de un modo tan
natural y simple la evolucion civil que llegaria a identificarse —aunque de
manera diafana, a través de las utilidades humanas— con las leyes sociales
del devenir historico. El arte arquitectonico (dpyrzextovikn téyvn) ejempli-
fica, en efecto, un dominio de la forma que se distingue y se eleva por en-
cima de una competencia material, aquella que Aristoteles denomina “poé-
tica” (mowrixn wéyvn)*', y que en Vico corresponde a la capacidad manipu-
lativa del artesano, es decir, aquella que, en las fases aurorales del desarrollo
civil, se manifiesta como sabiduria poética.

La investigacion sobre la naturaleza comtin de las naciones obedece a una
doble vocacion: determinar el imperio teérico de la providencia y reconocer
la accion practica de lo humano en la historia. En su configuracion de 1725,
la indagacion viquiana pareceria inclinarse por la primera de estas instancias;
pero la tension permanece de hecho activa, y el empleo de la canonica meta-
fora del arquitecto y del artesano constituye, como se ha mostrado, mas que
una soluciodn, uno de los “lugares sensibles” a través de los cuales dicha ten-
sion se expresa.

4. LA REFORMULACION DE LA METAFORA COMO CONATO EN LA CIENCIA
NUEVA “SEGUNDA”

A este proposito, otro elemento de reflexion concierne a la desaparicion
de la metafora en las redacciones de 1730 y 1744. Esta supresion de la dico-
tomia arquitecto—artesano se acompana aqui de la reaparicion del conatus,
central en la metafisica del De antiquissima y, posteriormente, en el Dere-
cho universal, donde el concepto, diferenciado del de appetitus, habia asu-
mido ya aquel significado ético-juridico que vuelve a encontrarse en las
ciencias nuevas®.

41. Ph. 194b.
42. Cfr. De Ant., IV, pp. 41-55; De Const., I, XVIII, pp. 219-220.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 99



Leonardo Lenner

«Indefinita virtus movendi», el conatus, habia sido empleado por Vico,
en el De antiquissima, para explicar la capacidad de los “puntos metafisicos”
de provocar el movimiento de los cuerpos, en tanto que término medio entre
la realidad metafisica y los cuerpos fisicos. Por consiguiente, constituye una
natura in fieri y el presupuesto metafisico del movimiento, es decir, la propie-
dad principal que define a los cuerpos, en contraposicion a la inmovilidad de
Dios, «omnium motor in se quietus»*.

Trasladado al horizonte de la Ciencia nueva, que es al mismo tiempo una
«Teologia Civil Razonada de la Providencia» y una «Historia de las Ideas
humanasy, el conato se convierte entonces en la actitud de inhibir los impulsos
corporales y dirigirlos hacia la realizacion del mundo civil. Su funcion per-
manece, por tanto, semejante: es principio del movimiento porque constituye
el impetu, el esfuerzo, que provoca el proceso civilizador expresado en la la-
bor “manual” del artesano**. En cuanto término medio entre Dios y el hombre,
el conato coincide asi con la escena primaria del cielo fulminante y tonante,
una imagen perturbadora capaz de infundir en las bestias aquel «pensamiento
espantoso de alguna Divinidad, que a las pasiones bestiales de tales hombres
puso modo, y medida, y las convirtié en pasiones humanas»*. Como Vico

43. De Ant., IV, p. 48. Empleado al principio, junto con appetitus, como traduccién latina de la
nocién estoica de dgourj, a partir del Renacimiento el conatus es promovido a concepto auténomo
que designa los impulsos instantaneos cuya suma genera el movimiento. La nocién es desarro-
llada sobre todo por los grandes tedricos de la mecanica clasica: Galileo, Descartes, Hobbes,
Huygens y, posteriormente, por Leibniz y Spinoza. Es en este amplio marco tedrico donde debe
comprenderse el uso del concepto de conatus presente en el De Antiquissima y en la Ciencia nueva
de 1730 y 1744. Dentro de la vasta bibliografia sobre este destacado tema viquiano siguen
siendo fundamentales los estudios de Nicola Badaloni y Paolo Rossi: cfr. N. BADALONTI, Introdu-
zione a G. B. Vico, Feltrinelli. Milan, 1961; ID., Laici credenti all’alba del moderno. La linea Herbert-
Vico, Le Monnier, Florencia 2005; P. ROSSL, I punti metafisici in 1D., Le sterminate antichita e nuovi
saggt vichiani, La Nuova Italia, Florencia, 1999, pp. 53-164. El tema del conato, en su dimension
ala vez fisica, politica y pedagogica, es objeto de un amplio analisis en el reciente trabajo de T.
PARDUCCI, Segni dei corpi e della storia. La medicina in Vico tra teoria e metodo d’indagine, Edizioni di
Storia e Letteratura, Roma, 2025, pp. 65-150.

44. De lo expuesto resulta ya clara la diferencia con el conatus spinoziano: «Ché diversamente
dal conatus di Spinoza, che ¢ la potenza della sostanza che agisce nei modi, il conatus di Vico ¢
‘terzo’ rispetto a Dio e al mondo (alla natura naturans e alla natura naturata, alla sostanza e ai
modi). E il terzo che li tiene insieme, in quanto non & moto né quiete, ma quieta potenza di
moto», V. VITIELLO, Vico nel suo tempo, en VICO, La Scienza nuova. Le tre edizioni del 1725,1730,
1744, Bompiani, Milano, 2012, pp. IX-CLXXII; CIX.

45. SNV44, p. 91.

100 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



La metafora del arquitecto y el artesano en la Ciencia nueva de 1725

habia sefialado ya en el De constantia iurisprudentis*, el conatus, distinto del
appetitus bestial, se fundamenta en un principio racional de libertad, en tanto
que implica la posibilidad de gobernar los movimientos del deseo y orientar-
los hacia la construccion de las instituciones a través de las cuales lo humano
piensa y habita el mundo. La funcion epistémica del nexo providencia—reli-
gion como explicacion del origen de la vida social —la concepcion segun la
cual la providencia se sirve de las religiones para dar inicio al proceso civili-
zador— se esclarece asi mediante una justificacion del arbitrio humano:

De tal pensamiento debid nacer el conato, el cual es propio de la volun-
tad humana de refrenar los movimientos inducidos en la mente por el
cuerpo o para aquietarlos totalmente, que es lo propio del hombre sabio,
o al menos para redirigirlos a mejores usos, que es lo propio del hombre
civil. Ciertamente este refrenar el movimiento de los cuerpos es un
efecto de la libertad del arbitrio humano y de la voluntad libre*.

El conato ofrece, por tanto, un elemento adicional para comprender el
problema del vinculo entre la providencia y la libertad humana: es el mediador
a través del cual el orden providencial se traduce en movimiento historico y,
al conferir «modo y medida» a las pasiones bestiales hasta transformarlas en
pasiones humanas, hace que dicho orden se refleje en la mente, en sus «mo-
dificaciones». Se trata, por consiguiente, de una mente humana que, de
acuerdo con la metafisica del De antiquissima, puede pensar (cogitare) las
cosas sin poseer una plena inteligencia (intelligere) de ellas, pues, aun no
siendo duefia de la razon, participa sin embargo de ella. En este sentido, el
concepto de conato, momento en el que lo ideal se convierte en temporalidad
historica, identifica en la ultima Ciencia nueva el punto de armonia entre el
facere del artesano y el gignere de la arquitecto®.

46. De Const., I, XVIII, p. 220.

47. «Da cotal pensiero dovette nascere il conato, il qual’e propio dell’umana volonta di tener’in freno
1 moti impressi alla mente dal corpo, per o affatto acquetargli, ch’e dell’ Uomo Sappiente, o almeno
dar loro altra direzione ad usi migliori, ch’¢ dell’Uomo Civile. Questo infrenar’il moto de’ corpi
certamente egli ¢ un effetto della liberta dell’ Umano Arbitrio, e si della libera Volonta», SN44, p. 91.
48. También Stephan Otto advierte en el De Antiquissima, aunque sin remitirse a la teoria del
conatus, una clave para resolver el problema relativo a la justificacién de la «mano de Dios» en
la historia y a la especular legitimacién del hacer histérico del hombre: «L'assioma della con-
vertibilita del verare e del facere, del conoscere e del fare, costituisce la base di un’autogiustifica-
zione dell'uomo che crea ed agisce al cospetto della Provvidenza. Vico legittima 'uomo nel
suo esser-creativo al cospetto della mano di Dio, senza respingere questa mano», S. OTTO,

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 101



Leonardo Lenner

Su ausencia en la primera Ciencia nueva —donde, en cambio, esta pre-
sente la imagen del arquitecto y el artesano—y su reaparicion posterior a partir
de 1730 es ciertamente indicativa de una de las mayores tensiones especulati-
vas que atraviesan el pensamiento viquiano, sefialando, de manera mas dis-
creta, el paso de una concepcion “normativa” de la “Historia Ideal Eterna”,
que parece caracterizar la redaccion de 1725, a una concepcion “estructural”
o “metanormativa™’. Dinamica teorica, esta, que revela, una vez mas, el re-
corrido estratificado —y quizéa nunca del todo pacificado— propio del laborato-
rio de las ciencias nuevas; e impone por ello la necesidad de una lectura capaz
de captar conjuntamente las diversas fases evolutivas de una obra que, como
se recordo al inicio de estas paginas, no pretende ocultar, sino exponer como
contenido esencial su propio proceso de elaboracion.

«Giambattista Vico: razionalita e fantasia», Bollettino del Centro di Studi Vichiani, 17-18 (1987-
1988), pp. 5-24; 11.

49. Sobre el paso de una funcién normativa de la historia ideal eterna a una funcién metanor-
mativa, cfr. M. SCALERCIO, «Vico e le strutture antropologiche della storia», Consecutio Tempo-
rum, 6 (2014), donde se lee: «Affermando la natura metanormativa della storia ideale eterna si
vuole sottolineare il suo carattere non-empirico, appunto ideale ed eterno, ma anche la sua
ineliminabile e ontologica funzione di creare I'ordine: essa non ¢ I'ordine, ma I'insieme di cio
che puo permettere un ordine ed ¢ questo che le conferisce un valore meta-normativo».
http://www.consecutio.org/2014/05/vico-e-le-strutture-antropologiche-della-storia/

102 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)





