
Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles – Proseguendo Vico: la discoverta del vero Aristotele 
– Following Vico: the discovery of the true Aristotle – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.04 

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [55] 
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732 
© Alfonso García Marqués – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.04 

PROSIGUIENDO A VICO: 
EL DESCUBRIMIENTO DEL VERDADERO ARISTÓTELES 

 
Alfonso García Marqués 

Universidad de Murcia 

RESUMEN: En este artículo se utilizan las tesis de G.B. Vico sobre el descubrimiento del verdadero Homero 
para entender los procesos de creación literaria del mundo antiguo, en lo que se refiere a uno de los grandes 
corpora de nuestra cultura: el Corpus aristotelicum. En consecuencia, aparece este Corpus con un aspecto 
muy diverso del que habitualmente se ha considerado. 
PALABRAS CLAVE: Vico, Aristóteles, Corpus aristotelicum, filosofía de la historia, A. García Marqués. 
 
ABSTRACT: This article draws on G. B. Vico’s theses about the discovery of the true Homer to shed light 
on the processes of literary creation in the ancient world, particularly with regard to one of the great corpora 
of our culture: the Corpus Aristotelicum. Consequently, this Corpus appears with an aspect very different 
from that which has usually been considered. 
KEYWORDS: Vico, Aristotle, Corpus Aristotelicum, Philosophy of History, Alfonso García Marqués. 

ÍNDICE 
1. La creación literaria en el mundo antiguo, según Vico .......................... 56 

a) El descubrimiento del verdadero Homero ........................................ 56 
b) “Auctor” frente a “autor” ................................................................. 59 
c) El concepto de “textus receptus” ...................................................... 61 

2. Planteamiento de la cuestión: el Corpus aristotelicum ........................... 63 
3. ¿Qué sabemos de la producción literaria de Aristóteles? ....................... 65 

a) Los catálogos .................................................................................... 66 
b) La cuestión de la cantidad de los libros ............................................ 67 
c) La cuestión de los títulos .................................................................. 68 

i) Órganon (y sus tratados) ............................................................. 69 
ii) Metafísica ................................................................................... 70 
iii) Física ......................................................................................... 72 
iv) Éticas ......................................................................................... 72 

d) La cuestión del contenido textual ..................................................... 75 
4. ¿Podemos atribuir a Aristóteles la paternidad del Corpus aristotelicum? ..... 79 
Conclusiones ............................................................................................... 81 

––––––––––––––––––––– 
Recibido: 20/11/2025. Aceptado: 25/11/2025.



Alfonso García Marqués 

56 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

1. LA CREACIÓN LITERARIA EN EL MUNDO ANTIGUO, SEGÚN VICO 

a) El descubrimiento del verdadero Homero 
i atendemos a la estructura formal de la Scienza nuova del 1725 (SN25), 
observamos que su núcleo está formado por los libros II y III, a los que 
precede una breve introducción de dieciséis páginas sobre la nueva cien-

cia y su metodología (libro I), un casi no libro de dos páginas (el IV) y un muy 
interesante libro conclusivo de veintidós páginas sobre las tres edades que re-
corre cada ciclo de las diversas naciones1. 

El extenso núcleo de la obra se divide en dos libros (el II y el III): dedica 
el II al establecimiento de los principios de la nueva ciencia «por ideas» 
(SN25, p. 188), o sea, de modo especulativo; mientras que, en el III, lleva a 
cabo la misma tarea, pero a través de las lenguas (SN25, p. 257). A lo largo 
de ambos libros, Vico muestra tener plena conciencia de la novedad de su 
ciencia, afirmando continuamente que ha descubierto los principios que rigen 
el mundo de lo humano en su estructura y en su proceder. Los títulos de los 
capítulos son más que elocuentes: «Se encuentra el principio de la nobleza» 
(II, c. xvi), «se encuentra el principio del heroísmo» (II, c. xvii), «se encuen-
tran los primeros gobiernos» (II, c. xix), etc. Y en el libro III: «Descubrimiento 
de los principios de los caracteres poéticos» (c. v), «descubrimiento de las 
varias alegorías poéticas» (c. vi), «importantes descubrimientos del derecho 
de la guerra» (c. xv), etc. 

Y además, cuando Vico, en su Autobiografía, quiere justificar la tardanza 
en publicar sus textos, sostiene que «sólo se deben editar libros con importan-
tes descubrimientos»2. Y páginas más abajo, al tratar de la publicación de su 
Scienza nuova del 1725, se centra precisamente en los importantes descubri-
mientos que ha realizado y que expone en ella. La palabra más recurrente es 
–––––––––– 
Agradezco a Alfonso Zúnica García la minuciosa corrección del manuscrito, las numerosas 
observaciones de redacción a fin de mejorar la intelección del contenido, pero, sobre todo, sus 
agudas críticas, que me han llevado incluso a cambiar en parte la estructura del artículo. Ex 
disputatione lux. 
1. Cito las obras de Vico por la ed. de PAOLO CRISTOFOLINI, Opere filosofiche, Sansoni, Florencia 
1971. Los parágrafos de la Scienza nuova del 1744 (SN44) son los de la ed. de NICOLINI. 
2. «Stimò [Vico] non doversi gravare di più libri la repubblica delle lettere, la quale per la tanta 
lor mole non regge, e solamente dovervi portare in mezzo libri d’importanti discoverte e di 
utilissimi ritrovati» (Vita, p. 24). 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 57 

«descubrimiento»3. Vico sostiene que él «descubre […] los orígenes de casi 
todas las disciplinas, sean ciencias o artes» (p. 35), «descubre otros principios 
históricos de la filosofía y principalmente una metafísica del género humano» 
(p. 35), «descubre una moral y, por tanto, una política común a las naciones» 
(p. 36), etc. De entre todos estos descubrimientos uno era especialmente que-
rido a Vico: la «discoverta del vero Omero», para la cual elaboró un libro 
completo, el tercero, en su Scienza nuova del 1744. 

Ya en la SN25, Vico sostiene que Homero es algo más que un hombre 
singular4, considerándolo más bien un héroe –en sentido viquiano (SN44, § 
384)–, origen de toda la erudición griega y profana (SN25, pp. 182, 206, 333). 
Y además, Vico se había hecho consciente de que, gracias a sus tesis, surgía 
una nueva visión de Homero: «A partir de estas ideas aparecen los dos poemas 
de Homero con un aspecto totalmente diverso del que hasta ahora se ha ob-
servado» (SN25, pp. 272-273). Y entre las ideas que expone, subraya espe-
cialmente que la obra de Homero había sido objeto de modificaciones poste-
riores: el texto que leemos no ha salido tal cual de su autor, no es un texto 
«original», sino fruto de un devenir histórico5. 

En la SN44, explica detalladamente quién fue el verdadero Homero. Sos-
tiene que Homero nada escribió (§ 850), que sus versos fueron recitados aquí 
y allá por los rapsodas (§ 851) y que fueron los Pisistrátidas (s. VI a.C.) los 
que mandaron dar forma a una masa confusa de poemas: «Los Pisistrátidas, 
tiranos de Atenas, dividieron y dispusieron […] los poemas de Homero en la 
Ilíada y en la Odisea; de donde ha de deducirse cuánto debieron ser antes un 
confuso conglomerado de cosas» (§ 853). Pero no con eso quedaron fijados, 
sino que el texto escrito fue modificado posteriormente: «Aristarco [s. III a.C.] 
corrigió los poemas de Homero» (§ 860). 

De todo esto y de otras muchas consideraciones, Vico concluye que «este 
Homero fue una idea o bien un carácter heroico de los griegos» (SN44, § 873), 
aunque matiza que eso hay que afirmarlo sólo a medias, pues realmente al-
guien tuvo que dar por primera vez una cierta forma poética a lo que sería la 
–––––––––– 
3. Términos como «discoverta», «scoverta», «discuopre», «scuopre», «supplisce il gran vuoto», «ri-
truova»... aparecen más de una veintena de veces en las tres páginas (35-38) en que habla de SN25. 
4. Era un ciudadano común a todas las ciudades griegas: «Quasi tutti i popoli della Grecia, cias-
cuno avvertendovi de’ suoi natii parlari, ognun pretese essere Omero suo cittadino» (SN25, p. 278). 
5. Refiriéndose a la mención que, en la Ilíada, se hace de la escritura (la manzana de la discordia 
llevaba escrito: pulchriori detur), dice Vico: «Nota che i due versi, che soli in tutta l’Iliade l’ac-
cennano, non sono d’Omero» (SN25, p. 322). 



Alfonso García Marqués 

58 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Ilíada y la Odisea, y eso lo hizo sin escribir nada, o sea, en modo oral («can-
tando le loro storie») (SN44 § 873). Por eso, concluye que «si no fuese porque 
ciertamente han permanecido importantes vestigios [...], hubiera podido de-
cirse que Homero fuese un poeta en idea, y no un hombre individual en la 
realidad» (SN44 § 873). En suma, Homero es el nombre que el pueblo griego 
dio a aquel hombre genial que existió realmente y que inició su cultura, a 
través del primer esbozo incipiente de una gran obra. Obra que posteriormente 
fue modificada, estructurada, madurada a través de múltiples manos, hasta 
llegar a ser lo que hoy llamamos la Ilíada y la Odisea6. 

Es patente, pues, que Vico era plenamente consciente de la novedad de 
su pensamiento: él había descubierto cómo funcionaba la creatividad humana 
en la antigüedad remota. Y por eso, puede afirmar que «a partir del descubri-
miento del verdadero Homero se ponen en claro todas las cosas que componen 
este mundo de las naciones» (SN44 § 39). Su tesis central es que ciertamente 
hubo autores individuales, hombres físicos: alguien real tuvo que empezar a 
narrar historias. Pero eso no quiere decir que ese autor individual las dejase 
totalmente acabadas desde el inicio, que fuese el autor tal como lo son los 
escritores de nuestros días, sino que las narraciones orales y, más tarde, su 
lenta y progresiva fijación por escrito no son fruto de ese individuo inicial, 
sino de una tradición –de un conjunto de individuos frecuentemente anóni-
mos–, que continuamente modifica las narraciones hasta que, tras varios si-
glos, quedan fijadas. De este modo, obtenemos el texto canónico (normativo, 
auténtico), que atribuimos a un autor físico originario, pero que en realidad es 
fruto de muchas manos, de una larga tradición7. 

–––––––––– 
6. Aunque la llamada cuestión homérica ya surgió en la Antigüedad, suele atribuirse el plan-
teamiento y formalización de esta cuestión a FRIEDRICH AUGUST WOLF en sus Prolegomena ad 
Homerum (1795). Nótese la genialidad de G.B. Vico, que se adelantó muchos decenios al plan-
teamiento moderno y a eso podemos añadir que las soluciones actuales a este problema no han 
hecho más que darle la razón a Vico: «Tampoco cabe el unitarismo radical que se figura a un 
poeta de mucho aliento componiendo estas epopeyas al modo de la creación individual, como 
en la literatura moderna [...]. De esta gestación lenta quedan vestigios en la propia forma épica 
y también en los estratos lingüísticos detectables» (LUIS GARCÍA IGLESIAS, Los orígenes del pueblo 
griego, Síntesis, Madrid 2000, p. 245). 
7. Nótese que, para Vico, las obras no son meramente colectivas, o sea, fruto del “espíritu del 
pueblo”, sino obras de personas singulares dentro de una tradición (los helenos, en este caso). 
Esos extraños abstractos como “voluntad general” o “espíritu del pueblo” son totalmente ajenos 
al pensamiento de Vico. Incluso el sentido común es conocimiento sapiencial –sabiduría prác-
tica– que poseen los individuos singulares dentro de una tradición común: «El criterio que se usa 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 59 

b) “Auctor” frente a “autor” 

Es importante notar que el descubrimiento viquiano del verdadero Ho-
mero no se limita al caso concreto del poeta griego. En realidad, Vico se hizo 
consciente del modo en que la autoría era entendida en la Antigüedad. Y de 
ahí podemos obtener una primera conclusión: la separación entre los concep-
tos de auctor y autor. 

En efecto, podríamos representar simbólicamente la diferencia entre la 
autoría del mundo antiguo y la de nuestro mundo mediante la oposición entre 
el vocablo latino auctor y el español autor. En ámbito literario, entendemos 
por autor la persona que escribe la obra, digamos, de su puño y letra, y que, 
por tanto, es responsable de todo lo que allí se dice y cómo se dice. En latín, 
por el contrario, el término auctor tiene un sentido muchos más amplio. Esta 
palabra, auctor, es un sustantivo verbal de auctum, supino del verbo augeo: 
hago crecer, hago aumentar, fomento, impulso, promuevo… Por eso, el auc-
tor es aquél que, en algún modo, es causa de que algo se inicie o se haga; y 
ese «ser causa» puede ser porque hace la cosa o la produce, o simplemente 
porque influye con su acción o autoridad o mandato o consejo o impulso o 
persuasión o ejemplo. En suma, el auctor es el que inicia o impulsa o pro-
mueve o incrementa o hace o manda hacer una obra de cualquier tipo8. 

Así pues, el concepto de autoría y originalidad en el mundo antiguo era 
mucho más difuso que para nosotros. En la enseñanza, la autoridad del 
maestro era clara, pero los textos que escribía no eran para la publicación, sino 
para ser leídos en voz alta y explicados y discutidos durante las lecciones o 
audiciones9. Se trataba, pues, de notas o apuntes del maestro que estaban 
redactadas en forma sencilla, no literaria, para ser leídas en voz alta y 
discutidas con sus discípulos. Esas discusiones podían ser anotadas en el texto, 
e integradas en él en las siguientes copias. 
–––––––––– 
es que lo que es sentido como justo por todos o la mayor parte de los hombres debe ser la regla 
de la vida social» (SN44, § 630). 
8. Cfr. la voz auctor en AEGIDIUS FORCELLINI et al., Lexicon totius latinitatis, Patavii 1864-1926, 
<http://lexica.linguax.com/forc2.php>. Cuando escribe en latín, Vico usa el término auctor en 
sentido latino. Así, en el De antiquissima, se afirma: «Deus omnium motuum, sive corporum, sive 
animorum, primus Auctor», (p. 111). Y por ser auctor hay que atribuirle el inicio de la obra, no 
la obra completa, con todos sus posibles defectos y maldad. 
9. Los peripatéticos llamaban a las lecciones ἀκρόασις (audición, auscultatio), subrayando que se 
oía tanto la lectura como las explicaciones. Los latinos preferimos el término lectio (lección), 
subrayando que hay un texto base que se lee. 



Alfonso García Marqués 

60 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Toda esa tarea estaba facilitada por el soporte material de las obras: el 
rollo de papiro. Por su fragilidad, los papiros no pueden ser muy extensos, de 
modo que un estudioso, si encontraba un texto con muchas anotaciones de 
varias manos, a las que él mismo podía haber añadido otras, podía encargar a 
un copista una versión limpia que muchas veces incorporaría al texto las notas 
marginales, rectificaciones de redaccción, etc.10. 

Al ser un texto para la docencia que se discutía en común, no se 
consideraba propiedad literaria del maestro, éste ni siquiera le ponía nombre, 
sino que «dejaban a los discípulos la tarea de intitular sus propias obras»11. 
Esos textos comunes, de escuela, eran usados por los discípulos principales 
que colaboraban en la enseñanza y la investigación. De este modo, los textos 
eran continuamente revisados por el maestro, pero también modificados por 
esos discípulos, especialmente cuando ellos también impartían lecciones. 

Es más, los discípulos más importantes también contribuían con su pro-
ducción a incrementar el acerbo de la escuela, y así se formaba una amplia 
biblioteca que era patrimonio de la escuela, no propiedad literaria del maes-
tro o de sus autores. Por ejemplo, refiriéndose a Demócrito, Mondolfo ob-
serva que «muchas de las obras que se recuerdan bajo su nombre […] quizás 
formaban (como piensa Burnet) el corpus de la escuela, sin que fuese posible 
continuar distinguiendo los nombres de los autores individuales»12. 

Ahora bien, es muy importante tener en cuenta que esos textos de escuela, 
que eran continuamente revisados, estaban bajo la autoridad del maestro, 
aunque ya hubiera muerto hacía siglos. Por tanto, se trataba no de modificar 
sustancialmente la doctrina, sino sólo de clarificarla, explicitarla, concretarla, 
desarrollarla..., y siempre en continuidad doctrinal con el maestro y los 
anteriores discípulos. O sea, la intención que guiaba a una escuela era tener 
un cuerpo de doctrinas coherente, unitario, completo..., que se pudiera leer 
como un todo sin contradicciones internas. En definitiva, la unidad doctrinal 
y la continuidad de la escuela eran la guía que permitía seguir atribuyendo un 
–––––––––– 
10. Los textos de extensión media, como B, Θ, I o Λ de la Metaphysica, tienen cada uno entre 
500 y 550 líneas de Bekker, que viene a ser entre 5.000 y 5.500 palabras aproximadamente. Un 
texto muy largo, como Z llegaba a las 10.000 palabras aproximadamente. Nuestros actuales 
artículos de revista suelen tener, los breves, unas 8.000 palabras. Un copista sólo necesitaba un 
par de días para producir una nueva copia limpia a partir de un libro (rollo), de extensión 
media, usado para la enseñanza. 
11. MARIO UNTERSTEINER, Problemi di filologia filosofica, Cisalpino-La Goliardica, Milán 1980, p. 3. 
12. RODOLFO MONDOLFO, El pensamiento antiguo, Losada, Buenos Aires 1959, p. 57. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 61 

texto al maestro bajo cuya autoridad se inició. No obstante, como en toda obra 
humana, esto no impide que aparezcan anomalías o paradojas o incluso 
contradicciones, como sucede en un pensamiento vivo en evolución, pero 
siempre unitario, pues eso mismo puede suceder en pensadores de nuestro 
tiempo: que, en casos extremos, encontremos alguna contradicción interna en 
sus obras. 

En resumen, los textos escritos no eran considerados una intocable pro-
piedad literaria del maestro o de sus sucesores o de los discípulos que también 
contribuían con sus investigaciones y escritos, sino que pertenecía a la es-
cuela13. Al ser propiedad literaria de la escuela y usados continuamente en la 
docencia, esos textos eran incesantemente modificados, o sea, clarificados, 
explicitados, completados, ordenados, articulados...; o por otro lado, resumi-
dos, sea a partir de un único texto, sea fundiendo varios textos procedentes 
inicialmente del maestro. Cuando se consideraba que estaban maduros, se pu-
blicaban y pasaban a ser un texto canónico, un textus receptus fruto de un 
largo proceso de elaboración. 

c) El concepto de “textus receptus” 

La segunda conclusión, en conexión con la concepción viquiana de la 
autoría en el mundo Antiguo como auctor, es la necesidad de abandonar la 
idea de que hubo un texto original redactado por un autor, para sustituirla por 
la de texto final, iniciado por un auctor y modificado incesantemente hasta 
dar lugar al textus receptus14. 

En efecto, la consecuencia más importante de este planteamiento es la 
sustitución del concepto de texto original por el de textus receptus (texto re-
cibido). Éste es el auténtico texto, el horizonte insalvable, más allá del cual no 
–––––––––– 
13. Cfr. GABRIELLA VANOTTI, «Introduzione», en ARISTOTELE, Racconti meravigliosi, Bombiani, 
Milán 2007, p. 16-17. 
14. En cuanto a la universalidad de este procedimiento es necesario hacer un matiz. Cierta-
mente hay obras en la Antigüedad que no han sido sometidas a esos largos tiempos de produc-
ción por parte de diversas manos. Esto sucede sobre todo con las obras literarias artísticas. Por 
ejemplo, una tragedia era compuesta por su autor e inmediatamente representada. Por tanto, 
su texto se hacía público o incluso se publicaba: ése era el texto final. Igualmente en ámbito 
filosófico, cuando un pensador consideraba que su obra estaba madura podía publicarla, como 
hizo Aristóteles con sus textos exotéricos. Evidentemente, ese texto publicado era el texto final, 
fruto, en este caso, no de muchas manos en un largo proceso, sino de un solo autor y en un 
tiempo breve. 



Alfonso García Marqués 

62 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

puede irse. Tal como establecen las tesis viquianas, cuando retrocedemos en 
el tiempo, no encontramos un texto original, sino una tradición con múltiples 
autores: el buscado texto original simplemente nunca existió, lo que existió 
fue una comunidad que recibió, reelaboró y nos entregó un texto. Texto que, 
por tanto, no es el presunto original, es decir, el primer esbozo del autor que 
inició la tradición, sino un texto pleno, maduro, elaborado durante siglos: el 
textus receptus. Una presunta reconstrucción de texto original es una marcha 
hacia la nada, puesto que tal presunto texto original simplemente nunca exis-
tió. El verdadero texto, el texto auténtico, no se encuentra en el principio, sino 
al final: no es el punto de partida, sino el resultado de una tradición. 

Para entender lo que es el proceso de creación literaria, hay que separar 
cuidadosamente, aunque se entrelacen entre sí, los procesos de creación litera-
ria de los procesos de transmisión textual. Por eso, la crítica literaria y la crítica 
textual son dos ciencias distintas. La primera investiga la génesis de la obra, o 
sea, cómo se formó la obra que nosotros consideramos canónica (sea la aristo-
télica, sea cualquier otro corpus de la antigüedad); es decir, quién la escribió, 
cómo fue modificada, cuándo, en qué circunstancias históricas, cuándo con-
cluye su proceso de elaboración... La crítica textual, por el contrario, ha de 
buscar establecer las mejores lecturas del texto literario a través de la colación 
de manuscritos (formación del stemma, etc.). Digo que se entrelazan porque 
una obra literaria ha de estar en un soporte material, aunque, en un mundo sin 
imprenta, es evidente que nunca habrá dos soportes con idénticos textos. Pero 
eso no obsta para que la literaria y la textual sean dos operaciones distintas: 
una cosa es la formación de la obra literaria y otra, la transmisión del texto 
formado. Y lo que Vico nos dice es que la crítica literaria nos ha de señalar 
cuál es el textus receptus, o sea, cual es la obra final que ya es canónica y no 
puede cambiarse, mientras que la crítica textual busca establecer no el texto 
original (que, insisto, ni existe ni existió), sino la mejor lectura a partir de la 
multiplicidad de manuscritos, o sea, constituir el auténtico textus receptus15. 

A fin de evitar malentendidos, quiero hacer notar explícitamente que no 
uso la expresión textus receptus como a veces se utiliza en crítica textual (no 
–––––––––– 
15. Por eso, en el presente artículo no es necesario mencionar que los manuscritos pasaron de 
Aristóteles a Teofrasto, de éste a Neleo de Scepsis, que los descubrió Apelicón... Sólo quiero 
señalar que, en realidad, hubo muchas copias y circulación de las obras de Aristóteles antes de 
su “descubrimiento” en el siglo I a.C. Había copias en Atenas, Rodas, Alejandría, Pérgamo, 
Ámisos... y muchas en manos de peripatéticos, particulares... 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 63 

literaria) para referirse a un códice concreto que haya llegado hasta nosotros 
y que, antes del nacimiento del método Lachmann, se tomaba como base para 
una edición. Me refiero, por el contrario, a la obra literaria, que una comuni-
dad asume como propia y valiosa, que la va modificando hasta que la consi-
dera suficientemente acabada y pasa entonces a ser el textus receptus, el texto 
literario final, o sea, la obra canónica ya no modificable. Por supuesto, siem-
pre queda la tarea propia de la crítica textual: establecer las mejores lecturas 
y fijarlas en una edición crítica o ecléctica. 

2. PLANTEAMIENTO DE LA CUESTIÓN: EL CORPUS ARISTOTELICUM 

En mi opinión, las ideas de Vico sobre el proceder del espíritu humano 
son probablemente la mejor exposición que hoy tenemos para dar razón de 
cómo funcionan internamente los procesos históricos de la humanidad y, en 
concreto, cómo se llevaba a cabo la producción literaria en la Antigüedad. 
Como acabo de citar: se ponen en claro todas las cosas que componen este 
mundo de las naciones. 

En consecuencia, pienso que la aplicación de las ideas viquianas para una 
adecuada comprensión de la historia literaria de las obras de la antigüedad es 
una opción que no se debe descuidar. Es más, estoy convencido que obtendre-
mos una nueva comprensión más profunda y adecuada de lo que históricamente 
ha sucedido y de cómo nosotros hemos de leer y vivir esos textos recibidos16. 

En el presente escrito, mi intención es usar las ideas viquianas, relativas 
al descubrimiento del verdadero Homero, a fin de entender los procesos de 
creación literaria del mundo antiguo, en lo que se refiere a uno de los grandes 
corpora de nuestra cultura: el Corpus aristotelicum17. 
–––––––––– 
16. Esta tarea –usar las ideas de Vico para entender la historia– forma parte de un proyecto en 
el que llevo trabajando desde hace tiempo. Entre los resultados de esta labor, se halla la inter-
pretación de la historia de Europa en dos ciclos viquianos, con la subsiguiente tripartición de 
cada ciclo en las tres edades viquianas: de los dioses, de los héroes y de los hombres. Cfr. «Una 
relectura de la historia de Europa en dos ciclos viquianos», Cuadernos sobre Vico, 35, 2021, pp. 
31-63; y también «Vico e l’Europa: una nuova interpretazione della storia europea», Il Contri-
buto, 4-1, 2024, pp. 127-148. Y sobre la aplicación de la discoverta del vero Omero a la intelección 
de los corpora de la antigüedad, vid. «Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento de la verdadera 
Biblia», Alvearium (en prensa), cuyo primer apartado he seguido de cerca en la redacción del 
primer punto del presente artículo. 
17. Creo, además, que valdría la pena realizarla respecto a muchos de los corpora que la anti-
güedad nos ha legado, pues puede arrojar mucha luz sobre su creación literaria, sobre el sentido 



Alfonso García Marqués 

64 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

El tema del Corpus aristotelicum es un mar proceloso sin faros ni orillas. 
Parece uno de los temas que jamás podremos manejar de modo medianamente 
aceptable. Tras varios siglos de discusiones sobre la autenticidad de las obras, 
su cronología, la fijación del texto (con abundantes eliminaciones como hace 
Ross o añadiduras más o menos arbitrarias), no se ha conseguido establecer 
un resultado satisfactorio. Incluso me atrevería a decir que nada es seguro, ni 
siquiera lo que se considera seguro, como que Andrónico de Rodas publicó 
en Roma en torno al año el 30 a.C. lo que hoy día llamamos Corpus aristote-
licum, pues bien pudo ser en el 80 a.C. en Atenas (o incluso cabe la posibili-
dad, aunque remota, de que no haya hecho tal edición). 

La idea subyacente a todo ese planteamiento es que hay un Aristóteles 
histórico que hay que reconstruir. Y eso significa reconstruir el texto original, 
el que salió acabado de las manos de Aristóteles, que ciertamente no redactó 
en modo literario para su publicación, pero es, al menos, lo que él nos dejó 
escrito. Y, en consecuencia, consideramos que el texto que habría que recu-
perar, editar y traducir es ese texto original que salió de la manos de su autor18. 

Pienso que esa idea subyacente es errónea. Se impone un cambio total de 
metodología para conseguir aclararnos en esta cuestión; o mejor dicho, un 
cambio radical de perspectiva, pues la base sobre la que se ha trabajado no ha 
sido bien planteada. Como he dicho, la consecuencia más importante del tipo 
de investigación «discoverta di...» es la eliminación de la idea de texto origi-
nal de un autor, para sustituirla por la de texto recibido de una pluralidad de 
manos, tal como hemos explicado en el apartado anterior (1, c). 

En el breve espacio del presente artículo, es imposible entrar en el detalle 
de la formación literaria del Corpus aristotelicum, pero al menos intentaré 
mostrar, en líneas generales, que dicho Corpus no se puede atribuir exclusi-
vamente a Aristóteles, sino que también, en gran medida, es fruto de las reela-
boraciones y estructuraciones de los peripatéticos y fue publicado por ellos. 
Y por eso, es decisivo darse cuenta de que no existe –ni existió– la obra «original» 
–––––––––– 
de su recepción y sobre la lectura que de ellos debemos hacer, si queremos obtener una intelec-
ción más plena. Esa misma tarea fue realizada por Vico para otros autores; en concreto, escribió 
Discoverta de vero Dante ovvero nuovi princìpi di critica dantesca (Opere, pp. 950-954). Traducción espa-
ñola de MARÍA RODRÍGUEZ LORCA: «Descubrimiento del verdadero Dante o nuevos principios 
de crítica dantesca», Cuadernos sobre Vico, 37, 2023, pp. 291-299. 
18. Esta es una de las tesis centrales subyacentes en la famosa obra de WERNER JAEGER, Aris-
toteles, Grundlegung einer Geschichte seiner Entwicklung, Weidmann, Berlin 1923. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 65 

del Estagirita, sino que el auténtico «original» es el textus receptus, a lo que 
cabe añadir que Aristóteles no fue su autor, sino su auctor, en el sentido ex-
puesto anteriormente (1, b). 

3. ¿QUÉ SABEMOS DE LA PRODUCCIÓN LITERARIA DE ARISTÓTELES? 

Hoy día nuestro Corpus aristotelicum consta de 108 libros (rollos, volu-
mina), que se articulan en 32 tratados o, simplemente, se agrupan bajo 32 tí-
tulos19. La idea que habitualmente se transmite es que esos fueron los textos 
elaborados por Aristóteles para sus lecciones (los esotéricos o acroamáticos) 
a diferencia de los que publicó (los exotéricos), que los hemos perdido. Queda 
claro, pues, que las obras que Aristóteles quiso dar a conocer no nos han sido 
transmitidas. Por el contrario, las obras que no quiso divulgar son las que han 
llegado hasta nosotros. 

No obstante, quedaría, según se piensa habitualmente, que hasta 
nosotros ha llegado el auténtico Aristóteles y nuestras investigaciones lite-
rarias han de dirigirse a la reconstrucción del texto original y del auténtico 
pensamiento del personaje histórico en sí mismo, despojándolo de las adhe-
rencias de la tradición. Se trataría, pues, de reconstruir el genuino pensa-
miento del Estagirita, tal como él lo plasmó en sus obras originales, redac-
tadas por él en diversos periodos de su vida. De sobra son conocidas las 
propuestas de Jaeger, Wundt, Oggioni, Reale…, todos ellos centrados en la 
recuperación del Aristóteles genuino, guiados por la idea de reconstruir el 
texto original. Sin embargo, tras una amplísima discusión, que dura ya dos 
siglos, sobre la autenticidad, cronología, texto originario, articulación de los 
tratados… no se ha llegado a nada fijo y estable. La reconstrucción del Aris-
tóteles original sigue totalmente abierta. 

–––––––––– 
19. Los números que doy son siempre aproximados o estimativos, pues nuestros 108 libros 
podrían disminuir a 107, si le restamos el cuarto libro de los Meteorologica (que casi seguro sí es 
de Aristóteles), o subir a 109 si le sumamos el libro Oeconomica (casi seguro no es de Aristóteles); 
o incluso a 111 si le sumamos los dos libros de Magna moralia, hoy considerados por muchos 
auténticos, aunque otros estudiosos –entre ellos yo mismo– consideran que no son de Aristóte-
les, sino un texto elaborado incluso un par de siglos después del Estagirita, a partir de sus libros 
éticos, por un peripatético con tendencias estoicas. Dejo de lado la veintena de obras que nos 
han llegado en forma de citas fragmentarias, en algunos casos abundantes y extensas –el Pro-
tréptico–, en otros, unas pocas líneas. 



Alfonso García Marqués 

66 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

a) Los catálogos 

Esta situación y el conocimiento seguro de que hay textos perdidos (los 
exotéricos) conduce inexorablemente a interrogarnos sobre la situación ini-
cial: ¿qué noticias tenemos sobre la producción literaria de Aristóteles? ¿Qué 
obras nos dejó el Estagirita en el 322? Para hacernos cargo de esa situación, 
disponemos hoy día de tres catálogos antiguos que buscan enumerar la totali-
dad de las obras del Aristóteles histórico20. 

El catálogo más antiguo es de Diógenes Laercio (225-250 p.C.), que se 
basó principalmente en el catálogo procedente de Aristón de Ceos (cuarto es-
colarca del Liceo, 228-225 a.C.). Este catálogo enumera 551 libros, agrupados 
en 147 títulos21. Entiéndase que cada libro es un rollo de papiro (volumen, en 
latín) y cada título es un nombre que abarca varios libros (o uno solo). Así, 
por ejemplo, tenemos en Diógenes unos Analíticos primeros que contienen 9 
libros (rollos, volumina). 

El segundo catálogo en antigüedad nos lo ha transmitido Hesiquio de Mi-
leto (VI p.C.), basado en un catálogo anónimo, muy antiguo, probablemente 
del siglo III a.C. Este catálogo nos da unos 739 libros, agrupados en 197 títulos. 

El tercer catálogo es el más reciente. Nos lo ha trasmitido una fuente 
árabe del siglo XIII (Usaybía, Fuentes de información sobre las biografías 
de los médicos), que, cuando escribe la vida de Aristóteles, menciona como 
su fuente a Ptolomeo al-Garib, o sea, el Extranjero. No se ha podido deter-
minar quien fue este autor, pero se supone que fue un griego que vivió en 
Alejandría entre el s. I y el III p.C. Este catálogo tiene unos 725 libros, agru-
pados en 105 títulos. 
–––––––––– 
20. Estos catálogos han sido editados por diversos estudiosos. He consultado las ediciones de 
VALENTIN ROSE, en Aristotelis opera, vol. V. Aristotelis qui ferebantur librorum fragmenta. Scholiorum in 
aristotelem supplementum. Index aristotelicus, Typis et impensis Georgii Reimeri, Berlín 1870, pp. 
1463-1473. Y la de OLOF GIGON, en Aristotelis opera, vol. III. Librorum deperditorum fragmenta, Wal-
ter de Gruyter, Berlín 1987, pp. 19-45. Sigo preferentemente esta edición. 
Sobre los catálogos, el estudio más completo y sólido sigue siendo el de PAUL MORAUX, Les listes 
anciennes des ouvrages d’Aristote, Éditions Universitaires de Louvain, Lovaina 1951. 
21. Igual que comenté para nuestro actual Corpus aristotelicum, las cifras son aproximadas, pues 
en los catálogos hay títulos repetidos o los manuscritos discrepan en el número de libros que 
caen bajo un mismo título, etc. Pero, en definitiva, las variaciones numéricas para cada catálogo 
son pequeñas y son aproximadamente las que señalo en cada caso. 
Igualmente simplifico señalando lo más probable en cuanto al tiempo y origen de los catálogos. 
Cabría la posibilidad –aunque remota– de que, en este catálogo, hubiera intervenido Hermipo 
de Esmirna, también del III a.C. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 67 

Es importante notar que, además de la notable diferencia en la cantidad 
de títulos y libros, los títulos de las principales obras no coinciden. Igualmente 
tampoco coindice el orden en que se mencionan22. Tan sólo podemos ver una 
cierta concordancia (no identidad total) en los primeros 24-28 títulos, que res-
ponden más o menos a las obras publicadas, las exotéricas. 

Es evidente que estas notables discrepancias de los antiguos catálogos 
entre sí y de ellos con nuestro actual Corpus ha de ser objeto de evaluación. 

b) La cuestión de la cantidad de libros 

Comencemos por el número de libros (rollos). Lo que podemos dar por 
seguro es que, por lo general, las diversas unidades (libros, rollos) proceden 
de Aristóteles23. El rollo era la unidad física con que se trabajaba en la anti-
güedad. Cada libro era un rollo de papiro, cuya longitud podía variar mucho, 
pero los de uso en las escuelas tenían por lo general unos 5-7 m y unas 25-35 
plagulae (folios u hojas de papiro, unidas por el lado largo). De este modo, 
cuando un autor quería tratar un tema, o se atenía a la longitud de un rollo 
–ciertamente variable, pero dentro de ciertos límites–, o tenía que dividir su 
exposición en varios libros (rollos). En pocas palabras, el rollo era la unidad 
física de trabajo, sea independiente sea dentro de un todo.  

Como sabemos por los catálogos, al morir Aristóteles el Liceo tenía más 
de 700 libros (rollos), cuya paternidad se atribuía a Aristóteles. (El catálogo 
de Diógenes con sus 550 libros era considerado, ya desde la antigüedad, como 
incompleto). De estos 700 libros Aristóteles tan sólo había editado una vein-
tena (las obras exotéricas). El resto eran fundamentalmente λόγοι (discursos), 
de los que nos ha llegado una pequeña parte. Dado que solamente conserva-
mos 108 libros, hemos de admitir que sólo disponemos del 15% –con toda 
seguridad menos del 20%– de las obras atribuidas al Estagirita. 

Respecto a esa drástica reducción o pérdida de libros, hay que tomar con-
ciencia de que se ha perdido la totalidad de las obras que Aristóteles quiso 

–––––––––– 
22. «La que transmite el anónimo [Hesiquio], incluso antes de que se anexe el apéndice, pre-
senta ya modificaciones serias y algunas divergencias importantes, amén de la disposición ordi-
nal casi totalmente distinta de las obras» (FERNANDO SEBASTIÁN MANRIQUE, «De Aristotelis 
operibus et vitis inquisitio», Revista de Estudios Clásicos, 37, 2010, p. 174). 
23. Cfr. UNTERSTEINER, Problemi, p. 43. Eso no impide que haya excepciones como las Catego-
riae, que proceden de la fusión de tres libros, o los libros M-N de la Metaphysica, que son, doctri-
nalmente, un único libro, pero en dos rollos a causa de su longitud. 



Alfonso García Marqués 

68 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

publicar, o sea, las que fueron públicas y difundidas. Ciertamente tenemos 
fragmentos, pero son citas, hechas normalmente de memoria por autores pos-
teriores, pues no ha habido una transmisión regular del texto (de copista a 
copista). En suma, lo que Aristóteles quiso que todos conociéramos es preci-
samente lo que no tenemos. 

Es claro, pues, que solamente conservamos los textos que la tradición, o 
sea, los peripatéticos, juzgaron que eran dignos de ser transmitidos, sc. copia-
dos continuamente24. Esa drástica selección arroja un primer resultado: el 
Aristóteles que hemos recibido no es el Aristóteles histórico, la persona real 
que vivió entre el 384 y el 322, sino un aspecto suyo, una faceta determinada 
de su producción literaria. En concreto, se trata de sus textos relacionados con 
la enseñanza del Liceo, pero ni siquiera todos ellos, pues la cifra de estos tex-
tos perdidos sigue siendo superior al 80%, dado que los diálogos publicados 
son una veintena, lo cual no altera el porcentaje de obras perdidas. 

En suma, podría haber sucedido que la tradición no hubiera transmitido 
nuestros 108 libros (rollos), sino otros de los 700 libros que se atribuía al 
Maestro. Tendríamos entonces “otro Aristóteles”. Esta primera situación hace 
patente que el peso de la tradición no es una cuestión menor o secundaria. E 
insisto, las obras que Aristóteles consideró dignas de ser transmitidas son las 
que se han perdido; las que conservamos son unas pocas de las que no quiso 
publicar. 

c) La cuestión de los títulos 
Como he comentado, los diversos catálogos –y nosotros actualmente– 

agrupan varios libros bajo el mismo título, indicando así que constituyen un 
tratado unitario o una cierta unidad. Diógenes Laercio nos ofrece una lista de 
147 títulos; Hesiquio, 197 títulos, de los cuales 132 coinciden con Diógenes, 
pero curiosamente no los principales. Al-Garib da 105 títulos, que son los que 
más se aproximan a nuestro actual catálogo de 32 títulos. 

De esta paradójica situación se puede deducir que Aristóteles dejó sus 
700 volúmenes quizá más o menos agrupados por temáticas, bajo un nombre 
–––––––––– 
24. La fragilidad de los papiros hacen imposible una conservación en condiciones normales, de 
ahí que hayan desaparecido los que no se copiaron continuamente. En condiciones de uso ha-
bitual, un papiro se deteriora y se vuelve ilegible en un centenar de años. De hecho, sólo la 
Constitución de los atenienses (y no entera) se ha conservado en un papiro de inicios de nuestra era, 
encontrado en El Cairo (clima seco…). El pergamino más antiguo con textos completos de 
Aristóteles es, aproximadamente, del último tercio del siglo IX. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 69 

genérico para cada caso, pero ciertamente sin que constituyeran auténticas 
obras, o sea, diversos tratados en sentido estricto. Si Aristóteles hubiera fijado 
los libros pertenecientes a cada tratado y su orden, no tendríamos discrepan-
cias tan notables en los antiguos catálogos, ni tendríamos una lista de libros 
dispersos, ni tendríamos notables ausencias de las obras más importantes. 
Hemos de esperar a la edición que hizo Andrónico de Rodas en Roma, en 
torno al 30 a.C., para tener un conjunto de tratados muy semejante a nuestro 
actual Corpus, que tiene títulos bastante discrepantes de los catálogos 
antiguos, sobre todo en los tratados principales. 

Podemos examinar cuatro casos concretos de obras importantes. 

i) Órganon (y sus tratados) 

La primera mención que tenemos del Órganon como una exposición 
ordenada y sistemática viene de Alejandro de Afrodisia (s. II-III p.C.). La 
idea de que hay un instrumento (órganon) del pensar no es aristotélica, sino 
estoica, y se formó en las discusiones de la segunda mitad del s. II a.C., 
donde destaca la figura de Posidonio de Apamea (135-51 a.C.). En realidad, 
la idea que hay en los textos (Rhetorica I, 2) es que hay tres temas de la 
investigación: el lenguaje, la naturaleza y las costumbres, pero no se halla 
el concepto de un instrumento del pensar. Esa concepción la asumieron los 
peripatéticos de los estoicos a fin de organizar un conjunto de libros (rollos) 
en un cuerpo doctrinal. 

Si atendemos a los tratados concretos, se aprecia que Categoriae es en 
realidad tres textos heterogéneos y mal fundidos. Los Analytica siempre son 
mencionados en el Corpus como una unidad, o sea, no se distinguen entre 
priora y posteriora, cosa que sí hacen los catálogos, pero dando distinto nú-
mero de libros. Para los Analytica priora, Diógenes da 9 libros; Hesiquio da 
dos títulos, uno con 9 libros y otro con 2; Al-Garib no los menciona. Para los 
Analytica posteriora, Diógenes y Hesiquio dan dos libros; y Al-Garib no los 
menciona, pero elenca unos Analytica sin más precisión en 2 libros, que no se 
pueden identificar. Por otro lado, Topica son al menos tres grupos de libros 
(rollos) independientes: el primero, los 6 siguientes y el último. Esos ocho 
libros acabaron uniéndose en un tratado único de título inadecuado. 

También podemos señalar que incluso los tratados que forman parte del 
Órganon varían según las tradiciones. Nosotros, los latinos, excluimos la 



Alfonso García Marqués 

70 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Rhetorica del Órganon, mientras que los árabes (con razón) la incluyen. Y 
según otros autores, la Poetica forma parte del Órganon25. 

ii) Metafísica 

Sabemos con toda certeza que esta obra no fue compuesta por Aristóte-
les, ni hay rastros de que fuera un proyecto suyo. Es seguro que inicialmente 
circularon libros sueltos o por pares. Así tenemos dos libros Z-H que forman 
una unidad literaria, o igualmente M-N. En ambos casos, cada par es un 
único libro (o investigación), escrito en dos papiros a causa de su extensión, 
y cuya división es meramente extensional (el texto pasa de un rollo al si-
guiente sin un claro cambio de temática). Es más, sabemos que, posible-
mente a finales del s. III a.C., circuló una edición de la metafísica en 10 
libros, no en 14 como la nuestra, pero que tampoco respondía en absoluto a 
una voluntad del Estagirita. 

Si Aristóteles no compuso el tratado, ¿qué realizó al respecto? El Estagi-
rita llevó a cabo una serie de investigaciones que se fueron plasmando en li-
bros independientes. Incluso sabemos que algunos fueron considerados ini-
cialmente por los peripatéticos como asuntos de temática ajena a la metafísica 
y, por eso, la primera edición sólo contenía 10 libros, según el testimonio de 
Hesiquio, o incluso sólo 9 (faltaban A, a, ∆ y K, y quizá Λ). Y a eso hay que 
añadir que K es espurio: son esbozos de lo que sería después Beta (K 1-2), 
Gamma (K 3-6) y Épsilon (K 7-8); y una segunda parte copias literales o re-
súmenes de la Physica I, III, V. Además, la inserción en segunda posición de 
un alfa minúscula (entre A y B) indica que es una inserción tardía, posible-
mente del siglo I o II p.C., o sea, posterior a la edición de Andrónico. 

Por otro lado, es sorprendente, como afirma Berti, que «no haya citas 
seguras de la Metafísica anteriores a Alejandro de Afrodisia, que la comentó 
en torno al 200 p.C.»26. Y la mención que de ella se hace en los catálogos es 
problemática. Hay que tener en cuenta que todos los catálogos fueron trans-
mitidos por autores tardíos (Diógenes s. III p.C.; Hesiquio s. VI; y Usaybía s. 
–––––––––– 
25. Así TOMÁS DE AQUINO, In Analytica posteriora, Editio leonina, Roma 1882, I, lt. 1, n. 6. 
26. ENRICO BERTI, «Introduzione», en Aristotele, Metafísica, Laterza, Bari-Roma 2017, p. XV. 
El comentario (en verdad, un resumen) que se atribuía a Nicolás de Damasco (s. I p.C.) «ha 
sido recientemente pospuesto al siglo IV» (BERTI, «Introduzione», p. XV). Cfr. SILVIA FAZZO, 
«The Metaphysics from Aristotle to Alexander of Aphrodisias», Bulletin of the Institute of Classical 
Studies, 52, 2012, pp. 51-68. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 71 

XIII) y sabemos que han sufrido continuas modificaciones e incluso añadidu-
ras en apéndice, como el catálogo de Hesiquio. Éste último menciona como 
obras distintas una Μεταφυσικὰ κ (o sea, Metafísica en 10 libros) y una Τῆς 
μετὰ τὰ φυσικὰ ι (o sea, 9 libros De más allá de la física)27. 

De todo esto resulta claro que Aristóteles jamás concibió la idea de un 
tratado de metafísica, ni dejó unos libros en un orden determinado28, y ni si-
quiera dejó algunos sin orden pero bajo ese título. La Metafísica es obra de 
una tradición, que ha ido formando la obra a lo largo tres siglos, incluso dos 
más, si tenemos en cuenta la tardía adición de alfa minúscula29. A este res-
pecto, comenta Silvia Fazzo: «De hecho, no tenemos testimonios anteriores a 
Alejandro de Afrodisia, el comentador griego por excelencia, del texto de la 
Metafísica que nosotros conocemos actualmente. La Metafísica en cuanto tal 
es, pues, el producto de la historia, es decir, el producto de varios siglos de 
historia. Sin tradición no existiría la Metafísica»30. 

Es muy importante comprender esta perspectiva, para entender la carencia 
de sentido que tienen las discusiones sobre la reconstrucción de la auténtica 
Metafísica del Aristóteles histórico: se debate sobre la ordenación de los libros; 
la inserción o exclusión de K; si Δ está colocado en la posición correcta o no; si 
el vocabulario de Δ es metafísico, a pesar de que faltan muchos términos meta-
físicos y se incluyen peregrinas discusiones sobre si un calvo es un mutilado o 
no; por qué Aristóteles, para acto, en unos libros emplea exclusivamente 
ἑνέργεια, en otros ἐντελέχεια y en otros ambos. Incluso grandes especialistas 
que han investigado sobre esta obra no han conseguido librarse de la “supersti-
ción” de texto original que hay que recuperar, como ha observado Untersteiner: 
–––––––––– 
27. Como es lógico, se han dado varias soluciones para esta duplicidad. Por ejemplo, conside-
rarla un simple error del autor del apéndice, que no se dio cuenta de que ya estaba incluida la 
Metaphysica en el catálogo. Sin embargo, no deja de ser llamativo que los títulos y el número de 
libros no coincidieran. Quizá, como en el caso de las Éticas, dos tradiciones distintas formaran 
sendos tratados distintos, con variaciones en los libros contenidos. 
28. Muchas veces se ha intentado sostener que ese orden quizá procediese de Aristóteles, pero 
no tenemos el mínimo indicio a favor de esta tesis, como dice BERTI: «No tenemos motivos 
para sostener que fuese el orden querido por Aristóteles» (ENRICO BERTI, Struttura e significato 
della Metafísica di Aristotele, EDUSC, Roma 2006, p. 24). 
29. Sin detenernos en otras cuestiones menores, aunque, a veces, no tan menores, como la 
problemática inserción del famoso texto Θ 6, 1048 b 18-34, clave para la distinción entre 
ἐνέργεια τελεία y ἐνέργεια ἀτελής. 
30. SILVIA FAZZO, «Ousía comme nom déverbal dans la philosophie première d’Aristote», Χώρα 
(Chôra), 18-19, 2020-2021, p. 225. 



Alfonso García Marqués 

72 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

«Jaeger vio que la Metafísica está constituida por varias obras singulares. […] 
Sin embargo, no consiguió librarse de la tradicional convicción de que Aristó-
teles hubiese escrito una Metafísica»31, de ahí que hubiera discutido –y aún hoy 
se debate– sobre la evolución del pensamiento de Aristóteles en el conjunto de 
la Metafísica, e incluso en el interior de cada libro. 

iii) Física 

Digamos brevemente que Aristóteles tampoco concibió un tratado de fí-
sica o una ciencia unitaria sobre cuestiones básicas del mundo natural. Sim-
plemente hizo investigaciones sobre cuestiones concretas que se plasmaron 
en libros independientes. Así tenemos un libro De principiis, que luego se 
integró en la Physica, como libro primero; un estudio sobre el concepto de 
naturaleza, que se colocó en segundo lugar; un libro con temática doble: el 
movimiento y el infinito (libro III); otro sobre el lugar, el vacío y el tiempo 
(libro IV); dos libros sobre el movimiento, que pasaron a ser el V y VI; y dos 
libros distintos entre sí sobre los motores del orbe, o sea, dos versiones inde-
pendientes que se integraron como libros VII y VIII, formando un doblete 
repetido, pero con variaciones doctrinales. 

En suma, tenemos un tratado compuesto a lo largo de varios siglos por 
los peripatéticos y totalmente ajeno a la intención del Aristóteles histórico. 

iv) Éticas 

Un caso curioso es el de las Éticas. Dejemos de lado la Magna moralia, 
por ser una obra que, en mi opinión, no es auténtica, aunque esté presente en 
el catálogo de Ptolomeo, pero totalmente ausente de los otros dos32. Aparte de 

–––––––––– 
31. UNTERSTEINER, Problemi, p. 40. 
32. Las discusiones sobre su autenticidad son infinitas. En realidad, es una obra compuesta un 
par de siglos después de la muerte de Aristóteles por un peripatético con influencias estoicas. 
Incluso los partidarios más acérrimos de su autenticidad, como Aubenque, reconocen que «si el 
trabajo [Magna moralia] parece haber sido redactado por un discípulo posterior, éste ha utilizado 
sin duda alguna los “apuntes”, quizá muy antiguos, de Aristóteles mismo» (PIERRE AUBENQUE, 
La prudence chez Aristote, PUF, París 1963, p. 3, nota 3). Me parece que es muy forzado atribuir a 
Aristóteles la autoría de una obra que él ni escribió, ni inició, ni mandó hacer, sino que un par 
de siglos después a alguien se le ocurrió redactar, basándose en textos del Estagirita. (Aparte de 
que es un autor que hace demasiadas afirmaciones peregrinas como ésta: «Nadie es alabado por 
ser sabio (σοφός) ni por ser prudente (φρόνιμος)» (MM I, 4, 1185 b 10-11)). 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 73 

ella, tenemos dos tratados sobre el mismo tema: uno, la Ética eudemia en 8 
libros y otro, la Ética nicomáquea en 10; y además ambas Éticas contienen 
tres libros idénticos, aunque en posición distinta. 

Una vez más el análisis detallado nos dice que Aristóteles no compuso 
esos tratados. Dejó un conjunto muy amplio de discursos (lógoi) sobre moral, 
o sea, sobre las costumbres y el comportamiento humano. La idea de un tra-
tado de ética es ajeno al Aristóteles histórico. Todo lo más que puede decirse 
es lo que afirma Carlo Natali: «La Etica Nicomachea, al igual que las otras 
éticas, no es fruto directo de su autor, sino una recolección de lógoi, o sea, de 
lecciones, muy probablemente realizadas por Aristóteles en el Liceo»33. 

Según la tradición, fue Teofrasto, quien, en las postrimerías del siglo IV 
a.C., organizó diez de esos “discursos éticos” en una obra que se llamó Ética 
nicomáquea. Sin embargo, no deja de ser curioso que esa Ética esté ausente 
del catálogo de Aristón de Ceos, cuarto escolarca del Liceo (ahí tendría que 
haber una o varias copias de esa supuesta Ética nicomáquea). Aristón, estric-
tamente hablando, no cita ninguna ética, aunque sí cinco libros De [asuntos] 
éticos (Ἠθικῶν, en neutro genitivo plural). Bien pudieran ser los cinco libros 
de la Ética eudemia, antes de que otro peripatético le añadiera los tres libros 
duplicados. 

La situación en los catálogos es la siguiente. Diógenes: 5 libros de [cues-
tiones] éticas (ἠθικῶν); Hesiquio: 10 libros de [cuestiones] éticas (ἠθικῶν); 
Ptolomeo: Ética eudemia en 8 y Magna moralia en 2 libros (ausente en los 
demás catálogos), pero en ninguno hay una Ética nicomáquea, y hay que tener 
en cuenta que el catálogo de Ptolomeo es posterior a Andrónico, o sea, a la 
edición canónica del mundo antiguo. 

Si evaluamos la situación, una vez más tenemos el mismo resultado. Di-
versos peripatéticos, a lo largo de al menos tres siglos, han ido articulando los 
lógoi de Aristóteles sobre cuestiones éticas en diversos tratados, que circula-
ron en versiones diversas de 5, 8 y 10 libros. 

Hacerse cargo a fondo de esta idea evita discusiones absurdas sobre si los 
tres libros repetidos pertenecen a una Ética o a otra, pues no hubo ninguna 
–––––––––– 
33. CARLO NATALI, Aristotele, Etica Nicomachea, Rusconi, Milano 1999, p. III. Igualmente T. 
IRWING (Aristotle, Nicomachean Ethics, Hackett, Indianapolis 1985): «Como la mayor parte de las 
obras del Corpus aristotélico, [EN] se trata probablemente de apuntes de conferencias di Aristó-
teles, editadas quizá después de su muerte» (p. XXI). 



Alfonso García Marqués 

74 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Ética escrita por Aristóteles a la cual pertenecieran originalmente esos tres 
libros. O sea, simplemente no pertenecen a ninguna, pues ninguna existía a la 
muerte de Aristóteles. Da igual que un peripatético los pusiera en su articula-
ción de libros (por ejemplo, en la Nicomáquea), y luego otro los tomara y los 
añadiera en la suya. En realidad, es absolutamente indiferente dónde estuvie-
ron en primer lugar. 

E igualmente, no tener en cuenta esa secular formación literaria de las 
obras atribuidas al Estagirita provoca un desenfoque en la lectura de los textos. 
Desenfoque que es muy difícil de evitar, como en el citado caso de Jaeger, 
que siguió pensando siempre que Aristóteles había compuesto una Metafísica. 
En el caso de las Éticas, Fermani, una de las grandes especialistas en la ética 
aristotélica, traductora y editora de las tres Éticas, sostiene: «En las otras 
obras, Aristóteles se refiere a las Éticas mediante un genérico “en las Éticas” 
(ἐν τοῖς Ἐθικοῖς)»34. Se trata de un error de perspectiva, que ya se refleja en 
el modo de editar el texto griego. Aristóteles no habla de Ἐθικοῖς (las Éticas), 
con mayúscula frente a las minúsculas (la letra minúscula no aparece en 
griego hasta el sigo IX p.C.). Aristóteles simplemente menciona con un neutro 
plural «las cuestiones éticas» o «los logoi éticos», pero no la Ética 
nicomáquea o la Ética eudemia, que simplemente no existían35. 

Podemos concluir este apartado relativo a los tratados del Estagirita afir-
mando que Aristóteles no fue el inventor del tratado filosófico, ni el autor de 
tratados de lógica, metafísica, física o ética. Ese Aristóteles simplemente no 
existió. El hombre que vivió entre el 384 y el 322 nunca concibió la idea de 

–––––––––– 
34. ARIANNA FERMANI, «Saggio introduttivo», en Aristotele, Le tre etiche, Bompiani, Florencia 
2018, p. CX. 
35. Igualmente un especialista extraordinario, José Manuel García Valverde, que acaba de 
editar bilingüe en 2025 la Ética nicomáquea, fantasea que Aristóteles había escrito la Ética eudemia, 
y que «en sus últimos años de vida, el propio Aristóteles sometió la versión anterior de su Ética, 
la EE [Ética eudemia], a una profunda revisión que corresponde al escrito que conocemos con el 
título de EN [Ética nicomáquea][…]. Es, pues, razonable suponer que allí [en el Liceo] tuvieran 
en cuenta el hecho de que había dos redacciones diferentes de la Ética, de modo que se vieran 
en la necesidad de distinguirlas en los títulos: la versión más reciente fue nombrada en honor a 
Nicómaco, junto con quien el texto había retornado a Atenas [desde Calcis], mientras que la 
más antigua lo fue en honor a Eudemo, que había permanecido todo el tiempo en el Liceo 
–dado que Teofrasto había escrito su propia Ética, carecía de sentido usar su nombre–» (José 
Manuel García Valverde, «Introducción», en Aristóteles, Ética nicomáquea, edición de J.M. 
GARCÍA VALVERDE, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid 2025, pp. 
XXXVI-XXXVII). 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 75 

un cuerpo articulado de conocimientos, sino sólo que se podían hacer –e hizo– 
discursos (lógoi) sobre cuestiones lógico-lingüísticas, naturales o éticas. 

d) La cuestión del contenido textual 

Por el momento, el resultado de esta exposición podríamos resumirlo 
simbólicamente diciendo que existieron dos Aristóteles: el histórico, autor de 
más de setecientos lógoi sobre diversas materias, y el peripatético, autor de 
32 tratados científicos sobre lógica, metafísica... No obstante, alguien podría 
“consolarse”, sosteniendo que, al fin y al cabo, conservamos 108 libros tal 
como los escribió el Estagirita, digamos que de su puño y letra, y así, 
podríamos reconstruir fielmente una faceta importante del Aristóteles 
histórico. Según esa suposición, la labor de los peripatéticos se habría limitado 
a ordenar en 32 tratados los 108 libros (rollos) que seleccionaron como los 
dignos de ser transmitidos, sin tocar para nada el contenido interno de cada 
libro. Bajo esa inadecuada concepción, algunos grandes especialistas, como 
Berti, han llegado a afirmar que Andrónico de Rodas quizá trabajó sobre los 
textos originales escritos por la mano de Aristóteles 300 años antes36. Según 
ese hipotético supuesto, tendríamos garantía de la autenticidad de las obras y 
su fidelidad en reflejar una importante faceta del pensamiento del Aristóteles 
histórico.  

Sin embargo, las cosas no son así, ni mucho menos, pues la búsqueda del 
texto original no es más que un espejismo, resultante de nuestra actual 
concepción de la originalidad y la producción textual. Los escritos que 
atribuimos a Aristóteles siguieron los mismos procedimientos de producción 
literaria que los demás escritos de esa índole. 

Numerosos estudiosos del Corpus aristotelicum han subrayado esa 
característica de los escritos que nos han llegado. Cada libro es un λόγος 
(discurso) en forma de ὑπόμνημα (nota, apunte, pro memoria), que fue 
continuamente modificado, no sólo por el Estagirita, sino también por sus 

–––––––––– 
36. «Dopo la dispersione e la successiva riscoperta dei libri di Aristotele, Andronico di Rodi, 
alla fine del I secolo a.C., ne curò la prima edizione completa e sistematica. È probabile che 
egli abbia potuto servirsi di esemplari che risalivano direttamente alla scuola di Aristotele, se 
non addirittura allo stesso Aristotele, giacché i libri erano rimasti a lungo in possesso dei suc-
cessori del Peripato» (ENRICO BERTI, La filosofia del primo Aristotele, CEDAM, Padova 1962, p. 
6). Sirva como disculpa a esa peregrina afirmación que Berti la escribió cuando tenía unos 
veinticinco años, al inicio de sus investigaciones. 



Alfonso García Marqués 

76 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

discípulos inmediatos e incluso por peripatéticos posteriores. Como sucedía 
con los escritos de escuela, los ὑπομνήματα (notas) de Aristóteles eran el 
sustrato de los cursos que él impartía, pero no un sustrato “secreto” del 
Maestro, sino común a toda la escuela y a disposición de sus discípulos 
importantes. Por eso, sostiene Berti que «no eran obras escritas por Aristóteles 
con vistas a la publicación, sino textos que usaba para sus lecciones. Por tanto, 
eran en parte escritos por él, pero en parte podían tener también anotaciones, 
apuntes, hechos por sus oyentes o por sus discípulos»37. Lo cual implica, como 
sostiene Untersteiner, que «Aristóteles habría dado a sus discípulos la 
posiblidad de usar sus obras antes de su publicación»38. En suma, eran, pues, 
obras en proceso, obras inacabadas, sometidas a un continuo proceso de re-
escritura por parte del maestro y de sus discípulos. 

José Luis Calvo ha insistido en que son apuntes (ὑπομνήματα), «de ahí 
su estilo áspero, elíptico, conciso y repetitivo. De ahí también su carácter 
“abierto” que posibilitó que el propio filósofo o cualquiera de sus discípulos 
hasta la edición de Andrónico en el s. I a.C. (e incluso después) consideraran 
normal corregir, transponer, “completar” el texto con interpolaciones»39. Hay 
que entender que no se trata de pequeñas interpolaciones, sino de redacciones 
nuevas, que se van superponiendo con otras más antiguas, que eliminan, co-
rrigen, modifican... No sólo el plan general de un tratado carece de unidad 
interna, sino que cada libro, con frecuencia, no es un plan cerrado, sino que, 
sobre una base inicial (la primera versión), se han hecho modificaciones con-
tinuas que acaban alterando la fisonomía del primer esbozo del texto40. Es, 
pues, patente, que diversas ediciones tenían variantes importantísimas del 
texto, lo que requeriría una edición unitaria, que fue precisamente la tarea que 
realizó Andrónico de Rodas41. De ahí que tengamos un efecto muy peculiar: 

–––––––––– 
37. BERTI, Struttura, p. 24. 
38. UNTERSTEINER, Problemi, p. 33. 
39. JOSÉ LUIS CALVO MARTÍNEZ, «Introducción general», en Aristóteles, Física, CSIC, Madrid 
1996, p. XXIII. 
40. Por eso, los estudios estilométricos no han hecho más que confirmar que hay diversas re-
dacciones en las obras, en las que se aprecian diferencias de estilo. Cfr. A. Q. MORTON, A. D. 
WINSPEAR, S. MICHAELSON, «The Authorship and Integrity of the Athenaion Politeia», Proceedings 
of the Royal Society of Edinburgh, 70-4, 1971-72, pp. 183-195. 
41. No hay que olvidar que «la edición de Andrónico no puede ser considerada la princeps en 
modo alguno» (PAUL MORAUX, L’Aristotelismo presso i greci, 3 vol. Vol. 1. La rinascita dell’aristotelismo 
nel I secolo a.C., Vita e Pensiero, Milano 2000, p. 60. O sea, Andrónico trabajó sobre ediciones 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 77 

las citas de Aristóteles anteriores a la edición de Andrónico no se reconocen, 
no es posible localizar en qué lugar del Corpus se hallan; en cambio, a partir 
del siglo I a.C., por lo general, sí las podemos reconocer y localizar. 

El resultado es que los lógoi de Aristóteles, como señala Jaeger, «no son 
en absoluto literatura»42, son notas, apuntes, textos en proceso, sometidos a la 
oralidad de las lecciones de escuela. En definitiva, estas obras de Aristóteles 
(las acroamáticas que hemos recibido) son obras redactadas dentro de la es-
cuela peripatética en continua modificación, son un género literario que po-
dríamos llamar, como hace Düring, «literatura de escuela», hasta el punto que 
podemos considerarlas, «por usar una expresión paradójica, una tradición oral 
en forma escrita»43. 

En consecuencia, hay que entender que Aristóteles no sólo fue modifi-
cando sus textos en diversas ocasiones, sino que sus discípulos también inter-
vinieron, de tal modo que los 700 rollos que, a la muerte de Aristóteles, esta-
ban en el Liceo como obras atribuidas al Maestro ya eran fruto de la actividad 
de la Escuela, de varias manos. Es decir, no existió un texto original, sino una 
primera versión (las primeras notas) y una segunda y una tercera…, realizadas 
en el Liceo por Aristóteles y sus discípulos directos. Y dado que la versión de 
ese momento, del 322, no fue publicada, siguió siendo objeto de re-redaccio-
nes por diversos peripatéticos durante tres centurias, hasta que se consideró 
que el texto estaba maduro y fue publicado por Andrónico (aunque luego su-
frió modificaciones menores durante dos siglos más). 

A todo esto se puede añadir que, en ese ambiente, era totalmente normal 
que el Maestro y discípulos importantes colaborasen entre sí en las investiga-
ciones y en la redacción inicial de las obras. O sea, no es que los discípulos 
modificasen la primera redacción del Maestro, sino que directamente el texto 

–––––––––– 
y manuscritos producidos por los peripatéticos durante tres siglos. Entre los que precedieron a 
Andrónico en la tarea editorial, cabe mencionar a Apelicón de Teos (inicios del I a.C.) y, espe-
cialmente, a Tirannión (70-50 a.C.). No obstante, la labor de Andrónico fue lo suficientemente 
importante para que se tomara como la edición de referencia, lo cual no obstó para que aún se 
retocaran los textos durante dos siglos más. 
42 . «Die Lehrschriften sind überhaupt nicht Literatur» (WERNER JAEGER, Studien zur 
Entstehungsgeschichte der Metaphysik des Aristoteles, Weidmannsche Buchhandlung, Berlín 1912, p. 
133). Vid. la interesantísima segunda parte de esa obra, «Die literarische Stellung und Form 
der Metaphysik», pp. 131 y ss. 
43. INGEMAR DÜRING, «Notes on the History of the Transmission of Aristotle’s Writings», 
Symbolae philologicae Gothoburgenses (Acta Universitatis Gothoburgensis), LVI (1950/3), pp. 58 y 59. 



Alfonso García Marqués 

78 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

había sido escrito por varias personas. En el caso de Aristóteles, se sabe que 
la lista de los vencedores de los juegos píticos fue redactada por Aristóteles y 
su sobrino Calístenes. Igualmente la extensa obra Historia animalium era ya 
originariamente una obra en colaboración, fruto directo de varios autores. Por 
supuesto, esas obras de colaboración se incorporaban a un acervo propiedad 
de la Escuela, no eran propiedad de sus redactores iniciales. Así pues, junto a 
las obras cuyo primer esbozo era solamente de Aristóteles, tenemos obras en 
colaboración, fruto directo de varias manos. 

Y aún cabe señalar que, a esas obras en colaboración, hay que añadir las 
obras por encargo. Esto no era algo excepcional, pues, como he señalado su-
pra, lo mismo sucedió con Demócrito y otros maestros. En el caso de Aristó-
teles, sabemos que él trabajó personalmente en la investigación y redacción 
de alguna de las llamadas constituciones de las póleis griegas, por ejemplo, 
en la Res publica Athenensium, pero casi todas las 158 Constituciones (o 171 
según Al-Garib) fueron redactadas por sus colaboradores. Sin embargo, al ser 
obras de escuela promovidas por el Maestro, formaron parte de las obras atri-
buidas al Estagirita. Por eso, sostiene Moraux que «junto a éstos [los 
exotéricos] existía una gran cantidad de apuntes para lecciones, recogida de 
materiales, extractos y anotaciones de todo tipo, que contenían el fruto de los 
esfuerzos filosófico-científicos del Maestro y de sus colaboradores, y 
pensados sólo para el uso interno de la escuela, no para una publicación 
editorial o una difusión comercial»44. 

Y por último, hay que tener en cuenta que, cara a la publicación, cada 
editor podía retocar el texto. Como he dicho, no hay que olvidar que 
Andrónico no fue el primer editor de los escritos acroamáticos, pues éstos 
circularon en diversas ediciones y en diferente estado de madurez. Por eso, 
comenta Untersteiner: «El Corpus aristotelicum está compuesto por escritos 
que, no literamente acabados, fueron sometidos a la actividad editorial de los 
discípulos directos o indirectos»45.  

Una conclusión clara que podemos sacar de las anteriores consideracio-
nes es que no conocemos –ignoramus et ignorabimus– al Aristóteles histórico, 
es decir, el pensamiento originario del hombre que vivió entre el 384 y el 322. 
No se trata sólo de tomar conciencia de que los peripatéticos realizaron una 
–––––––––– 
44. MORAUX, L’Aristotelismo, p. 16. 
45. UNTERSTEINER, Problemi, p. 11. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 79 

labor decisiva al seleccionar lo que iba a ser transmitido (menos del 20%) y 
lo que iba a ser olvidado (más del 80%); ni tampoco sólo de tener presente 
que ellos articularon los diversos libros (rollos) en tratados, originando una 
interpretación general de esos libros, ya inamovible; sino también de atender 
a que sometieron el contenido de los textos a un proceso de modificación 
durante tres siglos. En consecuencia, nunca sabremos qué parte del contenido 
es de Aristóteles y qué parte pertenece a sus discípulos directos e indirectos, 
o sea, a los peripatéticos. Es más, en realidad no hay partes, sino redacciones 
que se superponen una a otras. Sólo conocemos al Aristóteles que la tradición 
nos ha transmitido a través de la selección de libros, estructuración de tratados 
y reelaboración del contenido del texto: ése es el verdadero Aristóteles, que 
no se identifica con el Aristóteles histórico, con el autor de unos supuestos 
–en realidad inexistentes– textos “originales”. 

En suma, la situación es que después de tres siglos de reelaboraciones 
quedaron aceptablemente fijados una serie de textos que habían pertenecido 
al Liceo contemporáneo a Aristóteles (334-322), y que incluso posteriormente 
serían objeto de ligeras modificaciones, hasta que, en el siglo II p.C., se con-
sideró que el proceso estaba acabado y se convirtieron en textos canónicos, en 
el textus receptus46. La tradición nos ha entregado un texto que constituye un 
horizonte infranqueable47. Cualquier intento de modificarlo, quitar o poner li-
bros, eliminar o añadir partes es una tarea absurda. La única tarea que nos 
queda por realizar es la eterna crítica textual: a través de los manuscritos que 
hemos recibido, establecer las mejores lecturas, pero la crítica literaria ya está 
cerrada. 

4. ¿PODEMOS ATRIBUIR A ARISTÓTELES LA PATERNIDAD DEL CORPUS 
ARISTOTELICUM? 

Este panorama nos obliga a plantearnos si podemos atribuir o no la pater-
nidad de estas obras al Estagirita. Es evidente que los títulos y la organización 

–––––––––– 
46. Considero exagerada la tesis de GRAYEFF (Aristotle and his School, Duckworth, Londres 1974), 
que sostiene que son notas de discípulos u obras colectivas, donde la mano del Estagirita estaría 
prácticamente ausente. 
47. Escribe FERMANI (Saggio, p. CIV): «Il testo, in questo senso, costituisce un orizzonte assolu-
tamente intrascendibile, nonchè il fundamentale banco di prova della tenuta di ogni interpre-
tazione e di ogni lettura del testo stesso». 



Alfonso García Marqués 

80 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

en tratados, no. No podemos decir que Aristóteles escribiera un Órganon o ni 
siquiera unos Topica, ni tampoco una Metaphysica, una Physica o una Ethica 
nicomachea. Eso estaba totalmente fuera de la intención del Estagirita. La 
concepción y articulación de los tratados es obra de los peripatéticos. Pero el 
tema central es plantearse si podemos atribuir a Aristóteles la autoría de los 
108 libros que forman el Corpus aristotelicum. 

De entrada, Paul Moraux nos advierte de que tal pregunta está mal plan-
teada. No hay que distinguir entre obras personales redactadas por el Estagi-
rita y otras obras, sean en colaboración, sean por mandato. La distinción es 
entre «obras de escuela contemporáneas al Maestro, por un lado; y por otro, 
obras inauténticas, o sea, obras extrañas al pensamiento, a la escuela o incluso 
a la época de Aristóteles»48. Dicho de otro modo, no tiene sentido preguntar 
si este libro concreto fue escrito íntegramente por el Estagirita, pues, ya sabe-
mos, como afirma Arianna Fermani, que «cuando se hace la pregunta acerca 
de la autenticidad de una obra concreta, no se debe preguntar si la obra ha sido 
escrita o no por Aristóteles, desde el momento en que eso, en línea de princi-
pio, debe ser excluido»49. Nunca podremos saber qué parte o aspecto de una 
obra pertenece al Estagirita y qué parte a los peripatéticos, pues como hemos 
expuesto: «Muchas obras aristotélicas, tal como hoy las leemos, resultan de la 
fusión de varios cursos de lecciones, realizados en parte por Aristóteles 
mismo, en parte por sus discípulos y –en medida aún más relevante– por An-
drónico de Rodas»50. 

Entonces, ¿debemos decir que estas obras no pueden ser atribuidas a Aris-
tóteles? La respuesta es: sí debemos atribuir a Aristóteles el Corpus aristote-
licum. Hemos de considerar como obras auténticas las obras iniciadas por 
Aristóteles o iniciadas bajo su dirección, o sea, las contemporáneas al Maes-
tro. Obras que fueron incorporadas al acervo del Liceo y formaron –permí-
taseme la expresión– el Corpus lyceale (el Corpus del Liceo). Y esas obras a 
lo largo de varios siglos han sido reelaboradas sin que haya habido ruptura de 
pensamiento o una solución de continuidad, según he señalado supra (1, b) y, 
por tanto, se han de atribuir a Aristóteles como su auctor, entendiendo que es 
el que inició y promovió la obra, a tenor del significado latino, que he comen-
tado (1, b). En realidad, si cambiamos de mentalidad y comprendemos bien el 
–––––––––– 
48. MORAUX, Listes anciennes, p. 10. 
49. FERMANI, Saggio, p. XCVIII. 
50. Alberto Jori, Aristotele, Mondadori, Milano 2003, p. 41. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 81 

modo literario de proceder en la Antigüedad, simplemente hemos de entender 
que se trata de obras de escuela, que se atribuyen al maestro, que inició e 
impulsó la investigación51. 

En resumen, para que quede claro, la pregunta que ha de hacerse es la 
siguiente: ¿existió el germen de esta obra en el Liceo de Aristóteles, iniciada 
por él solo o en colaboración o por orden suya?; o simplemente, ¿es una obra 
existente –en esbozo– en aquel primer Liceo o no? Si es del primer Liceo, se 
atribuye a Aristóteles; y si no, no. 

CONCLUSIONES 

1. Con nuestra moderna mentalidad actual, de culto al autor y a «la igno-
rante superstición de la originalidad»52, pensamos que toda obra del mundo 
antiguo tiene un autor original, que la escribió de su puño y letra, y ese texto 
original es el que nosotros tenemos que intentar recuperar. Si queremos en-
tender el mundo antiguo, tenemos que desprendernos de nuestra mentalidad 
de autores, editores y libros impresos. En el mundo antiguo, la mayoría de las 
veces el autor fue, al máximo, mero auctor, o sea, el que inició e impulsó la 
obra, escribiendo su primer esbozo, o incluso en algún caso –como Homero– 
tejiendo sólo una primera composición oral, o simplemente dando la orden de 
que se hiciera la obra bajo su supervisión. 

En el caso del Corpus aristotelicum tenemos un conjunto de textos, ini-
ciados por Aristóteles, que tuvieron su existencia en germen en el Liceo y eran 
propiedad de la Escuela. De la masa de escritos del Liceo, los peripatéticos 
tomaron unos y abandonaron otros, los que conservaron los modificaron, es-
tructuraron, reelaboraron y finalmente publicaron, en un proceso que duró 
cinco siglos. Así se obtuvo el textus receptus ya inamovible, que ha llegado 
hasta nosotros. 

La idea de buscar el texto original es absurda y no conduce a ninguna 
parte, pues el texto original simplemente nunca existió. Existió el germen, 
pero no la obra madura. No tiene hoy día ningún sentido, por ejemplo, supri-
mir la Physica y empezar a hacer ediciones de obras sueltas (De principiis, 

–––––––––– 
51. Eso es lo que sucede con las obras de Demócrito, como he señalado antes, o con el Corpus 
hippocraticum. 
52. JORGE LUIS BORGES, «Prólogo», en Antología poética de Quevedo, ed. de J.L. Borges, Alianza 
Editorial 1946. 



Alfonso García Marqués 

82 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

De motu…), y además expurgar de esos textos todos los añadidos e introducir 
las partes eliminadas, para así tener el presunto texto original, que, insisto, 
nunca existió; y, por tanto, es irreproducible. 

Así pues, en líneas generales, el Corpus aristotelicum no puede atribuirse 
exclusivamente a Aristóteles. En realidad, el Corpus aristotelicum es una pe-
queña parte del conjunto de escritos que pertenecieron al Liceo (Corpus ly-
ceale) en tiempos de Aristóteles. Es más, dichos escritos no fueron más que 
el germen de un proceso de transformación ininterrumpida de cinco siglos, a 
través del cual la tradición peripatética formó el textus receptus, que es el texto 
maduro que hemos de procurar editar cuidadosamente a través de la crítica 
textual. 

2. Si queremos concretar estas ideas para el Corpus aristotelicum, sinté-
ticamente podemos decir lo siguiente. 
a) Los 108 los libros que tenemos son un 15-20% de los más de 700 libros 

(volumina, rollos) iniciados por Aristóteles, o sea, los que usó en sus lec-
ciones, escribió con otros colaboradores o mandó escribir. Sólo tenemos 
una faceta de las actividades literarias del Estagirita. 

b) La organización en tratados no es obra de Aristóteles. El Estagirita no fue 
un pensador sistemático que estructurara sus libros en tratados científicos 
claramente definidos. Los tratados son obra de los peripatéticos en conti-
nuidad con las ideas del Maestro. 

c) El texto original de cada libro nunca existió. El texto que Aristóteles usó 
en su enseñanza y que pertenecía a la Escuela son notas (ὑπομνήματα), un 
primer esbozo del texto que, tras cinco siglos de modificaciones, ha llegado 
a nosotros como textus receptus. Una marcha hacia un presunto texto ori-
ginal es una marcha hacia la nada. Por eso, es absolutamente imposible e 
irrelevante saber qué estaba en el inicio, qué se añadió o suprimió, que re-
redacciones posteriores hubo, qué elementos son del Maestro y cuáles de 
los peripatéticos, etc. 

d) Entonces ¿son obras de Aristóteles? Son obras del Liceo (Corpus lyceale), 
pero dado que proceden del Estagirita o de las manos de sus discípulos im-
pulsadas por el Maestro, hemos de decir: Aristóteles no fue su autor en el 
sentido en que nosotros somos autores de nuestros libros impresos, sino que 
fue su auctor, el que inició e impulsó la obra, y su impulso duró 500 años 
hasta el textus receptus. 



 Prosiguiendo a Vico: el descubrimiento del verdadero Aristóteles 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 83 

e) El textus receptus es un límite insalvable. No podemos estar corrigiendo el 
texto con añadiduras o supresiones arbitrarias. Lo único que cabe es la crí-
tica textual: reproducir filológicamente el textus receptus. Por eso, ni si-
quiera podemos eliminar libros (rollos) que sabemos que no proceden de la 
intención del Estagirita, o sea, libros cuyo primer esbozo no fue obra suya. 
Ese es el caso, por ejemplo, del libro K de la Metaphysica. En efecto, algu-
nos discípulos cogieron restos de una antigua aporética procedente del 
Maestro, a la que añadieron copias y resúmenes de otros libros, y con todo 
ese material redactaron el desafortunado libro K. Sin embargo, dado que 
dicho libro procede de notas del Liceo contemporáneo a Aristóteles, forma 
parte inseparable del Corpus aristotelicum. 

f) Hay que cambiar la perspectiva en las actuales investigaciones históricas 
sobre Aristóteles. Pretender establecer la cronología de sus obras, la evolu-
ción de su pensamiento, justificar la estructura de sus tratados, discutir a 
qué Ética pertenecen los libros duplicados, etc., etc., son discusiones que 
carecen en gran medida de sentido. En todo caso, podemos preguntarnos 
por qué los peripatéticos estructuraron así o asá tal tratado, por qué coloca-
ron tal libro en tal tratado y no en tal otro como responde mejor al pensa-
miento no de Aristóteles, sino de la totalidad del Corpus aristotelicum, etc. 

 
Para concluir, parafrasearía lo que escribió Vico (SN25, pp. 272-273) so-

bre la «discoverta del vero Omero»: 
A partir de estas ideas aparecen las obras de Aristóteles con un 

aspecto totalmente diverso del que hasta ahora se había observado. 
En efecto, el verdadero Aristóteles no es el Aristóteles original, el 
histórico, sino el Aristóteles de la tradición, el Aristóteles peripaté-
tico: un héroe viquiano que se esforzó durante cinco centurias por 
dejarnos un corpus philosophicum que nos ayudase a pensar la 
realidad. O si queremos, el verdadero Aristóteles es el auctor que 
originó e impulsó una investigación filosófica que, a través de múl-
tiples manos durante quinientos años, dio lugar a un corpus. Y dado 
que dicho corpus es el fruto maduro de la tradición peripatética ini-
ciada por Aristóteles, lo llamamos Corpus aristotelicum. La idea 
que guía la construcción de la filosofía no es la de originalidad, sino 
la de incesante búsqueda en común de la verdad. 






