ESTUDIOS BIBLIOGRAFICOS Y RESENAS






Reseria de FRANCESCO VALAGUSSA, Lo sguardo di Vico. Vero, certo, vero, Studi Vichiani, 60,
Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2024’ — D.O.1. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.14

FRANCESCO VALAGUSSA, Lo sguardo di Vico. Vero, certo, vero, Studi
Vichiani 60, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2024, VIII-116 pp.

ISBN: 9788893598675

Creo que es oportuno iniciar
la presentacion del denso ensayo
con el que Francesco Valagussa
imprime a los estudios viquianos
un giro de gran calado —que sera,
sin duda, portador de importan-
tes desarrollos futuros— a partir
de una consideracion que se im-
pone al lector desde el comienzo
de la obra, dado que el autor co-
mienza asi el prefacio del volu-
men: «Nuestra interpretacion del
pensamiento de Vico se basa en
el siguiente pasaje: lus naturale
verum, sed incertum: / gentium
certum, sed violentum; / civile
certum et pacatum»' (p. VII).

La consideracion es, por
tanto, la siguiente: la interpreta-
cion viquiana propuesta por Va-
lagussa parte de una recupera-

Marco Carmello
Universidad Complutense de Madrid

STUDI VICHIANI

FRANCESCO VALAGUSSA

LO SGUARDO DI VICO

ﬁa

EDIZIONT DESTORIA 1 LETTERATURA

cion, en sede tedrica, de la filosofia del derecho de Vico. Obras como el De
universi iuris uno principio et fine uno, el De constantia iurisprudentis o la
Sinopsis del derecho universal dejan de estar confinadas en el museo de la

1. «La nostra interpretazione del pensiero di Vico si basa sul passo seguente: fus naturale verum,
sed incertum: / gentium certum, sed violentum; / civile certum et pacatum». En nota recojo la version

italiana original de cada cita.

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025)

[331]

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732
© Marco Carmello — D.O.L. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.14



Marco Carmello

historia de las doctrinas juridicas o de las concepciones politicas del Estado,
y vuelven a ocupar el lugar que les corresponde.

Si se quiere entender en qué consiste la «mirada de Vico» y, antes incluso
de comprenderla, se pretende ser capaz de identificarla y delimitarla, es nece-
sario reconstruir el entrelazamiento entre las tres dimensiones distintas a tra-
vés de las cuales se desarrolla el pensamiento viquiano: la historia, la poesia
y, precisamente, el derecho. Es mediante esta triangulacion —en la que se re-
cuperan por fin las tres dimensiones de la teoria de Vico— como se hace posi-
ble leer en toda su amplitud la duplicidad del pensamiento del filésofo napo-
litano, captando sus razones, plenamente esclarecidas en la Ciencia nueva.
Como escribe Valagussa:

En Vico encontramos dos caminos: desde la selva se abre y se cons-
truye, con extrema dificultad, un recorrido que llega hasta la mente, una
via hacia lo alto. El surgir de la mente abre de improviso otro camino:
la mente percibe el rayo que viene de lo alto. Aqui la via ascendente
parece interrumpirse: no es la mente la que se eleva hacia el «ojo vi-
dente» de Dios. El rayo proveniente de la mente infinita desciende
desde lo alto: al refractarse en el pecho de la metafisica, se difunde e
ilumina la «mirada inclinada» de Homero, empefiado en recoger los
«fragmentos escualidos, troncos y dislocados de la Antigiiedad» — asi
nos damos cuenta de que ha hecho posible la primera via (p. 13)°.

La presencia de estos dos caminos alude al doble cortocircuito que se
genera a partir de la tension entre metafisica y derecho en el pensamiento de
Vico: partiendo de la diferencia, establecida por el propio Vico en el De anti-
quissima Italorum sapientia de 1710, entre la imagen de las cosas de Dios —
que es objetiva, en cuanto que El es creador del mundo— y la propia del ser
humano, que es en cambio secundaria y exclusivamente imitativa, se llega
inevitablemente a reconocer la irreductible duplicidad del concepto de «ver-
daderoy, tal como Vico declara explicitamente en el De antiquissima, donde

2. «In Vico troviamo due strade: dalla selva si schiude e si costruisce con estrema fatica un
percorso che giunge fino alla mente, una via verso I’alto. L’insorgere della mente apre all'im-
provviso un’altra strada: la mente scorge il raggio che viene dall’alto. Qui la via all’insu pare
interrompersi: non ¢ la mente a levarsi verso “’occhio veggente” d’Iddio. 11 raggio proveniente
dalla mente infinita scende dall’alto: rinfrangendosi sul petto della metafisica, si risparge e illu-
mina lo “sguardo chino” di Omero, intento a raccogliere 1 “frantumi squallidi, tronchi e slogati
dell’Antichita — cosi ci accorgiamo che ha reso possibile la prima via».

332 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

lo verdadero divino es como «la imagen sélida de las cosas, como una crea-
cion en relieve, mientras que lo verdadero humano es un monograma o una
imagen plana, casi una pintura» (cit. por Valagussa en p. 10).

Puesto que la mirada de Vico, segun la cita del De uno, empieza por aquel
verdadero originario e indefinible destinado a durar solo mientras nadie se
aduefie de toda la potestad dando inicio a la segunda edad del derecho (cf. p.
1), aquella violenta de lo cierto, que preludia a la tercera, en la que la certeza
se regula haciéndose «pacifica» (cf. pp. 2-3) y permite, una vez abandonada
la violencia que instituye la certeza del derecho, el retorno de lo verdadero
desde una perspectiva diferente, la presencia de una duplicidad ontologica en
el propio concepto de verdadero —que parece atravesar la idea misma de ver-
dad estableciendo en su seno una diferencia entre la primariedad factica de lo
verdadero secundum Deum y la secundariedad gnoseoldgica de lo verdadero
secundum hominem— termina inevitablemente por poner en riesgo de sabotaje
el esquema verdadero — cierto — verdadero. Valagussa expresa con rara perti-
nencia los limites y el alcance de esta tension:

Son dos los cortocircuitos. (a) Si atribuyésemos la imago solida al «pri-
mer Verdadero», como creacion de las cosas, lo verdadero divino se
volveria incierto en el plano del derecho. Pero si se piensa la imago
solida como ‘verdadero razonado’, situado al final, no se comprende de
qué modo el ‘primero’ puede llamarse verdadero. (b) Si colocasemos
en tercer lugar, como ‘verdadero razonado’, la imago plana, la mente
tendria en realidad acceso a lo eterno, bajo la forma del aequum bonum,
que es el ius naturale inmutable. El atolladero obliga a Vico a intentar
una Ciencia nueva, en la que repensar las relaciones entre lo ‘cierto’ —
es decir, el factum, el fictum, la auctoritas—y lo verdadero (p.11)*.

La relacion entre la obra metafisica de 1710 y las juridicas, publicadas
entre 1720 y 1721, revela asi su naturaleza fundamental: aun admitiendo que
la imago solida de lo verdadero, es decir, el conocimiento factico de la

3. «Sono due i cortocircuiti. (a) Se ascrivessimo I#mago solida al «primo Vero», come creazione
delle cose, il vero divino diventerebbe incerto, sul piano del diritto. Se pero si pensa I'imago solida
come ‘vero ragionato’, posto alla fine, non si capisce in che modo il ‘primo’ possa esser detto
vero. (b) Se collocassimo al terzo posto, come ‘vero ragionato’, I'imago plana, la mente in realta
avrebbe accesso all’eterno, nella forma dell’aequum bonum, che € lo ius naturale immutabile. L'impasse
costringe Vico a tentare una Scienza nuova, in cui ripensare i rapporti fra il ‘certo’ —vale a dire il
Jactum, 1l fictum, Vauctoritas— e il vero».

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 333



Marco Carmello

naturaleza por parte de su creador, coincida con el ius naturale inmutable, no
puede seguirse de ello que tal imagen sea primaria respecto del orden de lo
humano. Si lo fuera, en efecto, se incurriria en una consecuencia paradojica:
al aceptar la identidad entre derecho natural e imago solida de lo creado, se
acaba por volver incierta la propia imagen que el creador tiene de lo creado,
negando asi su valor factico y, en ultima instancia, llegando a negar que Dios
sea creador del mundo.

La paradoja que sigue de la primariedad de lo verdadero no puede resol-
verse entendiendo lo verdadero como «verdadero razonado», como verdad
dialécticamente demostrada, pues lo verdadero en este sentido se encuentra
unicamente en la posicion final del esquema verdadero — cierto — verdadero;
por tanto, si la imago solida correspondiera al «verdadero razonado», no sa-
briamos en qué sentido podriamos llamar «verdadero» al verdadero que define
la primera edad del derecho. De este modo, ademas de incierto, el verdadero
primordial se tornaria dudoso.

La conclusion implicita en este pasaje de Valagussa abre de par en par el
abismo del pensamiento viquiano: el verdadero al que se alude en la primera
edad del derecho es indemostrable, al no ser “razonable”, por lo que es tam-
bién incierto, y por ello debe ser distinto del verdadero primordial metafisico
que caracteriza el conocimiento del Dios creador.

Las cosas resultan complejas incluso cuando las consideramos a parte
hominis: si asumimos que la imago plana, o sea lo verdadero en cuanto cono-
cimiento reflejo y secundario del mundo, corresponde al «verdadero razo-
nado» respecto del tercer momento del esquema —que parece corresponder a
la tercera edad del derecho—, entonces deberiamos concluir que el conoci-
miento humano puede llegar a una comprension plena de aquel bien equita-
tivo, “razonable” (aequum bonum), que corresponde al ius naturale inmuta-
ble, el cual es a su vez imagen de lo eterno. Por consiguiente, si lo verdadero
final del esquema verdadero / cierto / verdadero correspondiera a nuestro
modo de conocer, y si este modo produjera un verdadero plenamente “razo-
nable”, habria que concluir que el ser humano tiene acceso a un conocimiento
primario, factico, de tipo divino, lo cual, segun la reconstruccioén del pensa-
miento de Vico propuesta por Valagussa, es imposible.

Se perfila asi un doble orden de la verdad: existe una verdad de la meta-
fisica, que Vico expresa en el De antiquissima, y una verdad del derecho,
desarrollada en cambio en las obras juridicas; para resolver la discrepancia

334 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

entre estos dos ordenes, Vico debe concebir una dimension en la que metafi-
sica y derecho puedan integrarse: esa dimension es la historia tal y como se
practica en la Scienza nuova.

El primer sentido del esquema verdadero — cierto — verdadero, a mi juicio,
es en este punto el metatedrico segun el cual, en Vico, lo cierto es el elemento
de articulacion capaz de resolver la no “razonabilidad” del verdadero inicial
en la decibilidad del verdadero final. La escision entre los dos o6rdenes de lo
verdadero permanece, y determina aquella duplicidad del pensamiento vi-
quiano de la que partiamos, definiendo, dentro de sus respectivos limites, por
un lado el avanzar a ciegas del ser humano a través de la selva, y por otro la
percepcion, gracias a la mente, de la revelacion que llega desde lo alto, es
decir, desde fuera de la selva. La historia representa asi el ambito de lo pen-
sable, el lugar dentro del cual es posible la mirada hacia los dos imposibles
del inicio y del fin. En este sentido, la historia pasa por las dimensiones del
factum, puesto que es hecha por los seres humanos que pueden, por esta razon,
conocerla; del fictum, en la medida en que el hacerse de la historia imita aque-
llo divino de la naturaleza; y de la auctoritas, que representa el limite factico
de esa imitacion.

La propia articulacion del volumen de Valagussa sugiere, o al menos asi
me parece, una interpretacion de este tipo: si los dos primeros capitulos de la
obra, Le tre eta (pp. 1-15) y Epistemologia vichiana (pp. 17-33), sirven para
plantear el objeto de la investigacion, los cuatro siguientes —Simbolica o del
senso comune (pp- 35-49), Poetica o della metafora (pp. 51-66), Juridica o
delle cilvili potesta (pp. 67-83) y Ficta o del dizionario delle nazioni (pp. 85-
100)— desarrollan el plano histdrico del pensamiento viquiano como lugar de
la dialéctica de lo cierto. Siguen las conclusiones (pp. 101-102).

Es en el primer capitulo, en el que Valagussa perfila la dindmica de las tres
edades del derecho y la consiguiente dialéctica que lleva al verdadero del dere-
cho a confrontarse con el de la metafisica, como acabamos de ver, donde el
lector puede encontrar uno de los momentos, a mi juicio, mas sugerentes de este
trabajo: se trata de la reconstruccion de la etimologia del verbo latino fingo, que
lleva al autor a concluir en una conexiodn originaria entre fingere y dicere.

Recorriendo, siguiendo la estela de indoeuropeistas como Walde y Po-
korny y de lingiiistas historicos como Semerano, la historia etimologica del
término, Valagussa —y ello es ejemplo de la ponderada erudicion que sostiene
estas paginas— transita con elegancia por la historia etimologica de la palabra

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 335



Marco Carmello

para recuperar asi su sentido veraz, haciéndose heredero de la larga y autori-
zada genealogia de la etimologia filosofica que, en manos expertas como las
del autor, sabe apoyarse en el analisis filologico, trascendiéndolo y mostrando
a la vez su valor y sus limites. El resultado de esta inmersion es delimitar el
espacio del decir como coextensivo al de la fictio, recuperando el valor crea-
tivo de cada palabra como momento esencial del recorrido de lo verdadero.

Estoy convencido de que esta apertura hacia el decir como fictio consti-
tuye el nervio tedrico de la interpretacion de Valagussa, como demuestra tam-
bién su reaparicion en el sexto y ultimo capitulo, en el que se aborda el pro-
blema del 1éxico mental comun a las naciones, intento solo aparentemente
fallido en el paso de la SN25 a la de 1730, pero que en realidad se realiza
precisamente con la institucion de la figura de Homero, dado que, como ya
ensefia el Vico del De antiquissima, natura € ingegnum son la misma cosa; y
una vez mas lo demuestra la etimologia de los lingiiistas, que ensefia como el
ingenio es medida de las cosas (cf. p. 90, donde una vez mas el razonamiento
etimoldgico de Valagussa alcanza una de sus cimas).

La fictio es el verdadero sentido del decir; es ese decir como acto del
ingenio que capta el mundo representandolo, precisamente porque en la fictio
aflora el vacio oscilante del sinsentido, la opresion constante de la ingens
sylva, de la que —como nos ensefid Enzo Paci— surge, por resistencia y con-
traste, el lenguaje entendido como capacidad de dar forma.

Llegamos asi a tocar el segundo sentido del esquema verdadero / cierto /
verdadero: aquel en el que la certeza deviene realmente momento de la verdad
al abrirse a la funcion informadora del lenguaje, que lo es no en el sentido de
vehiculo de intercambio simbodlico —como sostiene la communis opinio de la
vulgata—, sino en el sentido propio, y propiamente etimologico, de dar forma
a la informe insignificancia, como Valagussa nos recuerda citando a Musil (p.
100). El segundo verdadero, por tanto, llega a comprender, a través de lo
cierto, el primer verdadero en su no “razonabilidad”, permitiendo asi la cons-
truccion de la historia como imagen no solo del destino humano, sino también
de la relacion entre humanidad y naturaleza, y por tanto entre conocimiento
primario y conocimiento reflejo.

La mirada de Vico supera el impasse precisamente gracias a esta capaci-
dad de fingir, de convertir la capacidad lingiiistica humana en una capacidad
imaginal, introduciendo asi en el interior del logos la ausencia de sentido no
como signo de lo indecible, es decir, del no ser, sino como presencia de una

336 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Resena

ausencia colmable, de una apertura que se ofrece a la representabilidad. Por
ello, Vico realiza la superacion de la dicotomia entre lengua e imagen recon-
ciliandolas, pues es en la lengua, en su origen mudo y figurativo, donde halla
su raiz aquella carencia ontoldgica que marca a la imagen. La fictio es diccion
en la medida en que la lengua aparece como esa imagen que ha aprendido a
articular su propia ausencia.

Asi queda explicada la genealogia filosofica de Vico trazada en el se-
gundo capitulo, no por casualidad enteramente articulado bajo el signo de la
epistemologia: Vico llega no solo al final de aquel proceso de inmanentizacion
del Uno neoplatonico iniciado por Nicolas de Cusa y proseguido por Bruno,
sino que es capaz de hacer plenamente coherente esa posicion porque identi-
fica y evita los peligros opuestos del «epicureismo» y del «estoicismo», es
decir, la doble tentacion del materialismo neoepicureo desarrollado a lo largo
del siglo XVII y de la separacion no trascendente de lo divino postulada por
el «neostoico» Spinoza.

Para Vico, ambas posiciones cierran el horizonte de la decibilidad, impi-
diendo aquella apertura de la ficcion en la que el lenguaje puede todavia salvar
el revelarse del ser como manifestacion (cf. p. 33). La fictio en cuanto lengua
asume asi una funcion de apertura: en definitiva, si—como querra Wittgenstein
tres siglos después de Vico— «La imagen es un modelo de la realidad» (Trac-
tatus 2.12) que, en cuanto «imagen logica», puede «figurar el mundo» (Trac-
tatus 2.19), entonces tanto la imagen como el lenguaje son desde siempre len-
gua, y es en esta dimension lingiiistica donde se articula la historia como co-
existencia de los dos érdenes de lo verdadero.

De aqui la reconfirmacion de la diferencia ontologica entre hombre y na-
turaleza en Vico, y el consiguiente mantenimiento de la inconmensurabilidad
entre Dios como creador, como hacedor de la naturaleza, y el hombre como
habitante de la historia; pero también la contigiiidad que, a través de lo cierto,
llega a establecerse entre hombre y naturaleza, entre lo humano y lo divino,
distintos e inconmensurables en su esencia, pero contiguos y reciprocamente
representables en el ambito del certum historico.

El dispositivo de esta representabilidad es analizado por Valagussa en los
cuatro capitulos restantes de su obra —como ya se insinuaba—, en los que se
presentan y discuten los cuatro motores que construyen la certeza: el simbo-
lico y semiotico, el metaforico y poético, el juridico y politico, y el propia-
mente historico y lingiiistico de la ficcionalidad.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 337



Marco Carmello

La construccion de un sentido comun entendido como simbolica univer-
sal del género humano permite superar, desactivandola e incorporandola en
un discurso mas amplio sobre los signos, la crisis barroca de la topica, cuya
irreversibilidad ya se transparentaba claramente en las retoricas de la agudeza,
como nos han ensefiado Papini, Battistini y Lomonaco (cap. III).

A la construccion de una red simbolica comun sigue la de una lengua
comun, que encuentra su base en la capacidad de desplazamiento semantico
de la metafora; por ello podemos decir que es una lengua poética en la medida
en que es capaz de crear sentido a partir del sinsentido (cap. [V). Precisamente
por esta razon, esta es la lengua del derecho que funda la «potestad civil» (cap.
V); por lo demas —como recuerda el capitulo sobre el derecho— es mérito de
Vico haber hecho coherente hasta la indisolubilidad la relacion entre poesia y
derecho, tanto que una vez mas el fildosofo napolitano parece adelantarse a su
tiempo, pues parece sefialarnos un camino capaz de articular la presentativi-
dad lingiiistica de Marty con aquella facticidad de memoria heideggeriana a
la que he aludido con frecuencia hasta aqui.

Para concluir —ya se ha tenido ocasion de observarlo— aparece el capitulo
sobre los ficta (cap. V1), como momento activo que anima la trascendentali-
dad de la historia y encuentra la clave de articulacion entre las dos lineas evo-
lutivas de la humanidad: desde abajo, atravesando en un cuerpo a cuerpo la
ingens sylva; y desde arriba, percibiendo con la mente la distancia presente
del trueno como apertura capaz de acoger y significar lo atn no significado,
de modo que el esquema verdadero — cierto — verdadero asuma su tercera y
ultima funcioén: la de multiplicador de sentido.

Los caminos que cada uno de estos capitulos recorre, las sugestiones que
de ellos derivan, las posibilidades hermenéuticas que podrian extraerse son
muchas, pero dejemos a los lectores identificar su propio recorrido dentro de
La mirada de Vico. Verdadero, cierto, verdadero. Por lo demas —como ya
habra quedado claro— las paginas de Francesco Valagussa no son «recensi-
bles» como lo serian las de un ensayo académico comun, sino que deben ser
recorridas y meditadas como exige un libro que abre una nueva via de inves-
tigacion en el pensamiento viquiano, una via desde la cual, a mi juicio, esta-
mos obligados a retomar la indagacion en direccion a una ontologia viquiana
que hoy, sobre todo gracias a este volumen, aparece como el enfoque mas rico
y auténtico del pensamiento de Vico.

338 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)





