
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ESTUDIOS BIBLIOGRÁFICOS Y RESEÑAS 
 
 
 

 





Reseña de ‘FRANCESCO VALAGUSSA, Lo sguardo di Vico. Vero, certo, vero, Studi Vichiani, 60, 
Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2024’ – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.14 

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [331] 
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732 
© Marco Carmello – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.14 

FRANCESCO VALAGUSSA, Lo sguardo di Vico. Vero, certo, vero, Studi 
Vichiani 60, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma, 2024, VIII-116 pp. 
ISBN: 9788893598675 

Marco Carmello 
Universidad Complutense de Madrid 

 
 
Creo que es oportuno iniciar 

la presentación del denso ensayo 
con el que Francesco Valagussa 
imprime a los estudios viquianos 
un giro de gran calado –que será, 
sin duda, portador de importan-
tes desarrollos futuros– a partir 
de una consideración que se im-
pone al lector desde el comienzo 
de la obra, dado que el autor co-
mienza así el prefacio del volu-
men: «Nuestra interpretación del 
pensamiento de Vico se basa en 
el siguiente pasaje: Ius naturale 
verum, sed incertum: / gentium 
certum, sed violentum; / civile 
certum et pacatum»1 (p. VII). 

La consideración es, por 
tanto, la siguiente: la interpreta-
ción viquiana propuesta por Va-
lagussa parte de una recupera-
ción, en sede teórica, de la filosofía del derecho de Vico. Obras como el De 
universi iuris uno principio et fine uno, el De constantia iurisprudentis o la 
Sinopsis del derecho universal dejan de estar confinadas en el museo de la 
–––––––––– 
1. «La nostra interpretazione del pensiero di Vico si basa sul passo seguente: Ius naturale verum, 
sed incertum: / gentium certum, sed violentum; / civile certum et pacatum». En nota recojo la versión 
italiana original de cada cita. 



Marco Carmello 

332 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

historia de las doctrinas jurídicas o de las concepciones políticas del Estado, 
y vuelven a ocupar el lugar que les corresponde. 

Si se quiere entender en qué consiste la «mirada de Vico» y, antes incluso 
de comprenderla, se pretende ser capaz de identificarla y delimitarla, es nece-
sario reconstruir el entrelazamiento entre las tres dimensiones distintas a tra-
vés de las cuales se desarrolla el pensamiento viquiano: la historia, la poesía 
y, precisamente, el derecho. Es mediante esta triangulación –en la que se re-
cuperan por fin las tres dimensiones de la teoría de Vico– como se hace posi-
ble leer en toda su amplitud la duplicidad del pensamiento del filósofo napo-
litano, captando sus razones, plenamente esclarecidas en la Ciencia nueva. 
Como escribe Valagussa: 

En Vico encontramos dos caminos: desde la selva se abre y se cons-
truye, con extrema dificultad, un recorrido que llega hasta la mente, una 
vía hacia lo alto. El surgir de la mente abre de improviso otro camino: 
la mente percibe el rayo que viene de lo alto. Aquí la vía ascendente 
parece interrumpirse: no es la mente la que se eleva hacia el «ojo vi-
dente» de Dios. El rayo proveniente de la mente infinita desciende 
desde lo alto: al refractarse en el pecho de la metafísica, se difunde e 
ilumina la «mirada inclinada» de Homero, empeñado en recoger los 
«fragmentos escuálidos, troncos y dislocados de la Antigüedad» – así 
nos damos cuenta de que ha hecho posible la primera vía (p. 13)2. 

La presencia de estos dos caminos alude al doble cortocircuito que se 
genera a partir de la tensión entre metafísica y derecho en el pensamiento de 
Vico: partiendo de la diferencia, establecida por el propio Vico en el De anti-
quissima Italorum sapientia de 1710, entre la imagen de las cosas de Dios –
que es objetiva, en cuanto que Él es creador del mundo– y la propia del ser 
humano, que es en cambio secundaria y exclusivamente imitativa, se llega 
inevitablemente a reconocer la irreductible duplicidad del concepto de «ver-
dadero», tal como Vico declara explícitamente en el De antiquissima, donde 

–––––––––– 
2. «In Vico troviamo due strade: dalla selva si schiude e si costruisce con estrema fatica un 
percorso che giunge fino alla mente, una via verso l’alto. L’insorgere della mente apre all’im-
provviso un’altra strada: la mente scorge il raggio che viene dall’alto. Qui la via all’insù pare 
interrompersi: non è la mente a levarsi verso “l’occhio veggente” d’Iddio. Il raggio proveniente 
dalla mente infinita scende dall’alto: rinfrangendosi sul petto della metafisica, si risparge e illu-
mina lo “sguardo chino” di Omero, intento a raccogliere i “frantumi squallidi, tronchi e slogati 
dell’Antichità – così ci accorgiamo che ha reso possibile la prima via». 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 333 

lo verdadero divino es como «la imagen sólida de las cosas, como una crea-
ción en relieve, mientras que lo verdadero humano es un monograma o una 
imagen plana, casi una pintura» (cit. por Valagussa en p. 10). 

Puesto que la mirada de Vico, según la cita del De uno, empieza por aquel 
verdadero originario e indefinible destinado a durar solo mientras nadie se 
adueñe de toda la potestad dando inicio a la segunda edad del derecho (cf. p. 
1), aquella violenta de lo cierto, que preludia a la tercera, en la que la certeza 
se regula haciéndose «pacífica» (cf. pp. 2-3) y permite, una vez abandonada 
la violencia que instituye la certeza del derecho, el retorno de lo verdadero 
desde una perspectiva diferente, la presencia de una duplicidad ontológica en 
el propio concepto de verdadero –que parece atravesar la idea misma de ver-
dad estableciendo en su seno una diferencia entre la primariedad fáctica de lo 
verdadero secundum Deum y la secundariedad gnoseológica de lo verdadero 
secundum hominem– termina inevitablemente por poner en riesgo de sabotaje 
el esquema verdadero – cierto – verdadero. Valagussa expresa con rara perti-
nencia los límites y el alcance de esta tensión: 

Son dos los cortocircuitos. (a) Si atribuyésemos la imago solida al «pri-
mer Verdadero», como creación de las cosas, lo verdadero divino se 
volvería incierto en el plano del derecho. Pero si se piensa la imago 
solida como ‘verdadero razonado’, situado al final, no se comprende de 
qué modo el ‘primero’ puede llamarse verdadero. (b) Si colocásemos 
en tercer lugar, como ‘verdadero razonado’, la imago plana, la mente 
tendría en realidad acceso a lo eterno, bajo la forma del aequum bonum, 
que es el ius naturale inmutable. El atolladero obliga a Vico a intentar 
una Ciencia nueva, en la que repensar las relaciones entre lo ‘cierto’ –
es decir, el factum, el fictum, la auctoritas– y lo verdadero (p.11)3. 

La relación entre la obra metafísica de 1710 y las jurídicas, publicadas 
entre 1720 y 1721, revela así su naturaleza fundamental: aun admitiendo que 
la imago solida de lo verdadero, es decir, el conocimiento fáctico de la 

–––––––––– 
3. «Sono due i cortocircuiti. (a) Se ascrivessimo l’imago solida al «primo Vero», come creazione 
delle cose, il vero divino diventerebbe incerto, sul piano del diritto. Se però si pensa l’imago solida 
come ‘vero ragionato’, posto alla fine, non si capisce in che modo il ‘primo’ possa esser detto 
vero. (b) Se collocassimo al terzo posto, come ‘vero ragionato’, l’imago plana, la mente in realtà 
avrebbe accesso all’eterno, nella forma dell’aequum bonum, che è lo ius naturale immutabile. L’impasse 
costringe Vico a tentare una Scienza nuova, in cui ripensare i rapporti fra il ‘certo’ –vale a dire il 
factum, il fictum, l’auctoritas– e il vero». 



Marco Carmello 

334 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

naturaleza por parte de su creador, coincida con el ius naturale inmutable, no 
puede seguirse de ello que tal imagen sea primaria respecto del orden de lo 
humano. Si lo fuera, en efecto, se incurriría en una consecuencia paradójica: 
al aceptar la identidad entre derecho natural e imago solida de lo creado, se 
acaba por volver incierta la propia imagen que el creador tiene de lo creado, 
negando así su valor fáctico y, en última instancia, llegando a negar que Dios 
sea creador del mundo. 

La paradoja que sigue de la primariedad de lo verdadero no puede resol-
verse entendiendo lo verdadero como «verdadero razonado», como verdad 
dialécticamente demostrada, pues lo verdadero en este sentido se encuentra 
únicamente en la posición final del esquema verdadero – cierto – verdadero; 
por tanto, si la imago solida correspondiera al «verdadero razonado», no sa-
bríamos en qué sentido podríamos llamar «verdadero» al verdadero que define 
la primera edad del derecho. De este modo, además de incierto, el verdadero 
primordial se tornaría dudoso. 

La conclusión implícita en este pasaje de Valagussa abre de par en par el 
abismo del pensamiento viquiano: el verdadero al que se alude en la primera 
edad del derecho es indemostrable, al no ser “razonable”, por lo que es tam-
bién incierto, y por ello debe ser distinto del verdadero primordial metafísico 
que caracteriza el conocimiento del Dios creador. 

Las cosas resultan complejas incluso cuando las consideramos a parte 
hominis: si asumimos que la imago plana, o sea lo verdadero en cuanto cono-
cimiento reflejo y secundario del mundo, corresponde al «verdadero razo-
nado» respecto del tercer momento del esquema –que parece corresponder a 
la tercera edad del derecho–, entonces deberíamos concluir que el conoci-
miento humano puede llegar a una comprensión plena de aquel bien equita-
tivo, “razonable” (aequum bonum), que corresponde al ius naturale inmuta-
ble, el cual es a su vez imagen de lo eterno. Por consiguiente, si lo verdadero 
final del esquema verdadero / cierto / verdadero correspondiera a nuestro 
modo de conocer, y si este modo produjera un verdadero plenamente “razo-
nable”, habría que concluir que el ser humano tiene acceso a un conocimiento 
primario, fáctico, de tipo divino, lo cual, según la reconstrucción del pensa-
miento de Vico propuesta por Valagussa, es imposible. 

Se perfila así un doble orden de la verdad: existe una verdad de la meta-
física, que Vico expresa en el De antiquissima, y una verdad del derecho, 
desarrollada en cambio en las obras jurídicas; para resolver la discrepancia 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 335 

entre estos dos órdenes, Vico debe concebir una dimensión en la que metafí-
sica y derecho puedan integrarse: esa dimensión es la historia tal y como se 
practica en la Scienza nuova. 

El primer sentido del esquema verdadero – cierto – verdadero, a mi juicio, 
es en este punto el metateórico según el cual, en Vico, lo cierto es el elemento 
de articulación capaz de resolver la no “razonabilidad” del verdadero inicial 
en la decibilidad del verdadero final. La escisión entre los dos órdenes de lo 
verdadero permanece, y determina aquella duplicidad del pensamiento vi-
quiano de la que partíamos, definiendo, dentro de sus respectivos límites, por 
un lado el avanzar a ciegas del ser humano a través de la selva, y por otro la 
percepción, gracias a la mente, de la revelación que llega desde lo alto, es 
decir, desde fuera de la selva. La historia representa así el ámbito de lo pen-
sable, el lugar dentro del cual es posible la mirada hacia los dos imposibles 
del inicio y del fin. En este sentido, la historia pasa por las dimensiones del 
factum, puesto que es hecha por los seres humanos que pueden, por esta razón, 
conocerla; del fictum, en la medida en que el hacerse de la historia imita aque-
llo divino de la naturaleza; y de la auctoritas, que representa el límite fáctico 
de esa imitación. 

La propia articulación del volumen de Valagussa sugiere, o al menos así 
me parece, una interpretación de este tipo: si los dos primeros capítulos de la 
obra, Le tre età (pp. 1-15) y Epistemologia vichiana (pp. 17-33), sirven para 
plantear el objeto de la investigación, los cuatro siguientes –Simbolica o del 
senso comune (pp- 35-49), Poetica o della metafora (pp. 51-66), Juridica o 
delle cilvili potestà (pp. 67-83) y Ficta o del dizionario delle nazioni (pp. 85-
100)– desarrollan el plano histórico del pensamiento viquiano como lugar de 
la dialéctica de lo cierto. Siguen las conclusiones (pp. 101-102). 

Es en el primer capítulo, en el que Valagussa perfila la dinámica de las tres 
edades del derecho y la consiguiente dialéctica que lleva al verdadero del dere-
cho a confrontarse con el de la metafísica, como acabamos de ver, donde el 
lector puede encontrar uno de los momentos, a mi juicio, más sugerentes de este 
trabajo: se trata de la reconstrucción de la etimología del verbo latino fingo, que 
lleva al autor a concluir en una conexión originaria entre fingere y dicere. 

Recorriendo, siguiendo la estela de indoeuropeístas como Walde y Po-
korny y de lingüistas históricos como Semerano, la historia etimológica del 
término, Valagussa –y ello es ejemplo de la ponderada erudición que sostiene 
estas páginas– transita con elegancia por la historia etimológica de la palabra 



Marco Carmello 

336 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

para recuperar así su sentido veraz, haciéndose heredero de la larga y autori-
zada genealogía de la etimología filosófica que, en manos expertas como las 
del autor, sabe apoyarse en el análisis filológico, trascendiéndolo y mostrando 
a la vez su valor y sus límites. El resultado de esta inmersión es delimitar el 
espacio del decir como coextensivo al de la fictio, recuperando el valor crea-
tivo de cada palabra como momento esencial del recorrido de lo verdadero. 

Estoy convencido de que esta apertura hacia el decir como fictio consti-
tuye el nervio teórico de la interpretación de Valagussa, como demuestra tam-
bién su reaparición en el sexto y último capítulo, en el que se aborda el pro-
blema del léxico mental común a las naciones, intento solo aparentemente 
fallido en el paso de la SN25 a la de 1730, pero que en realidad se realiza 
precisamente con la institución de la figura de Homero, dado que, como ya 
enseña el Vico del De antiquissima, natura e ingegnum son la misma cosa; y 
una vez más lo demuestra la etimología de los lingüistas, que enseña cómo el 
ingenio es medida de las cosas (cf. p. 90, donde una vez más el razonamiento 
etimológico de Valagussa alcanza una de sus cimas). 

La fictio es el verdadero sentido del decir; es ese decir como acto del 
ingenio que capta el mundo representándolo, precisamente porque en la fictio 
aflora el vacío oscilante del sinsentido, la opresión constante de la ingens 
sylva, de la que –como nos enseñó Enzo Paci– surge, por resistencia y con-
traste, el lenguaje entendido como capacidad de dar forma. 

Llegamos así a tocar el segundo sentido del esquema verdadero / cierto / 
verdadero: aquel en el que la certeza deviene realmente momento de la verdad 
al abrirse a la función informadora del lenguaje, que lo es no en el sentido de 
vehículo de intercambio simbólico –como sostiene la communis opinio de la 
vulgata–, sino en el sentido propio, y propiamente etimológico, de dar forma 
a la informe insignificancia, como Valagussa nos recuerda citando a Musil (p. 
100). El segundo verdadero, por tanto, llega a comprender, a través de lo 
cierto, el primer verdadero en su no “razonabilidad”, permitiendo así la cons-
trucción de la historia como imagen no solo del destino humano, sino también 
de la relación entre humanidad y naturaleza, y por tanto entre conocimiento 
primario y conocimiento reflejo. 

La mirada de Vico supera el impasse precisamente gracias a esta capaci-
dad de fingir, de convertir la capacidad lingüística humana en una capacidad 
imaginal, introduciendo así en el interior del logos la ausencia de sentido no 
como signo de lo indecible, es decir, del no ser, sino como presencia de una 



 Reseña 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 337 

ausencia colmable, de una apertura que se ofrece a la representabilidad. Por 
ello, Vico realiza la superación de la dicotomía entre lengua e imagen recon-
ciliándolas, pues es en la lengua, en su origen mudo y figurativo, donde halla 
su raíz aquella carencia ontológica que marca a la imagen. La fictio es dicción 
en la medida en que la lengua aparece como esa imagen que ha aprendido a 
articular su propia ausencia. 

Así queda explicada la genealogía filosófica de Vico trazada en el se-
gundo capítulo, no por casualidad enteramente articulado bajo el signo de la 
epistemología: Vico llega no solo al final de aquel proceso de inmanentización 
del Uno neoplatónico iniciado por Nicolás de Cusa y proseguido por Bruno, 
sino que es capaz de hacer plenamente coherente esa posición porque identi-
fica y evita los peligros opuestos del «epicureísmo» y del «estoicismo», es 
decir, la doble tentación del materialismo neoepicureo desarrollado a lo largo 
del siglo XVII y de la separación no trascendente de lo divino postulada por 
el «neostoico» Spinoza. 

Para Vico, ambas posiciones cierran el horizonte de la decibilidad, impi-
diendo aquella apertura de la ficción en la que el lenguaje puede todavía salvar 
el revelarse del ser como manifestación (cf. p. 33). La fictio en cuanto lengua 
asume así una función de apertura: en definitiva, si –como querrá Wittgenstein 
tres siglos después de Vico– «La imagen es un modelo de la realidad» (Trac-
tatus 2.12) que, en cuanto «imagen lógica», puede «figurar el mundo» (Trac-
tatus 2.19), entonces tanto la imagen como el lenguaje son desde siempre len-
gua, y es en esta dimensión lingüística donde se articula la historia como co-
existencia de los dos órdenes de lo verdadero. 

De aquí la reconfirmación de la diferencia ontológica entre hombre y na-
turaleza en Vico, y el consiguiente mantenimiento de la inconmensurabilidad 
entre Dios como creador, como hacedor de la naturaleza, y el hombre como 
habitante de la historia; pero también la contigüidad que, a través de lo cierto, 
llega a establecerse entre hombre y naturaleza, entre lo humano y lo divino, 
distintos e inconmensurables en su esencia, pero contiguos y recíprocamente 
representables en el ámbito del certum histórico. 

El dispositivo de esta representabilidad es analizado por Valagussa en los 
cuatro capítulos restantes de su obra –como ya se insinuaba–, en los que se 
presentan y discuten los cuatro motores que construyen la certeza: el simbó-
lico y semiótico, el metafórico y poético, el jurídico y político, y el propia-
mente histórico y lingüístico de la ficcionalidad. 



Marco Carmello 

338 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

La construcción de un sentido común entendido como simbólica univer-
sal del género humano permite superar, desactivándola e incorporándola en 
un discurso más amplio sobre los signos, la crisis barroca de la tópica, cuya 
irreversibilidad ya se transparentaba claramente en las retóricas de la agudeza, 
como nos han enseñado Papini, Battistini y Lomonaco (cap. III). 

A la construcción de una red simbólica común sigue la de una lengua 
común, que encuentra su base en la capacidad de desplazamiento semántico 
de la metáfora; por ello podemos decir que es una lengua poética en la medida 
en que es capaz de crear sentido a partir del sinsentido (cap. IV). Precisamente 
por esta razón, esta es la lengua del derecho que funda la «potestad civil» (cap. 
V); por lo demás –como recuerda el capítulo sobre el derecho–  es mérito de 
Vico haber hecho coherente hasta la indisolubilidad la relación entre poesía y 
derecho, tanto que una vez más el filósofo napolitano parece adelantarse a su 
tiempo, pues parece señalarnos un camino capaz de articular la presentativi-
dad lingüística de Marty con aquella facticidad de memoria heideggeriana a 
la que he aludido con frecuencia hasta aquí. 

Para concluir –ya se ha tenido ocasión de observarlo– aparece el capítulo 
sobre los ficta (cap. VI), como momento activo que anima la trascendentali-
dad de la historia y encuentra la clave de articulación entre las dos líneas evo-
lutivas de la humanidad: desde abajo, atravesando en un cuerpo a cuerpo la 
ingens sylva; y desde arriba, percibiendo con la mente la distancia presente 
del trueno como apertura capaz de acoger y significar lo aún no significado, 
de modo que el esquema verdadero – cierto – verdadero asuma su tercera y 
última función: la de multiplicador de sentido. 

Los caminos que cada uno de estos capítulos recorre, las sugestiones que 
de ellos derivan, las posibilidades hermenéuticas que podrían extraerse son 
muchas, pero dejemos a los lectores identificar su propio recorrido dentro de 
La mirada de Vico. Verdadero, cierto, verdadero. Por lo demás —como ya 
habrá quedado claro— las páginas de Francesco Valagussa no son «recensi-
bles» como lo serían las de un ensayo académico común, sino que deben ser 
recorridas y meditadas como exige un libro que abre una nueva vía de inves-
tigación en el pensamiento viquiano, una vía desde la cual, a mi juicio, esta-
mos obligados a retomar la indagación en dirección a una ontología viquiana 
que hoy, sobre todo gracias a este volumen, aparece como el enfoque más rico 
y auténtico del pensamiento de Vico. 




