
“Habitar el tiempo y la historia”. Vincenzo Vitiello intérprete de Vico – “Inhabiting time and history”. 
Vincenzo Vitiello as an interpreter of Vico –“Abitare il tempo e la storia”. Vincenzo Vitiello interprete di Vico – 

D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.03 

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [43] 
Sevilla (España, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732 
© Pio Colonnello – D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.03 
© de la traducción: María José Rebollo Espinosa 

 “HABITAR EL TIEMPO Y LA HISTORIA”. 
VINCENZO VITIELLO INTÉRPRETE DE VICO 

 
Pio Colonnello 

Università della Calabria 
 
 

RESUMEN: El presente artículo recorre las principales etapas de la interpretación viquiana del filósofo Vin-
cenzo Vitiello: una primera interesante exploración referida al tema de la extensión de la mathesis universalis 
a la historia y, por tanto, la evocación del lenguaje de los orígenes, del conjunto de voz y gesto, el lenguaje que 
precede, precisamente, a la escisión de la palabra frente a la cosa. Un nudo ineludible de conexión entre la 
primera fase de las investigaciones confluyentes en Vico. Storia, linguaggio, natura, y los estudios sucesivos, 
y el volumen L’ethos della topología, que diseña la trama de una finísima hermenéutica filosófica. La obra 
más reciente, L’ora e l’attimo, refiere el modo particular, sugerido por Vico, de “habitar el tiempo y la historia”. 
Es una convicción del estudioso que, tras la teoría de los recursos históricos y la descripción del recurso “feliz”, 
hay un fuerte sentimiento moral, que interesa a la profundización de la “dimensión terrestre de lo humano”. 
En definitiva, el problema de la escisión entre eternidad y tiempo, problema crucial del moderno, repropone a 
otro nivel la cuestión de la ingens sylva como inconsciente de la historia, la hegeliana “potencia que se horro-
riza de la luz”, “el tiempo siempre incierto de los hombres”. 
PALABRAS CLAVE: Mathesis universalis e historia, hermenéutica topológica, relación entre eternidad y 
tiempo, entre la Hóra y el nyn, Pio Colonnello. 
 
ABSTRACT: This contribution retraces the main stages of philosopher Vincenzo Vitiello’s Vichian interpreta-
tion. A first, intriguing line of inquiry concerns the extension of the mathesis universalis to history and, con-
sequently, the evocation of the language of the origins, the unity of voice and gesture, the language that pre-
cedes, precisely, the separation of the word from the thing. An unavoidable point of connection between the 
first phase of the research brought together in Vico. Storia, linguaggio, natura and the subsequent investiga-
tions is the volume L’ethos della topologia, which outlines the fabric of a highly refined philosophical herme-
neutics. The most recent work, L’ora e l’attimo, concerns the particular way, suggested by Vico, of “inhabiting 
time and history.” The scholar is convinced that behind the theory of historical cycles and the description of 
the “fortunate” cycle lies a strong moral sentiment, one that bears on the deepening of the “earthliness of the 
human.” Ultimately, the problem of the split between eternity and time –a crucial problem of modernity– 
reproposes, on another level, the question of the ingens sylva as the unconscious of history, Hegel’s “power 
that is horrified by the light,” “the ever-uncertain time of human beings”. 
KEYWORDS: Mathesis universalis and history, topological hermeneutics, the relationship between eternity 
and time, between the Hóra and the nŷn, Pio Colonnello. 
 
 

––––––––––––––––––––– 
Recibido: 12/9/2025. Aceptado: 21/10/2025.



Pio Colonnello 

44 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

a tradición filosófica napolitana siempre ha mostrado un vivo interés por 
el pensamiento viquiano; baste pensar en las apasionantes investigacio-
nes y en las ediciones de obras viquianas, en el curso del siglo veinte, por 

parte de Benedetto Croce y de Fausto Nicolini. Nápoles es, con todo, una ciu-
dad profundamente “viquiana”, no sólo por ser la ciudad natal del filósofo, 
sino sobre todo por su intrínseca vitalidad “barroca”, rica en contradicciones, 
que estallan en calurosas “coincidentiae oppositorum”; es una ciudad repleta 
de vida, animada por una potente fuerza telúrica, una ciudad donde a veces el 
gesto, el guiño, la mueca, parecen sustituir “viquianamente” a la palabra. 

En el último medio siglo se ha subrayado la presencia y la importancia 
del Centro de Estudios Viquianos, fundado en Nápoles por Pietro Piovani, con 
Giuseppe Giarrizzo y Fulvio Tessitore; una institución que, por una parte, ha 
retomado y repensado la tradición de estudios crociana y nicoliniana, con un 
renovado método histórico, filológico y crítico; y, por otra parte, ha realizado 
valiosas ediciones críticas de las obras viquianas. 

Un estudioso napolitano, que ha investigado largamente el pensamiento 
viquiano, reclama enérgicamente nuestra atención por la originalidad de sus 
investigaciones y por los resultados a los que llegan. Me refiero al itinerario 
especulativo de Vincenzo Vitiello, articulado en numerosos ensayos y volú-
menes1. La idea de fondo de un volumen de los primeros años dos mil, Vico, 
Storia, linguaggio, natura -es decir, «la extensión de la mathesis universalis 
a la historia, o sea: la reconducción de lo accidental y contingente en el orden 
de un saber necesario a priori: el “debió-debe-deberá” de la historia ideal 
eterna»2- está resumida ya en el capítulo inicial que explora, hasta las más 
recónditas raíces, la tensión en la que se debate el pensamiento de Vico: si la 
mathesis universalis resulta escrita en la lengua que había dividido el pensa-
miento de la realidad, la palabra de la cosa, ¿cómo evocar entonces el lenguaje 
–––––––––– 
1. V. VITIELLO, «Parlare scrivendo, cantando. Con Vico e Nietzsche: alla radice del linguag-
gio», Annuario filosofico, 18, 2002, pp. 89-102; Id., Vico. Storia, linguaggio, natura, Ed. di Storia e 
Letteratura, Roma 2008; Id., L’ethos della topologia. Un itinerario di pensiero, Le Lettere, Florencia 
2013; Id., «Le ‘parole reali’ di Idantura», Bollettino del Centro di Studi vichiani, 68, 1-2, 2018, pp. 
141-149; Id., Anwendung. L’ermeneutica tra Vico e Gadamer, en G. Ballocca (a cura di), Tempo e Praxis. 
Saggi su Gadamer, Aracne, Roma 2012, pp. 41-59; Id., «La Nascita dell’ordine», Il Pensiero, 40, 1, 
2001, pp. 91-95; Id., «Le tre edizioni della Scienza nuova», Bollettino del Centro di Studi vichiani, 
44, 2014, pp. 109-115; Id., L’ora e l’attimo. Confronti vichiani, InSchibboleth, Roma 2020.  
2. V. VITIELLO, Vico. Storia, linguaggio, natura, cit., p. 15. 



 Habitar el tiempo y la historia 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 45 

de los orígenes, el monosílabo, el conjunto de voz y gesto, con el que se ex-
presaron los “mudos”, los primeros salvajes? Esta tensión nos sitúa ante al 
ineludible problema de si no es necesario cambiar radicalmente la gramática 
del pensamiento, de génesis aristotélica, la gramática del lenguaje reducido a 
puro significado. Esta tensión no resuelta entre mathesis universalis y “lengua 
heroica”, argumenta Vitiello, es quizá la mayor enseñanza de Vico: «Testi-
monia de hecho no la pobreza de su pensamiento, sino al contrario, su potencia 
y profundidad. Esta tensión es el problema que Vico nos ha dejado en heren-
cia» y por eso es preciso «volver a interrogarse acerca de las categorías mo-
dales; preguntarse ¿qué “narra-piensa” la historia: “hechos” o “eventos”? 
¿Hechos “reales” o eventos “posibles”?»3. 

Partiendo de la observación de que en la Scienza Nuova, a diferencia de 
en el De Antiquissima, Vico se detiene en el origen sensible, corpóreo del 
lenguaje, en la relación que tienen los hombres con las cosas que designan, 
Vitiello localiza en Vico al interlocutor privilegiado de Kant. En efecto, el 
análisis viquiano de los límites de la razón, respecto al origen del lenguaje, 
lanzaría luz también acerca de ese “arte escondido en lo profundo del alma 
humana” que es el esquematismo trascendental. Ahí estaría más bien la ge-
nealogía, en cuanto que Vico muestra precisamente la formación del esquema 
en el paso desde el “jeroglífico divino” al “jeroglífico heroico”, o en el pro-
ceso de estilización de la “imagen” en la forma de escritura comunicativa. 

La intuición kantiana -pero no más que una intuición- de que el es-
quema es quizá no “tercero”, sino “primero”, es decir, que el esquema 
es la raíz común de sensibilidad e intelecto encuentra en Vico -avant la 
lettre- su corrección y su verdad […]. Vico es consciente de que el pro-
cedimiento cognoscitivo de los hombres modernos recorre hacia atrás 
el camino de los antiguos. Esos se movieron por los sentidos, por los 
gestos y por los sonidos del cuerpo, y llegaron a la reflexión de la mente 
pura; los modernos – no conscientes de que la mente pura nace del 
cuerpo, de la imagen del cuerpo, de que la mente pura no es más que el 
perfeccionamiento de la “iconología” del cuerpo- se mueven por la ra-
zón para llegar a los sentidos, a lo sensible4. 

–––––––––– 
3. Ibid., p. 35. 
4. Ibid., p. 68. 



Pio Colonnello 

46 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

El hecho de que Kant considere el esquematismo como el “procedi-
miento”, o mejor la representación del procedimiento, con el cual la “imagi-
nación” da el “esquema” a los conceptos puros del intelecto, argumenta Vi-
tiello, es como un eco lejano del origen del esquema a partir de los movimien-
tos del cuerpo: «La figura es el carácter que el cuerpo con su gesto traza en el 
espacio: la primera palabra “real” en sentido propio»5. 

No menos interesante es la comparación de Vico con Hegel, respecto al 
común convencimiento de que en el conocimiento los hombres modernos 
deben hacer hacia atrás el camino de los antiguos. Sin embargo, las conclu-
siones a las que llegan los dos pensadores son radicalmente opuestas.  La 
cuestión está en el papel asignado a la “noche espiritual” de la consciencia, 
cuando todavía no estaban separados el gesto y el sonido. La comparación, 
propuesta por Vitiello, representaría un ulterior testimonio de que la lengua 
de la Scienza Nuova es más “amplia” que el lenguaje de la reflexión pura. Si, 
por una parte, es posible avanzar la hipótesis de que en Vico la idea de intro-
ducir al lector en la “historia ideal eterna” mediante una “pintura alegórica” 
haya surgido leyendo los versos de Homero, hasta el punto de que es lícito 
suponer que él había querido dar no sólo la narración verbal de la “idea” de 
la obra, sino también su representación sensible, corpórea, material; por otra 
parte, un ejercicio tal, argumenta Vitiello, que en la imposibilidad de recons-
tituir que «la unidad originaria de sonido y gesto, gesto y sonido, nos lleva a 
los confines del lenguaje-significado. Un ejercicio, una práctica del límite, 
útil también para comprender cómo, nosotros “alejandrinos”, podemos aún 
tener experiencia viva y real de las cosas, y del mundo, y quizá de Dios, a 
través del lenguaje»6. 

En Hegel, viceversa, «la consciencia, dejando atrás la apariencia polí-
croma del aquí sensible y la vacía noche del más allá suprasensible, penetra 
en el día espiritual de la presencia»7, descubriendo que lo que se alza ante 
ella «a la luz del día es solamente lo que en aquella noche dormía»8. La razón 
consciente de sí, el pensamiento que trae desde sí, de su profundo sí, la ma-
teria de su obrar, no necesita intuiciones e imágenes; piensa mediante “nom-
bres”. Y en el nombre no está presente la figura representada, desde el mo-
–––––––––– 
5. Ibid., p. 69. 
6. Ibid., p. 74. 
7. G.W.F. HEGEL, Fenomenologia dello spirito, tr. it. di V. Cicero, Rusconi, Milano 1995, p. 273. 
8. G.W.F. HEGEL, Fenomenologia dello spirito, cit., p. 545. 



 Habitar el tiempo y la historia 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 47 

mento en que «el nombre, cuando lo comprendemos, es la simple represen-
tación sin imagen»9. 

Al definir y profundizar en el tema viquiano de la “escritura del cuerpo”, 
Vitiello advierte la co-presencia de dos historias distintas en la Scienza Nuova: 
la una, por así decir, “espiritual”, estrechamente ligada a la tradición religiosa 
hebraico-cristiana, y que comprende tanto la “historia ideal eterna” cuanto las 
historias que “corren en el tiempo”; la otra, “material”, «referente por el con-
trario al cuerpo, y es, en verdad, más que historia, genealogía, o, si se quiere, 
una historia genealógica, cuyo narrar es bien distinto del narrar típico de los 
historiadores, estando próximo a la fantasía del mito más que a la lógica de la 
historia, a la eventualidad de lo posible más que a la factualidad de lo real»10. 
La misma “pintura alegórica” revelaría el intento de Vico de mantener juntas 
en un único golpe de vista las dos historias, mostrando incluso visualmente su 
unidad; los dos cursos, en realidad, representan la misma narración: la historia 
de la educación del hombre desde la vida salvaje, o su formación de la identi-
dad moral y política, y a la vez la historia de la “providencia”. Indudablemente 
sugerente es la conclusión a la que llega Vitiello: 

La lengua de Vico: ejemplo magnífico de lengua de la lontananza y del 
exilio, la única que permite decir-pensar la proximidad de lo Sagrado. 
De lo Sagrado que está más allá de lo divino, en el que sin embargo 
debe hacerse figura, y más allá de la naturaleza, en la que sin embargo 
se hace carne y mundo. De lo Sagrado que, informe, está ávido de for-
mas y devora todas las formas11. 

Sin embargo, no entenderíamos el desarrollo de la interpretación viquiana 
de Vitello y sus más recientes investigaciones confluyentes en el volumen 
L’ora e l’attimo. Confronti vichiani, sin hacer referencia a una publicación que 
representa una suerte de Kehre en su reflexión. Me refiero al volumen L’ethos 
della topologia, que dibuja la trama de una finísima hermenéutica filosófica. 
Si “topológica” es aquella hermenéutica «que ama lo diverso y lo múltiple; por 
todo –de cada pensamiento, de cada acción, de cada sentimiento– es recla-
mada, interrogada y molestada”, mientras “tópicos” son los “centros de 
fuerza”, “las mónadas, de las cuales brotan el tiempo y el espacio de nuestro 
–––––––––– 
9. G.W.F. HEGEL, Enciclopedia delle scienze filosofiche, Laterza, Roma-Bari 2002, III, § 462, p. 456. 
10. V. VITIELLO, Vico. Storia, linguaggio, natura, cit., p. 75. 
11. Ibid., p. 96. 



Pio Colonnello 

48 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

mundo histórico, las formas de nuestra cultura, los “lugares” de nuestro habi-
tar»12, ¿qué es entonces el tiempo, se pregunta Vitiello, el tiempo “verdadero” 
de la topología? La respuesta no puede ser otra que l’exaiphnes, el instante, 
l’Augenblick, el pestañeo, si ponemos el acento sobre el ethos, sobre el modo 
particular de habitar el tiempo y la historia. En efecto, no se entiende el tiempo 
sino por el espacio –advierte Vitiello– «y no porque el tiempo presupone, como 
enseña Aristóteles, el movimiento, sino más bien porque el tiempo es: el hori-
zonte permanente en el que transcurren los fenómenos»13. 

La práctica hermenéutica topológica, ligada a un personal hábito de “lec-
tura”, a la idea de que existe una contemporaneidad en la filosofía que está en 
la base de su “historia”, a la idea de la sincronía de los filósofos antiguos y 
modernos -por ejemplo, de Hegel y de Agustín, De Schelling y de Plotino- 
está apoyada en la tesis de que el tiempo histórico está construido a “estratos”, 
no teniendo una dimensión unívoca. La consideración de la contemporaneidad 
de los distintos tiempos viene dada por la misma experiencia, resultando in-
sensata la sola reducción de todo tiempo a la sucesión lineal del tiempo físico-
mecánico, sobre todo si tenemos presente la diferencia entre el tiempo “mo-
ral” y el tiempo “físico”. 

Las más recientes investigaciones, reunidas en el volumen L’ora e l’at-
timo, profundizan precisamente en las razones de la comparación de Vico con 
otros filósofos, sin ceder a la tesis del Vico “precursor” de Hegel o de Croce. 
Vitiello mismo sugiere una jugosa síntesis de su más reciente interpretación: 

ὁ καιρὸς, el “tiempo propicio” es el νῦν, el instante en el cual el hori-
zonte total de la historia “se abre” y a la vez se contrae. El “contraerse” 
de la ὥρα en el νῦν, del horizonte en el instante, del Todo en la parte, 
se opone a la tradicional concepción de la “historia”, que entiende el 
instante sólo como un “momento” en el continuum de la ὥρα. Se opone, 
pero no la niega. El “instante”, que abre el horizonte histórico, en el que 
él mismo se coloca, no surge del pasado: es el pasado el que surge del 
“instante”. ¿El pasado? La historia entera: cada vez la historia entera, 
la ὥρα. Cada vez que “gira” existe: genealogía y apocalipsis se piensan 
juntos. Este instante es la “puerta estrecha”14. 

–––––––––– 
12. V. VITIELLO, L’ethos della topologia. Un itinerario di pensiero, cit., p. 12. 
13. Ibid., p. 11. 
14. V. VITIELLO, L’ora e l’attimo, cit., p. 9. 



 Habitar el tiempo y la historia 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 49 

El verdadero nudo Gordiano sigue siendo, pues, el problema del tiempo 
o, mejor, del “instante” (Augenblick), que es la “puerta del tiempo” o, como 
lo expresó Walter Benjamin, «la pequeña puerta por la que entra el me-
sías»15: ἡ στενή ϑύρα: Lc 13, 24. Además, si la cuestión fundamental es la 
aclaración de la relación entre mathesis universalis e historia, o sea, la pro-
fundización en la operación viquiana de superar, a través de la extensión de 
la mathesis universalis a la historia, las dos formas tradicionales en que el 
saber se ha dividido a partir de Aristóteles –la lógico-matemática y la her-
menéutico-retórica–, el método ahora empleado es exquisitamente “topoló-
gico”. En efecto, la topología, argumenta Vitiello, busca comprender esta 
superación a través de una reflexión capaz de poner radicalmente en cuestión 
las categorías del tiempo y del espacio. Por otro lado, la referencia al pasado 
y el fuerte enraizamiento en su presente histórico no quitan el carácter anti-
cipador de la filosofía, de Vico, obligándonos, no obstante, a desplazar prio-
ritariamente la perspectiva visual de Hegel a Kant16. ¿Por qué Kant? 

Cuando se habla de Kant y del Ich denke, a menudo se olvida, sostiene el 
estudioso, que el Ich denke, en cuanto “das:Ich denke”, precisamente en 
cuanto «acto de la espontaneidad de la facultad de representar», es «la unidad 
que a priori precede a todos los conceptos de unión», y por tanto no puede ser 
una categoría, ni siquiera la categoría de la unidad17. Este “lo”, o “Él”, que 
piensa, este principio de unificación es la función fundamental de la Lógica 
trascendental, esa función que distingue desde la raíz a la lógica trascendental 
de la mathesis universalis. La función de este principio –de este Yo = X– está 
bien presente en Vico: «Es la Providencia divina que explica el paso de una 
edad de la historia a las otras, y antes de eso el nacimiento mismo del ordo 
rerum, de la historia ideal eterna. Lo que significa que el Dios de Vico […] es 
antes que nada un principio mathematico, el principio sobre el cual se funda 
la historia humana, es decir: la comunidad originaria»18. Por decirlo breve-
mente, como la “lógica trascendental” no es una “teoría del conocimiento”, 
sino una lógica, así la teoría viquiana no es una gnoseología, sino una lógica 
de la historia. 
–––––––––– 
15. W. BENJAMIN, Sul concetto di storia, trad. it. a cura di G. Bonola e M. Ranchetti, Einaudi, 
Torino 1997, p. 57. 
16. V. VITIELLO, L’ora e l’attimo, cit., p. 20. 
17. I. KANT, KrV, B 129-131, § 15. 
18. V. VITIELLO, L’ora e l’attimo, cit., p. 21. 



Pio Colonnello 

50 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

Sin embargo, precisamente en el corazón de la viquiana lógica de la his-
toria, Vitiello localiza una aporía, en la que se debate la Scienza Nuova, que 
Vico mismo no oculta, en todo caso en ciertos lugares parece resaltarlo -una 
aporía no siempre oportunamente profundizada por los estudiosos. Al subra-
yar dicho aspecto aporético, Vitiello retorna, una vez más, a la interpretación 
de la Dipintura allegorica. Si el objetivo fundamental de la Dipintura es 
mostrar la unidad-identidad de los dos movimientos de Dios a la historia, de 
la historia a Dios, no obstante, esta unidad-identidad, capaz de unir en «un 
Principio tutto il sapere umano e divino»19, es muy captada, pero sólo desde 
una perspectiva: la de Dios. El focus problemático es que lo cierto y la auto-
ridad quedan fuera de la verdad y de la razón en las primeras dos edades de 
la historia ideal eterna, mientras que son verdad y razón sólo en la tercera 
edad, «la de la reflexión totalmente desarrollada, cuando la mente humana 
llega a plegarse sobre sí y a contemplar-ver en sí la acción de Dios en la 
historia. Es decir, cuando llega a elevarse desde el factum al genitum»20. Sin 
embargo, esta exaltación de la mente humana es sólo aparente, en cuanto que 
la razón, la que contempla la historia ideal eterna, no conoce más que una 
edad de la historia: la última. ¿Pero cómo puede la “mente pura” contemplar 
el obrar de Dios en la historia? ¿No necesitaría quizá un lenguaje en el que 
palabras y cosas no estuviesen separadas? Y, por el contrario, la pura razón 
lleva a esta división, como el propio Vico sostiene fuertemente. 

Cierto es que la unidad-identidad de los dos movimientos -el uno desde 
Dios, el otro desde la salida de la historia de la ingens sylva- implica un arduo 
problema lógico, el de entender la totalidad, como totalidad, en la parte, o en 
términos viquianos: en lo cierto y en la autoridad lo verdadero y la razón. 

Pero el resultado es exactamente el inverso, es decir: la totalidad com-
prende la parte, la razón la autoridad, lo verdadero conoce lo cierto, 
pero no viceversa. Y esto significa que la unidad todo-parte no está 
conseguida. Porque el todo, si no está comprendido en cada parte sin-
gular, no es unum et ídem con ellas21. 

–––––––––– 
19. Se refiere a la Autobiografia, en G.B. Vico, Opere filosofiche, a cura di P. Cristofolini, Sansoni, 
Florencia 1971, p. 24. 
20. V VITIELLO, L’ora e l’attimo, cit., p. 23. 
21. Ibid., p. 25. 



 Habitar el tiempo y la historia 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 51 

Bien visto, subraya Vitiello, la idea leibniziana de la mónada como “es-
pejo viviente” del universo entero, y de la mónada suprema, espejo de todos 
los espejos, puede ayudarnos quizá a superar la aporía, es decir, el “aplasta-
miento” de la historia ideal eterna sobre la única edad de la razón reflexiva, 
del presente de la edad de los hombres. La analogía con la mónada es evidente: 
cada edad –la de los dioses y de los héroes no menos que la de los hombres– 
debe representar una perspectiva sobre la historia ideal eterna entera. Y es 
justamente ésta la tesis de la topología, que sin embargo comporta el abandono 
de un presupuesto presente en Vico, pero no puesto en discusión por Vico: la 
concepción unilineal y progresiva del tiempo. 

El problema del tiempo vuelve sin embargo en la comparación de Vico con 
Hegel, pero con otro Hegel: no con el Hegel “ontólogo” de la historia, sino con 
el fenomenólogo del espíritu. La perspectiva con la cual Vitiello se propone 
“leer”, conclusivamente, la “comparación” entre Hegel y Vico, se inspira en la 
idea hegeliana del “presente que no pasa” de la Hóra que mantiene unidos, y en 
sí, los múltiples nŷn, para observar que, en el horizonte de la historia ideal 
eterna, se invierte la relación entre la Hóra y el nŷn: es justamente éste el que 
contiene a la Hóra, y por ello es denominado kairós, precisamente en el sentido 
más profundo del evangelio de Juan –Jn 5, 24-25– érchetai hóra kaì nŷn éstin. 

En el fondo, tras la teoría de los recursos históricos y la descripción del 
recurso “feliz”, hay un fuerte sentimiento moral, sostiene Vitiello, con la con-
ciencia de «que no se puede hacer frente al malum mundi, a la posibilidad del 
fin no de la civilización, sino de la historia, del hombre -posibilidad que está 
en la “materia” misma del hombre y del tiempo del hombre, la historia-, sino 
dando forma y figura a esa materia que no tiene forma y figura»22. En el final 
mismo de la explicación de la Dipintura allegorica: «Las tinieblas del fondo 
de la pintura son la materia de esta Ciencia Nueva, informe, oscura»23, incluso 
«la Providencia, rigiendo realmente las suertes de la especie humana, está 
obligada a veces a retroceder frente a la potencia de esta “materia” tenebrosa, 
dejando que llegue al mal extremo de la barbarie de la razón, para que después 
se arrepienta»24. Hegel, justamente allí donde mayormente exalta la absolutez 
del espíritu, 
–––––––––– 
22. Ibid., p. 70. 
23. G.B. VICO, La Scienza Nuova (1744), a cura di V. Vitiello e M. Sanna, Bompiani, Milano 
2012, p. 814. 
24. V. VITIELLO, L’ora e l’attimo, cit., p. 69. 



Pio Colonnello 

52 Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 

más fuertemente advierte la potencia que lo acecha: die lichtscheue  
Macht, la potencia que se horroriza de la luz […]. Ambos, Vico y Hegel, 
han reconocido el carácter trágico de la historia humana, la irreductible 
ligazón de lo humano con la sombría Tierra, que a la vez te condena y te 
salva. Pero han afrontado el desafío de la “sombra” de modo opuesto: 
Hegel oponiendo potencia a potencia, Vico retrayéndose, reconociendo 
el límite, aceptándolo […]. Las palabras finales de la Scienza Nuova 
prueban que, en lo profundo, en lo más profundo, la función de la historia 
ideal eterna no es ni lógica ni ontológica, sino moral. Es la respuesta, la 
respuesta última de Vico a la apocalíptica de la historia: mañana podría 
no ser mañana. Ho kairòs sunestalménos estín25. 

En definitiva, la reflexión viquiana sobre la barbarie pondría de mani-
fiesto que, en la salida del hombre de la ingens sylva, sigue siendo de todos 
modos fundamental la “dimensión terrestre” de lo humano, que la razón no 
puede deducir a partir de sí, ni reconducir hacia sí, a lo más narrarla, remitién-
dose al mito, como hace el propio Vico cuando habla de la lucha de Hércules 
con el león de Nemea, o de Cadmo que mata a la Hidra. Así, al señalar los 
límites de la razón, «Vico no sólo priva a la historia tanto de la concepción 
progresiva como de la circular –que sin embargo dominan gran parte de la 
escena del Diritto universale y de la Scienza nuova– sino que también muestra 
el límite de su “teología civil”»26. 

De todos modos, aunque en la exégesis viquiana de Vitiello se haya asig-
nado una posición relevante a Kant y a Hegel, sin embargo, no menos impor-
tantes son las comparaciones propuestas por el estudioso entre Vico y otros 
filósofos, de Nietzsche, a Benjamin, o Gadamer. 

No pudiendo detenernos detalladamente sobre el complejo prisma de 
cuestiones discutidas por el estudioso, valga al menos una referencia al pro-
blema fundamental de la relación, que no puede ser nunca de mera oposición, 
entre retórica y ciencia, entre tópica y crítica, imaginación y razón geométrica. 
De ahí la referencia a la hermenéutica gadameriana. Cierto es que el “ambi-
cioso” proyecto viquiano consistiría esencialmente en la elaboración de una 
“genealogía” de la razón, mostrando «1) el surgir de la razón a partir de la 
imaginación, y 2) la activa presencia de la imaginación -entendida como uni-
dad de fantasía y memoria- en el obrar de la razón»27. 
–––––––––– 
25. Ibid., pp. 70-71. 
26. Ibid., p. 91. 
27. Ibid., p. 110. 



 Habitar el tiempo y la historia 

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 53 

Advertido el carácter rígidamente formalista del derecho romano en la 
edad republicana, Vico afirma con decisión la superioridad de la ley sobre la 
equidad, porque es la letra de la ley lo que da estabilidad al derecho. No obs-
tante, cuando en el paso de la República al Imperio se da a los pretores la 
facultad de mitigar las leyes según equidad, entonces la jurisprudencia viene 
a ser poco a poco sustituida por la “equidad pretoriana”, perdiendo el carácter 
originario de “ciencia de lo justo”. La decadencia de la jurisprudencia llevó 
así a la decadencia del derecho. Pero a la diagnosis sigue la terapia, gracias a 
la inversión de la relación tópica/crítica, que “repetiría” el modelo de la cien-
cia moderna, el modelo de la mathesis universalis: es la crítica, el conoci-
miento del commune bonum, lo que debe dirigir la tópica, la práctica política 
vuelta a coordinare las múltiples utilidades privadas, subordinándolas a la uti-
lidad pública. 

Es indudablemente original la consecuencia a la que llegaron, en conclu-
sión, las penetrantes investigaciones de Vitiello. Por una parte, siguiendo las 
directrices del método topológico, el estudioso ofrece al lector una “entrevista 
imaginaria”, en la cual, superando el curso de los siglos, él interroga a Vico, 
lo empuja, lo insta, mostrando cómo el encuentro directo con los textos vi-
quianos representa una y otra vez el estupor de una conquista. Por otra parte, 
Vitiello evidencia fuertemente cómo, partiendo del complejo de problemas 
que encuentra reunidos en la distinción viquiana entre genitum y factum, se le 
desvela al final la dimensión de lo Sagrado -el problema de lo Sagrado, no de 
Dios, imagen humana de lo Sagrado- en la obra de Vico. Es el problema de la 
escisión, in primis de la escisión entre eternidad y tiempo, problema crucial 
del moderno, que “repropone a otro nivel la cuestión de la ingens sylva. Ya 
no sólo selva primigenia de la cual ha surgido el mundo histórico, la ingens 
sylva es ahora el inconsciente de la historia, die lichtscheue Macht, por decirlo 
con Hegel, «la potencia que se horroriza de la luz”, que es una constante ame-
naza de la historia, siempre en peligro de recaer no en la barbarie de la cual se 
resurge, sino en esa que apaga a la propia historia, el tiempo siempre incierto 
de los hombres»28. Una investigación in fieri, esta, que plantea interesantes 
preguntas, junto con la fascinación de nuevos horizontes hermenéuticos. 

 
Traducción del italiano por Maria José Rebollo Espinosa 

–––––––––– 
28. Ibid., pp. 198-199. 






