“Habitar el tiempo y la historia”. Vincenzo Vitiello intérprete de Vico — “Inhabiting time and history”.
Vincenzo Vitiello as an interpreter of Vico —"“Abitare il tempo e la storia”. Vincenzo Vitiello interprete di Vico —
D.O.I http://dx.doi.org/10.12795/Vico.2025.i39.03

“HABITAR EL TIEMPO Y LA HISTORIA”.
VINCENZO VITIELLO INTERPRETE DE VICO

Pio Colonnello
Universita della Calabria

RESUMEN: El presente articulo recorre las principales etapas de la interpretacion viquiana del filésofo Vin-
cenzo Vitiello: una primera interesante exploracion referida al tema de la extension de la mathesis universalis
a la historia y, por tanto, la evocacion del lenguaje de los origenes, del conjunto de voz y gesto, el lenguaje que
precede, precisamente, a la escision de la palabra frente a la cosa. Un nudo ineludible de conexion entre la
primera fase de las investigaciones confluyentes en Vico. Storia, linguaggio, natura, y los estudios sucesivos,
y el volumen L ‘ethos della topologia, que disefia la trama de una finisima hermenéutica filoséfica. La obra
mas reciente, L ‘ora e ['attimo, refiere el modo particular, sugerido por Vico, de “habitar el tiempo y la historia”.
Es una conviccion del estudioso que, tras la teoria de los recursos historicos y la descripcion del recurso “feliz”,
hay un fuerte sentimiento moral, que interesa a la profundizacion de la “dimension terrestre de lo humano”.
En definitiva, el problema de la escision entre eternidad y tiempo, problema crucial del moderno, repropone a
otro nivel la cuestion de la ingens sylva como inconsciente de la historia, la hegeliana “potencia que se horro-

2

riza de la luz”, “el tiempo siempre incierto de los hombres”.

PALABRAS CLAVE: Mathesis universalis ¢ historia, hermenéutica topologica, relacion entre eternidad y
tiempo, entre la Hora y el nyn, Pio Colonnello.

ABSTRACT: This contribution retraces the main stages of philosopher Vincenzo Vitiello’s Vichian interpreta-
tion. A first, intriguing line of inquiry concerns the extension of the mathesis universalis to history and, con-
sequently, the evocation of the language of the origins, the unity of voice and gesture, the language that pre-
cedes, precisely, the separation of the word from the thing. An unavoidable point of connection between the
first phase of the research brought together in Vico. Storia, linguaggio, natura and the subsequent investiga-
tions is the volume L ‘ethos della topologia, which outlines the fabric of a highly refined philosophical herme-
neutics. The most recent work, L ‘ora e ['attimo, concerns the particular way, suggested by Vico, of “inhabiting
time and history.” The scholar is convinced that behind the theory of historical cycles and the description of
the “fortunate” cycle lies a strong moral sentiment, one that bears on the deepening of the “earthliness of the
human.” Ultimately, the problem of the split between eternity and time —a crucial problem of modernity—
reproposes, on another level, the question of the ingens sylva as the unconscious of history, Hegel’s “power
that is horrified by the light,” “the ever-uncertain time of human beings”.

KEYWORDS: Mathesis universalis and history, topological hermeneutics, the relationship between eternity
and time, between the Hora and the nyn, Pio Colonnello.

Recibido: 12/9/2025. Aceptado: 21/10/2025.

© Cuadernos sobre Vico 39 (2025) [43]

Sevilla (Espafia, UE). ISSN 1130-7498 e-ISSN 2697-0732
© Pio Colonnello — D.O.I. http://dx.doi.org/10.12795/Vic0.2025.139.03
© de la traduccion: Maria José Rebollo Espinosa



Pio Colonnello

a tradicion filosofica napolitana siempre ha mostrado un vivo interés por

el pensamiento viquiano; baste pensar en las apasionantes investigacio-

nes y en las ediciones de obras viquianas, en el curso del siglo veinte, por
parte de Benedetto Croce y de Fausto Nicolini. Napoles es, con todo, una ciu-
dad profundamente “viquiana”, no so6lo por ser la ciudad natal del filosofo,
sino sobre todo por su intrinseca vitalidad “barroca”, rica en contradicciones,
que estallan en calurosas “coincidentiae oppositorum”; es una ciudad repleta
de vida, animada por una potente fuerza teltrica, una ciudad donde a veces el
gesto, el guifio, la mueca, parecen sustituir “viquianamente” a la palabra.

En el ultimo medio siglo se ha subrayado la presencia y la importancia
del Centro de Estudios Viquianos, fundado en Népoles por Pietro Piovani, con
Giuseppe Giarrizzo y Fulvio Tessitore; una institucion que, por una parte, ha
retomado y repensado la tradicion de estudios crociana y nicoliniana, con un
renovado método historico, filologico y critico; y, por otra parte, ha realizado
valiosas ediciones criticas de las obras viquianas.

Un estudioso napolitano, que ha investigado largamente el pensamiento
viquiano, reclama enérgicamente nuestra atencion por la originalidad de sus
investigaciones y por los resultados a los que llegan. Me refiero al itinerario
especulativo de Vincenzo Vitiello, articulado en numerosos ensayos y volu-
menes!'. La idea de fondo de un volumen de los primeros afios dos mil, Vico,
Storia, linguaggio, natura -es decir, «la extension de la mathesis universalis
a la historia, o sea: la reconduccion de lo accidental y contingente en el orden
de un saber necesario a priori: el “debio-debe-debera” de la historia ideal
eterna»’- esta resumida ya en el capitulo inicial que explora, hasta las mas
reconditas raices, la tension en la que se debate el pensamiento de Vico: si la
mathesis universalis resulta escrita en la lengua que habia dividido el pensa-
miento de la realidad, la palabra de la cosa, ;como evocar entonces el lenguaje

1. V. VITIELLO, «Parlare scrivendo, cantando. Con Vico e Nietzsche: alla radice del linguag-
giow, Annuario filosofico, 18, 2002, pp. 89-102; Id., Vico. Storia, linguaggio, natura, Ed. di Storia e
Letteratura, Roma 2008; Id., L'ethos della topologia. Un itinerario di pensiero, Le Lettere, Florencia
2013; 1d., «Le ‘parole reali’ di Idantura», Bollettino del Centro di Studi vichiani, 68, 1-2, 2018, pp.
141-149; Id., Anwendung. L'ermeneutica tra Vico ¢ Gadamer, en G. Ballocca (a cura di), Tempo ¢ Praxis.
Saggt su Gadamer, Aracne, Roma 2012, pp. 41-59; Id., «La Nascita dell’ordine», Il Pensiero, 40, 1,
2001, pp. 91-95; Id., «Le tre edizioni della Scienza nuova», Bollettino del Centro di Studi vichiani,
44,2014, pp. 109-115; 1d., L’ora e lattimo. Confronti vichianz, InSchibboleth, Roma 2020.

2. V. VITIELLO, Vico. Storia, linguaggio, natura, cit., p. 15.

44 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Habitar el tiempo y la historia

de los origenes, el monosilabo, el conjunto de voz y gesto, con el que se ex-
presaron los “mudos”, los primeros salvajes? Esta tension nos sitia ante al
ineludible problema de si no es necesario cambiar radicalmente la gramatica
del pensamiento, de génesis aristotélica, la gramatica del lenguaje reducido a
puro significado. Esta tension no resuelta entre mathesis universalis y “lengua
heroica”, argumenta Vitiello, es quiza la mayor ensefianza de Vico: «Testi-
monia de hecho no la pobreza de su pensamiento, sino al contrario, su potencia
y profundidad. Esta tension es el problema que Vico nos ha dejado en heren-
cia» y por eso es preciso «volver a interrogarse acerca de las categorias mo-
dales; preguntarse ;qué “narra-piensa” la historia: “hechos” o “eventos”?
(Hechos “reales” o eventos “posibles”?».

Partiendo de la observacion de que en la Scienza Nuova, a diferencia de
en el De Antiquissima, Vico se detiene en el origen sensible, corporeo del
lenguaje, en la relacion que tienen los hombres con las cosas que designan,
Vitiello localiza en Vico al interlocutor privilegiado de Kant. En efecto, el
analisis viquiano de los limites de la razon, respecto al origen del lenguaje,
lanzaria luz también acerca de ese “arte escondido en lo profundo del alma
humana” que es el esquematismo trascendental. Ahi estaria mas bien la ge-
nealogia, en cuanto que Vico muestra precisamente la formacion del esquema
en el paso desde el “jeroglifico divino” al “jeroglifico heroico”, o en el pro-
ceso de estilizacion de la “imagen” en la forma de escritura comunicativa.

La intuiciéon kantiana -pero no mas que una intuicion- de que el es-
quema es quiza no “tercero”, sino “primero”, es decir, que el esquema
es la raiz comun de sensibilidad e intelecto encuentra en Vico -avant la
lettre- su correccion y su verdad [...]. Vico es consciente de que el pro-
cedimiento cognoscitivo de los hombres modernos recorre hacia atras
el camino de los antiguos. Esos se movieron por los sentidos, por los
gestos y por los sonidos del cuerpo, y llegaron a la reflexion de la mente
pura; los modernos — no conscientes de que la mente pura nace del
cuerpo, de la imagen del cuerpo, de que la mente pura no es mas que el
perfeccionamiento de la “iconologia” del cuerpo- se mueven por la ra-
z6n para llegar a los sentidos, a lo sensible?.

3. Ibid., p. 35.
4. Ibid., p. 68.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 45



Pio Colonnello

El hecho de que Kant considere el esquematismo como el “procedi-
miento”, o mejor la representacion del procedimiento, con el cual la “imagi-
nacion” da el “esquema” a los conceptos puros del intelecto, argumenta Vi-
tiello, es como un eco lejano del origen del esquema a partir de los movimien-
tos del cuerpo: «La figura es el caracter que el cuerpo con su gesto traza en el
espacio: la primera palabra “real” en sentido propio»’.

No menos interesante es la comparacion de Vico con Hegel, respecto al
comun convencimiento de que en el conocimiento los hombres modernos
deben hacer hacia atrés el camino de los antiguos. Sin embargo, las conclu-
siones a las que llegan los dos pensadores son radicalmente opuestas. La
cuestion esta en el papel asignado a la “noche espiritual” de la consciencia,
cuando todavia no estaban separados el gesto y el sonido. La comparacion,
propuesta por Vitiello, representaria un ulterior testimonio de que la lengua
de la Scienza Nuova es mas “amplia” que el lenguaje de la reflexion pura. Si,
por una parte, es posible avanzar la hipotesis de que en Vico la idea de intro-
ducir al lector en la “historia ideal eterna” mediante una “pintura alegorica”
haya surgido leyendo los versos de Homero, hasta el punto de que es licito
suponer que ¢l habia querido dar no so6lo la narracion verbal de la “idea” de
la obra, sino también su representacion sensible, corpdrea, material; por otra
parte, un ejercicio tal, argumenta Vitiello, que en la imposibilidad de recons-
tituir que «la unidad originaria de sonido y gesto, gesto y sonido, nos lleva a
los confines del lenguaje-significado. Un ejercicio, una practica del limite,
util también para comprender como, nosotros “alejandrinos”, podemos aun
tener experiencia viva y real de las cosas, y del mundo, y quiza de Dios, a
través del lenguaje»®.

En Hegel, viceversa, «la consciencia, dejando atras la apariencia poli-
croma del aqui sensible y la vacia noche del mas allé suprasensible, penetra
en el dia espiritual de la presencia»’, descubriendo que lo que se alza ante
ella «a la luz del dia es solamente lo que en aquella noche dormia»®. La razon
consciente de si, el pensamiento que trae desde si, de su profundo si, la ma-
teria de su obrar, no necesita intuiciones e imagenes; piensa mediante “nom-
bres”. Y en el nombre no estd presente la figura representada, desde el mo-

5. Ibid., p. 69.

6. Ibid., p. 74.

7. G.W.F. HEGEL, Fenomenologia dello spirito, tr. it. di V. Cicero, Rusconi, Milano 1995, p. 273.
8. G.W.F. HEGEL, Fenomenologia dello sprito, cit., p. 545.

46 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Habitar el tiempo y la historia

mento en que «el nombre, cuando lo comprendemos, es la simple represen-
tacion sin imagen»”’.

Al definir y profundizar en el tema viquiano de la “escritura del cuerpo”,
Vitiello advierte la co-presencia de dos historias distintas en la Scienza Nuova:
la una, por asi decir, “espiritual”, estrechamente ligada a la tradicion religiosa
hebraico-cristiana, y que comprende tanto la “historia ideal eterna” cuanto las
historias que “corren en el tiempo”; la otra, “material”, «referente por el con-
trario al cuerpo, y es, en verdad, mas que historia, genealogia, o, si se quiere,
una historia genealdgica, cuyo narrar es bien distinto del narrar tipico de los
historiadores, estando proximo a la fantasia del mito mas que a la logica de la
historia, a la eventualidad de lo posible mas que a la factualidad de lo real»'.
La misma “pintura alegorica” revelaria el intento de Vico de mantener juntas
en un tnico golpe de vista las dos historias, mostrando incluso visualmente su
unidad; los dos cursos, en realidad, representan la misma narracion: la historia
de la educacion del hombre desde la vida salvaje, o su formacion de la identi-
dad moral y politica, y a la vez la historia de la “providencia”. Indudablemente
sugerente es la conclusion a la que llega Vitiello:

La lengua de Vico: ejemplo magnifico de lengua de la lontananza y del
exilio, la tnica que permite decir-pensar la proximidad de lo Sagrado.
De lo Sagrado que estd mas alla de lo divino, en el que sin embargo
debe hacerse figura, y mas alla de la naturaleza, en la que sin embargo
se hace carne y mundo. De lo Sagrado que, informe, esta avido de for-
mas y devora todas las formas!'!.

Sin embargo, no entenderiamos el desarrollo de la interpretacion viquiana
de Vitello y sus mas recientes investigaciones confluyentes en el volumen
L’ora e I’attimo. Confronti vichiani, sin hacer referencia a una publicacion que
representa una suerte de Kehre en su reflexion. Me refiero al volumen L ‘ethos
della topologia, que dibuja la trama de una finisima hermenéutica filosofica.
Si “topologica” es aquella hermenéutica «que ama lo diverso y lo multiple; por
todo —de cada pensamiento, de cada accion, de cada sentimiento— es recla-
mada, interrogada y molestada”, mientras “topicos” son los “centros de
fuerza”, “las ménadas, de las cuales brotan el tiempo y el espacio de nuestro

9. G.W.F. HEGEL, Enciclopedia delle scienze filosofiche, Laterza, Roma-Bari 2002, 111, § 462, p. 456.
10. V. VITIELLO, Vico. Storia, linguaggio, natura, cit., p. 75.
11. Ibid., p. 96.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 47



Pio Colonnello

mundo historico, las formas de nuestra cultura, los “lugares” de nuestro habi-
tar»'2, ;qué es entonces el tiempo, se pregunta Vitiello, el tiempo “verdadero”
de la topologia? La respuesta no puede ser otra que I’exaiphnes, el instante,
I’ Augenblick, el pestafieo, si ponemos el acento sobre el ethos, sobre el modo
particular de habitar el tiempo y la historia. En efecto, no se entiende el tiempo
sino por el espacio —advierte Vitiello— «y no porque el tiempo presupone, como
ensefia Aristoteles, el movimiento, sino mas bien porque el tiempo es: el hori-
zonte permanente en el que transcurren los fendémenos»'.

La practica hermenéutica topologica, ligada a un personal habito de “lec-
tura”, a la idea de que existe una contemporaneidad en la filosofia que estd en
la base de su “historia”, a la idea de la sincronia de los filésofos antiguos y
modernos -por ejemplo, de Hegel y de Agustin, De Schelling y de Plotino-
estd apoyada en la tesis de que el tiempo historico esta construido a “estratos”,
no teniendo una dimension univoca. La consideracion de la contemporaneidad
de los distintos tiempos viene dada por la misma experiencia, resultando in-
sensata la sola reduccion de todo tiempo a la sucesion lineal del tiempo fisico-
mecanico, sobre todo si tenemos presente la diferencia entre el tiempo “mo-
ral” y el tiempo “fisico”.

Las mas recientes investigaciones, reunidas en el volumen L ‘ora e [’at-
timo, profundizan precisamente en las razones de la comparacion de Vico con
otros filosofos, sin ceder a la tesis del Vico “precursor” de Hegel o de Croce.
Vitiello mismo sugiere una jugosa sintesis de su mas reciente interpretacion:

0 Kkapog, el “tiempo propicio” es el vdv, el instante en el cual el hori-
zonte total de la historia “se abre” y a la vez se contrae. El “contraerse”
de la @pa en el viv, del horizonte en el instante, del Todo en la parte,
se opone a la tradicional concepcion de la “historia”, que entiende el
instante s6lo como un “momento” en el continuum de la dpa. Se opone,
pero no la niega. El “instante”, que abre el horizonte historico, en el que
¢l mismo se coloca, no surge del pasado: es el pasado el que surge del
“instante”. (El pasado? La historia entera: cada vez la historia entera,
la &pa. Cada vez que “gira” existe: genealogia y apocalipsis se piensan
juntos. Este instante es la “puerta estrecha™!*.

12. V. VITIELLO, L'ethos della topologia. Un itinerario di pensiero, cit., p. 12.
13. Ibid., p. 11.
14. V. VITIELLO, L’ra ¢ Uattimo, cit., p. 9.

48 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Habitar el tiempo y la historia

El verdadero nudo Gordiano sigue siendo, pues, el problema del tiempo
o, mejor, del “instante” (Augenblick), que es la “puerta del tiempo” o, como
lo expres6 Walter Benjamin, «la pequefia puerta por la que entra el me-
siasy!®: 1 otevn Yvpa: Le 13, 24. Ademas, si la cuestion fundamental es la
aclaracion de la relacion entre mathesis universalis e historia, o sea, la pro-
fundizacion en la operacion viquiana de superar, a través de la extension de
la mathesis universalis a la historia, las dos formas tradicionales en que el
saber se ha dividido a partir de Aristoteles —la 16gico-matematica y la her-
menéutico-retdrica—, el método ahora empleado es exquisitamente “topolo-
gico”. En efecto, la topologia, argumenta Vitiello, busca comprender esta
superacion a través de una reflexion capaz de poner radicalmente en cuestion
las categorias del tiempo y del espacio. Por otro lado, la referencia al pasado
y el fuerte enraizamiento en su presente historico no quitan el caracter anti-
cipador de la filosofia, de Vico, obligandonos, no obstante, a desplazar prio-
ritariamente la perspectiva visual de Hegel a Kant'®. ;Por qué Kant?

Cuando se habla de Kant y del Ich denke, a menudo se olvida, sostiene el
estudioso, que el Ich denke, en cuanto “das:Ich denke”, precisamente en
cuanto «acto de la espontaneidad de la facultad de representar», es «la unidad
que a priori precede a todos los conceptos de unidony», y por tanto no puede ser
una categoria, ni siquiera la categoria de la unidad'’. Este “lo”, o “El”, que
piensa, este principio de unificacion es la funcion fundamental de la Logica
trascendental, esa funcion que distingue desde la raiz a la logica trascendental
de la mathesis universalis. La funcion de este principio —de este Yo = X— esta
bien presente en Vico: «Es la Providencia divina que explica el paso de una
edad de la historia a las otras, y antes de eso el nacimiento mismo del ordo
rerum, de la historia ideal eterna. Lo que significa que el Dios de Vico [...] es
antes que nada un principio mathematico, el principio sobre el cual se funda
la historia humana, es decir: la comunidad originaria»'®. Por decirlo breve-
mente, como la “logica trascendental” no es una “teoria del conocimiento”,
sino una logica, asi la teoria viquiana no es una gnoseologia, sino una logica
de la historia.

15. W. BENJAMIN, Sul concetto di storia, trad. it. a cura di G. Bonola e M. Ranchetti, Einaudi,
Torino 1997, p. 57.

16. V. VITIELLO, L’ra e Uattimo, cit., p. 20.

17. 1. KanT, £V, B 129-131, § 15.

18. V. VITIELLO, L’ra e Uattimo, cit., p. 21.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 49



Pio Colonnello

Sin embargo, precisamente en el corazon de la viquiana logica de la his-
toria, Vitiello localiza una aporia, en la que se debate la Scienza Nuova, que
Vico mismo no oculta, en todo caso en ciertos lugares parece resaltarlo -una
aporia no siempre oportunamente profundizada por los estudiosos. Al subra-
yar dicho aspecto aporético, Vitiello retorna, una vez mas, a la interpretacion
de la Dipintura allegorica. Si el objetivo fundamental de la Dipintura es
mostrar la unidad-identidad de los dos movimientos de Dios a la historia, de
la historia a Dios, no obstante, esta unidad-identidad, capaz de unir en «un
Principio tutto il sapere umano e divino»', es muy captada, pero sélo desde
una perspectiva: la de Dios. El focus problematico es que lo cierto y la auto-
ridad quedan fuera de la verdad y de la razén en las primeras dos edades de
la historia ideal eterna, mientras que son verdad y razon s6lo en la tercera
edad, «la de la reflexion totalmente desarrollada, cuando la mente humana
llega a plegarse sobre si y a contemplar-ver en si la accion de Dios en la
historia. Es decir, cuando llega a elevarse desde el factum al genitum»®°. Sin
embargo, esta exaltacion de la mente humana es s6lo aparente, en cuanto que
la razon, la que contempla la historia ideal eterna, no conoce mas que una
edad de la historia: la Gltima. ;Pero como puede la “mente pura” contemplar
el obrar de Dios en la historia? ;No necesitaria quiza un lenguaje en el que
palabras y cosas no estuviesen separadas? Y, por el contrario, la pura razon
lleva a esta division, como el propio Vico sostiene fuertemente.

Cierto es que la unidad-identidad de los dos movimientos -el uno desde
Dios, el otro desde la salida de la historia de la ingens sy/va- implica un arduo
problema logico, el de entender la totalidad, como totalidad, en la parte, o en
términos viquianos: en lo cierfo y en la autoridad lo verdadero y la razon.

Pero el resultado es exactamente el inverso, es decir: la totalidad com-
prende la parte, la razon la autoridad, lo verdadero conoce lo cierto,
pero no viceversa. Y esto significa que la unidad todo-parte no esta
conseguida. Porque el todo, si no esta comprendido en cada parte sin-
gular, no es unum et idem con ellas®!.

19. Se refiere a la Autobiografia, en G.B. Vico, Opere filosofiche, a cura di P. Cristofolini, Sansoni,
Florencia 1971, p. 24.

20. V VITIELLO, L’ra e Uattimo, cit., p. 23.

21. Ibid., p. 25.

50 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Habitar el tiempo y la historia

Bien visto, subraya Vitiello, la idea leibniziana de la monada como “es-
pejo viviente” del universo entero, y de la ménada suprema, espejo de todos
los espejos, puede ayudarnos quiza a superar la aporia, es decir, el “aplasta-
miento” de la historia ideal eterna sobre la Unica edad de la razon reflexiva,
del presente de la edad de los hombres. La analogia con la ménada es evidente:
cada edad —la de los dioses y de los héroes no menos que la de los hombres—
debe representar una perspectiva sobre la historia ideal eterna entera. Y es
justamente ésta la tesis de la topologia, que sin embargo comporta el abandono
de un presupuesto presente en Vico, pero no puesto en discusion por Vico: la
concepcion unilineal y progresiva del tiempo.

El problema del tiempo vuelve sin embargo en la comparacion de Vico con
Hegel, pero con otro Hegel: no con el Hegel “ont6logo” de la historia, sino con
el fenomenologo del espiritu. La perspectiva con la cual Vitiello se propone
“leer”, conclusivamente, la “comparacion” entre Hegel y Vico, se inspira en la
idea hegeliana del “presente que no pasa” de la Hora que mantiene unidos, y en
si, los multiples nyn, para observar que, en el horizonte de la historia ideal
eterna, se invierte la relacion entre la Hora y el nyn: es justamente éste el que
contiene a la Hora, y por ello es denominado kairds, precisamente en el sentido
mas profundo del evangelio de Juan —Jn 5, 24-25— érchetai hora kai nyn éstin.

En el fondo, tras la teoria de los recursos historicos y la descripcion del
recurso “feliz”, hay un fuerte sentimiento moral, sostiene Vitiello, con la con-
ciencia de «que no se puede hacer frente al malum mundi, a la posibilidad del
fin no de la civilizacion, sino de la historia, del hombre -posibilidad que esta
en la “materia” misma del hombre y del tiempo del hombre, la historia-, sino
dando forma y figura a esa materia que no tiene forma y figura»*’. En el final
mismo de la explicacion de la Dipintura allegorica: «Las tinieblas del fondo
de la pintura son la materia de esta Ciencia Nueva, informe, oscura»?, incluso
«la Providencia, rigiendo realmente las suertes de la especie humana, esta
obligada a veces a retroceder frente a la potencia de esta “materia” tenebrosa,
dejando que llegue al mal extremo de la barbarie de la razon, para que después
se arrepienta»?*. Hegel, justamente alli donde mayormente exalta la absolutez
del espiritu,

22. Ibid., p. 70.

23. G.B. Vico, La Scienza Nuova (1744), a cura di V. Vitiello e M. Sanna, Bompiani, Milano
2012, p. 814.

24. V. VITIELLO, L'ora e lattimo, cit., p. 69.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 51



Pio Colonnello

mas fuertemente advierte la potencia que lo acecha: die lichtscheue
Macht, 1a potencia que se horroriza de la luz [...]. Ambos, Vico y Hegel,
han reconocido el caracter tragico de la historia humana, la irreductible
ligazén de lo humano con la sombria Tierra, que a la vez te condena y te
salva. Pero han afrontado el desafio de la “sombra” de modo opuesto:
Hegel oponiendo potencia a potencia, Vico retrayéndose, reconociendo
el limite, aceptandolo [...]. Las palabras finales de la Scienza Nuova
prueban que, en lo profundo, en lo mas profundo, la funcion de la historia
ideal eterna no es ni logica ni ontoldgica, sino moral. Es la respuesta, la
respuesta Ultima de Vico a la apocaliptica de la historia: mafiana podria
no ser mafiana. Ho kairos sunestalménos estin®.

En definitiva, la reflexion viquiana sobre la barbarie pondria de mani-
fiesto que, en la salida del hombre de la ingens sylva, sigue siendo de todos
modos fundamental la “dimension terrestre” de lo humano, que la razén no
puede deducir a partir de si, ni reconducir hacia si, a lo mas narrarla, remitién-
dose al mito, como hace el propio Vico cuando habla de la lucha de Hércules
con el leén de Nemea, o de Cadmo que mata a la Hidra. Asi, al sefialar los
limites de la razon, «Vico no solo priva a la historia tanto de la concepcion
progresiva como de la circular —que sin embargo dominan gran parte de la
escena del Diritto universale y de la Scienza nuova— sino que también muestra
el limite de su “teologia civil”»*.

De todos modos, aunque en la exégesis viquiana de Vitiello se haya asig-
nado una posicion relevante a Kant y a Hegel, sin embargo, no menos impor-
tantes son las comparaciones propuestas por el estudioso entre Vico y otros
filoésofos, de Nietzsche, a Benjamin, o Gadamer.

No pudiendo detenernos detalladamente sobre el complejo prisma de
cuestiones discutidas por el estudioso, valga al menos una referencia al pro-
blema fundamental de la relacion, que no puede ser nunca de mera oposicion,
entre retorica y ciencia, entre topica y critica, imaginacion y razén geométrica.
De ahi la referencia a la hermenéutica gadameriana. Cierto es que el “ambi-
cioso” proyecto viquiano consistiria esencialmente en la elaboracion de una
“genealogia” de la razon, mostrando «1) el surgir de la razén a partir de la
imaginacion, y 2) la activa presencia de la imaginacion -entendida como uni-
dad de fantasia y memoria- en el obrar de la razon»?’.

25. Ibid., pp. 70-71.
26. Ivid., p. 91.
27. Ihid., p. 110.

52 Cuadernos sobre Vico 39 (2025)



Habitar el tiempo y la historia

Advertido el caracter rigidamente formalista del derecho romano en la
edad republicana, Vico afirma con decision la superioridad de la ley sobre la
equidad, porque es la letra de la ley lo que da estabilidad al derecho. No obs-
tante, cuando en el paso de la Republica al Imperio se da a los pretores la
facultad de mitigar las leyes segun equidad, entonces la jurisprudencia viene
a ser poco a poco sustituida por la “equidad pretoriana”, perdiendo el caracter
originario de “ciencia de lo justo”. La decadencia de la jurisprudencia llevo
asi a la decadencia del derecho. Pero a la diagnosis sigue la terapia, gracias a
la inversion de la relacion topica/critica, que “repetiria” el modelo de la cien-
cia moderna, el modelo de la mathesis universalis: es la critica, el conoci-
miento del commune bonum, lo que debe dirigir la topica, la practica politica
vuelta a coordinare las multiples utilidades privadas, subordinandolas a la uti-
lidad publica.

Es indudablemente original la consecuencia a la que llegaron, en conclu-
sion, las penetrantes investigaciones de Vitiello. Por una parte, siguiendo las
directrices del método topologico, el estudioso ofrece al lector una “entrevista
imaginaria”, en la cual, superando el curso de los siglos, ¢l interroga a Vico,
lo empuja, lo insta, mostrando como el encuentro directo con los textos vi-
quianos representa una y otra vez el estupor de una conquista. Por otra parte,
Vitiello evidencia fuertemente como, partiendo del complejo de problemas
que encuentra reunidos en la distincion viquiana entre genitum y factum, se le
desvela al final la dimension de lo Sagrado -el problema de lo Sagrado, no de
Dios, imagen humana de lo Sagrado- en la obra de Vico. Es el problema de la
escision, in primis de la escision entre eternidad y tiempo, problema crucial
del moderno, que “repropone a otro nivel la cuestion de la ingens sylva. Ya
no solo selva primigenia de la cual ha surgido el mundo historico, la ingens
sylva es ahora el inconsciente de la historia, die lichtscheue Macht, por decirlo
con Hegel, «la potencia que se horroriza de la luz”, que es una constante ame-
naza de la historia, siempre en peligro de recaer no en la barbarie de la cual se
resurge, sino en esa que apaga a la propia historia, el tiempo siempre incierto
de los hombres»*®. Una investigacion in fieri, esta, que plantea interesantes
preguntas, junto con la fascinacion de nuevos horizontes hermenéuticos.

Traduccion del italiano por Maria José Rebollo Espinosa

28. Ibid., pp. 198-199.

Cuadernos sobre Vico 39 (2025) 53








