
MARÍA ÁGUEDA MORENO MORENO

ORCID: 
https://orcid.org/0000-0001-6708-9060 

Universidad de Jaen

DOI:
https://doi.org/10.12795/RAA.2025.29.03

EL DISCURSO DEL HAMBRE EN TEXTOS 
DE LITERATURA ORAL EN ZONAS 

SERRANAS DE JAÉN: ESTUDIOS LÉXICOS 
EN HISTORIAS DE VIDA

EN

THE DISCOURSE OF 
HUNGER IN ORAL 
LITERATURE FROM THE 
MOUNTAIN REGIONS OF 
JAÉN: LEXICAL STUDIES IN 
LIFE STORIES

CÓMO CITAR / HOW TO CITE

Moreno Moreno, M.A, (2025). EL DISCURSO DEL 
HAMBRE EN TEXTOS DE LITERATURA ORAL EN 
ZONAS SERRANAS DE JAÉN: ESTUDIOS LÉXICOS 
EN HISTORIAS DE VIDA. Revista Andaluza 
De Antropología, (29), 61–82. https://doi.
org/10.12795/RAA.2025.29.03

REVISTA ANDALUZA DE ANTROPOLOGÍA
NÚMERO 29. DICIEMBRE DE 2025

https://doi.org/10.12795/RAA



62 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025

RESUMEN
El objetivo de este trabajo es, mediante la aplicación metodológica de 
la filología y la etnolingüística, realizar un estudio semiótico del discurso 
gastronómico de los llamados años del hambre, entendiendo como el espacio 
temporal idealizado de posguerra española comprendido entre 1939 y 1951. 
Se analizan textos del Corpus de literatura oral y del Archivo oral de la provincia 
de Jaén, como material empírico para desarrollar una etnografía del habla 
y un estudio semántico derivado del léxico que es usado como marcador 
cultural del “hambre”. A través de historias de vida y recetas tradicionales se 
exploran las estrategias de supervivencia y el papel central de las mujeres en 
la provisión de alimentos, donde el consumo de carne simbolizaba el bienestar 
social y la cohesión comunitaria. La relación entre lengua y comunidad revela 
cómo las cosmovisiones construyen marcos dinámicos a través del lenguaje. 
El lenguaje se concibe, así, como un fenómeno cultural que satisface la 
necesidad comunicativa de un grupo y simboliza lo característico o “idiótico” 
de esa comunidad.
Palabras Clave: Etnolingüística; Hermenéutica; Semiótica; Semántica; 
Gastronomía; “Años del hambre”.

ABSTRACT
The aim of this study is to carry out a semiotic analysis of the gastronomic 
discourse of the so-called years of hunger through the methodological 
application of philology and ethnolinguistics, understanding this period as 
the idealized temporal space of the Spanish postwar years, between 1939 
and 1951. Texts from the Corpus de literatura oral and the Archivo oral de 
la provincia de Jaén are analyzed as empirical material for developing an 
ethnography of speech and a semantic study derived from the lexicon used 
as a cultural marker of “hunger.” Through life stories and traditional recipes, 
the research explores survival strategies and the central role of women in food 
provision, where the consumption of meat symbolized social well-being and 
community cohesion. The relationship between language and community 
reveals how worldviews construct dynamic frameworks through linguistic 
expression. Language is thus conceived as a cultural phenomenon that both 
fulfills a group’s communicative needs and symbolizes what is distinctive or 
“idiotic” to that community.
Keywords: Ethnolinguistics; Hermeneutics; Semiotics; Semantics; Gastronomy; 
“Hunger Years”.



Moreno Moreno| 63

1. INTRODUCCIÓN

El objetivo principal de este trabajo es el estudio de la cultura objetivada 
a través del estudio del léxico que se recoge en distintas etnografías del 
hambre en las sierras de la provincia a de Jaén, a saber, la Sierra de Cazorla, 
Sierra Mágina y Sierra Sur. El propósito principal es conocer a través del hambre, 
como signo-clave o marca, cómo la comida, o la falta de esta, determinó los 
modos sociales y culturales de esta zona serrana de la Andalucía oriental. La 
muestra etnográfica desde la que se trabaja es parte de un corpus recogido 
en trabajos de campo en un estudio etnográfico sobre el patrimonio oral de 
Andalucía oriental y realizado entre 2018 y 2020 (cf. Mañero y Moreno, 2018-
2020). Se recogieron materiales lingüísticos en la Sierra de Cazorla (Jaén). 
Actualmente se encuentra digitalizado y disponible en línea en el Corpus de 
literatura oral —en adelante: CLO, 2019— y forma parte del Archivo oral de la 
provincia de Jaén1. 

El enfoque de análisis pretende el trabajo con textos culturalmente 
relevantes, dicha categorización textual responde a dos razones principales. 
En primer lugar, estos textos son considerados objetos culturales que construyen 
por acumulación la cultura objetiva. Como productos objetivados forman parte 
de la cultura de los objetos, de este modo y en este caso se recogen reificados 
dentro de un corpus de literatura oral; son objetos culturales que surgen de la 
vida, pero que se emancipan y forman una gramática y lógica adaptada a la 
propia gramática y lógica del corpus lingüístico. La objetivación de la cultura 
en el corpus se ofrece en un producto fijo y definitivo: “hipostasiándola en 
instituciones y formas muertas sin otro fin que el del dominio” (Vernik, 2011, p. 
11). Por ello, el archivo y los textos seleccionados no se usan como control y 

1. A lo largo de tres campañas de trabajo de campo (2018-2020), se recolectó un 
corpus total de 1232 muestras. Estas se distribuyeron de la siguiente manera: 326 en la 
campaña de marzo-junio de 2018, 507 en la de febrero-mayo de 2019, y 399 en la de 
julio-diciembre de 2020. El corpus se encuentra disponible online en el Corpus de Lite-
ratura Oral (Mañero, 2019), donde todas estas muestras están estructuradas a través 
de las siguientes categorías: (1) “Romancero y otras canciones narrativas”, (2) “Can-
cionero y géneros breves” y (3) “Narrativa y saberes orales”. Es esta última categoría, 
“Narrativa y saberes orales”, la que ocupa la atención especial de este trabajo, por 
incluirse en ella especialmente “historias de vida”, “relatos”, “anécdotas” e narrativas 
sobre “costumbres y tradiciones”. El corpus documental estudiado finalmente a cu-
bierto un total de 325 muestras, en las que caben destacar las subcategorizadas como 
historias orales de la “Guerra Civil”, “Posguerra”, “Recetas de cocina”, “La casa y las 
tareas y costumbres domésticas”, “La matanza”, “Relatos de vida” y “Etnobotánica y 
etnomedicina”. Metodológicamente, los textos fueron seleccionados por relevancia 
lexical, de tal manera que se escogieron principalmente ejemplos que contienen el 
“léxico clave”, esto es, el relacionado con el hambre, la escasez, las comidas de sub-
sistencia, o los eufemismos con la comida. De este modo, los ejemplos seleccionados 
son los que ilustran mejor y de forma más clara y emotiva los ejes temáticos centrales 
del análisis: las prácticas culturales, la vida cotidiana, el impacto social del hambre, así 
como la experiencia de los informantes.



registro escrito de la realidad, ya que la realidad no puede ser aprehendida 
en su totalidad, solo se puede ofrecer un retrato fragmentado, así que su 
uso es en tanto facilita una representación que permite la interpretación 
histórica del mundo social. Asimismo, el propio archivo digital también crea 
una historia y desarrolla nuevos significados y nuevas importancias. Como 
bien señala Edwars (2011, pp. 48-49), a propósito de los archivos digitales, 
estos son una conciencia de memoria e historia, un tipo de agencia que 
construye un ensamblaje sociotécnico de entorno digital para, en este caso, 
manifestación lingüística. De este modo, los sentidos de historia que aporta 
el propio archivo están vinculados a sus valores intrínsecos, esto es, en 
tanto a su materialidad o a sus valores de máxima visibilidad y transmisión, 
transferencia y construcción de conocimientos, procesos científico-
técnicos, así como deseos y suposiciones. Todo ello para crear un nuevo 
ecosistema en el que se ofrece la realidad. De este modo, elementos como 
el título formal (Corpus de literatura oral y Archivo oral de la provincia de 
Jaén) no solo sirve de presentación y de ordenación de la presentación 
de los materiales, sino que tiene también un valor de representación de la 
realidad y de interpretación gestora, de manifestación de decisiones sobre 
la práctica digital, elecciones, acciones morales, científicas y subjetivas, 
entre otras (cf. Edwars, 2011, p. 51). En segundo lugar, se entiende que el 
hecho lingüístico en su función eminentemente social crea formas comunes 
del lenguaje en un medio social y cultural determinado y, de este modo, se 
pueden hallar esquemas idiomáticos: “en cuanto sistema de significantes, 
[que] esconden un sistema de significados correlativos que le da su razón de 
ser” (Fernández Guizzeti, 1957, p. 77). Se puede así estudiar el lenguaje como 
fenómeno cultural y entender que su función es doble, esto es: 

Por un lado, [tiene la función…] de satisfacer la natural necesidad 
comunicativa de los miembros de un grupo y, por otro, la no menos 
consciente, de simbolizar lo característico, lo idiótico, lo propio de 
la comunidad. […] El carácter significativo de lo lingüístico supone, 
por lo tanto, una relación entre el sistema idiomático de significantes 
y el sistema cultural de significados susceptible de ser comprendido 
(Fernández Guizzeti, 1957, p. 78, énfasis propio).

	 A tenor de esto, nuestro estudio se sitúa en el ámbito de la 
etnolingüística, entendida esta como el estudio de las relaciones entre 
la lengua y el grupo humano caracterizado por su comunidad cultural 
(Fernández Guizzeti, 1957, p. 79); es el estudio de la forma en que las 
cosmovisiones construyen marcos flexibles y dinámicos dentro de los cuales 
pensamos, sentimos y encerramos mediante el lenguaje, de este modo, es 
estudiar el pensamiento en el lenguaje; si bien hay que prestar atención, 
tal y como sugiere Underhill (2012), a que el lenguaje trasciende la idea de 
ser una limitación o una herramienta pasiva. En lugar de ser una “prisión” 
o un simple “medio”, es un acto continuo de creación. Esto implica una 
relación bidireccional fundamental: los seres humanos no solo son creados o 
influenciados por el lenguaje, sino que también son sus productores activos. 
De este modo, somos tanto los forjadores como lo forjado por el lenguaje, 
evidenciando su naturaleza dinámica y su papel en nuestra constitución 
como sujetos.

64 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



	 Al cabo, el estudio no arroja un relato de lo real, sino que busca la 
comprensión de la construcción del conocimiento que se hace a través de 
una etnografía del contexto, desde la evocación de significados ausentes 
que se relacionan con la naturaleza del hambre y la explicitación del léxico 
usado. De esta manera esta investigación se convierte en una exploración 
social en donde se significa especialmente la relación del humano con el 
discurso culinario en los años del hambre y queda manifiesta por los usos 
léxicos que categorizan lo cotidiano y por la relación de la persona con su 
mundo externo.

2. CONSIDERACIONES METODOLÓGICAS

El método científico y los elementos de la metodología empleada vincula 
el proceso de exploración sustancialmente a la investigación cualitativa 
basada en una hermenéutica crítica. Es decir, el espacio concreto de estudio 
para esta etnografía del contexto se presenta en un espacio documental 
(textos culturalmente relevantes). Esto permite el acceso a un discurso como 
cultura situada (Duranti, 2000, p. 27 y Díaz de Rada, 2010, p. 193): el discurso 
gastronómico en los años del hambre como material empírico, analizado 
como producto de la observación de las prácticas sociales, especialmente 
prácticas comunicativas científicas. Entendemos que esto suministra contexto 
y experiencia: contexto, al mostrar dichas prácticas, y experiencia, en la 
práctica de la “observación/interpretación” investigativa. 

	 De esta manera, la interpretación crítica de un conjunto de materiales 
que hablan del hambre se realizará en diálogo con el discurso histórico-
tradicional (cf. Arco, 2020). Esto nos dará las claves para ir percibiendo 
cómo fue la comida y la cocina en el cronotopo español de la “época del 
hambre” y ser así comprendida en su entorno cultural. En este sentido y tal 
como ya hemos apuntado, el estudio se aplica al tiempo conceptualizado 
ideológicamente como los años del hambre en España, a saber, entre 1939 
y 1951 (cf. Arco, 2020). Asimismo, tiempos y espacios aparecen evocados en 
los textos analizados, no hay certezas, por lo que se debe tener en cuenta 
que esta evocación tan solo permite una aproximación estética y poética 
como metalenguaje científico con el que se da una explicación del ser y de 
la consciencia. Los textos son así fenómenos observables de una realidad 
fragmentada; si bien la presentación coherente (de datos) presupone un 
modo controlador de la autoridad (agente “que sabe”).

Desde un enfoque cognitivo estos textos servirán para el estudio de la 
comunicación como proceso de transmisión intencional de representaciones 
internas socioculturales y lingüísticas, a fin de ver en los hábitos alimentarios 
cómo se expresan y transmiten mensajes, cómo se regula el orden de la 
realidad, en definitiva, cómo se traduce en lenguaje la estructura social 
inconsciente del hambre. Los textos son así trabajados metodológicamente 
como texto con una lógica interna que remite a significados de orden social 
y moral (cf. Greimas, 1979).

	 De este modo, este análisis del discurso arrojará una serie de esquemas 
culturales que se manifiestan a través de la lengua, sentidos redefinidos por 
la situación y el tiempo y verbalizados por tradición oral. Siguiendo a García 
(1987 y 2000) es que hablamos de discurso y no de lenguaje, en la medida de 
que entiende que es el discurso el que identifica al grupo desde dentro, lo que 
denomina discurso nativo (cf. García, 1987, p. 113); mientras que el lenguaje 

Moreno Moreno| 65



(texto) crea una identificación desde fuera. El discurso es el conjunto de 
enunciados con que se expresa un pensamiento, un razonamiento, un 
sentimiento, un deseo o una historia; es lo que la gente dice (discurso), i.e. 
los denotatas con los que se configura la cultura objetivada; mientras que lo 
que la gente hace son las prácticas culturales (cf. Moreno, 2020).

	 De acuerdo con esto, la hermenéutica crítica favorece dos líneas 
de desarrollo metodológico: por un lado, el método de descubrimiento, el 
cual se asienta en la fenomenología (ambientación cultural, ambientación 
lingüística, interpretación semántica y la endopatía y reconstrucción 
imaginativa); y, por otro lado, el método de exposición, con el cual se 
formalizan los datos y de hace una descripción de la estructura semántica 
desde el análisis y la interpretación semiótica.

3. ANÁLISIS Y RESULTADOS. CARACTERÍSTICAS DE LAS ETNOGRAFÍAS DEL 
HAMBRE EN ZONAS SERRANAS DE ANDALUCÍA ORIENTAL

Hemos centrado la atención en los textos sobre el hambre en la guerra 
civil y la posguerra española, incorporados como “historias de vida” en el 
archivo digital (cf. CLO, 2019) y localizados en zonas serranas de Andalucía 
oriental, concretamente, en las sierras de la provincia a de Jaén, a saber, la 
Sierra de Cazorla, Sierra Mágina y Sierra Sur. 

Entendemos que el signo-clave “hambre” funciona como isotopía que 
sirve para la construcción de la coherencia global de los textos, en tanto los 
signos adquieren valor dentro de ellos, y al tiempo que son los que ordenan 
y estructuran la realidad concreta. Así dicha isotopía queda construida 
con nuevos campos de significación que permiten la homogeneidad 
semántica. Dichos campos se han identificado con signos representativos 
de: platos y alimentos; así como con signos representativos de los efectos 
de la alimentación, a saber: sacar adelante ‘proveer el desarrollo humano’, 
luchar (‘vivir’), hambre (de carne) y morirse (de hambre).

Ello nos facilita la percepción del contexto gastronómico, al encontrar los 
significados textuales, contar con un código temático culinario y representar 
un código semiótico, en tanto el sistema de signos crea una correlación entre 
los significantes codificantes de la realidad y los significados codificados para 
ofrecer un lenguaje comprensible. La comprensión del lenguaje se alcanza 
especialmente desde el sentido simbólico de las narraciones, lo que nos ha 
permitido crear las categorías analíticas necesarias para la percepción de 
este contexto estudiado. 

En este sentido, hemos trabajado con categorías analíticas que se 
expresan mediante dos ejes de oposición binaria en este trabajo: (1) el Eje 
de género hombre-mujer y (2) el Eje de la cotidianidad-fiesta. Al cabo, desde 
el sentido que ofrecen los alimentos a los que se hace referencia en estas 
narrativas, también podemos señalar un sistema de identificación de clases, 
en donde, si bien todos estaban en un entorno de pobreza y hambruna, 
es cierto que se puede ver una clara estructura diferenciadora de clases 
formada por pobres y “pobres más pobres”.

3.1. Familias “mancas”, mujeres “prótesis” y muertos “de hambre”

En este estudio, las categorías analíticas se crean mediante un 
proceso metodológico etnolingüístico y semiótico para comprender cómo 

66 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



el lenguaje articula la cultura. Primero, se identifican isotopías centrales, como 
el signo-clave “hambre”, que cohesionan los textos y estructuran la realidad 
narrada, generando campos semánticos homogéneos sobre alimentos y 
sus efectos. Segundo, se establecen categorías binarias para organizar el 
material etnográfico. El valor de estas categorías radica en conectar el tema 
con el material de análisis. Además, el lenguaje, como punto de encuentro 
entre hablante y realidad, permite que los “sentidos afines” se construyan por 
acuerdos comunicativos, adquiriendo así un profundo valor social y cultural.

3.1.1. Eje de género hombre-mujer: Mujeres

El desarrollo humano es un código semiótico en el contexto gastronómico 
analizado. Este está íntimamente ligado con la pobreza en este contexto, 
una pobreza situada en el medio rural, en donde la oferta de recursos llega 
directamente de la propia naturaleza y ello determina una clara segregación, 
sobre todo, horizontal, en tanto, las mujeres se ocupan de los empleos 
tradicionalmente femeninos y los hombres de empleos tradicionalmente 
masculinos. Así, las mujeres están dedicadas al trabajo doméstico y cuidado, 
de modo que, ante la falta del hombre, los problemas del hambre crean 
situaciones extraordinarias que son necesarias resolver. 

M.ª Antonia, nacida en 1938 en Bélmez de la Moraleda, Sierra Mágina. 
(CLO, 2019, ref. 1221n, énfasis propio)2: 

Mi madre no nos podía dar de comer cuando mi padre se murió, 
[de modo que] estuvimos cuatro años repartíos […] Mi hermana 
con | dos con dos tías mías, yo y mi | un her- | mi hermano con mi 
abuela paterna, mi madre con su madre y con otras dos chicas, y así 
estuvimos cuatro años. 

El hambre y la falta de alimento se convirtió en una acción de cuidado 
esencial, pues está directamente vinculada al desarrollo adecuado de 
la prole, de modo que el objetivo principal de la acción femenina quedó 
determinado por el fin de sacar adelante a los hijos en una familia que se había 
quedado “manca” —“mi madre ha sío mu buena madre, nos ha sacao a tos 
adelante”, M.ª Antonia—. El desarrollo tiene así una marcada feminización y 
una importante desigualdad, ya que, la mujer, al tener mayor dificultad para 
incorporarse al mercado laboral, tiene que resolver el problema del hambre 
y la resiliencia mediante habilidades sociales como la solidaridad funcional 
de parentesco ubicada en la red familiar más cercana (Alía Miranda et al., 
2017). Así, aunque la madre era la principal responsable del cuidado de los 
hijos, el hambre y la necesidad determinó en las familias rurales pobres el 
establecimiento de una red de apoyo familiar en la que necesariamente se 
delegó el cuidado y en donde abuelas y tías eran la alternativa preferente: 

Cuando tenía hambre, pues me mandaba mi madre a’se mi tía, que 
me diera | mi tía Juana, tenía ella | amasaba, hacía unos panes 
de esos grandes. —Mamá, que tengo hambre—. Anda que te dé la 
tita Juana un peazo de pan—. Me daba un pan así con un poquito 
aceite. Claro, si no tenía, pues me mandaba donde había. La 
hermana de mi abuela. Francisca, nacida en 1944 en Mancha Real, 
Sierra Mágina. (CLO, 2019, ref. 1162n)

2	  Se mantiene la referencia catalográfica del Corpus de literatura oral (CLO, 
2019) para la identificación textual. 

Moreno Moreno| 67



No obstante, a veces el cuidado quedaba dentro del núcleo familiar 
en manos de la hermana mayor. De modo, que esta niña(mujer) adoptaba 
el rol de madre y la tarea del cuidado de los hermanos más pequeños. Se 
perpetuaba así en la figura femenina la actuación de agente de cuidados 
y el cuidado quedaba fijo en la vigilancia y la administración y reparto de 
alimentos básicos como el chocolate y el pan para combatir el hambre: 

Mi madre se iba a la aceituna y yo me he quedao con tos mis 
hermanos, que he sío yo la mayor. Con tos. Nos dejaba mi madre 
pan y chocolate y nos lo comíamos a las once de la mañana. Juana, 
nacida en 1945 en Bedmar, Sierra Mágina. (CLO 2019: ref. 0934n)

3.1.2.  Eje de género hombre-mujer: Hombres

A pesar del hambre general, el hambre se expresa como especialmente 
sufrido por los hombres, los cuales acusan los efectos de la guerra y el hambre 
con señales de debilitamiento, desnutrición, enfermedad y muerte: 

Aquí se pasó mu mal. A mí | aquí moría mucha gente de hambre. 
Estaban en la plaza, que antes se salían los hombres ahí, en El Badén, 
que le decían, en la plaza: —¿A onde se va tu marío?—. Pues a ver si 
le sale trabajo—. Y se morían los hombres. Se caían juntos y algunos 
se caían de lo malamente. Y otra señora que, y otra señora que 
yo la conocí, esa sí, yo después | tenía el marido malo y le decía, 
com- | ¿Cómo se llamaba? Vicenta: —¡Vicenta!—. ¿Qué quieres, 
hijo mío?—. ¡Métemela aunque sea vacía!—. La cuchara porque est- 
| ¡Del hambre que tenía! Clementina, nacida en 1943 en Bedmar, 
Sierra Mágina (CLO, 2019, ref. 0896)

La falta de trabajo obligaba a luchar para vivir. Y esta lucha masculina 
se expresaba con un valor estático, de calma, paciencia, espera y de 
continencia, aunque el que espera, tiene esperanza, pero esta se desarrollaba 
en una acción de aguardar, lo que es una contradicción en una situación 
que exige lucha. El oxímoron de una “lucha en espera” explica los grupos de 
hombres en las plazas esperando a convertirse en un trabajador “irregular”, 
que construye un trabajo sumergido y de supervivencia. Así el hambre se 
“cura” con el trabajo en un tiempo en donde se había dado una ruptura del 
orden social: 

La vida cambió, […]  íbamos luchando con la vida, que era mu mala. 
La vida era que no podía ser peor. Porque no había trabajo, no había 
trabajo de na. No había trabajo, no había de na, los pobreticos 
pues salía tos los días a la plaza, que es lo que había, que le decía 
cualquiera:  —Vente conmigo hoy, que vamos a cavar o vamos a 
este sitio, vamos al otro—. Se iban. Que no, pues los pobres pues se 
venían. Francisca, nacida en 1923 en Mancha Real, Sierra Mágina. 
(CLO, 2019, ref. 1119n, énfasis propio)

La guerra no solo dejó muertos, también devolvió tullidos y mutilados. 
Y la falta de alimento construyó a una mujer como “prótesis masculina”, en 
especial, cuando la búsqueda de alimento exigía nuevas habilidades para 
conseguir el alimento, como era robar: 

Y mi abuelo se quedó manco de este brazo porque decían que tenía 
que estar manco. Entonces, se quedó manco. Y ahora su mujer, 

68 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



como él se iba con la mujer, como se iba con la mujer al campo, él 
no | estaban manco, pero se iba con la mujer al campo, los pillaron 
a los dos robando higos, robando higos, cogiendo higos pa darle de 
comer a los hijos. Antonia, nacida en 1963 en Torres, Sierra Mágina. 
(CLO, 2019, ref. 1186n)

En este sentido, estas “habilidades individuales” venían determinadas 
también por la ruptura del orden moral, el cual vuelve a reforzar el papel de 
la mujer dentro de la estructura familiar. Así lo cuenta Amalia, nacida en 1945 
en Frailes, Sierra Sur (CLO, 2019, ref. 0286n):

Mire, usted, le voy a decir. Una vez no teníamos naíca en mi casa pa 
comer y mi padre guardaba viñas ahí en unos cerros. Y mi madre ya 
estaba desesperá y dice:

—Yo no sé por dónde me voy a echar hoy. Ni voy a ser. Yo no sé lo 
que vamos a hacer, no lo sé—. Que dice, dice mi madre, dice: —
Amos a ver lo que nos dice papa a ver si vamos a pedirle a alguno 
cinco duros, un duro o lo que sea—.

Y fuimos. Y estaba mi padre sentao así en un techete y cuando nos 
ve dice:

—¡Ay, mi Regina y mi Amalia! ¡Ay, mi Regina y mi Amalia!—

Y mi madre era mu seria: —¿Qué estás haciendo?

—¿Qué quieres que haga, hija?, ¿qué quieres que haga? ¿Ande* 
váis?—

Dice: —Ya ves tú aónde voy. ¡Que no tenemos na en la casa y no sé 
aónde voy a tirar, yo no lo sé—.

Dice: —Hija mía, ¿y qué hacemos?—

Dice: —Eso, ¿y qué hacemos?—

Y dice mi padre, dice: —Mira, como yo soy el guarda, métete en la 
viña y coge un racimo de uvas, que yo no te voy a denunciar—.

3.2. Hambre de carne. La “grasa de los pobres” y la identidad de 
clases

En el Eje de la cotidianidad-fiesta, la estructura cotidiana del contexto 
culinario crea una secuencia de uniformidad en la escasez y de igualdad 
básica ante el hambre entre los pobres del medio rural: 

¿Qué comemos hoy?—. Hoy, pan y aceite—. Pan y aceite. Le 
echabas azúcar, bueno, que entonces eran terrones. A mi hermano 
le gustaban los terrones, el azúcar del terrón. Eso comíamos: —Pero 
¿si  no  has dejao na más chocolate?—. Digo: —¿No nos lo hemos 
comío esta mañana?—. Mira qué comida nos dejaba pa comer a 
mediodía, demasiao. Y demasiao. Juana, nacida en 1945 en Bedmar, 
Sierra Mágina. (CLO, 2019, ref. 0934n)

El hambre no se representa por la ausencia total de alimentos, sino por 
la falta de alimentos que quitan el hambre: 

Moreno Moreno| 69



Cuando estábamos en los, en los cortijos, que también íbamos a la 
aceituna a los cortijos, pues eso, comíamos por la mañana migas. To 
el mundo, to la gente, las migas. Luego, a medio día, el potaje cocido. 
Por la noche, habas. Todos los días teníamos. Así nos tirábamos tres 
meses. Ana, nacida en 1953 en Mancha Real, Sierra Mágina. (CLO, 
2019, ref. 1171n)

Así, la comida “buena para comer” es la que permitía “llenar la barriga”, 
es la que ofrece un beneficio absolutamente práctico, desprendido de la 
gestión inmediata de la naturaleza. La cotidianidad regular, mismos alimentos, 
a las mismas secuencias horarias, compartidos por todos los comensales 
pobres, crean una gastronomía con reglas establecidas para satisfacer de 
manera eficaz las necesidades biológicas y también las sociales, por eso es 
frecuente el ideario local de: “hambre no, se pasó necesidad”, esto es: no 
hubo hambruna, sino carestía.

Del mismo modo, también se crea simbólicamente una cultura material, 
vinculada especialmente al acto de cocinar: la cocina también era pobre, 
carecía de artificio —“Antes había poco que cocinar”, “Antes había pocas 
recetas de comida”—. La comida así sirve como marcador de identidad 
temporal —la comida y la cocina de los pobres— marcada en un tiempo social 
(“antes”), distinto al actual —en el que se ha superado el tiempo social de 
hambre, se ha vuelto al orden social y se han adoptado las nuevas ideologías 
vegetarianas creando una ambivalencia entre un tiempo pasado sin carne y 
un tiempo presente que idealiza una alimentación de orden vegetal. Todas 
estas ideas nos las traslada el relato de Maximiliana, nacida en 1937, Alcalá la 
Real, Sierra Sur: 

Antes había poco que cocinar. Hombre, antes se comían patatas 
fritas, uh..., migas, como dicíamos, leche migá, gazpacho, sopa de 
ajo, sopillas que le decían cachorreñas, pero yo de las cachoreñas | 
Eran, creo que eran con tomate picante y lo que fuera. Mi madre no 
hacía de aquello. Hacíamos el gazpacho, el salmorejo, el ajoblanco, 
eso. Y es que antes no había muchas recetas que hacer. El cocido, 
los potajes, la tortilla de collejas, los espárragos, que buscábamos en 
el campo. Y eso es lo que | Y cosas de la matanza. Antes había 
pocas recetas de comida. Comíamos | Yo me acuerdo a mediodía, 
que hacía mi madre un gazpacho, le echaba sopas de pan, y luego 
le echaba aceite, y allí mojábamos sopas, en el aceite. Esa era la 
comida. Y el que comíamos eso, éramos hartos de comer, llenábamos 
la barriga. Que antes había mucha gente que se morían de hambre 
aquí. Aquí había mucha gente que se morían de hambre. Munchos 
mendigos que venían de otros sitios también. El cardo cucas. Eso lo 
cogían la gente y se lo comían, sin freírlo ni na, na más herví- hervío 
y ya’stá. Las borrajas. Hacíamos ensalá de chicoria, hacíamos 
ensaladas de escusioneras. Era otra cosa que había, escusioneras. 
Y buscábamos…, buscábamos lenguaza, comíamos lenguaza, pero 
frita. Los troncos de la lenguaza los…, los hervíamos, se enharinaban 
y se freía y ya’stá. Comida hecha. Y ya’stá. Antes comíamos cosas 
muy sencillas. No había, como ahora, tantos postres y tantas cosas 
de comer. Pero se comía muy sano, eso sí, mucha verdura. (CLO, 
2019, ref. 0344n)

70 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



Claramente la cotidianidad estaba representada por una cocina casera 
esencialmente vegetariana y de autoconsumo, valorada como cocina 
de supervivencia, de pobres. Por su parte, la fiesta incorporaba hábitos de 
consumo cárnico y de alcohol, por lo que la excepcionalidad de los tiempos 
ligaba a la comida una connotación emotiva y construía una cocina más 
elaborada, si bien, seguía siendo una comida “buena para comer”, no era 
una comida de socialización y emoción festiva; de modo que la Navidad se 
expresaba en “hambre de carne”, el pollo y el vino eran igual a Navidad: 

Las Navidades era | A lo mejor, mataban un pollo. Y en mi casa, 
como no había hombres, éramos todo mujeres, pues…, porque 
éramos cinco hermanas y un…, un niño na más. En mi casa nunca 
había vino ni na. En la Navidad, a lo mejor compraba mi mama medio 
litro de vino y cocinábamos un pollo y ya’stá, esa era la Navidad. 
Hacías la pipitoria. Esa era | Pero antes no había brindis ni había de 
na. Maximiliana, nacida en 1937 en Ermita Nueva, Sierra Sur. (CLO, 
2019, ref. 0352)

No cabe duda de que la cocina es un sistema de significado social, 
lo mismo que el hambre es una construcción repleta de símbolos, de modo 
que los alimentos dan significados específicos a la cultura que la integra: 
tener pan y aceite o pan y chocolate significa no pasar hambre (“hambre 
de la barriga”), aunque el “verdadero” hambre (“hambre de la cabeza”) se 
quitaba con otros alimentos, como la carne. 

La carne, sobre todo la grasa, se percibe como el alimento que 
verdaderamente satisface el hambre (el “hambre de la barriga” y el “hambre 
de la cabeza”). De modo que, el valor que adquieren el aceite y el chocolate, 
como sustitutos de carne, es por su naturaleza de grasa vegetal. Estas 
materias básicas y vegetales, al fin y al cabo, son la “grasa de los pobres”. Esta 
“grasa de los pobres” no necesita de una cocina elaborada, pues se puede 
consumir de manera natural y además dicha grasa es la que forma parte 
de la preparación de los alimentos en una “cocina simplificada” (“cocina de 
pobres”) como es freír. 

En definitiva, disponer de esta grasa en tiempos del hambre sirvió para 
calmar el hambre y permitió salir adelante, esto eran los objetivos básicos 
del cuidado del desarrollo que quedó en manos, principalmente, de las 
mujeres —“mi madre ha sío mu buena madre, nos ha sacao a tos adelante”, 
M.ª Antonia—; ese cuidado facilitaba calmar el hambre de los pobres, con 
alimentos de pobres. Así, a pesar de la desestructuración social y moral, en 
el ideario social, la hambruna se remedió con el papel reforzado de la mujer 
dentro de la estructura familiar; de modo que no hubo hambre, porque no 
hubo descuido.

Es más, ese cuidado, permitía mantener cierta identidad familiar y 
social, distinguirse así entre las clases o la estructura social de los pobres. Esto 
es, estaban los pobres y los “pobres muy pobres” —tal y como los describe 
el diccionario académico: los pobres de solemnidad o los pobres limosneros 
(DLE act. 2025 [2014]: s. v. pobre)—. Contar con un poco de pan y aceite era 
suficiente para mantenerse vivo, pero también para mantener el arraigo. De 
modo que entre los pobres se crea un sistema polarizado entre arraigados 
y desarraigados, en tanto a la posesión de ciertos bienes raíces o de un 
trabajo, que es lo que facilita esta comida de pobres y determina una cocina 

Moreno Moreno| 71



de pobres, pero, a su vez, permite mantener una identidad social y cultural, 
mantener unas raíces familiares y sociales, aún dentro de la desestructuración 
social producida por la guerra y la posguerra. Esta identidad de clases se 
representaba socialmente también por los tipos de comportamiento que ello 
generaba. Así lo relata Maximiliana, nacida en el 1937 en Ermita Nueva, Sierra 
Sur: 

De la posguerra sí me acuerdo: del hambre que había, los mendigos, 
las criaturicas en cueros pidiendo y descalzos y… Incluso de aquí, 
de la aldea mismo, había mucha gente pidiendo limosna. Nosotros 
no pedimos limosna porque mi…, mi padre pues tenía unos olivos. 
Entonces, con los olivos, pues teníamos el aceite. Con lo que nos 
sobraba del aceite, comprábamos el pan. Entonces, yo hambre de 
pan y aceite no he pasao. Por lo menos pan y aceite comíamos. 
Que nos daba hambre: “Mamá, échame un hoyo de aceite”. Pero 
yo hambre como otras personas no he pasao. Ni pedir limosna ni 
na tampoco. Ni…, ni irme a servir a un cortijo. Mi madre no quería 
nunca que yo me fuera a servir a un cortijo. Porque dicía eso, que los 
señoricos abusaban de las…, de las niñas, eso | De hecho, hay allí 
muchas que fueron madres solteras, que estaban en cortijos, y…, y 
tenían un crío y luego el señorito no quería saber na. (CLO, 2019, ref. 
0330n)

	 El mantenimiento del arraigo es lo que determina también esa 
construcción local del hambre. Se trata de un hambre que se vence con una 
comida de pobres, “más floja” sí, pero que sirve para saciar la barriga, aunque 
no la mente. Sin embargo, permite el desarrollo y, sobre todo, mantener la 
estabilidad familiar, mediante una economía ecológica y circular: 

Comer, hemos comío de to, y… y en la guerra, en la guerra, buscando 
lenguazas, unas…, unos yerbajos que se criaban en el campo. Eso 
(se cogía) en tiempos de verano, las lenguazas, cuando entonces se 
araba con los mulos y algunas veces se enterraban y estaban muy 
blanquitas, las cogías y luego las, las freías, le quitabas las orillas y las 
freías como las, los boquerones. Y en, en comer, comer en la guerra 
rosquillas de, y de harina de garbanzos, y también hacíamos un trigo. 
Lo echábamos en agua y se ponían, se ponía ne…, se ponía mu 
blando el pellejo. Luego, con una teja, venga darle, venga dale y se 
le iba el pellejo ese, el pellejillo al trigo, y se guisaba como el arroz. 
(Emilio, nacido en 1927, Martos, Jaén. CLO, 2019, ref. 0156n)

No obstante, es la carne, la grasa, la que crea la comensalidad; es el 
alimento simbólico que, por excelencia, permite al grupo social compartir 
y transmitir sus valores y sentidos socioculturales. En la época del hambre 
aparece excepcionalmente, en las fiestas, representada en una carne sin 
grasa (el pollo), lo que impide la emotividad en la comida y en la cocina, 
pero suficiente y básica para disfrutar de la comensalidad. Aunque donde 
adquiere plenamente sentido simbólico es en la fiesta de la matanza. El relato 
de Ana Antonia (nacida en 1953), Dolores (nacida en 1951), María Luisa 
(nacida en 1936) y Juan (nacido en 1953), todos vecinos de Mancha Real, 
Sierra Mágina, muestran ese sentido de comensalidad emotiva que crea la 
carne: ambiente festivo, cohesión social “engrasada” por la grasa de la carne 

72 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



e, incluso, la carne materia de artículos infantiles (globos y zambombas de 
vejigas de cerdo), con los que se transmite un aprendizaje sociocultural de la 
carne y de la grasa de manera vivencial a través del juego infantil:

[Ana Antonia:] La matanza, sí, nosotros hemos matao mucho.

[Dolores:] Eso, lo pasábamos los chiquillos de bien…

[María Luisa:] La vejiga del marrano la | nos la daban y hacíamos un 
globo.

[Ana Antonia:] Nos daban la, la esa, la vejiga, hacíamos una 
zambomba, hacíamos una zambomba, ¿no? ¿Tú hacías eso?

[María Luisa:] Un globo era. Sí, y la zambomba.

[Juan:] Sí, sí. Entonces no había globos y, con la vejiga del | hacías 
así, con una caña la inflabas y ya tenías un globo. Y la matanza era, 
eso, que se juntaban las familias, entonces, pues, ayudaban a hacer 
los embutidos, lo que daba la matanza. Por la noche, se sentaban y 
hacíamos un tueste, y un poquillo de la morcilla y to eso. Y hacíamos 
una fiesta y se cantaba y sí, se juntaba la familia y eso. (CLO, 2019, 
ref. 1170n)

Al cabo, como bien se identifica en este cancionero de Sierra Mágina, es 
la carne la que nutre y engorda los cuerpos, y genera una moral incorporada 
en los cuerpos engordados por carne, en el que se significan costumbres, 
normas y comportamientos humanos, esto es, el cuerpo engordado por carne 
(“lo mejor de la olla”) es un cuerpo “engordado” también de costumbres y 
normas “buenas”, un cuerpo que facilita la conservación y estabilidad social; 
mientras que el cuerpo desnutrido, es “anémico” de moralidad. Así lo relata 
Antonia, nacida en 1963, en Torres, Sierra Mágina: 

¡Así estás tan gorda!

¿Cómo no vas a estar gorda?

Si comes mucho,

porque te comes lo mejor de la olla.

Y si no comes, dicen:

“Mira, de puta y mala que eres, no engordas”. (CLO, 2019, 
ref. 3334c)

3.3. Las recetas del hambre: estudio semiótico-antropológico

	 Las recetas del hambre se proponen en este trabajo como un proyecto 
etnográfico que pretende desarrollar una propuesta histórica y gastronómica 
en donde se usan recetas como método de investigación de datos. Su tema 
se conforma como base argumental y marco conceptual desde el que 
se persigue, a través de la memoria etnografiada de recetas, evocar las 
experiencias y los sentimientos que presentan la materialidad de los alimentos 
y la cocina. Los argumentos recetarios nos sitúan en un cronotopo de nuestra 

Moreno Moreno| 73



historia reciente, en donde se evocan nudos de narración vinculados a los 
“años del hambre” —años se sequías y hambrunas (1939-1951) en un tiempo 
de posguerra tras la Guerra Civil Española (cf. Arco, 2020)—, y en donde la 
alimentación devastada por los horrores de la guerra y el hambre configurará 
la cotidianidad, llegando a niveles extremos en los años cuarenta.

	 La receta, como material empírico de análisis, permite la aplicación 
de una etnografía del habla, en donde la praxis de la receta se conforma 
como discurso culinario, —su funcionalidad es así como la de cualquier otro 
género discursivo (cf. Sánchez Corral, 2003)—, en el que: “el lenguaje es un 
lugar de encuentro entre el ser humano y la realidad” (Galera, 1990, p. 89), es 
así un espacio etnolingüístico que construye realidad y construye relaciones. 

En este sentido, la lengua ofrece una serie de significados lingüísticos 
representados por sus unidades y sus relaciones sintagmáticas, si bien también 
se producen otros significados, que son causados por los sistemas de valores 
de la cultura de una comunidad. Esos otros sentidos no son solo significados 
léxicos atomísticos, desde el análisis de una semiótica del significado, estos 
sentidos se hallan en un universo semántico, en el que podemos ver su totalidad 
y del que se desprenden lingüística y culturalmente objetos de valor —objet 
de valeur, tal y como Greimas fijará en su célebre trabajo sobre semiótica 
y cocina de “La Soupe au pistou: ou la Construction d´un objet de valeur” 
(1979)—.

La aplicación de esta teoría y metodología práctica de análisis textual 
permite ver, por un lado, en la receta un nivel de lengua que se corresponde en 
primer orden con el texto. Desde esta perspectiva las significaciones textuales 
están ligadas al destinador       —uno de los seis actantes o roles actanciales según 
el modelo actancial de Greimas (1987 [1966])—, que puede ser entendido 
como la pretensión, input o detonante que “anima” al sujeto-(actante 2) a 
alcanzar su deseo y, por tanto, a hacer realidad el primer acto de la acción: 
la creación del objeto-(actante 3). Aplicado a la receta, esta como objeto, 
ese detonante ofrecería significados sobre por qué alguien relata o redacta 
una receta, nos ofrecería el sentido de la acción del sujeto, la identificación 
misma del sujeto con dicha acción y las relaciones implicadas en ella, el papel 
mediador de la receta o cómo y qué lecturas provoca. Asimismo, siguiendo el 
modelo actancial, también ofrecería significados sobre el ayudante-(actante 
4), que auxilia la acción del sujeto, así como del oponente-(actante 5), que 
puede dificultar o impedir la acción, cuyo fin último y destino es alcanzar a 
un destinatario-(actante 6). De acuerdo a esto, la receta como texto posee 
fuerzas dinámicas transformadoras e integradas en su materialidad, así como 
en las relaciones sociales humanas. Esta semiótica de la receta permite, de 
este modo, construir significados sobre cómo es la agencia social de las cosas, 
esto es, cómo significa la materialidad de la receta.

Por otro lado, también semióticamente hay un nivel de lengua superior, 
en donde aplica el metalenguaje: un metalenguaje, que es el del ámbito 
significativo, en el que se da la relación del significante con su significado, 
aquí se halla el significado lingüístico, la semántica léxica, el significado que 
emplea el discurso significante en tanto a valores de verdad; y también hay 
otro metalenguaje, en el que aplica la relación del signo con sus intérpretes, 
es en donde se produce el sentido contextual, la pragmática, en el que el 
signo no se significa solamente, sino que se interpreta (hermenéuticamente).

74 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



De este modo, semióticamente, la receta es un sistema significante 
que articula sentido, se entiende, así, como una construcción singular de 
la narratividad greimiana. De modo que su sentido solo es aprehensible si 
es narrativizado. La narratividad de la receta crea agencia, por tanto, es 
generativa y transformativa de actantes; por lo que los significados o sentidos 
no son ni lineales, ni estáticos, ni permanentes, ni graduales, ni progresivos, sino 
aleatorios, circunstanciales, contingentes, reticulares y causales, entre otras 
posibilidades. 

	 De acuerdo a dicha metodología, exponemos a continuación los 
materiales empíricos que sirven para esta etnografía sobre las “recetas del 
hambre”. Y ya, en primer orden, el programa narrativo ofrece un sentido 
vinculado a su materialidad, ya que las recetas son parte de un material 
de archivo digital, disponible en línea, el Corpus de Literatura Oral (CLO, 
2019) y forman parte del Archivo oral de la provincia de Jaén. Aunque 
técnicamente se incluye en un corpus de literatura oral, las recetas no son 
solo “materiales técnicos de literatura oral”, antes bien son objetos culturales. 
Son representaciones de la acción (culinaria) y de las relaciones humanas 
(en el ámbito gastronómico), así como modos de acción —Wartofsky (1979), 
precisamente, categorizó a las recetas como artefactos culturales secundarios, 
después de los primarios, objetos que permiten la acción, y distintos de los 
terciarios, que crean un mundo intelectual y conceptual—. 

El propio archivo ya proporciona sentidos activos y dinámicos propios 
del entorno digital y resultado de las acciones que distintos sujetos tienen 
en su manera de estar y actuar en el mundo y de su manera de acción 
participativa en este archivo. Es así como dotan a sus gestos culturales de 
una significación polisémica (de legislación, regulación, gestión, adquisición, 
conservación, etiquetado, reproducción, exhibición, reconocimiento de 
derechos, interoperabilidad, investigación, etc.). Asimismo, el espacio digital 
es también un espacio en donde la cultura es formada y reformada, deja de 
ser algo técnico, y se convierte de nuevo en un artefacto cultural (cf. Hine, 
2000, p. 9; cito por Díaz de Rada, 2010), por lo que dicha investigación no 
puede ser ajena a la agencia social que genera la materialidad del archivo, ni 
obviar que las conductas humanas se producen en este tipo de investigación 
por mediación técnica.

	 Tenemos que entender que los datos que obtenemos no son neutrales, 
sino que están construidos por los propios procesos de recreación de la 
cultura en el archivo, en este sentido, existe una categoría analítica digital 
que funciona como índice descriptivo y aporte de sentido, esto es, los títulos 
o enunciados propios de la receta (entre otros, como son la significación 
geográfica, las fechas de nacimiento de los entrevistados, las marcas de 
catalogación técnica, etc.). De modo que la selección de las recetas para 
este trabajo tampoco es neutra, sino que la investigación tiene una mirada 
dirigida por el propio investigador, la cual se ha construido en un sentido de 
carácter jerárquico y analógico-conceptual, esto es: recetas del CLO (2019), 
recetas de las sierras de Jaén, recetas de testimonios de gentes nacidas en los 
años del hambre y, sobre todo y para este caso concreto de estudio, recetas 
que incluyen en sus títulos y textos la palabra vieja. 

Según esto se han seleccionado como materiales de análisis las recetas 
de panzas de vieja y leche vieja. Con esta selección se pretende llevar a cabo 
un análisis semiótico de estas recetas en donde nuestro interés, en esta ocasión, 

Moreno Moreno| 75



se va a centrar solo en los significados que conjuntamente se crean entre los 
actantes destinador-sujeto-destinatario y en donde el acto comunicativo no 
va a atender directamente a la esfera de la actividad gastronómica, sino a la 
esfera histórico-socio-cultural que de ella se desprende.

Transcripción de la receta «Las panzas de vieja». Josefa, nacida en 1941, 
en Villarrodrigo, Sierra de Segura.:

Las panzas de vieja, que decimos, eso sí…, eso sí lo hacía ella, y lo 
hago yo también. Eso echaba…, pero eso no… | eso no es, que 
no tiene medida porque… | Tienes que ver cómo se amasa pa tú 
saber cómo tienes que hacerlo. Mi madre batía dos huevos y le 
echaba una pizca de sal, le echaba cuatro cucharadas de azúcar, 
le echaba un vaso de leche y otro de agua, y luego iba moviéndola, 
echándole harina y moviéndola hasta que la masa quedaba como 
cuando hacen los churros —así, que estuviera blanda— y le | con 
una cuchara iba echándola en la sartén con el aceite fuerte. Le 
daba la vuelta hasta que veía que ya estaba frito aquello, y luego 
lo sacaba y lo… | ya y lo…, lo ponía también con azúcar y canela, 
y estaban muy buenas las panzas de vieja, que le dicen. (CLO, 2019, 
ref. 0272n)

Transcripción de la receta «Leche vieja». Ana, nacida en 1945 en 
Valdepeñas de Jaén, Sierra Sur de Jaén:

Bueno, pues esto se hace: un litro de leche. Si echas una poquilla más 
no pasa na, si echas un cuarto más, porque luego tiene que hervir 
un poquito y se queda en menos. Un cuarto litro de aguardiente 
carrasqueño*, pero el aguardiente tiene que dejarlo pa lo último. 
Cuando ya esté un ratico, que ya esté casi hecha, entonces que dé 
un hervorcico y asín pierde el alcohol. Y se queda…, que por eso está 
tan bueno. No sabe a, a aguardiente. Otras personas se lo echan ya 
cuando lo sacan y entonces sabe a aguardiente. No sabe la leche 
vieja así. Un poquito de yerba luisa. Una poquita se le echa. Eso ya se 
lo he echao yo a mi gusto. A mí no me lo ha dicho nadie así pero yo 
sí se la echo. Y el d´ese | Una cascarilla de limón y una…, una d´esta, 
un canuto de canela en rama. Un canuto de canela en rama, un 
puñaíco de café, pero en grano. El azúcar, la canela en rama, la 
cáscara de limón, la poquita de, de yerba luisa, la azúcar y la leche. 
Eso es lo que, lo que lleva, sí. Y el cuarto litro de ―toma, cómete una―, 
y el cuarto litro de aguardiente, cuarto litro. Por eso se le echa siempre 
un poquito más de leche. Hierve* despacico un poquito, un poquito. 
(CLO, 2019, ref. 0283n)

3.3.1. Los sentidos de la voz vieja en los discursos gastronómicos

La voz vieja sirve en este trabajo etnográfico como categoría analítica 
para trabajar el material empírico. De esta manera, el significado etnográfico 
que se pretende del sistema de categorización es fruto de la descripción y 
queda establecido por la propia investigación. Asimismo, la categorización es 
el proceso que permite conectar el tema/argumento de la investigación con 
el material de análisis, así como favorece la comparación y la crítica reflexiva.

76 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



	 Esta categoría claramente actúa como código culinario o marcador 
cultural en estas recetas —panzas de vieja y leche vieja—. Como hemos 
dicho anteriormente, lo semiótico en el discurso culinario se produce cuando 
el lenguaje actúa como punto de encuentro entre el hablante y la realidad. 
Siendo esta nuestra mirada o punto de partida en esta descripción analítica, 
no cabe pensar que el significante vieja actúe en tanto a valores de verdad en 
el discurso culinario. Antes bien debemos entender que dentro del programa 
narrativo se ha dado una propuesta de transformación —tal y como señala 
Marrone a propósito de la narración culinaria, en donde señala que la acción 
general de las transformaciones de los materiales se produce a partir del 
valor gastronómico (2019, p. 576)—. Ese objeto de valor cultural gastronómico 
también transforma el significado lingüístico y aplica un sentido pragmático 
que tiene influencia en el hablante, tanto a nivel cognitivo como afectivo, e 
incluso ético. 

Es decir, el uso de vieja para categorizar estas recetas es una acción 
cognitiva en tanto que el sujeto es competente lingüísticamente para conocer 
los valores de esta palabra que emanan del metalenguaje y que vinculan 
su uso a sentidos relacionados con la ‘edad’ o ‘lo antiguo’, pero también 
con ‘lo marchito’, con ‘el desgaste’ y también con ‘la fealdad, el deterioro, 
lo maduro, la duración, lo inferior, imperfecto o malo o lo inútil’; pero, sobre 
todo, sabe que el valor gastronómico acerca el valor de vieja a ‘pobre’ y lo 
transfiere a los objetos cognitivos alimenticios. Lo viejo es lo ‘empobrecido’, lo 
‘arruinado’, lo ‘desdichado’, lo ‘infecundo y estéril’, lo ‘falto’, lo ‘escaso’, en 
definitiva, lo ‘hambriento’ o lo ‘sin recursos’. Estas ideas afines se establecen en 
la relación destinador-sujeto-destinatario como intercambios comunicativos 
consensuados. Son acuerdos de valor aplicados a las palabras y a los objetos 
cognitivos, no son solo léxico, es cultura, porque el valor que se le da no es solo 
lingüístico. Si el valor fuera solo lingüístico, no tendría valor social, no tendría 
valor cultural, porque la función performativa del lenguaje no se puede 
llevar a cabo sin los actantes destinador-sujeto-destinatario, que son los que 
acuerdan, crean y re-crean y, sobre todo, viven y experimentan la realidad. 
El lenguaje, como ya hemos señalado, es solo el encuentro semiótico para la 
interpretación. 

	 Estos sentidos de vieja que otorga el valor gastronómico contextual 
de estas recetas actúan también de manera afectiva y ética. Esto es así 
porque estos valores son transformadores, así que transforman a las personas 
y determinan sus identidades. Se crea una semántica enactiva y encarnada 
(embodiment), en donde las palabras significan los cuerpos y los cuerpos 
incorporan los significados lingüísticos del léxico, transformándolos social y 
culturalmente. 

Este es el modo en que estas recetas muestran unas identidades 
empobrecidas, arruinadas, desdichadas, con una comida infecunda y estéril, 
falta y escasa, una comida de pocos recursos, una comida de pobres y unas 
recetas del hambre. Desde la semiótica de Greimas se habla de semiótica 
de las pasiones (Sémiotique de passions, Greimas y Fontanille, 1991). Así se 
explica que las pasiones modifican la acción y la producción cognitiva de los 
sujetos, esto, mediante creencias, conocimientos y/o experiencias. Al mismo 
tiempo, crean modos de acción que dirigen el comportamiento humano de 
la comunidad, creando una comida de aprovechamiento: una leche que 
se hace vieja gracias al alcohol y así se mantiene más (vieja) en el tiempo, 
pero de más utilidad ante la falta de recursos; y una panza de vieja, que, 

Moreno Moreno| 77



desde la metáfora, irónicamente presenta una manera de comer con los ojos, 
una panza de vieja que es en realidad un pan viejo (duro), aprovechado y 
transformado mediante los modos de acción cultural de la receta.

	 Esto, a pesar de parecer un proceso lineal sencillo, en realidad solo 
muestra la descripción simple de un diseño de acción del programa narrativo; 
para su mayor entendimiento debería aplicarse también el concepto 
del ethos comunicativo, que siguiendo a Baran (2010), se aplica al análisis 
pragmalingüístico de corte contrastivo y transcultural y que entiende el hecho 
lingüístico como una conjunción de hechos lingüísticos que actúan por una 
coherencia profunda en la que intervienen parámetros socio-comunicativos 
como son la verbosidad, las relaciones personales, la concepción de la 
cortesía verbal, la afectividad, la ritualización y el concepto del individuo.

CONCLUSIONES

	 El análisis semiótico permite ver cómo la lengua articula la cultura, el 
léxico, es para ello un importante marcador cultural, semántico y simbólico. No 
solo nombra experiencias materiales de escasez, sino que permite comprender 
la dimensión del universo semántico del hambre (véase tabla I), en el cual se 
estructura el pensamiento colectivo y se articulan sentidos compartidos en 
torno a la cultura gastronómica.

EJE DE ANÁLISIS CONCEPTUAL DESCRIPCIÓN INTERPRETATIVA EJEMPLOS / LÉXICO 
ACTIVADOR

Cronotopo narrativo del 
hambre

El hambre se sitúa en 
un tiempo-espacio 
simbólicamente denso 
(1939–1951, sierras de Jaén), 
que estructura los relatos 
como unidad semiótica de 
experiencia colectiva.

“Años del hambre”, “época 
del hambre”

Isotopía semántica domi-
nante

El signo hambre funciona 
como isotopía organizadora 
del relato, generando 
coherencia narrativa y 
campos de sentido centrados 
en la supervivencia y el 
deterioro social.

sacar adelante, morirse de 
hambre, luchar, hambre de 
carne

Distribución simbólica de roles 
de género

El hambre revela una división 
estructural: la mujer como 
agente de sostenibilidad y 
cuidado; el hombre como 
cuerpo pasivo o dañado. Esta 
distribución configura marcos 
de significación de género.

“Mi madre nos ha sacao 
adelante”; “¡Métemela 
aunque sea vacía!”

78 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



Estructura interna de clases 
en la pobreza

El léxico diferencia grados 
de pobreza y arraigo, 
estableciendo una jerarquía 
simbólica dentro del colectivo 
empobrecido. El acceso a 
ciertos bienes (pan, aceite) 
representa pertenencia y 
resistencia cultural.

“Nosotros no pedimos 
limosna”; “pobres de 
solemnidad”

Dualidad simbólica cotidia-
no–ritual

Oposición entre la cocina 
de subsistencia (vegetal, 
repetitiva, doméstica) y la 
cocina festiva (cárnica, 
emocional, colectiva). Ambas 
crean regímenes simbólicos 
distintos que estructuran la 
vida social.

grasa de los pobres, pollo 
en Navidad, zambomba de 
vejiga

Materialidad discursiva de la 
cocina

El discurso culinario refleja una 
epistemología del mínimo: 
recetas orales, simplificadas, 
transmitidas sin medidas, 
que reproducen saberes 
culturales bajo condiciones 
de precariedad.

sopa cachorreña, pan 
mojado en aceite, lenguaza 
frita

Cuerpo y ética alimentaria

El cuerpo alimentado deviene 
índice de moralidad, bienestar 
o exclusión. La grasa se asocia 
a virtud; la delgadez extrema, 
a sospecha o desgracia.

“Engordado por lo mejor de la 
olla”; “si no engorda es mala”

Recetas como artefactos 
culturales

Las recetas actúan como 
dispositivos narrativos que 
materializan relaciones 
sociales, memoria afectiva 
y estrategias simbólicas 
de resistencia. Son textos 
performativos cargados de 
ethos y agencia.

panza de vieja, leche vieja

Tabla I. Semántica del hambre y discursos de supervivencia en zonas 
serranas de Jaén (1939–1951). Fuente: Elaboración propia.

	 A la vista de los datos de esta tabla, el análisis de estos ejes conceptuales 
muestra que el hambre no solo es una carencia material, sino una estructura 
simbólica que organiza el relato colectivo de la posguerra. A través del 
cronotopo narrativo, las isotopías léxicas y la distribución de roles de género, 
el discurso gastronómico revela un entramado de significaciones donde el 
alimento se convierte en signo de identidad, memoria y poder. Las recetas, 
los cuerpos y las palabras constituyen, así, artefactos culturales que codifican 
estrategias de resistencia y de cohesión social bajo condiciones extremas. 

En dicha articulación lingüístico-cultural se activa una funcionalidad 
comunicativa y también constructivista, en tanto desde ella nos construimos 
como sujetos y en ella creamos un espacio necesariamente cooperativo 
entre dos actantes en el que un “mensaje básico” se puede transformar en 
un “mensaje gastronómico”. Dicha transformación, interactuada mediante el 

Moreno Moreno| 79



lenguaje —intervenida por el ethos comunicativo— solo es posible si esta se 
ha valorizado socialmente, si se ha construido el objeto de valor. Así, estudiar 
y realizar el análisis y la interpretación de textos gastronómicos desde una 
semiótica de la alimentación es una manera cognitiva y de construcción de 
la cultura que está en el fondo, por ejemplo, de la receta, tal y como se ha 
visto.

80 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Alía Miranda, F., Bascuñán Añover, Ó., Rodríguez-Borlado, V.  y Villalta 
Luna, A. M. (2017). Mujeres solas en la posguerra española (1939-1949). 
Estrategias frente al hambre y la represión. Revista de Historiografía 26, 213-236.

Arco Blanco, Miguel Á. (2020). Los años del hambre. Ed. Marcel Pons.

Baran, M. (2010). El concepto de ethos comunicativo y su validez en los 
estudios de pragmática sociocultural. Itinerarios: revista de estudios lingüísticos, 
literarios, históricos y antropológicos 11, 139-153.

[CLO] Mañero, D. (2019). Corpus de literatura oral. https://
corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/ 

Díaz de Rada, Á. (2010a). La lógica de la investigación etnográfica y 
la mediación computacional de la comunicación. Viejos problemas con un 
nuevo énfasis. Revista chilena de Antropología Visual 15, 40-57.

Díaz de Rada, Á. (2010b). Cultura, antropología y otras tonterías. Ed. 
Trotta.

Duranti, A. (2000). Antropología lingüística. Trad. P. Tena. Cambridge 
Uniersity Press.

[DEL] RAE. act. 2025 [2014]. Diccionario de la lengua española. https://
www.rae.es/ 

Edwards, E (2011). Photographs: material form and dynamic archive. En 
C. Caraffa (ed.), Photo archives and the photographic memory of art history. 
Deutscher Kunstverlag, 47-56.

Fernández Guizzeti, G. (1957). La Etnolingüística: del mundo del idioma al 
mundo de la cultura. Revista de Antropología V, 75-93.

Galera, A. J. (1990). El texto, lugar de encuentro de la semiótica. ELUA. 
Estudios de Lingüística 6, 89-105.

García García, J. L. (1987). El discurso del nativo sobre su propia 
cultura. Análisis de un concejo asturiano. Lletres Asturianes: Boletín Oficial de 
l’Academia de la Llingua Asturiana 23, 113-124. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=3343473

García García, José Luis (2000). Informar y narrar: en análisis de los 
discursos en las investigaciones de campo. Revista de Antropología Social 9, 
75-104. 

Greimas, A. J. (1979). La soupe au pistou ou la construction d’un objet 
de valeur, Actes sémiotiques. Documents 5, 4-16. Incluido: Du Sens II, 1983, 157-
169.

Greimas, A. J. (1987 [1966]). Semántica estructural. Investigación 
metodológica. Gredos.

Greimas, A. J. y Fontanille, J. (1991). Sémiotique des passions. Seuil.

Moreno Moreno| 81



Mañero, D. y Moreno Moreno, M.ª Á. (2018-2020). Documentación, 
tratamiento archivístico digital y estudio lexicológico, histórico-literario y 
musicológico del patrimonio oral de la Andalucía oriental (Ref. FFI2017-
82344-P). Proyecto Nacional ID Excelencia. Ministerio de Economía, Industria 
y Competitividad.

Marrone, G. (2019). Cuisiner apres Greimas: de la soupe au pistou au 
texte gastronomique. En: Greimas aujourd´hui: l´avenir de la structure. Actes 
du congres de l´Association Française de Sémiotique, 570-584.

Moreno Moreno, M.ª-Á. (2020). Un mundo en retazos léxicos. Ambientes 
lingüísticos en la literatura oral de Jaén. Iberoamericana/Vervuert.

Sánchez Corral, L. (2003). La semiótica de Greimas, propuesta de análisis 
para el acto didáctico. CAUCE. Revista de Filología y su Didáctica 26, 469-490.

Underhill, J. W. (2012). Ethnolinguistics and Cultural Concepts. Truth, Love, 
Hate and War. Cambridge University Press.

Vernik, E. (2011). Introducción. En: G. Simmel, El conflicto de la cultura 
moderna, trad. C. Astrada. Universidad Nacional de Córdoba, 7-30.

Wartofsky, M. W. (1979). Models: Representation and scientific 
understanding. Reidel.

82 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025




