
GERALDO BARBOZA DE OLIVEIRA JUNIOR 

ORCID: 
https://orcid.org/0000-0001-7643-7370

Universidade Federal do Piauí

DOI:  
https://doi.org/10.12795/RAA.2025.29.04

RACISMO AMBIENTAL Y DISPUTAS 
TERRITORIALES EN RÍO GRANDE 

DO NORTE, BRASIL: NOTAS DE UNA 
ETNOGRAFÍA MILITANTE SOBRE 
LA DEFENSA DE LOS DERECHOS 

QUILOMBOLAS

EN

E N V I R O N M E N T A L 
RACISM AND TERRITORIAL 
DISPUTES IN RIO GRANDE 
DO NORTE, BRAZIL: 
NOTES FROM A MILITANT 
ETHNOGRAPHY ON THE 
DEFENSE OF QUILOMBOLA 
RIGHTS
CÓMO CITAR / HOW TO CITE

Barboza de Oliveira Junior, G. (2025). RACISMO 
AMBIENTAL Y DISPUTAS TERRITORIALES EN RÍO 
GRANDE DO NORTE, BRASIL: NOTAS DE UNA 
ETNOGRAFÍA MILITANTE SOBRE LA DEFENSA 
DE LOS DERECHOS QUILOMBOLAS. Revista 
Andaluza De Antropología, (29), 83–111. 
https://doi.org/10.12795/RAA.2025.29.04

REVISTA ANDALUZA DE ANTROPOLOGÍA
NÚMERO 29. DICIEMBRE DE 2025

https://doi.org/10.12795/RAA



84 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025

RESUMEN

Este artículo analiza el racismo ambiental en las comunidades quilombolas 
de Queimadas, Camucim y Familia Américo, en Río Grande do Norte, Brasil. 
Metodológicamente, el estudio se fundamenta en la etnografía del conflicto 
y la historia oral como herramientas de investigación, distinguiéndose del rol 
del investigador como asesor técnico y activista, cuya praxis comprometida 
fue esencial para el acceso a los datos y el fortalecimiento de las demandas 
territoriales. Los resultados empíricos revelan dinámicas distintas de expropiación 
en cada territorio: mientras Queimadas enfrenta la presión de la agroindustria 
sobre su seguridad hídrica, Camucim sufre la especulaión inmobiliaria derivada 
del turismo, y Família Américo vive los impactos paradójicos de los proyectos 
de energía renovable. El estudio demuestra que la invisibilidad de estas 
comunidades resulta de un racismo estructural e institucional que bloquea el 
acceso a políticas públicas y niega derechos territoriales. Se concluye que el 
modelo de desarrollo hegemónico amenaza los modos de vida tradicionales, 
exigiendo una ciencia comprometida que combata el racismo ambiental y 
fundamente la búsqueda de justicia social y sostenibilidad.

Palabras clave: Racismo ambiental; Comunidades quilombolas; Etnografía 
del conflicto; Desarrollo sostenible; Conflitos socioambientales.

ABSTRACT 

This article analyzes environmental racism in the Quilombola communities of 
Queimadas, Camucim, and Familia Américo in Rio Grande do Norte, Brazil. 
Methodologically, the study is grounded in the ethnography of conflict and 
oral history as research tools, distinguishing the researcher’s role as a technical 
advisor and activist, whose engaged praxis was essential for data access and 
the strengthening of territorial demands. The empirical results reveal distinct 
dynamics of expropriation in each territory: while Queimadas faces pressure 
from agribusiness regarding its water security, Camucim suffers from real 
estate speculation derived from tourism, and Familia Américo experiences the 
paradoxical impacts of renewable energy projects. The study demonstrates 
that the invisibility of these communities results from structural and institutional 
racism that blocks access to public policies and denies territorial rights. It is 
concluded that the hegemonic development model threatens traditional 
ways of life, demanding an engaged science that combats environmental 
racism and supports the pursuit of social justice and sustainability.

Keywords:  Environmental racism; Quilombola communities; Ethnography of 
conflict; Sustainable development; Socio-environmental conflicts.



Barboza de Oliveira Junior| 85

1. INTRODUCCIÓN

En este artículo se mostrarán tres ejemplos de racismo ambiental en 
comunidades quilombolas del Estado de Rio Grande do Norte. La elección 
de las comunidades se dio en función de la distribución geográfica y, 
principalmente, por el trabajo de campo realizado en esas comunidades como 
parte de una asesoría antropológica; resaltando tres tipologías contractuales 
de esta asesoría: por la gestión municipal, por la asociación quilombola y por 
activismo socioambiental (acción de voluntariado).

La resignificación jurídica y política de las comunidades quilombolas en 
el Brasil contemporáneo encuentra su marco fundamental en la Constitución 
Federal de 1988, específicamente en el Artículo 68 del Acto de las Disposiciones 
Constitucionales Transitorias (ADCT), que reconoce la propiedad definitiva de 
las tierras a los remanentes de las comunidades de los quilombos que estén 
ocupando sus tierras. Esta garantía constitucional fue reglamentada por el 
Decreto nº 4.887/2003, que operó un cambio paradigmático al alejarse de 
definiciones basadas únicamente en registros históricos o arqueológicos 
estáticos. El decreto consagra el criterio de la autoatribución, definiendo 
jurídicamente a los remanentes de las comunidades de los quilombos como 
grupos étnico-raciales, según criterios de autoatribución, con trayectoria 
histórica propia, dotados de relaciones territoriales específicas y con presunción 
de ancestralidad negra relacionada con la resistencia a la opresión histórica.

En este sentido, la comprensión antropológica y sociológica actual se 
distancia de la visión reduccionista y del sentido común que asocia el quilombo 
exclusivamente a un ‘refugio de esclavos fugitivos’ del pasado colonial o a 
un aislamiento geográfico total. La identidad quilombola contemporánea 
es, ante todo, una identidad política de resistencia y afirmación territorial. El 
territorio no es visto solo como un bien de mercado o medio de producción 
económica, sino como el espacio imprescindible para la reproducción 
física, social, económica y cultural del grupo. Se trata de una territorialidad 
específica, en la cual los modos de crear, hacer y vivir están intrínsecamente 
ligados al uso común de la tierra, a la gestión de los recursos naturales y a la 
memoria colectiva. Así, el reconocimiento de estas comunidades no busca 
solo reparar una deuda histórica pasiva, sino garantizar la permanencia activa 
de modos de vida diferenciados que hoy resisten a las presiones de modelos 
de desarrollo excluyentes y a la expropiación fundiaria.

Es imperativo situar la especificidad del estado de Río Grande do 
Norte en el contexto de las relaciones raciales brasileñas. Históricamente, se 
consolidó en la región una narrativa hegemónica que invisibilizó la presencia 
negra, sustentando el mito de una demografía predominantemente ‘blanca’ 
—especialmente en el territorio del Seridó— o de matriz exclusivamente 
indígena (‘potiguar’). A diferencia de otros estados del Nordeste, donde la 
herencia africana es reconocida como pilar cultural, en RN prevaleció una 
ideología de silenciamiento y ‘blanqueamiento’ social. Este contexto torna la 
lucha de las comunidades quilombolas doblemente ardua: no solo enfrentan 



la expropiación material impuesta por los grandes proyectos de desarrollo, 
sino que también deben combatir una negación simbólica estructural que 
insiste en borrar su existencia y ancestralidad de la historia oficial del estado.

Las comunidades  en cuestión son: Queimadas (Currais Novos), Camucim 
(Arez) y Familia Américo (Afonso Bezerra) localizadas, respectivamente, en los 
territorios del Seridó, Agreste-Litoral Sur y Sertão Central Cabugi y Litoral Norte. 
Y el factor principal, también, destacamos una diversidad en la motivación 
del racismo ambiental en esas comunidades (agronegocio, turismo y energía 
limpia).

En este texto, usamos como referencia, en la construcción de la etnografía 
del conflicto, la asesoría antropológica, realizada en las tres comunidades 
quilombolas, aliada a un activismo socioambiental. Como resultado fueron 
producidos diagnósticos socioambientales (con orientaciones para un plan 
de etnodesarrollo), cartillas histórico-pedagógicas, y asesoría en las tratativas 
para el reconocimiento y certificación como Comunidad de Remanente de 
Quilombos.

La primera asesoría tuvo como objetivos: la elaboración de un diagnóstico 
(social, económico, ambiental y cultural); una cartilla histórico-pedagógica; y 
la asesoría en las tratativas relacionadas a la certificación como comunidad 
de remanentes de quilombos ante la Fundación Palmares. Esta acción fue 
resultado de negociaciones de casi dos años entre la asesoría antropológica, 
la comunidad y la Prefectura; que asumió los costos de este proceso.

La segunda asesoría fue muy singular y constituye prueba cabal de 
organización social, económica y política de una comunidad quilombola, en 
el caso Camucim. Desde el año de 2010 que inicié los contactos y una asesoría 
informal con la comunidad objetivando el reconocimiento y la certificación 
de la comunidad como Remanente de Quilombo. Hasta el año de 2023, la 
comunidad se instrumentalizó de procesos facilitadores de su reconocimiento 
y participación en políticas sociales (antes mismo de su certificación). En este 
sentido, resalto que desde 2010 que la comunidad comenzó a registrar a sus 
familias en el sistema Cad-Único.

La tercera asesoría fue un proceso de activismo socioambiental 
direccionado a la organización asociativa con base en la ancestralidad 
quilombola de la comunidad (que no era bien comprendida por la 
comunidad). Un proceso que demoró cerca de tres años (hasta ahora) con 
las conversaciones con los líderes (una mujer que trabaja en el sindicato de 
los agricultores y un hombre que es albañil y llegó a cursar una facultad en el 
municipio de Afonso Bezerra mas, canceló). En 2022 realizamos el campo en 
la comunidad Familia Américo y asesoramos las tratativas ante la Fundación 
Palmares para el reconocimiento y consecuente certificación. Actualmente, 
el proceso está en la fase final – análisis técnico).

Se observa en estas tres comunidades quilombolas, que los conflictos 
socioambientales, aunque no se manifiesten necesariamente en violencia 
explícita, generan consecuencias de extrema gravedad en la salud mental, 

86 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



en la seguridad hídrica y en la seguridad socioeconómica. De hecho, los 
casos de racismo ambiental son engendrados por una estructura política aún 
permeada por resquicios del colonialismo, y la histórica distribución desigual 
de poder vuelve a tales poblaciones más vulnerables a los diversos impactos 
provocados por la expansión del desarrollo en sus territorios.

2. MARCO TEÓRICO: RACISMO AMBIENTAL, TERRITORIO Y CONFLICTOS EN 
COMUNIDADES TRADICIONALES

2.1. La definición de Racismo Ambiental: De Bullard a la realidad brasileña

Para comprender el alcance de las disputas territoriales en la actualidad, 
es imperativo dialogar con la obra de Robert Bullard, considerado el padre 
del concepto en los Estados Unidos. Bullard (1990) define el racismo ambiental 
como cualquier política, práctica o directiva que afecta o perjudica de 
manera diferencial (intencionada o no) a individuos, grupos o comunidades 
por motivos de raza o color.

Sin embargo, al contrastar la perspectiva norteamericana con la 
realidad brasileña, observamos matices específicos. Mientras Bullard analizó 
la distribución desigual de residuos tóxicos, en Brasil, Selene Herculano 
(2008) adapta y expande el concepto definiéndolo como las injusticias 
socioambientales que alcanzan a poblaciones con una identidad étnica 
particular (indígenas, quilombolas), cuyas vidas dependen directamente de 
los recursos naturales.

Este concepto es crucial porque coloca en evidencia el análisis de los 
factores raciales en situaciones de injusticia. Como argumenta Silva:

acaba por colocar en evidencia el necesario análisis de los factores 
raciales en las situaciones de injusticia, visto que un abordaje 
predominantemente clasista acabaría por encubrir y naturalizar 
el racismo en nuestra sociedad. Para nosotros, significa decir que, 
aunque el racismo y las cuestiones raciales puedan no ser la base 
de análisis de todas las situaciones en que se identifica la ocurrencia 
de injusticia ambiental, habrá ciertamente aquellas que serán 
incomprensibles sin su consideración (Silva, 2012, p. 92).

En el contexto brasileño, esta dinámica opera muchas veces a través 
de la naturalización de la desigualdad. Corroborando con el pensamiento 
de Herculano, tenemos el texto de Lays Helena Paes e Silva (2012) que, al 
tratar de la utilidad del concepto de racismo ambiental en el contexto 
brasileño, nos llama atención para la necesidad de que el reconocimiento del 
racismo ambiental sea discutido como concepto autónomo. Nuestro racismo 
estructural nos hace:

aceptar la pobreza y la vulnerabilidad de una enorme parcela de 
la población brasileña, con poca escolaridad, sin renta, sin políticas 
sociales de amparo y de rescate, simplemente porque naturalizamos 
tales diferencias, imputándolas a ‘razas’. Colocando al otro como 

Barboza de Oliveira Junior| 87



inherentemente inferior, culpado biológicamente por su propia 
situación, nos eximimos de efectivar políticas de rescate, porque lo 
deshumanizamos (Herculano, 2008, p.17).

Esta lógica tiene consecuencias territoriales directas. Herculano 
(2008:16) describe un modo de vida que camina contrario a la lógica 
capitalista de instalación de grandes emprendimientos, “que los expelen 
de sus territorios y desorganizan sus culturas, sea empujándolos a las favelas 
de las periferias urbanas, sea forzándolos a convivir con un cotidiano de 
envenenamiento y degradación de sus ambientes de vida”.

Tal forma de operar representa la continuidad de esa doble relación 
entre modernidad y colonialidad (Barbosa y Gómez, 2020, p.102). En el 
Nordeste brasileño, esta injusticia se manifiesta en la creación de “Zonas de 
Sacrificio”, donde la degradación es justificada en nombre de un supuesto 
“interés nacional” o “transición energética”, perpetuando la lógica de 
explotación (Silva, 2012).

2.2. Invisibilidad y Mecanismos de Dominación

El racismo ambiental opera, frecuentemente, legitimándose por 
medio de un discurso de invisibilidad. Como reflejo en las instituciones, es 
perceptible la ausencia de acciones por el poder público y la falta de 
estudios detallados.

Dilemas territoriales de las comunidades tradicionales permanecen 
en un proceso de invisibilidad social dentro del municipio, sin el 
debido soporte por parte del poder público. Es también notable 
la falta de estudios detallados desde el punto de vista del conflicto 
ambiental en comunidades quilombolas en la región [...], lo 
que caracteriza un déficit en la producción del conocimiento 
académico en un área de gran importancia social, cultural y 
ambiental (Gouvêa, 2014, p. 2205).

Sobre esta invisibilidad, partimos de lo conceptual colocado por 
Ilka Boaventura Leite (1996) en el libro Negros en el Sur de Brasil. La autora 
denuncia una literatura de inspiración positivista que ignora a las poblaciones 
negras. Para Leite:

O sea, no es que el negro no sea visto, sino que él es visto como 
no existente... este mecanismo ocurre en diferentes regiones y 
contextos, revelándose como una de las principales formas de 
manifestarse el racismo. Como un dispositivo de negación del otro, 
muchas veces inconsciente, es productor y reproductor del racismo. 
La invisibilidad puede ocurrir en el ámbito individual, colectivo, en 
las acciones institucionales, oficiales y en los textos científicos (Leite, 
1996, p. 41).

88 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



2.3. Conflictos socioambientales, redes de poder y chantaje locacional

Los conflictos socioambientales en comunidades tradicionales están 
invariablemente relacionados con la ocupación, el manejo del territorio y 
las estructuras de poder local. Según Henri Acselrad (2004), estos conflictos 
involucran:

Aquellos involucrando grupos sociales con modos diferenciados de 
apropiación, uso y significado del territorio, teniendo origen cuando 
por análisis lo menos uno de los grupos tiene la continuidad de las 
formas sociales del medio que desarrollan amenazada por impactos 
indeseables transmitidos por el suelo, agua, aire o sistemas vivos - 
derivados del ejercicio de las prácticas de otros grupos (Acselrad, 
2004, p. 26).

Es fundamental profundizar en los mecanismos de imposición de estos 
proyectos. El autor introduce el concepto de “chantaje locacional”, una 
estrategia utilizada por grandes corporaciones y el Estado, que amenaza con 
la no inversión si las comunidades no aceptan condiciones de degradación 
ambiental.

Aquí, es fundamental la transición conceptual descrita por Itaborahy 
(2012) y Gouvêa (2012):

Se desplaza el problema del eje ‘hombre-naturaleza’ – alimentado 
por la visión neomalthusiana de la ‘presión de la población sobre los 
recursos’ - para el eje ‘hombre-hombre’, necesariamente mediado 
por el ambiente. Es de esta forma que la cuestión ambiental aparece 
para nosotros: como reveladora de las (injustas y cuestionables) 
estructuras decurresociales del poder (Itaborahy, 2012, p. 4).

Llegamos así al “pasaje” del conflicto ambiental para socioambiental. 
Esto por dar énfasis a la acción política de los actores (Ribeiro, 2008). Poder, 
aquí, se refiere a la capacidad de ser sujeto de su propio ambiente, “de ser 
capaz de controlar su propio destino, quiere decir, de controlar el curso de la 
acción de los eventos que mantendrán la vida como está o la modificarán; o 
(b) de impedir que las personas se vuelvan actores ‘empoderados’” (Ribeiro, 
2008, p. 110).

El conflicto, por tanto, apunta al hecho de que toda problemática 
ambiental es, antes de cualquier cosa, una crisis de las formas de sociabilidad 
(Gouvêa, 2014, p. 2209/10). Evaluando su complejidad:

El conflicto no debe ser evaluado apenas por el lado negativo, 
debe ser visualizado como una lucha compleja y continua sobre la 
definición y el significado del problema ambiental. Actualmente los 
conflictos socioambientales representan las tensiones que envuelven 
sobre cuándo, cómo y dónde utilizar los recursos naturales (Brito et al. 
2011, p. 58).

Barboza de Oliveira Junior| 89



2.4. Territorio, territorialidad e identidad

Las comunidades tradicionales se caracterizan por una relación histórica 
y estructurante con su territorio. En este sentido:

Los conflictos socioambientales se configuran como amenazas al 
modo de vida de las comunidades tradicionales y al conocimiento 
ecológico local, adquirido por la relación entre grupos sociales con 
el ambiente, a lo largo de las generaciones (Pinto et al., 2014, p. 271).

Es incuestionable la importancia del conocimiento tradicional sobre el 
ambiente de sus territorios y la necesidad de investigaciones en este sentido 
(Brito, Cruz e Lucena, 2015). Para analizar esta relación, adoptamos la definición 
de territorio propuesta por Saquet y Briskievicz (2009), compuesta por:

[...] cuatro componentes principales: a) las relaciones de poder; 
b) las redes de circulación y comunicación; c) las identidades; d) 
la naturaleza. No hay territorio sin la conjugación de estos procesos 
sociales y naturales. Esto significa que, pensar el desarrollo por esta 
perspectiva, requiere la consideración de estos elementos en cada 
territorio … evidenciando la identidad como proceso histórico, 
relacional y patrimonio que puede ser potencializado a través de 
proyectos alternativos de desarrollo (Saquet y Briskievicz, 2009, p. 4).

La territorialidad es comprendida, entonces, como un proceso de 
relaciones sociales (económicas, políticas y culturales) y actividades diarias.

La identidad es construida por las múltiples relaciones-territorialidades 
que establecemos todos los días y eso envuelve necesariamente, las 
obras materiales e inmateriales que producimos como los templos, las 
canciones, las creencias, los rituales, los valores, las casas, las calles 
etc. (Saquet y Briskievicz, 2009, p. 8).

2.5. Antropología política y colonialidad: desarrollo versus etnodesarrollo

Podemos pensar el racismo ambiental dentro de un campo intersocietario 
(Ribeiro, 2008). Recurrimos a la Antropología Política, en especial al texto de 
Gustavo Lins Ribeiro, para analizar este campo donde actores disputan el 
poder:

[...] constituido por actores que representan varios segmentos de 
poblaciones locales (elites locales y líderes de movimientos sociales, 
por ejemplo); empresarios privados, funcionarios y políticos en todos 
los niveles de gobierno; personal de corporaciones nacionales, 
internacionales y transnacionales [...] y personal de organizaciones 
internacionales de desarrollo (Ribeiro, 2008, p.11).

Para entender la profundidad de la imposición de proyectos, es imperativo 
recurrir a los teóricos de la decolonialidad y al concepto de “Colonialidad 
del Poder” acuñado por Aníbal Quijano. Lo que se vende como “desarrollo 
sustentable” es a menudo una nueva faceta colonial. Arturo Escobar (1998) 

90 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



critica los modelos de desarrollo hegemónicos como invenciones discursivas 
de Occidente. En ese contexto, mostramos la incapacidad del modelo de 
desarrollo convencional considerado sobrepasado por Gustavo Silveira y 
Manoella Machado (2010).

Como respuesta, mostramos los principios del etnodesarrollo (Andrade, 
Azevedo y Ferreira, 2014) como el modelo adecuado y contra-hegemónico 
para territorios tradicionales, que respeta la autonomía y la identidad cultural.

2.6. Hipótesis y contexto de la Investigación

La premisa aquí considerada es que los conflictos ambientales amplían 
un abanico de perjuicios de orden físico, social, económica y cultural.

El conocimiento sobre los conflictos es importante para evidenciar que 
la comprensión de las causas, de los sujetos, de los diversos ambientes 
y de los recursos naturales es necesaria para fundamentar acciones y 
políticas que visen a la sostenibilidad de las actividades desarrolladas 
localmente y para fortalecer la lucha de las comunidades contra las 
injusticias ambientales en su territorio” (Pinto et al., 2014, p. 284).

En términos específicos, podemos puntualizar las siguientes hipótesis 
sobre la alteración de la vida en estas comunidades:

•	Identidad: La identidad étnica puede ser reforzada, ignorada 
o manipulada de acuerdo con las conveniencias externas.

•	Trabajo: Las formas tradicionales de manejo sustentable son 
alteradas por nuevas posibilidades de renta a través del trabajo 
asalariado externo.

•	Mercantilización del Territorio: El territorio pasa a ser visto como 
local de áreas individualizadas y pasibles de venta para agentes 
externos, alterando el manejo tradicional.

•	Ausencia Estatal: La ausencia o ignorancia del Estado y 
del tercer sector sobre las premisas del etnodesarrollo aumenta la 
gravedad de los impactos socioambientales.

El papel de la ciencia, en colaboración con el activismo, es identificar 
estos conflictos y sus consecuencias directas e indirectas en los modos de 
vida de las comunidades quilombolas, como se observará en los casos de 
Camucim, Queimadas y Familia Américo.

3. DE LA ETNOGRAFÍA DEL CONFLICTO A LA ANTROPOLOGÍA 
COMPROMETIDA: MEMORIA, RESISTENCIA E INVESTIGACIÓN-ACCIÓN

Para comprender la dinámica de las comunidades de Queimadas, 
Camucim y Familia Américo, es necesario superar la visión clásica de la 
etnografía como una mera recolección de datos y la noción comercial de 
“asesoría”. Aquí, adoptamos la perspectiva de la Antropología Comprometida 

Barboza de Oliveira Junior| 91



(o Antropologia Engajada) y la Investigación-Acción. En este enfoque, el 
investigador no es un observador neutral, sino un agente político que enfrenta 
desafíos éticos al aliarse con la comunidad en la construcción de una contra-
narrativa hegemónica.

En contextos donde el Estado sistemáticamente borra documentos y 
la posesión de la tierra no está titulada formalmente, la Tradición Oral deja 
de ser apenas un objeto de estudio para convertirse en el único “archivo 
jurídico-político” de la comunidad. La memoria, por lo tanto, opera como una 
herramienta de resistencia: narrar el pasado es legitimar la presencia en el 
presente y garantizar el futuro del territorio.

El valor de la historia oral es, hoy, incuestionable en la composición de 
diagnósticos de Comunidades Tradicionales. Sobre la importancia que la 
historia oral representa en la elaboración de informes antropológicos, vale la 
citación de Magalhães, que afirmó:

Fechas, nombres y fórmulas no son el principal sustento de esta 
rememoración, de esta reconstrucción, porque las referencias que 
constituyen el individuo como agente social representan corrientes 
de pensamiento, experiencias y sentimiento, que atraviesan presente 
y pasado. Durante tal proceso, se mezclan en los recuerdos aspectos 
sociales y personales. Lo que aflora en esta articulación, lo que 
importa no es la llamada parte “objetiva”, sino la dimensión social de 
la memoria. Y ahí, entra la cuestión fundamental del lenguaje como 
elemento socializador de la memoria (Magalhães, en Montenegro y 
Fernandes, 2001, p. 81).

En la búsqueda de una reconstrucción histórica basada en la memoria 
oral colocamos los relatos de dos moradores: Dita y Benedito. La primera que 
coloca la historia que es contada aún hoy; y el segundo que muestra la historia 
con detalles históricos.

De forma general, podemos entender la relación de la triada: tierra, 
identidad y memoria en la comunidad de remanente de quilombos de 
Santana como definidora de su condición de comunidad quilombola.

En la construcción de la historia local, a través de la memoria de sus 
habitantes usando la historia oral como método y práctica de investigación, 
sumada a las formas tradicionales, recorreremos, juntamente con nuestros 
personajes, lugares de la memoria y del olvido, para “reconstruir” sus 
trayectorias de vidas, intentando así montar el cuadro histórico del período 
pesquisado (Becker, en Montenegro y Fernandes, 2001, p. 286).

Estudios antropológicos en diversas regiones de Brasil, tanto en áreas 
urbanas como rurales, demuestran la fundamental importancia de la base 
territorial para la organización étnica de muchos segmentos de la población 
negra.

92 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



Los estudios antropológicos sobre comunidades negras, invariablemente, 
señalan que 

la identidad de este(s) grupo(s) parece(n) haber sido constantemente 
construida/deconstruida en un juego espectacular de relaciones 
sociales donde la dimensión espacial adquiere un significado especial 
en los procesos de identificación colectiva del grupo.” (Silva, en Leite 
1996, p. 81).

Esta base territorial: define la identidad étnica (el territorio es un 
elemento crucial para la construcción y afirmación de la identidad étnica 
negra); enfrenta expropiación (la población negra enfrenta un histórico de 
expropiación territorial, que impacta su organización social y cultural); genera 
conflictos (la disputa por tierras genera conflictos interétnicos y violaciones 
de derechos); simboliza la apropiación del espacio (la posesión de la tierra 
es vista como una forma de apropiación simbólica del espacio); y exige 
reconocimiento: Hay una lucha por el reconocimiento político y jurídico de 
derechos territoriales históricamente negados. Resumiendo, la base territorial 
es fundamental para la organización étnica de la población afro-brasileña, 
pero enfrenta diversos desafíos, como la expropiación, los conflictos y la 
negación de derechos.

A continuación, analizamos cómo esta praxis se desarrolló en cada 
territorio, no como una prestación de servicios, sino como una alianza 
epistémica y política.

3.1. Queimadas: la investigación como construcción política colectiva

En Queimadas, la práctica antropológica trascendió la burocracia de 
la certificación. Fue un ejercicio de construcción política que duró dos años, 
tejiendo redes entre la gestión municipal popular y las demandas locales. 
El papel del antropólogo no fue el de un consultor técnico, sino el de un 
mediador comprometido en una lucha contra la invisibilidad.

La colaboración con una líder comunitaria y exprofesora local fue 
fundamental. Juntos, transformamos la memoria oral de los ancianos en un 
instrumento de poder. La producción de la cartilla histórico-pedagógica 
y el informe técnico no fueron fines en sí mismos, sino la materialización de 
esa memoria como prueba de existencia. La certificación por la Fundación 
Palmares, obtenida en seis meses tras el inicio del trabajo de campo, fue 
la victoria de una investigación que supo convertir la oralidad en derecho 
reconocido.

3.2. Camucim: la ciencia al servicio de la autonomía y la resiliencia

La experiencia en Camucim demuestra cómo la investigación-acción 
puede fortalecer la resiliencia histórica de una comunidad. Lejos de una 
intervención vertical, el trabajo antropológico acompañó la evolución 
organizativa local a lo largo de una década (desde 2010), respetando sus 
tiempos y procesos políticos.

Barboza de Oliveira Junior| 93



Cuando la asociación local solicitó formalmente el trabajo en 2022, no 
buscaba una “asesoría” externa que les dijera qué hacer, sino una alianza 
técnica para sistematizar su propia historia. El diagnóstico socioeconómico 
y ambiental realizado no fue un simple levantamiento de datos, sino un acto 
político de autoafirmación. Al registrar la ocupación tradicional y las formas 
de vida, el documento sirvió para blindar la autonomía de la comunidad 
frente a la omisión del poder público, consolidando su identidad quilombola 
por méritos propios.

3.3. Familia Américo: la memoria como escudo contra el asedio 
corporativo

Es en el caso de Familia Américo donde la antropología comprometida 
se revela más urgente. Aquí, la investigación surgió como una necesidad de 
autodefensa ante la omisión del Estado y el agresivo asedio de una empresa 
privada. La compañía intentaba fragmentar el tejido social mediante acciones 
asistencialistas (construcción de baños y huertas para una minoría), operando 
una estrategia clásica de división para control territorial.

En este escenario de conflicto, la etnografía de la memoria funcionó 
como resistencia. Al documentar la historia oral y las prácticas ancestrales, la 
comunidad construyó una barrera simbólica y jurídica contra la cooptación. El 
informe antropológico se convirtió en la prueba material de una ancestralidad 
que la empresa intentaba ignorar. El trabajo de campo de 2022 no solo 
generó datos para la Fundación Cultural Palmares, sino que reafirmó que la 
legitimidad de la comunidad reside en su historia oral, un archivo que ninguna 
intervención corporativa puede borrar.

3.4. Asesoría antropológica en la comunidad quilombola de Queimadas, 
en Currais Novos, RN, Brasil: certificación, diagnóstico y resistencia frente al 
sector eólico.

                       

Comunidad Quilombola Queimadas – Currais Novos – RN

Figura 1. Localización de la Comunidad Quilombola Queimadas. Fuente: Elaboración 
propia.

94 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



Historia oral:

Los relatos por seguir muestran en su simplicidad y objetividad la historia 
de la comunidad de Queimadas con una particularidad con relación a las 
otras comunidades negras quilombolas de la región del Seridó. Diferente de 
la mayoría de ellas que se constituyeron a partir de la fuga de esclavos o ex-
esclavos de la región del Brejo de Paraíba - la génesis de Queimadas muestra 
la tierra como una herencia de la esclava Maria Dionízia de sus propietarios 
en la segunda mitad del siglo XVIII. Muestra, además, la importancia de ese 
territorio en la formación del municipio de Currais Novos y una trayectoria de 
usurpación de mayor parte de esas tierras (más de 90%) por los hacendados 
que se establecieron en la vecindad. Vale también resaltar que la comunidad 
de Queimadas originó, a través de la migración de su excedente demográfico, 
a la comunidad quilombola de Macambira, situada en los municipios de 
Bodó/Lagoa Nova y Santana do Matos.

Aquí recurrimos directamente al relato sintético de la historia de la 
comunidad quilombola de Queimadas, Familia Ludogero, en Currais Novos, 
RN. Relatora: Francisca Maria da Silva (Tica), una de las más viejas que sabe 
contar la historia. Así ella habló:

Maria Dionízia, vino de Portugal como esclava del casal Coronel 
Cypriano y de Doña Adriana que eran de Pernambuco, peroivían 
en viajes para Portugal. Eso fue en 1755, que trajeron ella para acá 
como esclava. Como pago de sus servicios le dieron la manumisión y 
esta tierra para ella vivir. Aquí ella constituyó familia y fueron llegando 
otros negros (e incluso algunas indias que se casaron con esos negros).

− La comunidad creció y una parte comenzó a ir para los lados 
de Bodó y fundó la comunidad de Macambira – que también 
es quilombola. También hay tres familias de aquí que fueron a 
establecerse en Namorados. Las tierras aquí tenían un documento 
con el sello del Rey de Portugal..., pero, hoy no sabemos dónde está 
ese documento. Hoy estamos en la octava o novena generación.... 
o tal vez más. Nuestra tierra era mucho más grande que hoy. Pero, mi 
abuela decía que la abuela de ella, en épocas de una seca grande, 
llegó a cambiar pedazos de tierra por comida. Y también, que vio 
mucha gente morir de hambre. Comían cardeiro asado, palma, fruta 
de palma y un frijol bravo que tenían que lavar en 7 aguas. Y vivían 
de hacer carbón. Mucho después, comenzaron a tener agricultura 
y plantar algodón, y también, trabajaban en la construcción de 
represas.

− Tenían muchas fiestas religiosas; mucha novena en los meses de 
mayo fueron muchos rosarios rezados en las casas y las fiestas en las 
casas. Hoy, aquí, ya no tenemos más fiestas. Los encuentros son por 
causa de la iglesia católica y de los creyentes. Había un Xangô aquí 
hasta los años 1980. Pero, Zefinha, que batía el Xangô, se fue a vivir en 

Barboza de Oliveira Junior| 95



Currais Novos. Pero, aquí todavía existen las rezadoras y se usa mucha 
planta como remedio. Aquí nosotros tenemos una buena salud.

Condiciones actuales:

Actualmente, cerca de 100 personas (25 familias) habitan el territorio 
en condiciones de vulnerabilidad institucional: no existen escuela, puesto 
de salud, iglesia ni sede asociativa dentro de la comunidad. Aunque hay 
acceso a servicios básicos como agua (pozo tubular) y energía, la economía 
local depende de beneficios sociales y agricultura de subsistencia, con una 
incipiente inserción de jóvenes en la educación superior.

Los conflictos socioambientales:

Las explosiones para las obras de energía eólica en la sierra próxima a 
la comunidad resultaron en casas y cisternas con rajaduras. En paralelo, fue 
instalado el centro de obra distante 500 metros de la comunidad y realizada 
una supresión vegetal ocurrida a lo largo de uno de los límites del territorio de 
Queimadas. Sumado al hecho de que la expectativa generada y la frustración 
por la no inclusión de ninguna persona de la comunidad en el equipo de 
trabajo.

El aspecto mayor de este conflicto está en el asedio, a través del gerente 
de la empresa, diariamente (desde antes de la certificación de la comunidad). 
Él tenía por hábito almorzar en una de las casas de la comunidad (la habitante 
es una excelente cocinera y emprendedora en el ramo de la alimentación). 
En esas ocasiones él sabía del avance del proceso y argumentaba que, tan 
pronto la comunidad fuese certificada, la empresa iba a cumplir con todas 
sus obligaciones socioambientales con relación a la comunidad.

Después de la audiencia pública articulada entre la comunidad (con el 
apoyo de la asesoría antropológica) y el mandato de tres concejales locales, 
ocurrió la primera audiencia pública en el estado de Rio Grande do Norte 
con el objetivo de tratar de los impactos y compensaciones en la comunidad 
quilombola de Queimadas.

Como trámite fue abierto un proceso en la Fiscalía de Caicó, RN para 
resolver este impasse. Como consecuencia, el órgano ambiental del Estado 
estuvo en la comunidad, realizó un diagnóstico a través de cartografía 
social y colocó como encaminamiento a lo Ministério de la Justicia Federal 
la realización de la Consulta Previa Libre e Informada (y de buena fe) por 
la empresa en la comunidad – teniendo en cuenta las orientaciones de la 
Convención N° 169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT).

Resultados y encaminamientos:

•	 El diagnóstico, concluido en julio de 2022, mostró 
el potencial y la necesidad de la comunidad con relación a las 
variables: social, económica, ambiental y cultural. Como parte de 
este diagnóstico fue elaborado un Plan de Desarrollo Sostenible Local 

96 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



y una cartilla histórico-pedagógica. Todos en la comunidad tienen el 
diagnóstico y la cartilla en sus celulares.

•	 La comunidad fue certificada por la Fundación Cultural 
Palmares;

•	 Fue realizada una audiencia pública para discutir los 
impactos socioambientales en la comunidad de Queimadas por la 
instalación del parque eólico y del centro de distribución de energía.

•	 La audiencia pública generó una visita de una asistente 
social del cuadro profesional de la empresa para ver las rajaduras 
en las casas y cisternas y hacer un acuerdo de recuperación. Nada, 
hasta el presente momento, ha sido realizado;

•	 En seguida a la audiencia la asesoría junto a un escritorio 
de abogacía popular, aún en el mes de septiembre de 2023, entró 
con un proceso en la Comarca de Caicó, RN, para que la empresa 
realice los estudios y las compensaciones socioambientales.

•	 Como consecuencia, el órgano responsable por 
las licencias ambientales determinó que la empresa realizara la 
consulta previa, libre e informada. Mas, .... aún aguardamos el 
pronunciamiento de la Justicia; y la consecuente intimación y 
ejecución de esas tratativas por parte de la empresa, (la ausencia 
de información y encaminamientos) está parado en la Comarca de 
Caicó, RN. La comunidad está a la expectativa de la Consulta Previa 
Libre e Informada. Sin embargo, no existe ninguna iniciativa en ese 
sentido.

Después de la certificación por la Fundación Cultural Palmares, la 
comunidad realizó una audiencia pública para discutir los impactos de 
la instalación del parque eólico, resultando en la promesa de reparación 
de las casas y cisternas dañadas. Sin embargo, esa promesa aún no fue 
concretizada. En septiembre de 2023, la comunidad, con el apoyo de un 
escritorio de abogacía popular, ingresó con un proceso en la Comarca 
de Caicó para responsabilizar a la empresa y exigir la implementación de 
medidas de compensación socioambiental adecuadas. La justicia determinó 
que la empresa realizara la consulta previa, libre e informada, pero hasta 
el momento, ninguna acción en ese sentido fue tomada. La comunidad 
aguarda ansiosamente la realización de la Consulta Previa, Libre e Informada, 
esperando que los derechos territoriales y la justicia social sean finalmente 
reconocidos.

3.5. La comunidad quilombola de Camucim, en Arez, RN, Brasil: impactos 
del turismo, agronegocio y racismo ambiental en la salud pública.

La comunidad de Camucim, reconocida en 2023, vive una paradoja: 
habitan un territorio rico en biodiversidad (Área de Protección Ambiental 
Guaraíras-Bonfim), pero enfrentan una creciente inseguridad alimentaria y 

Barboza de Oliveira Junior| 97



sanitaria.

              

Comunidad Quilombola Camucim – Arez -

Figura 2. Localización de la Comunidad Quilombola Camucin - Arez. Fuente: 
Elaboración propia.

Historia oral:

La memoria de Camucim reivindica su papel en la historia nacional, a 
menudo borrado. Nilvan, líder local, rescata la participación del batallón de 
soldados negros en la expulsión de los holandeses en el siglo XVII. La fundación 
de la comunidad por el Capitán André Alves, tras la batalla de la Isla del 
Flamengo, se narra como un acto de autonomía y pacificación entre grupos 
negros e indígenas. Lugares como la Isla del Flamengo y la playa de Malembá 
son resignificados como Suelos Sagrados, espacios de conexión espiritual con 
África y con los ancestros caídos en combate, resistiendo a la apropiación 
simbólica por otras religiones.

Para esta parte, recurrimos a las palabras de Nilvan, líder, pedagogo 
y policía militar, uno de los guardianes de la memoria de la comunidad. Su 
principal preocupación es el borrado de la participación de Camucim en un 
importante evento de la historia de Rio Grande do Norte: la expulsión de los 
holandeses del Fuerte do Flamengo, en la laguna de Guaraíras. Él habló así:

El batallón de soldados negros del ejército de Henrique Dias, aquí 
en RN bajo las órdenes del capitán André Alves, con 300 hombres 
fue fundamental para la expulsión de los holandeses. Fue la solución 
encontrada por el presidente de Pernambuco para poder resolver 
este gran problema.

Fue allá en la batalla de la Isla del Flamengo que un negro que 
luchaba (al lado de los holandeses) murió por el batallón, también 
negro, de Henrique Dias. Este hecho debe haber generado una 

98 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



reflexión en el Comandante de la Tropa de Soldados Negros, André 
Alves; quien, después de la batalla, decide pedir baja del ejército de 
Henrique Dias y funda una comunidad, conocida inicialmente como 
Luanda, compuesta por negros locales y de fuera y, también, algunos 
indígenas. Después de la expulsión de los holandeses, André Alves 
trató de la pacificación entre los grupos - anteriormente enemigos - y 
se volvió Padre de Casa (término hasta hoy utilizado para referirse a 
un liderazgo mayor).

Dos versiones sobre el lugar exacto: en la memoria oral de Camucim, es 
donde hoy hay un manantial y está cerca de la orilla de la laguna; otra versión 
dice que es el lugar conocido como Beiradas (en Senador Georgino Avelino), 
donde los negros “Flechas”, primos de Camucim, se establecieron.

Camucim mantiene la tradición sobre algunos espacios concebidos 
como sagrados. Es el lugar donde las memorias se vuelven a la espiritualidad. 
Son los suelos sagrados.

1º La Isla del Flamengo:

Es tierra sagrada para nuestra comunidad. La iglesia colocó una cruz 
reciente como una tentativa de decir que es suelo sagrado para 
ellos. Pero, no aceptamos. Nuestros parientes cuando van allá, aún, 
escuchan voces de la batalla y de los muertos. Es, de hecho, un suelo 
donde nos conectamos con lo sagrado.

2º La playa de Malembá: 

Una vez al año, vamos hasta allá para mirar el océano y sentir África. 
Esta ceremonia fue instituida por padre André, para no perder la 
conexión con África.

Aspectos generales actuales

La comunidad vive, en su gran mayoría, de la pesca y del extractivismo 
del liliu y de la ostra (esta última en menor proporción). Existen funcionarios 
públicos, y en este aspecto llama la atención la expresiva cantidad de militares 
quilombolas - policía militar en su mayoría), jubilados y una oferta de servicios 
y un pequeño comercio caracterizan los ingresos locales.

La comunidad demuestra un fuerte compromiso con la preservación de 
la cultura afrobrasileña, evidenciando la importancia de la memoria oral y de 
la lucha contra el borrado histórico. Por cuenta propia, la comunidad trabaja 
un currículo en la escuela de enseñanza infantil que aborda el conocimiento 
ancestral sobre los pueblos indígenas y quilombolas. En la comunidad existe 
un Terreiro de Jurema que coexiste con una iglesia evangélica en la misma 
calle y, también la iglesia católica.

La comunidad de Camucim, desde 2012 ha reorganizado su Estatuto 
Social para la inclusión de referencias como comunidad de remanentes de 
quilombos. En 2023, la comunidad inició su proceso de reconocimiento como 

Barboza de Oliveira Junior| 99



comunidad Quilombola y tuvo éxito (en octubre) ante la Fundação Cultural 
Palmares. Es importante destacar la búsqueda de la comunidad para rescatar 
su historia y sus costumbres; al mismo tiempo que procuran estar integrados en 
espacios de decisión pública.

Conflictos socioambientales y racismo ambiental:

Camucim sufre un cerco triple: una carretera que 
fragmenta el territorio, la explotación turística depredadora 
de la Laguna Guaraíras y la contaminación agroquímica de la 
Laguna de Aranum por plantaciones de caña de azúcar vecinas. 
La falta de corredores ecológicos y la contaminación química configuran 
un escenario de racismo ambiental flagrante: la comunidad denuncia 
un aumento de casos de cáncer asociados al uso de agua y pescado 
contaminados. La negativa del poder público a realizar análisis toxicológicos 
del agua, solicitados por la comunidad, es una prueba de la negligencia 
estatal que naturaliza la muerte de poblaciones negras.

Además, el diagnóstico reveló un desmantelamiento de los servicios 
públicos: escuelas precarias y un puesto de salud sin especialistas (pediatras, 
nutricionistas), lo que obliga a la comunidad a vivir en un estado de 
vulnerabilidad estructural.

La comunidad de Camucim se destaca por la riqueza de sus recursos 
naturales, incluyendo manantiales de agua, la presencia en el Área de 
Protección Ambiental GUARAÍRAS-BONFIM, las lagunas de Guaraíras y Aranum 
(con abundancia de pescado, mariscos y moluscos), y buena cobertura 
vegetal. Estos recursos ofrecen diversas oportunidades para el desarrollo 
sostenible de la comunidad, además de garantizar la seguridad alimentaria y 
generar ingresos a través de la pesca, del extractivismo y de la producción de 
alimentos en los patios.

La comunidad de Camucim tiene tres impactos de carácter permanente 
y creciente que fragilizan, aún más, la población local. Podemos, así, citar: (1) 
la carretera que conecta los municipios de Arez a Senador Georgino Avelino 
y que atraviesa toda la extensión del territorio; (2) la Explotación depredadora 
de la laguna Guaraíras - por el turismo de municipios vecinos y captura del 
molusco (liliu) de forma ininterrumpida - y la laguna de Aranun que está 
contaminada por agrotóxicos de la plantación de caña de azúcar vecina al 
territorio de la comunidad.

Así, resaltamos: la falta de corredores ecológicos pone en riesgo la 
biodiversidad local, mientras la contaminación visual; la explotación excesiva 
de los recursos naturales y la contaminación por agrotóxicos (en la laguna de 
Aranun por la plantación de caña de azúcar de lo Ingenio vecino) amenazan 
el medio ambiente y la salud de la población (la comunidad denuncia el 
aumento de casos de tumores cancerígenos en la población local que 
utiliza el agua y el pescado de la laguna de Aranun). El turismo predatorio 
en la Laguna de Guaraíras, principal fuente de ingresos para la comunidad 
también pone en riesgo la actividad pesquera, demostrando la marginación 

100 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



y la invisibilidad de la comunidad frente a las políticas públicas de protección 
ambiental.

El diagnóstico socioambiental realizado por la asesoría antropológica 
en la comunidad quilombola de Camucim, en Arez, reveló una serie de 
desigualdades y fragilidades que configuran el racismo ambiental y estructural 
en la región. La calidad de la enseñanza fundamental en la escuela local es 
cuestionada por la comunidad, que la compara con la escuela de Patané, 
evidenciando la falta de inversión y de recursos para garantizar un aprendizaje 
adecuado a los alumnos. La precariedad del puesto de salud local, con 
la ausencia de profesionales especializados, como pediatra, nutricionista y 
psicólogo, además de la dificultad en el acceso a exámenes clínicos, revela 
un desprecio por la salud de la comunidad quilombola. La negligencia del 
poder público se manifiesta también en la negativa a atender el pedido de 
la comunidad para el análisis de la contaminación del agua de la laguna de 
Aranun por metales cancerígenos. La invisibilidad de las demandas y de las 
palabras de la comunidad es un reflejo de la estructura de poder que perpetúa 
la desigualdad y la falta de acceso a servicios básicos, lo que demuestra que 
la lucha por los derechos y la justicia social es constante y desafiante.

Resultados y recomendaciones:

•	 La comunidad fue certificada por la Fundação Cultural 
Palmares;

•	 La comunidad es integrante de los consejos municipales 
de: desarrollo rural, de educación y de salud. 

•	 La comunidad realizó, después de la certificación, un 
encuentro para presentar el diagnóstico realizado y sus demandas, 
en el cual contó con la presencia de representantes del gobierno 
estatal, del legislativo (mandato de la diputada Divaneite del 
Partidos de los Trabajadores), Ordem dos Advogados do Brasil (OAB) 
Coordenadoria Coordenadoria Estadual de Políticas de Promoção da 
Igualdade Racial (Coordinación Estatal de Políticas de Promoción de 
la Igualdad Racial – COEPPIR) y representantes de otras comunidades 
quilombolas de la asesoría antropológica.

•	 La comunidad se está articulando para realizar la 
primera audiencia pública para tratar los racismos estructural y 
ambiental en las dos comunidades quilombolas.

Tras la certificación, la comunidad ha ocupado espacios de poder, 
integrando Consejos Municipales (Desarrollo Rural, Educación, Salud). 
El diagnóstico socioambiental se ha convertido en una herramienta de 
denuncia política, presentada ante el Gobierno Estatal, el Legislativo y la OAB, 
articulando una red de defensa contra el racismo estructural y ambiental que 
amenaza su supervivencia física y cultural.

Barboza de Oliveira Junior| 101



3.6. La comunidad quilombola Familia Américo, Afonso Bezerra, RN, 
Brasil: el mito de la responsabilidad social frente a la omisión del Estado.

Los datos presentados a continuación son parte del memorial histórico 
realizado en la comunidad quilombola Familia Américo por la asesoría 
antropológica en una acción de activismo socioambiental quilombola, 
específicamente. Estas tratativas involucrando a la comunidad y la asesoría 
antropológica, fueron iniciadas en 2019; con ocasión de los Encuentros de 
Comunidades Quilombolas del Sertão do Cabugi. Estos encuentros, en un 
total de cuatro fueron realizados en las comunidades quilombolas certificadas 
en la región: Cabeço dos Mendes y Curralinho en Afonso Bezerra; Aroeira en 
Pedro Avelino y Livramento en Angicos.

Solamente en 2022 fue realizado el trabajo de campo para la recolección 
de datos y la efectivización de las tratativas relacionadas a la obtención de la 
certificación como comunidad quilombola. Actualmente, el proceso está en 
fase final de análisis en la Fundação Cultural Palmares.

Comunidad Quilombola Familia Américo – Afonso Bezerra-RN

Figura 3. Localización de la Comunidad Quilombola Familia Américo- Afonso Bezerra-
RN. Fuente: Elaboración propia.

Historia oral:

A inicios de los años 1960, Maria Isabel, se había separado de su primer 
marido y, con un hijo, fue a vivir en la ciudad de João Câmara (yendo a 
trabajar en casas de familia). Allí ella conoció a Don Américo. Se enamoraron 
y regresaron para construir una nueva vida cerca de la comunidad de 
Aroeira. En realidad, Américo comenzó comprando un pequeño terreno en 
la zona rural de Afonso Bezerra, en las proximidades de la Serra Nova. La tierra 
comprada rindió una producción y Américo comenzó a prosperar y buscar 
tierras mayores. Compró una segunda tierra; y por fin, juntando dinero de la 
venta de su producción y de esta tierra adquirió la actual propiedad de la 
familia: una gleba de 17,9 hectáreas de una tierra fértil, de clima ameno (por 

102 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



tratarse de una zona del semiárido). La Serra Nova es un lugar que hace frío: 
bueno para vivir. La vida en la comunidad es calma y muy familiar: trabajo y 
casa. No existen tradiciones culturales locales. La preocupación es que con el 
aumento de las familias si no hubiere una inversión en la cultura, solo reste la 
televisión y el consumo de alcohol como diversión de fin de semana.

Aspectos generales/actuales:

En la actualidad, la familia está compuesta de 102 personas. 
Actualmente, menos de 80 viven en la comunidad. Ir a otras ciudades es 
común en la búsqueda de trabajo. Américo e Isabel están vivos y tienen 06 
hijos, 35 nietos, 26 bisnietos y 20 tataranietos.

La comunidad vive de la agricultura (plantamos frijol y maíz 
principalmente). En nuestros patios tenemos frutales (guayaba, acerola, cajú, 
caña de azúcar) y huertas (cilantro y cebollino). Criamos gallinas y algunas 
cabras. La producción de carbón también es un medio para que la gente 
gane algo de dinero. Pero, en realidad, el ingreso de las pocas jubilaciones 
es la mayor garantía de las familias de la comunidad. En las palabras de una 
líder local:

Otro problema es que una parte de nuestros jóvenes no tienen 
documentación. Eso dificulta y desestimula el ir a la escuela y 
la búsqueda por empleos que exijan carné de trabajo. Como 
ventajas tenemos algunos moradores de la comunidad que tienen 
la enseñanza media; y, em 2022, una de nuestras moradoras, que 
vivió con el marido y los hijos vecinos a la capital Natal, regresó a 
la comunidad. Su marido que trabaja como albañil, comenzó un 
curso superior en Administración y Gestión de Recursos Humanos, en 
el sistema de educación a distancia en una universidad privada en 
Afonso Bezerra. 

La certificación de las otras comunidades que somos parientes y 
la presencia de la empresa de energía eólica nos hace creer que 
nuestro reconocimiento y nuestra certificación como Comunidad 
de Remanente de Quilombo nos van a garantizar para tener las 
compensaciones sociales y ambientales que tenemos derecho 
debido a los impactos de esta obra. Ya sabemos que va a haber 
ampliación de ese parque.

Creemos que con la certificación podremos tener una mayor 
atención con relación a nuestros otros problemas: no tenemos 
guardería y tenemos muchos niños; el transporte escolar es precario 
y vive rompiéndose; no tenemos puesto de salud, ni ambulatorio (las 
consultas no son realizadas en la casa de Américo); nuestro agente 
de salud no es de la comunidad; necesitamos apoyo en los patios 
productivos. En la cría de gallina, podemos tener piscicultura en 
tanques, necesitamos de más cabras: no tenemos una sede para 
nuestras reuniones (que puede servir para guardería y escuela 

Barboza de Oliveira Junior| 103



también), tenemos internet en dos casas (necesitamos ampliar), 
necesitamos energía solar en nuestras casas (va a abaratar nuestros 
gastos), el ocio aquí es precario: necesitamos de una cancha de 
deportes, una academia al aire libre, un campo de fútbol y una plaza 
que sirva de lugar de referencia.

Conflictos socioambientales

La empresa realizó, a través de un consultor externo que iba a hacer 
los estudios de socioeconomía, un contacto informal (2022) con la asesoría 
antropológica para saber si la comunidad estaba certificada o si iba a buscar 
ese proceso – y, también, saber cuáles eran las demandas de la comunidad. 
La asesoría informó de las varias demandas: cercado de la comunidad; 
equipamientos de equidad social domiciliaria como: baños, fogones de leña 
y huertos cercados entodas las casas; además de la construcción de una 
casa de mampostería en sustitución a la única casa de tapia de un señor 
con morbilidad elevada; sede para la asociación y cancha de deportes 
con gimnasio al aire libre. Cosas que no representan gastos a las empresas, 
sino una práctica de responsabilidad social corporativa que haga justicia al 
marketing empresarial que habla de sostenibilidad socioambiental.

Los impactos más visibles de la presencia del parque eólico en la 
comunidad Familia Américo son: incomodidad a la población (ruidos, 
trepidación, partículas); riesgo de atropellamiento y accidentes; riesgo de 
presencia de personas extrañas a las comunidades; riesgo de evasión de 
animales; alteración del paisaje; alteración de las propiedades del suelo 
(erosión); alteración de la calidad de las aguas (sedimentación); pérdida de 
flora utilizada para la adquisición de plantas y hierbas medicinales.

Resultados/trámites

•	 La comunidad actualizó el catastro de las familias 
en el sistema CadÚnico identificándolas como pertenecientes a la 
comunidad tradicional quilombola.

•	 La asesoría antropológica actuó junto a la comunidad 
en las tratativas jurídicas para la identificación por la Fundação 
Cultural Palmares todavía en 2023.

•	 La comunidad aguarda la actuación del Estado para 
que sean realizadas las ratativas junto a la empresa de energía 
renovable para la Consulta Previa, Libre e Informada.

•	 La comunidad también demanda un estudio de 
socioeconomía más complejo - en forma de Estudios de Impactos 
Ambientales e Informe de Impactos Ambientales (EIA/RIMA).

104 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



4. ANÁLISIS COMPARADO: PATRONES DE EXPROPIACIÓN Y RESISTENCIA 
EN EL SEMIÁRIDO Y LITORAL

Más allá de las particularidades geográficas e históricas de Queimadas, 
Camucim y Familia Américo, un análisis transversal revela patrones estructurales 
de violencia y resistencia. No estamos ante casos aislados, sino frente a un 
modus operandi sistémico de despojo territorial en el Nordeste brasileño. A 
continuación, cruzamos las variables observadas en los tres casos a partir de 
tres ejes analíticos fundamentales.

4.1. Eje 1 - El agente del conflicto: del “desarrollo verde” a la degradación 
clásica

Al comparar los agentes causantes del conflicto, observamos una 
distinción crucial en las narrativas de legitimación, aunque el resultado de 
expropiación sea similar.

•	 La trampa del discurso “verde” (Queimadas y Familia Américo): 
En el Semiárido, el conflicto es impulsado por empresas de energía 
eólica. Aquí, el racismo ambiental se camufla sofisticadamente bajo la 
etiqueta de “sustentabilidad” y “transición energética”. A diferencia 
del agronegocio, que es visiblemente depredador, las eólicas gozan 
de una legitimidad global. Sin embargo, para estas comunidades, 
las turbinas no representan “energía limpia”, sino la privatización de 
su territorio, ruido constante y la destrucción de su paisaje sagrado. 
El capital eólico opera bajo una lógica de colonialismo climático: 
sacrifica territorios negros locales para “salvar” el clima global.

•	 La degradación explícita (Camucim): En el litoral, el conflicto 
sigue el patrón clásico de acumulación por desposesión: el 
agronegocio (caña de azúcar) y el turismo depredador. Aquí no hay 
discurso verde; hay contaminación química directa (agrotóxicos) y 
apropiación física de las lagunas.

Síntesis Comparativa: Mientras Camucim lucha contra enemigos visibles 
que envenenan su agua, Queimadas y Familia Américo enfrentan un enemigo 
“invisible” y legitimado por el discurso ecológico hegemónico, lo que dificulta 
aún más su lucha política y jurídica.

4.2. Eje 2 - La invisibilidad institucional como política de Estado

Independientemente de si la comunidad está en el sertão o en la zona 
costera, la actuación del Estado brasileño es idéntica: opera a través de la 
burocracia de la inexistencia.

•	 Omisión Sistémica: En los tres casos, la certificación de la 
Fundación Palmares no fue una iniciativa estatal, sino una conquista 
arrancada por la presión comunitaria y la asesoría técnica. El Estado 
no llega para garantizar derechos, sino que llega después del 

Barboza de Oliveira Junior| 105



conflicto, y a menudo para legitimar al emprendedor (concediendo 
licencias ambientales sin Consulta Previa).

•	 La ausencia como estrategia: La falta de servicios 
básicos (escuelas, puestos de salud, saneamiento) es una constante 
en Queimadas, Camucim y Familia Américo. Esta precarización 
deliberada crea el terreno fértil para el “chantaje locacional”: el 
Estado se retira para que las empresas entren ofreciendo “migajas” 
de asistencia social (baños, cestas básicas) a cambio de la paz social 
y el control territorial.

4.3. Eje 3 - Salud y territorio: violaciones corporales y ambientales

El racismo ambiental no es una abstracción; se inscribe en los cuerpos 
y en las infraestructuras de vida de las comunidades. Al cruzar los impactos, 
vemos que la violencia toma formas distintas pero convergentes en la 
inviabilización de la vida tradicional.

•	 Violencia Física y Estructural (Queimadas): Las 
explosiones para instalar torres eólicas causan rajaduras en las casas 
y cisternas. Es una violencia física directa que amenaza la seguridad 
habitacional y el acceso al agua, generando un estado de alerta y 
estrés psicosocial permanente.

•	 Violencia Química y Biológica (Camucim): La 
contaminación por agrotóxicos y metales pesados en las lagunas 
representa una violencia silenciosa y acumulativa (cáncer, 
enfermedades dérmicas). Aquí, el cuerpo quilombola absorbe 
literalmente los costos del desarrollo ajeno.

Conclusión del Eje: Ya sea a través de la grieta en la pared o el veneno 
en el pez, el resultado es el mismo: la ruptura del vínculo metabólico entre la 
comunidad y su territorio. Ambas formas de violencia impiden la reproducción 
social del grupo y fuerzan un desplazamiento silencioso, configurando lo que 
Achille Mbembe llamaría una política de muerte (necropolítica) aplicada a la 
gestión territorial.

CONSIDERACIONES FINALES

Al retomar los hallazgos etnográficos situados en los territorios de 
Queimadas, Camucim y Familia Américo, se evidencia que, aunque las 
amenazas difieren en su fenomenología externa (agronegocio, turismo, 
energía eólica), convergen en un mismo mecanismo estructural de violación 
de derechos. La etnografía comparada reveló que la expropiación de la 
base material de vida y la negación de la ontología quilombola son resultados 
idénticos, independientemente del agente agresor.

La conclusión central de este estudio es que el racismo ambiental en 
el Estado de Rio Grande do Norte no es un accidente ni una externalidad 

106 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



negativa imprevista. Por el contrario, es parte intrínseca de un proyecto de 
desarrollo que opera bajo la lógica colonial de ver los territorios quilombolas 
como “vacíos demográficos”.

Para el capital —ya sea la agroindustria de la caña en el litoral o las 
corporaciones eólicas en el Sertão— estos territorios son vistos apenas como 
espacios disponibles para la extracción de valor (sea de biomasa o de 
energía cinética del viento). Esta visión ignora deliberadamente la presencia 
humana ancestral, las prácticas de manejo sustentable y la sacralidad de los 
lugares. La invisibilidad institucional que denunciamos a lo largo del texto (la 
falta de censos, la demora en la certificación) es funcional a este proyecto: al 
no reconocer al sujeto quilombola, el Estado “limpia” el terreno jurídico para la 
entrada de los emprendimientos. Así, el desarrollo del Nordeste se construye, 
una vez más, sobre la base de Zonas de Sacrificio racializadas.

Esta realidad empírica de expropiación sistemática dialoga directamente 
con las epistemologías contra-coloniales. Para cerrar nuestra reflexión, es 
imperativo recurrir al pensamiento de Antônio Bispo dos Santos (Nego Bispo) 
(1959-2023). Filósofo, poeta y líder quilombola, Bispo desarrolló el concepto de 
“contra-colonización” para explicar la resistencia de los pueblos tradicionales.

Él nos enseña que el conflicto no es solo por la tierra, sino entre dos 
lógicas de existencia: la lógica «lineal» y sintética del colonialismo (que quema, 
encierra y mercantiliza para acumular) y la lógica «circular» y orgánica de los 
pueblos tradicionales (que conviven con la naturaleza para bio-interactuar). 
Fue Nego Bispo quien, con maestría poética y política, sintetizó esta diferencia 
ontológica que presenciamos en el campo:

Extraemos los frutos de los árboles 
Sin matar los árboles 

Extraemos los peces de los ríos 
Sin matar los ríos 

Extraemos los animales de los bosques 
Sin matar los bosques

Ellos 
Queman los árboles para sembrar granos 
Queman los minerales para forjar el acero 
Queman las aguas para generar energía 

Ellos queman...

Sus casas son de fuego y calor 
Nuestras casas son de paja y frescura 

Nuestras verdades son la vida 
Sus verdades son la muerte

(Nego Bispo)

Barboza de Oliveira Junior| 107



Frente a la “verdad de la muerte” impuesta por el modelo de desarrollo 
hegemónico, la resistencia de Queimadas, Camucim y Familia Américo 
reafirma la “verdad de la vida”. La antropología, en este escenario, solo tiene 
sentido si se coloca al servicio de esa verdad, documentando la memoria 
para que el futuro no sea una repetición del pasado colonial.

108 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Acselrad, Henri. Conflitos ambientais no Brasil. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará: Fundação Heinrich Boll, 2004.

Andrade, Maristela Oliveira de; Azevedo, Patrícia; Ferreira, Alícia. 
Etnodesenvolvimento e políticas públicas: desafios para a sustentabilidade 
em territórios tradicionais. 2014.

Barbosa, Aline Miranda e Gómez, Jorge Ramóm Montenegro. A 
territorialização do racismo ambiental em comunidades quilombolas no 
município de Seabra – Bahia. Revista da ABPN, v. 14, n. Ed. Especial, junho, 
2022. p. 95-120.

Barbosa, Jorge Luis; Gómez, Jorge. Racismo ambiental, modernidade e 
colonialidade: olhares a partir das comunidades quilombolas. 2020.

Becker, Alice.  A entrevista em História Oral. In: Montenegro, Antonio 
Torres; Fernandes, Tânia (Orgs.). Veículos de memória: ensaios. Recife: Editora 
Universitária da UFPE, 2001.

Brito, M.F.M.; Lucena, R.F.P.; Cruz, D.D. Conhecimento etnobotânico 
local sobre plantas medicinais: uma avaliação de índices quantitativos. Rev. 
Interciencia, 2015; 40(3):156-164.

Bullard, Robert D. Dumping in Dixie: Race, Class, and Environmental 
Quality. Boulder: Westview Press, 1990.

Costa, João Bosco Araújo e Oliveira Junior, Geraldo Barboza de. O perfil 
das comunidades tradicionais e o acesso às políticas públicas nos territórios 
rurais e de cidadania do Rio Grande do Norte. Natal: Caravela Selo Cultural, 
2017.

Escobar, Arturo. La invención del Tercer Mundo: Construcción y 
deconstrucción del desarrollo. Bogotá: Grupo Editorial Norma, 1998.

Gouvêa, Evelyn Rebouças. Conflitos socioambientais em comunidades 
remanescentes de quilombos sob a perspectiva do território. O caso da 
comunidade de Carobinho em Campos dos Goytacazes (RJ). VI Congresso 
Iberoamericano de Estudios Territoriales Y Ambientales. São Paulo, 8 a 12 de 
setembro de 2014. ISBN: 978-85-7506-232-6. Disponível em: http://6cieta.org

Herculano, Selene. O clamor por justiça ambiental e contra o racismo 
ambiental. interfacehs – Revista de Gestão Integrada em Saúde do Trabalho 
e Meio Ambiente, v.3, n.1, Artigo 2, jan/abril 2008. Disponível em: http://www.
interfacehs.sp.senac.br/BR/artigos.asp?ed=6&cod_artigo=113. Acesso em: 
13/10/2017.

Itaborahy, N. Z. Conflitos e Resistências Territoriais na Comunidade 
Quilombola de São Pedro de Cima: Primeiras Impressões. In: Anais eletrônicos 
do XXI Encontro Nacional de Geografia Agrária. Uberlândia-MG. 15 a 19 de 
outubro de 2012.

Barboza de Oliveira Junior| 109



Leite, Ilka Boaventura (Org.). Negros no Sul do Brasil: invisibilidade e 
territorialidade. Florianópolis: Letras Contemporâneas, 1996.

Leite, Arlisson Pereira; Pedrosa, Kamila Marques; Lucena, Camila 
Marques de; Carvalho, Thamires Kelly Nunes; Felix, Leonardo Pessoa; e Lucena, 
Reinaldo Farias Paiva de. Uso e conhecimento de espécies vegetais úteis em 
uma comunidade rural no Vale do Piancó (Paraíba, Nordeste, Brasil). UEPB/ 
BioFar – Revista de Biologia e Farmácia, Volume especial, 2012.

Magalhães, Marion Brepohl. História e memória. In: Montenegro, Antonio 
Torres; Fernandes, Tânia (Orgs.). Veículos de memória: ensaios. Recife: Editora 
Universitária da UFPE, 2001.

Mbembe, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2018.

Montenegro, Antonio Torres; Fernandes, Tânia (Orgs.).  Veículos de 
memória: ensaios. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2001.

Nascimento, Bruno Lopes do e Zangalli Junior, Paulo C. Racismo 
ambiental e geografia: uma abordagem possível. Revista da ABPN, v. 14, n. 
Ed. Especial, junho 2022. p. 9-24.

Oliveira Junior, Geraldo Barboza (Org.). Diagnóstico social, econômico, 
ambiental e cultural do Camucim. Antropos Consultoria socioambiental/ 
Associação da Comunidade Quilombola do Camucim, Arez, RN, 2023.

Oliveira Junior, Geraldo Barboza (Org.). Diagnóstico socioeconômico e 
ambiental da Comunidade Quilombola de Queimadas. Antropos Consultoria 
Socioambiental/ Prefeitura Municipal de Currais Novos, Currais Novos, RN, 
2022.

Oliveira Junior, Geraldo Barboza (Org.). Relato sintético histórico da 
Família Américo. Antropos Consultoria Socioambiental. Natal, RN, 2022.

Pinto, Márcia Freire; Nascimento, João Luíz Joventino do; Bringel, Paulo 
Cunha Ferreira; e Meireles, Antônio Jeovah de Andrade. Quando os conflitos 
socioambientais caracterizam um território? João Pessoa, PB: UFPB. Gaia 
Scientia, (2014) Volume Especial Populações Tradicionais: 271-288. Versão 
Online ISSN 1981-1268. Disponível em: http://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.
php/gaia/index

Quijano, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 
Latina. In: Lander, Edgardo (Comp.). La colonialidad del saber: eurocentrismo 
y ciencias sociales. Buenos Aires: CLACSO, 2000.

Ribeiro, Gustavo Lins. Poder, redes e ideologia no campo do 
desenvolvimento. São Paulo: CEBRAP: Revista Novos Estudos, março, 2008.

110 |Revista Andaluza de Antropología. Número 29, diciembre de 2025



Santos, Antônio Bispo (Nego Bispo). Colonização, quilombos: modos 
e significados. Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia de Inclusão no 
Ensino. Superior e na Pesquisa – INCTI/Universidade de Brasília – UnB/Programa 
Institutos Nacionais de Ciência e Tecnologia – INCT/Conselho Nacional de 
Desenvolvimento Científico e Tecnológico - CNPq/Ministério da Ciência, 
Tecnologia e Inovação – MCTI, Brasília, 2015.

Saquet, Marcos Aurélio e Briskievicz, Michele. Territorialidade e 
identidade: um patrimônio no desenvolvimento territorial. Presidente Prudente, 
SP: Caderno Prudentino de Geografia, nº 31, vol.1, 2009.

Silva, Lays Helena Paes e. Ambiente e justiça: sobre a utilidade do 
conceito de racismo ambiental no contexto brasileiro. e-Cadernos ces 
[online], 17 | 2012, colocado online no dia 01 setembro 2012, consultado a 30 
setembro 2016. URL: http://eces.revues.org/1123; DOI: 10.4000/eces.1123

Silveira, Gustavo Madeira da; e Machado, Manoella Silveira. O desafio 
do desenvolvimento frente aos marcos ecológico e de mercado em direção à 
sustentabilidade no século XXI. Macapá (AP): PRACS: Revista de Humanidades 
do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP, n.3, p.123-139, dez. 2010.

Barboza de Oliveira Junior| 111




