
Carles Salazar Carrasco
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8476-9620 
Universitat de Lleida

DOI 
https://doi.org/10.12795/RAA.2025.28.08

RESEÑA A…

FRIGOLÉ REIXACH, JOAN (2024). LLEVARSE 
LA NOVIA E IRSE CON EL NOVIO. EL SISTEMA 
MATRIMONIAL DE LA CULTURA DEL SUR. 
BARCELONA: ESTUDIOS DE ANTROPOLOGÍA 
SOCIAL Y CULTURAL. EDICIONS DE LA 
UNIVERSITAT DE BARCELONA (270 PÁGINAS).

REVIEW

CÓMO CITAR/ HOW TO CITE

Salazar Carrasco, C. (2025).  Reseña a FRIGOLÉ 
REIXACH, JOAN (2024). LLEVARSE LA NOVIA E 
IRSE CON EL NOVIO. EL SISTEMA MATRIMONIAL 
DE LA CULTURA DEL SUR. BARCELONA: 
ESTUDIOS DE ANTROPOLOGÍA SOCIAL Y 
CULTURAL. EDICIONS DE LA UNIVERSITAT DE 
BARCELONA (270 PÁGINAS). Revista Andaluza 
de Antropología, (28), 159–163. https://doi.
org/10.12795/RAA.2025.28.08 

REVISTA ANDALUZA DE ANTROPOLOGÍA
NÚMERO 28. JULIO DE 2025

https://doi.org/10.12795/RAA



160 |Revista Andaluza de Antropología. Número 28, julio de 2025

Palabras clave: 

Reseña; Sistema matrimonial; Cultura del sur; Andalucía.

Keywords: 

Review; Marriage system; Southern culture; Andalusia.

Una de las cuestiones que todo sistema matrimonial debe regular, quizá 
la más básica, es quién puede casarse con quién. A diferencia de la mayoría 
de las sociedades humanas, en las sociedades occidentales tenemos un 
sistema basado en el libre consentimiento de las partes. De ahí nos viene la 
principal contradicción del sistema matrimonial occidental. ¿Cómo podemos 
hacer compatible el libre albedrío de los individuos con los intereses sociales 
implicados en la implementación del vínculo matrimonial? Esos intereses 
sociales se encarnan fundamentalmente en dos sujetos. De una parte, los 
padres de los contrayentes. En todas las sociedades, pero especialmente 
en aquellas basadas en economías domésticas, el matrimonio de los hijos 
repercute en la situación económica y social de los padres. Por eso los 
padres raras veces son indiferentes al matrimonio de sus hijos y por eso el libre 
albedrío de estos últimos pude contradecir los intereses de los primeros, pero 
no únicamente eso. Es la sociedad en su conjunto la que está implicada en los 
efectos que producirá la constitución del vínculo matrimonial. El matrimonio 
establece un vínculo entre dos personas, del que se derivan derechos y 
deberes que deben ser respetados por todos. Y los hijos que surjan de ese 
matrimonio van a ser también nuevos miembros de la sociedad, con sus 
derechos y deberes respectivos. De ahí que las instituciones responsables 
del establecimiento de los principios morales fundamentales de la sociedad, 
como son las instituciones religiosas, participen a menudo directamente en la 
regulación del matrimonio.

Todas las tensiones y contradicciones que acabo de apuntar aparecen 
en el sistema matrimonial que constituye el objeto de análisis de este nuevo 
libro del antropólogo catalán Joan Frigolé. Se trata de un sistema que 
podemos definir con la expresión que da título al libro: “llevarse la novia e 
irse con el novio”. La investigación sobre este sistema matrimonial se llevó a 
cabo en Líjar, en la provincia de Almería, durante los años 1987 y 1988. Frigolé 
nos presenta su trabajo en cuatro capítulos. En el primero, nos explica como 
realizó la etnografía: su trabajo de campo preliminar en Calasparra, provincia 
de Murcia, entre 1971 y 1976, y su trabajo definitivo en Líjar, provincia de 
Almería, en 1987 y 1988. En el segundo encontramos la etnografía de Líjar, que 
consiste en 43 relatos de trayectorias y elecciones matrimoniales. En el tercero 
tenemos un análisis de la estructura social y la economía de Líjar, “como 
contexto de los relatos”. Finalmente, el cuarto contiene un estudio de la cultura 
de Líjar “como marco de referencia de los relatos”. La información sobre el 



Salazar  | 161

sistema matrimonial la obtiene Frigolé no mediante la observación directa 
sino indirectamente, mediante los relatos que le proporcionan sus informantes 
sobre este sistema matrimonial. De este modo, Frigolé puede disponer de 
información de un espacio temporal muy amplio, casi de todo el siglo XX. Lo 
cual le permite analizar no sólo la manera como sus informantes entienden el 
sistema matrimonial en cuestión, sino también la evolución del sistema desde 
principios hasta prácticamente finales del siglo. Los relatos que recoge Frigolé 
son vivos y locuaces, a veces hechos por los mismos protagonistas, otras veces 
por personas allegadas. Aquí está el núcleo de la información etnográfica 
utilizada, complementada por dos encuestas escritas que Frigolé realizó a 
algo más de quinientos párrocos de varias provincias de la región sur en los 
años 1979 y 1981 y que aparecen en los dos anexos del libro.

¿Qué significa “llevarse a la novia e irse con el novio”? A veces se ha 
calificado este sistema de “matrimonio por fuga”, aunque no es así como lo 
definen sus protagonistas. Aparentemente, constituye una actualización radical 
del libre albedrío de los contrayentes, al margen de cualquier constreñimiento 
social, ya venga de la voluntad de sus padres o de las instituciones religiosas. 
Pero la realidad, como veremos, es algo más compleja. “Llevarse la novia/
irse con el novio” significa que los contrayentes deciden, normalmente por la 
noche, abandonar sus hogares e ir a vivir juntos a casa de algún pariente o 
amigo. Aunque muy raras veces van a vivir a casa de los padres del novio, son 
siempre los hombres los que “se llevan” a sus novias y son las mujeres las que 
“se van” con sus novios, nunca sucede a la inversa. En cualquier caso, es una 
decisión que toman ellos mismos, sin pactarla con nadie. Al poco tiempo los 
novios comunican su actuación a las familias respectivas y, pasado otro tiempo, 
que pueden ser varios meses, se “echan las bendiciones”, es decir, contraen 
matrimonio siguiendo todas las formalidades del rito religioso. El llevarse la 
novia e irse con el novio no es, por tanto, una forma alternativa al sistema 
del matrimonio convencional sino, como lo define Frigolé, una “variación” de 
este mismo sistema. La diferencia con el matrimonio convencional consiste en 
que aquí el matrimonio se realiza en dos etapas: primero, los novios se fugan 
y van a vivir juntos una temporada, luego formalizan sus relaciones y contraen 
matrimonio por la Iglesia.

¿Por qué? ¿Cómo podemos explicar esta peculiar variación del 
sistema matrimonial convencional? Formalmente, Frigolé sigue de manera 
muy explícita los pasos de la antropología social británica clásica. Citas de 
Malinowski, Evans-Pritchard y Mary Douglas nos confirman el impecable 
bagaje teórico del autor. Primero, nos presenta el hecho etnográfico, que 
consiste en los relatos de las trayectorias matrimoniales, en segundo lugar, la 
estructura social y la economía y, en tercer lugar, el sistema simbólico-moral 
de la cultura. Todo sucede como si la estructura social y económica explicara 
el hecho etnográfico y el sistema simbólico-moral le diera sentido. Las formas 
son las de la antropología social británica clásica, pero el contenido es muy 
distinto. Frigolé rehúye de cualquier lógica funcionalista en la que el no 
sentido de las apariencias queda anulado por una armonía subyacente. El 
sistema matrimonial cambia en el tiempo y, lo que es más importante, no está 



desprovisto de tensiones y contradicciones. Contra lo que pueda parecer a 
primera vista, Frigolé deja muy claro que el llevarse la novia/irse con el novio 
no es un acto individual puro desligado de cualquier convención o principio 
moral. Es un acto consuetudinario, un acto que han llevado a cabo varias 
generaciones anteriores a la presente y que tiene sus propias reglas. Por 
ejemplo, llevarse la novia/irse con el novio no significa “juntarse”. Esto último es 
mucho más reprobable porque implica una actuación totalmente al margen 
del matrimonio convencional y ya hemos visto que lo que aquí tratamos es 
únicamente una variación sobre ese matrimonio, no su alternativa. Además, 
otro principio moral fundamental que regula este acto es que las mujeres 
que se van con su novio deben estar “limpias”. Esto significa que deben ser 
vírgenes cuando se van con su novio y éste debe respetar su virginidad hasta 
que “llegan al lecho”. Hay una cierta evolución en relación a este requisito, 
más rígido durante la primera mitad del siglo, más flexible después. Sea como 
fuere, al mismo tiempo hay una cierta ambigüedad moral en todo ello. Aunque 
hay varias opiniones al respecto, se acepta como una costumbre que no es 
especialmente deseable o aconsejable. Esta ambigüedad moral se refleja en 
la oposición entre los conceptos de “vergüenza” y “culpabilidad”. Las mujeres 
que se fueron con su novio no se sienten culpables de su actuación, aunque 
al mismo tiempo sientan una cierta vergüenza por ello.

Por otra parte, es una acción que se define también como de autonomía 
personal. A veces se aducen razones económicas. El matrimonio no se celebra 
de la manera convencional por la falta de medios, por el “no tener con qué 
casarse”. Pero con frecuencia se trata también de un acto de clara rebeldía 
frente a la voluntad paterna, especialmente la voluntad de las madres y, 3 
sobre todo, de las madres de las mujeres. Hay que tener en cuenta que la 
sociedad que analiza Frigolé es una sociedad fuertemente jerarquizada. Existe 
jerarquía entre los sexos –ya hemos visto quién “se va con” y quien “se lleva 
a”. Pero también existe jerarquía entre las generaciones. Hombres y mujeres 
deben obedecer a sus padres mientras vivan con ellos. Aunque trabajen por 
su cuenta, deben dar su salario íntegramente a sus madres, que son las que 
administran todo el dinero que llega a la casa. De ahí que el llevarse la novia/
irse con el novio tiene un cierto aire de resistencia o incluso de rebeldía frente 
a la jerarquía, aunque no sea rebeldía contra las convenciones sociales, pero 
si contra las relaciones de poder que encuentran legitimidad cultural en esas 
mismas convenciones. Los hombres se llevan a sus novias y las mujeres se van 
con sus novios porque así pueden emanciparse de sus padres sin tener que 
pasar por todas las complejidades y gastos del matrimonio convencional. De 
ahí también que unos y otras parece que piensan de manera distinta según el 
estatus generacional en el que se encuentran. Las mismas madres y abuelas 
que se fueron con sus novios cuando eran jóvenes deploran que esto sea 
también lo que vayan a hacer sus hijas y nietas. Muchas incluso ocultan el 
hecho a sus descendientes, “para que no tomen mal ejemplo”.

Joan Frigolé es sin duda uno de los padres fundadores de la antropología 
social en nuestro país. Si alguien quiere saber cuál es la contribución específica 

162 |Revista Andaluza de Antropología. Número 28, julio de 2025



de la antropología social al estudio de las sociedades y del comportamiento 
humano, si alguien se pregunta qué es una investigación etnográfica, si 
alguien alberga alguna duda en relación al valor de la antropología social 
como disciplina dentro de las ciencias sociales y a la práctica de la etnografía 
como método de recogida de información, los trabajos de Frigolé contienen 
una respuesta clara y contundente a todas estas cuestiones. Investigador y 
escritor prolífico, Frigolé ha realizado trabajo de campo etnográfico en lugares 
diversos de la geografía española, aunque su especialidad son las culturas 
del sur de la península ibérica. De esto es precisamente de lo que trata el libro 
objeto de esta recensión, como reza el subtítulo: “El sistema matrimonial de la 
cultura del sur”.

El trabajo de Frigolé nos muestra como a partir de “una singularidad”, 
como el mismo lo expresa, podemos observar la universalidad del carácter, 
de la naturaleza y las pasiones humanas. Todas las sociedades tienen 
sistemas matrimoniales, esto es, reglas culturalmente determinadas que 
regulan las relaciones sexuales y el proceso de reproducción biológica. 
También los animales no humanos tienen relaciones sexuales y se reproducen 
biológicamente, pero solo los humanos necesitamos regular sexualidad y 
reproducción culturalmente. Sexualidad y reproducción no son únicamente 
procesos biológicos sino también constructos sociales, puesto que es toda la 
sociedad, y no únicamente los individuos, la que se implica y tiene un interés 
claro en su realización. Desde el inicio de nuestra disciplina, los antropólogos 
sabemos que la regulación y el significado cultural de la sexualidad y la 
reproducción puede ser muy diversa. Hay muchos sistemas matrimoniales y, 
dentro de cada sistema matrimonial, hay maneras diferentes de cumplir con 
sus requisitos. También desde el inicio de nuestra disciplina hemos definido 
nuestro objetivo como la explicación de esta diversidad a partir, como no 
puede ser de otro modo, de análisis detallados y cualitativos de las expresiones 
concretas de esta diversidad. La larga y fructífera trayectoria intelectual de 
Frigolé constituye un ejemplo inmejorable de esta tarea, un ejemplo que 
ningún estudioso de la antropología social o de las ciencias sociales en general 
puede ni debe ignorar.

Martínez | 163


