REVISTA ANDALUZA DE ANTROPOLOGIA
NUMERO 28. JULIO DE 2025
https://doi.org/10.12795/RAA

©250

aaaaaaaaaa
andaluza de antropologia

RESENA A...

FRIGOLE REIXACH, JOAN (2024). LLEVARSE
LA NOVIA E IRSE CON EL NOVIO. EL SISTEMA
MATRIMONIAL DE LA CULTURA DEL SUR.
BARCELONA: ESTUDIOS DE ANTROPOLOGIA
SOCIAL Y CULTURAL. EDICIONS DE LA
UNIVERSITAT DE BARCELONA (270 PAGINAS).

Carles Salazar Carrasco
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8476-9620
Universitat de Lleida

DOI
https://doi.org/10.12795/RAA.2025.28.08

REVIEW

COMO CITAR/ HOW TO CITE

Salazar Carrasco, C. (2025). ReseAa a FRIGOLE
REIXACH, JOAN (2024). LLEVARSE LA NOVIA E
IRSE CON EL NOVIO. EL SISTEMA MATRIMONIAL
DE LA CULTURA DEL SUR. BARCELONA:
ESTUDIOS DE ANTROPOLOGIA SOCIAL Y
CULTURAL. EDICIONS DE LA UNIVERSITAT DE
BARCELONA (270 PAGINAS). Revista Andaluza
de Antropologia, (28), 159-163. https://doi.
org/10.12795/RAA.2025.28.08



160 | Revista Andaluza de Anfropologia. NUmero 28, julio de 2025

Palabras clave:
Resena; Sistema matrimonial; Cultura del sur; Andalucia.
Keywords:

Review; Marriage system; Southern culture; Andalusia.

Una de las cuestiones que todo sistema matrimonial debe regular, quizd
la mds bdsica, es quién puede casarse con quién. A diferencia de la mayoria
de las sociedades humanas, en las sociedades occidentales tenemos un
sistema basado en el libre consentimiento de las partes. De ahi nos viene la
principal contradiccidn del sistema matrimonial occidental. sComo podemos
hacer compatible el libre albedrio de los individuos con los intereses sociales
implicados en la implementacién del vinculo matrimonial? Esos intereses
sociales se encarnan fundamentalmente en dos sujetos. De una parte, los
padres de los confrayentes. En todas las sociedades, pero especialmente
en aquellas basadas en economias domésticas, el matrimonio de los hijos
repercute en la situacion econdmica y social de los padres. Por eso los
padres raras veces son indiferentes al matrimonio de sus hijos y por eso el libre
albedrio de estos Ultimos pude contradecir los intereses de los primeros, pero
no Unicamente eso. Es la sociedad en su conjunto la que estd implicada en los
efectos que producird la constitucién del vinculo matrimonial. El matrimonio
establece un vinculo entre dos personas, del que se derivan derechos y
deberes que deben ser respetados por todos. Y los hijos que surjan de ese
matrimonio van a ser también nuevos miembros de la sociedad, con sus
derechos y deberes respectivos. De ahi que las instituciones responsables
del establecimiento de los principios morales fundamentales de la sociedad,
como son las instituciones religiosas, participen a menudo directamente en la
regulacion del matrimonio.

Todas las tensiones y contradicciones que acabo de apuntar aparecen
en el sistema matrimonial que constituye el objeto de andlisis de este nuevo
libro del antropdlogo cataldn Joan Frigolé. Se trata de un sistema que
podemos definir con la expresidon que da titulo al libro: “llevarse la novia e
irse con el novio”. La investigacién sobre este sistemna matrimonial se llevd a
cabo en Lijar, en la provincia de Almeria, durante los afos 1987 y 1988. Frigolé
nos presenta su trabajo en cuatro capitulos. En el primero, nos explica como
realizé la etnografia: su trabajo de campo preliminar en Calasparra, provincia
de Murcia, entre 1971 y 1976, vy su trabajo definitivo en Lijar, provincia de
Almeria, en 1987 y 1988. En el segundo encontramos la etnografia de Lijar, que
consiste en 43 relatos de trayectorias y elecciones matrimoniales. En el tercero
tenemos un andlisis de la estructura social y la economia de Lijar, “*como
contexto delosrelatos”. Finalmente, el cuarto contiene un estudio de la cultura
de Lijar “*como marco de referencia de los relatos”. La informacién sobre el



Salazar | 161

sistema matrimonial la obtiene Frigolé no mediante la observacion directa
sino indirectamente, mediante los relatos que le proporcionan sus informantes
sobre este sistema matrimonial. De este modo, Frigolé puede disponer de
informacion de un espacio temporal muy amplio, casi de todo el siglo XX. Lo
cual le permite analizar no sélo la manera como sus informantes entienden el
sistema matrimonial en cuestiéon, sino también la evolucién del sistema desde
principios hasta practicamente finales del siglo. Los relatos que recoge Frigolé
son vivos y locuaces, a veces hechos por los mismos protagonistas, otras veces
por personas allegadas. Aqui estd el nicleo de la informacién etnogrdfica
utilizada, complementada por dos encuestas escritas que Frigolé realizdé a
algo mds de quinientos pdrrocos de varias provincias de la regién sur en los
anos 1979 y 1981 y que aparecen en los dos anexos del libro.

s Qué significa “llevarse a la novia e irse con el novio"2 A veces se ha
calificado este sistema de “matrimonio por fuga”, aungue no es asi como lo
definensusprotagonistas. Aparentemente, constituye una actualizaciénradical
del libre albedrio de los contrayentes, al margen de cualquier constreiimiento
social, ya venga de la voluntad de sus padres o de las instituciones religiosas.
Pero la realidad, como veremos, es algo mds compleja. “Llevarse la novia/
irse con el novio” significa que los contrayentes deciden, normalmente por la
noche, abandonar sus hogares e ir a vivir juntos a casa de algin pariente o
amigo. Aunque muy raras veces van a vivir a casa de los padres del novio, son
siempre los hombres los que “se llevan™ a sus novias y son las mujeres las que
“se van” con sus novios, nunca sucede a la inversa. En cualquier caso, es una
decision que toman ellos mismos, sin pactarla con nadie. Al poco tiempo los
novios comunican su actuacién alas familiasrespectivasy, pasado otro tiempo,
que pueden ser varios meses, se “echan las bendiciones”, es decir, contraen
matrimonio siguiendo todas las formalidades del rito religioso. El llevarse la
novia e irse con el novio no es, por tanto, una forma alternativa al sistema
del matrimonio convencional sino, como lo define Frigolé, una “variacion” de
este mismo sistema. La diferencia con el matfrimonio convencional consiste en
que aqui el matrimonio se realiza en dos etapas: primero, los novios se fugan
y van a vivir juntos una temporada, luego formalizan sus relaciones y contraen
matrimonio por la Iglesia.

sPor quée sCoOmo podemos explicar esta peculiar variaciéon del
sistema matrimonial convencional2 Formalmente, Frigolé sigue de manera
muy explicita los pasos de la antropologia social britdnica cldsica. Citas de
Malinowski, Evans-Pritchard y Mary Douglas nos confirman el impecable
bagaje tedrico del autor. Primero, nos presenta el hecho etnogrdfico, que
consiste en los relatos de las tfrayectorias matfrimoniales, en segundo lugar, la
estructura social y la economia y, en tercer lugar, el sistema simbdlico-moral
de la cultura. Todo sucede como sila estructura social y econdmica explicara
el hecho etnogrdfico vy el sistema simbdlico-moral le diera sentido. Las formas
son las de la antropologia social britdnica cldsica, pero el contenido es muy
distinto. Frigolé rehUye de cualquier l6gica funcionalista en la que el no
sentido de las apariencias queda anulado por una armonia subyacente. El
sistema matrimonial cambia en el tiempo vy, lo que es mds importante, no estd



162 |Revista Andaluza de Anfropologia. NUmero 28, julio de 2025

desprovisto de tensiones y contfradicciones. Confra lo que pueda parecer a
primera vista, Frigolé deja muy claro que el llevarse la novia/irse con el novio
no es un acto individual puro desligado de cualquier convencion o principio
moral. Es un acto consuetudinario, un acto que han llevado a cabo varias
generaciones anteriores a la presente y que tiene sus propias reglas. Por
ejemplo, llevarse la novia/irse con el novio no significa “juntarse”. Esto Ultimo es
mucho mds reprobable porque implica una actuacion totalmente al margen
del matrimonio convencional y ya hemos visto que lo que aqui fratamos es
Unicamente una variacion sobre ese matrimonio, no su alternativa. Ademds,
otro principio moral fundamental que regula este acto es que las mujeres
gue se van con su novio deben estar “limpias”. Esto significa que deben ser
virgenes cuando se van con su novio y éste debe respetar su virginidad hasta
gue "llegan al lecho”. Hay una cierta evoluciéon en relacion a este requisito,
mds rigido durante la primera mitad del siglo, mds flexible después. Sea como
fuere, almismo tiempo hay una cierta ambigledad moral en todo ello. Aunque
hay varias opiniones al respecto, se acepta como una costumbre que no es
especialmente deseable o aconsejable. Esta ambigiedad moral se refleja en
la oposicidn entre los conceptos de “verglenza” y “culpabilidad”. Las mujeres
gue se fueron con su novio no se sienten culpables de su actuacién, aunque
al mismo tiempo sientan una cierta vergtenza por ello.

Por otra parte, es una accion que se define también como de autonomia
personal. A veces se aducen razones econémicas. El matrimonio no se celebra
de la manera convencional por la falta de medios, por el “no tener con qué
casarse”. Pero con frecuencia se frata también de un acto de clara rebeldia
frente a la voluntad paterna, especialmente la voluntad de las madres vy, 3
sobre todo, de las madres de las mujeres. Hay que tener en cuenta que la
sociedad que analiza Frigolé es una sociedad fuertemente jerarquizada. Existe
jerarquia entre los sexos —ya hemos visto quién “se va con” y quien “se lleva
a”. Pero también existe jerarquia entre las generaciones. Hombres y mujeres
deben obedecer a sus padres mientras vivan con ellos. Aunque frabajen por
su cuenta, deben dar su salario intfegramente a sus madres, que son las que
administran todo el dinero que llega a la casa. De ahi que el llevarse la novia/
irse con el novio tiene un cierto aire de resistencia o incluso de rebeldia frente
a la jerarquia, aungue no sed rebeldia contra las convenciones sociales, pero
si confra las relaciones de poder que encuentran legitimidad cultural en esas
mismas convenciones. Los hombres se llevan a sus novias y las mujeres se van
con sus novios porque asi pueden emanciparse de sus padres sin tfener que
pasar por todas las complejidades y gastos del matrimonio convencional. De
ahi también que unos y otras parece que piensan de manera distinta segun el
estatus generacional en el que se encuentran. Las mismas madres y abuelas
gue se fueron con sus novios cuando eran jovenes deploran que esto sea
también lo que vayan a hacer sus hijas y nietas. Muchas incluso ocultan el
hecho a sus descendientes, “para que no fomen mal ejemplo”.

Joan Frigolé es sin duda uno de los padres fundadores de la antropologia
social en nuestro pais. Si alguien quiere saber cudl es la contribucion especifica



Martinez | 163

de la antropologia social al estudio de las sociedades y del comportamiento
humano, si alguien se pregunta qué es una investigacion etnogrdfica, si
alguien alberga alguna duda en relacién al valor de la antropologia social
como disciplina dentro de las ciencias sociales y a la prdactica de la ethografia
como método de recogida de informacioén, los trabajos de Frigolé contienen
una respuesta clara y contundente a todas estas cuestiones. Investigador y
escritor prolifico, Frigolé ha realizado trabajo de campo etnogrdfico en lugares
diversos de la geografia espanola, aunque su especialidad son las culturas
del sur de la peninsula ibérica. De esto es precisamente de lo que trata el libro
objeto de esta recension, como reza el subtitulo: “El sistema matrimonial de la
cultura del sur”.

El trabajo de Frigolé nos muestra como a partir de “una singularidad”,
como el mismo lo expresa, podemos observar la universalidad del cardcter,
de la naturaleza y las pasiones humanas. Todas las sociedades tienen
sistemas matrimoniales, esto es, reglas culturalmente determinadas que
regulan las relaciones sexuales y el proceso de reproduccién bioldgica.
También los animales no humanos tienen relaciones sexuales y se reproducen
bioldgicamente, pero solo los humanos necesitamos regular sexualidad vy
reproduccién culturalmente. Sexualidad y reproduccidén no son Unicamente
procesos bioldgicos sino también constructos sociales, puesto que es toda la
sociedad, y no Unicamente los individuos, la que se implica y tiene un interés
claro en su realizacién. Desde el inicio de nuestra disciplina, los antropdlogos
sabemos que la regulacién y el significado cultural de la sexualidad vy la
reproduccién puede ser muy diversa. Hay muchos sistemas matrimoniales vy,
denfro de cada sistema matrimonial, hay maneras diferentes de cumplir con
sus requisitos. También desde el inicio de nuestra disciplina hemos definido
nuestro objetivo como la explicacién de esta diversidad a partir, como no
puede ser de otfro modo, de andlisis detallados y cualitativos de las expresiones
concretas de esta diversidad. La larga y fructifera trayectoria intelectual de
Frigolé constituye un ejemplo inmejorable de esta tarea, un ejemplo que
ningun estudioso de la antropologia social o de las ciencias sociales en general
puede ni debe ignorar.



