
PHILOLOGIA
HISPALENSIS

ESTUDIOS LITERARIOS

2023 | VOL. XXXVII 2





ESTUDIOS LITERARIOS

FACULTAD DE FILOLOGÍA

UNIVERSIDAD DE SEVILLA

PHILOLOGIA
HISPALENSIS

AÑO 2023
VOL. XXXVII/2



Evaluación de originales: Los originales se someten a una evaluación ciega, un proceso anónimo de revisión por 
pares, siendo enviados a evaluadores externos y también examinados por los miembros del Consejo de Redacción 
y/o los especialistas del Consejo Asesor de la Revista.

Periodicidad: Anual en formato tradicional y en formato electrónico.

Publicación en Internet: <https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis>, <https://revistascientificas.
us.es/index.php/PH>.

Bases de datos: Philologia Hispalensis se encuentra indexada en CARHUS Plus+2018, DIALNET, DOAJ, Dulcinea, 
Index Islamicus, Latindex 2.0 (100% de los criterios ​cumplidos), MIAR (ICDS 2022 = 10), MLA, REDIB, SCOPUS, 
ERIHPLUS y ANVUR (Clase A). Asimismo, cuenta con el sello de calidad de la FECYT (8ª edición, 2023) en los 
campos de conocimiento Lingüística y Literatura dentro de la modalidad Humanidades.

Envío de originales y suscripciones: Las colaboraciones deben enviarse a través de <https://revistascientificas.
us.es/index.php/PH>.

Dirección de contacto: Secretariado de la Revista Philologia Hispalensis, Facultad de Filología, Universidad de 
Sevilla, C/ Palos de la Frontera, s/n, 41004 Sevilla; o bien al correo electrónico <philhisp@us.es>.

Intercambios o canjes (Bibliotecas Universiarias): Solicítense a Editorial Universidad de Sevilla o al 
Secretariado de la revista <philhisp@us.es>.

© Editorial Universidad de Sevilla
Financiación: Revista financiada por la Universidad de Sevilla dentro de las 
ayudas del VII PPIT-US y del Decanato de la Facultad de Filología. 
Portada: referencias.maquetacion@gmail.com
Depósito Legal: SE-354-1986
ISSN: 1132 - 0265 / eISSN 2253-8321
Maquetación: referencias.maquetacion@gmail.com
Imprime: Podiprint
Distribuye: Editorial Universidad de Sevilla, Porvenir, 27, 41013 Sevilla

Licence Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 
4.0 Internacional  (CC BY-NC-SA 4.0)

https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
mailto:philhisp%40us.es?subject=
mailto:philhisp%40us.es?subject=
mailto:referencias.maquetacion%40gmail.com?subject=
mailto:referencias.maquetacion%40gmail.com?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis
mailto:philhisp@us.es
mailto:philhisp@us.es


Equipo Editorial

Directora:	 Yolanda Congosto Martín, Universidad de Sevilla, España
Secretaria:	 Leyre Martín Aizpuru, Universidad de Sevilla, España
Editoras:	 Salomé Lora Bravo, Universidad de Sevilla, España
	 Natalia Silva López, Fundación Pública de Estudios Universitarios “Francisco 		
	 Maldonado” de Osuna, España
Coordinadora  
de Reseñas: 	 Amparo Soler Bonafont, Universidad Complutense de Madrid, España 
Consejo de  
Redacción:	 Gema Areta Marigó, Universidad de Sevilla, España 
	 Elisabetta Carpitelli, Université Stendhal - Grenoble Alpes, France 
	 Antonio Luis Chaves Reino, Universidad de Sevilla, España 
	 Marianna Chodorowska-Pilch, University of Southern California, USA
	 Yves Citton, Université Paris 8 Vincennes-Saint Denis, France 
	 Ninfa Criado Martínez, Universidad de Sevilla, España 
	 María Dolores Gordón Peral, Universidad de Sevilla, España 
	 Isabel María Íñigo Mora, Universidad de Sevilla, España 
	 Manuel Maldonado Alemán, Universidad de Sevilla, España 
	 Daniela Marcheschi, Universitá degli Studi di Perugia, Italia
	 Pedro Martín Butragueño, Colegio de México, México 
	 Miguel Ángel Quesada Pacheco, Universitetet i Bergen, Norge 
	 Angelica Valentinetti, Universidad de Sevilla, España 
	 Alf Monjour, Universität Duisburg-Essen, Deutschland 
	 María José Osuna Cabezas, Universidad de Sevilla, España 
	 Fátima Roldán Castro, Universidad de Sevilla, España 
	 Antonio Romano, Università degli Studi di Torino, Italia 
	 Juan Pedro Sánchez Méndez, Université de Neuchâtel, Suisse 
	 María Luisa Siguán Boehmer, Universitat de Barcelona, España  
	 José Solís de los Santos, Universidad de Sevilla, España 
	 Modesta Suárez, Université de Toulouse-Le Mirail, France 
	 María Ángeles Toda Iglesia, Universidad de Sevilla, España 
	 José Agustín Vidal Domínguez, Universidad de Sevilla, España 
	 María Jesús Viguera Molins, Universidad Complutense de Madrid, España 
	 Adamantía Zerva, Universidad de Sevilla, España  

Comité Científico

Juan Francisco Alcina Rovira, Universitat Rovira i Virgili, España
Gerd Antos, Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Deutschland
Gianluigi Beccaria, Università degli Studi di Torino, Italia
Isabel Carrera Suárez, Universidad de Oviedo, España
Carmen Herrero, Manchester Metropolitan University, England
Anna Housková, Univerzita Karlova, Česká Republika
Dieter Kremer, Universität Trie, Deutschland
Xavier Luffin, Vrije Universiteit Brussel, Belgique
Roberto Nicolai, Sapienza - Università di Roma, Italia
Marie-Linda Ortega, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3, France
Deborah C. Payne, American University, USA
Carmen Silva-Corvalán, University of Southern California, USA
Alicia Yllera Fernández, UNED, España



Consejo Asesor

Estudios Árabes e Islámicos
Carmen Ruiz Bravo-Villasante, Universidad Autónoma de Madrid, España 
Pilar Lirola Delgado, Universidad de Cádiz, España
Celia del Moral Molina, Universidad de Granada, España 
Filología Alemana
Georg Pichler, Universidad de Alcalá, España 
Marta Fernández-Villanueva Jané, Universitat de Barcelona, España 
María José Domínguez, Universidade de Santiago de Compostela, España 
Filología Clásica - Latín
Jesús Luque Moreno, Universidad de Granada, España 
José Luis Moralejo Álvarez, Universidad de Alcalá de Henares, España 
Eustaquio Sánchez Salor, Universidad de Extremadura, España 
Filología Clásica - Griego
Didier Marcotte, Université Sorbonne Paris, France 
Maurizio Sonnino, Sapienza-Università di Roma, Italia 
Stefan Schorn, Université Catholique de Louvain, Belgique 
Filología Francesa
Dolores Bermúdez Medina, Universidad de Cádiz, España 
Monserrat Serrano Mañes, Universidad de Granada, España 
María Luisa Donaire Fernández, Universidad de Oviedo, España 
Filología Italiana
Giovanni Albertocchi, Universitat de Girona, España 
Cesáreo Calvo Rigual, Universitat de València - IULMA, España 
Margarita Borreguero Zuloaga, Universidad Complutense de Madrid, España 
Lengua Española
Emilio Montero Cartelle, Universidade de Santiago de Compostela, España 
Antonio Salvador Plans, Universidad de Extremadura, España 
Antonio Briz Gómez, Universitat de València, España 
Lengua Inglesa
Emilia Alonso Sameño, Ohio University, USA 
Carmen Gregori Signes, Universitat de València, España 
Nuria Yanez-Bouza, Universidade de Vigo, España 
Lingüística
Ángel López García, Universitat de València, España 
Eugenio Martínez Celdrán, Universitat de Barcelona, España 
Juan Carlos Moreno Cabrera, Universidad Autónoma de Madrid, España 
Literatura Española
Pedro M. Cátedra, Universidad de Salamanca, España 
Flavia Gherardi, Università degli Studio di Napoli Federico II, Italia 
Leonardo Romero Tobar, Universidad de Zaragoza, España 
Literatura Hispanoamericana
Teodosio Fernandez, Universidad Autónoma de Madrid, España 
Noé Jitrik, Universidad de Buenos Aires, Argentina 
Edwin Williamson, Oxford University, Inglaterra 
Literatura Inglesa
Luis Alberto Lázaro Lafuente, Universidad Alcalá de Henares, España 
Ricardo Mairal Usón, UNED, España 
Carme Manuel Cuenca, Universitat de València, España 
Teoría de la Literatura
José Domínguez Caparrós, UNED, España 
Antonio Garrido Domínguez, Universidad Complutense de Madrid, España 
Isabel Paraíso Almansa, Universidad de Valladolid, España 



Revisores del volumen 37, número 2 (2023). Estudios Literarios

Han actuado como revisores anónimos para uno o más artículos de este número, tanto los aceptados como 
los rechazados, los siguientes investigadores:

Mercedes Aragón Huerta (Universidad de Cádiz)
Guadalupe Arbona Abascal (Universidad Complutense de Madrid)
Mercedes Arriaga Flórez (Universidad de Sevilla)
Miguel Beltrán Munar (Universitat de les Illes Balears)
Enrique Cantera Montenegro (UNED)
José Manuel Cañas Reillo (CCHS-CSIC)
Constanza Cavallero (Universidad de Buenos Aires)
Isabel Clúa Gines (Universidad de Sevilla)
Marco Antonio Coronel Ramos (Universitat de València)
Francisco Javier del Barco del Barco (Universidad Complutense de Madrid)
Paloma Díaz-Mas (CCHS-CSIC y RAE)
John H. Edwards (University of Oxford. Reino Unido)
Maria Laura Giordano (Universitat Abat Oliba CEU)
Mariano Gómez Aranda (CCHS. CSIC)
Isabella Iannuzzi Pontificia (Università Lateranense)
Enrique Jerez Cabrero (UNED)
Susan Llontop Gutiérrez (Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Lima, Perú)
Antonio Martínez Illán (Universidad de Navarra)
Ahmed Kissami Mbarki (Universidad de Granada)
Yolanda Morató Agrajofo (Universidad de Sevilla)
Juan Ignacio Pulido Serrano (Universidad de Alcalá)
María del Pilar Rábade Obradó (Universidad Complutense de Madrid)
José Javier Rodríguez Toro (Universidad de Sevilla)
Ainhoa Segura Zariquiegui (Universidad de Burgos)
Claude B. Stuczynski (Bar-Ilan University, Israel)
Ryan Szpiech (University of Michigan, Estados Unidos)
María Victoria Utrera Torremocha (Universidad de Sevilla)
Rosa Vidal Doval (Queen Mary University of London, Reino Unido)
Óscar Villarroel González (Universidad Complutense de Madrid)





ÍNDICE

Sección Monográfica. Conversos en la encrucijada, 1391-1492. Texto, 
exégesis, doctrina, historia e identidad / Conversos at the Crossroads,  
1391-1492. Text, Exegesis, Doctrine, History and Identity.............................................. 	 13

Presentación / Presentation......................................................................................	 15-24
Ricardo Muñoz Solla (Universidad de Salamanca / IEMYRhd)
Juan Miguel Valero Moreno (Universidad de Salamanca / IEMYRhd)

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation / Conversos, 
judíos y convivencias: la historia perdida en la traducción..................................	 25-48

Eleazar Gutwirth (Tel Aviv University)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena: ascendiente paterno y 
experiencia conciliar / In Alfonso de Cartagena’s Defensorium: Paternal 
Influence and Conciliar Experience...........................................................................	 49-67

Luis Fernández Gallardo (UNED)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum y el 
Defensorium unitatis christianae / Thematic Relations and Echoes between 
the Scrutinium Scripturarum and the Defensorium Unitatis Christianae........	 69-91

Héctor García Fuentes (Universidad de Salamanca / IEMYRhd)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of 
Trinity / Fe por encima del intelecto. El argumento de Pedro de la Caballería 
a favor de la Trinidad....................................................................................................	 93-107

Shalom Sadik (Ben Gurion University of the Negev)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 
Converso Debate / Antes de “la limpieza de sangre”: elementos y metáforas 
en el debate de 1449-1450 sobre los conversos...........................................................	 109-134

Erika Tritle (Coastal Carolina University)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Hacia una nueva edición de la Instrucción del Relator Fernán Díaz de 
Toledo: variantes y errores en la transmisión del texto / Towards a New 
Edition of Fernán Díaz de Toledo’s Instrucción del Relator: Variation and 
Errors in the Textual Tradition....................................................................................	 135-150

Valeria Lehmann (Scuola Superiore Meridionale)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa (1459-1537) y Hernando de 
Talavera (1428-1507) sobre los judeoconversos. Redeuntes ad iudaeorum 
ritus  / The Discussion of Diego Ramírez de Villaescusa (1459-1537) and 
Hernando de Talavera (1428-1507) on the Jewish Converts. Redeuntes ad 
Iudaeorum Ritus ...........................................................................................................	 151-170

Victoriano Pastor Julián (Asociación Hispana de Estudios Hebraicos)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales 
del siglo xv: los escritos del maestro fray Juan de Santo Domingo / The 
Anticonverso Atmosphere in the University of Salamanca at the End of the 
15th Century: the Writings of fray Juan de Santo Domingo....................................	 171-196

Pedro Martín Baños (IES Carolina Coronado, Almendralejo / 
Universitat Autònoma de Barcelona)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

Varia 

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 
en la poética de Anne Sexton y Alda Merini: crítica de género / The 
Demonization of Female Erotism and Mental Disorder in Anne Sexton and 
Alda Merini Poetry: a Gender Basis Critics..............................................................	 199-215

Víctor Anguita Martínez (Università degli Studi di Bari Aldo Moro)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de 
Eguren / Diosa Ambarina: Ecopoetics of the Eternal Femenine in Eguren’s 
Poetry................................................................................................................................	 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón (Pontificia Universidad Católica del Perú)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


Reseñas de libros

Fray Hernando de Talavera (OSH): Católica Impugnación del Herético 
Libelo, Maldito y Descomulgado, (Ed.). Ángel Gómez Moreno. Prólogo de 
Isabella Iannuzzi. Colaboración de Patricia Aznar Rubio y Pablo Pereda 
Díaz. Granada: Editorial Nuevo Inicio, Monumenta Christiana Baetica 
Documenta, 4, 2019, 298 pp. ISBN: 978-84-120514-9-0.........................................	 235-237

Martin Biersack (Ludwig-Maximilians-Universität Munich)

Juan de Valdés: Diálogo de la lengua. Edición, estudio y notas de Lola Pons 
Rodríguez. Biblioteca Clásica, 23. Madrid: Real Academia Española, 2022. 
368 pp. ISBN 978-84-670-6608-1................................................................................	 239-243

Juan-Carlos Conde (IEMYRhd, Universidad de Salamanca)

Héctor J. García Fuentes (Ed. y trad.): Alfonso de Cartagena, Defensorium 
Unitatis Christianae. Salamanca: Biblioteca Cartagena, 2022, 570 pp.   
ISBN: 978-84-121640-4-6..............................................................................................	 245-248

María Laura Giordano (Universidad Abat Oliba CEU)

Mercedes García-Arenal, Gerard Wiegers, Ryan Szpiech (Eds.): Interreligious 
Encounters in Polemics between Christians, Jews, and Muslims in Iberia and 
Beyond. Leiden: Brill, 2019, 343 pp. ISBN: 978-90-04-40176-1..............................	 249-252

Javier Herrera-Vicente (Universidad de Salamanca)

Carlos del Valle Rodríguez (Ed.): La Disputa judeocristiana de Tortosa. Edición 
de las Actas en la versión latina y edición príncipe de la versión hispano-
aragonesa, junto con los dos relatos contemporáneos. Con la colaboración 
de Matilde Conde Salazar y de José Manuel Cañas Reillo en la edición de la 
versión latina. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, Excma. Diputación 
de Zaragoza, 2001, 3 tomos, 1820 pp. ISBN: 978-84-9911-645-7..................................	 253-257

Moisés Orfali (Bar Ilan University)





Sección Monográfica

Conversos en la encrucijada, 1391-1492.  
Texto, exégesis, doctrina, historia e identidad

Conversos at the Crossroads, 1391-1492. Text, Exegesis, 
Doctrine, History and Identity

Ricardo Muñoz Solla y Juan Miguel Valero Moreno
Universidad de Salamanca / IEMYRhd 

(Coords.)





ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24
(CC BY-NC-SA 4.0)

PRESENTACIÓN

PRESENTATION

Para Adolfo de Castro, que en 1847 publicó una célebre, polémica, y a ratos fabu-
losa Historia de los judíos en España, desde los tiempos de su establecimiento hasta 
principios del presente siglo (Cádiz, imprenta, librería y litografía de la Revista Mé-
dica), los años que precedieron a la toma de Granada por los Reyes Católicos y la 
posterior expulsión de los judíos fueron tiempos propicios al encubrimiento: una 
cosa es lo que se muestra, otra la que realmente sucede; las obras y las palabras no 
concuerdan. El “príncipe nuevo” de Maquiavelo, el rey Fernando, no fue tan gran 
monarca, según Castro, como muchos lo quisieron presentar, empujados por la 
adulación: en propósito de creencia no habría hecho otra cosa que, para el logro 
de sus ocultos propósitos y sed de poder, cubrirse “mañosamente con la capa de la 
religión” que diera cobijo a una “piedad bárbara y cruel”. La codicia de Fernando 
(paradójicamente alimentada por quienes como Abraham Seneor o Isaac Abra-
vanel sustentaban la hacienda castellana) habría sido, en esta línea simplifica-
dora, el fulminante que condujo a la destrucción última de la convivencia (bien 
que compleja y conflictiva) de las tres religiones, con la derrota de los musulma-
nes del reino nazarí y la obligación impuesta a los judíos no convertidos de aban-
donar España.

A partir de ahí, y con el antecedente del tribunal de la Inquisición fundado en 
1478, la morada vital de los españoles, por emplear el conocido sintagma de Amé-
rico Castro, se transforma, al imponerse la identidad (simulada o no) a la diferen-
cia. Del convivir (bien que mal) hispánico se pasa al vivir (mal que bien) hispánico, 
que va a sedimentar en una política de la sospecha y en el entramado gordiano de 
los estatutos de limpieza. Con posterioridad a 1492 los reinos hispánicos peninsu-
lares vivirían bajo una sola fe, pero aquel ideal cuerpo místico se vería amenazado, 
según aquellos que vigilaban por su integridad, por los virus de la disidencia y he-
rejía que anidaban en su seno. Las metáforas médicas, que nunca habían faltado, 
se extendieron, y con ellas las prácticas religiosas, jurídicas y políticas tendentes a 
sanar el organismo por los medios que fueran necesarios, con tal de extirpar y cau-
terizar todo elemento que se considerase extraño al cuerpo dogmático.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es


16 Ricardo Muñoz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

Fue Sevilla (la sede de Philologia Hispalensis) uno de los focos desde donde con 
más fortaleza se combatió y extendió la batalla germinal, auspiciada, entre otros, 
por Alonso de Ojeda, prior de los dominicos en la ciudad señora del Guadalquivir. 
Es opinión de Adolfo de Castro que la virtuosa reina Isabel, a la que trata de exone-
rar de responsabilidad, fue “matrona ilustre digna en todo de haber nacido en un 
siglo donde no imperase en la mayor parte de los hombres el bárbaro fanatismo” 
(p. 108), mujer de ánimo “muy bondadoso”, e incapaz de soportar la “vejación de sus 
vasallos” (p. 109), pues tales eran los judíos y los conversos.

Otra era la opinión de Abraham bar Selomoh [de Torrutiel], quien en su Libro 
de la tradición o Sefer Ha-Qabbalah señala que los judíos fueron expulsados de las 
ciudades de Castilla en 1492 “por el rey don Her[n]ando y el consejo de su malvada 
mujer que era Isabel, la perversa, y por la opinión de sus consejeros” (trad. Yolanda 
Moreno Koch, Dos crónicas hispanohebreas del siglo xv, Barcelona, Riopiedras, 1992, 
p. 104). Antes de que se consumara la ira de Adonay, uno de los consejeros de Isabel, 
el cardenal Mendoza, que en la descripción de los hechos que propuso Castro re-
presenta la prudencia y la moderación, la inclina, sin embargo, a no seguir los “de-
seos de su esposo” y a dejar que los conversos viviesen en libertad, “sin haber quien 
los vejase y oprimiese con pretexto de inquirir sus costumbres, palabras y aun pen-
samientos” (p. 111).

He aquí, aunque lo exprese el no siempre confiable Castro, algunas de las claves 
de la actividad opresora y represora que vehicularía la práctica inquisitorial apo-
yada en algunos hechos concretos, otros manipulados (o reinterpretados) y una 
porción menor, pero no despreciable, de fábulas que atizaron el antisemitismo y 
antijudaísmo abierto o latente de parte de los cristianos viejos, elementos enreda-
dos en el zarzal de las diferencias entre conversos y judaizantes.

Por otro lado, la episódica y comprensible resistencia de algunos núcleos judíos 
fue desactivada, por unos u otros medios, como fueron el castigo, la imposición o el 
pacto (pactos en que, como era de esperar, la minoría había de ceder parte de sus 
limitados privilegios). La comunidad judía se dirigía a su desaparición histórica de 
Sefarad en un clima de expectación y mesianismo. Su vida en España había tenido 
anteriormente periodos de apogeo y declive, ya fuera inmersa en la sociedad mu-
sulmana, en la cristiana o en ambas, pero no llegó a asomarse a la consunción. Las 
particularidades históricas de la península ibérica hasta finales de la Edad Media 
favorecieron la permanencia y arraigo de los judíos en su suelo, mientras que en 
otras regiones de Europa hacía mucho tiempo que su existencia resultaba preca-
ria o nula.

El difícil equilibrio se volvió cada vez más inestable a partir de 1391. Para lo que 
significó aquella ocasión baste referir al estudio de Emilio Mitre, Judíos de Casti-
lla en tiempo de Enrique III. El pogrom de 1391 (Valladolid, Universidad de Vallado-
lid, 1994), aunque el uso del tan traído término de pogrom sea inexacto. Una de 
sus consecuencias fue la división o transición de parte de la comunidad judía al 



17Presentación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

cristianismo a través de la conversión, acentuada en torno a 1412 y a las predicacio-
nes de Vicente Ferrer como figura señera y representativa. La discriminación y el 
miedo contaron, sin duda, como excipientes de las caudalosas conversiones.

La España Trastámara mantuvo, con todo y todavía, desde 1391, aproximada-
mente un siglo de convivencia con sus judíos. Fue, en verdad, una edad conflictiva 
en la que alternaron periodos de relativa estabilidad e incluso protagonismo en la 
vida del reino con otros de apuros y sobresaltos. La misma inestabilidad de la co-
rona daba lugar a que la protección que esta ejercía sobre la población judía no 
pudiera entenderse como una garantía asegurada, tal y como sucede durante el rei-
nado de Juan II. Cuando hubo lugar a ello, la comunidad judía se convirtió, si no 
siempre en chivo expiatorio, sí en moneda de cambio entre las facciones que en-
frentaban a los magnates cristianos, cuando no entre otros segmentos de la pobla-
ción urbana y rural, alcanzando o dando protagonismo al pueblo llano. No parece 
que los éxitos parciales compensaran los continuos sinsabores de los judíos caste-
llanos.

Para estos judíos, uno de los aspectos más amargos o difíciles de digerir sería la 
ruptura en el seno de la comunidad provocada por las conversiones, con las conse-
cuencias esperables, en no pocos casos, para la unidad familiar y para la conviven-
cia, cuando así era, en la aljama o en la judería. Los límites son borrosos y difíciles 
de observar, si no es a través de una detallada inspección de la documentación, 
tan pronto salimos de las figuras mayores, como la que representa la familia de los 
Santa María a partir de la conversión, muy poco antes de 1391, de Selomoh Ha-Levi, 
Pablo de Santa María en la fe de Cristo y patriarca de una progenie que ocupó altos 
cargos eclesiásticos, en la corona y en la administración civil. Esta familia de con-
versos del primer momento gozó de poder, reconocimiento y consideración en la 
esfera cristiana, quedando amortiguados los ecos provocados en ella por el aban-
dono de la fe de sus mayores.

De otro modo fue al conjunto del pueblo llano de los conversos, que carecía 
de la formación y capacidad económica de la elite judeoconversa. Difíciles transi-
ciones, zonas grises entre la conversión decida, auténtica y radical, la conversión 
honesta pero permeada de prácticas mosaicas, o las posiciones de los llamados 
criptojudíos, judaizantes y marranos. Los problemas de estos grupos, no estáticos, 
deben ser averiguados, en su amplio espectro social, a partir de numerosas fuen-
tes y perspectivas.

En este monográfico, aunque conscientes de ese imprescindible mar de fondo, 
que todo lo motiva, se pone el acento en un entramado de discursos (en reali-
dad una selección o representación de un conjunto mucho más rico) que proce-
den del mundo de los hombres de letras, cuyos problemas y tradiciones, si bien 
se proyectan al conjunto de la comunidad, siguen vías propias. Se trata de tex-
tualidades fuertes, en cuanto han de dirimir las condiciones de existencia de las 
comunidades de fe divididas por la violencia de la palabra, pero también de los 



18 Ricardo Muñoz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

actos. Las palabras, de hecho, pueden ser tan violentas como los hechos, instigar-
los o prevenirlos.

Por otro lado, la palabra se connota por la elección de la lengua y su situación co-
municativa. ¿Cuántos judíos y/o conversos disponían, en el siglo xv, de un mínimo 
dominio de la lengua hebrea, por ejemplo? ¿En qué lugar, formato, y con qué ga-
rantías son pronunciadas o escritas las palabras de unos y otros implicados? El des-
tacado episodio de la Disputa de Tortosa, que el maestro Carlos Carrete Parrondo 
calificó de “escandalosa controversia teológica entre el judeo-converso fray Jeró-
nimo de Santa Fe (antes Yehosu’a ha-Lorquí, médico de Benedicto XIII) y repre-
sentantes de las aljamas del reino de Aragón” (“Hebraístas judeoconversos en la 
Universidad de Salamanca (siglos xv-xvi)”, Salamanca, Universidad Pontificia de 
Salamanca, 1983, p. 9) fue una polémica, irreconciliable, trucada, entre rabinos y 
teólogos, con un alcance muy distinto (y menor) que la evangelización llevada a 
cabo por Vicente Ferrer en territorio castellano.

Sin duda desconocemos amplias porciones de los sermones cristianos y las dis-
cusiones orales entre judíos y judeoconversos, que debieron mantener en vilo a co-
munidades enteras, como la de la aljama de Burgos. En casos como el de Pablo de 
Santa María, el deslizamiento hacia el cristianismo se hacía, justamente, a través 
de los textos, cuya base común, el Antiguo Testamento, favorecía la transversali-
dad doctrinal y exegética, en virtud de modelos paralelos: un proyecto de prome-
tedora colaboración como el de la Biblia de Alba de Moseh Arragel, a inicios de la 
década de 1430, no habría sido ya posible en la esfera de Isaac Abravanel como co-
mentarista bíblico. Dominicos, como los del convento de San Pablo, donde escogió 
ser enterrado el propio Santa María, llevaron la voz cantante e impusieron, en tér-
minos generales, su ratio theologica. Se trataba, grosso modo, de un modelo esco-
lástico apegado a la Vulgata, de fundamentación tomista y fuertemente sincrético, 
capaz de absorber tradiciones enfrentadas y devolverlas destiladas en un cuerpo 
doctrinal compacto en el que las razones teológicas se entreveraban con la razón 
política de signo monárquico y redundaban en una redescripción y prescripción 
del orden social.

El diálogo con la comunidad judía resultaba, en el fondo, una añagaza, a pesar 
de la forma dialogada, supuestamente constructiva, que se manifestaba en textos 
desde, por caso, el Diálogo contra los judíos (ca. 1110) del converso Pedro Alfonso de 
Huesca al Scrutinium Scripturarum (1432) de Pablo de Santa María. El fin último de 
todos ellos era la conversión y, en consecuencia, la extinción del judaísmo como 
creencia, amortizada en la conclusión mesiánica del cristianismo.

Ha sido habitual la descripción de las polémicas textuales en torno al judaísmo y 
la condición de los conversos en términos de luz y oscuridad: por un lado, una jauría 
encarnizada de perseguidores de judíos y conversos, que se manifiesta de manera 
discontinua pero con larvada persistencia en Sevilla en 1391 instigada, entre otros, 
por el arcediano de Écija, Ferrán Martínez; en Toledo en los textos y los hechos 



19Presentación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

violentos de 1449; y que no culmina, pero sí tiene una de sus apoteosis, en el Forta-
litium fidei (1458-1464) del franciscano Alonso de Espina. Por otro lado, ya fuera de 
campo la reacción rabínica (que se da por descartada), los cristianos moderados 
de origen converso, como Alfonso de Cartagena, cuyo Defensorium unitatis chris-
tianae (1449-1450) sea quizás la muestra más depurada de un proyecto de concor-
dia religiosa y civil, el dominico Juan de Torquemada (Tractatus contra madianitas 
et ismaelitas, 1450), o los jerónimos Alonso de Oropesa (Lumen ad revelationem gen-
tium, 1466) y Hernando de Talavera (Católica impugnación, 1481), acompañados de 
algunos cristianos viejos que, como el obispo de Cuenca Lope de Barrientos (Con-
tra algunos cizañadores de los convertidos de la nación de Israel, 1449) o el jurista 
Alonso Díaz de Montalvo (Tratado sobre los conversos, 1449), remaron por una in-
tegración pacífica.

Pero finalmente se trataba de eso, de la exclusión del judaísmo y de la asimila-
ción completa al torrente sanguíneo del cristianismo. Sin embargo, esta transfusión 
no dejó de provocar alteraciones y rechazos, entendida o practicada por muchos 
como caballo de Troya o contaminación que se saldó, además de con la expulsión 
de los judíos, con la prolongación sine die del tribunal de la inquisición, que luchó, 
a tuerto o a derecho, durante siglos, contra la hidra de la “herética pravedad” (en su 
origen, aunque no solo, las desviaciones de los conversos); y, paralelamente, con la 
extensión de los estatutos de limpieza de sangre, que acabaron por condicionar y 
envenenar, en el presente y en el futuro, las vidas de los conversos cristianos y de 
los conversos judaizantes, grupos no homogéneos que vivieron en prolongado con-
flicto interno y social.

Habría sido deseable que entre los textos y aquellas imágenes de la discordia 
de las que trató Felipe Pereda (Las imágenes de la discordia: política y poética de la 
imagen sagrada en la España del Cuatrocientos, Madrid, Marcial Pons, 2013), la al-
tercatio entre la Sinagoga y la Iglesia se hubiera resuelto, como ha estudiado tam-
bién Lucía Lahoz (“Ecos judíos en programas monumentales góticos”, en Víctor del 
Río y Alberto Santamaría, coord., Imagen, lenguaje e ideología, Madrid: Akal, 2023, 
pp. 173-197) en el ámbito de las imágenes, en concordatio; pero los conversos espa-
ñoles se encontraron ante una encrucijada inédita en que la conversión, aunque 
fuera de corazón, no llegó a ser la solución definitiva.

Del camino de esta historia, vital y textual, han quedado piezas señeras y ma-
teriales de acarreo, conflictivas como sus tiempos, apasionantes para su estudio, 
pero que apenas pueden hacerse encajar. Este monográfico se propone arrojar al-
guna luz sobre aquellos restos, con la esperanza de avanzar en el conocimiento de 
su sentido.

La contribución de Eleazar Gutwirth (“Conversos, Jews and Convivencias: His-
tory Lost in Translation”) sirve de marco introductorio a las diversas aproximacio-
nes que confluyen en este volumen y que permiten destacar, en expresión genuina 
del autor, la relevancia de “traducir”, esto es, de reinterpretar y descodificar los 



20 Ricardo Muñoz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

discursos políticos y teológicos, las representaciones imaginarias y las narrativas 
históricas, exegéticas y doctrinales que desde diversos ámbitos intelectuales e ideo-
lógicos se construyeron a lo largo del siglo xv en torno al problema converso. Desde 
el debate teológico hasta la confrontación política, pasando por la persecución in-
quisitorial y la producción de discursos ad hoc en favor y en contra de los funda-
mentos que caracterizaron esta nueva realidad conversa, pueden observarse las 
diversas tentativas de resolución de un problema ubicuo que se proyectó irreme-
diablemente en todas las esferas de la sociedad.

Analiza Gutwirth el origen y uso del concepto convivencia desde una perspec-
tiva historiográfica que hunde sus raíces en la concepción idealizada de las rela-
ciones hispanojudías en la Edad Media, con antecedentes previos a las obras de 
Amador y Graetz, como los casos de Basnage y Menéndez y Pelayo, pero que no 
se canonizará hasta la aparición en 1948 de la obra de Américo Castro. El carácter 
operativo que desde ese momento tendrá este concepto es minuciosamente es-
tudiado en relación al vínculo establecido con la Lebensphilosophie de Dilthey y 
Ortega y Gasset, a través del cual Castro logró acercarse a algunas obras literarias 
desde una perspectiva crítica en la que “traduce” por primera vez producciones de 
la cultura judía y conversa hispanomedieval a la luz de conceptos radicalmente 
nuevos como el de intimidad y subjetividad, solo asumibles desde su posiciona-
miento vital como filólogo en el exilio. Un caso particular es el relativo a las prác-
ticas alimenticias, que el autor interpreta en la última sección de su artículo como 
componente fundamental para la construcción de la etnicidad e identidad reli-
giosa judías y judeoconversas, pero que estuvieron también sometidas a la recrea-
ción satírica en muchas piezas literarias de la época y cuyos autores, muchos de 
ellos de origen converso, lograron reformular o reimaginar, como fue el caso de la 
vinculación de los conversos con las berenjenas. Todo ello en un contexto en el 
que, paradójicamente, esta identificación careció de precedentes similares en la 
jurisprudencia, la exégesis medieval y la literatura médica hispanojudía. Un para-
digma alimentario que, en suma, conecta directamente con la preocupación más 
general de Castro de relacionar estas prácticas con el concepto de convivencia y 
otras ideas afines de su obra.

El primer bloque temático de este volumen atiende a las particularidades doc-
trinales y conceptuales compartidas por dos de los máximos representantes de 
la opción más conciliadora en torno a la polémica adversus judaeos (Pablo de 
Santa María, Alfonso de Cartagena) y a las radicales diferencias de un menos so-
segado Pedro de la Caballería en defensa de su identidad conversa. Polémica con-
tra (judeo)-conversos, género de profundo arraigo medieval, pero que, como hemos 
señalado, a comienzos del siglo xv se manifestó abiertamente como una cuestión 
candente tras el nuevo ciclo abierto en el judaísmo hispánico con las conversio-
nes en masa iniciadas a partir de 1391 y que encuentra su contrapunto en las distin-
tas percepciones que varias generaciones conversas construyeron sobre la misma.



21Presentación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

El artículo de Luis Fernández Gallardo, “En el Defensorium de Alfonso de Carta-
gena: ascendiente paterno y experiencia conciliar”, llama la atención sobre dos cir-
cunstancias concretas que pudieron determinar algunas de las líneas argumentales 
y estrategias discursivas contenidas en el Defensorium de Cartagena. Por un lado, su 
participación en el concilio de Basilea (1434-1439) como reputado jurisconsulto que 
debatió sobre los decretos conciliares que trataban de definir las pautas de la acti-
vidad proselitista y catequizadora hacia los conversos; y, por otro lado, su inexcusa-
ble vinculación —que no continuidad—, con los presupuestos hermenéuticos de 
su padre, Pablo de Santa María, cuya obra y experiencia de conversión transformará 
Cartagena en un discurso más racionalizador, marcado por la centralidad de la exé-
gesis bíblica, la inspiración paulina y —posiblemente como factor más original— 
la ampliación de la dimensión jurídica como base de su argumentario a favor de la 
integración de los conversos en el cuerpo civil de la Iglesia.

Desde una perspectiva comparativa más acusada, la contribución de Héctor Gar-
cía Fuentes, “Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum y el De-
fensorium Unitatis Christianae”, aborda las isotopías semánticas que Alfonso de 
Cartagena desarrolla en su Defensorium a la luz de algunos planteamientos ya pre-
sentes en la obra de Pablo de Santa María, sin dejar a un lado las divergencias de 
fondo que se observan entre ambas obras. Frente al marcado ambiente interreli-
gioso del Scrutinium, la preocupación de Alfonso de Cartagena es legal, política y 
social, determinada tanto por su específica formación jurídica y vocación comu-
nitaria como por la diferencia generacional que, en términos de su experiencia de 
conversión, lo alejaba de su predecesor. García Fuentes desglosa y analiza al detalle 
varios motivos recurrentes en los Santa María, las relaciones subterráneas y explíci-
tas que se entrecruzan en sus obras en torno a temas centrales como los sentidos de 
la Escritura, el carácter orgánico de la antigua y nueva Alianza, la redención y digni-
dad de los gentiles, la naturaleza salvífica del bautismo o la ceguera espiritual de los 
judíos, aportando, en consecuencia, una acertada guía para comprender la génesis, 
caracterización y diferencias entre ambas obras.

Basándose en la principal obra del converso de origen aragonés Pedro de la Ca-
ballería, Tractatus zelus Christi contra iudaeos, sarracenos et infideles, el artículo de 
Shalom Sadik, “Fe por encima del intelecto. El argumento de Pedro de la Caballe-
ría a favor de la Trinidad”, examina algunos argumentos contenidos en la misma 
en relación al dogma de la Trinidad con el objeto de defender la influencia y pree-
minencia de las doctrinas cabalísticas en el discurso teológico de conversos de pri-
mera generación, diferenciándose de este modo del modelo representado por Pablo 
de Santa María. En palabras del autor, este último constituye un caso excepcional, 
muy distanciado del desconocimiento del que adolecían la mayor parte de sus co-
rreligionarios sobre algunos dogmas de la teología cristiana. Sin oponerse radical-
mente a ello, como demuestra el conocimiento que De la Caballería poseía sobre 
el dogma trinitario expuesto por San Agustín, Sadik acentúa el papel desempeñado 



22 Ricardo Muñoz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

por diversas fuentes rabínicas y cabalísticas, en particular el Zohar, a la hora de 
configurar una mentalidad conversa basada en el rechazo de cualquier visión ra-
cionalista de la religión, defendiendo la continuidad de un sustrato teológico de 
naturaleza cabalística, atestiguado también en otros conversos de su generación 
como Pedro Alfonso o Abner de Burgos.

Las revueltas anticonversas de 1449 en Toledo y sus consecuencias sociales enra-
recieron sobremanera la resolución del problema converso, que lejos de atenuarse, 
se acrecentó cada vez más con extremados discursos y nuevas formas de expresión, 
que alcanzaron su cénit a partir de las últimas décadas del siglo xv, ya en plena 
época de actuación y propaganda inquisitorial.

Desde diversas ópticas, conceptual, dialógica y filológica, el segundo blo-
que temático de este monográfico aúna varias aportaciones con las que inten-
tar comprender la evolución y radicalización de este debate, ofreciendo a su 
vez la edición o reevaluación de textos poco conocidos o inéditos. El artículo de 
Erika Tritle, “Before ‘Purity of Blood’: Elements and Metaphors in the 1449-1450 
converso debate”, aborda esta cuestión desde el análisis de los términos carne y 
sangre, conceptos seminales para la definición y posterior legitimación de los es-
tatutos de limpieza de sangre, oficialmente impuestos a la población conversa y 
de origen judeoconverso por el arzobispo de Toledo y cardenal Silíceo en 1547. 
En la revisión historiográfica —tan necesaria como abrumadora en los últimos 
años—, que sobre este capítulo de la historia conversa realiza Tritle, destaca la 
escasa atención que, desde el punto de vista conceptual, se ha prestado al sen-
tido y connotaciones de estos términos, tanto en latín como en romance. En este 
sentido, la autora defiende la tesis de que la pureza de sangre —y sus referen-
tes sinonímicos y usos contrapuestos: pureza e impureza, fe y herejía, raza y re-
ligión— fueron utilizados como una categoría ficticia para designar lo que, en 
realidad, fue una identificación con conceptos de raigambre medieval, como el 
honor y el linaje. El artículo examina pormenorizadamente los usos presentes 
en la literatura anticonversa del momento (Sentencia-Estatuto, García de Mora) 
y de los tratadistas proconversos (Díaz de Toledo, Barrientos, Cartagena y Tor-
quemada), atendiendo de forma especial a la ausencia o no de connotaciones 
sacramentales y religiosas, y el valor que estas adquieren en las mentalidades co-
lectivas del linaje y la genealogía.

El artículo de Valeria Lehmann, “Hacia una nueva edición de la Instrucción del Re-
lator Fernán Díaz de Toledo: variantes y errores en la transmisión del texto”, arroja 
nueva luz sobre la situación textual de la Instrucción del relator Fernán Díaz de To-
ledo, aportando cuatro nuevos testimonios hasta ahora desconocidos (Biblioteca 
Nacional de Argentina FD 233; RAH ms. 9/5849; Fundação da Casa de Bragança, ms. 
1030; BNE, ms. 6259) y realizando un análisis de las variantes y errores observados 
en su cotejo a través de un pulquérrimo estudio de crítica textual. Sostiene la autora 
la hipótesis de una doble redacción del texto, una versión muy cuidada y otra más 



23Presentación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

escueta, probablemente de carácter más oral, lo que le permite defender la natura-
leza híbrida de la Instrucción y vislumbrar las distintas etapas de su recepción en 
siglos posteriores: desde la inicial difusión de la epístola genuina del Relator a su re-
conversión en un tratado de carácter histórico-jurídico, tal y como ponen de mani-
fiesto las copias tardías conservadas.

Muestra de la continuidad del género de disputa, ya en plena ofensiva inqui-
sitorial contra la población judaizante, y ante la incesante necesidad de ofrecer 
nuevas soluciones a un viejo problema, es el análisis, edición parcial y traducción 
ofrecida por Victoriano Pastor Julián de varios textos atribuidos a Villaescusa (Bi-
blioteca Histórica Marqués de Valdecilla, ms. 133) y a Hernando de Talavera, objeto 
de estudio en su artículo “Discusión de Diego Ramírez de Villaescusa (1459-1537) y 
Hernando de Talavera (1428-1507) sobre los judeoconversos”. El autor describe los 
aspectos esenciales de este sosegado debate teológico, a modo de quaestio scholas-
tica entre maestro y discípulo, en torno a la naturaleza herética de los judaizantes 
y la intencionalidad de sus prácticas, un asunto de especial relevancia en el último 
cuarto del siglo xv, ya cultivado por Alfonso de Madrigal y el propio Hernando de 
Talavera en su Católica Impugnación y que sigue, en sus planteamientos generales, 
la estela conciliadora de Cartagena, Oropesa y Fernando del Pulgar. Aunque el de-
bate se presenta incompleto en su forma, el tema fue desarrollado más extensa-
mente por Villaescusa en su tratado De Religione Christiana, compartiendo algunos 
de los argumentos ya ofrecidos por Talavera.

Finalmente, la contribución de Pedro Martín Baños, “El ambiente anticonverso 
en la Universidad de Salamanca desde finales del siglo xv: los escritos del maes-
tro fray Juan de Santo Domingo”, muestra la continuidad y triunfo de las posicio-
nes más intransigentes de la reacción anticonversa que, revitalizadas en la década 
de los años sesenta por Alonso de Espina, justificaron el quehacer inquisitorial. 
Ofrece Martín Baños una excelente edición latina y traducción castellana de dos 
opúsculos inéditos del teólogo dominico e inquisidor fray Juan de Santo Domingo 
(1487-1507), así como una breve semblanza de la vida y obra —escasa y apenas co-
nocida— del fraile, maestro predicador y catedrático de teología en la Universidad 
de Salamanca. La primera de las obras, de carácter incompleto, es una defensa del 
estatuto promovido en 1486 por la orden jerónima para vetar el acceso al hábito de 
personas judeoconversas y que Martín Baños acertadamente relaciona con la pro-
funda crisis de la orden jerónima iniciada un año antes en el Monasterio de Gua-
dalupe, foco de un consolidado núcleo de jerónimos judaizantes y que provocó 
una profunda pugna entre sus detractores por implantar un estatuto de limpieza 
de sangre en la Orden, aunque no llegara a cristalizar hasta 1520. De las posiciones 
anticonversas de Santo Domingo da cuenta asimismo el segundo tratado editado, 
Contra Tractatum Doctoris de Montalvo, breve y disperso conjunto de notas reco-
gidas, probablemente de carácter universitario, en el que se refutan algunos de los 
argumentos esgrimidos en el tratado proconverso del doctor Montalvo a raíz de la 



24 Ricardo Muñoz Solla

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24

revuelta toledana de 1449. En él se muestra poco original, pero lo suficientemente 
contundente para recordar la huella y las trágicas consecuencias de la desaprove-
chada opción que a lo largo del siglo xv se barajó para alcanzar una digna restitu-
ción de todos los conversos1.

Ricardo Muñoz Solla
Universidad de Salamanca / IEMYRhd

Juan Miguel Valero Moreno
Universidad de Salamanca / IEMYRhd

1 El conjunto de este monográfico y las reseñas que lo acompañan es resultado del proyecto de 
investigación Alfonso de Cartagena. Obras Completas PID2021-126557NB-I00 (Ministerio de Cien-
cia e Innovación - Agencia Estatal de Investigación - FEDER); en colaboración con el proyecto de 
investigación Orientalismo en España, s. XVI-XVIII: de la polémica religiosa a la institucionaliza-
ción PID2021-126158NB-I00 (Ministerio de Ciencia e Innovación - Agencia Estatal de Investigación 
- FEDER). Los coordinadores del monográfico pertenecen al Instituto de Estudios Medievales y Rena-
centistas y Humanidades Digitales (IEMYRhd) de la Universidad de Salamanca.



ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48
(CC BY-NC-SA 4.0)

CONVERSOS, JEWS AND CONVIVENCIAS: HISTORY LOST IN TRANSLATION

CONVERSOS, JUDÍOS Y CONVIVENCIAS: LA HISTORIA PERDIDA EN LA TRADUCCIÓN

Eleazar Gutwirth 
Tel Aviv University

gutwirth@​tauex​.tau​.ac​.il
ORCID: 0000-0002-1149-9455

Recibido: 10-10-2022
Aceptado: 14-04-2023

Abstract
The colloquial usages of convivencia constitute only one case of the relevance of translation, 
as they differ from convivencia between religions in medieval Spain and convivencia as it ap-
pears in the thought of Américo Castro. In the following lines we set it within the frame of 
its time, its field of scholarship and its historiographical, theoretical and philological pre-
suppositions. We show that it encompasses precise fields such as food studies. An examina-
tion of one concrete example throws into question not only the equation of literature and 
history, but also the “translation” of medieval convivencia as a romantic image of idyllic, 
harmonious, friendly relations.

Keywords: Conversos, Jews in Spain, Historiography, Translation, Food literature.

Resumen
El uso coloquial del concepto de la convivencia es solo un caso de la relevancia del tema de 
la traducción, ya que difiere de “convivencia” entre religiones en la España medieval y en 
el pensamiento de Américo Castro. En las siguientes líneas lo situamos en el marco de su 
época, su campo de investigación y sus presupuestos históricos, teóricos y filológicos. De-
mostramos que abarca áreas precisas como son los estudios de alimentación. Un examen de 
un ejemplo concreto pone en tela de juicio no solo la ecuación de literatura e historia —o 
lo creativo y lo empírico—, sino también la “traducción” de la convivencia medieval como 
imagen romántica de relaciones idílicas, armoniosas y amistosas.

Palabras clave: Conversos, judíos en España, historiografía, traducción, literatura gastronómica.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:gutwirth%40tauex.tau.ac.il?subject=
https://orcid.org/0000-0002-1149-9455
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


26 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

26

1. �Introduction

The onset of democracy or “Transition” in Spain, after 1975,1 seems to have ushered 
in a new attitude amongst academic scholars of Judeo-Conversos, Jews and Hebrew, 
as it brought with it a flurry of studies on medieval Hispano-Jewish civilization. A 
glance at the publications of those years reveals their dynamism and intensity as 
well as their originality.2 It is no surprise to find that around that time, it was seen 
as necessary to publish a new edition of a book which included attempts to tackle 
Judeo-Converso and Hispano-Jewish themes, namely Américo Castro’s España en su 
historia. (Castro Quesada, 1983) Indeed, numerous authors write about these sub-
jects as if he were an obligatory reference.

The publications of those years reveal their academic contexts. Amongst these 
were international congresses, lectures, seminars and —particularly characteristic 
of academic practice at the time— what were then [echoing Cansinos Assens?3] 
designated as “Encuentros” (Carrete Parrondo, 1985) between scholars coming to-
gether from Egypt, France, Morocco, Israel, Spain, US, etc. and studying Muslims, 
Christians and Jews in medieval Spain. They represent the moment when reassess-
ments really began to take on an international dimension. At the time also, outside 
the academy, convivencia was used in the sense of French “cohabitation” or English 
“coalition” amongst numerous other diluted connotations. The colloquial usage of 
convivencia is only one case of the relevance of translation, as it differs from con-
vivencia between religions in medieval Spain and convivencia as it appears in the 
thought of Américo Castro. In the following lines we set it within the frame of its 
time, its field of scholarship and its historiographic presuppositions. We show that 
it encompasses specific fields such as food studies. An examination of one concrete 
example throws into question not only the un-nuanced equation of literature and 
history —or the creative and the empirical— but also the “translation” of medieval 
convivencia as a romantic image of idyllic, harmonious, friendly relations.

1 But see, for the dating of the Transition, Vilarós Soler (1998). This work bears no relation to the be-
liefs and narratives about 1992 as some kind of annus mirabilis in Hispano-Jewish studies.

2 Muñoz Solla believes that “... finales de la década de los sesenta, momento en el que ... los estu-
dios sefardíes se abrieron paso en España como una disciplina científica necesariamente vinculada a 
los estudios hispánicos” (Muñoz Solla, 2021: 25).

3 The Spanish author is famous today as one of Borges’ cultural heroes. He published Encuentros in 
1906. See Prenz Kopusar’s study of Rafael Cansinos Assens and his compositions on Hebraic themes. 
(Prenz Kopusar, 2022: 22).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


27Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

27

2. �Convivencia and Jewis-Christian relations

Convivencia was a concept already current in the sixteenth century, when it was ap-
plied to matrimony or to convivencia con los indios.4 Convivencia was not commonly 
used in the nineteenth century to define or describe Jewish-Muslim-Christian rela-
tions in medieval Spain.5 Moreover, if formulated in overarching terms of “relations 
between religions”, the nineteenth century (Amador, Graetz, etc.) despite common 
beliefs, was not an absolute beginning. The topic of the history of Jewish-Christian re-
lations did indeed exist already and did so much earlier. Thus, an example amongst 
others is the case of Jacques Basnage de Beauval’s work (Basnage de Beauval 1706-07) 
which was published in the early eighteenth century and cannot be said to ignore the 
history of Jewish-Christian relations as Segal points out.6 Spain was within his pur-
view as Elukin noted.7 Price attends to Basnage’s use of the Jesuit Juan de Mariana’s 
Historiae de rebus Hispaniae (1592/1605) to construct the framework for the history of 
the Spanish expulsion and Inquisition. Although Basnage admires Mariana’s exten-
sive portrayal of the long crisis of Sephardic culture in Spain, he reproves Mariana for 

4 A letter from “Guatemala, 9 junio 1550” asks: “Que Vuestra Alteza mande dar orden por todas 
vías, como entre estos naturales y en toda esta tierra se aprenda... la lengua castellana nuestra, porque 
es cosa conveniente y de ello se seguirán grandes provechos: La enseñanza debe ser hecha por todos 
los españoles promoviéndose así la convivencia con los indios, mejorando la actuación de misioneros 
incompetentes con idiomas aborígenes”, “Carta de Tomás López Medel, oidor de Guatemala al rey”, in 
Solano (1991). Some other sixteenth century usages have no connection with today’s meanings: “Oh 
stulti et tardi corde ad credendum in omnibus quae locuti sunt prophetae! ¡Oh locos y tardos enten-
dimientos, groseros, que no acabáis de entender la convivencia admirable de la cruz de Cristo para 
redimir el mundo y ser su cuerpo glorificado” writes Fray Alonso de Cabrera, in his sermon for Lent: 
“De las consideraciones sobre todos los evangelios de la Cuaresma” published in Sermones (Cabrera, 
1906: 459).

5 An important and highly influential exception is that of M. Menéndez y Pelayo [whose work was 
very well known to Castro] who, ca 1880, writes about convivencia between Moslems, Jews and Chris-
tians as a great disaster: “Además de todo esto y por la convivencia con judíos y musulmanes, intro-
ducíanse muchos desórdenes; eran frecuentes los matrimonios mixtos, el divorcio, las ordenaciones 
anticanónicas y el concubinato de los clérigos.” (Menéndez y Pelayo, 1946-1948, II: 13). Menéndez y Pe-
layo’s assertion concerned Jews as well and is therefore relevant in studies of Jews and judeoconver-
sos. There can be little doubt that this —and not Pidal— is at the origins of the usage of convivencia 
to refer to Christian, Muslim, Jewish relations. Julian Ribera y Tarrago was not a Hebraist but an Ara-
bist who is sometimes confused with our subject. Indeed, in medieval usage “judios e moros” are some-
times used indistinctly or conjointly. In Ribera’s case, the use of convivencia in his Discursos (Ribera, 
1912: 54) is restricted clearly and explicitly to “los españoles que fueron musulmanes” and was not 
meant to be relevant to studies on Jews and judeoconversos.

6 ”Basnage, the Protestant, anti-Catholic historian wrote about 1700 years of (...) misery and cap-
tivity without any hope of relief, providentially determined of course, yet effected as well through the 
‘cruel and barbarous zeal’ of both Christians and idolaters” Segal (1983: 303-324, 305).

7 Basnage argued that “While the Church tried to cloak its cruel treatment of Jews in euphemisms, 
we should be honest... in the language used to describe Jewish suffering. Does the Church have the 
power to transform punishment into gentleness? Did the thousands of exiles who were banished from 
Spain and who died of hunger not suffer?” Elukin (1992: 603-630, 607).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


28 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

28

defending the Church’s cruelty to Jews. Basnage reads and accepts some of Ibn Verga’s 
representations of Jewish-Christian relations in medieval Spain (Price, 2020: 290-312). 
The studies by Segal, Elukin, Price, then, do not allow us to ignore the fact of histo-
rians’ attention to “Jewish-Christian relations” including medieval Spain long before 
Amador and Graetz. The conventional view of their pioneering role needs nuance. 
The case of Basnage also shows that there is no real innovation or originality in the 
lengthy list of later studies which concentrate purely on the negative aspects of rela-
tions between the religions. Such a focus is —on its own— by no means unexpected 
or new. Basnage is probably not a unique example.8

The topic of the relations between religions in medieval Spain was studied at 
length by Amador de los Ríos in the 1840s and 1870s (Amador de los Ríos, 1848; 1875-
6). Amador also referred to Jews and the synagogue of El Tránsito in his influen-
tial esthetic/architectural lecture on mudéjar arts and crafts. He was not alone in 
including medieval Jewish monuments in appreciations of medieval Spanish ar-
chitecture and arts. Contexts, analogues and antecedents to this have been found 
recently (Gutwirth, 2019: 147-179). But they did not refer to convivencia. That con-
cept as an operative, key term relating to Jewish-Christian relations in medieval 
Spain —rather than to matrimony or grammar— makes its appearance in 1948, in 
Américo Castro’s España en su historia (Castro Quesada, 1948).

According to the daughter of don Américo, Dr. Carmen Castro Madinaveitia de 
Zubiri (1912-1997), in her preface to a new edition (Castro Quesada, 1983), that book 
was ready in 1946 and the delay in publication was due to the publishers. Castro 
himself wrote that 1948 is not a significant date but an accident:

La impresión de este libro, retrasada por razones técnicas ajenas a la voluntad 
de la Editorial Losada y del autor, ha sido hecha en mi ausencia y con la ayuda, que 
nunca agradeceré bastante, de mis buenos amigos de Buenos Aires. He de dar las 
gracias en primer término a la señorita María Rosa Lida por la lectura del texto, 
y por algunas valiosas adiciones y enmiendas a los capítulos VIII, IX y X... (Castro 
Quesada, 1948: 19)

The book could be seen, then, as a direct reaction to the end of the war. Indeed, 
it mentions it explicitly in relation to its vision of history.9 It is also —very con-
sciously— the work of an academic whose field was language and literature from at 

8 For some further ideas of Jewish history in the eighteenth century see Kriegel (2011: 97-105). An ad-
ditional example of eighteenth century historiography on Jews is Francisco Martínez Marina’s Antigüe-
dades hispano-hebreas, convencidas de supuestas y fabulosas: Discurso histórico-crítico sobre la primera 
venida de los judios a España (Madrid, 1796). For a discussion of this author see Gutwirth (1993: 135-152).

9 ”La fatal distanciación entre el hombre y sus productos “cultos” explica cómo ha sido posible que 
Alemania, país en tantos sentidos admirable, un máximo productor de objetivaciones de cultura, em-
briagado de “Leistungen”, haya caído en la más siniestra, fría y racional barbarie, en una escalofriante 
insensibilidad moral. Después de tan ingrato espectáculo vendrá el de las bombas atómicas” (Castro 
Quesada, 1948: 628).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


29Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

29

least the date of his doctorate and onwards. There is a sense of efforts by Castro to-
wards the achievement of recognition of the field he had chosen. Throughout the 
book and throughout his career he tried to argue for the relevance of literature to 
history and, in some senses, to philosophy.

3. �Ortega and Dilthey

When the book appeared, there were scholars who had worked in neighboring areas 
and therefore could understand something of Castro’s thrust. One of them was A. R. 
Nykl. Although he was not a Hebraist, nor a historian of the Jews and judeoconver-
sos, it could be argued that he is relevant for other reasons. He was an Arabist who 
had been researching Arabic poetry in medieval Spain and was allowed ca. 14 pages 
for his review essay in the heyday of Speculum. It was published two years after 
the appearance of Castro’s book (Nykl, 1950: 379-392). A. R. Nykl believed that Cas-
tro used language differently from his colleagues. That would mean that it needed 
translation. Nykl was not in any way an “objective” reader.10 Nykl was, however, per-
ceptive in the sense that he understood that Castro’s precise language and key con-
cepts need to be comprehended in order to grasp the book as a whole. Convivencia 
does not occur in isolation in España en su historia but comes along with vividura, 
morada vital, vivir desviviendo, and such inflections of vida. Any attempt at under-
standing convivencia would thus have to include the other concepts. Nykl wrote to 
Castro before publishing his review and asked him what he meant by [i.e. asked him 
to “translate”] “en” or “morada vital” or “vivir desviviendo”. Such contact with the 
author by a reviewer seems unusual. After understanding the prudence of Nykl’s 
unusual efforts to translate the concepts, we may need to reassess the hordes of pub-
lications (more than half a century later11) on convivencia, which, in any case attest, 
rather than to supersession, to these concepts’ continued interest. The question is 
rather where this -frequently unnoticed- concern with vida comes from.

A main problem is that today’s readers come from a different background than 
those Hispanophones who matured, like Castro, in the decades before the 1930’s. 
Like any author, Castro may be better understood by noticing the influences on 
him. More precisely the mentality of that intellectual and professional elite must be 
understood by taking into consideration the German influence [in our case Dilthey] 
and that of Ortega y Gasset. To introduce Ortega into this problematic may not be 
smooth sailing. Indeed, numerous attempts at dealing with convivencia rarely men-
tion him. As Jose Luis Gómez Martínez remarks:

10 He believed that Marcus Aurelius, Seneca and similar ancient Romans exhibited traits of char-
acter still current in Spain in the 1940s, just as his contemporary Tuscans were, according to him, like 
the Etruscans and the French “spirit” was comparable to that of the Gauls. Moreover, the character of 
the Spaniards, for Nykl, was like that of the Latin Americans.

11 Those which are deemed relevant to my argument will be cited in the following lines.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


30 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

30

Pero, precisamente a causa del carácter emocional de estos estudios[...] la im-
portancia de la obra [de Ortega] quedó oculta [...] Sólo así se explica que, sin ex-
cepción, la crítica no llegara a ver la íntima relación que tenía la obra de Américo 
Castro con las teorías que Ortega y Gasset venía ya exponiendo desde hacía más 
de treinta años. (Gómez Martínez, 1983: 15-36)

In addition he points out

En España en su historia apenas se cita a Ortega y Gasset,12 [...] Ello, unido a 
que la publicación [...] y su difusión coincide con una época en que Ortega y Gas-
set era mal estudiado, cuando no silenciado, servirá para explicar la incapacidad 
de la crítica para captar el lazo íntimo que unía a ambos pensadores. (Gómez Mar-
tínez, 1983: 15-36)

In 1939, Ortega used convivencia as an important concept in philosophy, poli-
tics but also in his own experience. It was a usage closely linked to his situation as 
a Spanish exile in Argentina. In a lecture to the Universidad de La Plata, the influ-
ential philosopher asserted that nations are united by their secrets. The matters 
which two members of a nation do not need to mention, that which they take for 
granted, cannot be understood by foreigners. What other Spanish exiles, hostile to 
him, were saying would never be understood by the Argentinians. In other words, 
they needed translation. That “secret”, unspoken, shared premise or common as-
sumption is what constitutes convivencia (Campomar, 2020: 55-69) Fundamentally, 
Ortega was talking, in 1939, about convivencia between fascists and republicans or 
between partisans and neutrals. At the time, as highlighted by Campomar, Méndez 
Calzada in Paris was using convivencia as the model for future relations between 
both sides of the Civil War (Campomar, 2020: 55-69). This is not how convivencia is 
commonly understood today. That is why it needs “translation”.

In more general terms, for Ortega y Gasset, vital reason is also linked to history, 
because individuals and societies are attached to their past. In order to understand 
a reality, we must understand its history. Dilthey had been acknowledged explicitly 
by Ortega as an influence. The more practical point for understanding Castro’s ac-
cess to Dilthey by way of Ortega, is to remember that, as Gareth Williams points out 
(Williams, 2004: 201-211) in the November and December 1933 issues of the Revista 
de Occidente, José Ortega y Gasset “established for the first time a public relation-
ship —a philosophical communion— with the late and little known13 German phi-
losopher of the second half of the nineteenth century, Wilhelm Dilthey”. Such a link 
would imply Castro’s relations to Lebensphilosophie.

12 A reading of the first chapter of España does not support this assertion.
13 It is difficult to agree on this point. Leaving Heidegger aside, more relevant for us is that he prob-

ably influenced Baer. Baron was certainly reading him and taking notes.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


31Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

31

4. �Castro and convivencia

A further point would be the question as to the break effected by his exile from Spain, 
leading to the perception of “two Castros” (Madrid vs. New Jersey) and to his inter-
est in the Jews who were exiles, like himself after the Civil War. Against this, there are 
the convictions of “unidad vital” expressed by his disciple, Marichal (1955: 316-322.) 
Another perspective (Gutwirth, 2011b: 27-40; 2010: 297-310) points to Castro’s clear 
articulation, as a medievalist in the 1920s, of his position on Rabbi Moses Arragel’s 
Biblia (1422-1433), his early linguistic/philological interest in medieval vino judiego 
and in the MS text of a previously unpublished thirteenth century Judeo-Christian 
Disputa; his sympathy (alongside Azaña) for the pro-Sephardi campaigns of Pulido;14 
and his intense contacts with the Jews and Jewesses of North Africa during his field 
work trying to obtain materials of traditional language and literature from perform-
ers of Judeo-Spanish songs which were believed to be relevant to the reconstruction of 
medieval culture.15 In 1922/3, Américo Castro carried out field work on Judeo-Spanish 
oral language and literature amongst Jewish women in Xauen, in the Rif Mountains 
of North-West Morocco, near Tangier. It led to reports which, for unexplained reasons, 
remained unpublished. Only recently, Armistead indexed these papers in his “Índice 
temático de los romances de las Viejas de Xauen” (Armistead, 2004: 55-64). We now 
see his —previously ignored— early work of translation from the French which is, in 
fact, his first book (1910), as more significant for understanding Castro’s intellectual 
development. It had some links to Jewish history.

More recently there has appeared the work of Santiago López Ríos (2014: 1-22) 
which addresses this established question but does so innovatively, on the basis of 
searches for original documents in numerous archives and of familiarity with the 
Universidad Central background. According to López Ríos, the phrase in German 
used by Castro in a dated communication with Giner —“Und das Leben ist sicher-
lich grösser als die Philologie”— sums up the existence and presence of preoccu-
pations which are frequently and generally dated to the 1940s, in a much earlier 
period. It also reveals the source of this concern with “life” and texts/learning in 
Giner and the programmatic ideas of the ILE:

El discípulo “incómodo” parecería estar hablando de su propia experiencia 
desde el Lebensbildung que él mismo debía a Giner. El ideario institucionista, que 
tanto fomentaba el pensamiento crítico, se había integrado en la “vividura” del 
propio Castro por utilizar un término fundamental en su producción de posgue-
rra, pero cuyo más lejano germen quizás se remonte a aquellas conversaciones de 
veinteañero acerca de la preeminencia de la vida sobre la filología con el fundador 
de la Institución Libre de Enseñanza.

14 On this period see now Muñoz Solla (2021).
15 Relevant memories of his experiences in the Jewish communities of North Africa in the 1920s 

may be found in Castro Quesada (1997).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


32 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

32

5. �Conversos and Jews

From a perspective interested in Judeo-Conversos and Jews, it may be useful to con-
tinue to focus on some of the circumstances attending upon the publication of the 
book. We note the less frequently treated profession-linked issues. As a professor 
of language and literature, Castro would have sensed something of the problem in 
analyzing or reconstructing the culture of medieval Spanish Jews without access 
to their Hebrew and Aramaic languages and literature. He confessed, disarmingly, 
more than once, that this was problematic:

Nuestra manera de ver recibiría considerable refuerzo si pudiéramos penetrar 
en los textos hebreo-españoles no traducidos, no sólo para enterarnos de lo que 
cuentan, sino para percibir lo que yace bajo ellos. A pesar de tal escollo será posi-
ble ensanchar bastante nuestra actual perspectiva con el auxilio de textos españo-
les y de algunas valiosas traducciones. La obra de don Sem Tob, judío de Carrión 
de los Condes (Palencia), no se escribió para esmaltar curiosamente la historia li-
teraria del siglo XIV. (Castro Quesada, 1948: 583)

Indeed, there was also, alongside Hebrew and Aramaic, the field of aljamiado 
or romance literature of the Jews. To be sure, a great many, indeed, most, of the ed-
ited pre-modern, non-Hebraic, Jewish MSS in Spanish and Judeo-Spanish aljamía 
that are available to scholars today —e.g. from Cairene MSS collections16— had not 
been searched for, let alone discovered, in 1946-8. But there was some material al-
ready then which could help somewhat in their efforts towards understanding the 
Jewish roots of the judeoconversos and their culture. These “materials” in the ro-
mance were crucial in Castro’s [and probably others too] perceptions of the roots of 
Jewish and converso mentalité and history of ideas. Outstanding were the two texts 
preserved in the Cambridge aljamiado MS “C”: Coplas de Yocef and Proverbios mo-
rales. The question of the dates of critical editions is only a partial explanation for 
the quality of the reception. Thus, for example, we note Castro’s scant interest in the 
anonymous Coplas de Yocef (González Llubera, 1935) mentioned because of a ref-
erence to washing corpses. Today, in contrast, they are being hailed, in some quar-
ters, as a most important creation of medieval Spanish Jewry (Girón-Negrón, 2006). 
This aljamiado text had been available in transcription to Latin characters since 
1933 (González Llubera, 1933: 421-433). The explanation for its practical absence in 
Castro may have something to do with the critical reception and its extreme oscil-
lations. Indeed, in the 1930’s, the Coplas were being labeled as inelegant doggerel. 
Some critics, including Llubera himself, were convinced that it would be unavailing 

16 For some examples of previously unknown aljamiado literary MSS discovered in the Cairo Ge-
niza see amongst others (Gutwirth, 1996: 420-428) on a planctus about the Mother and her seven chil-
dren; (Gutwirth, 2011a: 79-92) on the “Yo me fuera a Venecia” poem; or (Gutwirth, 2008: 347-360) on 
the Galli canunt theme.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


33Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

33

to look for literary qualities in the poem. It has taken more than seventy years of 
changes in attitudes to arrive at today’s stance (Gutwirth, 2015a: 3-12).

In the case of the Proverbios morales, however, the results of the editorial delay 
are patently clear. Castro refers —in a book made public in 1948— to the specific 
problems of the edition of the text:

Uso la única edición posible, la del volumen LVII de la Bib. Aut. Esp. Es signifi-
cativo que nadie haya publicado dignamente los Proverbios morales, y tengamos 
todavía que servirnos de tan antipática, pobre y rara edición. I. González Llubera 
anunció en la RHi 1933, LXXXI, 421, que iba a publicar una edición de los Prover-
bios morales, y ha vuelto a referirse a ella en la HR, 1940, VIII, 113. Es de esperar que 
tan excelente trabajo se publique para poder hablar de este gran poeta teniendo a 
la vista un texto decoroso. (Castro Quesada, 1948: 585)

Wartime conditions in England delayed the publication of Llubera’s introduction 
and edition of the Proverbios by seven years and, apparently, this was followed by a 
crisis of the publishing business which is believed to have postponed the printing of 
commentary and glossary. Nevertheless, they were out in print by 1947 (Shem-Tob 
de Carrion, 1947) although, as has been seen, this is ignored in Castro’s book, de-
spite bearing the date 1948. Given the sophistication of today’s work on the Prover-
bios, it may be difficult to conceive the shape of the critical reception around 1946. 
Suffice it to recall that some had thought to have fulfilled critical duties by labeling 
the author a troubadour. In the nineteenth century (1880s), the idea —fresh at the 
time— of the Jewish poets’ “intimacy” was raised.17 This quality was begrudgingly 
valued even if the critical heritage was, at the same time, somewhat dismissive of 
the Proverbios morales because their morality (for them this meant “Jewish moral-
ity”) was believed to be that of the bazaars of Damascus and Cairo. This, then, was 
the ossified orthodoxy Castro was subverting. He took Proverbios studies —and per-
haps, by implication and extension, those on the Hispano-Jewish literature he knew 
of— to a different level.

Castro noted that the valued virtues in the book were intellectual and this-
worldly. It is in this sense [rather than an Italian one] that he found in the poet 
from Tierra de Campos a “llano y suelto humanismo”. His familiarity with medie-
val literature allowed him to observe that the Proverbios was a book “sin parejo en 
la Castilla cristiana del siglo XIV”. For Castro, Shem Tov was a “refinado racional-
ista, rebelde al aburrimiento, rechaza los lugares comunes de quienes maldicen el 
mundo”. It is necessary to bear in mind the above mentioned influence of Giner, in 

17 Menéndez y Pelayo’s notion of Jewish “intimacy” was original when first formulated in the nine-
teenth century. It reappears, later, in Castro. But it does so in a somewhat subtler form. The setting is 
the imaginative analysis of a passage in a work from the Alphonsine age, the Cronica General: “La sim-
patía emocionada del escritor (un judío converso?) se concentra en la intimidad religiosa-estática sin 
movimiento épico más que en el esfuerzo combativo” (Castro Quesada, 1948: 192).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


34 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

34

order to understand better the full significance of “moderno celo pedagógico” in his 
remarks on Shem Tov’s encomium of books: “El elogio que los Proverbios de Sem 
Tob hacen de los libros suena a moderno celo pedagógico, y no tiene precedente en 
la literatura hispano-cristiana” (Castro Quesada, 1948).

Shem Tov’s lines cuando la rosa seca/ ende su tiempo sale are treated by Castro in 
a way that differs profoundly in its ambitions and quality from the usual tenor of 
the analyses of aljamiado (and, in some cases, Hebrew) texts from medieval Spain 
by his contemporaries and still bears citing:

Pero esta rosa de don Sem Tob vive mientras muere, gracias a poseer una esencia 
deslizante y migratoria, y a haber sido concebida según los principios de la ontología 
árabe; su belleza se extingue al ritmo de nuestra melancólica simpatía, aunque por 
dicha su no ser vale más que su ser, y renace en seguida como invisible y consoladora 
fragancia. El aspecto se ha desvanecido en olor, drama diminuto que roza nuestras 
angustias en torno al morir y al resurgir. Fue, por consiguiente, un judío el primero 
que tradujo a hermosas palabras castellanas una vivencia sin suceso externo. Su rosa 
se limita a existir en un “hortus conclusus”, lindo y chiquito, en donde conviven un 
sentimiento, el fenómeno en que existe y nada más. (Castro Quesada, 1948: 586)

His remarks on subjectivity are based on an understanding of the elements 
which go to make up the lyric, which he assumed his readers were familiar with. 
The “discovery” of the lyric jarchas of Hebrew muwashahat, made known in the 
same year as the printing of España en su historia, excited a flurry of publications 
and could not be ignored by Castro, who seems to have read Stern in the USA, not 
in 1948, but in 1950. Mettmann (1958: 1-29) who has explained Castro’s attitude to 
medieval lyric, underlined Castro’s belief that there was no continuity from Roman 
poetry and that Castro believed the lyric would have been dangerous in medieval 
Christian Castille. Castro himself writes that the jarchas are “lovely” and that he 
had introduced these “Mozarabic lyrics” in support of his idea of Castilian life for the 
next edition of his book (Castro Quesada, 1952: 188-9). It is patently clear, then, that 
concepts of “life” affected his literary criticism [on the lyric, in this case] and within 
this, his views of the Jewish roots of judeo-converso culture.

6. �Castro, conversos and gastronomy

Castro does not see “en su historia”, the field of history, as restricted to, say, prices 
and salaries, agrarian practice, economic, military, legal, dynastic, and other such 
conventional aspects. Few topics are more clearly justified by the emphasis on what 
Castro termed das Leben than the attention to alimentation [including tocinofo-
bia].18 Of course, this is not the approach of, say, the school of Annales with its ideals 

18 For a comparison with the Arabic/Muslim materials see the article and substantial bibliography 
in the notes to Marín (2004: 35-52). For Hispano-Jewish history of alimentation according to response, 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


35Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

35

of archival, documented reconstructions of an histoire totale. Two main questions 
are of interest here: what is the relation between this subject and Castro’s thought 
and what is its relation to convivencia?

Evidently, this interest in and observation of food coheres with the centrality of 
“life” in convivencia’s philosophical/theoretical underpinnings. It may also have bi-
ographical, personal resonances. To identify these may be helpful because we know 
from his correspondence with Goytisolo that as late as the 1960s and 1970s he still 
had very vivid memories of his earlier field work amongst Jewish women in North Af-
rica. The songs and words of the Sephardi women were, for him, like flowers coming 
out of their mouths. Around 1922/3, as mentioned, Castro was engaged in field work 
amongst Sephardim in North Africa (Larache, Tetuan, Tanger, Xauen). We now know 
that it was then that he wrote a relevant letter to Menéndez Pidal. He reports to him 
that “se les oye comiendo en la cocina hablando con la abuela y es el caos, mixtura 
[...] forno, golor de fidjiondez [...] frozalde ‘hojaldre’, moleza ‘molleja’ ” (Cid, 2015: 149).

It is not surprising that in his book he devoted a whole essay to the comida 
en honor de los muertos. In Abū Muḥammad ʿAlī ibn Aḥmad ibn Saʿīd ibn Ḥazm 
(d.1064) Castro selects and observes beliefs about bebidas y manjares which lead 
him to reach notable conclusions:

Pero insiste Ibn Hazm, que si no hay en el mundo de acá abajo forma alguna que 
no exista en el mundo de las esferas celestes, habrá que aceptar que también hay 
en la otra vida... bebidas, y manjares, y goce sexual (...) Se comprende desde ahora 
que queden muy esfumados los confines entre el “buen amor” y el “amor loco”.19

That is to say that the peculiarity of the Arcipreste’s Castilian masterpiece is ex-
plained by the earlier beliefs about food (amongst other elements) expressed in the 
Arab/Muslim author’s assertions.

Forms of politeness are not outside philological/linguistic studies. And yet there 
is intensity in Castro’s approach to them in the area of comer y beber as Spanish ves-
tiges of an Arabic culture of hospitality:

Al ir a comer o beber delante de alguien que, por el motivo o la situación que 
sea, no va a participar de la comida o de la bebida, lo correcto es decir: “¿Usted 
gusta?” En pueblos andaluces, a alguien que pasa junto a quienes están comiendo, 
se le dice: “¡Venga usted a comer!” Nadie acepta, por supuesto. En portugués se dirá: 
“Vocé é servido”, o “¿Quer fazer-me companhia?” En Galicia: “Quédese con nosco”. 
En catalán: “Sou servit?” Las respuestas son: “Que aproveche”, o “De salud sirva”, se-
gún las regiones, la clase social, etc. En portugués se responde: “Bom proveito”.20

see Gutwirth (1995); for other aspects see Gutwirth (2004); Gutwirth (2009). See also, for medieval 
Jewish food according to visual evidence, the article by Cohen (2011: 23-39).

19 Castro Quesada (1948: 393). This position contrasts with Pagani (2008: 283-290).
20 Castro Quesada (1948: 100). See also Castro’s essay on “La comida en honor de los muertos” (Cas-

tro Quesada, 1948).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


36 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

36

When reading de la Torre he selects his writing on pan y fruta:

Lo peculiar en este caso es que Fernando de la Torre [...] convierte la fertilidad 
de la tierra en algo mágico y deslumbrante: “non una vez en el año, mas tres en al-
gunas partes, lleva o puede llevar pan la tierra y fruta los árboles”. Castilla se basta 
a sí misma, en tanto que otras gentes han de importar lo que ella produce. (Cas-
tro Quesada, 1948: 35)

The great fifteenth century Castilian prosaist/letter writer is examined not as a 
testimony of agrarian history, but of how Castilian agriculture is experienced and 
expressed in the fifteenth century. A custom concerning bread is brought to bear on 
the cultural question:

No sé si besar el pan al recogerlo del suelo es una influencia cristiana dentro del 
Islam, o al contrario. Cuando en Andalucía cae un trozo de pan al suelo, lo recogen 
y lo besan diciendo que “es pan de Dios”. Los moros hacen y dicen lo mismo: fays 
Allah, ‘pan de Dios’. (Castro Quesada, 1948: 103)

The topics of the attitudes to Galileo or to medieval scholasticism are —or were 
at the time— established, fundamental questions for those interested in the Mid-
dle Ages and Renaissance and are relevant in books touching on the Renaissance 
and the Middle Ages. But in the formulations of Castro, Galileo and scholasticism 
are the equivalent of the inner consciousness of the converso. And this is expressed 
in his “repugnancia hacia el tocino y el jamón” (Castro Quesada, 1974: 42). Such a 
profound and intimate link between gastronomy and history —need one say it?— 
has something to do with the inextricable link between vida/Leben and alimenta-
tion. It shows how tightly linked the alimentary issue and that of Leben really are in 
Castro’s thought. In fact, after reading the numerous texts adduced above, it could 
be argued that one cannot understand judeoconversos in Spain and Castro’s views 
while ignoring the question of alimentation. Similarly, dietary usage, alimentation, 
conviviality are usually considered by consensus as factors in the relations between 
Jews, judeoconversos and the surrounding majority. Such relations or convivencias 
cannot be fully comprehended while ignoring the medieval evidence on the dietary 
aspect. Convivencia and alimentation are not, then, two divergent, incommensura-
ble subjects to be treated in isolation.

The study of food is seen as key to various important aspects of the culture. This 
interest in food is far from an individual, personal quirk. For someone who had pub-
lished on Cervantes, the memory of earlier scholarly interest in Cervantes’ duelos y 
quebrantos or trefe would have been indelible.21 Indeed, the interest in food per se 
is not a totally improvised research project of Castro, nor is its interpretation as a 

21 Castro would have been aware of the study of duelos y quebrantos by Morel-Fatio (1915: 59-61). 
Recent works on alimentation include Rodilla (2015: 27-44); Parello (2019a: 76; 2019b: 171-185); Savo 
(2014: 231-252) and others.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


37Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

37

keystone of cultural transmissions. Some such elements of Castro’s ideas were al-
ready present in the slightly earlier work of Dübler (1942) on berenjenas22 and Palen-
cia’s views on that same theme.23 Max Meyerhoff ’s earlier work on pharmacology 
also touches on food stuffs (Meyerhoff, 1935: 1-41; 1938-1939: 85-94). All of them were 
concerned with the question of Arab origins of Iberian food/cooking and its lan-
guage before Castro’s book. The question which is of interest here, that of Jewish 
food customs in medieval Spain, is a different one which requires familiarity with 
different types of evidence. It may be furthered by attention to —amongst others— 
the evidence of unpublished MSS. Indeed, it is amongst the synagogal Cairene MS 
fragments in Latin characters at Cambridge that a book of cooking recipes in Cat-
alan, possibly of the fifteenth century —MS Cambridge University Library, Or.1080 
4.12— has been found and identified. If this synagogal Geniza MS were character-
istic, we would have to abandon many assumptions about alimentation. Followers’ 
research so far has neither confirmed nor denied the presence of berenjenas but as 
it continues we shall know more.

The real, historical presence of an acute preoccupation with, and interest in, food 
and its significance becomes obvious when one observes that it is a part of the literary 
work on etopeya in Golden Age writings: when a character in Fuenteovejuna dreams 
of “casar una berenjena con otro tanto tocino” she does so because she has to appear 
as a thoroughly authentic —but witty and articulate— Old Christian labradora and 
when, in Las paces de los reyes, David and Levi come to Alfonso’s garden in search of 
Raquel, Belardo asks: “¿Es una que no ha comido/ tocino en su vida?” (vv. 1758-5924). 
Character, alimentation and the image of conversos are not incommensurable topics 
but are clearly and closely linked, as anyone familiar with Golden Age texts, such as 
Castro, would have realized.

7. �Gastronomy and Conversos

More recent historical work did not deny the importance of food in literature and 
history. It tried, rather, to explain the personal gaze and internal focus on food and 
its centrality in terms of cultural anthropology. It linked it to food as a prime com-
ponent of constructions of ethnicity (Gutwirth, 1985a: 83-102). It was argued that ar-
chival evidence was germane to this and to the literary question (Gutwirth, 1985b: 
1-14). It was searched and found to parallel the satirical anticonverso elements. This 
showed the historical, real currency of such beliefs, such an imaginaire and such fo-
cusing of attention amongst Inquisitors and their witnesses in the Castile of the last 

22 Dübler (1942: 367-390). See also, for the Arabic materials on berenjena, Marín (1981: 193-207); 
Ciceri (1992: 87-94) emphasizes berenjena’s literary link to Jews and conversos (Gil, 2009: 121-142).

23 Palencia (1935: 248) argues for cultural transmissions, especially in the section on vocabulary 
which includes food stuffs such as berenjena.

24 On the character of Raquel in Mira and its repercussions for representations of identity see 
Reyre (1996: 497-510).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


38 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

38

quarter of the fifteenth century. In the 1470s, in the Epitalamio of the converso Rod-
rigo Ruiz Cota, the references to food have been seen as much needed elements of 
coherence in that satire. The lesson was clear: texts about conversos had to be read 
from familiarity with Inquisitorial records (ibid).

In Castro we note that Spanish literature is held to be worthy of attention espe-
cially when it does not have analogues in the rest of Europe. And yet, such analogies 
do exist in the area of food (Hostetter, 2020: 15-28). For example, the centrality and 
relation to power of meat carving in the rest of Europe may be attested by The Boke 
of Kervynge which was published in 1500 by Wynkyn de Worde.25 This work parallels 
Castile’s earlier Arte cisoria (1423) by Enrique de Villena. George Jones has stressed 
the importance of recognizing dietary satire in mediaeval German literature (Jones, 
1960: 78-86). Its targets were the peasants and it often concerned turnips, porridge 
and even beer. The approach to food by way of the Lent/Carnival binary is present 
in Chaucer and therefore scholarship has attended to, e.g. Carnival food imagery in 
Chaucer’s description of the Franklin and other trans-Pyrenean texts such as Ga-
wain or the first stanza of Deschamps’s Ballade n.º 350, “Contre le Careme, [...] Sus! 
alarme! ce dist le Mardi Gras au Charnage: nous serons assaillis! Caresme vient; que 
feront nous, helas?” (Jonassen, 1994: 99-117). These also have a counterpart in the 
earlier battle between doña Cuaresma and don Carnal in the Libro de buen amor. 
Medieval Christian dietary laws or norms are behind the popularity of the Lent/
Carnival literature. The opposition between meat and non-meat comestibles is not 
without relevance in satiric literature on Jewish and judaizer’s alimentation. Reli-
gion, then, is important in the medieval literary representations of food not only 
in Spain and not only when satirizing conversos. But there may be religious reso-
nances also to the other mainstream frame of food in literature: the folklore con-
cerning the Land of Cockaigne. These resonances would be related to the Eucharist 
and manna. And yet, Resnick’s survey of dietary laws as a subject of religious, Chris-
tian-Jewish polemic reminds us that:

Although the biblical dietary laws explicitly named numerous animals that 
were to be excluded from the diet, it was the pig and not the camel or rock bad-
ger, for example that occupied a central position in Jewish-Christian polemical 
exchanges concerning the dietary restrictions. In particular, medieval Christian 
theologians sought to explain as a moral instruction the biblical dietary condem-
nation of swine, arguing that it is meant to instruct the faithful only to avoid sin-
ful, pig-like behavior, while allowing the Christian to retain pork in his diet. By 
contrast, the Jewish disputant in Gilbert Crispin’s late eleventh-century Disputa-
tion of a Jew and a Christian concerning the Christian Faith insists that a figurative 
or allegorical meaning ascribed to the dietary restrictions does not supplant the 
literal. (Resnick, 2011: 3)

25 For further examples see Krohn (2020: 17-40); Long (2001: 102ff.).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


39Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

39

While the selection of the pig and erasure of other items is a constant, aspects 
such as allegorical exegesis do not appear in the food literature, i.e. in the satire. 
Nor do the polemical texts take pride in ostentatiously exhibiting familiarity with 
the supposed gastronomy of the judaizers and —crucially— its language. These are 
only some of the differences brought into relief by a necessary comparison between 
the two distinct fields: that of the polemic corpus and that of the poetry.

It is undeniable that there is a strong emphasis on food in Spanish satire against 
Judeo-Conversos. The Evangelista26 [ca. 1460 or 1490] writes a prose prophecy/dream 
about the future, parodying the existent analogues satirically. In it, he uses beren-
jena as synonym or parallel of confeso: “Á la postre verás tanto de confeso que cu-
brirá el suelo como langosta; tanto de (...) berenjena”. There are, moreover, at least 
twenty food and related concepts listed in the Epitalamio burlesco by Rodrigo Ruiz 
Cota in the 1470s, whose function is to reflect the judaizing character of individ-
ual guests and of the wedding in general. The items are, however, not prescribed 
or commanded by Jewish dietary laws in the Hebrew/Aramaic sources. Neither are 
there Jewish laws mandating the use of cazuelas or the consumption of berenjenas.

In the Middle Ages no one would authoritatively declare food as (apt for con-
sumption) kosher or (its opposite) trefa27 on the basis of mere acquaintance with a 
few biblical verses or their translation. It was elementary that acquaintance with the 
laws needed thorough, careful study of tractates of the Babylonian Talmud such as, 
amongst others, bHulin. But this was not enough. The relevant corpus that goes from 
Geonic sources to the codifiers and other halakhists of the late Middle Ages seems 
immense, but had to be mastered. Of course, there is no translation of this corpus in 
Inquisition records or literary, mostly satirical, writings. Hence, rather than “kosher 
food” or “Jewish dietary laws” what we are dealing with in these texts is a parcel of 
the local imaginaire.28 Few examples are more telling and solidly documented than 
the case of the above mentioned berenjena.

In the Cancionero de Baena (ID 6787), Baena attacks Juan Agraz as converso: “ya 
l’han dado con agetes/ravanetes/ la cuchar con verengena”. The allusion to “agetes” 
reminds us that garlic [and onions] would reappear in the writings of the chronicler 
of Expulsion, Discovery and Conquista, i.e. in Andrés Bernáldez’ putative “testimo-
nies” of converso behavior and alimentation. The historian of the period, famous for 

26 Paz y Melia (1877: 245); Martín-Martínez (2018: 5-27). Menahem Ibn Zerah (d. 1385) has recently 
been seen as a helpful primary source on the history of Hispano-Jewish material culture. He mentions 
the eggplant but implies that it is mainly cooked [rather than in Spain] in the Maghreb with meat. See 
Löw (1924-34: 377ff.).

27 “Y me seréis varones santos. No comeréis carne destrozada por las fieras en el campo; a los per-
ros la echaréis” (Ex 22:31).

28 To be sure, some elementary notions were available in Inquisition testimonies, polemical texts 
and manuals, but this is not a basis for pesaq, authoritative decisions on permitted or forbidden food. 
Nor does it explain the protagonism of such items as the cazuelas which do not appear in the Bible 
nor in the post biblical legal texts.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


40 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

40

his original archival research, Tarsicio de Azcona, has compared some of Bernáldez’ 
“testimonies” to filmic fantasies produced by twentieth century cinematic cities 
(1964: 505). Similarly, before 1417, we find: “Este dezir fizo e ordenó Diego d’Estúñiga 
contra Juan Alfonso de Baena como a manera de reqüesta e so entençión de le bal-
donar e afear, por quanto avía tomado reqüesta contra todos los Mariscales e todos 
los otros” (ID 1552):

... yo tengo muy grant pesar 
si se falló en Baena; 
dígolo por non usar 
en vuestra tierra trobar, 
que más curan de sembrar 
(146ra) mucha buena berenjena, 
el qual han por buen manjar.

Baena, according to Juan García, had “los ojos de berengena” (Baena, 1993: 655), 
and was therefore told to recite the rhyming Ave gratia plena. That is to say that the 
exploitation of the [etymologically Arabic/Persian] berenjena’s sounds and rhym-
ing potential [Baena, gratia plena] may attest to the undetected weight of the signi-
fier, rather than only the signified, in these poetic fields. Berenjenas and poetry are 
in opposition for Diego d’Estúñiga, who was not only a poet but a mariscal, a title 
(since 1382) by royal apointment for one of the highest types of military officers at 
the royal court. Also a mariscal was Íñigo López de Estúñiga. He describes Baena as 
chased from Andalusia by a rain of berengenadas (Baena, 1966: 269, 883). In the Co-
plas del Provincial, from the reign of Enrique IV, the anonymous writer tells Franco 
Afandari “... A ti Franco Alfandari: allá te embio en estrenas un buen halcón Bahari 
con que caces berenjenas, y porque en él te reueas sabe que es pollo judayco, que 
caça a todas raleas y mátalas en hebraico” (Rodríguez-Moñino, 1950: 123-146), amal-
gamating the contempt for Hebrew language, for “Jewish food” and for the (suppos-
edly) non-hunting class. Pedro Manrique, in his poems against Juan Poeta, speaks 
of the patena —plate for the Host in the Eucharist— which was turned into caçuela 
con verengena. This would be echoed later in the creative fantasy about the culinary 
repertoire of the conversa Aldonza, the famous Lozana andaluza. In Mamotreto II, 
within a list of foods she knows how to prepare, we find the cazuela de berenjenas 
mojíes. Pedro Manrique, again, was not only a poet but also Señor de Amusco, Tre-
viño, Paredes de Nava y Valdezcaray, adelantado mayor y notario mayor del reino 
de León. These apparently feeble satirical writings could be viewed differently if —
against the critical heritage— we bear in mind the historical and social factor, the 
wealth, access to weapons and the military power wielded by some of the satirists. 
Nevertheless, one should not forget that some of the satirists were themselves con-
versos. Manrique’s inclusion of the Host might be viewed in light of recent work 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


41Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

41

which has seen the late Middle Ages as a period of Eucharist anxiety.29 The caçuelas 
and verengenas are repeatedly supposed to symbolize the non-Christian character 
of converso objects of satire more than a century before Quixote’s Benengeli. So do 
they in the 1470s Epitalamio (Gutwirth, 1985b):

En la boda del a 
ljama (f. 16r) 
non se comí peliagudo, 
ni piscado sin escama 
en quanto ’l marido pudo, 
sino mucha verengena 
y açafrán con acelguilla...

8. �Gastronomic specifics

The poets’ knowledge of Spanish vegetables is performed as metonymic of judaiz-
ing. Similar beliefs and images are found by searches of archival documents of the 
period as mentioned above. But the untackled questions are: how accurate or re-
alistic, i.e. historical, is this equivalence? What is the evidence? It may be pointed 
out that the present day Hebrew word for berenjena (haşil) is not biblical but a ne-
ologism [apparently coined by Abraham Lunz, 1854-1918]. This should raise suspi-
cions as to a belief in a simple, continuous line to the Hebrew Bible. This is the case 
although some critics use just a few biblical verses or, rather, their translation, to 
explain fifteenth century representations of diet as if medieval Jews had no other 
sources for their practices.

Dietary, medical/ pharmacological works are no less eloquent as testimonies 
than satire. Kuhne’s work30 (Kuhne Brabant, 1996: 69-86) is useful in that it gives us 
an idea of the attitudes to non-meat diet as a whole in medieval texts of medicine 
and pharmacology. Among the latter, some stand out, due to their novelty, such as 
those of the Spanish Jew, lsháq b. Abí Hártin lbn Waqqár who, although a subject of 
the kings of Castile, left us a work written in Arabic. It is preserved in an autograph 
written in Guadalajara in 1425 (?). According to Kuhne, fruit was classified as a drug 
and was generally the object of negative evaluations, as in the case of Maimonides. 
And I quote Kuhne Brabant (1996: 72):

Maimonides says (1135-1204): “Of the fresh fruits, those that trees produce are 
generally bad food ... the fruit juices, jams, syrups and medicines that are made 
from them are useful for specific diseases, since their action is different as food 

29 Yeager (2011: 56). This late medieval feature in Latin Christendom continues until Shakespeare 
where there are echoes of irreconcilable disputes over the essential nature of the sacrament of the 
Eucharist creating a pressing epistemological conundrum according to Kwan (2015: 3-18). Greenblatt 
(2001) linked it to the Protestant critique of Catholicism (Walsham, 2016: 232-249).

30 See now González Manjarrés (2015a: 119-142).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


42 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

42

than as medicine ... More blunt, if possible, is our Arnau de Vilanova: “Temperate 
bodies should not use fruit instead of maintenance and food...”

There is no need here to enlarge on the enormous authority and influence of 
Maimonides and his writings amongst the Jews of late medieval Spain, even if his 
adult and creative life was spent in Egypt and not in Spain. Maimonides had re-
ferred to the berenjena in at least two of his treatises or regimens. In his The Treatise 
Sent to the King al-Afdal, son of Saladin, concerning The Regimen of Health, Maimo-
nides asserted that “Those vegetables that are generally bad for all people, are... 
eggplant; these are very bad for whoever wishes to conserve his health.” In his The 
Response to the Letter of al-Afdal in which he elucidated all those accidents which have 
befallen him, he again writes against the berenjena: “He spoke the truth who ad-
vocated avoidance of..., eggplant, and everything that heats, for all these increase 
those accidents of which our Master has complained” (Bar-Sela, 1964: 19). The con-
verso Juan de Aviñón, born Moses ben Samuel of Roquemaure, has affinities with 
Maimonidean doctrine. In his Sevillana medicina he asserts:

... segun las viandas que se comen son los sueños, ca viandas ay que fazen sobir 
bahos melancolicos: en guisa que fazen soñar cosas espantables: assi como ... be-
renjenas... (f. 25v) las viandas espessas & malas que engendran malancolia: son 
como... berenjenas ...y de sus semejantes. (D’Agostino, 2011: 329)

These ideas seem to come from Avicenna and it is, therefore, no surprise that 
Amatus Lusitanus, the Iberian judeoconverso who returned to Judaism in the Otto-
man Empire, ca. 1560, also disapproves of the eggplant (González Manjarrés, 2015a: 
449-465). Medical texts by Jews and conversos were inimical to the berenjena.
If we look at medieval exegesis of the Hebrew Bible we may attend to the story of 
Elisha and the gourds (II Kings 4) or story of “death in the pot”:

38 Elisha returned to Gilgal and there was a famine in that region. While the com-
pany of the prophets was meeting with him, he said to his servant, “Put on the 
large pot and cook some stew for these prophets.”
39 One of them went out into the fields to gather herbs and found a wild vine and 
picked as many of its gourds as his garment could hold. When he returned, he cut 
them up into the pot of stew, though no one knew what they were. 40 The stew 
was poured out for the men, but as they began to eat it, they cried out, “Man of 
God, there is death in the pot!” And they could not eat it.

The poisonous vegetable’s identification constituted a major challenge for the 
medieval translators. They produced divergent, contradictory renderings. E8/E6 
are Escorial MSS dated to the mid-XIIIth century, i.e. slightly prior to the Alphon-
sine corpus. They translate gogombriellos amargos. The General estoria, around 
1270, renders it una como vid montesina. E3, the Escorial MS of 1425-50, whose 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


43Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

43

romanceamiento is close to the Hebrew, gives us fongos de campo. Rabbi Moses Ar-
ragel [1422-1433] translates una vid silvestre. In contrast with other exegetes (such 
as, say, Rashi.) David Kimhi (1160-1235) in his Commentary seems to identify it with 
the eggplant.31 To identify an eggplant stew as the protagonist of the “death in the 
pot” story does not seem to support the belief that the eggplant is the most beloved 
item in the Jewish diet.

Finally, we note that the halakhic/legal status of the eggplant, although generally 
ignored by modern literary critics, is by no means simple and unambiguous. Those 
medieval rabbinical authorities, before 1492, who considered it as coming from a 
tree, sometimes forbade it because of the laws of ‘orla.32 Today, it might be seen as 
almost an icon of Sephardi identity —as in the case of the verses in Judeo-Spanish 
‘Los Guisados de la Berenjena’ edited by Weich (Weich-Shahak, 1980). Could this be 
yet another case of the invention of tradition? It certainly had a rather turbulent 
past in Jewish [and Judeo-Converso] medieval translations, exegesis, medical texts 
and halakha.

9. �Conclusion

At one level, one notes a certain consistency in the satires where poets vie with each 
other to add items to, or to reformulate or reimagine conversos’ food —and its lan-
guage— in their texts from ca. 1400 to the Golden Age. Alongside contempt and 
hostility (undoubtedly present) there are efforts to contend with and surpass each 
other in flaunting the extent of their alleged familiarity with Jewish/judaizers’ ali-
mentation and detailed knowledge about its particular items and the specific words 
for them. The confusion with “Kosher” or “Jewish dietary laws” may have been in-
troduced by modern critics. The question would be: to what extent is this treatment 
of gastronomy an example of convivencia? It certainly has nothing in common with 
misunderstandings and misrepresentations of Castro’s thought (unaware of its the-
oretical and historiographic foundations) as if invested in presenting an idyllic, ro-
mantic picture of harmonious, friendly relations. Literary —including humorous 
and satiric— representations of food are a far broader phenomenon, existing else-
where in Europe and they are also concerned with religion. Needless to say, there 
are also Spanish satires about food which do not concern conversos. They dwarf the 
Spanish case we have been discussing. But in Spain, as we have seen, they also con-
centrated around the conversos, thus creating different modulations of the alimen-
tary paradigm and connecting with Castro’s more general concern with the many 
—and quite specific— terms related to ‘life’.

31 This is the view of Löw (1924-34). It may be of some relevance to note that amongst the numer-
ous Ibero-Romance glosses in the Bodleian aljamiado-Hebrew MS of the thirteenth century, the ber-
enjena is absent. See Alfonso (2021).

32 Lev 19:23. See Löw (1924-34).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


44 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

44

References

Amador de los Ríos, J. (1848). Estudios históricos, políticos y literarios sobre los Judíos de 
España. D. M. Díaz.

Amador de los Ríos, J. (1875-6). Historia social, política y religiosa de los Judíos de España y 
Portugal. Fortanet. 

Armistead, S. G. (2004). Una tradición romancística previamente desconocida: romances 
judeo-españoles de Xauen. En P. M. Piñero (Ed.), De la canción de amor medieval a las 
soleares. Profesor Manuel Alvar in memoriam (pp. 55-64). Editorial Universidad de Sevilla.

Campomar, M. (2020). Ortega y Gasset en su exilio argentino: Continuidades y rupturas. 
Daimon. Revista Internacional de Filosofía, (suplemento 8), 55-69.

Carrete Parrondo, C. (1985). Las judaizantes de Cuenca procesadas por la Inquisición en 
1490. En Actas del II Congreso Internacional Encuentro de las tres Culturas (pp. 97-105). 
Ayuntamiento de Toledo.

Ciceri, M. (1992). La berenjena: un cibo connotante. En M. Grazia Profeti (Ed.), Codici del 
gusto (pp. 87-94). Angeli.

Cohen, E. M. (2011). Seder Foods and Customs in Illuminated Medieval Haggadot. In D. Reed 
Blank (Ed.), The Experience of Liturgy: Studies Dedicated to Menahem Schmelzer (pp. 23-
39). Brill. https://​doi​.org/​10​.1163/​9789004208032​_004

D’Agostino, A. (2011). Cide Hamete Berenjena, apostilla sanchina. Anales cervantinos, 43, 
327-329. 

Dübler, C. E. (1942). Temas geográficos lingüísticos: I. Sobre la berenjena. Al-Andalus, 7(2), 
367-390.

Elukin, J. M. (1992). Jacques Basnage and the History of the Jews: Anti-Catholic Polemic and 
Historical Allegory in the Republic of Letters. Journal of the History of Ideas, 53(4), 603-
630. https://​doi​.org/​10​.2307/​2709940

Gil, J. (2009). Berenjeneros: The Aubergine Eaters. In K. Ingram (Ed.), The Conversos and 
Moriscos in Late Medieval Spain and Beyond (pp. 121-142). Brill. https://​doi​.org/​10​.1163/​ej​
.9789004175532​.i​-366​.14

Gómez Martínez, J. L. (1983). Ortega y Gasset y Américo Castro: originalidad y creación en 
el pensamiento español del siglo xx. Cuadernos salmantinos de filosofía, 10, 15-36. https://​
doi​.org/​10​.36576/​summa​.723

González Manjarrés, M. Á. (2015a). La mandrágora de Amato Lusitano: edición, traducción 
y anotación. En C. de M. A. L. Andrade et alii (Coords.), Humanismo e ciencia (pp. 449-
465). Universidade de Aveiro. https://​doi​.org/​10​.14195/​978​-989​-26​-0941​-6​_19

González Manjarrés, M. Á. (2015b). Una planta sin clásicos. La berenjena en la farmacología 
medieval y renacentista. Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos, 35(1), 119-142. 
https://​doi​.org/​10​.5209/​rev​_CFCL​.2015​.v35​.n1​.49014

Greenblatt, S. (2001). Hamlet in Purgatory. University Press.
Gutwirth, E. (1985a). Elementos étnicos e históricos en las relaciones judeo-conversas en 

Segovia. En Y. Kaplan (Ed.), Jews and conversos (pp. 83-102). Magnes Press.
Gutwirth, E. (1985b). On the Background to Cota’s Epitalamio Burlesco. Romanische 

Forschungen, 97(1), 1-14.
Gutwirth, E. (1993). Hebrew Epigraphy in Eighteenth-Century Spain. In C. Davis & P. J. Smith 

(Coords.), Art and literature in Spain: 1600-1800: Studies in honour of Nigel Glendinning 
(pp. 135-152). Tamesis Book Limited.  

https://doi.org/10.1163/9789004208032_004
https://doi.org/10.2307/2709940
https://doi.org/10.1163/ej.9789004175532.i-366.14
https://doi.org/10.1163/ej.9789004175532.i-366.14
https://doi.org/10.36576/summa.723
https://doi.org/10.36576/summa.723
https://doi.org/10.14195/978-989-26-0941-6_19
https://doi.org/10.5209/rev_CFCL.2015.v35.n1.49014
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


45Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

45

Gutwirth, E. (1995). Medieval alimentation: The Hispano-Jewish Evidence. Helmantica, 46, 
293-298. https://​doi​.org/​10​.36576/​summa​.3453

Gutwirth, E. (1996). A Judeo-Spanish Planctus from the Cairo Genizah. Romance Studies, 
49(4), 420-428.

Gutwirth, E. (2004). Inquisition, Theology and the Lozana Andaluza. In S. Wendehorst (Ed.), 
The Roman Inquisition, the Index and the Jews. Contexts, Sources and Perspectives (pp. 71-
106). Brill. https://​doi​.org/​10​.1163/​9789047406228​_007 

Gutwirth, E. (2008a). Galli canunt: On a Cairene Manuscript. Neuphilologische Mitteilungen, 
109(3), 347-360.

Gutwirth, E. (2009). Jewish Bodies and Renaissance Melancholy: Culture and the City 
in Italy and the Ottoman Empire. In M. Diemling (Ed.), The Jewish Body: Corporeality, 
Society, and Identity in the Renaissance and Early Modern Period (pp. 57-92). Brill. https://​
doi​.org/​10​.1163/​ej​.9789004167186​.i​-490​.11

Gutwirth, E. (2010). Belatedness, History and Authorship: The Case of Medieval Spain. Iberia 
Judaica, 88(2), 297-310.

Gutwirth E. (2011a). Yo me fuera a Venecia: An Unknown Manuscript of Judeo-Spanish Verse. 
Annali dell’Istituto universitario orientale di Napoli. Sezione filologico-letteraria, 53, 79-92. 

Gutwirth, E. (2011b). The Identity of Zequiel: Conversos, Historiography and Familiar Spirits. 
In E. Alonso (Ed.), Late Medieval Jewish Identities: Iberia and Beyond (pp. 27-40). Palgrave-
McMillan.

Gutwirth, E. (2015). Coplas de Yocef from St. Petersburg. Manuscripta Orientalia, 21(2), 3-12.
Gutwirth, E. (2019). Judeo-Mudéjar?: Identities, Letters and Numbers in Toledan Synagogues. 

Cadernos de Estudos Sefarditas, (20), 147-179.
Hostetter, A. K. (2020). Medieval Feasts. In J. M. Coghlan (Ed.), The Cambridge Companion to 

Literature and Food (pp. 15-28). University Press. https://​doi​.org/​10​.1017/​9781316997796​.003
Jonassen, F. B. (1994). Carnival Food Imagery in Chaucer’s Description of the Franklin. 

Studies in the Age of Chaucer, 16, 99-117. https://​doi​.org/​10​.1353/​sac​.1994​.0004
Jones, G. (1960). The Function of Food in Mediaeval German Literature. Speculum, 35(1), 78-

86. https://​doi​.org/​10​.2307/​2850177
Kriegel, M. (2011). En défense de l’abbé Grégoire. Les Cahiers du judaïsme, (31), 97-105.
Krohn, D. L. (2020). Carving and Folding by the Book in Early Modern Europe. Journal of 

Early Modern History, 24(1), 17-40. https://​doi​.org/​10​.1163/​15700658​-12342663
Kuhne Brabant, R. (1996). La fruta, ¿alimento o medicamento? Reflexiones sobre la presencia 

de la fruta en la farmacopea árabe medieval. Anaquel de estudios árabes, 7, 69-86.
Kwan, R. (2015). Of Bread and Wine, and Ghosts: Eucharistic Controversy and Hamlet’s 

Epistemological Quest. Journal of Language. Literature and Culture, 62(1), 3-18. https://​
doi​.org/​10​.1179/​2051285615Z​.00000000046

Long, P. O. (2001). Openness, Secrecy, Authorship: Technical Arts and the Culture of Knowledge 
from Antiquity to the Renaissance. Johns Hopkins University Press. 

López-Ríos, S. (2014). Und das Leben ist sicherlich grösser als die Philologie. Américo Castro 
y Franciso Giner de los Ríos (1906-1911). Romance philology, 68(1), 1-22.

Marichal, J. (1955). La unidad vital del pensamiento de Américo Castro. Revista hispánica 
moderna, 21, 316-322.

Marín, M. (1981). Sobre Buran y buraniyya. Al-Qantara, 2, 193-207.

https://doi.org/10.36576/summa.3453
https://doi.org/10.1163/9789047406228_007
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167186.i-490.11
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167186.i-490.11
https://doi.org/10.1017/9781316997796.003
https://doi.org/10.1353/sac.1994.0004
https://doi.org/10.2307/2850177
https://doi.org/10.1163/15700658-12342663
https://doi.org/10.1179/2051285615Z.00000000046
https://doi.org/10.1179/2051285615Z.00000000046
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


46 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

46

Marín, M. (2004). From al-Andalus to Spain: Arab traces in Spanish cooking. Food & History, 
2(2), 35-52. https://​doi​.org/​10​.1484/​J​.FOOD​.2​.300096

Martín-Martínez, A. (2018). La Profecía de Evangelista: Pronósticos y Perogrulladas al 
Servicio de la Crítica Social y Religiosa. La Corónica, 47(1), 5-27. https://​doi​.org/​10​.1353/​
cor​.2018​.0012

Menéndez y Pelayo, M. (1946-1948). Historia de los heteredoxos (E. Sánchez Reyes, Ed.). CSIC. 
Mettmann, W. (1958). Zur Diskussion über die literargeschichtlische Bedeutung der 

mozarabischen jarchas. Romanische Forschungen, 70, 1-29.
Meyerhoff, M. (1935). Esquisse d’histoire de la pharmacologie et de la botanique chez les 

Musulmans d’Espagne. Al-Andalus, 3, 1-41.
Meyerhoff, M. (1938-1939). Sur les noms ibéro-portugais des drogues dans les manuscrits 

médicaux arabes et Supplément aux noms portugais de drogues dérivés de l’arabe. Petrus 
Nonius, 2, 85-94.

Morel-Fatio, A. (1915). Duelos y quebrantos. Bulletin Hispanique, 17(1), 59-61. https://​doi​.org/​
10​.3406/​hispa​.1915​.1894

Muñoz Solla, R. (2021). Menéndez Pidal, Abraham Yahuda y la política de la Real Academia 
Española hacia el hispanismo judío y la lengua sefardí. Universidad de Salamanca.

Nykl, A. (1950). Review of España en su historia. Speculum, 25(3), 379-392. https://​doi​.org/​10​
.2307/​2854168

Pagani, G. (2008). A la mesa del Arcipreste. La cocina castellana en el siglo  XIV en los 
versos de Juan Ruiz: unas notas. En F. Toro Ceballos, L. Haywood, F. Bautista y G. Coates 
(Eds.), Juan Ruiz, Arcipreste de Hita y el “Libro de buen amor”. Congreso homenaje a Alan 
Deyermond (pp. 283-290). Ayuntamiento de Alcalá la Real.

Palencia, A. (1935). Islam and the Occident. Hispania, 18(3), 245-276. https://​doi​.org/​10​.2307/​
332431

Parello, V. (2019a). Alimentación y argumentación en la España moderna: De ollas, lentejas, 
duelos y quebrantos y palominos en el Quijote (I, 1). Atalaya, (19), e4563. https://​doi​.org/​
10​.4000/​atalaya​.4563

Parello, V. (2019b). From the poet Antón de Montoro to the hidalgo of La Mancha, Alonso 
Quijano. Dix-septième siècle, (285), 171-185. https://​doi​.org/​10​.3917/​dss​.194​.0171

Price, D. H. (2020). The Sincerity of Their Historians: Jacques Basnage and the Reception of 
Jewish History. Jewish Quarterly Review, 110(2), 290-312. https://​doi​.org/​10​.1353/​jqr​.2020​.0009

Resnick, I. (2011). Dietary laws in medieval Christian-Jewish polemics: A survey. Studies in 
Christian-Jewish Relations, 6(1), 1-15. https://​doi​.org/​10​.6017/​scjr​.v6i1​.1801

Reyre, D. (1996). Contribución al estudio de las imágenes identitarias judías en el teatro del 
Siglo de Oro: emergencia del tema de la expulsión en La desgraciada Raquel de Mira. En 
A. de la Granja y J. A. Martínez Berbel (Eds.), Mira de Amescua en Candelero: Actas del 
Congreso Internacional sobre Mira de Amescua y el Teatro Español del Siglo XVII (pp. 497-
510). Universidad de Granada.

Rodilla, M. J. (2015). La “Merced de Dios” y los “duelos y quebrantos”. Calas en algunos 
enunciados metafóricos y comparaciones en el Quijote. Acta Poética, 36(2), 27-44. https://​
doi​.org/​10​.1016/​j​.apoet​.2015​.01​.001

Savo, A. (2014). Toledano, Ajo, Berenjena: The Eggplant in Don Quixote. La Corónica, 43(1), 
231-252. https://​doi​.org/​10​.1353/​cor​.2014​.0033

https://doi.org/10.1484/J.FOOD.2.300096
https://doi.org/10.1353/cor.2018.0012
https://doi.org/10.1353/cor.2018.0012
https://doi.org/10.3406/hispa.1915.1894
https://doi.org/10.3406/hispa.1915.1894
https://doi.org/10.2307/2854168
https://doi.org/10.2307/2854168
https://doi.org/10.2307/332431
https://doi.org/10.2307/332431
https://doi.org/10.4000/atalaya.4563
https://doi.org/10.4000/atalaya.4563
https://doi.org/10.3917/dss.194.0171
https://doi.org/10.1353/jqr.2020.0009
https://doi.org/10.6017/scjr.v6i1.1801
https://doi.org/10.1016/j.apoet.2015.01.001
https://doi.org/10.1016/j.apoet.2015.01.001
https://doi.org/10.1353/cor.2014.0033
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


47Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

47

Segal, L. A. (1983). Jacques Basnage de Beauval’s L’Histoire des Juifs: Christian 
historiographical perception of Jewry & Judaism on the eve of Enlightenment. Hebrew 
Union College Annual. Hebrew Union College, 54, 303-324.

Vilarós Soler, T. M. (1998). El mono del desencanto: Una crítica cultural de la transición 
española (1973-1993). Siglo XXI.

Walsham, A. (2016). Dowting of ye Cupp: Disbelief about the Eucharist and a Catholic 
Miracle in Reformation England. Studies in Church History, 52, 232-249. https://​doi​.org/​
10​.1017/​stc​.2015​.13

Williams, G. (2004). Ortega Reading Dilthey and ideas on life (1933). Journal of Spanish 
Cultural Studies, 5(2), 201-211. https://​doi​.org/​10​.1080/​1463620042000244660

Yeager, S. M. (2011). Jewish Identity in the Siege of Jerusalem and Homiletic Texts. Medium 
Aevum, 80(1), 56-84. https://​doi​.org/​10​.2307/​43632465

Primary sources

Alfonso, E. (2021). Translating the Hebrew Bible in Medieval Castile: Ms. Oxford, Bodleian 
Library, Hunt. 268. With a Linguistic Study and Glossary of Le’azim by Javier del Barco. 
Brill. https://​doi​.org/​10​.1163/​9789004461222

Baena, J. A. (1966). Cancionero de Juan Alfonso de Baena. José María Azaceta. CSIC.
Baena, J. A. (1991). El cancionero del siglo XV, c. 1360-1520. Brian Dutton. Visor.
Baena, J. A. (1993). Cancionero de Juan Alfonso de Baena (Brian Dutton y Joaquín González 

Cuenca, Eds.). Visor Libros.
Basnage de Beauval, J. (1706-07). L’Histoire et la Religion des Juifs. Chez Reinier Leers. 
Bar-Sela, A. (1964). “Moses Maimonides” Two Treatises on the Regimen of Health: Fī Tadbīr 

al-Sihhah and Maqālah Fi Bayān Ba’d al-A’rād Wa-al-Jawāb ’anhā. Transactions of the 
American Philosophical Society, 54(4), 3-50. https://​doi​.org/​10​.2307/​1005935

Cabrera, A. (1906). Sermones del P.  Fr. Alonso de Cabrera de la Orden de Predicadores. 
Predicadores de los Siglos XVI y XVII. Miguel Mir. Bailly-Baillière.

Castro Quesada, A. (1948). España en su historia: Cristianos, Moros y Judíos. Losada.
Castro Quesada, A. (1952). Mozarabic Poetry and Castile: A Rejoinder to Mr. Leo Spitzer. 

Comparative Literature, 4, 188-189. https://​doi​.org/​10​.2307/​1768409
Castro Quesada, A. (1974). Cervantes y los casticismos españoles. Alianza.
Castro Quesada, A. (1983). España en su historia: Cristianos, moros y judíos. Critica. 
Castro Quesada, A. (1997). Cartas de Américo Castro a Juan Goytisolo (1968-1972): el epistolario. 

(Edición e introducción de Javier Escudero Rodríguez, prólogo de Juan Goytisolo). Pre-
Textos. 

Cid, J. A. (2015). Intelectuales españoles ante los sefardíes en torno a 1930: Dos visiones 
de una judería balcánica (Skoplje-Uskub). En N. Asensio Jiménez y S. Sánchez Bellido 
(Eds.), Lengua y cultura sefardí. Estudios en memoria de Samuel G. Armistead (pp.  143-
178). Fundación Ramón Menéndez Pidal.

Girón-Negrón, L. M. (2006). Las Coplas de Yosef: Entre la Biblia y el Midrash en la poesía 
judeoespañola. Gredos.

González Llubera, I. (1933). Fragmentos de un poema judeo-español medieval. Revue 
Hispanique, 81, 421-433.

https://doi.org/10.1017/stc.2015.13
https://doi.org/10.1017/stc.2015.13
https://doi.org/10.1080/1463620042000244660
https://doi.org/10.2307/43632465
https://doi.org/10.1163/9789004461222
https://doi.org/10.2307/1005935
https://doi.org/10.2307/1768409
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


48 Eleazar Gutwirth 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48

48

González Llubera, I.  (1935). Coplas de Yoçef: a Medieval Spanish Poem in Hebrew characters. 
Univ. Press. 

Gutwirth, E. (1996). A Judeo-Spanish Planctus from the Cairo Genizah. Romance Studies, 
49(4), 420-428.

Gutwirth, E. (2008). Galli canunt: On a Cairene Manuscript. Neuphilologische Mitteilungen, 
109(3), 347-360.

Gutwirth, E. (2011). Yo me fuera a Venecia: An Unknown Manuscript of Judeo-Spanish Verse. 
Annali dell’Istituto universitario orientale di Napoli. Sezione filologico-letteraria, 53, 79-92.

Gutwirth, E. (2015). Coplas de Yocef from St. Petersburg. Manuscripta Orientalia, 21(2), 3-12.
Paz y Melia, A. (1877). Libro de Cetrería y una Profecía de Evangelista. Zeitschrift für 

Romanische Philologie, 1, 222-246. https://​doi​.org/​10​.1515/​zrph​.1877​.1​.2​.222
Rodríguez-Moñino, A. (1950). El cancionero manuscrito de Pedro del Pozo (1547). Boletín de 

la Real Academia Española, 30(129), 123-146.
Shem-Tob de Carrion, R. (1947). Proverbios morales [I. González Llubera, Ed.]. University 

Press.
Solano, F. (1991). Documentos sobre política lingüística en Hispanoamérica 1492-1800. CSIC. 
Weich-Shahak, S. (1980). Judeo-Spanish Moroccan Songs for the Life Cycle. The Jewish Music 

Research Center.

https://doi.org/10.1515/zrph.1877.1.2.222
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01


ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67
(CC BY-NC-SA 4.0)

EN EL DEFENSORIUM DE ALFONSO DE CARTAGENA: ASCENDIENTE 
PATERNO Y EXPERIENCIA CONCILIAR

IN ALFONSO DE CARTAGENA’S DEFENSORIUM: PATERNAL INFLUENCE AND 
CONCILIAR EXPERIENCE

Luis Fernández Gallardo 
UNED

lfeg0003@​yahoo​.es
ORCID: 0000-0002-5012-9166

Recibido: 01-11-2022
Aceptado: 04-12-2022

Resumen
En la vida y la obra de Alfonso de Cartagena tuvieron notable importancia dos factores: el 
ascendiente paterno y la experiencia del concilio de Basilea (1434-1439), que, a su vez, deter-
minarán aspectos destacados del Defensorium, la obra maestra de la publicística pro-con-
versa. Teoría y praxis de la exégesis bíblica, idea de la común integración de judíos y paganos 
en el cristianismo son deudores del ejemplo de Pablo de Santa María ofrecido en las Additio-
nes y el Scrutinium Scripturarum, del que se analizan algunos préstamos. El tratamiento de 
la cuestión conversa en el concilio de Basilea (decreto de 1434) pudo alentar la inspiración 
paulina del Defensorium, sugiriendo un enfoque jurídico.

Palabras clave: Judíos, conversos, teología, Alfonso de Cartagena.

Abstract
Two factors had significant importance in Alfonso de Cartagena’s life and work: his paternal 
ascendancy and the Council of Basel (1434-1439). These, would determine essential aspects 
of the Defensorium, the chief work of pro-“converso” literature. Theory and praxis of bibli-
cal hermeneutics, as well as, the idea of the integration of Jews and pagans into Christianity 
have roots in Pablo de Santa María’s works, such as Additiones and Scrutinium Scripturarum, 
from which some borrowings are analyzed in this paper. As to the treatment of conversion 
in the Council of Basel, established in the 1434 decree, it could have encouraged the Pauline 
inspiration of the Defensorium, suggesting a juridical approach.

Keywords: Jews, conversos, Theology, Alfonso de Cartagena.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:lfeg0003%40yahoo.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5012-9166
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


50 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

50

1. �Del problema judío al converso: dimensión familiar en los Cartagena

Dentro de la publicística en favor de los conversos el Defensorium unitatis christia-
nae de Alfonso de Cartagena (1385-1456) ostenta indiscutible preeminencia. Diríase 
se impone atribuir cierto grado de necesidad histórica al hecho de que fuera el hijo 
más dotado de Pablo de Santa María, el célebre converso, patriarca de los Haleví 
de Burgos, uno de los más preclaros linajes hebreos de Castilla, el autor de la obra 
maestra de la polémica desatada a raíz de la instauración de los estatutos de lim-
pieza de sangre. El padre (1350-1435), perteneciente a la generación de conversos 
anterior a la ola de pogromos que se desató en la península ibérica en 13911, parti-
cipó en la polémica antijudía, sintiéndose urgido a poner sus vastos conocimientos 
escriturarios al servicio de la nueva fe, con una obra igualmente notable, el Scruti-
nium Scripturarum (1429). Su hijo Alfonso, tal vez en mayor medida empujado por 
las circunstancias, se sintió asimismo movido a entrar en liza polémica, mas desde 
una perspectiva y presupuestos muy diferentes. Ya no se trataba de argumentar la 
verdad cristiana frente a la pertinacia judía, reluctante a aceptar la nueva ley, sino 
de defender el principio de universalidad de esta, desde el que la discriminación de 
los conversos constituía una aberración teológica.

Así, pues, del problema judío al converso, conforme a la fórmula que da título 
al ensayo de uno de los más autorizados estudiosos de dicha problemática (Benito 
Ruano, 1976: 15-37). Tal tránsito adquiere una dimensión familiar en la obra de los 
Santa María, Pablo y Alfonso, padre e hijo, que confiere especial significado a las re-
laciones que necesariamente habían de imponerse entre ambas. Para ello hay que 
partir antes que nada de un dato personal, de tipo afectivo: la predilección que don 
Pablo mostró hacia su hijo Alfonso y que hallaría en la dedicatoria de las Additio-
nes ad Postillam Nycolai de Lyra fehaciente prueba. El prólogo, carta nuncupatoria 
dirigida al dedicatario, contiene vívidos testimonios de los vínculos afectivos e in-
telectuales, que se entrelazan de modo inextricable. No solo las fórmulas de salu-
tación (“dilectissime fili”) (Santa María, 1852: 35), inevitablemente deudoras de las 
convenciones del género epistolar, en las que el grado superlativo marca la superior 
dilección hacia Alfonso. En el gesto de entrega de la obra, como si de la hijuela más 
idónea se tratara, convergen los vínculos familiar e intelectual2. Introduce el tema 

1 Pues efectivamente la conversión de Selomó Haleví fue anterior a las matanzas que también afec-
taron a Burgos, como desde la añeja biografía de Cristóbal Sanctotis, ya en el siglo xvi (Sanctotis, 1591: 
24b-25a), quedara establecido y la erudición contemporánea (Cantera Burgos, 1952: 304-305) avalaría, 
frente a la fechación posterior de Baer (1998: 572), nada afecto al converso, que no dejaba de ser para 
él un apóstata, aunque matice su valoración al hilo del comentario de la carta de Yehosua Halorquí, 
futuro Jerónimo de Santa Fe (Baer, 1998: 574-575). Aceptan la fecha anterior autores nada sospechosos 
de simpatía hacia el neófito (Roth, 1995: 139; Netanyahu, 1999: 151).

2 “Quid tibi vis ut vivens donem, dilectissime fili: aut succesionis titulo post vitam relinquam? 
nisi quod ad Scripturarum notitiam conferat…” (Santa María, 1852: 35). Aborda la relación intelectual 
desde una perspectiva sobre todo política Kriegel (1994).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


51En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

51

de la conversión, confidencia íntima que adquiere dimensión ejemplar. Esta se pre-
senta como fenómeno estrictamente intelectual: la adecuada comprensión de las 
Escrituras fueron el resorte que activó el proceso de conversión. En un determinado 
momento, cayeron los obstáculos que impedían la recta interpretación, expresados 
mediante metáfora ocular, y empezó a leer más aplicadamente las Escrituras, siem-
pre bajo el auxilio del Señor3. Así, pues, la fe, la nueva fe adquiere un fundamento 
hermenéutico. La clave de la conversión reside en la correcta lectura de los textos 
sagrados4.

Asimismo, el tema de la conversión propicia la evocación de momentos entraña-
bles: la infancia de Alfonso, la tierna edad en la que aún no se había iniciado en el 
aprendizaje de las letras5. Y es que la memoria familiar viene a constituir un patri-
monio que ha de transmitirse a través de las generaciones sucesivas; don Alfonso 
deviene eslabón fundamental en la cadena de transmisión6.

Ese recuerdo familiar tiene como núcleo esencial la conversión, hecho que ad-
quiere cariz providencial. Y en ella la lectura, la adecuada interpretación de los tex-
tos sagrados tienen un papel decisivo. De este modo, la experiencia religiosa asumía 
un considerable componente racional7, que se manifiesta en el tono, en el carácter 
académico que presenta su obra, que incorpora las formas discursivas escolásticas, 
que tan características serán de la escritura de Alfonso de Cartagena. Diríase que 
esa es la enseñanza fundamental que quiere transmitir don Pablo a su hijo dilecto. 
De ahí que lo exhorte al estudio de las Escrituras, deslizando un suave reproche 
por la insobornable vocación por la ciencia jurídica de su vástago, que siente como 
competidora en la dedicación a la lectura y estudio de la Biblia8: se trataría de una 

3 “… ceciderunt quodammodo squamae de oculis mentis mea; et coepi Scripturam sacram ali-
quanto studiosius relegere…” (Santa María, 1852: 35). La imagen ocular remite a la experiencia de san 
Pablo: “Et confestim ceciderunt ab oculis eius [= san Pablo], tanquam squamae, et visum recepit…” 
(Actus Apostolorum, 9, 18).

4 Se ha señalado la inspiración agustiniana de este relato de conversión (Szpiech, 2012: 177-198).
5 “… te tunc infantiae innocentiam gaudente, qui post me in aetate illa tenera sacro lavacro ab ori-

ginali culpa mundatus es, antequam actuali inquinari valuisses, nomen Alphonsi accipiens, prius-
quam litteras nominare novisses.” (Santa María, 1852: 35). Conforme a la paidética hebrea, es probable 
que hubiera iniciado el estudio de las primeras letras y aprendido algunas oraciones. La personalidad 
más eminente del judaísmo hispano, en su opúsculo sobre el estudio de la Torá, establecía la obliga-
ción paterna de enseñarla al hijo desde que éste comienza a hablar (Maimónides, 2006: 135). ¿Habrá 
que colegir entonces que don Pablo quería borrar huellas del pasado judío de su hijo?

6 “Tibi autem non abs re inter caeteros haec libenter enarro, ut quae beneficio aetatis non vidisti, 
saltem a patre audiens, memoriae tradas, junioribusque, qui forsan non audierunt, cum horum occu-
rrerit sermo, frequenter enarres…” (Santa María, 1852: 36).

7 De hecho, se ha atribuido una influencia decisiva en la conversión de Selomó Haleví a la lectura 
de la obra de Santo Tomás de Aquino, a sus questiones sobre las diferencias entre las leyes antigua y 
nueva (Sanctotis, 1591: 21a). Curiosamente, Baer, escéptico ante la auténtica sinceridad de la conver-
sión, acepta dicho planteo (1998: 573).

8 “Cujus clariori exquisitioni, fili charissime, cum non modicum conferant studium, et disciplina, 
ad quae te (licet jurium doctrinis a pueritia occupatum) interdum anhelare conspicio, et inter studia 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


52 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

52

exhortación similar a la Paraclesis de Erasmo en el siglo siguiente, solo que desde 
los presupuestos exegéticos escolásticos. Esfuerzo racionalizador, en la medida en 
que la hermenéutica tiene un fundamento racional, y apasionado biblismo: he ahí 
la herencia que Alfonso recibió y revalorizaría cumplidamente.

En efecto, las prédicas paternas no cayeron en saco roto. No solo se aplicó al ejer-
cicio de la exégesis bíblica, exhibiendo un talento considerable en el comentario 
de las Escrituras, como evidencia su Apologia super psalmo “Iudica me, Deus”, sino 
que, impelido a la polémica religiosa, solo que de cariz distinto a la mantenida por 
su padre, don Alfonso aplicaría consecuente los principios que aquel preconizara. 
Así, la centralidad que se atribuye al estudio de las Escrituras se va a manifestar en 
la atención prestada en el Defensorium a los principios hermenéuticos que han de 
guiar el acceso a la Biblia. Puesto que era crucial en la argumentación la precisa de-
limitación del sentido de los loci bíblicos alegados para sostener la tesis de que el 
pueblo judío fue realmente redimido por Cristo. Se imponía entonces definir el al-
cance exacto de los términos Israel e Israelita. Para ello había que adoptar el litera-
lismo más estricto (Cartagena, 1942: 98)9. Y en este punto se veía urgido a declarar 
la prioridad y carácter fundamental del sentido literal10. Se advierte la deuda con la 
doctrina expuesta por su padre11, que incluso alcanza a pormenores como la alega-
ción de la autoridad de san Agustín, que conserva incluso ecos literales12.

juris, et disceptationum forensium occupationes, utriusque Testamenti spicas, quasi furtim ruminare 
tentantem, aliquo munusculo excitare saepe proposui desideriumque tuum paterno favore juvare.” 
(Santa María, 1852: 36). He aquí un significativo testimonio de la tensión entre canonistas y teólogos, 
de la que sería testigo don Alfonso en el concilio de Basilea (Woelki, 2011: 223-231). Por otra parte, se ha 
considerado la exégesis bíblica como rasgo peculiar de los conversos (Giordano, 2018: 234).

9 Don Alfonso debió de tener presentes en tal punto las consideraciones exegéticas que desarro-
lló su padre a propósito de la intelección de los términos Israel, Judá y Jacob en las Escrituras (Santa 
María, 1591: 115a-117b).

10 “Nam licet multi sensus in sacra scriptura sumantur veri et utiles et ad salutem nostram profi-
cui. Litteralis tamen prior, solidior et memorabilior est. ex illo namque quasi ex radice ceteri progre-
diuntur” (Cartagena, 1942: 98-99).

11 Que, a su vez, dependía, en última instancia, de Tomás de Aquino, al destacar no tanto la con-
formidad entre verba y res, cuanto la intención del autor, en última instancia el Creador (Santa María, 
1852: 39a). Cfr. “Quia vero sensus litteralis est, quem auctor intendit, auctor autem sacrae Scripturae 
Deus est, qui omnia simul suo intellectu comprehendit…” (Summa theologiae, Ia, q.1, a.10). Sobre la 
doctrina del Aquinate acerca del sensus litteralis véase Synave (1926).

12 “Neque tamen propter hoc sensum litteralem disrumperem, ex quo in fide et pro fide et ad 
fidem ut augustinus contra donatistas scripsit eficacia argumenta sumuntur.” (Cartagena, 1942: 98). 
Cfr. “Constat autem quod hunc honorem non habet sacra Scriptura secundum sensum spiritualem, 
quia si sic, ex tali sensu spitiruali posset summi efficax argumentum, quod esset contra Augustinum 
in epistola ad Vicentium Donatistam, dicentem quod ex solo sensu litterali argumentum efficax sum-
mitur.” (Santa María, 1852: 39). Muy significativamente, al mencionar a su padre como obispo de Bur-
gos en su Anacephalaeosis, destaca don Alfonso, a más de la erección y dotación del monasterio de San 
Pablo, la autoría de solo las dos obras capitales de exégesis bíblica y polémica antijudía, respectiva-
mente: “Et Paulus […] aedificauit ecclesiam beati Pauli cum sacristia, & capitulo prope muros Burgen-
sis, composuitque additiones ad Postillam Nicolai de Lyra super Biblia, & librum qui dicitur Scrutinius 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


53En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

53

Ahora bien, la devoción filial de Alfonso de Cartagena no le llevó a la asunción 
pasiva de la enseñanza paterna. No solo el vigor de su inteligencia y su gran capa-
cidad creativa, sino la propia trayectoria vital, determinada en buena medida por 
su condición de curial y fiel servidor de la monarquía trastámara, pero no menos 
por las específicas circunstancias por que atravesó el turbulento reinado de Juan 
II, propiciaron la superación de los logros del reverenciado padre. Fueron especial-
mente determinantes las misiones diplomáticas, en Portugal y Basilea (Fernández 
Gallardo, 2021), en la ampliación de los horizontes y perspectivas literarias y cultu-
rales. La experiencia basiliense (1434-1439) fue decisiva en su itinerario intelectual 
(Fernández Gallardo, 2012: 163-183). Su destacada actuación en el concilio le gran-
jeó un prestigio en los medios académicos y en los cenáculos humanísticos que po-
sibilitó su relación con las más destacadas figuras del humanismo (Leonardo Bruni, 
Poggio Bracciolini, Pier Candido Decembrio, Ambrogio Traversari). No menor fue 
la fama que se ganó como erudito jurista: nada menos que Ludovico Pontano, ilus-
tre canonista, lo eligió para participar en un debate académico (entre 1436 y 1437), 
la invitación a rebatir la repetitio que pronunció sobre un capítulo de las Decretales 
de Bonifacio VIII (Liber sextus 3.4.23)13.

En Basilea se manifestaría la admiración y reverencia del hijo hacia la figura pa-
terna. Hay que partir de la base de que Alfonso de Cartagena se planteó su mi-
sión en el concilio como una oportunidad para el comercio intelectual, de la misma 
manera que hiciera en Portugal a comienzos de la tercera década del siglo, que le 
permitiría su primer contacto con las realizaciones del humanismo. Y de la misma 
manera que allí dio a conocer el opúsculo que compuso para refutar los excesos 
críticos de Leonardo Bruni hacia el vetus interpres de la Ética de Aristóteles, propi-
ció la difusión de la obra paterna. Precisamente las dos obras que seleccionó en su 
Anacephalaeosis, las Additiones y el Scrutinium Scripturarum circularon en los me-
dios conciliares. Especialmente apreciada fue esta última obra por los padres del 
concilio, como pone de manifiesto el hecho de que Albert Löffler, oriundo de Rhein-
felden y acucioso escudriñador de las bibliotecas monásticas, en 1445 hiciera una 
copia de ella. Incluyó una nota que testimonia el origen hispano de dicha difusión14: 
¿quién si no Alfonso sería su fautor?

Sripturarum” (Cartagena, 1579: 662). Omite, en cambio, la obra vernácula, de carácter historiográfico, 
la Suma de las corónicas de España y Las siete edades del mundo.

13 Don Alfonso recogió el guante del desafío dialéctico. Compuso una demoledora refutación del 
comentario del célebre canonista italiano (véase Fernández Gallardo y Jiménez Calvente, 2021).

14 “Allata autem est materia huius libri per Hyspanos ad sacrum concilium Basiliense…” (Leh-
mann, 1941: 273). Otro testimonio de interés sobre la circulación del Scrutinium, copiado en la sede 
conciliar en 1435 (p. 277), que muestra de modo elocuente el carácter del concilio basiliense como 
“Multiplikationszentrum für Handschriften verschiedenster Art” que se ha señalado (Helmrath, 1987: 
173-174). Sobre las Additiones, véase Lehmann (1941: 275). Elemento común a ambas obras es la tensión 
polémica antijudía, nunca relajada. De hecho, se ha localizado en las Additiones las nuevas acusacio-
nes contra el Talmud que circularon por la península ibérica (Orfali, 1998: 70).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


54 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

54

Así, pues, el tratamiento de la cuestión judía en el concilio tuvo un significativo 
aporte hispano. Las actividades culturales de don Alfonso en Basilea estuvieron en 
cierto modo mediatizadas por el problema judío merced a su afán por difundir la 
obra paterna en los medios conciliares. Habrá que suponer un intercambio de ideas 
y puntos de vista con los receptores de dicha obra, interesados en la cuestión judía. 
Se trata de una experiencia que habría de ser relevante al abordar la cuestión con-
versa, al componer el Defensorium.

2. �El Defensorium

Pablo de Santa María, muerto en 1435, no conoció el problema converso en sus más 
lacerantes términos discriminatorios. En el fragor de la rebelión toledana de 1449 
contra las exacciones tributarias de Álvaro de Luna, que derivó en abierto desa-
fío de la autoridad real15, se promulgó la Sentencia-Estatuto, el primer estatuto de 
limpieza de sangre, en virtud del cual se vedaba a los conversos el acceso a cargos 
públicos. Obviamente la cuestión le afectaba personalmente. De modo inmediato 
redactó un opúsculo dirigido al rey Juan II, del que, hoy perdido, solo se puede afir-
mar que estaba escrito en castellano, que tenía una extensión reducida y que fue 
redactado bajo la premura de urgentes circunstancias, la efervescencia de la publi-
cística causada por la Sentencia-Estatuto16; cabe inferir, a su vez, que su contenido 
giraría en torno a la defensa de la unidad de la iglesia, en tanto que iba enderezado 
a impugnar a quienes atentaban contra ella (Fernández Gallardo, 2018: 563-564). Un 
planteamiento, pues, teológico, eclesiológico.

El escrito agradó sobremanera al monarca, lo cual movió a su autor a un desa-
rrollo más elaborado de los argumentos. Ese esfuerzo compositivo se plasmaría en 
el uso de las rigurosas formas discursivas escolásticas: una trabada articulación de 
los contenidos mediante partes, artículos, capítulos. Y en este punto cabría obser-
var la influencia paterna, pues don Pablo construyó su Scrutinium mediante su arti-
culación en partes, distinctiones y capítulos, conforme a la organización discursiva 
propia del mundo académico: el diálogo tradicional de las disputas entre judíos 
y cristianos se revestía de formas escolásticas. No obstante, se presenta la densa 
trama estructural como medio de facilitar la lectura al dedicatario, el monarca, a 
quien se presenta absorbido por el ejercicio del poder17. Y para ello se imponía la 
lengua latina, no el castellano del opúsculo inicial. El resultado, el Defensorium uni-
tatis christianae, obra que, en principio concebida como de limitadas dimensiones, 

15 Ofrece una precisa exposición de los hechos Benito Ruano (1961: 34-38). Relato y análisis porme-
norizados de los hechos en Netanyahu (1999: 266-316).

16 Tal es la información que el propio autor aporta (Cartagena, 1942: 61). Sobre la literatura surgida 
al respecto véase la precisa exposición de González Rolán y Saquero Suárez-Somonte (2012: 85-95).

17 Defensorium, p. 92. No hay que perder de vista que Tomás de Aquino preconizaba en su Summa 
Theologiae, cima de la ciencia escolástica, una suerte de economía discursiva para facilitar la lectura a 
los estudiantes (Grabmann, 1919: 53-66).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


55En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

55

pues se ofrece al regio dedicatario como “libellus”, término que designaba un libro o 
códice pequeño18, se dilató considerablemente debido a la necesidad de incorporar 
la refutación de la Apelación y suplicación de Marcos García de la Mora19, el bachi-
ller Marquillos, que marca una cesura en la estructura comunicativa de la obra20. La 
redacción, por tanto, se prolongó, de manera que iniciada en 1449 debió de exten-
derse hasta comienzos del año siguiente (Fernández Gallardo, 2018: 566-567). Obra 
maestra de la literatura en favor de los conversos, el Defensorium fue compuesto en 
la plena madurez del autor y constituye un testimonio eximio de sus capacidades 
intelectuales, acrecidas tras los años transcurridos en Basilea, que vendría a ser fac-
tor determinante de la superación de la obra paterna sobre la cuestión judía.

3. �En Basilea: la experiencia cultural de un jurista

Y efectivamente, el recuerdo de la experiencia basiliense está presente en el De-
fensorium como una suerte de puntal que refuerza la autoridad de los argumen-
tos aducidos. Para su adecuada valoración hay que tener en cuenta el prestigio que 
le granjeó la misión diplomática en el concilio, perceptible en las continuas solici-
taciones de parte de los nobles ilustrados para que les proporcionara obras quien 
había adquirido un indisputado ascendiente en la vida intelectual castellana21. 
Sumamente ilustrativa al respecto es la biografía de Hernando del Pulgar: tras el 
retrato, el primer hecho que incluye es precisamente la misión diplomática en Ba-
silea, antes que la desempeñada en Portugal, cronológicamente anterior (Del Pul-
gar, 1985: 140-141)22.

No carece de significado el que Alfonso de Cartagena haga gala de los logros lite-
rarios allí conseguidos precisamente en el Defensorium, la obra que permite consta-
tar con mayor claridad el trecho que lo separa de su padre. Como suele ser corriente 
en su escritura, incluye la experiencia personal al hilo de los temas desarrollados. 
Mas a diferencia de la habitual inserción en las piezas liminares para explicar la 
razón de ser de la obra en cuestión, en este caso figura en el propio texto. En el desa-
rrollo de la refutación de la Apelación y suplicación, en consonancia con la adopción 
de un tono magistral (Fernández Gallardo, 2018: 559-560), exhibe la calidad de su 
ciencia, su conocimiento y dominio del Decretum de Graciano, que presenta como 

18 Figura en el título de ambos manuscritos (Cartagena, 1942: 61). Cfr. Johannes Balbus (1460: s.v. li-
bellus: f. 212vº).

19 Ofrece un detallado análisis Netanyahu (1999: 441-464).
20 Que constituye el cuarto teorema (Cartagena, 1942: 153-267). Véase Fernández Gallardo (2018: 

564-567).
21 De tal demanda surgieron buena parte de sus obras más logradas: Doctrinal de los caballeros, 

Qüestión, Duodenarium, Epistula ad comitem de Haro, Oracional, probablemente la Apologia super 
psalmo “Iudica me, Deus”. A instancias del rey Juan II compuso la Declaración sobre un tratado de San 
Juan Crisóstomo. Esto es, la casi totalidad de su obra original.

22 La primera biografía de don Alfonso, De actibus Alfonsi de Cartagena episcopi Burgensis, dedica 
considerable espacio a este episodio de su vida (Lawrance, 2000: 145-147).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


56 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

56

resultado de su experiencia conciliar. La confidencia personal descubre una intere-
sante perspectiva, el asombro que le produjo el uso de las fuentes de la canonística, 
la profusión de textos alegados en los debates conciliares. Las autoridades extracta-
das por Graciano en su Decretum eran aducidas en su textualidad original en las so-
lemnes disputas, para una más clara intelección:

Memor sum apud basileam nonnumquam vidisse, cum presente romane sedis 
legato aliisque auctoritate apostolica presidentibus disputationes solempnes fie-
rent, et ex gratiani libro aliqua adducerentur, libros unde ipse scripserat, in mé-
dium afferri, ut integre originali completo seu perlecto, quid auctor eius senserat 
lucidius appareret. (Cartagena, 1942: 228)

He aquí una muestra sumamente significativa de esa superación de la perspec-
tiva “provinciana”, que certeramente señalara Marichal en ensayo pionero sobre el 
egregio converso (Marichal, 1984: 22)23: revelaría las limitaciones de la ciencia jurí-
dica hispana, cierta precariedad de sus fondos bibliográficos, que contrastaba con 
la abundancia y calidad textual de las fuentes que manejaban los padres conciliares.

A un jurista y amante de las letras como Alfonso de Cartagena no se le escapó la 
riqueza bibliográfica que albergaban los plúteos de los monasterios germánicos. Se 
refiere expresamente a aquellos vetustos códices que contenían decretos y epísto-
las papales, cánones conciliares, recopilaciones de dicta de los santos padres, esto 
es, las fuentes del Derecho Canónico. Se trata, pues, de una bibliofilia de jurisperito, 
de estudioso del Derecho que aspira al conocimiento cabal de las fuentes. De este 
modo, el contacto con el cultivo de la canonística allende las fronteras se le revelaba 
como incremento del saber.

Y no dejó pasar la ocasión que se le ofrecía: él mismo encargó se copiara la serie 
de los concilios toledanos y de otros particulares hispanos24. Que en este punto se 
manifestaba cierta conciencia de inferioridad cultural se advierte en la necesidad 
sentida de justificar las deficiencias bibliográficas patrias, acudiendo al tema de la 
destrucción de España causada por la invasión islámica, que se presenta como des-
trucción de su patrimonio bibliográfico25.

4. �La cuestión conversa en el concilio: el decreto de 1434

Puesto en el brete polémico de la cuestión conversa y urgido a refutar el argu-
mento fundado en el canon conciliar toledano incluido en el Decretum de Graciano, 

23 Cabría establecer analogía con la admiración que causaban a Ortega y Gasset las bibliotecas ale-
manas que frecuentó siendo becario de la Junta para la Ampliación de Estudios.

24 “Sunt siquidem hodie apud me plura ex illis que libenter tunc scribi feci, inter que librum conti-
nentem seriem omnium tolletanorum et nonnullorum particularium conciliorum, que in Yspania an-
tiquis in seculis celebrata sunt, habui…” (Cartagena, 1942: 228).

25 “Qui nescio an sic integre apud yspanos habeatur, clade illa que temporibus roderici regis facta 
est, multos libros in hyspaniis destruente…” (Cartagena, 1942: 228).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


57En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

57

Alfonso de Cartagena exhibía su ciencia jurídica, que presentaba enriquecida tras 
su estancia en Basilea. Desde tan alta perspectiva abordaba el grave problema sus-
citado en Toledo con motivo de la promulgación de la Sentencia-Estatuto de Pero 
Sarmiento.

El 26 de agosto de 1434 hacía su entrada en Basilea la segunda embajada caste-
llana enviada al concilio allí reunido, de la que formaba parte Alfonso de Cartagena, 
a la sazón deán compostelano, como es identificado en las actas conciliares. La in-
corporación oficial de la legación al concilio se dilató hasta casi dos meses26, debido 
a las suspicacias que suscitaba la cuestión protocolaria con relación a la preceden-
cia sobre los ingleses, que absorbió buena parte de sus energías de la legación cas-
tellana y en la que tan relevante papel jugaría don Alfonso (Fernández Gallardo, 
2002: 138-142).

Entretanto, la cuestión judía se planteó en el concilio. Ya desde comienzos del 
año se trataba de manera oficial27. En efecto, en la decimonovena sesión, celebrada 
el 7 de septiembre de 1434, se promulgó un decreto para promover la conversión 
de los judíos y garantizar los intereses de los convertidos (Mansi, 1788: 98-101)28. El 
primero de ellos se abre con la declaración del principio que debe guiar la activi-
dad proselitista: la universalidad del mensaje evangélico, resultado de la caridad 
que Cristo inspiró en la iglesia29. Se propone como método de conversión la pre-
dicación, ejercida por doctos varones adecuadamente instruidos en las letras divi-
nas, que en determinadas ocasiones cada año, habrán de predicar en los lugares de 
culto de los judíos u otros infieles —habrá que entender musulmanes30—. Se per-
fila la estrategia proselitista en la que confluyen catequesis y debate que estaba lle-
vando a cabo en la península ibérica y recibiera fuerte impulso de Benedicto XIII, 
el Papa Luna31. Ahora bien, frente a los excesos derivados del celo proselitista, los 
padres conciliares explicitaban que la conversión había de conseguirse dentro de 

26 Tuvo lugar el 22 de octubre (Haller, 1900: 232).
27 Detallado análisis de la cuestión en Sudmann (2005: 276-277). No deja de ser significativo que el 

gran historiador español del concilio sitúe de manera contigua en su magna obra la promulgación del de-
creto sobre los conversos y la incorporación de la embajada castellana (Segovia, 1873: 757-760 y 765-766).

28 Aparece fragmentado en dos piezas. Juan de Segovia, riguroso historiador, lo reproduce como 
una sola, al narrar lo acontecido en la sesión XIX (Segovia, 1873: 757-760).

29 “Salvatoris nostri Jesu Christi sequens vestigia haec sancta synodus illud gerit potissimum in vis-
ceribus caritatis, ut omnes evangelicam veritatem agnoscant, & in ea, postquam agnoverint, fideliter 
perseverent.” (Mansi, 1788: 98). Para la adecuada comprensión del decreto conviene situarlo en el con-
texto de los asuntos de reforma eclesiástica, uno de los ámbitos esenciales de actuación del concilio 
(Sudmann, 2005: 274-275).

30 “… statuit [haec sancta synodus], ut omnes diocesani quosdam in litteris divinis bene eruditos 
aliquot vicibus annuatim deputent in locis ubi Judaei aut alii infideles legunt, ad praedicandum & ex-
planandum taliter catholicae Fidei veritatem, ut ipsi infideles qui audiunt, suos valeant errores recog-
noscere” (Mansi, 1788: 98).

31 De hecho, se ha señalado la inspiración del decreto papal en las disposiciones benedictinas al 
respecto (Sudmann, 2005: 275).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


58 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

58

los cauces de la caridad32. Se trata de una explícita advertencia para evitar las vio-
lencias con que se podría responder a la resistencia de los judíos a la aceptación de 
las razones de los predicadores. El predominio de letrados entre los padres conci-
liares se pone de manifiesto en las instrucciones relativas a la formación que han 
de tener los predicadores, conocimiento de las lenguas hebrea, árabe, griega y cal-
dea, conforme a los establecido en el concilio de Vienne (1311-1312)33. Aun cuando 
tal exigencia va orientada a hacer más eficaz la predicación, que se haría en la len-
gua materna de los prosélitos (si se considera una acción misionera en tierra de in-
fieles), tal vez apunte al adecuado conocimiento de los libros de las religiones judía 
y musulmana.

El decreto establece las garantías que han de gozar los conversos, tanto de tipo 
económico como propiamente catequéticas. De especial interés son estas últimas, 
pues descienden a detalles concretos ilustrativos de la situación efectiva de los con-
versos, de la realidad social de la conversión. Se advierte el peligro de la relación 
y convivencia con los antiguos correligionarios, que puede propiciar la vuelta a la 
fe abandonada. Para evitar esto, se establece limitar dichas relaciones. Es de notar 
la apelación a la experiencia, que aparece referida mediante un símil médico que 
identifica la conversión con la curación de una enfermedad34. Se desciende incluso 
al extremo de fomentar los matrimonios de conversos con cristianos de origen, 
pues la experiencia mostraba que la convivencia entre los mismos conversos debili-
taba la nueva fe35, esto es, la tendencia endogámica se contemplaba como obstáculo 
de la normalización de la conversión. El pormenor de la casuística aducida36 apunta 
a la realidad efectiva de la vida cotidiana de los judíos tal y como se desarrollaba en 
el ámbito germánico, aunque no es de descartar que estuviera presente asimismo 

32 “Ipsi autem diocesani ac praedicantes ita se erga illos propitios ac caritate plenos exhibeant…” 
(Mansi, 1788: 98).

33 “Ut autem haec praedicatio eo sit fructuosior, quo praedicantes linguarum habuerint peritiam, 
omnibus modis servari praecipimus constitutionem editam in Concilio Viennensi, de duobus do-
cere debentibus in studiis ibidem expressis linguas Hebraicam, Arabicam, Graecam, & Chaldeam…” 
(Mansi, 1788: 99).

34 “Et tam ipsi quam diocesani operam dent, ne cum Judaeis seu infidelibus, saltem per longum 
tempus, penitus conversentur, ne, sicut noviter contingit ab infirmitate curatis, modica occasio ad 
pristinam perditionem recidivos efficiant” (Mansi, 1788: 100).

35 “Et quoniam, experientia teste, mutuam inter se neophytorum conversationem ipsos in Fide 
nostra fragiliores reddere, ac saluti ipsorum plurimum officere compertum est, exhortatur haec sancta 
Synodus locorum ordinaries, ut quantum pro incremento Fidei viderint expedire, current & student 
neophytos Ipsos cum originariis Christianis matrimonio copulare” (Mansi, 1788: 100).

36 En el decreto anterior se hace referencia, para vedarlas, a aquellas situaciones de convivencia 
entre cristianos y judíos corrientes: nodrizas y criados cristianos que sirven a judíos, médicos judíos 
que atienden a cristianos, relaciones de ambos en baños públicos, fiestas, banquetes… (Mansi, 1788: 
99). Véase al respecto el panorama descrito por Haverkamp (2015: 54-64). Para el caso hispano son ilus-
trativos los casos de convivencia estudiados por Gutwirth (1981) y Roth (1995: 78-80). Amplia perspec-
tiva sobre la incardinación social de los conversos en Beinart (1971).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


59En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

59

la situación hispana, cuya experiencia es de suponer llegaría al conocimiento de los 
padres conciliares a través del contacto con los legados castellanos.

Junto a las inexcusables medidas represoras contra quienes volvían a las prácti-
cas judías (vomitus iudaicus), para las que se apela a la intervención secular y ecle-
siástica, destaca el sentido caritativo que inspira el decreto, que no ha de estimarse 
como mera retórica, sino que responde a la convicción de que el auténtico espíritu 
apostólico debe estar en la base de la conversión. Y de hecho, la doctrina paulina 
está presente en el decreto: se recurre a los conceptos acuñados por san Pablo en 
su carta a los efesios para expresar la integración en la comunidad cristiana, “cives 
sanctorum”, “domesticus Dei”37. De este modo, la inspiración polemista proveniente 
de la experiencia hispánica en que las disputas habían contribuido a modelar las 
relaciones entre cristianos y judíos en el nivel político e ideológico38. Solo desde 
tal perspectiva tiene sentido la preocupación por la adecuada acción catequética 
sobre los judíos que han de recibir el bautismo, que se contempla desde ambas 
vertientes, la del catecúmeno y la del predicador. El recurso a las disposiciones del 
concilio de Vienne apuntaría a un proyecto misional que adquiriría pleno sentido 
si se sitúan en la órbita de las ideas de Juan de Segovia, a la sazón embarcado en el 
magno proyecto de la versión latina del Corán.

Diríase que en los decretos conciliares confluyen dos líneas de acción de la igle-
sia frente a la alteridad religiosa: la compulsiva predicación en las sinagogas, cuya fi-
liación cabría establecer con la praxis hispana39 y el diálogo interreligioso. El hecho 
de que no se prohíba el Talmud40 apuntaría a una posición distanciada del rigor re-
presivo y de la subsiguiente presión ejercida de modo agobiante en la conversión.

No debió de permanecer Alfonso de Cartagena ajeno ante el planteamiento en 
las sesiones conciliares de un tema que tan personalmente le afectaba por la ex-
periencia paterna. Y efectivamente, recordará puntualmente el decreto basiliense 
sobre judíos y conversos al elaborar el argumentario refutatorio del libelo de Mar-
cos García de la Mora. Diríase que el recuerdo de la experiencia de Basilea adquiría 

37 “Et quoniam per gratiam baptismi cives sanctorum & domestici dei efficiuntur, longue dignius 
sit regenerari spiritu, quam nasci carne…” (Mansi, 1788: 100). Cfr.: “… sed estis cives sanctorum, et do-
mestici Dei…” (Ad Ephesios 2, 19). Es de notar que san Jerónimo, a quien se debe la introducción de tal 
terminología como autor que fue de la versión latina canónica de la Biblia, destacó en su comentario 
de la epístola paulina cómo tal pasaje iba enderezado precisamente a confutar la discriminación de 
cualquier clase en el seno de la iglesia: “Hic locus adversus eos vel maxime facit, qui diversas naturas 
nituntur introducere” (Jerónimo de Estridón, 1845a: 475). No dejaría de estar presente tal interpreta-
ción en la mente de los padres conciliares que redactaron el decreto.

38 Que conducía inevitablemente a un “dialogue of the deaf” (Edwards, 1985: 43).
39 Conviene tener presente que en lo que respecta al ámbito hispánico, como consecuencia de la 

disputa de Barcelona de 1263, el rey Jaime I firmó cuatro disposiciones entre el 26 y el 29 de agosto de 
1263, entre las que figuraba la que autorizaba a los dominicos a penetrar en las sinagogas para predicar 
a los judíos, obligados a asistir a tales sermones (Suárez Fernández, 2012: 114).

40 Observado por Sudmann (2005: 277).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


60 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

60

mayor intensidad en la confrontación con las razones del leguleyo toledano: las 
citas se concentran en este tramo del Defensorium.

Para sustentar la plenitud de derechos que ha de gozar el neófito, ya proceda del 
judaísmo o del paganismo, sin que nada de la anterior confesión constituya impe-
dimento, apela al decreto conciliar41. Llama la atención el adverbio “pridie” (Carta-
gena, 1942: 195) con que lo sitúa en el tiempo. Ya habían pasado quince años de su 
promulgación y sin embargo considera el episodio como un pretérito cercano: pre-
domina la distancia afectiva, el recuerdo grato redivivo y aún presente. Don Alfonso 
destaca en primer lugar la universalidad, unidad y concordia que presidía el orden 
católico en que se promulgó el decreto. Estaban presentes el legado pontificio, el 
cardenal de Sant´Angelo, y otros representantes de la autoridad apostólica, cardena-
les, patriarcas, arzobispos, obispos y embajadores del emperador y otros príncipes. 
Asimismo, se precisa que el decreto se promulgó en el período de legitimidad del 
concilio, antes, por tanto, de su disolución por el pontífice Eugenio IV. Este punto 
era crucial para el argumentario de don Alfonso, ya que se trataba de limitar la au-
toridad del canon del concilio toledano alegado por Marcos de la Mora, particular, 
por tanto, no universal como el basiliense. Se subraya, a su vez, la concordia y una-
nimidad con que se adoptó el acuerdo que se plasmó en el decreto42.

A don Alfonso no le interesaba tanto el tenor de la parte dispositiva del decreto 
cuanto el espíritu integrador que lo inspira. Así, destaca la caridad que ha de guiar 
a los prelados que han de velar por el bien de los neófitos. Mas sobre todo pone el 
foco de atención precisamente en la plenitud de la integración en la comunidad 
cristiana expresada mediante el concepto de ciudadanía, que constituye uno de los 
pilares de su entramado argumentativo. Y en este punto, en lugar de la cita literal del 
decreto, que había de tener ante sus ojos en el momento de la redacción de este ca-
pítulo del Defensorium, pues transcribe un fragmento43, prefiere la paráfrasis, que le 
permite el entronque de las ideas contenidas en el decreto con las propias de su ar-
gumentario44. Y, advertido de la inspiración paulina de la terminología del decreto, 
la desarrolla y completa, acudiendo al texto del Apóstol: a los conceptos “cives sanc-
torum” y “domesticus Dei”, opone los términos “hospes”, “advena”, todos ellos proce-
dentes de la epístola de san Pablo, a la vez que añade el de “cives Dei” de su propia 
cosecha45. Y es que la terminología bíblica, más precisamente, de la versión latina, 

41 Se enuncia tal idea como tesis que abre el capítulo en cuestión y a continuación se incluye la re-
ferencia al decreto conciliar (Cartagena, 1942: 195-196).

42 “… cum omnia ibi quiete, pacifice et concorditer agerentur…” (Cartagena, 1942: 197).
43 La parte dispositiva relativa al goce por parte del neófito de derechos y privilegios del lugar 

donde tuvo lugar la conversión (Cartagena, 1942: 190).
44 En el que ejerce papel nuclear la aplicación de la institución del ius postliminii (Fernández Ga-

llardo, 2018: 574-578).
45 “… consideravit enim et merito synodus illa non ese inhospites et advenas et quasi peregrinos 

tractandos illos qui intra ecclesiam catholicam constituti, civitatis dei incole facti, non iam hospites et 
advene sed cives sanctorum et domestici dei effecti superedificati supra fundamentum apostolorum 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


61En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

61

el texto que manejó —no podía ser de otra manera— don Alfonso, en la que se in-
filtraron conceptos y términos jurídicos (Mohrmann, 1961: 105), facilitaba el argu-
mentario del obispo burgalés, erigido sobre conceptos del Derecho Romano, que le 
permitía realzar la nueva condición adquirida con el bautismo. El decreto conciliar 
incorporado al texto del Defensorium venía, en definitiva, a ser glosado conforme a 
las categorías del Derecho Romano. Tal era la estrategia argumentativa de don Al-
fonso, la transferencia de las categorías jurídicas relativas a la ciudadanía al ámbito 
teológico de la conversión a través del concepto de “civitas Dei”.

5. �Judíos y paganos

En la misma sección del Defensorium figura otra referencia al concilio de Basilea 
relativa a la cuestión de la conversión. En este caso, del paganismo al cristianismo. 
Se trata de Jogaila, Ladislao tras recibir el bautismo (1386), gran duque de Lituania 
y rey Polonia46. Se aduce su conversión como un caso más de paganos de noble li-
naje que mantienen sus prerrogativas tras recibir el bautismo. Precisa que tal episo-
dio llegó a su conocimiento a través de relatos que oyó (“audivimus”): don Alfonso 
hubo de oírlos con ocasión de la misión diplomática que desempeñó como emba-
jador del concilio para la mediación entre el emperador Alberto II y Ladislao III, rey 
de Polonia e hijo del converso, que se formalizó en las treguas de Namslau (1439) 
(Fernández Gallardo, 2002: 223-226). Destaca Cartagena el prestigio del paganismo, 
en la medida en que constituye el origen de la mayor parte de los poderes políticos, 
imperios, reinos y demás instancias de poder47. Más que fascinación por la Antigüe-
dad, alentada por la experiencia humanística, habrá que considerar tal valoración 
una estrategia argumentativa orientada a sostener el mantenimiento y aumento de 
la dignidad y honor de los paganos convertidos al cristianismo y, por tanto, a sugerir, 
que no todo lo anterior o ajeno a este credo había de ser descalificado.

Se destacaba el vínculo entre bautismo y acceso a la dignidad real, ejemplo cons-
picuo de acrecentamiento de honor tras el bautismo. Ahora bien, en tal contexto, 
la alegación del caso del rey de Polonia no dejaba de ser algo forzada. Se destacaba 
cómo tras la conversión envió embajadores al concilio de Basilea. Así, más que la 

et prophetarum in ipso summo lapide angulari christo ihesu per fidei receptionem meruerunt.” (Car-
tagena, 1942: 190). Cfr.: “Et quoniam per gratiam baptismi cives sanctorum & domestici dei efficiuntur, 
longeque dignius sit regenerari spiritu, quam nasci carne…” (Mansi, 1788: 100).

46 “Audivimus siquidem propinquissime ad tempora nostra Ygagaldum, ducem lithuanie paga-
num et, iuxta paganitatis sue ritum ignem, ut fertur, colentem quasi alterum Abraham de ur caldeorum 
eductum, fidem catholicam suscepisse et Uladysiay nomine in baptismatis fonte recepto regem polonie 
fuisse creatum” (Cartagena, 1942: 155-156). Análisis de la conversión en Rabikauskas (1990). Para el con-
texto político (presión de la iglesia ortodoxa, amenaza de la Orden Teutónica) véase Frost (2018: 31-34).

47 “Cum imperia, regna ceterique mundo potentatus maiore ex parte ab inclita gentilitate descen-
dunt…” (Cartagena, 1942: 155). Esta valoración del paganismo, por su peso en el argumentario en que 
se inserta, exigiría matizar la noción de pagano de claro signo negativo que se le ha atribuido (Rosens-
tock, 2012).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


62 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

62

prestancia original y su incremento se incidía en el sometimiento a la autoridad de 
la iglesia, representada por el concilio convocado por el papa.

Es de notar cómo se subraya el estado del paganismo anterior al bautismo, el 
rito idolátrico de adoración del fuego, que le permite su asociación con la figura 
de Abraham. Con gran perspicacia focaliza su atención en el origen del patriarca, 
oriundo de Ur, la ciudad de los caldeos, pueblo dado a la práctica del culto al fuego. 
Así, al dato de origen bíblico sobre la oriundez del primer patriarca (Genesis 11, 28; 
11, 31) se añade la noticia de carácter etnológico acerca de la práctica idolátrica, que 
ha de derivar de los comentaristas bíblicos o de aquellos historiadores que han in-
corporado texto y glosa bíblicos a su relato. Solo en virtud de esta circunstancia 
tiene sentido el paralelo que se establece entre la conversión del príncipe lituano y 
el patriarca bíblico. Don Alfonso, avezado lector de la Biblia, debía de conocer los 
comentarios de san Jerónimo, incorporados, a su vez, a los de san Agustín48. Mas se 
mantiene apegado a la literalidad del texto bíblico49, quedando indicada de modo 
tácito la idolatría de los caldeos por su analogía con el paganismo de los lituanos: 
¿acaso porque la hebraica veritas, aun fundada en la venerable autoridad de san Je-
rónimo, era percibida como vulnerable en una polémica en la que asomaban argu-
mentos de carácter racial? No obstante, el dato de la idolatría de los caldeos pudo 
asimismo llegarle a Cartagena por vía historial, a través de las historias universa-
les que utilizaban la Biblia como fuente. Es el caso de la muy difundida Historia 
scholastica (ca. 1170), obra de Pedro Coméstor, que se incluye en el género deno-
minado “biblia historial” (Morey, 1993: 6-26)50: puesto que se trata de un compen-
dio y glosa bíblicos para uso de los estudiantes de la escuela catedralicia de Nôtre 
Dame, al exponer el pasaje en cuestión del Génesis, introduce la glosa acuñada por 
san Jerónimo51. Sea como fuere, en cualquier caso, Cartagena venía a mostrar cómo 

48 San Jerónimo precisa que en el pasaje de Genesis 11, 28, el texto hebreo introduce la noción de 
fuego de los caldeos, que aclara con tradiciones judías, según las cuales Aran fue muerto por negarse 
a adorar el fuego, por lo que el Señor sacó a Abraham “del fuego de los caldeos”, metonimia por el rito 
idolátrico de los caldeos. La tradición aducida reza como sigue: “Tradunt autem Hebraei ex hac oc-
casione istiusmodi fabulam: Quod Abraham in ignem missus sit, quia ignem adorare noluerit, quem 
Chaldaei colunt, et Dei auxilio liberatus, de idolatriae igne profugerit…” (Jerónimo de Estridón, 1845b: 
956). San Agustín, que recoge tal interpretación, aclara que no figura en el texto bíblico: “… liberatus 
est de igne Chaldaeorum, in quem missus ut arderet, quia eumdem ignem superstitione Chaldaeorum 
colere noluit, liberatus inde, etsi in Scripturis non legitur, Judaica tamen narratione traditur” (Agus-
tín de Hipona, 1865: 553).

49 “… Abraham de ur caldeorum eductum…” (Cartagena, 1942: 156).
50 Precisa ubicación genérica en Rico (1972: 46-47).
51 “Hebraei Hur ignem dicunt, inde fabulantur, quod Chaldaei in ignem, per quem trajiciebant par-

vulos projecerant Abram, et Aran, quia nolebant ignem adorare, et Aran ibi exspirante, Abram Dei au-
xilio est liberatus.” (Coméstor, 1855: 1091). Pablo de Santa María leyó a Pedro Coméstor: lo utilizó en su 
poema historial Las siete edades (Fernández Gallardo, 2016: 76). Es más que probable que don Alfonso 
tuviera conocimiento de la Historia scholastica, que figuraría entre los libros de su padre, no solo por 
su vocación historial, sino dada la condición de instrumento auxiliar para el estudio de la Biblia que 
podía asignársele a esta obra. Para la tradición hispánica de esta obra véase Rico (1972: 47-48).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


63En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

63

la memoria de una práctica nefanda como la idolatría no era óbice para el pleno 
goce de la condición de cristiano y el mantenimiento de los honores y privilegios 
disfrutados en el estado de paganismo.

La apelación a la figura de Abraham y su oriundez caldea se insertaba en una hábil 
estrategia suasoria. Mostraba una comunidad no menor entre paganismo y judaísmo, 
en virtud del pasado idolátrico que pesaba sobre los ancestros del primer patriarca. 
Don Alfonso venía a desarrollar así una de las ideas nucleares formuladas por su padre 
en su Scrutinium: la unidad de judíos y paganos en el seno de una misma comunidad 
de fe, que en boca de Pablo, el personaje que sostiene el credo cristiano, presenta ro-
tunda afirmación de unidad fundada en la existencia de un solo dios52. En este punto, 
don Pablo disertaba sobre la vocación de los gentiles movidos a la vocación israelí-
tica. Más adelante plantea idéntica unidad solo que en el seno de la fe de Cristo. Ahora 
acude a la autoridad de san Pablo para negar cualquier distinción o diferencia entre 
judíos y gentiles que reciben el bautismo53. La doctrina paulina se erige así en funda-
mento esencial de la integración del judío convertido en el cuerpo del cristianismo54.

Ahora bien, se trata de dos perspectivas distintas derivadas de las necesidades 
argumentativas propias de la polémica judía y del problema converso, respectiva-
mente, que condicionaba, a su vez, el uso de las fuentes utilizadas: predominio de 
las veterotestamentarias y rabínicas por parte de don Pablo y neotestamentarias 
por parte de don Alfonso, quien parece captar más hondamente el mensaje paulino 
de unidad en el seno de la iglesia.

El recuerdo de la conversión del fundador de la dinastía Jagellón, procedente del 
paganismo, apuntaba a delimitar una nueva contextualización de la cuestión con-
versa tal y como se planteaba en la publicística surgida a raíz de la revuelta tole-
dana de 1449. No hay que perder de vista que el argumento nuclear de la Apelación 
y suplicación del bachiller Marcos García de la Mora era el problemático canon del 
concilio toledano, que acentuaba el carácter hispánico del problema converso, ya 
no solo por su origen sino también por la legislación canónica con que se abordaba. 
Alfonso de Cartagena pretendía confrontar una perspectiva universal55, un ecume-
nismo de inspiración paulina, con el planteamiento local e hispánico de quienes 
sostenían la licitud de la discriminación de los conversos.

52 “Ex quo patet, quod inter eos non erit disuisio nationum, scilicet Iudaei & Graeci, seu alterius 
nationis, sed vnus populus tantum, sicut vnus Deus.” (Santa María, 1591: 119a). En el enunciado de esta 
idea cabría establecer filiación paulina. Cfr.: “An Iudaeorum Deus tantum? nonne et gentium? Immo 
et gentium…” (Ad Romanos 3, 29). Sería de gran significación que en este punto pesara la doctrina de 
san Pablo: confirmaría el amplio alcance del paulinismo en Pablo de Santa María.

53 “Non enim est distinctio Iudaei & Graeci, vt per Apostolum determinatum est” (Santa María, 
1591: 129a). Cfr. Ad Romanos 3, 9; Ad Efesios 2, 14; Ad Galatas 3, 28.

54 Se ha postulado un “paulinismo converso”, que tiene en don Pablo destacado exponente (Stu-
czynski, 2020).

55 Se ha planteado la formulación de una teología de la comunidad humana por parte de Carta-
gena (Tritle, 2015a: 151-164).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


64 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

64

Ante todo, la conversión al cristianismo no se contempla como fenómeno limi-
tado a judíos —y más concretamente hispanos—, sino presente también en otros 
ámbitos culturales. La universalidad del mensaje cristiano conducía a una esen-
cial unidad de pueblos y naciones, que proclamara tan netamente Pablo de Santa 
María al derivarla de la existencia de un solo dios. Las diferencias entre judíos y pa-
ganos se diluían en tanto que recibían el bautismo. La identificación de rey Ladis-
lao II con Abraham56, ambos salidos del culto idolátrico del fuego, venía a constituir 
una prueba de la esencial unidad que subyacía entre judíos y paganos venidos a la 
fe cristiana. El mero hecho de que pudiera establecerse un símil entre un rey pa-
gano y el primer patriarca evidenciaba la profunda unidad consubstancial al gé-
nero humano.

6. �Conclusión

Diversos estímulos confluyeron en la construcción del ideario ecuménico que está 
en la base del argumentario del Defensorium de Alfonso de Cartagena. El punto de 
partida hubo de ser la honda reflexión paterna en el marco de la polémica contra los 
judíos, que determinó la centralidad de la exégesis bíblica y trazó el sesgo paulino en 
el modo de abordar la integración de los judíos bautizados en la sociedad cristiana. 
Mas la plena perspectiva paulina le sería sugerida en el curso de estancia en Basilea 
como embajador del rey castellano (1434-1439): la cita de san Pablo en el decreto de 
1434 sería desarrollada revelándole las posibilidades doctrinales que el uso de la ter-
minología del Derecho le ofrecía. La impresión que hubo de causarle la noticia de la 
conversión al cristianismo del duque de Lituania Jogaila le impelió a ahondar en la 
unidad de judíos y paganos en el bautismo. De este modo, se colige el papel decisivo 
de la experiencia basiliense en la conformación del paulinismo de Alfonso de Car-
tagena57 y especialmente en el modo como determinó la dimensión jurídica de su 
argumentario adquiere merced a la terminología propia de la versión latina. Ecume-
nismo forjado en memorable ocasión y que se vio abocado al fracaso en las circuns-
tancias por que iba a atravesar la sociedad castellana del siglo xv (López Martínez, 
1967: 469; Fernández Gallardo, 2018: 587-588).

56 La expresión utilizada para establecer el vínculo, “quasi alterum Abraham” (Defensorium, 156), 
lo limita a mero símil, sin ulterior connotación figurativa: el adverbio “quasi” marca el límite infran-
queable.

57 Dimensión de su pensamiento que ha recibido destacada atención: Villacañas Berlanga (2012); 
Pastore (2010: 43-50); Giordano (2010: 50-58); Tritle (2015a: 65-69); Stuczynski (2020: 121-125). Se ma-
tiza en Fernández Gallardo (2018: 587). Se ha destacado la alegación de la doctrina paulina por parte 
de los enemigos de los conversos (Tritle, 2015b).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


65En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

65

Referencias bibliográficas

Agustín de Hipona. (1865). Quaestiones in Heptateuchum. En J. P. Migne (Ed.), Patrologia 
Latina [PL], t. XXXIV (cols. 548-824). En Via d’Amboise.

Baer, Y. (1998). Historia de los judíos en la España cristiana. Riopiedras.
Balbus, J. (1460). Catholicon. Gutenberg (?).
Beinart, H. (1971). The Converso Community in the 15th Century Spain. In R. D. Barnett (Ed.), 

The Sephardi Heritage. Essays on the history and cultural contribution of the Jews of Spain 
and Portugal (pp. 425-456). Ktav Publishing House Inc.

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV. Vida política. CSIC.
Benito Ruano, E. (1976). Los orígenes del problema converso. El Albir.
Cantera Burgos, F. (1952). Álvar García de Santa María. Historia de la judería de Burgos y de 

sus conversos más egregios. CSIC.
Coméstor, P.  (1855). Historia scholastica. In J. P. Migne (Ed.), Patrologia Latina, t. CXCVIII 

(cols. 1045-1722). In Via d’Amboise.
Cartagena, A. de (1579). Anacephaleosis. In R. Bell (Ed.), Rerum Hispanicarum Scriptores 

(pp. 611-664). Officina typographica Andreae Wecheli.
Cartagena, A. de (1942). Defensorium unitatis christianae (M. Alonso, Ed.). CSIC. 
Del Pulgar, H. (1985). Claros varones de Castilla (R. B. Tate, Ed.). Taurus. 
Edwards, J. (1985). The Conversos: A Theological Approach. Bulletin of Hispanic Studies, 

LXII(1), 39-49.
Fernández Gallardo, L. (2002). Alonso de Cartagena (1385-1456). Una biografía política en la 

Castilla del siglo XV. Junta de Castilla y León.
Fernández Gallardo, L. (2012). La obra literaria de Alonso de Cartagena (1385-1456). Ensayo de 

historia cultural. EAE.
Fernández Gallardo, L. (2016). La idea de translatio imperii en la Castilla del Bajo Medievo. 

Anuario de Estudios Medievales, 46(2), 751-786. 
Fernández Gallardo, L. (2018). Teología y Derecho en el Defensorium de Alonso de Cartagena. 

En J. M. Nieto Soria y O. Villarroel González (Eds.), Comunicación y conflicto en la cultura 
política peninsular. Siglos XIII al XV (pp. 553-582). Sílex.

Fernández Gallardo, L. (2021). Diplomacia y cultura. Las misiones diplomáticas de Alfonso 
de Cartagena. En J. M. Nieto Soria y O. Villarroel González (Eds.), Diplomacia y cultura 
política en la península ibérica (siglos XI al XV) (pp. 349-377). Sílex.

Fernández Gallardo, L., & Jiménez Calvente, T. (2021). Tractatus super repetitione Ludovici de 
Roma de Alfonso de Cartagena. SEHL & SEMYR & IEMYRHD.

Frost, R. (2018). The Oxford History of Poland-Lithuania, vol. I: The Making of the Polish-
Lithuanian Union, 1385-1569, Oxford University Press.

Giordano, M. L. (2010). La ciudad de nuestra conciencia: Los conversos y la construcción de 
la identidad judeocristiana (1449-1556). Hispania, 62(125), 43-91.

Giordano, M. L. (2018). The Virus in the Language: Alonso de Cartagena’s Deconstruction 
of ‘Limpieza de sangre’ in Defensorium unitatis christianae. In M. García Arenal, G. A. 
Wiegers & R. Szpiech (Eds.), Interreligious Encounters in Polemics between Christians, 
Jews, and Muslims in Iberia and Beyond (pp. 226-251). Brill.

González Rolán, T. y Saquero Suárez-Somonte, P.  (2012). De la Sentencia-Estatuto de Pero 
Sarmiento a la Instrucción del Relator. Aben Ezra Ediciones.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


66 Luis Fernández Gallardo 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

66

Grabmann, M. (1919). Einführung in die Summa Theologiae des hl. Thomas von Aquin. 
Herdersche Verlagshandlung.

Gutwirth, E. (1981). Elementos étnicos e históricos en las relaciones judeo-conversas en 
Segovia. En Y. Kaplan (Ed.), Jews and Conversos. Studies in Society and Inquisition (pp. 83-
102). The Hebrew University.

Haller, J. (1900). Concilium Basiliense. Studien und Quellen zur Geschichte des Concils von 
Basel, t. III (Die Protokolle des Concils von 1434 und 1435). Nendeln Liechstenstein. 

Haverkamp, A. (2015). Jews in the Medieval German Kingdom. Trier University Library. 
https://​ubt​.opus​.hbz​-nrw​.de/​opus45​-ubtr/​frontdoor/​deliver/​index/​docId/​671/​file/​Jews​
_German​_Kingdom​.pdf

Helmrath, J. (1987). Das Basler Konzil, 1431-1449. Forschungsstand und Probleme. Böhlau 
Verlag.

Jerónimo de Estridón. (1845a). Commentaria in Epistolam ad Ephesios. In J. P. Migne (Ed.), 
Patrología Latina, t. XXVI (cols. 439-554). In Via d’Amboise.

Jerónimo de Estridón. (1845b). Liber hebraicarum questionum in Genesim. In J. P. Migne 
(Ed.), Patrología Latina, t. XXIII (cols. 935-1010). In Via d’Amboise.

Kriegel, M. (1994). Autour de Pablo de Santa María et d´Alfonso de Cartagena, alignement 
culturel et originalité ‘converso’. Revue d´histoire moderne et contemporain, 41(2), 197-205. 

Lawrance, J. (2000). De actibus Alfonsi de Cartagena: Biography and the Craft of Dying in 
Fifteenth-Century Castile. In D. Hook (Ed.), Text & Manuscript in Medieval Spain. Papers 
from the King’s College Colloquium (pp. 121-184). King’s College London. 

Lehmann, P.  (1941). Konstanz und Basel als Büchermärkte während der grossen 
Kirchenversammlungen. In Erforschung des Mittelalters (pp. 253-280). Anton Hiersemann.

López Martínez, N. (1967). Teología de la convivencia a mediados del siglo XV. En Repertorio 
de historia de las ciencias eclesiásticas en España, 1, 465-476. 

Maimónides, M. (2006). Sobre el estudio de la Torá. En A. Nathan (Ed.), Obras filosóficas y 
morales (pp. 131-173). Ediciones Obelisco.

Mansi, D. (1788). Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, t. XXIX. Apud Antonium 
Zatta. 

Marichal, J. (1984). Teoría e historia del ensayismo hispánico. Alianza Editorial.
Mohrmann, C. (1961). Études sur le latin des chrétiens, t. II. Edizioni di storia e letteratura. 
Morey, J. (1993). Peter Comestor, Biblical Paraphrase, and the Medieval Popular Bible. 

Speculum, 68(1), 6-35. 
Netanyahu, B. (1999). Los orígenes de la Inquisición en la España del siglo XV. Crítica. 
Orfali, M. (1998). Talmud y Cristinanismo. Historia y causas de un conflicto. Riopiedras.
Pastore, S. (2010). Una herejía española. Conversos, alumbrados e Inquisición (1449-1559). 

Marcial Pons.
Rabikauskas, P. (1990). La cristianizzazione della Lituania (XIII e XIV secolo). In E. Française 

de Rome (Ed.), L’Église et le peuple chrétien dans les pays de lÉurope du Centre-est et du 
Nord (XIVe-XVe siècles) (pp. 3-11). École française de Rome.

Rico, F. (1972). Alfonso el Sabio y la “General estoria”. Ariel. 
Rosenstock, B. (2012). Against the Pagans: Alonso de Cartagena, Francisco de Vitoria, and 

Converso Political Theology. In A. Aronson & G. P. Kaplan (Eds.), Marginal Voices. Studies 
in Converso Literature of Medieval and Golden Age Spain (pp. 117-139). Brill. 

https://ubt
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02


67En el Defensorium de Alfonso de Cartagena

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67

67

Roth, N. (1995). Conversos. Inquisition and the Expulsion of the Jews from Spain. University of 
Wisconsin Press.

Sanctotis, C. (1591). Vita D. Pauli Episcopi Burgensis. In P.  Santa María, Scrutinium 
Scripturarum (pp. 10-78). Apud Philippum Iuntam.

Santa María, P. (1852). Additiones ad Postillas magistri Nicolai de Lira (Prologus). In J. P. Migne 
(Ed.), Patrologia Latina, t. CXIII (cols. 35-50). In Via d’Amboise.

Santa María, P. (1591). Scrutinium Scripturarum (C. Sanctotis, Ed.). Apud Philippum Iuntam. 
de Segovia, J. (1873). Historia Gestorum Generalis Synodi Basiliensis (E. Birk, ed.). vol. I, 

Monumenta Conciliorum Generalium seculi decimi quinti. Concilium Basiliense, t. I. Typis 
C. R. Officinae Typographicae Aulae et Status. 

Stuczynski, C. (2020). Converso Paulinism and Residual Jewishness. Conversion from 
Judaism to Christianity as a Theological-political Problem. In T. Dunkelgrün & P. Maciejko 
(Eds.), Bastards and Believers. Jewish Converts and Conversion from the Bible to the Present 
(pp. 112-133). University of Pennsylvania Press. 

Suárez Fernández, L. (2012). La expulsión de los judíos. Un problema europeo. Ariel. 
Sudmann, S. (2005). Das Basler Konzil. Synodale Praxis zwischen Routine und Revolution. 

Peter Lang Verlag. 
Synave, P.  (1926). La doctrine de Saint Thomas d’Aquin sur le sens littéral des Écritures. 

Revue Biblique, 35(1), 40-65.
Szpiech, R. (2012). A Father’s Bequest: Agustinian Typology and Personal Testimony in the 

Conversion Narrative of Solomon Halevi/Pablo de Santa María. In J. Decter & A. Prats 
(Eds.), The Hebrew Bible in Fifteenth-Century Spain. Exegesis, Literature, Philosophy, and 
the Arts (pp. 177-198). Brill.

Tritle, E. (2015a). To the Jew First and to the Greek: Alonso de Cartagena’s Defensorium unitatis 
christianae and the Problem of the Jewish Flesh in Fifteenth-Century Spain (Phil. Diss.). 
University of Chicago.

Tritle, E. (2015b). Anti-Judaism and a Hermeneutic of the Flesh. A Converso Debate in 
Fifteenth-Century Spain. Church History and Religious Culture, 95, 182-202. 

Villacañas Berlanga, J. L. (2012). La ratio teológico-paulina de Alonso de Cartagena. En C. 
Flórez Miguel, M. Hernández Marcos y R. Albares Albares (Coords.), La primera escuela 
de Salamanca (1406-1516) (pp. 75-94). Universidad de Salamanca.

Woelki, T. (2011). Lodovico Pontano (1409-1439). Eine Juristenkarriere an Universität, Fürstenhof, 
Kurie und Konzil. Brill.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02




ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91
(CC BY-NC-SA 4.0)

RELACIONES TEMÁTICAS Y ECOS ENTRE EL SCRUTINIUM SCRIPTURARUM Y 
EL DEFENSORIUM UNITATIS CHRISTIANAE

THEMATIC RELATIONS AND ECHOES BETWEEN THE SCRUTINIUM SCRIPTURARUM 
AND THE DEFENSORIUM UNITATIS CHRISTIANAE

Héctor García Fuentes 
Universidad de Salamanca / IEMYRhd

hectorgf@​usal​.es
ORCID: 0000-0001-6387-7705

Recibido: 31-10-2022
Aceptado: 16-01-2023

Resumen
Este artículo tiene como objetivo relacionar el Scrutinium con el Defensorium. Se demostrará 
a través de la comparación de los textos una influencia directa del primero en el segundo. Es-
trategias y elementos del Scrutinium se verán reorganizados en el Defensorium de acuerdo a 
sus objetivos particulares. Basándose en la metodología escolástica ―el uso de la ratio y auc-
toritas― y el vínculo entre el Antiguo Testamento y el Nuevo como principios argumentati-
vos, ambos tratados exponen ideas muy similares respecto a los judíos y los judeoconversos. 
A pesar de que las dos obras acentúan el factor judío, ninguna dejará de ser ortodoxamente 
cristiana. Así pues, se pondrá de relieve la singular característica de estos tratados cristianos 
escritos por conversos muy conscientes de su condición hebrea.

Palabras clave: Scrutinium, Pablo de Santa María, Defensorium, Alfonso de Cartagena, judaísmo.

Abstract
The aim of this paper is to relate the Scrutinium to the Defensorium. A direct influence of 
the former on the latter will be demonstrated through comparison of the texts. Strategies 
and elements of the Scrutinium will be reorganised in the Defensorium according to their 
particular objectives. Drawing on scholastic methodology —the use of ratio and auctori-
tas— and the link between the Old Testament and the New as argumentative principles, 
both treatises will present very similar ideas about Jews and Judeo-converts. Although both 
works emphasise the Jewish factor, neither will cease to be orthodoxly Christian. So, the 
unique characteristic of these Christian treatises written by converts who were very con-
scious of their Hebrew status will be highlighted.

Keywords: Scrutinium, Pablo de Santa María, Defensorium, Alfonso de Cartagena, Judaism.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:hectorgf%40usal.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6387-7705
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


70 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

70

A Juan Miguel, que es un hombre perceptif
y sabe leer en los rostros ayer los rostros mañana.

Gloria nostra est testimonium conscientiae nostrae (2 Cor 1, 12)

1. �Introducción

Querría comenzar este artículo recordando al recientemente fallecido Javier Ma-
rías, en concreto su novela Tu Rostro Mañana. ¿Habría podido conjeturar Shlomo 
ha-Levi (1350/2-1435) que un día pasaría a ser Pablo de Santa María? ¿Que uno de 
los rabinos mayores de la aljama de Burgos, él mismo, llegaría a ser obispo de esa 
misma ciudad1? Ciertamente, a la investigación histórica le está vedada la dimen-
sión más íntima de la conciencia; ahí solo cabe especular. No podemos saber si en 
algún momento pensó que podría convertirse en un fiel cristiano; pero, aunque lo 
pensara, lejos estaría ese su ‘rostro ayer’ de la realidad de su futuro ‘rostro mañana’. 
En cualquier caso, y a mi entender, esos dos rostros son los que conversan en la pri-
mera parte del Scrutinium Scripturarum (1432/4): el antiguo hombre viejo y el re-
novado al despojarse de ese pasado ‘yo’, o acaso no del todo. En efecto, uno de los 
problemas de esta transfiguración de la identidad, del paso de un ‘rostro ayer’ a un 
‘rostro mañana’, es en qué términos sucede el tránsito, pues ‘todo pasa y todo queda’, 
y los vericuetos de nuestra relación con el pasado no presentan siempre los mismos 
grados de olvido o asimilación (Benito Ruano, 2001: 179-215; Nirenberg, 2009). ¿En 
qué medida integró el padre de Alfonso de Cartagena (1386-1456) su bien asentado 
judaísmo en la nueva condición cristiana? La bibliografía se ha servido de varias de 
sus obras para dar respuesta a esa pregunta y ha propuesto una especie de teología 
o historiografía conversas con unos rasgos diferenciales (Rosenstock, 2002; Szpiech, 
2010; Stuczynski, 2012; Yisraeli, 2014, 2018). Sin embargo, este artículo no trata direc-
tamente sobre esas características, aunque quizás se hallen implicadas en el hilo 
del discurso, sino de algunas relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scrip-
turarum y el Defensorium Unitatis Christianae (1450).

Vaya por delante que el Scrutinium2 no es una obra proconversa stricto sensu, 
sino un tratado de orden teológico y exegético en forma dialogada, que escenifica 
primero la discusión entre un judío, Saulo, y un cristiano, Pablo; y, segundo, la ins-
trucción por parte de un maestro a un bisoño discípulo a fin de que se allegue a una 
mayor devoción. Como la bibliografía ha señalado (Stuczynski, 2012: 156; Yisraeli, 
2018: 166), estas dos etapas revelan la propia experiencia de Pablo de Santa María, 

1 Para conocer los datos de la vida de don Pablo, véase Serrano (1942: 9-117); Cantera Burgos (1952: 
274-351); Netanyahu (1999: 150-184). Más allá de la clasificación de los conversos en forzados (anusim) y 
renegados (mesumadim), cabe un tercer tipo: aquellos que “lo hicieron por convencimiento personal, 
o mejor, tras una reflexión o confrontación teológica de ambas fes” (Pastor, 2015: 69).

2 He usado la edición burgalesa de Cristóbal Sanctotis de 1591. Citaré el Scrutinium indicando 
parte, distinción, capítulo y página de la obra. Por ejemplo: Scr. 2.5.13. 492.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


71Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

71

que tras su conversión se marchó a estudiar teología a París, y su convicción de que 
el converso3 debe continuar su formación una vez dado el paso de la fe. No basta, 
entonces, con caerse del caballo hacia Damasco, sino que es necesario un Ananías 
para que se desprendan las escamas de los ojos4 (Hech, 9, 1-18). Así pues, el Scruti-
nium se nos presenta como una singular obra, inserta en el género adversus Iudaeos 
(Williams, 2012: 267-276), pero con unas notas especiales por razones de autoría 
(Santiago-Otero y Reinhardt, 2001: 122). La condición judeoconversa de Pablo y su 
modo de integrar su antigua identidad en la nueva resultan en una obra no empa-
rentada linealmente con el clima de la Disputa de Tortosa (1413-1414)5, en la que 
primaba la dirección cristiana de las conversaciones y eran omitidos ciertos plan-
teamientos hebreos; y abierta a la tradición talmúdica y rabínica (Yisraeli, 2018: 168-
175). Esta originalidad se combina con unas apreciaciones del linaje de los judíos 
que se adelantan dos décadas a la problemática judeoconversa, disparada a partir 
de la revolución toledana de 1449 (Benito Ruano, 1961; Round, 1966; González Rolán 
y Saquero Suárez-Somonte, 2012).

En cambio, el Defensorium Unitatis Christianae6, que toma su origen en dicha re-
volución7, sí tiene como objetivo principal la defensa del judeoconverso, y todos sus 
esfuerzos se pliegan a ese empeño8. En contraste con la obra de su padre, la preo-
cupación de Alfonso de Cartagena es legal, política y social; y en ningún momento 
hay rastro del ambiente interreligioso del Scrutinium. A pesar de su condición he-
brea, don Alfonso nunca experimentó una conmoción pareja a la conversión en 
edad madura de su padre, y conservó prácticamente desde su niñez un estatus cris-
tiano; en cuanto a la formación también divergió de su progenitor, al decantarse 
por los estudios jurídicos, si bien no cejó nunca de frecuentar la Escritura, como le 

3 Un estudio sobre la polisemia que a través del siglo xv va adquiriendo el término converso puede 
verse en Yisraeli & Israeli (2022). Por otro lado, este artículo pone a disposición del lector una apabu-
llante bibliografía sobre la cuestión.

4 Idéntica expresión sería usada por don Pablo al narrar su conversión en el prólogo de las Additio-
nes: “Cum vero placuit illi cujus misericordia mensuram non habet, me a tenebris ad lucem, a caligi-
nosa turbine ad serenum aerem revocare: ceciderunt quodammodo squamae de oculis mentis meae 
[…]” (PL 113, 35b).

5 Del Valle Rodríguez (2021) ha publicado recientemente una edición crítica de la Disputa en tres 
volúmenes, que recogen la versión latina, la hispanoaragonesa y relatos hebreos.

6 Citaré el Defensorium (Cartagena, 2022) señalando parte, teorema si lo hay, capítulo y página. Por 
ejemplo: Def. 2.1.8. 105.

7 Una aproximación a los orígenes del problema judeocristiano de la época, venero de la revuelta 
toledana y la publicación de los primeros estatutos de limpieza de sangre, puede encontrarse en Si-
croff (1985: 43-85) y Roth (1995). Vidal Doval (2013) analiza el primero de dichos estatutos, el de Pero 
Sarmiento, y lo desacopla del contexto puramente genealógico, haciendo una lectura política, social 
y jurídica del mismo.

8 Amén de los textos editados por González Rolán y Saquero Suárez-Somonte (2012), cabe seña-
lar las obras de Díaz de Montalvo (2008), Torquemada (2002) y Oropesa (1979) como partícipes del 
mismo empeño. Véase a este respecto Edwards (2008), Giordano (2018) y los estudios introductorios 
que acompañan a las obras señaladas.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


72 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

72

demandaba el consejo paterno9. La Escritura y los dos derechos se hilvanan en el 
Defensorium bajo una perspectiva armónica e integradora, cuyo concierto no deja 
de señalar la condición de pleno derecho del judeoconverso en la Iglesia y la Res-
publica Christiana, a la zaga de lo que se había decretado en Basilea10. No obstante 
lo dicho, el método de ambos es coincidente y hunde sus raíces en el medioevo y la 
escolástica (Makdisi, 1974). Padre e hijo aplican unos principios comunes a sendos 
tratados: su reflexión está vertebrada, por un lado, de las auctoritates, y, por otro, 
de la ratio. Uno y otro traen la misma cita de Aristóteles para legitimar tal procedi-
miento: “Vero omnia consonant”11.

2. �La tradición de la alianza

El prólogo del Scrutinium pivota en torno al versículo Scrutamini Scripturas, quia 
vos putatis in ipsis vitam aeternam habere, et illae sunt quae testimonium perhibent 
de me (Jn 5, 39). Advierte don Pablo que para lograr el conocimiento de Cristo a tra-
vés de la Escritura existen tres condiciones. La primera incumbe al scrutinium dili-
gens, en absoluto perfunctorio; o per lucernas, a modo de quien busca algo perdido 
en la oscuridad o en hondas profundidades. En segundo lugar, habla de escudriñar 
las escrituras originales apud ipsos Hebraeos, esto es, las glosas o autoridades talmú-
dicas, pues de ellas se toman argumentos eficaces contra los judíos. La tercera con-
dición es dejar a un lado el sensus mysticus y parar mientes en el sensus litteralis12, de 

9 “Cujus clariori exquisitioni, fili charissime, cum non modicum conferant studium, et disciplina, 
ad quae te (licet jurium doctrinis a pueritia occupatum) interdum anhelare conspicio, et inter stu-
dia juris, et disceptationum forensium occupationes, utriusque Testamenti spicas, quasi furtim ru-
minare tentantem, aliquo munusculo excitare saepe proposui desideriumque tuum paterno favore 
juvare” (PL 113, 36d). Citado por Fernández Gallardo (2018: 565, n. 40). La biografía de Cartagena de 
este mismo autor (2002) sigue siendo la más autorizada hasta la fecha. Consúltese, sin embargo, Va-
lero Moreno (2019) para algunas actualizaciones.

10 Alfonso de Cartagena citará estas palabras del Concilio de Basilea (Sesión xix, 7 sept. 1434): “Y 
dado que por la gracia del bautismo se hacen conciudadanos de los santos e íntimos de Dios, y es con 
mucho más digna la regeneración del espíritu que el nacer de la carne, decretamos con esta ley edic-
tal que gocen de los privilegios, libertades e inmunidades de las ciudades y lugares donde son regene-
rados por el sacro bautismo, que otros adquieren exclusivamente en razón de su nacimiento u origen” 
(Cartagena, 2022: 2.4.14. 251).

11 Arist., EN, 1.8.13 (1098b.10). Véase el motto aristotélico en Def. 2.1.7. 98 y en Scr. 1.3.3. 146.
12 La Disputa de Tortosa recondujo la mirada de los exégetas cristianos hacia el sentido literal. Pero 

no sería un sentido literal chato, sino un sensus litteralis plenior, iluminado por la luz del Nuevo Tes-
tamento: las voces debían translucir el propósito del autor, esto es, Dios: “Unde addendum est prae-
dictis: quod sensus sacrae Scripturae, ad hoc quod litteralis dicitur, requiritur quod sit intentus ab 
auctore sacrae Scripturae, qui est Deus. Cujus ratio est: nam sensus litteralis cujuscunque scripturae 
est ille quem auctor intendit, cum voces sint earum, quae sunt in anima, passionum notae: ut in prima 
Periermenias; sed constat quod auctor sacrae Scripturae est Deus, et sic patet quod sensus litteralis 
de quo agitur, est ille qui a Deo intenditur, et per voces in littera contentas signatur. Ex quibus sequi-
tur quod sensus litteralis sacrae Scripturae non debet dici ille sensus qui in aliquo repugnat Ecclesiae 
auctoritati seu determinationi, quantumcunque talis sensus sit conformis significationi litterae: talis 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


73Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

73

ahí brota el verdadero testimonio, las pruebas manifiestas, cuya materia da forma 
al argumentum efficax13. Pero cojo es el intento de aprehender el verdadero signifi-
cado del texto si solo se acude a la expresión denotativa (proprie) y se pasa por alto 
la connotativa (significative), pues la mera comprensión literal es un espejismo que 
mina la despejada visión que solo puede proporcionar la indagación de lo figurado 
en esas tinieblas que guardan prefiguraciones, obumbrationes, legadas principal-
mente por el Antiguo Testamento. En definitiva, un escudriñamiento exquisito14 y 
racional que pavimente la senda encaminada a Cristo: buscar ex toto corde conlleva 
desvelarlo en toda la Escritura. Rota intra rotam (de Lubac, 1959: 335)…

De este modo, el sentido literal no se opone a las interpretaciones incardinadas 
en esa indagación cristológica. Don Pablo había hecho referencia a san Agustín, 
en específico a su Contra Donatistas, para argüir que solo en aquel radica el argu-
mento eficaz; y también su hijo citaría la misma obra agustiniana con el propósito 
de apuntalar el sentido literal, concebido ahora como matriz del resto de los senti-
dos15. Sin embargo, ambos irán más allá del significado primario en una lectura con-
vertida e iluminada de la Escritura. La cuestión exegética, en el caso de Cartagena, 
venía introducida tras el epítome de la historia de la redención, expuesto en los 
cinco primeros capítulos de la primera parte. A partir de ahí, jalona un discurso des-
tinado a probar que dicha historia redentora aflora a lo largo y ancho de la Escritura, 
y puntualiza que no hay diferencia radical entre un Testamento y otro, en todo caso 
una divergencia como la que acontece entre lo perfecto y lo imperfecto (Def. 1.5. 31). 
La ley mosaica y la ley del Evangelio persiguen un idéntico fin, y su disonancia recae 
sobre la exigencia16: la vieja cuestión propedéutica plasmada por el Apóstol con la 

enim sensus non solum non intenditur ab auctore, sed potius est haereticus” (PL 113, 39d-40a). Citado 
por Delgado Jara (2014: 447, n. 81).

13 A la segunda condición se objeta que esa literatura hebrea es posterior a la llegada de Cristo; la 
objeción se resuelve con un enfoque histórico: aunque fue recopilada con posterioridad a su llegada, 
era previa su escritura. Y pone el ejemplo del Decretum de Graciano como compilación y ordenación 
tardía de lo ya existente. Acaso sea la respuesta a la objeción tercera ―’¿por qué necesitamos el escru-
tinio si basta con reparar en los significados básicos de las palabras, el sensus litteralis?’― más intere-
sante al incidir de lleno en la cuestión exegética: “Sunt in sacra Scriptura multae dictiones aequivocae, 
significantes diversa, quae ad hoc, ut sciatur, sub quo sensu accipi debeant, requiritur rationis scruti-
nium” (Scr. pról. 102).

14 “Non autem ad lectionem simplicem Scripturarum, sed ad scrutationem exquisitam eos mitte-
bat: quia ea quae de eo dicebantur in Scripturis, desuper obumbrabantur; neque in superficie expri-
mebantur, sed velut quidam thesaurus recondebantur” (Scr. pról. 103). La cita pertenece a Crisóstomo, 
traído por santo Tomás en la Catena in Ioannem cap. 5, lectio 9.

15 “Aunque en la Sagrada Escritura una multitud de sentidos se toman como verdaderos, útiles y 
provechosos para nuestra salvación, el sentido literal, sin embargo, es anterior, más sólido y más digno 
de memoria. Pues de él, como de cierta raíz, provienen los demás” (Def. 2.1.2. 71).

16 “Las leyes pueden distinguirse porque, aun persiguiendo ambas el mismo fin, una lo hace con 
más cercanía y la otra desde lejos, de manera que en una misma ciudad una ley se impone a los hom-
bres adultos, que pueden buscar usualmente lo que concierne al bien común, la otra versa sobre la 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


74 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

74

imagen del pedagogo (Gál 2, 24-25)17. Tras ello introduce una extensa cita de Oríge-
nes, que sellará la cópula de los dos Testamentos al señalar la actualidad, la viven-
cia, del mandamiento de amor al prójimo en Moisés18. Seguidamente señala don 
Alfonso, con perfecta concatenación lógica, que el pueblo de Israel, en el fondo, ya 
experimentaba el Evangelio, como si el tiempo se hubiera comprimido y la verdad 
evangélica pudiera estar simultáneamente en todo momento. Ciertamente lo que 
recalca es, por un lado, la singularidad del linaje judío y, por otro, la excepcionali-
dad de su ley, comparada ahora a un niño cuya promisoria madurez exhibe el Evan-
gelio. En efecto, el judeoconverso no despierta a “un Nuevo Testamento radical, sino 
[que lo escucha] como el Antiguo en su prefiguración y como uno Nuevo en la con-
sumación espiritual y en la perfección de lo imperfecto” (Def. 1.6. 35); en contraste 
con el gentil, que llega a él cual forastero. Es entonces cuando, fundadas las condi-
ciones exegéticas ―la trabazón de las dos leyes―, arranca una serie de capítulos 
en los que todo un arsenal original de interpretaciones veterotestamentarias, basa-
das en el sensus litteralis plenior, refrenda lo antedicho: la historia de la redención 
del hombre.

La relación entre ambos Testamentos la trata don Pablo en la distinción octava 
de la primera parte del Scrutinium (1.8. 242-283)19. En el diálogo, Saulo trae cierto 
versículo (Deu 4, 2) que parecía oponerse a cualquier cambio en la ley mosaica. El 
personaje de Pablo arguye que tal mandato ―Non addetis ad verbum, quod vobis 
loquor, neque auferetis ex eo― iba dirigido al pueblo, y que negar la posibilidad de 
añadir o quitar algo de su ley sería limitar el poder de Dios. Además, fue prome-
tida una ley distinta a la otorgada tras la salida de Egipto (Jer 31, 31-33), y distinta lo 
sería en contenido y forma, al no escribirse sobre tablillas de piedra sino en los co-
razones. Su excelencia, así como la ineficacia de la ley antigua, la prueba don Pablo 
con auctoritates al mismo tiempo que declara: “Nadie debe negar que la ley mo-
saica es santa, ya que fue dada por Dios. Puede decirse vana, sin embargo, en la me-
dida en que los hombres no conseguían con ella el fin para el que fueron creados, 
esto es, la vida eterna y gloriosa”20. Es relevante la discusión que sigue sobre la du-
ración de la ley mosaica, pues ahí se pone de manifiesto la conciencia histórica de 
don Pablo. ¿Tiene la ley antigua una vigencia in aeternum? ¿O por el contrario la ley 

educación de los muchachos que han de ser instruidos para emular, cuando se aproximen a la edad 
propicia, las obras de los mayores” (Def. 1.5. 31).

17 Don Alfonso, además de citar el pasaje de Pablo, lo comenta a partir de la Glossa Ordinaria.
18 Así, la ley hebrea no es para nada antigua, o solo para quienes la entienden carnal y no espiri-

tualmente; en consecuencia, ambas leyes, la del Evangelio y la mosaica, son nuevas, un Nuevo Testa-
mento intelligentie novitate, por la novedad del entendimiento, que también renueva a quienes así lo 
contemplan.

19 A su vez, mucho de lo contenido aquí depende de santo Tomás (summ. theol. I-II q. 98-108).
20 “Nullus negare debet, quod lex Mosaica est sancta, quia fuit a Deo data, potest tamen dici vana, 

in quantum per eam homines non consequebantur finem ad quem fuerunt creati, scilicet ad vitam ae-
ternam et gloriosam” (Scr. 1.8.3. 246).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


75Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

75

nueva la torna caduca? Tras matizar el término hebreo holam, que se debe verter 
al latín como saeculum, aunque Jerónimo, sirviéndose del uso común del habla, lo 
tradujera como aeternum o sempiternum, e incidir de nuevo en la excelencia de la 
ley del Mesías21, Pablo responde a dos objeciones de Saulo: la primera sobre la im-
posibilidad de la imperfección en las obras divinas (Deu 32, 4) y, la segunda, sobre 
la eternidad de sus obras (Ecle 3, 14). A la primera responde que la perfección di-
vina tiene una doble lectura, pues existe la perfección pura (simpliciter) y una per-
fección condicionada al tiempo (secundum temporis conditionem) ―por ejemplo, 
un niño puede ser perfectamente virtuoso en el marco de su edad, pero no desde 
un enfoque adulto―; y, a la segunda, retrotrayéndose al término holam y afirmando 
que las obras de Dios perseveran solo in saeculum, en el tiempo por él determinado.

Una vez que se han subrayado algunas diferencias palpables, el diálogo continúa 
esta vez para restituir la ley mosaica e integrarla de algún modo en la ley nueva. En 
efecto, esta dialéctica que en un principio negaba ahora es capaz de asimilar en un 
orden superior lo que parecía rechazar. Si la ley antigua es vana y no persevera, ad 
quid occuparet membranas vestras?, pregunta Saulo. Sin duda la cuestión ya había 
sido tratada por el Apóstol (Ro 15, 4), y Pablo indicará los cuatro modos que tiene 
un cristiano de aprovecharse del Antiguo Testamento22. La armonía remarcada por 
el parentesco entre las dos leyes solo es un umbral para una mayor matización que 
las distinga. En parte ya se había realizado con la declaración de que la ley del Me-
sías es el punto y final de la ley mosaica en virtud de la promesa y de su excelencia 
(Jer 31, 31-33). Sin embargo, aquello de la ley antigua que perteneciera a la ley natu-
ral tendría continuidad. Las palabras de Cristo si vis ad vitam ingredi, serva mandata 
(Mt 19, 17) tenían que comprenderse bajo esa óptica, y solo incumbían a los manda-
mientos morales de la ley mosaica, que se distinguen de los judiciales o rituales23. 

21 Debido a su mayor estabilidad ―está grabada en los corazones, como la ley natural, y no en ta-
blillas―; a que tiene una mayor extensión ―no solo obliga a los judíos y en la tierra prometida, sino a 
cada hombre y en toda región―; y a que le incumben más los bienes y males espirituales que los tem-
porales. En este último punto se sirve de argumentos filosóficos además de escriturarios para consoli-
darlo y concluir: “Ex quibus habes, quod legi Mosaicae fuit terminus praefixus suae durationis, scilicet 
lex nova, in quam terminatur, et ad quam disponit, et in quam ordinatur, sicut imperfectum ad per-
fectum” (Scr. 1.8.6. 255).

22 Los temas históricos, las profecías, los asuntos sapienciales y legales, son todos inestimables usu-
fructos del cristiano, e incluso dos de sus preceptos (Deu 6, 5 y Le 19, 18), conocidos bien vel per natu-
ram vel per fidem, coinciden con los dos mandamientos supremos, el amor a Dios y al prójimo (Mt 22, 
36-39), necesarios para obtener la misericordia divina (Éx 20, 4-6). La idea de hacer pender toda la ley 
de unos pocos preceptos, recordará Pablo en el diálogo, no es una novedad cristiana, sino que se en-
cuentra ya en los talmuditas.

23 La línea divisoria es el derecho natural, en todo momento engarzado con los mandamientos mo-
rales, mas no con los judiciales o ceremoniales. Estos últimos actúan como determinaciones de la ley 
natural, pero esas determinaciones no proceden de ella, sino de la institución mosaica ―el sacrificar 
a los dioses viene dictaminado por la ley natural; el qué, el cómo, el cuándo, no―; y son estas institu-
ciones, los mandamientos judiciales o rituales, las que hace caducar la ley evangélica.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


76 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

76

Cuando Saulo objeta a esto que las instituciones mosaicas son divinas y por tanto 
inmutables (Nú 23, 19), Pablo contesta, haciendo hincapié en la historicidad de la 
ley, que las leyes divinas son susceptibles de cambio, pues en el comienzo al hom-
bre le estaba vedado el comer animales (Gé 1, 29) y no así tras el diluvio (Gé 9, 3). 
“En consecuencia, es evidente que Dios, que es inmutable, cambia sus estatutos en 
la medida en que se adecúan a los diversos tiempos”24.

Estas minuciosas disquisiciones no aparecen en el Defensorium. Pero la percep-
ción histórica de la ley es algo de lo que parecen ser muy conscientes padre e hijo. De 
hecho, don Alfonso lo afirma explícitamente, en un marco jurídico, cuando instruye 
a Marcos García de la Mora con una declaración totalmente en consonancia con lo 
que había hecho don Pablo desde una perspectiva escrituraria25. Al margen de las es-
trategias sostenidas, las consideraciones de los dos Testamentos expuestas en ambas 
obras coinciden en lo fundamental, y casi podríamos decir que las dos leyes se conci-
ben como un único organismo que pasa de la niñez a la madurez, ‘de lo imperfecto a 
lo perfecto’; un parecer tradicional. La distancia entre ellos parece más marcada en el 
Scrutinium y mitigada en el Defensorium26. No obstante, la indivisibilidad del canon 
sagrado es incuestionable en los dos tratados, pues es la condición de posibilidad de 
cualquier exégesis prefiguradora, “la tradición de la Alianza”27.

3. �Verdaderos israelitas

La primera distinción del Scrutinium versa sobre quienes iban a ser redimidos por 
Cristo, judíos y gentiles, aunque el acento recaerá sobre estos últimos (1.1.1. 105-117). 
Ciertamente, los cuatro capítulos que la conforman parecen afanarse por sacar de 

24 “Ex quo patet, quod Deus immutabilis manens statuta sua prout diversis congruit temporibus 
mutat” (Scr. 1.8.12. 266). La distinción octava continúa dilucidando los temas de la idolatría, la obser-
vancia del sabbat y la circuncisión, y finaliza con la correcta comprensión de unas palabras proféti-
cas (Mal 3, 22).

25 “Que no te pase desapercibida la quinta prueba documental: que las constituciones se deben 
promulgar de acuerdo a la singularidad de los lugares y de los tiempos, de manera que lo que suele 
ser apropiado a un lugar, no se ha de extender a otro, y lo que es adecuado a un tiempo, no debe abar-
car los otros, como dice Isidoro: “Una ley será honesta, justa y factible si se adapta al lugar y al tiempo” 
(Def. 2.4.24. 319).

26 Ciertamente, no se puede olvidar el contexto y el propósito de cada obra: la primera se esfuerza 
por presentar nítidamente los principios cristianos a los judíos en la primera parte, o al recién conver-
tido en la segunda, y subraya los desacuerdos entre un grupo religioso y otro; la segunda busca legiti-
mar al judeoconverso y resalta la excelencia de los rasgos judíos.

27 Palabras procedentes de la carta que don Pablo escribiría a al-Lorkí tras su conversión: “Mi pro-
pósito ahora no es otro que el explicar de qué manera es justo que cada creyente examine los funda-
mentos de su religión, y que los que creen en la doctrina de nuestro maestro Moisés (la paz sea con él), 
una de cuyas bases es la venida del Mesías, deben sondear la Escritura y la Tradición respecto a nues-
tro Mesías [para comprobar si Jesús] es el señalado. Esta indagación no va contra la religión, antes 
bien, la afirma más. Y tal examen es la puerta de esperanza por la cual hemos penetrado yo y mis ami-
gos en la tradición de la Alianza” (Cantera Burgos, 1933: 446).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


77Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

77

la obnubilación solipsista a los israelitas. Al comienzo, Saulo opina que solo los ju-
díos han de ser salvados in die illa (Is 4, 2), que esa salvación se extiende a omne 
semen Israel (Is 45, 15) y se opone al resto de pueblos (Is 60, 2)28. La respuesta de 
Pablo se encamina a señalar el defectuoso escrutinio, en concreto la omisión de al-
gunos pasajes en los que claramente se enuncia la salvación de otras naciones. A 
continuación expondrá una serie de testimonios que avalan su posición (Gn 49, 10; 
Is 11, 10; Za 2, 15; Is 49, 6). Rebatido este punto, Saulo vuelve a hacer hincapié en la 
absoluta redención del pueblo judío (Is 45, 15), y la contestación llega como un jarro 
de agua fría: “No todos los israelitas que descienden de Israel según la carne iban a 
ser redimidos o salvados por Cristo, sino muy pocos de entre los que quedaran”29. El 
versículo que lo refrenda (Jer 3, 14) hace referencia a una elección escasa, que a su 
vez se justifica por la justicia de los elegidos; de tal modo, unum de civitate, et duos 
de cognatio, quasi dicat: Valde pauci eligentur ex multis (Scr. 1.1.1. 108). A esta argu-
mentación se harán varias objeciones. La primera proviene de la perplejidad que 
causa la Escritura cuando parece afirmar cosas contrarias. La solución que ofrece 
Pablo es de índole exegética: antes de nada se debe reparar en la univocidad o equi-
vocidad de los términos. Se pone el ejemplo de la filiatio, que no ha de ser entendida 
al pie de la letra, sino en sentido figurado, como una filiatio spiritualis30. Así pues, la 
expresión ‘hijos de Israel’ unas veces hay que entenderla de acuerdo a la carne (Éx 1, 
1 y 5) y otras conforme al espíritu (Is 44, 3), “incluso si no son descendientes carna-
les de Israel o Jacob”31. Y no era extraño este parecer a los sabios talmudistas. En el 
último capítulo de la distinción, tras la crítica de ambigüedad, Pablo enumera cinco 
modos de comprender los términos Israel, Jacob y Judá en la Escritura32.

De los cuatro testimonios que aparecen en el Scrutinium para demostrar la reden-
ción gentil, son tres los citados (Gn 49, 10; Is 11, 10; 49, 6), seguidamente y en el mismo 
orden, en el Defensorium (2.1.1. 115). Naturalmente, el antijudaísmo que motivó su 
redacción eximía a don Alfonso de un detallado tratamiento de la salvación de los 
gentiles. De hecho, el teorema que lidia con ello es el más corto de la obra. Es más, 

28 Acto seguido reprocha a Pablo que el Nazareno no produjo esa redención, cuyas implicaciones 
expone, citado como conspicua auctoritas, Maimónides: “El Nazareno no fue el Mesías”. La distinción 
tercera se ocupa de dar cumplida respuesta a esta objeción.

29 “Non omnes Israelitici secundum carnem descendentes ab Israel erant per Christum redimendi, 
seu salvandi, sed valde pauci ex eis respectu remanentium” (Scr. 1.1.1. 107).

30 Ocurre lo mismo con la ‘tierra prometida’, que debe ser entendida equivoce et parabolice (Scr. 1.4.3-4).
31 “Etiam si non sint ab Israel, seu Iacob carnaliter descendentes” (Scr. 1.1.2. 110). Así pues, quienes 

se conviertan de la gentilidad deberán ser llamados israelitas ―“Isti sunt, qui convertuntur de Gentili-
tate conversi ad fidem in nomine Israel nominandi sunt” (Scr. 1.1.2. 111)―, y los descendientes carnales 
son Israel solo de nombre ―“Tales enim non sunt vere, seu simpliciter dicendi Israelitici, nec de Iacob 
descendentes, nisi secundum quid, scilicet, secundum nomen tantum” (Scr. 1.1.2. 111)―. En definitiva, 
aquellos que con fe y con obras se ligan a Dios son los verdaderos israelitas en lo tocante al espíritu.

32 1º “proprie secundum generationem carnalem”; 2º “secundum carnem et secundum spiritum”; 
3º “secundum spiritum proprie sive talis Israel sit secundum carnalem generationem sive non”; 4º “se-
cundum carnalem generationem, non autem secundum spiritualem”; 5º “mixtim” (Scr. 1.1.4. 115-117).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


78 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

78

la mayor parte del teorema está dedicada a desentrañar el ordo vocationis, que me-
diante el quehacer exegético desemboca en una microhistoria de la conversión de la 
humanidad: una vez convertidos los apóstoles, que simbolizaron los pastores, acon-
teció la conversión de la gentilidad, prefigurada en los magos; sin embargo, la tercera 
y última fase de esa historia, la salvación de Israel, representada en la presentación 
de Jesús al Señor en el templo y la visión del justo Simeón, no había llegado todavía, 
pues faltaba la ‘entrada’ de todos los gentiles33. Luego sería síntoma de la consecu-
ción de la última fase el incremento de las conversiones entre los infieles del pueblo 
hebreo. Última fase de la historia de la redención del hombre que equivalía a la in-
minencia del juicio universal. ¿Pero cómo entender el dictum apostólico “todo Israel 
será salvo” (Ro 11, 26), mentado como colofón de estas consideraciones34? Para ello se 
debe acudir al teorema primero, que trata sobre la redención del pueblo de Israel. En 
primer lugar, don Alfonso remata el primer capítulo con la rotundez paulina: “¿Ver-
daderamente rechazó Dios a su pueblo? De ningún modo. De hecho, también yo soy 
israelita del linaje de Abraham, de la tribu de Benjamín. No rechazó Dios a su gente, a 
la que conoció de antemano” (Ro 11, 1-2). No obstante, aunque ya lo había indicado35, 
vuelve a señalar que “todos los fieles se contienen en el nombre de Israel” (Def. 2.1.2. 
71), precisamente donde recuerda la cita de Agustín Contra Donatistas sobre el sen-
sus litteralis y aclara que tal interpretación no lo quiebra. Por el contrario, hay quie-
nes, a causa de su perfidia y contumacia, incluso proviniendo de la sangre de Israel, 
nunca serán incluidos en las filas de los fieles israelitas. Pero no así los elegidos (Is 41, 
8), cierta semilla de Abraham (Mt 3, 9) (Def. 2.1.2. 73), en ningún momento supedi-
tada a la prosapia. En ese momento, el argumento se bifurca en dos consideraciones 
antagónicas sobre el linaje de Israel según la carne. Como buen jurista, presta oído a 
los dos juicios de la Escritura, uno en contra y otro a favor, respecto a los hebreos. Y 
tras un versículo profético ―In Domino iustificabitur et laudabitur omne semen Israel 
(Is 45, 25)―, explica don Alfonso:

En efecto, todo el linaje de Israel debía salvarse. Con ello, sin duda, se refirió a 
los fieles descendientes de Israel. Y no en vano, de hecho, comenzó con ‘en el Se-
ñor se justificará’, como si dijera: ‘Que reciban de la fe en primer lugar la justicia, 
“pues el justo vivirá de su fe” (Ro 1, 17), posteriormente tendrán alabanza quienes 
se hayan hecho fieles’, y como si quisiera referirse con la generalización a los israe-
litas fieles, que son los verdaderos israelitas, de manera universal. (Def. 2.1.3. 77)

33 Al final del capítulo (Def. 2.2.2), Cartagena (2022) cita al Apóstol: “La ceguera pervive parcial-
mente en Israel hasta que la totalidad de las gentes entre y todo Israel sea así salvo” (Ro 11, 25-26).

34 Véase el desarrollo de esta cuestión a lo largo de la exegética antigua y medieval en Cohen (2005).
35 “Así pues, sin duda denominaba su pueblo, su gente e Israel a quienes descendían conforme a la 

propagación de la carne de la casa de Jacob, a quien se llama también Israel, bajo cuyo nombre se in-
cluirían también todos los que iban a ser fieles” (Def. 2.1.1. 67).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


79Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

79

La aparente paradoja Israel eiectum/Israel electum (Def. 2.1.4. 78) se resuelve me-
diante una correcta interpretación de los términos. El primero, de acuerdo a la 
clasificación de don Pablo, sería secundum carnalem generationem, non autem se-
cundum spiritualem; el segundo, secundum carnem et secundum spiritum36. Por úl-
timo, mediante una cita agustiniana que recuerda las palabras de Jesús ―“Si filii 
Abrahe estis, opera Abrahe facite” (Jn 8, 39)―, remacha con que non ex propaga-
cione carnis, sed ex inmittacione morum homines debere discerni (Def. 2.1.5. 88).

No. Todo Israel no iba a salvarse. Solo el verdadero, el Israel fiel y converso, el cris-
tiano, en cuya carne hebrea parecía dignificarse la fe (Def. 2.1.8. 107, 109, 111). La exce-
lencia de esta raza será puesta en alza una y otra vez a lo largo del Defensorium, como 
su lógica interna ordenaba. Pero en última instancia lo decisivo sería la familia a la 
que el individuo se resolviera a afiliarse. En la discusión con el bachiller Marcos, al 
desmenuzar la cláusula ex Iudaeis del Cuarto Concilio Toledano, retornaba don Al-
fonso a la cuestión de los hijos por mor de las obras. Las dos citas evangélicas traí-
das ad hoc (Jn 1, 12-13 y Ef 5, 1) eran reveladoras para concluir con una “filiación […] a 
través de la imitación” (Def. 2.4.26. 329), insistencia frecuente de quien no osa verse 
determinado por un pasado del que no ha sido responsable37. Propter patrum imita-
tionem (Scr. 1.1.2. 109). Esta era la expresión que don Pablo utilizó, y cuya compren-
sión se plasmaría en la obra de su hijo.

4. �El buen olivo

La distinción segunda del Scrutinium es central debido a su tratamiento de la dig-
nidad (1.2.1-4. 117-129). Si bien el Defensorium combatía sin desmayo para mostrar 
la del pueblo judío, la obra de su padre se las tuvo que ver con la del pueblo gentil. 
Ya el epígrafe de la distinción nos informa de que se va a abordar la vocatio gentium 
ad Israeliticam dignitatem (Scr. 1.2. 117). Aunque Saulo, al comienzo del capítulo pri-
mero, no olvida que los gentiles pueden ser llamados israelitas, e incluso participar 
de su comunidad, no concede tan fácilmente que puedan ser engastados en la dig-
nidad de Israel (Is 14, 1-2). De nuevo, la réplica es de índole exegética: esos versículos 
proféticos, que hablan de ‘extranjeros súbditos’, no hacen referencia al tiempo del 
Mesías, sino a cuando los judíos fueron liberados de la cautividad babilónica (Is 13, 
22); pues, tras la llegada del Salvador, israelitas y gentiles formarán un solo pueblo 

36 Muy oportunamente don Alfonso trae unas palabras del Apóstol ―Non enim omnes qui ex Israel 
hii sunt Israelite (Ro 9, 6)― y la interpretación isidoriana de la lucha de Jacob con el ángel ―“Jacob 
[…] es un cojo en los descendientes: unos son reputados, al recibir la fe católica con un corazón sin-
cero, su pierna sana. […] Pero quienes con un espíritu insolente y un corazón infiel se opusieron a 
recibir la fe católica representan la imagen de la pierna inválida de Jacob” (Def. 2.1.5. 87, 89)― para 
apuntalar más y más la cuestión.

37 Pertenecemos a quienes seguimos y admiramos o imitamos, ellos son nuestros padres y madres 
en espíritu, “de igual modo se dice que Yubal es ‘padre de los citaristas’ no por haberlos engendrado 
carnalmente, sino porque continuaron su enseñanza” (Def. 2.4.5. 197).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


80 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

80

(Za 2, 14-15) y no habrá división entre las naciones38. El diálogo avanza, y se acentúa, 
en el epígrafe del capítulo dos (Scr. 1.2.2. 120), la ausencia de varones justos en Jeru-
salén mientras Cristo evangelizaba. Saulo, que omite discutir la aceptación de ex-
tranjeros en el sacerdocio, por considerarla una trangresión de la ley, alega palabras 
de Jesús ―non sum missus nisi ad oves quae perierunt domus Israel (Mt 15, 24)― 
para oponerse a la llamada de los gentiles. Pablo, en cambio, recuerda un testimo-
nio ya mencionado (Is 49, 6), en el que se declaraba que la redención también llega 
a los gentiles: “Dabo te in lucem gentium”. No obstante, que la obra evangélica acon-
teciera en primer lugar entre los judíos, como manifestaba dicho versículo (Mt 15, 
24), se explicaba por la promesa dada a los padres39; pero los judíos hicieron patente 
su defecto, y dieron lugar a una especie de translatio veritatis. De la nadería hebrea, 
del testimonio del siervo a las gentes, y del nuevo rostro de la alianza, mansa y hu-
milde si se compara con la ley antigua (Éx 19, 16), daría testimonio el profeta Isaías 
(41, 27-29; 42, 1-4). En suma, la conversación se había movido de una defensa de la 
dignidad gentil, pareja a la israelítica, a la declaración de que el pueblo de Israel era 
defectuoso40.

38 Saulo reconoce la unidad del pueblo, pero persevera en la idea de que esos alienigenae no gozan 
de los mismos honores que los israelitas. Un nuevo pasaje traído por Pablo (Is 56, 7) no convence a 
Saulo, que demanda una explicación más efectiva. Las palabras de Isaías aludían a la adquisición del 
sacerdocio, y Pablo, mencionando los incomparables requisitos de este en la ley antigua (Nú 18, 1-2), 
vuelve a interpretar a Isaías (66, 19 y 21) para afirmar que de los gentiles saldrían sacerdotes y levitas.

39 En efecto, de este parecer es Alfonso de Cartagena (2022), que, al explicar ese pasaje, afirma: “No 
es que excluya a las ovejas de otro redil, sino que da a conocer que ha sido enviado y también prome-
tido a las de Israel, para que ellas, con muy ardoroso celo, lo reciban como su pastor” (Def. 2.1.1. 67).

40 En el siguiente capítulo (Scr. 1.2.3. 122-126), Saulo comienza preguntando por qué, si hay quie-
nes deben ser considerados verdaderos israelitas por filiación espiritual, se los denomina en la Escri-
tura ‘naciones’. En esta ocasión Pablo da una respuesta basada, por un lado, en la autoridad del texto 
sagrado y, por otro, en la razón natural. A partir de un testimonio de Isaías (65, 9, 13 y 15), defiende el 
cambio de nombre del ‘verdadero Israel’ a la denominación de ‘siervos’, dado que de esas palabras 
proféticas también se extraen otras conclusiones, como la de que el nombre de Israel ha quedado 
como anatema, y por tanto se torna inadecuado para denominar a los verdaderos siervos, que fue-
ron los fieles de la primitiva Iglesia, instruidos después por Jesús en persona y no por la mediación de 
Moisés o de los profetas; y una vez muertos, los fieles tomaron el nombre de cristianos, que hace refe-
rencia al crisma de la gracia, propiamente el emblema distintivo del verdadero pueblo de Dios. Aun-
que Saulo replica que las palabras de Isaías iban dirigidas a los idólatras del Primer Templo, apuntala 
Pablo su postura con ciertos versículos de ese mismo capítulo profético, en los que se aborda la dife-
rencia entre los siervos o fieles de Cristo y quienes lo abandonaron. En cuanto a los razonamientos del 
lumen naturale, se ofrecerán dos respuestas. La primera incide en la brevedad: sería demasiado prolijo 
denominar a los dos grupos ‘Israel’, pues habría que añadir a continuación secundum spiritualem ge-
nerationem, etc. Y en segundo lugar, aduce Pablo que las cosas reciben su nombre de lo más digno ―
tal es el caso de lo natural o lo artificial―, que son definidas por su forma y no por su materia, que es 
menos digna que aquella; ocurre lo mismo con el movimiento, que es denominado por el terminus ad 
quem y no por el terminus a quo, pues el fin es mejor que el principio. En definitiva, todo recibe su de-
nominación de lo más digno que haya en ello. Por tanto, el nombre de Israel conviene más a los que 
descendieron de los patriarcas o a sus sucesores o imitadores; pero el nombre de cristiano se adecúa 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


81Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

81

El último capítulo de la distinción, como se revela en el epígrafe41, parece un di-
minuto tratado proconverso avant la lettre. Vayamos lentamente. Saulo retoma el 
tema de la reprobación a Israel y la consecuente execración de su nombre. La infe-
rencia de ello no deja de ser lógica: la raza carnal de los judíos está maldita, ergo, 
si los judíos se convirtieran, no obtendrían la dignidad que manifiestan los fieles 
gentiles. He aquí el problema judeoconverso expresado en sus elementos mínimos. 
Mutatis mutandis, ocurrió igual en la ley mosaica, cuando los gentiles no eran ad-
mitidos en las dignidades israelitas (Deu 23): aunque no existía un completo aban-
dono (Sal 94, 14), tampoco, una inclusión cabal. La reacción instantánea de Pablo 
es negarlo de pleno. En efecto, no sería contrario a la dignidad de Cristo un hebreo 
carnal y fiel; sin embargo, la negación de esta posibilidad iría tanto contra la digni-
dad de los apóstoles y el Bautista como contra la de la virgen María, que “nació del 
linaje de Abraham y de la tribu de Judá, ilustre estirpe de David”42. ¿Cómo, entonces, 
negar la dignidad judeoconversa, cuando los primeros ‘cristianos’, los más excelsos, 
fueron judíos? Saulo, ante tal evidencia, parece responder con timidez: quizá esa 
maldición israelita no tuvo efecto en ellos debido a su santidad. Aquí Pablo, en aras 
de la claridad, menciona la Epístola a los Romanos, y Saulo repone que no se han de 
traer doctores de sendos bandos a la discusión; pero insiste aquel diciendo que el 
testimonio del Apóstol es favorable a su causa, a la de Saulo. De tal modo queda este 
último convencido, y Pablo glosará parte de la Epístola sin obstrucciones. Como en 
los tiempos del rey David, prefiguración de Cristo, cuando los varones de Judá y los 
de Israel contendían por cuál de ellos era más cercano a su rey (2 Sam 19, 43-44), así 
la Iglesia primitiva tuvo un altercado a causa de la preeminencia de sus miembros, 
judíos y gentiles. Una parte era mayor en número, los gentiles, simbolizada por los 
varones de Israel; la otra, los judíos, declaraba descollar sobre los otros debido a su 
parentesco con Cristo, como los varones de Judá con el rey David. La controversia 
quedó zanjada por el Apóstol: “Non enim est distinctio Iudaei et Graeci, nam idem 
Dominus omnium, dives in omnes, qui invocant illum” (Ro 10, 12). Los gentiles ha-
bían extrapolado la obnubilación judía a los conversos provenientes de aquel linaje, 
y el Apóstol los reprehendía con firmeza: no fue universal la incredulidad hebrea, 
pues muchos llegaron a convertirse; y continúa con idéntico pulso: “¿Acaso rechazó 
Dios a su pueblo? En absoluto” (Ro 11, 1). Pero no era solo que Dios los aceptara, sino 
que el otrora Saulo había sido llamado al honor del apostolado. Y ensalza la digna 
soledad de Elías a los pocos judíos que se conviertan; Dios, ciertamente, les tiene 

a quienes descienden en espíritu de él, de acuerdo a la imitación de sus obras y la aceptación de la fe. 
De ello consta, además, que Cristo excede en dignidad a Abraham, Moisés, e incluso a los ángeles de 
Dios (Is 52, 13).

41 “Capitulum IIII. In quo ostenditur, quod licet nomen Israel seu Iuda post passionem Christi fuit 
reprobatum, seu in execrationem dimissum: fideles tamen Christi ex Israel et Iacob, secundum car-
nem descendentes, non minus dignitatem Christianam seu ecclesiasticam sortiti sunt, quam alij gen-
tiles” (Scr. 1.1.4. 126).

42 “Ex semine Abrahae est orta, et de tribu Iuda, clara stirpe David” (Scr. 1.2.4. 126).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


82 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

82

reservados compañeros (Ro 11, 2-4). Incluso la incredulidad judía formaba parte del 
plan divino, pues en virtud de ella los apóstoles evangelizaron a los gentiles (Ro 11, 
11). La teodicea: “Deus enim adeo est bonus, secundum Augustinum, quod non per-
mittit mala fieri, nisi ex eis elicerentur maiora bona” (Scr. 1.2.4. 128). Y si el mal de 
ellos trae tanto bien, ¿qué podríamos esperar de su bien? (Ro 11, 12). “Pues, como 
dicen los comentadores judíos, los conversos que conocen la Escritura podían apro-
vechar más en cuanto a la información de las cosas básicas que otros”43. Por último, 
Pablo brinda una imagen del buen olivo en consonancia con la tradición44: las pri-
micias o delibatio hacen referencia a los apóstoles; y las raíces, a los patriarcas. En 
consecuencia, el destino judío no era irreparabile, sino que estaba capacitado para 
el bien, como mostraba la santidad de las raíces y de las primicias. Su dignidad de-
pendería de su conversión (Za 8, 13). Y no estaría por debajo de la de los gentiles.

Es curioso cómo esta distinción se traslada de una defensa de la dignidad de 
los gentiles a mostrar vigoroso el honor del ‘verdadero israelita’. La conclusión in-
cide en la unidad de los dos pueblos, si se convierten, verdadero timbre de su glo-
ria. Otro asunto impactante es la declaración de que los judeoconversos son de gran 
provecho debido a su conocimiento de la Escritura45. Don Alfonso nunca llegó a 
asomarse, al menos explícitamente, a tales simas; es conocida su posición conser-
vadora sobre estos asuntos, eje de su discusión con Bruni (Lawrance, 1990; Gonzá-
lez Rolán, Moreno Hernández y Saquero Suárez-Somonte, 2000). Sin embargo, sí 
encontramos en el Defensorium, naturalmente, una discusión in extenso de la uni-
dad del pueblo de Dios, provengan sus individuos de donde provengan, y del man-
tenimiento de los honores y dignidades previos a la conversión, o la capacidad de 
adquirirlos sin cortapisa. Que en la genealogía de Cristo participaran gentiles se 
considera prefigurador de la unión de ambos pueblos: Rahab y Rut, de sangre incir-
cuncisa, se integraron en el pueblo judío en la igualdad del matrimonio. La túnica 
inconsutilis, la cohabitación del lobo con el cordero o la participación de los dos 
pueblos en la Pasión de Jesús son símbolos todos de esa unidad, vaticinada también 
por profetas como Zacarías (2, 14-15), una cita de la que también se sirvió don Pablo 
para afirmar esa misma unión (Def. 2.3.1-6). No obstante, la sensibilidad política de 
don Alfonso matizaría dicha unidad a través de la idea del cuerpo místico paulina 
(Castilla Urbano, 2010; Stuczynski, 2014).

43 “Quia ut dicunt expositores Iudaei, scientes scripturas conversi ad fidem magis poterant profi-
cere circa informationem simplicium quam alii” (Scr. 1.2.4. 128).

44 Tanto la Glossa ordinaria como la Postilla de Nicolás de Lira y el comentario de santo Tomás 
Super Epistolam ad Romanos (cap. 11, lectio 2) contienen interpretaciones parecidas (Cfr. Yisraeli, 2014: 
203, n. 45).

45 ¿En qué medida esta actitud agrietaba la versión latina de la Escritura y legitimaba la veritas He-
braica, cuyo siguiente paso sería abrir la puerta a la veritas Graeca? Por otro lado, Nicolás de Lira com-
puso en 1333 el Tractatus de differentia littere hebraice et nostre translationis, que “fue la primera [obra] 
en señalar las diferencias entre la Vulgata y el texto hebreo, e influyó en Afonso Buenhombre y Pablo 
de Santa María” (Pastor, 2015: 74).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


83Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

83

Por otro lado, el bautismo es un asunto nuclear a lo largo de todo el Defensorium 
y bastante preterido en el Scrutinium. El tercer teorema de la obra de don Alfonso 
aborda la cuestión con minuciosidad46 y se comprende bajo la óptica de sus efectos 
purgantes, que generan un auténtico homo novus sin mácula, idea fundamental en 
la defensa del judeoconverso47. Don Pablo, por su parte, en el prólogo a las Additio-
nes, concibe el bautismo como el punto culminante de la conversión48; sin embargo, 
en el Scrutinium es notoria la ausencia de ese énfasis. Esta aparente contrariedad no 
es más que la explicitación de la coherencia interna de su pensamiento. El Scruti-
nium, como se ha dicho, es un tratado teológico de orden catequético, y en él prima 
la instrucción teológica, en particular, la dirigida al judío y al neófito proviniente de 
su linaje; no hay necesidad de recalcar, a mi juicio, los efectos del agua bautismal. 
El asunto, no obstante, podría ser más complejo si se considera el estatus de quie-
nes han sido obligados a bautizarse: ¿qué eficacia tiene un bautismo insincero? El 
Cuarto Concilio Toledano ya había tocado esta cuestión, y Don Alfonso la retoma-
ría en su Defensorium: la salvación compete a la voluntad, mas quien haya sido for-
zado es necesario que mantenga la fe que ha tomado a la fuerza49. Sin duda, esta 
situación generó el problema del criptojudaísmo, replicado de forma extraordina-
ria a partir de las conversiones forzosas de 1391 (Gitlitz, 2003; Pastore, 2010; Gar-
cía-Arenal, 2016). Así pues, sin negar en ningún momento el potencial de dicho 
sacramento, la gracia que deriva del bautismo, incluso sobre los que han sido obli-
gados a pasar por la pila, don Pablo centra su atención en aquella correcta forma-
ción teológica, los verdaderos cimientos del cristiano.

El tema del mantenimiento de las dignidades entre los gentiles es abordado por 
don Alfonso con premura en aras de enfilar la problemática judía (Def.  2.4.1). Es 
indudable que Constantino, Clodoveo, Alarico, o entre los regios conversos con-
temporáneos Vladislao, habían conservado sus dignidades reales. Pero la historia 
hebrea ofrecía más claroscuros, pues pasaron de ostentar las más eximias dignida-
des, la sacerdotal y la regia, a eclipsarlas con su obnubilamiento (Def. 2.4.2). Hun-
dieron en verdad todas sus noblezas, la teológica, de la que dependen la moral o 
natural y la civil, según el cuadro de Bartolo de Sassoferrato (1314-1357) oportuna-
mente aplicado (García Fuentes 2022: 337-345). No vacila don Alfonso en ver al 

46 Así se enuncia el tercer teorema: “Tercium, tam Israelitas quam gentiles, per sacri baptismatis 
ianuam ad fidem catholicam ingredientes, non duos populos aut duas gentes divisas manere, sed ex 
utrisque venientibus unum populum novum creari” (Def. 2.pró. 62).

47 Así lo había concebido el Concilio de Basilea, de cuyas palabras se sirvió don Alfonso (Def. 2.4.14. 
251). En efecto, atravesar la puerta del bautismo era dirigirse a un nuevo nacimiento, una regeneración 
de espíritu más digna que el nacimiento de la carne.

48 “Sicque factum est ut catholicae fidei desiderium in mente mea de die in diem fortius incandes-
ceret, quoad ipsam fidem, quam corde gerebam, publice profiterer, et ea fere aetate, qua tu nunc es, 
baptismi sacramentum in huius ecclesiae sacro fonte suscepi, Pauli nomen assumens” (PL 113, 35C).

49 Véase el Con. Tol. IV, c. LVII, en Concilios visigóticos e hispano-romanos (1963), citado en el 
Def. (2.4.25. 323).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


84 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

84

pueblo hebreo como pueblo esclavo, en concebir su servidumbre originada en Agar, 
símbolo de la desvalida Jerusalén terrena (Def. 2.4.5-6). Mas otea esperanza para esa 
inhabilitas: el postliminio, metáfora de la redención (Def. 2.4.8). Esa figura jurídica50 
aplicada a los judeoconversos es sorprendente, pues “como si nunca hubiesen sido 
cautivos, considera [Dios] que siempre han permanecido en la ciudad y en libertad” 
(Def. 2.4.8. 223), idea que conecta con el tema de los Testamentos, ya que a los ju-
díos se los “invita para que conozca[n] en profundidad lo que ya había[n] conocido 
de alguna manera, pero [al gentil] se lo llama a aquello que no había escuchado” 
(Def. 1.6. 39). Paradójicamente, los israelitas regresan adonde siempre estuvieron, a 
su alianza con Dios51.

Derroteros similares anunciaría el Concilio de Basilea. En efecto, si en origen la 
palabra advena iba referida al gentil, y esos forasteros o extraños pasaban a ser con-
cives sanctorum et domestici Dei (Ef 2, 19), ahora el mismísimo Concilio de Basilea 
se servía de estas últimas designaciones en referencia a los judeoconversos52, cuyo 
resultado no era otro que designar al judío, no al judeoconverso, extraño o foras-
tero, pero un advena en su propia tierra prometida, a la cual había cerrado los ojos53.

En esta línea, el símil del buen olivo, usado también por don Alfonso en plena 
defensa de la redención de Israel (Def. 2.1.4), venía de nuevo a mostrar su actuali-
dad. El árbol salvífico era el tronco de Israel, y era imposible concebir una dignidad 
semejante.

5. �Miseria et dignitas hebraica

En la segunda parte del Scrutinium el diálogo continuará, pero la relación de los in-
terlocutores, y con ella las temáticas de la conversación, habrán cambiado junto 
con la identidad de Saulo, que ha sido al fin convencido tras las primeras diez dis-
tinciones ―las últimas dos abordaron la Trinidad y la divinidad de Cristo―, y se ha 
convertido al cristianismo. El motivo del nuevo diálogo será la profundización en la 
fe, catalizada por el magister. Me dispongo ahora a analizar los dos últimos capítu-
los de la última distinción de esta segunda parte (Scr. 2.6.13-14. 528-534), en la que se 
aborda primeramente y de manera detallada la perfidia judía54.

50 El DPEJ explica el término del siguiente modo: “En el derecho romano, reintegración de quien 
había sido prisionero del enemigo a sus derechos de ciudadano romano”.

51 Agradezco al profesor Juan Luis Gil esta observación.
52 “Et quoniam per graciam baptismi cives sanctorum et domestici Dei efficiuntur longeque dig-

nius sit regenerari spiritu quam nasci carne, hac editali lege statuimus ut civitatum et locorum, in 
quo sacro baptismate regenerantur, privilegiis, libertatibus et immunitatibus gaudeant, que racione 
dumtaxat nativitatis et originis alii consequuntur” (Con. Bas., Sesión xix, 7 sept. 1434). Citado por Car-
tagena (Def. 2.4.14. 250).

53 No deja de ser curiosa la traslación del término advena de los gentiles a los judíos. Sin duda tiene 
que ver con el punto de vista del grupo dominante, que se pensaba más legitimado en su cristiandad.

54 Resumo a continuación los doce primeros capítulos (Scr. 2.6.1-12. 493-528). La distinción versa 
sobre las consecuencias del asesinato y la blasfemia contra Cristo. Matar y negar a Jesús fue un pecado 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


85Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

85

El discipulus trae un nuevo testimonio (Deu 28, 28-29) en relación con la ceguera 
espiritual, tan incrustada en el alma judía, y pregunta el modo de liberarse de ta-
maña mácula. Quiere saber qué vaticinios proféticos tratan de la iluminación del 
pueblo de Israel tras su caída. El magister reconduce la mirada del pupilo y señala 
que la verdadera causa eficiente solo será Dios (Mt 19, 26), una gracia previa que 
motive su conversión y lo encamine a la gracia gratificante, con la que el hombre 
se ilumina. Continúa el maestro y retorna al capítulo undécimo de la Epístola a los 
Romanos (Ro 11, 11 y 15): su caída ha jugado un papel esencial en la conversión de 
los gentiles, y lo que es aún más importante, su reintegración es vita ex mortuis. La 
conversión de los judíos no solo es posible, sino que de ningún modo se ha de pen-
sar que Dios no iba a reconciliarse con su pueblo, puesto que sigue siendo populus 
suus. En este punto recomienda acudir al último capítulo de la segunda distinción 
de la primera parte en aras de eliminar cualquier perplejidad55. Por otro lado, de la 
misma manera que fue anunciada su ceguera, hablaron los profetas sobre su con-
versión salutífera. El magister afirma que si se escudriña la Escritura, se hallará 
que el comienzo y el final de la Iglesia, las dos partes principales, fueron y serán 

simpliciter gravissimum, cuyo castigo supera en severidad y duración a cualquier otro dado por Dios. 
Cuando se pregunte la razón de esa pena dilatada que ha caído sobre los occisores Christi, se respon-
derá que ha sucedido para utilidad de la Iglesia. Por un lado, a causa de ellos algunos predestinados 
fueron salvados y de resultas hicieron incrementar la cuantía de la Iglesia. Por otro, si los contumaces 
hebreos hubieran sido extinguidos, como Sodoma (Gn 19) o Datán y Abirón (Nú 16), la Iglesia habría 
perdido los testimonios de la fe que se contienen en el Antiguo Testamento, pues los judíos son una 
glossa Bibliothecae nostrae ―aquí sale a relucir la doctrina agustiniana del testimonio judío (Cohen, 
1999: 19-65)―. Y como último punto, la duración de la pena es útil, pues actúa de visible amonesta-
ción. En efecto, esta extensa cautividad lo es más que la babilónica porque es inconmensurablemente 
más grave, además de ser común a todos los judíos hasta el tiempo presente (“Quod sit commune om-
nibus in hac captivitate ubique terrarum existentibus, ita quod in illo omnes quasi communiter par-
ticipent, faciendo, vel consentiendo, seu approbando, et hoc a tempore quo ista captivitas incoepit 
usque nunc” (Scr. 2.6.2. 499)). Y no se debe olvidar la necedad, parte esencial de esa pena que procura 
el desconocimiento del pecado, ceguera que se asemeja a una plaga divina y obra de tal modo que el 
sujeto no sabe que obra mal. No es la excaecatio u obduratio (Is 6, 10) una maldición sin fuste, sino que 
procede del libre arbitrio del hombre (“Caecitas quae excusat a peccato est illa, quae contingit ex na-
turali defectu: unde Philosophus in libro Ethicorum: Nemo increpat caeco nato, sed magis miseretur” 
(Scr. 2.6.3. 504)), de manera que, una vez que se ha dado la espalda a Dios, este se aleja y retira su gra-
cia iluminadora (Is 29, 10-12). El origen de esta pena fue la hipocresía (Is 20, 13), pues fue la santidad si-
mulada o la duplicidad de aquellos sepulcros blanqueados la que motivó el asesinato de Cristo. Para 
mayor escarnio, pregonaron su pecado sin ningún tipo de pudor. En definitiva, esta obnubilación se 
expresa triplemente: no supieron del tiempo de la llegada del Mesías, continuaron con la observación 
de la ley mosaica, y les fueron ocultados sus propios hallazgos, que anunciaban su futura redención 
(Is 29, 14). Ni inquieren acerca del pecado ni buscan averiguar el término de su cautividad; y quienes 
obran de tal modo se extravían en sus indagaciones y atribuyen su estado a otros pecados. El magis-
ter justifica todas las medidas implementadas en Castilla contra los judíos por mor de su conversión, 
y termina explicando a su discipulus que la totalidad de este asunto también tomó cuerpo en el Evan-
gelio (Jn 9, 39-41).

55 Véase el epígrafe anterior de este trabajo.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


86 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

86

administradas por el linaje de Israel carnaliter. La elección de los primeros após-
toles (Jn 15, 16) es paralela a la elección de quienes juzgarán en la segunda venida 
(Mt 19, 28). “Por ello, tanta excelencia debe otorgarse a esta nación israelítica que el 
oprobio de la obnubilación antedicha se les elimina de manera suficiente”56. Tam-
bién en esa línea iban las palabras de Isaías (29, 22-23): la ceguera hebrea al final 
redundaría en su beneficio y la ingratitud farisaica no sería indeleble en los hijos 
de Jacob, pues scient errantes spiritu intellectum, et musitatores discent legem (Is 29, 
24). La estirpe israelita ni estuvo (Is 4, 2-3) ni estará (Ro 11, 26; Os 3, 4-557) desahu-
ciada. En definitiva, el magister recalca con fuerza la conversión in novissimis die-
bus de todo el linaje de Israel.

Pero, ¿qué ocurre con los judíos que se hallan entre la prístina Iglesia y la segunda 
venida? El discipulus ha comprendido que la estirpe de Israel ostentó y ostentará 
una dignidad mayor durante el primer tiempo y el último. ¿Qué habría que pensar 
de los judíos carnales en el tiempo intermedio? Este tiempo, más extenso en su du-
ración que intenso en su devoción, contendría a unos pocos, profetizados nueva-
mente por Isaías (17, 6). La cita es curiosa porque se la emparenta automáticamente 
con la imagen del buen olivo, ya que hace referencia a un olivo vareado, en el que 
todavía cuelga alguna que otra oliva58. Sin duda, es la escasez lo que se quiere resal-
tar aquí, la poquedad de los judíos conversos en el tiempo intermedio. Pero su poca 
cantidad no implica una calidad disminuida ―esas olivas quedaron in summitate 
rami―; más bien, esos hebreos conversos del tiempo intermedio fueron notables 
por sus realizaciones en el terreno de la fe. Entre ellos cabe destacar a Evaristo, que 
fue sumo pontífice; a Juliano Pomerio, primado de la sede toledana y de las Hispa-
nias en tiempo de los godos; a Pedro Alfonso, que libró batalla intelectual contra la 
perfidia judía; y a Alfonso de Burgos, filósofo y metafísico biblista durante la época 
del rey Alfonso x, que publicó tratados a favor de la fe en lengua hebrea59. Además, 
se debe suponer que esto ocurre en otras regiones, aunque no tengamos noticia de 
ello. El maestro culmina su enseñanza con una cita ya mencionada de Jeremías (3, 
14): “Assumam vos unum de civitate, et duos de cognatione, et adducam vos in Sion”. 
Eximios sí, mas exiguos.

En las aleccionadoras palabras que don Alfonso dirige al bachiller Marcos, 
cuando discute el término ‘neófito’, señala que tanto gentiles como judíos, después 

56 “Ex quibus tanta excellentia huic nationi Israelitica attribuenda est; quod oprobrium excaeca-
tionis supradictae sufficienter ab eis tollitur” (Scr. 2.6.13. 529).

57 El magister ofrece dos traducciones más de la cita de Oseas: “Ubi in translatione Chaldaica dici-
tur: Et obedient Messiae filio David Regi suo, et pavebunt ad Dominum. In Hebraeo habetur: Et fluent 
ad Dominum et ad bonum eius in novissimis diebus” (Scr. 2.6.13. 530) La versión de Jerónimo dice así: 
“Et post haec revertentur filii Israel, et quaerent Dominum Deum suum, et David Regem suum”.

58 “Et relinquetur in eo sicut racemus, et sicut excussio olivae duarum, aut trium olivarum in sum-
mitate rami” (Scr. 2.6.14. 532).

59 “Quorum translationes in vulgari in domo Praedicatorum Vallisoletanen. hodie reperiri pos-
sunt” (Scr. 2.6.14. 533).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


87Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

87

de su conversión, han alcanzado gran celebridad en el ámbito eclesiástico y secular 
(Def. 2.4.29). Sin embargo, se detiene en los judeoconversos. Sabe que fueron pocos 
en número, pero ello no fue óbice para que descollaran en todo tipo de dignida-
des, como demostraron las columnae “en el comienzo mismo de la Iglesia naciente” 
(Def. 2.4.29. 355). No se han de olvidar tampoco las ilustres almas que los sucedieron. 
Don Alfonso da dos nombres, Evaristo y Juliano, y especifica sus méritos. Sin entrar 
en más detalles, ofrece una idea de cuántos preclaros hombres de la estirpe judía 
han dado fruto en todo el escalafón de la Iglesia y en el ámbito secular (Def. 2.4.29. 
355, 357). A pesar de que la sombra cayó merecidamente sobre los judíos, no se 
omite que solo unos pocos participaron en el crimen, puesto que las tribus habían 
migrado hacia otros territorios extranjeros, y ni siquiera quienes se quedaron en 
Judea habitaban Jerusalén ni acudieron allí en la ominosa hora (Def. 2.4.5. 195). En 
verdad, muchos sufrirían amargamente ante el hecho criminal, cuya culpa sería dis-
tribuida, en diverso grado, entre judíos y gentiles (Def. 2.3.4. 151, 152).

La ceguera espiritual hebrea era un concepto que el Apóstol había puesto en cir-
culación (Ro 11, 25), y aparecerá con frecuencia en el Defensorium en referencia a 
la postración israelita y su estado servil, la pérdida de la gracia divina o la esclavi-
tud teológica. Sin embargo, y como no podía ser de otra manera, el pueblo judío, no 
solo los judeoconversos, son perfilados con grandes dosis de bonhomía y excelsi-
tud, pues “aunque eclipsaron con oscurísimas tinieblas sus noblezas, la natural y la 
civil, no las perdieron por completo” (Def. 2.3.18. 279). Su perspicacia es un diluido 
reflejo de la virtud de la prudencia, y presentan aptitudes de gobierno, o al menos 
instruyen a los gobernantes en asuntos prácticos. Entre ellos también se manifiesta 
toda una gama de excelencias, si bien neblinosa, como revela el cuidado que tienen 
a la hora de elegir matrimonio o el rechazo de la actividad manual por los más no-
bles de ellos. Don Alfonso viene a decir que se daría el nihil obstat a los judíos si no 
fuera por su infidelidad; nada más hay contra ellos. Ciertamente, el judío actual es 
una suerte de palimpsesto, cuyos vestigios han de ser observados atentamente para 
obtener una clara visión de quiénes fueron en el pasado60. Tras sugerir esa conjetura 
‘hacia atrás’ a Juan II, introduce un párrafo revelador, de carácter biológico, cuya 
impronta permea el capítulo61. La extrapolación de conceptos biológicos al ámbito 

60 “Si Vuestra Regia Majestad quisiera conocer quiénes son aquellos, podría hacerlo si realiza una 
conjetura a partir de cosas tales como las preeminencias y reverencias que bajo una imagen desdibu-
jada ellos mismos o sus antepasados mantenían entre sí los unos con los otros. Con todo, añadiré tam-
bién, si gusta, otro tipo de conjetura relacionada: de la misma forma que hacemos suposiciones para 
el presente a partir del pasado, dijeron los juristas que algunas veces se debe realizar la conjetura y la 
suposición del pasado partiendo del hecho presente” (Def. 2.4.19. 287).

61 “La naturaleza, como dicen, obra de manera parecida en los miembros de una misma especie. 
Pues el conjunto o la mayor parte de los seres que poseen una idiosincrasia particular en razón de su 
especie suelen buscar aquellas cosas que provienen del impulso de su naturaleza. De hecho, vemos 
que todos los animales, en su mayor parte, siguen ciertas cosas que son comunes a su especie y se in-
clinan a modos determinados de vivir de acuerdo a la diversidad de sus especies. Y aunque alguno de 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


88 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

88

humano cartografía al linaje judío y lo instala en los empeños cimeros del ejercicio 
militar, propiedad del espíritu noble, “próximo a la virtud y lleno de belleza, decoro 
y bravura” (Def. 2.4.20. 289). El judeoconverso está inclinado por naturaleza a ese 
tipo de actividad, como “vemos continuamente” (Def. 2.4.20. 291), una actividad va-
liente (fortitudo), cuya ejecución conlleva una entente cordiale entre la disposición 
natural, el furor o ira y la guía de la razón; y “este impulso de la ira o del furor des-
ciende en su mayor parte de los antepasados como por cierta sucesión” (Def. 2.4.20. 
293). Así pues, el ejemplo era paradigmático para concluir que el judío encierra 
dentro de sí una dignidad entenebrecida, como un rescoldo o ciertas pavesas que 
esperan ser avivadas por el atizador o la sutil brisa de la fe.

6. �Algunas conclusiones

La distinción sexta62 de la primera parte del Scrutinium considera la naturaleza del 
pecado original. Saulo cita a Ezequiel (18, 20) para negar que cualquier iniquidad 
del progenitor se transmite a su descendencia. Pablo le explicará que ese versículo 
ha de entenderse en relación con las características personales e individuales, pero 
que no tiene efecto ante una cuestión de natura, y el pecado original lo es63. El texto 
de Ezequiel cobraría fortuna en la literatura proconversa64. Era esencial para recal-
car que cualquier mácula particular que pudiera haber en el judío no se conserva 
una vez bautizado65. El ejemplo sintetiza uno de los aspectos que se han mostrado 
en los anteriores epígrafes: elementos y reflexiones del Scrutinium, incardinado en 
el género adversus Iudaeos y en el catequético, son engastados en una obra maestra 
de los escritos proconversos como es el Defensorium. Existe una relación subterrá-
nea y explícita entre estas dos obras. Padre e hijo, ‘más’ converso el primero que el 
segundo, exponen un ‘judeocristianismo’ cuyo judaísmo es exaltado. Pero no hasta 
el paroxismo. Aun reconociendo en sus múltiples facetas la singularidad del ‘pueblo 
elegido’, en ningún momento obviarán el núcleo de su fe, que es Cristo, donde no 

sus individuos siga algo particular, casi nunca, sin embargo, suele suceder. Pero dejemos de hablar de 
los animales irracionales y encaminemos nuestra discusión hacia los hombres, de cuya especie parti-
cipamos, que son animales, o mejor dicho, los más excelsos entre ellos” (Def. 2.4.20. 287, 289).

62 Esta distinción trata sobre los límites de la redención: ¿fueron los santos antiguos como Abra-
ham redimidos? Es una distinción que habla del limbo o suburbium paradysi como el lugar donde re-
sidieron aquellos santos hasta la Pasión. El tema del pecado se tratará en conexión con este problema.

63 Se considerarán el pecado original, los personales y los accidentes individuales: “Peccata paren-
tum praeter primum sunt pure personalia. Et ideo traducibilia non sunt. Alia tamen accidentia, ut ira-
cundia, velocitas et huiusmodi, licet sint accidentia individualia: propagantur tamen quandoque in 
filios in quantum sunt pertinentia ad dispositionem naturae. Et ideo non est similis ratio de talibus ac-
cidentibus individualibus, et de personalibus peccatis” (Scr. 1.6.6. 216).

64 No solo aparece en el Defensorium, sino también en la Instrucción del Relator, el Quaesitum de 
Lope de Barrientos y la Consolatio pro conversis, editada por Lehmann y Martín Baños (2021).

65 En el capítulo segundo de esta distinción sexta se discute cierto pasaje de Isaías (43, 27-28; 44, 
1-3) y se afirma a través de él la purificación del individuo. Ese mismo pasaje también aparecerá en el 
Defensorium (2.1.4. 81).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


89Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

89

hay ni griego ni judío. Sin embargo, ninguno ignorará, para lo bueno y lo malo, las 
palabras del Apóstol: Iudaei primum et Graeci; […] Iudaeo primum et Graeco (Ro 2, 
9-10). Quizás ese acento sea lo fundamental en el pensamiento de estos tratados es-
critos por dos judíos conversos, que no solo no renegaron de sus orígenes, sino que 
además supieron ponerlos en alza.

Financiación

Este artículo se ha podido realizar gracias a una ayuda de la Junta de Castilla y 
León para financiar la contratación predoctoral de personal investigador, cofi-
nanciada por el Fondo Social Europeo. Además, se enmarca en el proyecto de in-
vestigación Alfonso de Cartagena. Obras Completas III (ACOC III), con referencia 
PID2021-126557NB-I00.

Referencias bibliográficas

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV. CSIC.
Benito Ruano, E. (2001). Los orígenes del problema converso. Real Academia de la Historia.
Cantera Burgos, F. (1933). La conversión del célebre talmudista Solomón Leví (Pablo de 

Burgos). Boletín de la Biblioteca de Menendez Pelayo, 15, 419-448.
Cantera Burgos, F. (1952). Alvar García de Santa María y su familia de conversos. Historia de la 

Judería de Burgos y de sus conversos más egregios. Instituto Arias Montano.
Castilla Urbano, F. (2010). La idea del cuerpo místico en Alonso de Cartagena. En P. Roche 

Arnas (Ed.), El pensamiento político en la Edad Media (pp. 355-367). Fundación Ramón 
Areces.

Cohen, J. (1999). Living the Letters of the Law: Ideas of Jew in Medieval Christianity. University 
of California Press.

Cohen, J. (2005). The Mystery of Israel’s Salvation: Romans 11:25-26 in Patristic and Medieval 
Exegesis. The Harvard Theological Review, 98(3), 247-281. https://​doi​.org/​10​.1017/​
S0017816005000970

Delgado Jara, I. (2014). La hermenéutica bíblica en el siglo XV. En M. A. Pena González y L. E. 
Rodríguez-San Pedro Bezares (Coords.), La Universidad de Salamanca y el Pontificado en 
la Edad Media (pp. 435-460). Publicaciones Universidad Pontificia.

Del Valle Rodríguez, C. (Ed.). (2021). La Disputa judeocristiana de Tortosa. Edición crítica de 
las Actas en la versión latina y edición príncipe de la versión hispano-aragonesa, junto 
con los dos relatos hebreos contemporáneos. Con la colaboración de Matilde Conde 
Salazar y de José Manuel Cañas Reillo en la edición de la versión crítica latina. Institución 
Fernando el Católico.

Edwards, J. (2008). New Light on the converso Debate? The Jewish Christianity of Alfonso de 
Cartagena and Juan de Torquemada. In S. Barton & P. Linehan (Eds.), Cross, Crescent and 
Conversion. Studies on Medieval Spain and Christendom in Memory of Richard Fletcher 
(pp. 311-326). Brill. https://​doi​.org/​10​.1163/​ej​.9789004163430​.i​-362​.33

Fernández Gallardo, L. (2018). Teología y derecho en el Defensorium de Alonso de Cartagena. 
En J. M. Nieto Soria y Ó. Villarroel González (Eds.), Comunicación y conflicto en la cultura 
política peninsular: (siglos XIII al XV) (pp. 553-582). Sílex.

https://doi.org/10.1017/S0017816005000970
https://doi.org/10.1017/S0017816005000970
https://doi.org/10.1163/ej.9789004163430.i-362.33
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


90 Héctor García Fuentes 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

90

García-Arenal, M. (Ed.). (2016). After Conversion: Iberia and the Emergence of Modernity. 
Brill. https://​doi​.org/​10​.1163/​9789004324329

García Fuentes, H. J. (2022). El uso de Aristóteles en el Defensorium Unitatis Christianae. 
eHumanista, 50, 333-355.

Giordano, M. L. (2018). The Virus in the Language: Alonso De Cartagena’s Deconstruction of 
the Limpieza de Sangre in Defensorium Unitatis Christianae (1450). Medieval Encounters, 
24, 226-251. https://​doi​.org/​10​.1163/​15700674​-12340022

Gitlitz, D. M. (2003). Secreto y engaño: la religión de los criptojudíos. Junta de Castilla y León/
Consejería de Educación y Cultura.

González Rolán, T., Moreno Hernández, A. y Saquero Suárez-Somonte, P.  (Eds.). (2000). 
Humanismo y teoría de la traducción en España e Italia en la primera mitad del siglo XV. 
Edición y estudio de la Controversia Alphonsiana (Alfonso de Cartagena vs. L. Bruni y 
P. Candido Decembrio). Ediciones Clásicas.

González Rolán, T. y Saquero Suárez-Somonte, P. (Eds.). (2012). De la “Sentencia-Estatuto” de 
Pero Sarmiento a la “Instrucción” del Relator. Aben Ezra Ediciones.

Lawrance, J. (1990). Humanism in the Iberian Peninsula. En A. Goodman y A. Mackay (Eds.), 
The Impact of Humanism in Western Europe (pp. 220-258). Longman.

Lehmann, V. y Martín Baños, P. (2021). Un nuevo inédito proconverso en el contexto de la 
rebelión toledana de 1449. El códice 14 de la Catedral de Oviedo. Sefarad, 81(2), 379-448. 
https://​doi​.org/​10​.3989/​sefarad​.021​-013​.a

Lubac, H. (1959). Exégèse Médiévale. Les Quatre sens de L’Écriture. Aubier.
Makdisi, G. (1974). The Scholastic Method in Medieval Education: An Inquiry into Its Origins 

in Law and Theology. Speculum, 49(4), 640-661. https://​doi​.org/​10​.2307/​2852031
Netanyahu, B. (1999). Los orígenes de la Inquisición en la España del siglo XV. Crítica. 
Nirenberg, D. (2009). Spanish ‘Judaism’ and ‘Christianity’ in an Age of Mass Conversion. 

In J. Cohen & M. Rosman (Eds.), Rethinking European Jewish History (pp.  149-172). The 
Littman Library of Jewish Civilization.

Pastor, V. (2015). Las Additiones de Pablo de Santa María a la Postilla de Nicolás de Lira a Is 7, 10-
16. Métodos y técnicas en ciencias eclesiásticas: fuentes, historiografía e investigación, 9, 67-107.

Pastore, S. (2010). Una herejía española: conversos, alumbrados e Inquisición (1449-1559). 
Marcial Pons.

Rosenstock, B. (2002). New men: Conversos, christian theology, and society in Fifteenth-
Century Castile. Queen Mary University of London.

Roth, N. (1995). Conversos, Inquisition, and the Expulsion of the Jews from Spain. The 
University of Wisconsin Press.

Round, N. (1966). La rebelión toledana de 1449: Aspectos ideológicos. Archivum, 16, 385-446.
Santiago-Otero, H. y Reinhardt, H. (2001). La Biblia en la península ibérica durante la edad 

media (siglos XII-XV): el texto y su interpretación. Arquivo da Universidade de Coimbra.
Serrano, L. (1942). Los conversos D. Pablo de Santa María y D. Alfonso de Cartagena. Obispos 

de Burgos, gobernantes, diplomáticos y escritores. CSIC.
Sicroff, A. A. (1985). Los Estatutos de Limpieza de Sangre. Controversias entre los Siglos XV y 

XVII. Taurus.
Stuczynski, C. B. (2012). Pro-converso apologetics and biblical exegesis. In J. Decter & A. 

Prats (Eds.), The Hebrew Bible in Fifteenth-Century Spain. Exegesis, Literature, Philosophy, 
and the Arts (pp. 151-176). Brill.

https://doi.org/10.1163/9789004324329
https://doi.org/10.1163/15700674-12340022
https://doi.org/10.3989/sefarad.021-013.a
https://doi.org/10.2307/2852031
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


91Relaciones temáticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91

91

Stuczynski, C. B. (2014). From Polemics and Apologetics to Theology and Politics: Alonso 
de Cartagena and the Conversos within the ’Mystical Body. In I. J. Yuval & R. Ben-Shalom 
(Eds.), Conflict and Religious Conversation in Latin Christendom. Studies in Honour of Ora 
Limor (pp. 253-275). Brepols. https://​doi​.org/​10​.1484/​M​.CELAMA​-EB​.1​.102017

Szpiech, R. (2010). Scrutinizing History: Polemic and Exegesis in Pablo de Santa María’s 
Siete edades del mundo. Medieval Encounters, 16(1), 96-142. https://​doi​.org/​10​.1163/​1380​
78510X1253​5199002712

Valero Moreno, J. M. (2019). Alfonso de Cartagena. En M. L. Cuesta Torre (Dir.), Diccionario 
de autores literarios de Castilla y León. Universidad de León.

Vidal Doval, R. (2013). ‘Nos soli sumus christiani’: Conversos in the Texts of the Toledo 
Rebellion of 1449. In A. M. Beresford, L. M. Haywood, & J. Weiss (Eds.), Medieval Hispanic 
Studies in Memory of Alan Deyermond (pp. 215-236). Tamesis.

Williams, A. (2012). Adversus Judaeos. A Bird’s-Eye View of Christian Apologiae Until the 
Renaissance. Cambridge University Press. https://​doi​.org/​10​.1017/​CBO9781139108478

Yisraeli, Y. (2014). Constructing and Undermining Converso Jewishness: Profiat Duran and 
Pablo de Santa María. In I. Katznelson & M. Rubin (Eds.), Religious Conversion. History, 
Experience and Meaning (pp. 185-216). Routledge.

Yisraeli, Y. (2018). From Christian Polemic to a Jewish-Converso Dialogue. Jewish Skepticism 
and Rabbinic-Christian Tradition in the Scrutinium Scripturarum. Medieval Encounters, 
24, 160-196. https://​doi​.org/​10​.1163/​15700674​-12340020

Yisraeli, Y., & Israeli, Y. (2022). Defining “Conversos” in Fifteenth-Century Castile: The Making 
of a Controversial Category. Speculum, 97(3), 609-648. https://​doi​.org/​10​.1086/​720233

Fuentes documentales

Cartagena, A. de (2022). Defensorium Unitatis Christianae (H. J. García Fuentes ed. y trad.). 
Biblioteca Cartagena-Universidad de Salamanca. (Original publicado c. 1450). 

Concilios visigóticos e hispano-romanos. (1963). (J. Vicés Gatell et alii eds.). Instituto Enríquez 
Flórez. 

Concilium Basileense (1973). In J. Alberigo et alii (Eds.), Conciliorum Oecumenicorum Decreta 
(pp. 453-591). Instituto per le Scienze Religiose. 

Díaz de Montalvo, A. (2008). La causa conversa (M. Conde Salazar, A. Pérez Martín y C. del 
Valle eds.). Aben Ezra. (Original publicado c. 1500).

Oropesa, A. de (1979). Luz para conocimiento de los gentiles (L. A. Díaz y Díaz ed.). Universidad 
Pontificia de Salamanca-Fundación Universitaria Española. (Original publicado c. 1465). 

Santa María, P.  de (1591). Scrutinium Scripturarum. Per Reverendissimum D. D. Paulum 
de Sancta Maria, quondam Episcopum Burgensem, atque Regni Archicancellarium. 
Recognitum ac restitutum per Magistrum F. Christophorum Sanctotisium, Augustinianum 
Burgensem […]. Philippus Iunta.

Santa María, P. de (1852). Additiones ad Postillam magistri Nicolai de Lira. In J.-P. Migne 
(Ed.), Patrologiae Cursus Completus. Series Latina CXIII. Apud J.-P. Migne..

Torquemada, J. de (2002). Tratado contra los madianitas e ismaelitas (C. del Valle ed.). Aben 
Ezra. (Original publicado c. 1450). 

https://doi.org/10.1484/M.CELAMA-EB.1.102017
https://doi.org/10.1163/138078510X12535199002712
https://doi.org/10.1163/138078510X12535199002712
https://doi.org/10.1017/CBO9781139108478
https://doi.org/10.1163/15700674-12340020
https://doi.org/10.1086/720233
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03


‘



ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107
(CC BY-NC-SA 4.0)

FAITH UPON INTELLECT. THE ARGUMENT OF PEDRO DE  
LA CABALLERÍA IN FAVOR OF TRINITY

FE POR ENCIMA DEL INTELECTO. EL ARGUMENTO DE PEDRO DE  
LA CABALLERÍA A FAVOR DE LA TRINIDAD

Shalom Sadik 
Ben Gurion University of the Negev

sadiks@​bgu​.ac​.il
ORCID: 0000-0003-2103-4405

Recibido: 25-10-2022
Aceptado: 03-04-2023

Abstract
In this article we analyze the arguments of the Jewish apostate Pedro de la Caballería in his 
work Tractatus zelus Christi contra iudaeos, sarracenos et infideles. We will see that Pedro 
do not give rational argument in favor on the Christian dogmas. By opposite he argues that 
people have to believe only according to the authority of the scripture and other authori-
tative texts. By the end of the article we will conclude that his opinion on rationality come 
probably from his Jewish background as a follower of kabbalah.

Keywords: Conversos; Trinity; Jewish-Christian debate.

Resumen
En este artículo analizamos los argumentos del apóstata judío, Pedro de la Caballería, en 
su obra Tractatus zelus Christi contra iudaeos, sarracenos et infideles. Veremos que Pedro no 
presenta argumentos racionales a favor de los dogmas cristianos. Por el contrario, sostiene 
que las personas deben creer únicamente según la autoridad de las Escrituras y otros tex-
tos autoritativos. Al final del artículo llegaremos a la conclusión de que su opinión sobre la 
racionalidad probablemente proviene de su trasfondo judío como seguidor de la kabbalah.

Palabras clave: Conversos; Trinidad; debate judeo-converso.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:sadiks%40bgu.ac.il?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2103-4405
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


94

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Shalom Sadik 94

1. �Introduction

The mass conversion of a significant portion of the Jewish population of Medieval 
Spain in the late 14th and early 15th centuries was a pivotal event in the history of 
both the Jewish and Spanish people.1 The conversion of such large numbers of peo-
ple raised complex questions for both the remnant Jewish communities and the 
Spanish Old Christians. One of the major questions concerned the true beliefs of 
the new converts.2 Were the converts forced to convert, yet still desired to remain 
Jewish? Were they merely trying to be accepted by the Spanish Christian society, de-
spite the antisemitism of the Inquisition? The answer likely lies somewhere in be-
tween. There were converts who identified themselves as Jewish and even wrote 
anti-Christian polemics yet lived as Christians (the most radical of them being 
probably Profayt Duran).3 There were also converts who sought to persuade the re-
maining Jewish communities to convert to Christianity.

Without doubt, Pedro de la Caballería was one of these ideological converts. How-
ever, an important question arises regarding their understanding of the religion they 
have now accepted. To what extent is their definition of Christianity rooted in Chris-
tian sources, and to what extent is it derived from Jewish sources, creating a form of 
Christianity that is distinctly distinct from that of their Christian neighbors4? Analyz-
ing the writings of Jewish ideological converts is essential to answer this question.5

In this article, we will attempt to gain an understanding of the views of Pedro de 
la Caballería, a lesser-known ideological convert, on the rationality of religion and 
the doctrine of the Trinity. We will seek to comprehend his stance, as well as the 
sources to which he refers and the extent of his knowledge of Christian theology.

Pedro de la Caballería6 (or Bonafos Caballería, d. 1464) was a prominent member 
of the Aragon Jewish community who converted to Christianity in 1414 in the wake 

1 We must take into account the conversion of the Jews of Portugal in 1497 when considering the 
conversion of Spain.

2 There is an important debate among scholars regarding the identity of the Conversos, a group of 
people of Jewish descent who were forced to convert to Christianity in 15th century Spain. Scholars 
such as Netanyahu (1995; 1998) and Saraiva (2001) argue that the majority of the Conversos wanted to 
assimilate into the Christian Spanish society. However, some historians (Beinart, 1982) disagree, main-
taining that the majority of Conversos desired to remain Jewish and even attempted to keep religious 
Jewish commandments. Other historians have suggested that there were varied opinions among the 
Converso community (Haliczer, 1990; Gitlitz, 1996; Levine-Melamed, 2004). In the debate on the re-
ligious identity of the Conversos in Spanish old-Christian society, see Vidal Doval (2015) as well as 
Hernández Franco (2011).

3 For an analysis of the life and thought of Profayt Duran, see Kozodoy (2015).
4 The same question exists regarding the Judaism of Conversos who have returned to Judaism, par-

ticularly in Holland, after generations of living as Christians in Portugal. This topic is addressed in the 
works of Levine-Melamed (2004), as noted previously.

5 An examination of the ideology of Jewish conversion is presented in Sadik (2020).
6 Regarding Pedro and his singular polemical work, see Gómez Llaguer (2013). She argues that 

the author of Zelus Christi was a different Pedro de la Caballería than the political figure of the same 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


95

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of Trinity 95

of the Tortosa debate. This paper will analyze his sole extant work, Tractatus Zelus 
Christi contra Iudaeos, Sarracenos et infideles (henceforth: ZC), to examine his ar-
guments for the position that one cannot prove religious dogmas through rational 
proofs. It will also explore the different descriptions Pedro offers regarding one of 
the major Christian dogmas, the Trinity, and assess how his understanding of it dif-
fers from the standard Christian definition. The conclusion will suggest that Pedro’s 
understanding of Christian dogma was mainly based on Jewish sources, particu-
larly Kabbalah, which he already knew from before his conversion, and much less 
on actual Christian sources with which he had only a superficial familiarity. Moreo-
ver, it will be argued that Kabbalah was also likely the source of his rejection of ra-
tional inquiries into the foundations of religion.

The importance of this article lies in its analysis of Pedro’s opinions, which allows 
for a better understanding of the religious situation of some of the first generation 
of conversos. Pedro’s Christianity was largely based on Jewish sources, particularly 
Kabbalah, and he was one of the first to give a Christian interpretation of Kabba-
list texts. His lack of influence from later Christian Kabbalists meant that he was 
not part of the history of Christian’s Kabbalah, but rather a part of the history of the 
conversion of the Spanish Jewish community.

2. �The irrational basis of religion

At the conclusion of his Zelus Christi, Pedro asserts that it is impossible to validate 
the veracity of religion through philosophical inquiry.7 He states that “quae non te-
neret demonstrative apud concedentes scripturas, sed auctoritative” (ZC, sec. 1050)8 
that is, the truth of religion and the sacred scriptures cannot be established through 
demonstration, but only through authoritative sources.

Pedro does not merely assume religious beliefs to be true, but rather argues that 
there is no need for intellectual proofs when it comes to religious beliefs. He then 
offers philosophical reasons to convince his non-Christian readers of the existence 
of the Trinity and to disabuse the Jews of the philosophical suppositions that pre-
vent them from seeing the dogma of Trinity as truth. Through this, it is possible 
to learn how Pedro understood the Trinity and how far removed he was from the 
Christian sources that address these concepts. This paper will first summarize Pe-
dro’s arguments regarding the irrelevance of intellectual proofs in the context of re-
ligious polemics, and then examine his view of the Trinity.

name. The two individuals were likely members of the same extended family and converted around 
the same time.

7 In Zelus Christi, Sections 956-964 and 1050 provide an interesting discussion of the subject, which 
appears sporadically throughout the book but is mainly concentrated at its conclusion.

8 All quotations in this work will be taken from Pedro de la Caballería’s Zelus Christi contra Iudaeos, 
Sarracenos, et infideles, published in Venice in 1592.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


96

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Shalom Sadik 96

Pedro’s discussion of the source of evidence in religious debate appears towards 
the end of his Zelus Christi. He demonstrates that it is neither necessary nor possi-
ble to infer evidence for religion from philosophy (ZC, sec. 956-964). Nevertheless, 
he offers a set of philosophical arguments in support of Christianity (ZC, sec. 965-
1015). This style of argumentation is like that of Rabbi Yehuda Halevi in his Kuzari. 
Interestingly, Pedro appears to be responding to R. Halevi’s objections to Christian-
ity, which are presented at the beginning of the Kuzari.9

Initially, Pedro claims that the universal acceptance of Jesus by people of differ-
ent faiths should demonstrate the veracity of his mission.10 He then responds to the 
criticism that Christianity appears to have more intricate beliefs than other reli-
gious systems: “Et si tu dixeris mihi: Fides Christi, ultra omnes, habet articulos diffi-
ciles ad credendum” (ZC, sec. 958).11

Pedro’s response suggests that all monotheistic religions rely on faith rather than 
intellectual evidence to uphold certain fundamental beliefs. He emphasizes this 
point by reiterating it at the conclusion of his answer:

Cur mihi Christiano indignaris quae omnia mea supernatualia, incredibilia 
per naturam, attribuo creatori & non creaturae; in quibus nulla est impossibili-
tas, aut contradictio, considerata omnipotentia divina, videlicet, quod Christius 
fuerit de virgine natus, & surexerit ad mortuis, & ascenderit ad coelos, & alia quae 
de Christi humanitate credimus Christinani…. Postquam enim omnis fides habet 
transcendere naturales regulas, & habet fundamentum sui esse in & supernatura-
libus, & extra naturam consistentibus doctrinis, ita quod non esset fides, si esset 
contenta naturalibus demonstrationibus, ut est videre de miraculis legis Moysi ; 
quae omnia transcendunt naturales cogitationes, & demonstrationes Philosopha-
les, & naturales… (ZC, sec. 962)12

9 There is insufficient evidence to conclusively demonstrate that Pedro had read the Kuzari, thus it 
is plausible that the similarities between the Kuzari and Zelus Christi are simply fortuitous.

10 This argument, that if the whole world agrees on an opinion it must be true, can be found in numer-
ous places in the Kuzari, beginning with section IV of Part I. Elsewhere in the book, Pedro examines the dis-
tinctions between the Christian and Islamic view of the divinity of Jesus, particularly in Sections 863-876. In 
these sections, he attempts to demonstrate the concept of the Incarnation through references to the Quran.

11 Here, Pedro continues his debate with R. Halevi, who asserts that the Christian faith is, to some 
extent, antithetical to reason. Had the Khazar king been born into a Christian family and been expo-
sed to the tenets of the faith, he may have been able to explain them. However, since he was not born 
a Christian, he is not inclined to engage with an irrational religion (Kuzari, I:5). A Hebrew translation 
of R. Yehuda Ibn Tibon (the Hebrew translation avaible to Pedro):

הָיָָ וְְהַַנִּּסָּּיוֹן, עַַד  רְְאָ אֲֲּשֶׁׁר תִּּתְְאַַמֵּּת ָהָ הּ. אַַךְ כַּ לֶּ ֵאֵָהָ ים  ִרִָ אָרָָ מְְרַַחֶֶקֶֶת רֹבֹ הַַדְּּבָ  בָ אָרָָ, אַַךְ הַַּסְּ  קָמָוֹם לִִסְְבָ אָן  ין בְּּכָ י: ֵאֵ ִרִָ מַַָר הַַכּוּזָ  אָ
בֵרֵָקָּ   הָלָ לְְאַַט עַַד שֶׁׁיְּ ינַַהֲֲ הׁשָׁ ִוִ תְְִיִחַַכֵּּם לַַהַַקָּּ צְְלוֹ,  רֵרֵ ֶאֶ זּוּלַַת מַַה שֶּׁׁנִּּתְְבָּּ ין בְּ ת לְְהַַאֲֲִמִ ֶרֶֶ ךְ אַַחֶ ֶרֶֶדֶ אָצָ  מְְ לָ הַַלֵּּב וְְלֹאֹ ִיִ ין בּוֹ כָ אֲֲּיִַּמִ  שֶׁׁ
ם, מַַ בְּּלִִי רְְאוָֹתָ ם ִמִ ם עֲֲלִִיֶהֶ ֶהֶָלָ רּ  ם יְְסֻֻפַּ ים, שִֶׁׁאִ ם רוִֹאִ ים אֲֲשֶׁׁר ֵהֵ ִאִָלָ פְְ חּכֹּּבַּוֹת הַַּמֻּ יִִּּעִים  אֲֲּשֶׁׁר יַַעֲֲשׂוּ הַַטִּּבְְ חִרִָהָוּק הַַהוּא, כַּ  ־

לָ רְְאוּת. אֲֲבָ דְְִיִחוּ ָהָ יִּנִוֹת וְְלֹאֹ  רָהָוּחֲֲ ים וְְ ִבִָ ן הַַכּוֹכָ בִּסִוֹת ִמִ ם  ֶהֶָלָ ים  ִמִׂשָׂ ים וְְ ִמִּכְּ תְְִמִחַַ ם,  ים אוָֹתָ ם, וְְכַַאֲֲשֶׁׁר רוִֹאִ ים אוָֹתָ יׁשִׁ  כְְִחִ
ֵלֵׁשְׁ לַַָעָי לַַחֲֲקֹרֹ בִּּ הָ  ם, וְְחוֹבָ יֶהֶ לְְּדַּתִּּי עֲֲֵלֵ ים לִִי וְְלֹאֹ גֻֻ ׁשִָׁדָ ם חֲֲ י שֵֶׁׁהֵ ֵנֵּפְִּמִ  הּ  לֶּ ֵאֵָהָ ים  ִרִָ הָחָ לְְקַַבֵּּל הַַדְּּבָ אֵצֵ דַַעְְתִּּי נוֹ נִּּי מוֹ יֶנֶ י ֵאֵ ־אֲֲִנִ

ים ׁשִָׁדָ מוּת חֲֲ
12 Original Latin: Postquam enim omnis fides habet transcendere naturales regulas.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


97

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of Trinity 97

In this passage, Pedro expresses his opinion that all religions contain irrational 
beliefs that are contradicted by rational proofs. He states that, in Judaism, these be-
liefs include the miracles of Moses, and in Christianity, they include the co-existent 
humanity and divinity of Jesus, as well as faith in the immaculate conception and 
the resurrection of Jesus. He argues that believers must maintain their faith despite 
the rational arguments that disprove these beliefs.

According to Pedro, the essence of faith is fundamentally distinct from nature 
and the philosophical deductions that arise from it.13 Since the entire domain of 
faith is, by definition, not based on nature or the intellectual proofs that can be de-
rived solely from nature, but rather on revelation and its interpretation, it follows 
that there is no room for the examination of the substance of faith using the tools 
of philosophy. Once it is accepted that all religions concur that God performs su-
pernatural acts, there is no distinction for Pedro between the division of the Red 
Sea, the transformation of Aaron’s staff into a snake, and the Christian Trinity. In 
his view, the supernatural realm of faith is beyond the capacity of the human intel-
lect to assess.

It is noteworthy that Pedro takes a more extreme stance than many Christian 
theologians, who accept that it is impossible to verify the absolute truth of religious 
doctrines but maintain that it is possible to demonstrate their plausibility. 14In con-
trast, Pedro believes that since faith and reason are distinct, there is no way to either 
confirm or refute religious beliefs through logical reasoning.

In another part of his book, Pedro critiques Maimónides’ philosophical stance 
that Judaism is equivalent to philosophy (Maimónides, ca.1190). Pedro believes 
Maimónides is a heretic, not because he rejected Christianity, but because, ac-
cording to Pedro’s interpretation of Maimónides’ writings, he also rejected Ju-
daism. This criticism is based on the French rabbis who excommunicated 
Maimónides, and Pedro’s close reading of his writings: “Ecce mentem, & verba 
illius insani haertici Rabbi Moysi Aegypti […] non solum in infidelitas judaica; 
sed etiam in haeresi detinet, & fouet. Et licet plures, & meliores, ac saniores judai 
fuerint sibi contrarii, inter quos spcipuus fuit Rabbi Moyses Gerundensis, & omne 
judai Gallici” (ZC, sec. 267-268).15

13 It is noteworthy that Pedro’s definition of philosophy is similar to that of the most radical (nat-
uralist) Jewish philosophers. This Averroist school of thought held that it was impossible for God to 
alter the nature of His will. Prominent figures in this school of thought included R. Isaac Pulgar, R. 
Isaac Albalag, R. Josef Ibn Kaspi, and R. Moses of Narbone.

14 As examples, Thomas Aquinas in the fourth part of the Summa Contra Gentiles and Augustine 
og Hippo in the De Trinitate.

15 In the following section, Pedro expresses his view that many Jews of his day adhere to the opin-
ion of Maimónides (ca. 1190) and reject the belief in resurrection. This passage likely serves as a criti-
cism of Jewish Averroists. In regard to the question of the relationship between Jewish Averroism and 
conversion to Christianity see Sadik (2020) and Lasker (1980). It is evident from Pedro’s harsh criticism 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


98

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Shalom Sadik 98

In the internal Jewish debate, Pedro advocates for the position of the Kabbalists 
(such as Nahmanides) in opposition to the Jewish philosophers. Additionally, he 
draws upon Kabbalistic sources to form his Christian arguments.

According to Pedro, there are two debates: the first between all religions and phi-
losophy, and the second between Judaism and Christianity. Regarding both debates, 
Pedro perceives the Kabbalah to be an ally which, in relation to the first debate, 
assists him in demonstrating that all religions are irrational, while in the second 
debate, it furnishes him with Jewish texts that purportedly contain beliefs and de-
scriptions compatible with the principal doctrines of Christianity, such as, for ex-
ample, the Trinity. He expresses his positive view of Kabbalah in contrast to his 
criticism of Maimónides in Zelus Christi:

Et qui judaei […] multa habent scripta quae veritatem nostrae fidei fatentur 
[…] Ipsi quidem judaei, ultra libros Talmud, Habent libros vocatos sermones He-
braico; Cabala, quod est dicere: Traditiones antiquae, sive scriptura, quae pos-
tea in scriptis per illos quibus tradita sunt, redacta reperiuntur & ad manus meas 
devenerunt duo libri, unus vocatur: Portae justitiae, alius portae lucis. In quibus 
apud judaeos, tractantur secreta Coelestia nominum Dei divinorum, & proprieta-
tum. (ZC, sec. 577-578)

Here we can see that Pedro perceives Kabbalah as an ancient Jewish tradition 
that contains divine knowledge that is compatible with Christian beliefs. In the 
subsequent section of the article, we will observe that Pedro provides evidence of 
the existence and essence of the Trinity from Kabbalist books that he considers to 
be authoritative. Pedro’s positive opinion of Kabbalah and his extensive use of quo-
tations and paraphrases from Kabbalist texts are unique to him and not found in 
other converts (such as Abner of Burgos and Pablo de Santa María). We can thus 
conclude that Pedro was likely a Kabbalist prior to his conversion and continued 
to maintain the same internal Jewish critique of Maimónides and positive view of 
Kabbalah before and after his conversion.

3. �The Trinity

The structure of Pedro’s discussion of the Trinity is analogous to Augustine’s in his 
book on the Trinity. By the conclusion of this section, it will be evident that Pedro 
does not concur with Augustine (and most other Christian theologians) regarding 
the essence of the Trinity. This similarity likely stems from the necessity of both au-
thors to elucidate their Christian faith to non-believers. At the core of Augustine’s 
elucidation of the Trinity lies the traditional Catholic definition: three persons 

of Maimónides and Jewish Averroists that he does not view them as potential converts. Instead, he 
perceives them as part of the Jewish rationalist opposition to Christianity.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


99

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of Trinity 99

united in a single essence,16 “quod trinitas sit unus et solus et uerus deus, et quam 
recte pater et filius et spiritus sanctus unius eiusdemque substantiae uel essentiae 
dicatur” (Augustine of Hippo, Liber I:4). According to this definition, the three per-
sons of the Trinity are distinct manifestations of the one God (i.e. the one divine es-
sence or substance), and the distinction between them lies in their relationship to 
one another and to humanity.

Augustine discusses the Trinity in many of his writings, particularly in Confes-
sions and The City of God. In De Trinitate, his central work on the subject, he at-
tempts to prove and understand the Trinity through the human intellect alone. This 
book is typically divided into two sections17: the first (Books 1-7) seeks to demon-
strate that the Catholic definition of the Trinity is consistent with what is stated 
in the Old and New Testaments, while the second (Books 8-15) attempts to explain 
this definition as far as the human mind can comprehend it. Additionally, Augus-
tine suggests that there are various analogues of the Trinity in Creation,18 with the 
human soul being the most prominent example, as it is believed in Christian the-
ology to be created in the image of the Trinity: “Haec igitur tria, memoria, intel-
legentia, uoluntas, quoniam non sunt tres uitae sed una uita, nec tres mentes sed 
una mens, consequenter utique nec tres substantiae sunt sed una substantia” (Au-
gustine of Hippo, De Trinitate, Liber X: 11).19 According to this proposed analogy, the 
Father = memory, the Son = knowledge or wisdom, and the Holy Spirit = will (that 
includes love).20

In numerous places throughout Zelus Christi, Pedro discusses the Trinity. In 
sections 684-735,21 he provides his main discussion on the subject. He begins by 
outlining the main Jewish difficulties concerning the Trinity (ZC, sec. 685-690), fo-
cusing on a scriptural difficulty based on the verse “Hear O Israel, the Lord is our 
God, the Lord is one,” (Deut. 6:4)22 and a philosophical difficulty stemming from 
Maimónides’ observations in (Maimónides, ca. 1190: I:50), which reject any divi-

16 On the foundation of this approach in the Scriptures, see Rudebusch (1989), Cross (2007) and 
Drever (2007).

17 Regarding the structure and purpose of Augustine of Hippo De Trinitate, see Bourassa (1977), 
Chadwick (2010), Cavadini (1992), which argues that the composition establishes belief in the Trinity 
independently of belief in Jesus; Brachtendorf (1998), Madec (1989: 207-222) and Clark (2001: 91-102).

18 Regarding these analogies and their importance in Augustine’s writings, see Bourassa (1977: 379-
384, 396-410). On the importance of the analogies to the Father, see Du Roy (1966: 173-409), discuss-
ing the various analogies conceived by Augustine during the first half of his life (up to the year 391).

19 Augustini, De Trinitate, Liber X: 11.
20 On this analogy and its unique importance, see Bourassa (1977), Coakley (2007), Drever (2007: 

240-241), Clark (2001: 96-99), Maier (1960: 178-199), who discusses the connection between this anal-
ogy and the purposes of the tasks of the different faces of the Trinity in the world; Du Roy (1966: 359-
367, 432-450), Gilson (1987: 287-298), who also analyzes the relationship between the attributes of God 
as a whole and the human soul; Brachtendorf (1998: 44-46) and Wolfson (1970: 361-362).

21 Cf. ZC, sec. 1007-1011.
22 Pedro also raises a question based on the citation of this verse by Jesus himself (Mark 12:29).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


100

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Shalom Sadik 100

sion in God.23 Pedro addresses these difficulties by asserting that there are verses in 
the Old Testament that support the belief in the multiplicity of persons within the 
singular substance of God. He points to the fact that the common Hebrew name 
for God in the Bible, Elohim, is in the plural form as evidence of this (ZC, sec. 708-
709).24

He presents the Christian position that the Trinity does not negate the unity of 
God, but rather symbolizes different properties (proprietates) of a deity with one es-
sence (substantia). To refute the Jewish opinion that verses should be interpreted 
through logic and philosophical evidence, Pedro provides two parables (ZC, sec. 
697-702). These parables juxtapose the unity of the tripartite soul (intellect, active 
intellect, and passive intellect) with the unity of God’s essence and His knowledge 
of Himself and His love. According to Pedro, the essence of the intellect and active 
intellect, combined with divine love attained through the intellect, form a single 
entity capable of various activities. This is meant to explain the unity of the Trin-
ity, as Pedro states: “Non tamen est aliud, quia eadem est essentia Dei, se ipsum in-
telligens, & essentia Dei intellecta ad se ipsa; nisi quia Deus intelligens se ipsum, se 
habet per modum passionis. Et quia quelibet res intelligens amat id quod intelligit” 
(ZC, sec. 700).

Pedro suggests that the relationship between the three parts of the Trinity is 
analogous to the relationship between God’s essence, His contemplation of His es-
sence, and His essence as contemplated by Him. This distinction between the latter 
two concepts —which can be easily mistaken for the same thing, merely described 
in active and passive voice— lies in the latter being the result of the contemplation, 
rather than the action of contemplation itself. God’s active contemplation of Him-
self is emotional, while His passive contemplation, i.e. the perception of His own 
essence as attained via self-contemplation, is purely intellectual. Through this anal-
ogy, Pedro seeks to explain the unity of God, as well as His division into different 
persons with different attributes. The crucial point for our purposes is the tripartite 
division itself, in which the essence of God (essentia) is the first of the three persons 

23 In the Hebrew translation of R. Samuel Ibn Tibbon, a translation that was likely known to Pedro:
 נמאם מי שמאהין שאוה חאד בעל תראים ברים, רבכ רמא שאוה חאד למבתו, מאהויונ ברים חמבשבתו; הזו רמאמכ
 רצונהים, אוה חאד לבא אוה שלשה, הושלשה חאד – כן רמאמ רמואה: אוה חאד לבא אוה בעל תראים ברים, אוהו

ותראיו חאד, עם סהתקל גהשומת נמאהות פהשיטות הרומגה
In this passage, Maimónides draws a stark comparison between the Christian belief in the Tri-

nity and the belief in the corporeality (and plurality) of God (Maimónides, ca. 1190: I: 50). He uses the 
Christian example to demonstrate how Jewish thinkers who espouse different attributes of God are 
misguided. For further insight into the role of philosophy in Jewish-Christian polemics, one may con-
sult Lasker (1977; 2007).

24 Pedro supplements his interpretation with classic Christian arguments from the Bible, such as 
the plural in the creation “Facimus hominem ad imaginem,” and critiques the Jewish interpretation 
that God spoke with the angel (ZC, sec. 710-712).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


101

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of Trinity 101

of the Trinity, while the intellect and love (which itself arises from the intellect25) 
are the remaining two persons.

This position differs from the accepted Christian one in that it puts the two per-
sons of the Son (intellect) and the Holy Spirit (love) in a subordinate role to the 
person of the Father (essence). Rather than the classical view of a single essence 
with three properties, Pedro proposed a single essence with two functions. He ar-
gued that intellect and love are dependent on the divine essence and are a result 
of the divine essence’s existence, necessitating intellection and love. This position 
has been deemed heretical by the Church since the fourth century CE, and Catho-
lic Christian thinkers have since then tried to distance themselves from it.26 Pedro’s 
lack of mention of this issue suggests his unfamiliarity with Catholic theological lit-
erature.

Pedro’s approach is akin to that of Augustine, who begins by citing evidence from 
scripture and then providing philosophical explanations. The content of these ex-
planations is similar, as they both explain the Trinity through the faculties of the 
mind. However, there is a great divergence between the bishop of Hippo in North 
Africa and the Spanish convert in this regard. Augustine posits that memory sym-
bolizes the Father, knowledge or wisdom symbolizes the Son, and love or will sym-
bolizes the Holy Spirit, with three attributes of the soul symbolizing the three 
persons of the Trinity. He explains how knowledge and love stem from memory, yet 
all three qualities are of one soul. Pedro, however, views the situation differently, 
with a single essence of the soul having only two qualities. This results in a relation-
ship of absolute inequality between the various persons of the Trinity, which is con-
trary to the official position of the Catholic Church. Though it is possible that Pedro 
was influenced by Augustine, the difference between the two thinkers suggests that 
he did not fully internalize the latter’s positions.

In contrast to Pedro’s likely partial utilization of Augustine’s opinion, it is evident 
that he had a strong belief that the Zohar unequivocally supported the concept of 
the Trinity. His references to this renowned Jewish work demonstrate a deep knowl-
edge of Kabbalah literature and a willingness to cite parts of it to validate the Trin-
ity. For instance, when introducing the book to his non-Jewish readers, Pedro wrote:

25 The position according to which love comes from God’s essence and intellect corresponds to 
the Catholic Christian paradigm, which states that the Holy Spirit derives from a combination of the 
Father and the Son, in contrast to the position of the Orthodox Church, according to which the Holy 
Spirit derives from the Father alone.

26 On the history of the catholic version of the Trinity see inter alia, Harnack (1901: 1-137); Wolfson 
(1970: 141-362); and Margerie (1975). It is important to note that the same comparison to the Trinity 
also appears in Augustine of Hippo, De Trinitate (book IX). However, in book X and in its continua-
tion Augustine gives other explanation of the Trinity (as we said the comparison between memory, 
knowledge, and God).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


102

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Shalom Sadik 102

Et sequitur ibi: Sanctus Sanctus Sanctus Dominus Deus Sabahoth. Et scribunt 
iudaei antiqui, qui dicuntur Mecubalini (quod est apud eos dicere: Qui sciunt 
scire Divinia) in quodam libro vocato; Cefer Azohar, quem attribuunt Rabbi Si-
meoni Beniohay: qui liber est Regno Castellae, apud peculiares judaeos. Et dictus 
liber scribit, & glossat serem totam Bibliam. Et est liber magni voluminis, & mag-
norum secretorum apud judaeos. Et cum est medio. C. 6. Isaia, dicit Sanctus David 
Abba; (quod est dicere) iste est Pater Sanctus Dabera. quod est dicere: iste est Fi-
lius. Sanctus da Ruha de Cudsa: quod est dicere: iste est Spiritus Sanctus. Quia dic-
tus liber est scriptus Caldea lingua. (ZC, sec. 212-213)27

It is evident from the passage that Pedro was familiar with the Zohar and held it 
in high regard. He attributed it to Rabbi Shimon bar Yochai, considered it to be an 
ancient and authoritative book, and linked it to the Kabbalists. He also noted that it 
was written in Aramaic (“Chaldean”) and was close to the hearts of the Jews of the 
Kingdom of Castile. However, there are some inaccuracies in his description of the 
Zohar, such as the fact that it does not provide a commentary on the entire Bible, 
but rather focuses on the Torah and several books of the Writings.

According to Pedro’s view, the Kabbalists, particularly the Zohar, were aware of 
the secret of the Trinity and believed in it in a similar way to Christians. This is simi-
lar to the opinion of the apostate Pablo de Santa María, who also held that the Kab-
balists believed in the Trinity, but in contrast to the apostate Abner of Burgos, who, 
citing Jewish philosophers, argued that the Kabbalists were distant from the Trini-
ty.28 However, when one compares Pedro’s presentation of the Zohar with the origi-
nal text, one finds that it is highly dissimilar and should be seen as, at best, a rough 

27 On this passage see Scholem (1979: 31-32), and Huss (2012: 362). Scholem and Huss both assert 
that the passage is a forgery. However, I believe that the likelihood of Pedro having forged it is low, and 
it is more probable that he created a loosely based paraphrase of a passage that is present in the Zo-
haric literature.

28 The relationship between the two apostates and Kabbalah is explored in Sadik (2020: 60-96). 
Abner is seen to quote from Kabbalistic sources on few occasions, agreeing with their view that the 
essence of God can be divided without compromising its unity: E otrossi la conpanna que sse llaman 
mecubalim otorgan esto en lo que dizen que Dios que es diez cuentos, maguera que es uno sustançia (Bur-
gos, 1996-1997: I: 224). However, Abner does not concur with the Kabbalist, asserting that the Trinity 
is superior to the ten Sefirot, which are likened to the ten separated intellects: “…ca puede mostrar 
los diez cuentos que tienen los mecubalim. E con lo que ya prové por dichos de los sabios de (l) Tal-
mud que aquel viesso muestra las tres maneras que sson en Dios, con que crio el mundo e con que dio 
la Ley, e prové que aquella Trinidad es más alta que aquella dezenidad. E assi dize en Beressit Rraba 
que dixo Rrab Zutra bar Tobia de nonbre de Rrab que con diez maneras que son en Dios fue criado 
el mundo... Rrabi Alazar dixo: En tres maneras encerró Dios su mundo que estas sson: sapienca, e en-
tender una cosa de otra, e saber... E devemos tener mientes en lo que dixo Rrabi Alazar que con aquel-
las tres maneras fue criado el mundo encerradamiente, que quiere dezir universsalmient, maguera 
que especialmient fue (criado) con aquellas diez maneras dichas. E esto es como lo que ya dixiemos 
que la Trinidat es más alta que la dezinidat” (Burgos, 1996-1997: I: 281). The Kabbalists assert that the 
divine essence is divided into ten distinct entities, as outlined in Burgos (1996-1997: II, cap. 10: 420). 
Pablo utilized the Bahir in his work (De Santamaría, 1515-1516: I, X, 9: 357-358). This text is not present 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


103

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of Trinity 103

paraphrase. It is unclear where in the Zohar Pedro is quoting from, though it is likely 
Ra’aya Mehimna, volume 3, Parashat Pinechas.29

It can be concluded from the analysis that Pedro likely had only a partial under-
standing of Christian theological literature, as he presented a position that was not 
accepted by the official Church, and seemingly without knowing it was an unusual 
take on the Trinity. Moreover, he did not show any recognition of the many discus-
sions of the Trinity found in Christian literature in his book. However, Pedro’s dis-
cussion of the Trinity does indicate a good knowledge of the Kabbalistic literature 
of his time, and a willingness to use it as a foundation and reference point for Chris-
tian beliefs such as the Trinity.

4. �Conclusion

Pedro was more radical than most Christian thinkers in his opposition to philoso-
phy, rejecting any attempt to analyze faith through the application of human rea-
son. By contrast, most Christian thinkers, such as Augustine, Thomas Aquinas, and 
the more conservative members of the Franciscan school, argued that while the 
foundations of faith are based on divine revelation, it is still necessary to use philo-
sophical methodology to distill the axioms of revelation through theological study. 
This view maintains that certain points lie beyond the scope of philosophical study, 
yet still does not contradict philosophical proofs. Furthermore, all revealed knowl-
edge can only be discussed within the framework of intellectual perceptions, mak-
ing philosophy applicable even in the context of divine revelation.

In terms of the content of his beliefs, it should be noted that Pedro deviated sig-
nificantly from the accepted Christian paradigm of the Trinity, creating an imbal-
ance among the persons of the Trinity. He believed that the person of the Father 
was the main person, while the remaining two persons were related to Him in a sub-
ordinate manner. While Pedro did not explicitly reject or deviate from the standard 
doctrine, a comparison between his personal position and the official one reveals a 
clear contradiction that must be considered for an objective understanding of his 
position. Furthermore, Pedro drew upon Kabbalistic sources when addressing the 
two key topics of the Trinity and the role of philosophy within theology.

We can conclude that Pedro likely had only a limited knowledge of Christian 
sources, although he was likely aware of some of the Church’s creeds and had some 
direct or indirect knowledge of Augustine’s views on the Trinity. However, Pedro 
had a relatively extensive knowledge of Kabbalistic sources, such as Nahmanides, 

in our current edition of the book. He also cited the commentary of the Torah by Nahmanides on sev-
eral occasions.

29 See pp. 242b-243a: 
 לכמ מדות לאין יבהין ליה כתר בשם ידוד כידוד הלאיונ לכב ונארק לאיו אין קדוש כידוד מעאמל דדארוכ דאיוה
 תראפת למך כומתר כבתר עהאל דהב יולמך בשכינתיה דאיהי פנש יתיהר כותר נשהמ יתיהר יוה”ה חור דאתרמ

אשופך את חורי על לכ בשר אויוה לכיל י’ פסיארן

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


104

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Shalom Sadik 104

the Zohar, and several books of R. Gikatilla.30 It is likely that Pedro was a Jewish 
student of Kabbalah prior to his conversion and continued to define his new faith 
using Kabbalistic tools after his conversion to Christianity.

In his analysis of the two topics discussed in this paper, Pedro serves as an exem-
plar of some of the adult Jewish converts to Christianity in the Middle Ages who 
sought to explain their new beliefs primarily through their Jewish knowledge.31 No-
tably, Petrus Alphonsi and Abner of Burgos shared a similar perspective to that of 
Pedro. Petrus Alphonsi expresses an opinion analogous to that of Pedro concern-
ing the delineation of the Trinity:32: “Volo tres personas substantiam, sapientiam et 
voluntatem dicere. Ideo autem personam primam substantiam appelo, quia in ipsa 
et de ipsa sunt sapienta et voluntas et ipsa de nullo, quamvis tres personae, omnes 
sint una substantia” (Alfonso de Huesca, 1996: 104). It is evident from this text that 
Petrus Alphonsi and Pedro share a similar opinion regarding the Father, Son, and 
Holy Spirit. According to their views, the Father is identified with divine essence, 
while the Son and Holy Spirit are associated with knowledge and will (or knowl-
edge and love in Pedro’s Zelus Christi). Consequently, the Father is seen as being of 
greater importance than the Son and Holy Spirit.

Abner’s opinion on the Trinity is complex and requires a thorough analysis that 
exceeds the scope of this article.33 In summary, his opinion on the relationship be-
tween the three persons of the Trinity and their relation to the divine essence is 
largely in line with traditional Christian thought:

Porque la memoria es virtud del ymaginar, assi como (el) entendimiento es el 
certificar en que cae verdad o mentira. E como es sabido que el ymaginar es ante 
por natura que el certificar... E por ende fui guisado de asemejar la perssona del Pa-
dre a la virtud del ymaginar, que nombramos memoria. E la perssona del Ffijo ase-
mejámosla a la virtud del certificar, que es el entendimiento en acto. E la perssona 
del Spiritu Santo asemejámosla a la virtud de la voluntad; e como dixo Aristotiles 
que nos entendemos quando queremos. (Burgos, 1996-1997: I: 269-270)

30 He mentions this book in ZC, sec- 577: “Et qui judaei… multa habent scripta quae veritatem nos-
trae fidei fatentur… Ipsi quidem judaei, ultra libros Talmud, Habent libros vocatos sermones Hebraico; 
Cabala, quod est dicere: Traditiones antiquae, sive scriptura, quae postea in scriptis per illos quibus 
tradita sunt, redacta reperiuntur & ad manus meas devenerunt duo libri, unus vocatur: Portae justi-
tiae, alius portae lucis. In quibus apud judaeos, tractantur secreta Coelestia nominum Dei divinorum, 
& proprietatum”.

31 In contrast to the second and third-generation Conversos, who had been born and raised as 
Christians and were thus more familiar with Christian sources than Jewish ones, there is an interesting 
parallel with those who returned to Judaism. These individuals sought to construct an idealized ver-
sion of the religion based on external sources, though in this case the process was reversed: the return-
ing Jews primarily studied Christian sources, and were sometimes taken aback upon encountering the 
realities of rabbinic Judaism. An extreme example of this phenomenon is Uriel da Costa, who rejected 
rabbinic Judaism, was eventually excommunicated, and ultimately committed suicide.

32 Without making use of Kabbalistic texts, since Petrus Alphonsi predates Kabbalah.
33 On this question see Sadik (2020: 114-181).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


105

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of Trinity 105

In this text, Abner identifies the Father with imagination (also known as mem-
ory), the Son with knowledge (intellect in action) and the Holy Spirit with will. This 
opinion is similar to Augustine’s view that the different persons of the Trinity cor-
respond to different capacities of the human soul. However, Abner has some unor-
thodox opinions about Trinity. Notably, his opinion that divine presence is present 
in all of the world, not just in the person of Jesus, is derived from his very radical 
neo-Platonic view.34

One exception to the general lack of deep Christian knowledge among the first 
generation of conversos was the case of Pablo de Santa María (Paul of Burgos). He 
had obtained a doctorate in theology from the University of Paris,35 demonstrating 
a thorough understanding of Christian theology and a familiarity with the official 
doctrines of the Church on theological matters.

Most of the first generation of Jewish apostates did not internalize or study 
Christian theology or philosophy in depth; however, they typically drew upon well-
known sources and developed their ideas based on their prior Jewish knowledge. 
In some cases, they sought to identify Jewish sources as Christian, as Pedro did 
with the Kabbalah, while in other cases, they rejected certain Jewish positions and 
formed their Christian theology in opposition to them.36

References

Beinart, H. (1982). Conversos on Trial - The Inquisition in Ciudad Real. Magness.
Bourassa, J. T. (1977). Trinitarian Theology in Saint Augustine. Gregorianum, 58, 675-725.
Brachtendorf, J. (1998). Prius esse cogitare quam credere. A Natural Understanding of 

“Trinity” in St. Augustine? Augustinian Studies, 29, 35-45. https://​doi​.org/​10​.5840/​
augstudies19982927

Cavadini, J. (1992). The Structure and Intention of Augustine’s De Trinitate. Augustinian 
Studies, 23, 103-123. https://​doi​.org/​10​.5840/​augstudies1992234

Chadwick, H. (2010). Augustine of Hippo: A Life. Cambridge University Press.

34 In regards to this topic, see, for example, Burgos (1996-1997: I: 149): “Ca las ffondrajas de la olla es 
dicho segunt el ebrayco por la espeçias que sson mezcladas con la cozina e que dan buen sabor e que 
se apegan a las parades de la olla... E assi la divinidat da virtud e nobleza a todo el mundo por quanto 
se enviste e mora en los baxos en alguna manera...” These opinions are reminiscent of certain radical 
neo-Platonic Christian views (e.g. those of Maester Eckard and Dionysius the Areopagite). However, 
there is no indication that Abner was aware of these sources, and it is likely that his views were based 
solely on his Jewish sources and a limited understanding of Christian dogma.

35 For example, Pablo adopted the classical Christian view that it is logically possible to believe in 
the Trinity, even though it cannot be proven: “Licet posse concedere, quod hoc mysterrium, scilicet 
santae Trinitatis & unitatis a ratione naturali conprehendi non posset, cum hoc excedat naturalem 
hominis rationem, nullo tamen modo concedendum est, quod praedictum mysterium contrariatur 
naturali rationis humanae” (De Santamaría, 1515-1516: I. D. IX. Cap III).

36 On this see Sadik (2017, 145-167).

https://doi.org/10.5840/augstudies19982927
https://doi.org/10.5840/augstudies19982927
https://doi.org/10.5840/augstudies1992234
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


106

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Shalom Sadik 106

Clark, M. T. (2001). De Trinitate. In E. Stump & N. Kretzmann (Eds.), The Cambridge 
Companion to Augustine (pp. 91-102). Cambridge University Press. https://​doi​.org/​10​.1017/​
CCOL0521650186​.008

Coakley, S. (2007). Introduction: Disputed Questions in Patristic Trinitarianism. The Harvard 
Theological Review, 100(2), 125-138. https://​doi​.org/​10​.1017/​S0017816007001472

Cross, R. (2007). Quid Tres? On What Precisely Augustine Professes Not to Understand in De 
Trinitate 5 and 7. The Harvard Theological Review, 100(2), 215-232. https://​doi​.org/​10​.1017/​
S0017816007001551

Drever, M. (2007). The Self Before God: Rethinking Augustine’s Trinitarian Thought. The 
Harvard Theological Review, 100(2), 233-242. https://​doi​.org/​10​.1017/​S0017816007001563

Du Roy, O. (1966). L’intelligence de la foi en la trinité selon Saint Augustin. Études 
augustiniènnes. 

Gilson, E. (1987). Introduction à l’étude de Saint Augustin. Vrin.
Gitlitz, D. M. (1996). Secrey and Deceit. The Religion of the Crypto-Jews. Jewish Publication 

Society. 
Gómez Llaguer, N. (2013). Polemics and Christian Reason in the Zelus Christi contra iudaeos, 

sarracenos et infideles de Pedro de la Caballería. Iberia Judaica, 5, 195-205.
Haliczer, S. (1990). Inquisition and Society in the Kingdom of Valencia 1478-1834. University of 

California Press. 
Harnack, A. (1901). The History of Dogma. Williams & Norgate. 
Hernández Franco, J. (2011). Sangre limpia, sangre española – El debate de los estatutos de 

limpieza (siglo XV-XVII). Cátedra.
Huss, B. (2012). As the Appearance of the Brilliance: Essays, Poems, and Freudianism in 

the Language of the Zohar. In M. R. Niehoff, R. Meroz, & J. Garb (Eds.), V’Zot LiHudah 
(pp. 359-380). Bialik.

Kozodoy, M. (2015). The Secret Faith of Maestre Honoratus–Profayt Duran and Jewish 
Identity in Later Medieval Iberia. Pennsylvania University Press. https://​doi​.org/​10​.9783/​
9780812291810

Lasker, D. (1980). Averroistic Trends in Jewish-Christian Polemics in the Late Middle Ages. 
Speculum, 55(2), 294-304. https://​doi​.org/​10​.2307/​2847289

Lasker, D. (1977, 2007). Jewish Philosophical Polemics Against Christianity in the Middle Ages. 
Ktav Publishing House; 2ed., Littman Library. 

Madec, G. (1989). La Patrie et la voie. - Le Christ dans la vie et la pensée de Saint Augustin. 
Éditions Desclée. 

Maier, J. L. (1960). Les missions divines selon saint Augustin. Edition Universitaire Fribourg.
Margerie, B. de (1975). La trinité chrétienne dans l’histoire. Beauchesne. https://​doi​.org/​10​

.14375/​NP​.9782701000657
Melamed, R. (2004). A Question of Identity. Iberian Conversos in Historical Perspective. Oxford 

University Press. https://​doi​.org/​10​.1093/​0195170717​.001​.0001
Netanyahu, B. (1995). The Origins of the Inquisition in Fifteenth Century Spain. Random 

House. 
Netanyahu, B. (1998). The Marranos of Spain, From the Late 14th to the Early 16th Century: 

According to Contemporary Hebrew Sources. Cornell University Press. 
Rudebusch, G. (1989). Aristotelian Predication, Augustine, and the Trinity. The Thomist, 

53(4), 587-597. https://​doi​.org/​10​.1353/​tho​.1989​.0002

https://doi.org/10.1017/CCOL0521650186.008
https://doi.org/10.1017/CCOL0521650186.008
https://doi.org/10.1017/S0017816007001472
https://doi.org/10.1017/S0017816007001551
https://doi.org/10.1017/S0017816007001551
https://doi.org/10.1017/S0017816007001563
https://doi.org/10.9783/9780812291810
https://doi.org/10.9783/9780812291810
https://doi.org/10.2307/2847289
https://doi.org/10.14375/NP.9782701000657
https://doi.org/10.14375/NP.9782701000657
https://doi.org/10.1093/0195170717.001.0001
https://doi.org/10.1353/tho.1989.0002
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04


107

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballería in Favor of Trinity 107

Saraiva, A. J. (2001). The Marrano Factory – The Portuguese Inquisition and its New Christians 
1536-1765 [Translated, revised and augmented by H. P.  Salomon and I. S. D. Sasson]. 
https://​doi​.org/​10​.1163/​9789047400868

Scholem, G. (1979). Considerations sur l’histoire des debuts de la Kabbale chretienne. In A. 
Faivre & F. Tristan (Eds.), Kabbalistes Chretiens (pp. 17-48). A. Michel.

Sadik, S. (2017). When Maimonideans and Kabbalists Convert to Christianity. Jewish Studies 
Quarterly, 24(2), 145-167. https://​doi​.org/​10​.1628/​0944​57017X1490​9690198999

Sadik, S. (2020). Ideology of Apostasy. Magness Press.
Vidal Doval, R. (2015). Misera Hispania – Jews and Conversos in Alonso de Espina Fortalitum 

Fidei. SSMLL.
Wolfson, H. A. (1970). The Philosophy of the Church Fathers. Harvard University Press.

Primary sources

Alfonso de Huesca, P. (1996). Diálogo contra los judíos [Intr. J. Tolan y trad. E. Ducay]. Instituto 
de Estudios Altoaragoneses.

Augustine of Hippo. De Trinitate. The Latin Library. http://​thelatinlibrary​.com/​august​.html
Burgos, A. de (1996-1997). Mostrador de justicia [Ed. W. Mettmann]. Opladen.
(ZC) = De la Caballería, P.  (1592). Tractatus Zelus Christi contra Iudaeos, Sarracenos et 

infideles. Venettis: apud Baretium de Baretijs. 
De Santamaría, P. (ca. 1515-1516). Scrutinium Scripturarum. In domo Iohannis Frellon. 
Maimónides (ca. 1190). Guide For the Perplexed, first Hebrew translation by Samuel Ibn 

Tibbon. https://goo.su/GVcus
Thomas Aquinas. Summa Contra Gentiles. https://​www​.corpusthomisticum​.org/​iopera​.html
Yehuda ha-Levi. Kuzari, first Hebrew translation by Yehuda Ibn Tibbon.  https://goo.su/

dPbTWv
Zohar. https://goo.su/oydtz

https://doi.org/10.1163/9789047400868
https://doi.org/10.1628/094457017X14909690198999
https://goo.su/GVcus
https://he.wikisource.org/wiki/%D7%9E%D7%95%D7%A8%D7%94_%D7%A0%D7%91%D7%95%D7%9B%D7%99%D7%9D_(%D7%90%D7%91%D7%9F_%D7%AA%D7%99%D7%91%D7%95%D7%9F)
https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html
https://goo.su/dPbTWv 
https://goo.su/dPbTWv 
https://goo.su/oydtz
http://thelatinlibrary
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04




ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134
(CC BY-NC-SA 4.0)

BEFORE “PURITY OF BLOOD”: ELEMENTS AND METAPHORS  
IN THE 1449-1450 CONVERSO DEBATE

ANTES DE “LA LIMPIEZA DE SANGRE”: ELEMENTOS Y METÁFORAS EN  
EL DEBATE DE 1449-1450 SOBRE LOS CONVERSOS

Erika Tritle 
Coastal Carolina University

etritle@​coastal​.edu
ORCID: 0000-0001-9094-8097

Recibido: 28-10-2022
Aceptado: 05-04-2023

Abstract
This study pays careful attention to the ways in which Latin and Castilian terms for ‘blood’ 
and ‘flesh’ are employed in the converso debate centered on the anti-converso uprising at To-
ledo in 1449. It considers how those terms are used —or not used— to conceive of human 
relationship to one another and to Christ as well as how they convey moral and spiritual sta-
tus in terms related to purity and impurity. This microscopic look at a particular moment 
in Castile will enrich telescopic studies that aim for synthesis across disciplinary, chrono-
logical, and geographic boundaries. In the more immediate term, this essay demonstrates 
that, although Iberian historiography has tended to frame the exclusion of conversos from 
religious and civic life in terms of blood criteria, purity of blood was not a central category 
in the converso debate of 1449-1450. Rather, the dominant concerns whose relationship to 
blood and flesh, purity and impurity, faith and heresy, class, king, and country was at stake 
were honor and lineage itself.

Keywords: Conversos, blood, flesh, purity, honor, lineage, sacraments, race, historiography.

Resumen
Este estudio presta especial atención a las formas en que los términos latinos y castellanos 
para “sangre” y “carne” se emplean en el debate converso centrado en el levantamiento an-
ticonverso en Toledo, en 1449. Considera cómo se usan o no esos términos para concebir la 
relación humana entre sí y con Cristo, además de cómo transmiten el estatus moral y espi-
ritual en términos relacionados con la limpieza y la impureza. Esta mirada microscópica 
a un momento particular de Castilla enriquecerá los estudios telescópicos que apuntan a 
la síntesis a través de fronteras disciplinarias, cronológicas y geográficas. En el plazo más 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:etritle%40coastal.edu?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9094-8097
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


110 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

110

inmediato, este ensayo demuestra que, aunque la historiografía ibérica ha tendido a enmar-
car la exclusión de los conversos de la vida religiosa y cívica en términos de criterios de san-
gre, la limpieza de sangre no fue una categoría central en el debate converso de 1449-1450. 
Más bien, las preocupaciones dominantes que estaban en juego eran el honor y el linaje 
mismo, pese a la relación de estos con la sangre y la carne, la limpieza y la impureza, la fe y 
la herejía, la clase, el rey y el país.

Palabras clave: conversos, sangre, carne, limpieza, honor, linaje, sacramentos, raza, 
historiografía.

1. �Introduction

In Iberian historiography, the exclusion of conversos from religious and civic life has 
tended to be framed in terms of blood criteria, given the importance of the purity 
of blood statutes that developed during the early modern era.1 Most discussions of 
the origins of limpieza de sangre ideology highlight the middle of the fifteenth cen-
tury and many, following historian Albert Sicroff ’s assessment, point to the “Sen-
tencia–Estatuto de Pero Sarmiento” of 1449 as “the first statute of purity of blood 
in Spain” (Sicroff, 1985: 52; Martínez, 2011: 29).2 The “Sentencia” targeted all “con-
versos of the lineage of the Jews”, “past and present and future”, for discrimination 
and persecution on the grounds that they were not and could never be truly Chris-
tian (Sarmiento, 2012a: 23, 30). That their forcibly-vacated offices would be filled by 
“Old, clean Christians” (cristianos viejos lindos) supports assessments that an early 
version of the logic of converso exclusion based on purity and lineage appears in 
that document. However, the authors of the Sentencia did not use the language of 
limpieza de sangre; the “Sentencia’s” only mention of ‘blood’ appears in an allega-
tion that the conversos, “armed with blood and fire”, posed a violent threat to the 
Old Christians of Toledo (25).3 It is worth noting that the “Estatuto de limpieza” 
published by the Cathedral Chapter of Toledo under the leadership of Archbishop 

1 Research for this study was supported by fellowships from Fulbright Israel and the Center for the 
Study of Conversion and Inter-Religious Encounters (CSoC) at Ben Gurion University of the Negev. 
Earlier versions of this paper were presented at a workshop of the CSoC in 2019; the American Acad-
emy of Religion Southeast Region in 2022, and for the Department of Philosophy and Religious Studies 
Research and Teaching Seminar of Coastal Carolina University in 2022. I am grateful for the feedback 
I received on all these occasions and especially for insights from Claude Stuczynksi and the anony-
mous reviewers.

2 An important exception to this historiographical trend is Rosa Vidal Doval’s careful reading that 
leads her to affirm the significance of the Sentencia for its influence on subsequent measures to ex-
clude conversos from public life while pointing to key features that distinguish it from later purity of 
blood doctrine (Vidal Doval, 2013: 226-227). Burk and Anidjar note some scholarly evidence for earlier 
documents as the first to display limpieza logic (Burk, 2010: 17; Anidjar, 2014: 196).

3 Amrán Cohén (2006) provides a useful summary of key sources in the development of limpieza 
ideology, but for an example of the way that blood criteria is often assumed rather than cited from 
primary sources, see the following passage: “Es aquí, en la Sentencia cuando encontramos uno de los 
‘componentes’ anticonversos que se repetirá, formulado por primera vez, la ‘limpieza de sangre’: los 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


111Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

111

Martínez Silíceo almost one hundred years later in 1547 also does not use the term 
‘blood’. It does, however, restrict its positions to “Old Christians” and insist that they 
not descend “from the lineage of Jews nor of Moors nor of Heretics” (Martínez Silí-
ceo, 1547: fol. 3).4 Far from arguing that the historiography is incorrect to identify a 
logic of converso exclusion based on a notion of limpieza, this essay suggests that 
we pay more attention to the way the logic of Old Christian purity developed and 
ask when, how, and to what extent and effect ‘purity’ came to be associated specifi-
cally and especially with ‘blood’.5

This historiographical habit of defining converso exclusion in terms of blood cri-
teria before the ideology of limpieza de sangre took hold informs the work of other 
scholars wanting to incorporate Iberian material into their projects. In his “critique 
of Christianity” aptly titled Blood, Gil Anidjar (2014) contends that the element of 
blood is where we need to explore nothing less than “the origin of both nation and 
race” (32). He argues further that in order to understand how blood is implicated in 
those concepts, we need to look to the Christian “eucharistic matrix” as the source 
of the notion “that communities partake, or understand themselves to partake, of 
one substance” (32). Anidjar places Eucharist in opposition to Inquisition, two “mo-
ments” that are both about “the construction —imaginative or fictional, ritual and 
institutional— of a community” (42). These two moments, however, are seldom 
considered in relation to one another, for “they are as distant and distinct as two 
historical paths, an internal parting of ways within Christianity and its understand-
ings (the rule and the exception)” (42-43). Anidjar turns to “the 1449 Statutes on the 
Purity of Blood (estatutos de limpieza de sangre)” (61), namely, the “Sentencia”, as 
a key moment on the path toward Inquisition. Following Sicroff, Anidjar suggests 
that this document and its historical context show us the beginning and epitome of 
the code which eventually “institutionalized [the] perception whereby Christians 
were deemed hematologically distinct from converts”, or of different “blood” (41).

conversos, de linaje judío, tienen una ‘característica’ que delimitará su presente dentro de la sociedad 
cristiana, y también su futuro (el de sus descendientes), su ‘sangre’”.

4 Hering Torres (2003) appears to cite a different version of this manuscript which stipulates that 
all office holders in the church “fuesen xristianos Viejos sin raza de Judio ni de Moro ni hereges” (10). 
I have not been able to verify that version, but the variant wording supports Hering Torres’ argument 
that raza (’race’) was used interchangeably with ‘lineage’ in this context. Hering Torres credits Arch-
bishop Martínez Silíceo with the “ideological construction” of limpieza de sangre (Hering Torres , 
2003: 3). A manuscript edition of the statute published between 1701-1800 also uses the wording I have 
quoted in the main text, declaring that no one may be admitted to church offices “decienda de linage 
de Judios ni de Moros ni de Herejes” (Martínez Silíceo 1701: fol. 4).

5 The studies collected in the volume edited by García-Arenal and Pereda (2021) make an impor-
tant contribution to our understanding of how discourses about ‘blood’ and ‘milk’ shape and reveal 
the relationships between “race and religion”, as indicated by the subtitle, and “the relationship be-
tween blood and religion” (28). As the subtitle also indicates, the volume’s focus is directed toward the 
modern Iberian world.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


112 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

112

While Eucharist and Inquisition sustain opposing images of community, Anid-
jar (2014) suspects that there is an uninterrogated connection between them: “Inso-
far as it singularizes and exceptionalizes, insofar as it quietly governs or rules over 
and across the unbridged opposition of Eucharist and Inquisition, insofar as it con-
stitutes one of the earliest and most massive instances of ‘social disciplining’, blood 
may well be a rule we have yet to contend with” (44). Given the weight of the “Sen-
tencia” in Iberian historiography of limpieza de sangre and converso exclusion, it is 
worth looking more closely at how ‘blood’ is used in the “Sentencia” and other texts 
produced in relation to the 1449 anti-converso uprising at Toledo.

The other eucharistic element, flesh, receives attention by J. Kameron Carter, 
a theorist also working at the intersection of religion and race with a more sym-
pathetic, if no less critical, position toward Christianity. While he only briefly 
addresses fifteenth-century Iberia, he does so in a way that highlights its im-
portance for our understanding of broader questions regarding Western ideas 
about race, religion, and nation (Carter, 2008: 5-6). Carter argues that mod-
ern “racial” flesh emerged when “Christ was abstracted from Jesus, and thus 
from his Jewish body, thereby severing Christianity from its Jewish roots” (6-
7). That severing, Carter argues, entailed the conversion of Jewish “covenantal” 
flesh which signified the enduring covenant between God and Israel, into “ra-
cial flesh”, by which “Jews were cast as a race group in contrast to Western Chris-
tians” (4). My reading of Carter’s theological account of race suggests how the 
converso debate in question, which Carter has not studied, can serve as a win-
dow through which we can observe what Carter describes as “the taproot of 
modern racial reasoning” (6-7).

The study that follows pays careful attention to the ways in which Latin and Cas-
tilian terms for ‘blood’ and ‘flesh’ are employed. It considers how those terms are 
used —or not used— to conceive of human relationship to one another and to 
Christ as well as how they convey moral and spiritual status in terms related to pu-
rity and impurity. This microscopic look at a particular moment in Castile will en-
rich telescopic studies such as those of Anidjar and Carter that aim for synthesis 
across disciplinary, chronological, and geographic boundaries. In the more imme-
diate term, this essay demonstrates that purity of blood was not a central category 
in the converso debate of 1449-1450. Rather, the dominant concerns whose relation-
ship to blood and flesh, purity and impurity, faith and heresy, class, king, and coun-
try was at stake were honor and lineage itself. Blood would become a useful and 
powerful element for imagining all the meanings that lineage could convey, but its 
rein was not yet established.

2. �The 1449 uprising at Toledo

When the citizens of Toledo received a royal request for a war loan in January 
of 1449, a plurality of them responded with rioting in the streets and targeted 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


113Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

113

anti-converso actions including religious interrogations, property theft, expul-
sion from professional positions, and public executions (Benito Ruano, 1961: 35-76; 
Round, 1966; Netanyahu, 1995: 296-350). Their actions would have far-reaching eco-
nomic, social, and political impacts (López Gómez, 2014). Under the leadership of 
Pero Sarmiento, chief butler (repostero mayor) for the current king, Juan II, the in-
surrectionists took control of the city and outlined their demands in a “Suplicación 
y requirimiento” (Sarmiento, 2012b), which they presented to Juan II in May. These 
demands included the removal of the king’s chief minister, Álvaro de Luna, as well 
as all conversos, from the king’s administration. Unsuccessful in achieving these 
demands, they drafted the aforementioned “Sentencia–Estatuto” on 5 June. Vidal 
Doval (2013) argues that in some respects the Toledan rebellion could be read as 
an attempt by a minority group of Old Christian urban elites to protect their own 
economic and political interests in the face of competition for lucrative public no-
tary positions, among other prizes, with a well-connected converso kin group. This 
group’s extended membership included the wealthy merchant Alonso Cota, who 
was placed in charge of the special levy and whose house was attacked at the onset 
of the uprising. Leaders such as Sarmiento made arguments about “the public good” 
and framed their actions as advocacy for the entire Old Christian population even 
though the immediate effects of their legislation only benefited an elite Old Chris-
tian few (221-225).

Whatever their personal economic and political motivations, the rebels drew 
on a combination of anti-Jewish tropes and tactics, suspicion toward neophytes 
in general, and ideas about the genealogical transmission of tendencies and be-
haviors (Vidal Doval, 2013: 232) to lump all conversos into one recognizable group 
and tie them to the royal favorite who was viewed with extreme suspicion and ani-
mosity by many of the king’s subjects (Fernández Gallardo, 2018: 560). Their efforts 
would have far-reaching effects. By linking the conversos to their Jewish contem-
poraries and ancestors genealogically and theologically (Tritle, 2015) and defend-
ing their actions with arguments from canon law (Vidal Doval, 2020), the Toledan 
rebels turned converso status into a legal category that could be used to exclude 
all conversos “past, present, and future” (Sarmiento, 2012a: 30) from full citizenship 
(Vidal Doval, 2013: 323-233). The “Sentencia” that they produced provided scaffold-
ing for the development of purity of blood doctrine (ibid.), though that doctrine 
would be fiercely resisted.

On the pro-converso side, Fernán Díaz de Toledo, the chief royal secretary or Re-
lator, circulated his “Instruction” for Bishop Lope de Barrientos shortly after the 
beginning of the Toledo uprising; the bishop responded with his “Contra algunos 
çiçañadores de la nación de los convertidos del pueblo de Israel” sometime between 
March and May. Both of these texts were written in Castilian. Meanwhile, bishop of 
Burgos Alfonso de Cartagena and cardinal at the papal curia Juan de Torquemada 
were composing their lengthier Latin treatises, which were published in 1450. The 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


114 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

114

bachelor Marcos García de Mora’s anti-converso “Apelacçión e Suplicación”, which 
Cartagena directly addresses, probably appeared in November of 1449.6 Other texts 
of note for this particular converso debate include the anonymous anti-converso 
“Carta de privilegio del rey Juan II a un hijodalgo” (ca. Nov. 1449) and Barrientos’ 
“Respuesta a una proposición”, published in Latin and translated into Castilian by 
an anonymous contemporary in 1449 or 1450.

3. �Anti-converso arguments

The section that follows does not aim to present an exhaustive study of the argu-
ments for converso exclusion, which have been analyzed in works already cited. In-
stead, this study will focus on how these texts employ terms and concepts selected 
to help us glimpse the way the logic of exclusion developed; these terms and con-
cepts include blood and flesh, purity and impurity, honor and lineage. Ultimately I 
devote less space to the anti-converso arguments in part because of the shear differ-
ence in the volume of ink they used in comparison to the pro-converso texts on the 
whole. More importantly, this asymmetrical amount of attention underscores my 
argument about the significance of the absence of the language of flesh, of the clear 
attachment of blood to lineage, and of reference to the Christian sacraments in the 
cluster of anti-converso texts that were written by or in support of the Sarmiento re-
gime.

In these texts, blood is associated not with the sacraments but with honor. Like 
honor, blood is vulnerable and must be protected and avenged. It appears most 
often in the context of violence and sacrifice as framed by the shed blood of Christ.7 
The “Suplicación y requirimiento” claims that because the king allowed his favorite, 
Álvaro de Luna, free rein, “the memory of the cross and blood of Our Lord Jesus 
Christ is forgotten, and many heresies and infidelities have arisen” in the kingdoms 
of Juan II (Sarmiento, 2012b: 5). Christ’s shed blood also appears as an object of de-
votion, albeit again in the context of that which is forgotten. In the “Apelacçión e 
Suplicación”, García de Mora reproaches the pope for forgetting this devotion, ask-
ing, “who cooled and chilled your accustomed and ancient devotion... for the spill-
ing of the blood of Jesus Christ?” (García de Mora, 2012: 228).

Christ’s spilled blood accuses its spillers and demands vengeance. In his own act 
of faulty memory, García de Mora forgets that Roman officials and soldiers, rather 
than Jews, performed the crucifixion; he attributes the Roman sack of Jerusalem in 

6 This document is also known as the “Memorial contra los conversos” published by Eloy Ben-
ito Ruano in 1957. All citations come from the more recent edition (García de Mora, 2012). All Eng-
lish translations of Latin and Castilian Spanish texts are my own. A full English translation of the 
“Apelacçión” will appear as an appendix to Cartagena (forthcoming) mentioned below.

7 Many of the meanings of blood discussed here confirm Caroline Walker Bynum’s analysis of 
blood in late medieval Christian Europe. Without noting every parallel, I refer the reader to her impor-
tant work (Bynum, 2007).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


115Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

115

70 CE to vengeance for Christ’s death, calling Roman emperor Titus the “avenger 
of the blood of Jesus Christ” (García de Mora, 2012: 218). Blood links Christ with his 
followers, who suffer at the hands of the same enemies. In these mid-to late-fif-
teenth century texts, those enemies include Muslims along with Jews, even if the 
“Jews” are now masquerading as Christians. In the “Suplicación” Christian blood, 
along with Christian property, is victimized by “avenging Moors” (Sarmiento, 2012b: 
7), while the “Apelacçión” claims that conversos “swallo[w] the blood and sweat of 
the poor Christian race (género)” (García de Mora, 2012: 203). The “Sentencia”, as 
mentioned above, only uses blood to describe the violence of the conversos against 
Old Christians.

Just as Christ’s sacrifice and blood must be remembered for the sake of the 
kingdom’s spiritual protection, so the blood sacrifice of those who fought to se-
cure and protect the land must be remembered to ensure the kingdom’s eco-
nomic vitality and the physical health of its Christian citizens. The “Suplicación” 
contends that don Álvaro’s quest for power and wealth has led him to revoke 
the rights and privileges of “the cities and towns and villages of your kingdoms, 
and their grandees, with whose blood of their predecessors the kings of glorious 
memory, your progenitors, won what your grace has allowed and does allow to be 
lost because of the said don Álvaro de Luna” (Sarmiento, 2012b: 4). In this way the 
document links the king’s progenitors with the predecessors of the high nobility 
through the shed blood of those noble predecessors who died in the king’s ser-
vice. In the Toledan rebels’ view, the blood sacrifice of the ancestors should con-
tinue to link the progeny of king and nobles, but the king has severed the link by 
dishonoring the sacrifice.

All of the these examples involve blood that is shed, the invisible internal made 
externally visible. Shed blood symbolizes Christ’s salvific sacrifice and serves as an 
object of proper Christian devotion; it joins Christians to one another and to Christ 
and against Jews and Muslims and their baptized counterparts. Shed blood also 
symbolizes violence and death more generally and serves as a metaphor for the 
bond of alliance between king and nobility. In these symbols blood is spilled and 
remembered (or forgotten). Blood’s spilling symbolizes performative sacrifice, vol-
untary in the case of Christ and the nobles who died defending the homeland, and 
involuntary in the case of victimized Christians. The spilling —when properly re-
membered— creates and sustains an exclusive bond of alliance or community. 
Anidjiar cites Caroline Walker Bynum’s observation that late medieval Christians 
“equated their own blood with Christ’s” (Anidjar, 2014: 55; Bynum, 2007: 244). How-
ever, Bynum’s statement refers specifically to those “like the cryptoflaggellants of 
Thuringia”, extremists deemed heretical by church officials. She explains that “what 
the authorities feared was the idea that blood was a more immediate means of ac-
cess to salvation than any sacrament of the church” (Bynum, 2007: 35). It is sig-
nificant that the anti-converso texts do not use sacramental language but do find 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


116 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

116

meaning by identifying the “sacrificial” blood of Old Christians with the sacrificial 
blood of Christ.8

Only one reference to blood in these anti-converso texts evokes limpieza de san-
gre ideology in which blood, not spilled externally but transmitted internally, in-
dicates physical genealogy. That reference appears in the anonymous “Carta de 
privilegio” which satirizes royal certificates of nobility.9 In this text the fictive king 
Juan authorizes another man named Juan, of Old Christian lineage, to be a marrano 
(a derogatory alterative to converso) and act in all the ways that marranos suppos-
edly acted. Among the various “privileges” that the king authorizes are the killing 
and intimidating of Old Christians by medical professionals (apothecaries, physi-
cians, surgeons). Having killed off their Old Christian male patients, the marranos 
can marry the patients’ widows and swallow up their property and estates. Marry-
ing Old Christian widows allows the said marranos to assume the offices that the 
dead husbands have left vacant as well as “to dirty and stain the clean blood” (“Carta 
de privilegio”: 86). This passage from the “Carta de Privilegio” combines several 
anti-Jewish themes, including allegations of material greed, lechery, and violent 
anti-Christian animosity. The passage attaches these themes to the fear of misce-
genation not only with Jews but also with their converso relatives and descendants, 
presenting an early formulation of the concept of “purity of blood” that we recog-
nize. This is the only such passage in this cluster of mid-fifteenth-century anti-con-
verso texts.

Two other references to blood in the “Apelacçión” offer additional, if possibly 
idiosyncratic, examples of the uses and meanings of blood in this debate. At first 
glance, García de Mora’s statement that “by reason of blood there is no nobility 
before God” appears to support Christian doctrine regarding the spiritual equality 
of all Christians regardless of earthly social status. However, his explanation indi-
cates a very different rationale, one that suggests a literal, material conception of 
blood. “[I]f a king is sick with an abscess,” he explains, “and a plebeian is healthy 
and well-regulated, and they bleed both of them[,] better blood will go out of the 
plebeian than from the king” (García de Mora, 2012: 235). Here “noble blood” refers 
to the substance that flows through the veins of a noble person, rather than to their 
lineage or kin. A sick person, noble or otherwise, will have blood of a lesser quality 

8 Claude Stuczynski assesses the situation thus: “Toledo’s rebels, who contested both the sacral 
and the profane aspects of the mystical body promoted by the Christian Church and the Castilian 
Monarchy, were ecclesiastically schismatic, theologically heretical, and politically seditious” (Stuczyn-
ski, 2020: 17). Likewise, Vidal Doval notes that the rebels contravened royal authority, legal precedent, 
and ecclesiastical doctrine (Vidal Doval, 2013: 221).

9 Concepts of nobility, noble blood, and their relationship to “purity of blood” ideology have been 
extensively studied and debated and are certainly relevant to the material at hand. Hering Torres, 
Martínez, and Nirenberg (2012) suggest that the idea of noble blood was a late medieval and early 
modern “pan-European” phenomenon that “early on” in Iberia became linked to racial “purity of 
blood” (2).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


117Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

117

than that of a healthy person regardless of social status. García de Mora may be en-
gaging in some class polemics with this example as well, given ongoing coetaneous 
debates about the nature of nobility (as witness the “Carta de privilegio”). As I will 
discuss below, his opponents who defend the conversos accuse him and his allies of 
class envy and mock their lower-class ancestry.

A final reference to blood in the “Apelacçión” involves criticism of the king. The 
author argues that Juan II has forfeited his own judgment and instead completely 
obeys “the said tyrant” Álvaro de Luna, the king “having no discernment nor discre-
tion between leper and leper, blood and blood” (García de Mora, 2012: 207).10 García 
de Mora might only have intended to emphasize the king’s inability to make impor-
tant judgments. However, the common medieval association of leprosy with heresy, 
and both with Jews and Muslims, might also inform this use of the biblical passage 
(Nirenberg, 1996; Moore, 2007). ‘Blood’ may refer to people the author regards as 
heretics whose blood links them, whether by descent or creed or both, to other so-
called heretics, including judaizing conversos. If so, his interpretation of Deuteron-
omy (17: 8) reveals an inchoate sense of the incorporation of belief (or heresy) with 
lineage and especially with Jewish lineage, carried by blood.

In these anti-converso texts, the language of blood coexists with the language of 
kinship and purity but does not define them. Whereas Anidjar assigns blame for the 
inquisitional turn to blood solely to the church,11 there were other cultural forces at 
play in Spain and Europe more broadly. David Nirenberg (2014), for example, has 
highlighted the shift to “genealogical mentalities” among late medieval Spanish Old 
Christians, New Christians, and Jews (143-168),12 while Simon Teuscher’s study of 
late medieval European family tree diagrams shows a shift toward thinking about 
kinship in terms of lineage and descent. While Teuscher (2013) cites Anita Guer-
reau-Jalabert’s (2013) insights regarding the eucharist’s higher valorization of blood 
as the more spiritual part of the body, and Bynum’s study of Christian gravitation 
toward blood as the holy matter in which God could be present even when ab-
sent, Teuscher understands these eucharistic concepts as providing tools to reflect 
a higher valorization of kinship than had existed previously (Teuscher, 2013: 98). He 
explains that “[w]e can associate the metaphors of flesh and of the unification of 

10 Cf. Deut. 17:8: If you perceive that there be among you a hard and doubtful matter in judgment 
between blood and blood, cause and cause, leprosy and leprosy; and you see that the words of the 
judges within your gates do vary; arise, and go up to the place, which the Lord your God shall choose.

11 “But the Spanish people did not invent the association of blood and lineage, nor did they invent 
the notion of pure blood as a source of worth and glorious lineage. In the passion for blood they shared 
with the whole of Western Christendom, the people did not invent religion and race, religion as race. 
Nor did the aristocracy. Nor, finally, did Spain. The church —the corpus mysticum of the church, heads, 
hands, and feet, head over heels in its passion for blood— did” (Anidjar, 2014: 78).

12 Granted, this shift arose in part as a response to the mass conversions that resulted from an-
ti-Jewish pogroms spread by a subset of Christians, but there were other factors at play as well (Niren-
berg, 2014: 143-168).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


118 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

118

flesh through sex and marriage with the older system and its stress on marriages as 
central hitches in an extended network of kin related by a variety of different dy-
adic relationships. Metaphors of blood, in contrast, are adjusted to conceptions of 
kinship that attached greater importance to lineage and descent” (100). The work 
of Teuscher and Guerreau-Jalabert suggests a process whereby a growing secular 
interest in descent found in blood a powerful symbol that drew strength from, but 
was not caused by, its theological significance.13

With respect to kinship, terms for descent abound: desçender de (to descend 
from) and desçendientes de (descendants of), linaje (lineage), línea (line), los proçe-
dientes de (those proceeding from), generación (generation), casa de (house of), 
fijos de (sons of), stirpe (stock), and ralea (breed) all appear with some frequency. 
Notably, the only mention of kinship with Jesus appears embedded in the “Senten-
cia’s” list of the conversos’ alleged errors in faith: they are accused of claiming that 
“our Savior and Redeemer Jesus Christ is a man of their lineage, whom the Chris-
tians adore as God” (Sarmiento, 2012a: 24).

Additional terms for group identity that appear include nación (nation), gen-
te(s) [people(s)], pueblo(s) [people(s)], and género.14 Social concepts of class and 
citizenship are also prevalent. The “Suplicación” complains that don Álvaro has 
been waging war on the king’s “natural citizens” (naturales) (Sarmiento, 2012b: 3), 
and the “Sentencia” writes of the crimes committed by its “enemy residents” (veci-
nos enemigos) (Sarmiento, 2012a: 23). The “Apelacçión” uses various terms for res-
idency or citizenship interchangeably (naturales, cibdadanos, vecinos), stressing 
the relationship based on mutual obligation between king and citizens and claim-
ing noble status for all residents (vecinos) of “the very noble and very loyal and 
holy city of Toledo” (García de Mora, 2012: 202). The “Apelacçión” never uses any 
of these terms of citizenship for conversos, not even qualified by an “enemy” ad-
jective as in the “Sentencia”, except to say that the converso Relator “should not be 
called a resident of [the city of Toledo] to its benefit, rather to its harm” (García de 
Mora, 2012: 236).

Faith, (im)morality, and (un)cleanness also define group identity, intertwining 
with and reinforcing the categories of class and nobility without reference to blood. 
García de Mora explains that the Relator is naked of all three forms of nobility; of 
civil nobility because “it is notorious that he is a Jew and of the most vile and dirty 
Jews of Alcalá de Henares”, and of natural nobility because “he has the expression 

13 Stuczynski offers a similar analysis of a related theological concept, the mystical body. He ex-
plains that the concept became increasingly secularized from the thirteenth century onward such that 
it could be applied to a range of juridical bodies including the emerging early modern state (Stuczyn-
ski, 2020: 120).

14 This term indicates something of species, type, or race, as in género humano. García de Mora’s 
“Apelacçión” adds the modifier “Christian” (género humano e cristiano) (200, cf. 211). The “Apelacçión” 
also uses género with cristiano alone (203) and with judaico (206) or to describe the peculiar “fourth 
género” of baptized Jews (200).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


119Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

119

(gesto) of a base Jew” in contrast to the bachelor who has the expression of a “Chris-
tian and Old Christian, clean (limpio)”. The Relator is naked of theological nobility 
because he is “a traitor to his land and king... having evil customs, lecherous, drunk-
ard, evil, villain”, whereas the bachelor claims for himself the opposite qualities, at-
testing that he is “loyal to [his] king and to [his] land and to [his] friends, defender 
of the poor and widows and orphans and of [his] land” and thus “clothed in the 
honor of the Christian faith” (García de Mora, 2012: 235-237).

Both the “Sentencia” (Sarmiento, 2012a: 22, 24, 29, 30) and the “Carta de privile-
gio” (85) speak of “old clean Christians” (cristianos viejos lindos).15 We have already 
seen the “Carta de privilegio’s” reference to the “sangre limpia” of Old Christians 
that “all those of the generation of marranos try to dirty and stain” (“Carta de priv-
ilegio”: 86). To amass all the references to the immoral behavior of Jews and con-
versos that appear in these anti-converso texts would be redundant. For now let it 
suffice to note how the category of (im)morality swirls around with the categories 
of (un)faith, (un)cleanness, class, and lineage as viable means for defining people, 
grouping them and separating them according to shifting definitions and bounda-
ries. Let us also note the unsystematic and non-sacramental use of ‘blood’ in these 
anti-converso texts; only one passage presents a recognizable notion of limpieza 
de sangre, although we know that eventually blood would—pardon the pun—co-
agulate all these categories and means for classification in a such a way that they 
could be imagined to be transmitted together physically and genealogically across 
generations.

While there is some language of blood, plenty of language of descent and of 
purity in these anti-converso texts, there is no sacramental language or any refer-
ence to the flesh of Jesus, the other eucharistic element. ‘Flesh’ does not appear 
in the “Suplicación”, the “Sentencia”, the “Apelacçión”, or the “Carta de privilegio”. 
Whereas their opponents avoid all mention of ‘flesh’, the term appears with fre-
quency in the pro-converso texts, calling to mind Carter’s insight that modern West-
ern racial reasoning occurred once ‘Christ’ had been severed from the covenantal 
Jewish flesh of Jesus. While Carter does not use the language of sacrament, my read-
ing of the pro-converso texts in question suggests that where Carter speaks of “cov-
enantal flesh”, we could also speak of “sacramental flesh”, since it is through the 
sacraments that Christians enter the divine covenant.

15 Hering Torres (2012) observes that lindo relates philologically to limpio (clean, clear, pure) and 
probably became equated with ‘limpieza’ in the last third of the fifteenth century, noting that “purity 
of blood was only an incipient juridical concept at this time” (16). He also notes the relevance of con-
cepts of hereditary contagion and the way ‘race’ (raza) became conjoined to ‘defect’ on the one hand 
and to ‘lineage’ on the other in the second half of the fifteenth century, the two hands becoming joined 
by the mid-sixteenth century (17-18).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


120 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

120

4. �Pro-converso arguments i: relator Díaz de Toledo and Lope de Barrientos

The texts of the chief royal secretary, or Relator, Fernán Díaz de Toledo, and Bishop 
of Cuenca and royal advisor Lope de Barrientos show that the concept of lineage 
itself predominates ‘flesh’ and ‘blood’, all of which appear within the sacramental 
framework of baptism. In Díaz de Toledo’s “Instrucción” to Barrientos, ‘lineage’ (lin-
aje/linage) and other terms for kinship (house, estate, descent) dominate notions 
of human relatedness. Of the three times that ‘flesh’ appears, it modifies ‘lineage’ 
and refers to Christ and once also to Jesus’ mother, the apostles, martyrs, and other 
saints “also of his lineage”, as in “Jesus Christ is our head and came from that lineage 
with respect to the flesh” (Díaz de Toledo, 2012: 107). ‘Blood’ appears only once in 
the text and does so to specify the “royal blood” of the noble lineages whose mem-
bers’ ancestors included both Jews and gentiles (Díaz de Toledo, 2012:116). In that 
case the modern editors note that two of the manuscripts actually replace ‘blood’ 
with ‘lineage’, suggesting that while the concept of lineage dominated the Relator’s 
thinking in his defense of the conversos, the element of blood was only one, albeit 
powerful and compelling, way to imagine lineage.

In the Relator’s text, blood does not even appear with respect to discussions 
of the sacraments or in the context of the violent shedding of blood. Many more 
times, ‘lineage’ appears on its own or with other terms such as ‘estate’ (solar), 
‘house’, ‘family’, or as a synonym of those latter terms. Evoking the “Sentencia’s” ac-
cusation cited above while affirming the conversos’ orthodox Christian faith, the Re-
lator refers to “the nation of the lineage of our savior Jesus Christ” (Díaz de Toledo 
2012: 95; cf. 98). Further, for the Relator lineages, like noble houses and families, can 
be “mixed”, but he never indicates the mixing of blood. Thus he argues that all the 
noble houses of Castile can claim descent “from the Israelite lineage” whether re-
cently or going back to the Jewish conversions of the Visigothic era (116). Reflect-
ing a growing late-medieval development in the understanding of family trees in 
terms of kin groups defined by relationships of descent rather than as explorations 
of complex lateral relationships (Teuscher, 2013: 92-93), the Relator also speaks of 
‘sides’ and ‘parts’, as in the mother’s side or father’s part (Díaz de Toledo 2012: 114-
115), but not in terms of ‘blood’.

In the two Latin texts by Barrientos, then magnified in the coetaneous anonymous 
Castilian translation of the “Respuesta a una proposición”, ‘lineage’ sets the conditions 
of possible meaning for the elements of flesh and blood and appears more generally 
as a means of categorization. For example, the Latin text of the “Respuesta” says that 
the two thieves crucified with Jesus were “of the same lineage” (ambos eiusdem gen-
eris erant) because both were Jews, and that they received the same punishment of 
crucifixion (ambo eiusdem poenae participe) (Barrientos, 2012b: 156) because they had 
committed the same crime. The Castilian translation uses the term ‘linage’ to refer 
both to the thieves’ Jewish identity as noted in the Latin but additionally to the na-
ture of their crime, saying that the thieves received the same “lineage of punishment” 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


121Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

121

(eran penados por un linage de pena), adding a word for ‘type’ where the Latin text had 
none (Barrientos, 2012b: 180). This version of the text also writes of “lineages of death” 
and “lineages of torments”, using ‘linage’ to translate the Latin gens, generis (Barrien-
tos, 2012b: 159, 184). Likewise, where the Latin texts cite the Vulgate version of Acts 
10:35 affirming that God accepts all those who fear him and work justice, the Castil-
ian translator renders “in every nation” (in omne gente) as “in all the lineages of the na-
tions” (en todos los linages de las gentes) (Barrientos, 2012b: 155, 179).

Of all the authors under consideration here, pro-converso and anti-converso, Bar-
rientos uses blood as lineage most frequently. He denounces the bachelor as “of low 
pastoral blood” (Barrientos, 2012a: 125), writes of “other lords similar in blood as 
in dignities” (Barrientos, 2012a: 128) and sympathizes that his addressee of mixed 
descent “feel[s] within [him]self both those bloods and generations” (Barrientos, 
2012a: 141). His references to Christ’s “lineage and blood” (Barrientos, 2012a: 133) and 
the “divine blood” of “our mother Holy Mary, the holy Humanity and her son, apos-
tles, saints” (Barrientos, 2012a: 140) must be considered in view of a concern with 
social class distinctions that appears in the Relator’s text as well. The Relator’s in-
sistence on the diffusion of those of “Israelite lineage” among all the noble houses 
including the royal one complements his barb against García de Mora for his “peas-
ant lineage”, because of which Marcos would be better off “plowing and digging as 
his father and grandparents did, and his brothers and relatives still do today” (Díaz 
de Toledo 2012: 116-117). Barrientos picks up this thread but includes Marcos’s allies 
in the insult and alters slightly the use of the term ‘lineage’, replacing the “brothers 
and relatives” (hermanos y parientes) in the Relator’s text with ‘lineages’ in the plu-
ral, writing of “father, grandfathers, and lineages” (Barrientos 2012a: 140).

Claude Stuczynski’s work on the mystical body metaphor shows how pro-converso 
writers drew on the Apostle Paul’s image to balance the theological claim that bap-
tism made all Christians equal before God with social-political defenses of social 
hierarchies (Stuczynski, 2014, 2020). Thus along with these insults of the bachelor’s 
lower-class ancestry, both the Relator and Barrientos affirm the efficacy of baptism, 
“which makes the one baptized a new man and washes him and removes every pen-
alty and guilt and sin and effect of sin,” leaving “stain or defect”, while to declare oth-
erwise “would be notorious heresy” (Díaz de Toledo 2012: 99). Likewise, Barrientos 
cites the recent Council of Basel’s declaration that “it is much more worthy to be 
regenerated in the spirit than to be born in the flesh” (Barrientos, 2012b:164, 190). 
He refers to the other sacraments as well when he explains the importance of the 
pillars of the Church “who were of that lineage”, in whose deeds and writings “we 
are baptized, we are married, and even commended… to eternal life… Finally, in 
our birth, marriage and prayer and life and death we are always with them and we 
never part from them, if we want to remain Christians” (Barrientos, 2012a: 132). All 
of Christian life, Barrientos affirms, is ordered and maintained and given meaning 
only through the sacraments.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


122 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

122

5. �Pro-converso arguments II: flesh and blood in Cartagena

While Anidjar (2014) concedes the importance of flesh in Cartagena’s thought, he 
argues that already the bishop has “long surrendered to the notion that lineage is 
neither flesh nor bones but blood” (73). Rather, I argue that placing Cartagena’s uses 
of ‘flesh’, ‘blood’, and other relevant terms within the context of this debate shows 
that lineage itself has become a central concern onto which Cartagena and his allies 
are attaching different elements, metaphors, and qualities, searching for the ones 
with the staying power to support a more inclusive sacramental and covenantal un-
derstanding of the place of descendants of Jews within their church and country.

Cartagena’s use of ‘flesh’ is firmly grounded in biblical usage, especially that of 
Paul.16 While he quotes some Old Testament passages that associate flesh with the 
human body and human health and life,17 and the circumcised flesh of the foreskin 
that symbolizes the divine covenant,18 Paul’s various uses of flesh in the New Testa-
ment provide the foundation on which Cartagena constructs a complex defense of 
the theological and civic status of the conversos. Romans (9-11) plays a central role 
in Cartagena’s ecclesiology and political theology. There Paul stresses his kinship 
“according to the flesh (secundum carnem)” with the Israelites, his brethren (Rom. 
9:3-4, quoted in Def. II.1.5), wishing he could “provoke to emulation them who are 
[his] flesh” (Rom. 11:14, quoted in Def. II.1.4). Paul claims ownership by the Israelites 
of the patriarchs (quorum patres) and association of the Israelites with Christ (ex 
quibus Christus) all according to the flesh (secundum carnem) (Rom. 9:5, quoted in 
Def. II.1.5).

The idea of kinship “according to the flesh” appears throughout the Defensorium 
and provides the foundation for the treatise’s argument. In the prologue, Carta-
gena explains the grave implications —“disturbance of the peace or dissolution of 
church discipline”— of the Toledan rebels’ actions, given that they “would distin-
guish some from others according to the birth of the flesh, trying to separate those 
who derive [their] origin from the Israelite people and those who derive [their] ori-
gin, according to the flesh, from illustrious gentility” (Def.: prologue). Already, how-
ever, we can discern some differences in nuance between Paul’s notion of shared 
substance with brethren, kinsmen, fathers, and Christ “according to the flesh”, and 
the prologue’s stress on birth and origins, a sign of the fifteenth-century concern 
with lineage which was not present in the first-century context.

In the Defensorium, biblical ‘flesh’ often appears with ‘blood’ to symbolize hu-
manity. Two of these passages specifically refer to Christ’s humanity, as when Jesus 
praises Simon (who would become Peter) for recognizing Jesus’ divinity under 

16 Citations of Cartagena’s Defensorium are given according to section (part, theorem, chapter for 
part II or part, chapter for parts I and III). Translations are my own and will appear in Cartagena (forth-
coming). P. Manuel Alonso published an earlier edition (Cartagena, 1943).

17 See Gen. 2:21/Def. I.1; 2 Kings 5:10/Def. II.2.3; Job 2:4-5/Def. II.4.30.
18 Gen. 17:10-11/Def. I.2.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


123Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

123

the “flesh and blood” of his humanity, quoting Matthew 16:16-17 (II.1.1).19 Flesh and 
blood also appear in Cartagena’s reference to the Last Supper, when Jesus affirms 
that “’he that eats my flesh and drinks my blood abides in me, and I in him’” (John 
6:57, quoted in Def. II.4.26). Anidjar (2014: 51) has noted an inchoate use of “flesh 
and blood” to symbolize the human being reflected in the New Testament;20 the use 
of it here in the context of the establishment of the eucharist supports his claim 
that “the eucharistic matrix” informs the development of notions of communities 
of blood. However, whereas Juan de Torquemada gives a fascinatingly literal read-
ing of this passage which I will return to shortly, Cartagena’s eucharistic use of flesh 
and blood remains symbolic. Participation in the eucharist incorporates Christians 
into the mystical body of Christ, in which their ethnic or geographic origin becomes 
irrelevant and all that matters is one’s correct belief or lack thereof, that is, one’s 
spiritual status as opposed to one’s physical origins, or one’s flesh.

Flesh and blood appear together within one other biblical passage cited in the 
Defensorium. This instance happens shortly before the Last Supper reference, when 
Cartagena highlights the distinction between physical and spiritual or mental af-
filiation and birth. He quotes from John’s gospel, “[Christ] gave them power to be 
made the sons of God, to them that believe in his name. Who are born, not of blood, 
nor of the will of the flesh, nor of the will of man, but of God” (John 1:12-13, quoted 
in Def. II.4.26). In this case, blood serves as a synecdoche for physical human birth, 
while flesh stands in for human passions and appetites of the will; both symbol-
ize humanity and human frailty in contrast to divinity. In other cases flesh and 
blood work together with slightly different meanings. Cartagena uses both ‘flesh’ 
and ‘blood’ to connect contemporary conversos to biblical Israelites and pillars of 
the Church. In a single passage, for example, he refers to “the pillars of faith, the 
holy apostles, and after them the disciples of our Redeemer, and indeed many oth-
ers who descending from Israelite blood, have guided the church of God” and the 
“many [within the regular cloisters] who, descending from this people according to 
the origin of the flesh, were not a little beneficial in the Catholic Church and con-
tinue to be beneficial by word and example” (II.4.29).

With respect to Christ’s humanity, Cartagena most often refers to flesh as when 
he asks, “what other prophet had arisen from his nation (gente) and from his breth-
ren, who would be heard as Moses, if not Christ who assumed humanity from the 
nation (gente) of Israelites who were his brethren according to the flesh?” (II.1.1) He 

19 The biblical text uses “flesh and blood” as a synecdoche for human being to show that Peter re-
ceived insight into Jesus’ divinity from God and not from any human knowledge. In a debate over the 
nature of the flesh and blood of conversos and their kinship with Jesus, Cartagena here offers a reading 
of the relationship between humanity and divinity. Humanity, “flesh and blood”, encloses and hides 
divinity in the person of Christ.

20 Anidjar states there that this usage only appears in Paul’s letters, but in addition to Matt. 16:16-
17 quoted in the text above, see also Heb. 2:14 along with the Apocrypha book of Ecclesiasticus (Ben 
Sira) 14:18 and 17:31.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


124 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

124

also claims that attacks on the conversos “descending through the propagation of 
the flesh” from Abraham, Isaac, and Jacob insult those venerable patriarchs them-
selves (III.10). Continuing, though, he asks, “But why am I speaking of those pa-
triarchs, when he insults our Lord Jesus Christ, who is the lord and prince of the 
patriarchs, who tries to taunt with rash daring that blood from which he deemed it 
worthy to descend according to the flesh?” (III.10.) In this passage blood appears to 
work as the substance of descent which can be dishonored, while flesh serves as the 
symbol of humanity and human kinship that is transmitted by blood.

Flesh and blood work together in a similar way when Cartagena discusses Christ’s 
physical generation. He emphasizes that Christ took up his humanity “chiefly” from 
the flesh of the Israelites (Def.: II.3.1). Nevertheless, so that “in his supposite and in-
divisible [nature] [Christ] might make all persons one”, the bishop points to two 
women in Christ’s genealogy: “[I]n his generation Rahab and Ruth, who were from 
gentility, occasioned the mixture of blood” (II.3.1). Further highlighting the cooper-
ation of blood and flesh, he stresses that in the “wondrous union” of Christ’s sup-
posite nature “no gentile men gave a mixture of blood for the propagation of the 
flesh…although there were some women among his ancestors” (II.3.2). These ex-
amples show how Cartagena understands blood and flesh to work together as ma-
terial elements comprising the human being. The terms are neither synonymous 
nor precisely interchangeable; he never says that one descends from flesh accord-
ing to blood. He does, however, speak of both “the propagation of blood” (II.4.20) 
and “the propagation of flesh” (II.1.5), as well as “descending from” flesh (II.4.31) and 
“descending from” blood (III.9), whether Israelite or gentile.21 These parallel uses of 
‘flesh’ and ‘blood’ show that lineage, as well as honor, are central concerns whose re-
lationship to those elements and to purity and faith are under negotiation.

As the editors of the collection of essays exploring the relationship between 
Blood and Kinship from European antiquity into the present argue, blood ac-
quired meanings of kinship later than flesh (Johnson et  al., 2013: 5, 11). The He-
brew scriptures do not conceive of blood as the substance of kinship (Anidjar, 2014: 
46); the biblical passages that Cartagena cites which include ‘blood’ understand 
blood as symbolic of life and its ending. He cites Solomon’s enumeration of the 
“six things there are which the Lord hates”, which include “hands that shed inno-
cent blood” (Prov. 6:16, 17; Def. III.1). The sins of King Manasseh of Judah included 
“the innocent blood that he shed, filling Jerusalem with innocent blood” (2 Kings 
24:3-4; Def.  III.5).22 While the New Testament speaks little of blood with respect 

21 “For those things written in the beginning of your decree are sufficient that are most correctly 
about Judaizers, whether they descend from Israelite or from gentile flesh” (Def.  II.4.31); “Some of 
these [heretics] have descended from Israelite, others from gentile blood over the passage of time” 
(Def. III.9).

22 Note that both biblical examples subordinate the sin of shedding innocent blood to that of sow-
ing discord or schism among brethren.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


125Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

125

to the crucifixion when compared to the intense interest in blood to be found in 
much late medieval European piety, Cartagena does quote a key passage that links 
Christ’s death to the previous examples of shedding innocent blood. He cites the 
acceptance of collective guilt on the part of the Jews when they cry out in Matthew, 
“His blood be upon us and upon our children” (Matt. 27:25, quoted in Def. II.4.5). In 
these three biblical passages blood stands for wrongful death caused by sinful peo-
ple. It also stands for the innocence of the lives of those killed and the guilt of those 
responsible. In the case of the Matthew passage, the guilt for shedding the inno-
cent blood of Christ extends to the perpetrators’ children. In opposition to purity of 
blood ideology, however, Cartagena insists that the guilt that transmits to the “chil-
dren” is not transmitted through physical procreation. Rather, it is a matter of the 
will; the guilt inheres in all who assent to that guilt by resisting the grace of baptism 
regardless of their descent. Moving beyond biblical references to blood and flesh 
allows Cartagena more flexibility with the terms. Both ‘flesh’ and ‘blood’ connect 
fifteenth-century Jews and conversos to the biblical Israelites through kinship, and 
both also inform our understanding of Christ’s humanity. Importantly in view of 
the emphasis on purity or cleanness of blood that would crystallize in the coming 
century, in the Defensorium both flesh and blood can bear purity or impurity. How-
ever, a careful analysis yields key differences that can begin to help us understand 
the complexities and potentialities of the concepts within Cartagena’s thought.

In terms of descent, while Cartagena does write of “descent from” Israelite or 
gentile flesh, more often he writes of descent or origins “according to the flesh”,23 
suggesting a physical or biological descent that contrasts with other forms of rela-
tionship, such as kinship through adoption or affiliation through faith. These more 
spiritual relationships ultimately bear the most importance for Cartagena; one’s 
faith and moral behavior weigh more heavily than one’s biological descent or line-
age, especially with respect to salvation. However, his adversaries weaponized the 
conversos’ biological kinship with Jews by using it to attach the negative moral and 
spiritual traits associated with Jews to the conversos (Tritle, 2015). To parry such at-
tacks, Cartagena highlights the fact that fleshly kinship with Jews entails kinship 
with Jesus Christ himself. While no one could claim biological descent from Christ, 
one could certainly follow Paul to claim more lateral kinship with the Savior “ac-
cording to the flesh”, given that flesh could encompass a broad array of kinship re-
lations beyond direct lines of descent. Stressing the conversos’ fleshly relationship 
with Christ, Cartagena declares, “I reckon no one to be so out of his mind as to sup-
pose the savior of Israel, taking up flesh from Israel and dwelling in Israel, should 
have excluded Israel from the good health of his salvation” (Def. II.2.1).24

23 See Def. II.4.10; II.1.5.
24 See also, “Thus the reason for the distinction granted to that people is derived from the flesh of 

Christ, which was taken up from them” (Def. I.4).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


126 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

126

Teuscher (2013) has observed that medieval kinship metaphors understand flesh 
as a substance either shared or not shared. Blood, by contrast, is a substance that 
can be imagined as shared to varying degrees, divided into larger and smaller por-
tions, and mixed with other ‘bloods’ (98-99). Cartagena writes of descending “from 
whichever part of ancient blood” (II.3.3). He also writes of the mixture of Israelite 
and gentile blood in Christ’s human generation, a mixing that joins descendants of 
Jews and descendants of gentiles in Christ’s incarnation, who are also united in the 
act of crucifixion and finally in the salvation Christ offers to humanity. Cartagena 
repeatedly reminds readers that grace from these acts of Christ is mediated through 
the sacraments.

We have seen the Relator’s concern with noble lineages and royal blood.25 Cart-
agena builds on this association to argue for many conversos’ latent nobility which 
smoldered like a live coal in their breasts, ready to shine anew once the smoke of 
theological slavery that had blackened it was removed in baptism (Def.  II.4.20). 
Blood allows this latent nobility to be made manifest, serving as the substance that 
transmits the disposition toward virtue from one generation to the next: “For, as 
Aristotle would have it, among the dispositions toward virtue, none is so derived 
through the propagation of blood in descendants as the disposition that tends to-
ward courage” (II.4.20). The original passage from Aristotle that Cartagena cites 
does not use language of the propagation of courage through blood,26 an indication 
of how concepts of descent and virtue are coming to be associated with blood dur-
ing the fifteenth century.

6. �Pro-Converso arguments III: purity and sacrament in Cartagena and 
Torquemada

Given that the limpieza de sangre ideology to come would connect purity and im-
purity to lineage through blood, we might well ask to what degree such connec-
tions appear in these pro-converso sources. Purity and impurity, or related notions 
of cleanness and cleansing, purification, filth, stain, and rust, appear several times 
in the Defensorium. Purity and its related terms are aligned with morality and faith, 
while impurity and its cognates imply sinfulness and unfaith (Def.  III.9). Theo-
logically, Cartagena stresses the purity and cleansing that occur through baptism 
(Def. II. theor. 3). Conversely, sinfulness and heresy “stain” one with impurity and 
filth (Def.  III.2). In contrast to later limpieza de sangre ideology, Cartagena does 
not suggest that purity or impurity can be inherited, but that each new generation 
must seek baptism for the cleansing that Christ’s sacrifice made sufficient for all 
people and all sins. ‘Blood’ appears only twice in the Defensorium with reference to 

25 Cartagena affirms this relationship when he bolsters the authority of St. Isidore of Seville by not-
ing his descent “from royal blood” (Def. II.4.33).

26 See Aristotle, Nicomachean Ethics III, chap. 8.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


127Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

127

(im)purity or (un)cleanness, while ‘flesh’ appears in such respect once. These small 
numbers are instructive in themselves, because they demonstrate that the notion 
of “purity of blood” as we know it was still inchoate at this time. It is worth looking 
more closely at the way Cartagena does discuss purity along with blood and flesh in 
order to enhance our understanding of the way at least one influential thinker was 
grappling with these concepts within the context of efforts to exclude conversos.

The first two theorems of the second part of the treatise demonstrate that both 
the Israelites and the gentiles received salvation “sufficiently” through Jesus Christ. 
In both examples, we see Cartagena working with the tension between the literal and 
the symbolic, the material and the spiritual. With respect to the Israelites, he writes:

It is not without cause that whatsoever faithful person can be called an Israe-
lite; indeed they are true Israelites who join the Catholic faith to good and pious 
characters. Truly, others who have blackened Israelite blood with faithlessness (in-
fidelitate) or other depraved acts, while they may descend from Israel, we will not 
call them true Israelites. The Truth says, Behold an Israelite indeed, in whom there is 
no guile [John 1:47]. For in order for Israelite purity to penetrate, it must be remo-
ved from guile. Therefore every faithful one can rightly say with the apostle con-
cerning all the faithful, They are Israelites: so am I. They are the seed of Abraham: 
so am I [2 Cor. 11:22], for in the name of Israel every chosen person can be inclu-
ded … And under the seed of Abraham all the faithful are likewise contained…
But not because of this should they who descend from Israelite stock be excluded 
from this honor, if the mystical sense is joined together with carnal propagation, 
when they are faithful and they have included with Israelite flesh a Catholic, and 
indeed an Israelite, mind without guile or the rust of faithlessness. For if such was 
the purity of Israel, that under this name we include all the faithful, by what man-
ner should that very Israelite flesh, if Israelite purity is present in it, be shut off 
from Israelite honor?4 (Def. II.1.2)

In this passage, Cartagena posits Israelite purity as the standard against which 
other purity should be measured, countering his adversaries’ claims that purity or 
cleanness belonged to Old Christians precisely in their not having Jewish ances-
try. Of special interest is the notion that “Israelite blood” could be “blackened”. The 
English cognate “to denigrate” captures the metaphorical valence that coexists in 
the Latin along with the literal concept of coloring something black. Because else-
where in the treatise Cartagena discusses the “blackening” of reputation, nobility, 
and “virtues, faith, and fidelity”, it follows that we should also understand the black-
ening of blood metaphorically, as denigration. Indeed, the blood is blackened not 
with any corporeal miscegenation but with faithlessness. That the faithlessness has 
appeared in those with “Israelite blood” does not, however, tarnish anyone else’s “Is-
raelite blood” unless they share in that faithlessness”.27 Further, anyone can be “the 

27 See also Barrientos’s claim that the conversos’ opponents “dirty themselves with envy and 
greed” by trying to injure conversos who are not only “good” but who “proceed from the divine blood” 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


128 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

128

seed of Abraham” through faith regardless of from which “stock” they descend, an 
example of the mixing of terms and concepts (’seed’ and ‘stock’ instead of ‘blood’ 
and ‘flesh’) along with the mixing of the literal and the symbolic in Cartagena’s trea-
tise. Despite his insistence on the greater weight of faith and the purity of spirit in 
comparison to the relevance of fleshly descent, Cartagena does not dismiss the ma-
terial and the literal. He insists, rather, on the “purity” that especially can be “pres-
ent in” “Israelite flesh”.

The other passage that combines a notion of purity with blood and flesh builds 
on Augustine’s discussion of baptism:

[A]s the same Augustine says, “if the flesh of Christ, which was without sin, was 
baptized, in order to be an example for imitation, how much more should the flesh 
of a corpse be baptized in order to avoid the judgment of damnation?…From this 
it is concluded that no one, if he has not been born, could be reborn in his parent… 
[B]y the sacrament of regeneration the children from the remaining antiquity of 
the parents avoid the damnation of sin transmitted to ancient flesh”. This is Au-
gustine. Therefore everything which the spite of the envious ones may have presu-
med to produce in daring temerity in detraction of the Israelites or of the Israelite 
blood28 of the descendants who live cleanly under the Catholic faith, this same 
thing ought to be forced to extend onto the ones issuing from gentility, since the 
purity of baptism is not extended beyond the bounds of the baptized. (Def. II.4.12)

Here Christ’s flesh, which was without sin, was baptized as an example for the 
baptism of the flesh of ordinary human beings (or “corpses”) which contain original 
sin. We could construe Christ’s flesh as “pure” and that of ordinary human beings 
as “tainted”, but significantly Cartagena does not use such language. Elsewhere the 
bishop describes the baptismal water as “reddened” by Christ’s blood (Def. II.4.4). 
Thus human flesh, understood universally, is baptized in Christ’s blood through the 
water of baptism and cleansed of sin. Clearly Cartagena did not imply that the bap-
tismal water was literally reddened with blood. The reddening and the cleansing 
are metaphorical. Cartagena critiques the hyper-literal implications of his adversar-
ies’ understanding of baptism when he explains that baptism does not extend “be-
yond the bounds of the [one] baptized”, or as elsewhere, that it does not penetrate 
the womb (II.3.5). Thus those who blacken “the Israelite blood of the descendants” 

(Barrientos, 2012a: 140). Teuscher (2013) argues that one of blood’s advantages over flesh was its ability 
to “be thought of as pure or tainted” (100). Cartagena’s description of purity in Israelite flesh contra-
dicts that claim. However, this example may be an exception that proves the rule. While neither flesh 
nor blood transmits purity for Cartagena, once the concept of purity “in” flesh or blood gained trac-
tion, only blood could be imagined to transmit purity or impurity through the generations.

28 Cartagena seems to be countering claims by adversaries about the impure blood of the conver-
sos. While the only anti-converso document in this particular cluster of texts to indicate a knowledge 
of purity of blood ideology is the “Carta de privilegio”, Cartagena’s approach here might indicate that 
such ideology was present elsewhere, perhaps made in oral rather than written arguments.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


129Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

129

of Jews, living “cleanly under the Catholic faith” sin by not granting the efficacy 
and sufficiency of Christ’s sacrifice. In baptized flesh, water reddened with Christ’s 
blood, blood flowing in descendants, we slip between metaphor and material.29 
Baptism is a material sacrament that cleanses human beings embodied in material-
ity. Cartagena urges the recognition of this materiality and the importance of wed-
ding it to moral uprightness and faith without granting that that materiality should 
carry paramount importance. Further, the purity or blackness of the blood came 
not from genealogy and lineage but from sin and unbelief and could arise internally 
or be imposed externally by the defamation of others.

As I have noted, Cartagena does not use either ‘blood’ or ‘flesh’ exclusively, or 
even primarily, in relation to notions of kinship and descent. While he does use 
both terms to refer to the elements of the eucharist, we might be surprised, given 
the centrality of the eucharist to much late medieval European piety and Anid-
jar’s “eucharistic matrix”, by how little Cartagena explicitly does so, only twice 
(Def. II.4.25, II.4.26)30 and without extended discussion. Torquemada similarly lim-
its the discussion of either term with respect to the eucharist. His one reference to 
the flesh and blood of Christ communicated to Christians through the eucharist is, 
however, important to discuss. He writes, “it cannot be said without insult that the 
lineage (genus, generis) of the Jews is condemned and unbelieving in faith, since 
the true flesh of Christ was taken up from that lineage (genus, generis) and his most 
precious blood, which is offered in this sacrament for the vital sustenance of our 
souls, according to John 6[56-57]: For my flesh is meat indeed, and my blood is drink 
indeed. He that eats my flesh and drinks my blood abides in me, and I in him” (De 
Torquemada, 2002: 4.3). Drawing on Carter’s insights, if the anti-conversos are try-
ing to sever Jesus from his covenantal Jewish flesh by omitting all references to ei-
ther, Torquemada here grasps that flesh as materially as possible.

With respect to sacramental references to ‘flesh’ and ‘blood’, Torquemada, like 
Cartagena, makes more frequent reference to baptism (Torquemada, 2002: 2.6, 
14.6, 15.2d-e, 15.12), in which the blood of Christ’s sacrifice washes not only the 
flesh, but more importantly the heart, of the one baptized (Def.  II.2.3). It may 
be that baptism as rebirth offered a more compelling answer to the pull of kin-
ship as lineage; baptism produces a new kin group in which participants receive 
a new name (Christian), a new mother (Church), and new brothers (Chris-
tians) (Def.  II.4.33, 34), whose honor the baptizee was bound to defend.31 Flesh 

29 Teuscher (2013) explains the need to recognize a medieval system of knowledge different from 
our modern binary of matter and metaphor, in which “descriptions of natural entities (such as ani-
mals, plants, flesh, or, for that matter, blood) were not separated from descriptions of the symbolic 
meanings attributed to them” (85).

30 Note that the first example refers to the “body” (corpus) rather than the “flesh” (carnis) of the Lord.
31 See also Torquemada, who draws on St. Paul’s mystical body language and baptismal formulae, 

to explain that all who receive baptism are rendered co-heirs with Christ with one father God and one 
mother Church (Torquemada, 2002: 14.4-14.6). Stuczynski suggests that Cartagena stresses baptism 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


130 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

130

also appears with reference to circumcision, in which the sign of God’s covenant 
with the chosen people resided as a mark on the flesh. Indeed, Cartagena reasons 
that God allowed only gentile women to join in Christ’s human lineage by mix-
ing their blood so that the mark of circumcision on the flesh would continue un-
interrupted between Abraham and Christ (Def.  II.3.2).32 Torquemada mentions 
blood only once with respect to the eucharist as discussed, and flesh once with 
respect to the circumcision of Christ as a mark of his human sonship of Abraham 
(Torquemada, 2002: 6.5).

While acknowledging the cultural weight of physical or genealogical descent, 
Cartagena insists on the ultimate precedence of faith and spiritual versus physical 
inheritance. Stressing that one’s spiritual affiliation is more important than physi-
cal genealogy, the bishop explains that the legal precedents his adversaries want to 
use to condemn all conversos “are most correctly about Judaizers, whether they de-
scend from Israelite or from gentile flesh” (Def. II.4.31). Similarly, he argues that her-
esy can infect anyone without respect to physical kinship or genealogy. Heretics 
are found all over the world: “some of these have descended from Israelite, others 
from gentile blood over the passage of time” (Def. III.9). A nuanced look at the lan-
guage used by both Cartagena and Torquemada shows that they are grappling with 
concepts of flesh, blood, kinship and faith and the place of lineage with respect to 
those concepts, working with burgeoning notions of lineage transmitted through 
a blood which differentiates to construct a community unified sacramentally by 
Christ’s flesh and blood.

All of the pro-converso writers insist that faith, moral character, and virtue are 
what matter, not one’s lineage, or one’s origins according to the flesh, or from whose 
blood one descends. In a telling passage, Torquemada adapts the metaphorical 
blood of a prophetic warning to this concern when he writes, “when one makes 
such a difference [between converts of the Israelite people and other Christians], 
one gives honors not to the virtues, to which they are due, but to the origin of the 
flesh and the succession of the blood, which would be highly dishonorable, accord-
ing to the words of Habakkuk 2: Woe to those who build a city with blood!” (Hab. 2:12, 
quoted in De Torquemada, 2002: 15.8).

because of “the immediate consequences of conversion” that it produced (Stuczynski, 2020: 121-122). 
Meanwhile, Burk (2010) posits that as limpieza ideology took hold, a growing mind/body division al-
lowed the body to be seen as an obstacle to conversion and as “the singular, generative source of dif-
ference between populations”.

32 Cartagena does not discuss the blood of circumcision, which Biale (2007) has shown played a 
role in Jewish-Christian polemics over the relative merits of blood and water and of different sacra-
mental bloods. Torquemada might refer to this polemic when he insists that baptism has not lesser 
but greater efficacy than circumcision, although he too avoids mentioning blood with respect to cir-
cumcision (Torquemada, 2002: 95-100).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


131Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

131

7. �Conclusion

Let us return to Carter and Anidjar, to flesh and blood. Carter (2008) argues “that 
modernity’s racial imagination has its genesis in the theological problem of Christi-
anity’s quest to sever itself from its Jewish roots” (4). He contends that theologically 
speaking, Jesus as the Christ discloses the transcendence of God and enables human 
beings to understand all created reality in relationship to God/YHWH (13-14). For 
Carter, the particularity of Christ’s Jewish flesh and of the history of Israel and its 
relationship to God stand outside the tyranny of anthropological hierarchies (race, 
gender, etc.). Instead, they orient creation toward the God of Abraham and the cove-
nant that transforms and liberates where the racial imagination reinscribes and en-
slaves. Perhaps Carter’s concept of conversion from covenantal flesh to racial flesh 
can help us understand what is happening in this converso debate.33

Turning from flesh to blood, Anidjar (2014) argues that the eucharist, through 
which medieval Christians became “Jesus’ kin”, played a foundational role in the 
notion of a community constituted by blood that could, in certain historical cir-
cumstances, become a community of “pure blood” (32). Anidjar makes a convinc-
ing case for looking closely and seriously at the “rule of blood” that functions largely 
invisibly at the intersection of racial and religious imaginations on both sides of 
modernity and the Atlantic Ocean. However, he overstates the causal role of the 
eucharist and of “the church” in attaching blood to lineage and the definition of 
community. Nirenberg’s exploration of the development of “genealogical mentali-
ties” and Teuscher’s observations about an increased valorization of kinship as de-
scent hint at broader cultural contexts in which “the church” was embedded, an 
influential but by no means unison voice of power that was acknowledged as well 
as constantly challenged. The conversos’ opponents avoided any reference to the 
sacraments, while resistance to a racialized “purity of blood” ideology on the part of 
the conversos’ Christian advocates was made precisely on sacramental grounds. In 
this reading, Anidjar’s moments of Eucharist and Inquisition might helpfully sym-
bolize two complementary potentials of community definition in which the church 
participates in dynamic cultural processes, while blood symbolizes the rule by 
which those potentials become realized. At one pole divine blood mediates grace, 
while at the other it demands protection via exclusion and persecution. In this for-
mulation, conversos stand at the crossroads of Eucharist and Inquisition, of sacra-
ment and race.

33 If so, then this aligns with the “hermeneutic of the flesh” that I have previously observed work-
ing among these anti-converso authors who conflate the Pauline metaphors of flesh as immorality and 
hermeneutical disability with Paul’s Jewish “kinsmen according to the flesh”. Perhaps this fleshly her-
meneutic facilitated the conversion that Carter identifies (Tritle, 2015).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


132 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

132

References

Amrán Cohén, R. (2006). De Pedro Sarmiento a Martínez Siliceo: La “génesis” de los estatutos 
de limpieza de sangre. https://​www​.cervantesvirtual​.com/​nd/​ark:/​59851/​bmcb2867

Anidjar, G. (2014). Blood: A critique of Christianity. Columbia University Press. https://​doi​
.org/​10​.7312/​anid16720

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV: Vida política. Escuela de Estudios Medievales.
Biale, D. (2007). Blood and belief: The circulation of a symbol between Jews and Christians. 

University of California Press. https://​doi​.org/​10​.1525/​9780520934238
Burk, R. L. (2010). Salus erat in sanguine: Limpieza de sangre and other discourses of blood 

in early modern Spain. University of Pennsylvania. https://​repository​.upenn​.edu/​
edissertations/​1550

Bynum, C. W. (2007). Wonderful blood: Theology and practice in late medieval northern 
Germany and beyond. University of Pennsylvania Press.

Carter, J. K. (2008). Race: A theological account. Oxford University Press. https://​doi​.org/​10​
.1093/​acprof:​oso/​9780195152791​.001​.0001

Fernández Gallardo, L. (2018). Teología y derecho en el “Defensorium” de Alonso de 
Cartagena. En J. M. Nieto Soria y Ó. Villarroel González (Eds.), Comunicación y conflicto 
en la cultura política peninsular: (siglos XIII al XV) (pp. 559-588). Silex.

García-Arenal, M. y Pereda, F. (2021). De sangre y leche: Raza y religión en el mundo ibérico 
moderno. Marcial Pons Ediciones de Historia.

Guerreau-Jalabert, A. (2013). Flesh and Blood in Medieval Language about Kinship.  In C. 
H. Johnson, B. Jussen, D. W. Sabean, & S. Teuscher (Eds.), Blood and Kinship: Matter for 
Metaphor from Ancient Rome to the Present (pp. 61-82). Berghahn Books.

Hering Torres, M. S. (2003). “Limpieza de sangre”. ¿Racismo en la edad moderna? Tiempos 
modernos. Revista electrónica de Historia Moderna, 4(9). http://​www​.tiemposmodernos​
.org/​tm3/​index​.php/​tm/​article/​view/​26

Hering Torres, M. S. (2012). Purity of blood: Problems of interpretation. In M. S. Hering 
Torres, M. E. Martínez, & D. Nirenberg (Eds.), Race and blood in the Iberian world (pp. 11-
38). LIT Verlag.

Hering Torres, M. S., Martínez, M. E., & Nirenberg, D. (Eds.). (2012). Race and blood in the 
Iberian world (Vol. 3). LIT Verlag.

Johnson, C. H., Jussen, B., Sabean, D. W., & Teuscher, S. (Eds.). (2013). Blood and kinship: 
Matter for metaphor from ancient Rome to the present. Berghahn Books.

López Gómez, O. (2014). El impacto de las revueltas urbanas en el siglo XV: A propósito de la 
rebelión de 1449 en Toledo. Edad Media: revista de historia, (15), 175-191.

Martínez, M. E. (2011). Genealogical fictions: Limpieza de sangre, religion, and gender in 
colonial Mexico. Stanford University Press.

Moore, R. I. (2007). The Formation of a persecuting society: Authority and deviance in western 
Europe 950-1250 (2nd ed.). Wiley-Blackwell. https://​doi​.org/​10​.1002/​9780470773987

Netanyahu, B. (1995). The origins of the Inquisition in fifteenth-century Spain (1st ed.). Random 
House.

Nirenberg, D. (1996). Communities of violence. Princeton University Press.
Nirenberg, D. (2014). Neighboring faiths: Christianity, Islam, and Judaism in the Middle Ages and 

today. University of Chicago Press. https://​doi​.org/​10​.7208/​chicago/​9780226169095​.003​.0008
Round, N. G. (1966). La rebelión toledana de 1449: Aspectos ideológicos. Archivum, (16), 385-446.

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcb2867
https://doi.org/10.7312/anid16720
https://doi.org/10.7312/anid16720
https://doi.org/10.1525/9780520934238
https://repository.upenn.edu/edissertations/1550
https://repository.upenn.edu/edissertations/1550
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195152791.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195152791.001.0001
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/26
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/26
https://doi.org/10.1002/9780470773987
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226169095.003.0008
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


133Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

133

Sicroff, A. A. (1985). Los estatutos de limpieza de sangre: Controversias entre los siglos XV y 
XVII. Taurus.

Stuczynski, C. B. (2014). From polemics and apologetics to theology and politics: Alonso 
de Cartagena and the conversos within the “mystical body.”. In I. Jacob & R. Ben-Shalom 
(Eds.), Conflict and religious conversation in Latin Christendom: Studies in honour of Ora 
Limor (pp. 253-275). Brepols. https://​doi​.org/​10​.1484/​M​.CELAMA​-EB​.1​.102017

Stuczynski, C. B. (2020). Converso paulinism and residual Jewishness: Conversion from 
Judaism to Christianity as a theologico-political problem. In T. Dunkelgrün & P. Maciejko 
(Eds.), Bastards and Believers (pp. 112-133). University of Pennsylvania Press. https://​doi​
.org/​10​.9783/​9780812296754​-007

Teuscher, S. (2013). Flesh and blood in the treatises on the arbor consanguinitas (thirteenth 
to sixteenth Centuries). In C. H. Johnson, B. Jussen, D. W. Sabean, & S. Teuscher (Eds.), 
Blood and kinship: Matter for metaphor from ancient Rome to the present (pp.  83-104). 
Berghahn Books.

Tritle, E. (2015). Anti-Judaism and a hermeneutic of the flesh. Church History and Religious 
Culture, 95(2-3), 182-202. https://​doi​.org/​10​.1163/​18712428​-09502007

Vidal Doval, R. (2013). ‘Nos soli sumus christiani’: Conversos in the texts of the Toledo 
rebellion of 1449. In A. M. Beresford, J. Weiss, & L. M. Haywood (Eds.), Medieval Hispanic 
studies in memory of Alan Deyermond (pp. 215-236). Boydell & Brewer.

Vidal Doval, R. (2020). Qui ex iudeis sunt. In M. Garcia-Arenal & Y. Glazer-Eytan (Eds.), 
Forced Conversion in Judaism, Christianity, and Islam: Coercion and Faith in Premodern 
Iberia and Beyond (pp. 60-85). Brill.

Primary sources 

Barrientos, L. de (2012a). Contra algunos çiçañadores de la nación de los convertidos 
del pueblo de Israel. In T. González Rolán & P.  Saquero Suárez-Somonte (Eds.), De la 
Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la Instrucción del Relator (pp. 121-141). Aben Ezra 
Ediciones. (Original published in 1449/1450). (Against certain sowers of discord about 
the nation of those converted from the people of Israel).

Barrientos, L. de (2012b). Respuesta a una proposición. In T. González Rolán & P.  Saquero 
Suárez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la Instrucción del Relator 
(pp. 143-191). Aben Ezra Ediciones. (Original published in 1449). (Answer to a proposition).

Carta de privilegio del rey Juan II a un hijodalgo (2012). En T. González Rolán y P. Saquero 
Suárez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la Instrucción del 
Relator (pp. 79-91). Aben Ezra Ediciones. (Original published ca. 1449). (Letter of privilege 
of the king Juan II to an hidalgo). 

Cartagena, A. de (1943). Defensorium unitatis christianae. Tratado en favor de los judíos 
conversos (P. M. Alonso, Ed.). Consejo superior de investigaciones científicas. (Original 
published in 1450). (Defense of Christian unity. Treatise in favor of the judeo-conversos). 

Cartagena, A. de (forthcoming). Defensorium unitatis christianae (E. Tritle, ed. & trans.). 
Peeters (original published in 1450). 

Díaz de Toledo, F. (2012). Instrucçión del Relator para don Lope de Barrientos, obispo de 
Cuenca, sobre la çiçaña de Toledo contra Pero Sarmiento y el bachiller Marcos Garçía de 
Mora. In T. González Rolán & P. Saquero Suárez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto 

https://doi.org/10.1484/M.CELAMA-EB.1.102017
https://doi.org/10.9783/9780812296754-007
https://doi.org/10.9783/9780812296754-007
https://doi.org/10.1163/18712428-09502007
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


134 Erika Tritle 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134

134

de Pero Sarmiento a la Instrucción del Relator (pp. 95-120). Aben Ezra Ediciones. (Original 
published in 1449). (Instruction of the Relator for don Lope de Barrientos, bishop of 
Cuenca, concerning the discord at Toledo against Pero Sarmiento and the bachelor 
Marcos García de Mora). 

García de Mora, M. (2012). Apelacçión e suplicaçión del bachiller Marcos García de Mora 
en su favor e de Pero Sarmiento y de esta çibdad de Toledo en tiempo del rey don Juan 
el segundo. In T. González Rolán & P. Saquero Suárez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-
Estatuto de Pero Sarmiento a la Instrucción del Relator (pp. 193-242). Aben Ezra Ediciones. 
(Original published in 1449). (Appeal and supplication of the bachelor Marcos García de 
Mora in his favor and of Pero Sarmiento and of this city of Toledo in the time of the king 
don Juan the Second). 

Martínez Silíceo, J. (1547). Estatuto de limpieza de la Sagrada Primada Iglesia de las Españas 
de Toledo. Ms. 6170 Biblioteca Nacional de España. pid bdh0000014024. (Statute of purity 
of the Holy Primate Church of the Spains of Toledo). 

Martínez Silíceo, J. (1701). Papeles referentes al Estatuto de limpieza de sangre de la Iglesia 
de Toledo, hecho siendo Arzobispo D. Juan Martínez Silíceo. Ms. 13038 Biblioteca Nacional 
de España. pid bdh0000122705. (Original published in 1547). (Papers in reference to the 
purity of blood Statute of the Church of Toledo, made by Archbishop D. Juan Martínez 
Silíceo). http://​bdh​-rd​.bne​.es/​viewer​.vm​?id​=​0000122705​&​page​=​1

Sarmiento, P.  (2012a). Sentencia-Estatuto de Pedro Sarmiento. En T. González Rolán y 
P.  Saquero Suárez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la 
Instrucción del Relator (pp. 13-31). Aben Ezra Ediciones. (Original published in 1449).

Sarmiento, P. (2012b). Suplicación y requirimiento de Pero Sarmiento al rey Juan II. En T. 
González Rolán y P.  Saquero Suárez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero 
Sarmiento a la Instrucción del Relator (pp. 1-12). Aben Ezra Ediciones. (Original published 
in 1449). (Supplication and request of Pero Sarmiento to the king Juan II). 

Torquemada, J. de (2002). Tratado contra los madianitas e ismaelitas, de Juan de Torquemada: 
Contra la discriminación conversa (C. Del Valle & E. Benito Ruano, ed. & Spanish trans.) 
Aben Ezra Ediciones. (Original published in 1450). (Treatise against the Midianites and 
Ishmaelites, by Juan de Torquemada: Against converso discrimination).

http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000122705&page=1
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05


ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150
(CC BY-NC-SA 4.0)

HACIA UNA NUEVA EDICIÓN DE LA INSTRUCCIÓN DEL RELATOR FERNÁN 
DÍAZ DE TOLEDO: VARIANTES Y ERRORES EN LA TRANSMISIÓN DEL TEXTO

TOWARDS A NEW EDITION OF FERNÁN DÍAZ DE TOLEDO'S INSTRUCCIÓN DEL 
RELATOR:  VARIATION AND ERRORS IN THE TEXTUAL TRADITION

Valeria Lehmann 
Scuola Superiore Meridionale

valeria.lehmann@​unina​.it
ORCID: 0000-0001-9081-8444

Recibido: 31-10-2022
Aceptado: 17-02-2023

Resumen
En este trabajo se analiza desde un punto de vista filológico la situación textual de una obra 
breve pero significativa para la historia de los conversos españoles, la Instrucción que el re-
lator Fernán Díaz de Toledo escribió en 1449 para el obispo de Cuenca en contra del primer 
Estatuto de limpieza de sangre. A las ediciones publicadas hasta el día de hoy, se aportan 
cuatro nuevos manuscritos. Mediante el análisis de sus variantes, se demuestra la validez de 
la versión transmitida por los testimonios H S, considerada hasta ahora abreviada por cor-
tes: al contrario, muchos elementos textuales sugieren que los demás manuscritos añadie-
ron frases de variada longitud para aportar un grado más alto de formalidad al texto, acaso 
en un proceso de revisión emprendido por el propio autor. El hecho de que la gran mayo-
ría de los manuscritos transmita la versión más larga sugiere que, para los lectores de los si-
glos xvii y xviii, altura a la cual se remontan las copias conservadas, la obra de Fernán Díaz 
se había convertido de carta en tratado histórico-jurídico.

Palabras clave: conversos, limpieza de sangre, crítica textual, Instrucción del Relator, Fernán 
Díaz de Toledo.

Abstract
The aim of this article is to present a philological analysis of the text known as Instrucción 
del Relator, a letter written in 1449 by the relator Fernán Díaz de Toledo to convince the 
bishop of Cuenca to defend the cristianos nuevos from the first Estatuto de limpieza de san-
gre. The comparison between ten manuscripts (four of them ignored by the existent edi-
tions) points out the existence of two redactional phases, probably both composed by the 
author himself. The fact that the majority of the xvii and xviii century copies report the 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:valeria.lehmann%40unina.it?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9081-8444
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


136 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

136

most extended version of the text indicate that at that time the Instrucción might have been 
interpretated by the readers more as a treatise than as the letter it originally was.

Keywords: conversos, limpieza de sangre, textual criticism, Instrucción del Relator, Fernán 
Díaz de Toledo.

1. �Introducción

Hace un par de años, durante un afortunado periodo de intercambio en la Univer-
sidad de Salamanca, comencé a interesarme por un tratado escrito con ocasión de 
la revuelta toledana de 1449, probablemente entre octubre y noviembre del mismo 
año1, en defensa de los conversos. Se trata de una carta que Fernán Diaz de Toledo, 
él mismo de origen judío (su nombre antes de la conversión fue Mosé Amomo2), re-
lator del rey de Castilla Juan II, escribió e hizo enviar a Lope de Barrientos, obispo 
de Cuenca, para que este defendiese públicamente a los cristianos viejos de las 
injusticias y de la violencia a las cuales los rebeldes, encabezados por Pedro Sar-
miento, repostero mayor del rey, y por el bachiller Marcos García de Mora, los esta-
ban sometiendo3.

El documento, redactado en castellano y generalmente conocido bajo la deno-
minación de Instrucción del Relator (Díaz de Toledo, 2012), hace hincapié en tres 
razones principales por las cuales no se debería discriminar a los conversos: una 
razón de tipo religioso, una de tipo jurídico y una de tipo pragmático. La alegación 
religiosa se funda principalmente en la cuestión del bautismo, un tema central en la 
controversia pro conversis, esgrimido magistralmente también por Alfonso de Car-
tagena en el Defensorium Unitatis Christianae (Cartagena, 2022): este argumento in-
siste en la idea de que considerar que podría quedar algún pecado después de ese 

1 La cuestión de la fecha de composición resultó viciada durante mucho tiempo por la interpreta-
ción de Fermín Caballero (1873), que, al indicar erróneamente el 30 de mayo de 1449 como fecha del 
fallecimiento del destinatario de la carta del relator, Lope de Barrientos, quien en realidad murió en 
1469, eligió aquella fecha como terminus ante quem de composición de la obra. Como puso de relieve 
Nicholas Round (1969) en una hipótesis aceptada también por González Rolán y Saquero Suárez-So-
monte (2012), la carta no pudo ser redactada antes de que la bula papal Si ad reprimendas, del 24 de 
septiembre 1449, hubiese llegado a España, ya que en la Instrucción aparece una referencia a la traduc-
ción al castellano de este documento que excomulgaba a uno de los líderes de la revuelta, Pedro Sar-
miento, y a sus seguidores.

2 El nombre judío, anterior a la conversión, de Mosé Amomo aparece en dos de los diez testimo-
nios: “Doctor Mose Hamomo” en Madrid, Biblioteca Nacional de España MSS/721 y “Mosen Amomo” 
en Madrid, Biblioteca Nacional de España MSS/6259.

3 La Instrucción no es la única obra de Fernán Díaz que se ha conservado: a ella se añade un for-
mulario de modelos documentales relacionados con la práctica notarial conocido bajo el título Notas 
del Relator (Ostos Salcedo, 2016). Eleazar Gutwirth (1986) señala que, al margen de la actividad de es-
critor y de relator, Fernán Díaz habría también patrocinado la traducción al hebreo del Tratado sobre 
el asma de Maimónides efectuada por Samuel Benveniste, según indica el colofón presente en uno de 
los manuscritos. Un documento clave para más informaciones biográficas sobre el autor de la Instruc-
ción es el testamento que el propio Fernán Díaz dictó al notario Pedro González (Sanz Fuentes, 2014).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


137Hacia una nueva edición de La Instrucción del Relator Fernán Díaz de Toledo

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

137

sacramento sería una herejía. La alegación jurídica destaca la ilegalidad de cual-
quier forma de discriminación y hace referencia a la Partida Séptima de Alonso X, al 
Ordenamiento de Alcalá de 1348 y a los decretos del Concilio de Basilea. Finalmente, 
la alegación pragmática insiste en el carácter utópico del plan de los rebeldes: se 
afirma que, aun admitiendo que fuese justificable y justo discriminar a quienes lle-
vasen alguna gota de sangre judía en sus venas, esto no sería posible, ya que en esa 
época nadie, ni siquiera la nobleza, podía afirmar rotundamente no tener ninguna 
ascendencia judía.

2. �Manuscritos y ediciones

Aprovechando la cercanía de uno de los testimonios de la obra, conservado en la 
Biblioteca Universitaria de Salamanca, me decidí a investigar el estado de la tradi-
ción textual.

Se conocen diez manuscritos de la Instrucción4:

A = Buenos Aires, Biblioteca Nacional de Argentina, ms. FD 233
H = Madrid, Real Academia de la Historia, ms. 9/5849
I = Madrid, Real Academia de la Historia, ms. 9/2033
L= Fundação da Casa de Bragança, Luís Filipe Leal Pessoa Ferreira da Silva, ms. 10305

M = Madrid, Biblioteca Nacional de España, ms. 2041
N = Madrid, Biblioteca Nacional de España, ms. 6259
O = Madrid, Biblioteca Nacional de España, ms. 721
R = Madrid, Real Biblioteca, ms. II/2836
S = Salamanca, Biblioteca General Histórica de Salamanca, ms. 455
T = Madrid, Biblioteca Nacional de España, ms. 20067/156

Se trata de copias tardías conservadas en obras misceláneas que recolectan docu-
mentos sobre la cuestión conversa y papeles de la Inquisición. Las copias de la Ins-
trucción se remontan a los siglos xvii (A H L M N O S T) y xviii (I R), según indican 

4 Una descripción de los manuscritos se encuentra en la Bibliografía española de textos antiguos 
(BETA = Bibliografía Española de Textos Antiguos, 2022) de PhiloBiblon (PhiloBiblon, 2022). Los ma-
nuscritos M N O han sido digitalizados y se encuentran en línea, en la Biblioteca Digital Hispánica de 
la Biblioteca Nacional de España (Biblioteca Nacional de España, 2022).

5 Este ejemplar perteneció a la colección privada del doctor Luís Filipe Leal Pessoa Ferreira da Silva 
hasta finales del año 2021, cuando fue vendido y trasladado, junto a todas las demás piezas de su bi-
blioteca, al archivo Casa de Bragança de Vila Viçosa (Évora). Según se lee en el colofón, fue copiado 
de un manuscrito más antiguo perdido: “Este libro se trasladó de otro que era de Blas de Salazar, Rey 
de Armas de su Magestad D. Phelipe quarto, fue autor de las Alianças de los Reyes de Castilla y León i 
descendientes de su Real casa D. Joseph de Zeuallos-Mezopa”. Para más informaciones sobre la colec-
ción de obras manuscritas e impresas procedentes de la biblioteca privada de Silva, véase Silva (2019).

6 Para evitar confusiones, la letra atribuida a cada uno de los manuscritos es la misma empleada 
por la edición González Rolán y Saquero Suárez-Somonte (2012), con la excepción de A I L N, que no 
fueron tenidos en cuenta en dicha edición.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


138 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

138

los catálogos de las respectivas bibliotecas7. Este dato coincide, acaso de manera 
significativa, con un período en el cual se asistió a un replanteamiento general de la 
cuestión de la limpieza de sangre: tras la revuelta toledana, y tras la institución de la 
Inquisición española, la obsesión genealógica se había exacerbado tanto en ciento 
cincuenta años que se había hecho necesaria una renovación del debate acerca de 
los estatutos. Fue precisamente en ese contexto cuando, a comienzos del siglo xvii, 
fray Agustín Salucio escribió su Discurso sobre los estatutos de limpieza de sangre 
(Salucio, 1975) con el objetivo de restringir el campo de aplicación de los estatutos. 
Entre varias razones, Salucio aducía la necesidad de preservar el nombre de España 
de la mala fama de nación de conversos. Dos décadas más tarde, la misma Inqui-
sición prohibió la lectura de una obra genealógica como el Libro Verde de Aragón 
(Anónimo, 2003), cuya intención explícita era difamar a la nobleza aragonesa des-
velando sus orígenes judíos. En ese mismo contexto, no parece fuera de lugar que 
la Instrucción del Relator se recuperara y su proceso de copia y circulación se am-
pliase, debido a que este fue uno de los primeros documentos que se opuso al pri-
mer estatuto de limpieza de sangre, la Sentencia-Estatuto de Pedro Sarmiento, y a 
que lo hizo también a través de una argumentación, a la cual hice referencia ante-
riormente, que se dedica a demostrar que las familias nobles más distinguidas de la 
península ibérica llevaban todas alguna gota de sangre judía en sus venas:

çierto es que la Iglesia de Dios es fecha e ayuntada de dos pueblos, el uno israelí-
tico y el otro gentílico, e desque se comenzó, todavía de tiempo en tiempo, agora 
de los unos, agora de los otros siempre se convirtieron e se convirtirán hasta la fin 
del mundo. Ca todos estos fiço e face Nuestro Señor un pueblo por su Sancta Pa-
sión, e por todos padesçió. E tanto á que anda esta mercadería que ya no se sabe de 
dónde viene cada uno, ca como dice san Isidoro en las Ethymologías: Todos los ju-
díos de España en tiempo de un rey de los Godos, lo cual habrá bien seteçientos años, 
fueron cristianos. Lo cual él requenta por una de las grandes cosas que se an fecho 
en el mundo, pues los que de éstos desçienden, quién sabe quáles son. En nues-
tros tiempos fue el reverendo padre don Pablo, obispo de Burgos, de buena memo-
ria, chançiller mayor de el rey e de su consejo; e sus nietos e viznietos e sobrinos, 
e los otros de su linaje, son ya oy en los linages de los Manriques, e Mendozas e 
Rojas, e Sarabias e Pimenteles e Lujanes e Solises, e Mirandas, e Ossorios, e Sau-
cedos, e otros solares, e algunos de ellos son viznietos de Juan Hurtado de Men-
doza, mayordomo mayor de el rey, y de el mariscal Diego Fernández de Córdoba, 
sobrino de los mayores de el reino. E assimesmo Juan Sánchez de Sevilla, que era 
de este linaje, e fue contador mayor de el Rey, sus nietos y trasviznietos son oy los 
de Araujo e los de Porres, e los de Valdés e de Anaya e de Ocampo e de Monroy 
e de Solís e de Sosa, e de Villaquirán, e los de Bobadilla e de otros linages […]. Y 
ansí podría enchir papel de otros muchos. (González Rolán y Saquero Suárez-So-
monte, 2012: 112-114)

7 Más precisamente, L habría sido copiado en la segunda mitad del siglo xvii y R en la segunda 
mitad del xviii.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


139Hacia una nueva edición de La Instrucción del Relator Fernán Díaz de Toledo

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

139

He citado aquí fragmentos de un listado más extenso: se trata de una verdadera 
encuesta genealógica, con un objetivo diametralmente opuesto a los libros difama-
torios como el Libro Verde de Aragón que se comenzaron a prohibir en el siglo xvii8.

La primera edición moderna de la Instrucción, realizada por Fermín Caballero 
en 1873 y publicada en un volumen titulado Noticias de la vida, cargos y escritos del 
Doctor Alonso Díaz de Montalvo se basa en un único manuscrito perdido, que el edi-
tor indica como “manuscrito que poseo, letra del siglo xviii9”. Esta edición, aunque 
encomiable por ser la primera edición moderna, y la primera edición impresa, por 
lo que sabemos, se caracteriza por sus “muchas e importantes deficiencias”, según 
González Rolán y Saquero Suárez-Somonte (2012: 94).

La realización de una segunda edición, sin duda la más completa hasta el día de 
hoy, fue llevada a cabo en 2012 por los mencionados González Rolán y Saquero Suá-
rez-Somonte. Esta edición, que forma parte de un volumen que recoge varios textos 
que tratan sobre la revuelta toledana de 1449, toma en consideración seis testimo-
nios (H M O R S T) de los diez ahora conocidos. Por lo que se refiere a las relaciones 
entre los testimonios, los editores plantearon la hipótesis de la existencia de dos fa-
milias, basándose en supuestas omisiones en los manuscritos H S:

la primera, más completa y en general más fiel al original, formada por los códi-
gos M O R T y la segunda por H S. Estos últimos testimonios presentan un texto 
lleno de omisiones, pero también nos ofrecen lecturas que, apoyadas a veces en 
alguno de los códices de la primera familia, en especial, M, han de ser preferidas a 
las de los otros manuscritos. (González Rolán y Saquero Suárez-Somonte, 2012: 95)

3. �Metodología

Para una revisión de la tradición textual de la Instrucción que pueda tal vez propor-
cionar nuevas informaciones acerca de la redacción de la carta y de su recepción y 
fortuna, me he propuesto hacer un listado de las omisiones de la familia H S y anali-
zarlas caso por caso. De hecho, aun siendo de longitud variable (algunas constan de 
una única palabra, otras de frases enteras de varias líneas), se nota que, cotejándo-
las, se pueden identificar grupos de omisiones similares. Se presentan aquí abajo las 
omisiones individuadas, ordenadas por categorías de forma y contenido: la primera 

8 El concepto de genealogía como aspecto fundamental de la cuestión conversa a partir de la re-
vuelta toledana, más allá de las sospechas de criptojudaísmo, fue evidenciado por David Nirenberg, 
que lo asoció a la noción de “raza” (Nirenberg, 2013) y a la tendencia a reformular un nuevo paradigma 
de encasillamiento social en un momento en el cual, debido al elevado número de conversiones al 
cristianismo, el criterio religioso comenzaba a ser percibido como insuficiente (Nirenberg, 2002). Al 
examen de la situación genealógica de las familias cristianas ibéricas, la Instrucción del Relator añade 
también una reflexión sobre la antigua distinción entre judíos y gentiles, llegando incluso a cuestionar 
la legitimidad del término “converso”, según destacan Yisraeli e Israeli (2022).

9 El texto de la edición Caballero 1873 también fue reproducido por Manuel Alonso, que lo insertó 
en su edición del Defensorium unitatis christianae de Alfonso de Cartagena (Cartagena, 1943).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


140 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

140

variante indicada es la más escueta, transmitida siempre por H S y presentada con 
la grafía de H, la segunda la más extendida, ofrecida con la grafía de A. A las grafías 
de estos manuscritos solo se añaden las tildes según el uso moderno, para mayor 
claridad. Dado que no existen ediciones de la Instrucción con numeración de pá-
rrafos, he puesto a la derecha de cada pasaje la indicación del número de la página 
de la edición de González Rolán y Saquero Suárez-Somonte (2012) en la cual se en-
cuentran los fragmentos a los cuales se hace referencia.

4. �Resultados

4.1. �Incorporación de un sinónimo o adición de una palabra o de un nombre a 
una descripción o a un listado para ampliarlo

a.	 Y tornaron a los ritos judaicos] i (oy R) se tornaron a ser Judíos y a los ritos 
Judaicos A I L M R T, y se tornaron a hazer judíos y a los ritos judaicos N, y re-
tornaron a ser judíos y a los ritos judaycos O (98)

b.	 Y ordenó] ordenó, i declaró A I L M N O R T (102)
c.	 Muchos cavalleros] muchos (nuestros O) Regidores e Caballeros A I L M N O 

R T (113)
d.	 Rojas] Roxas e de Ossorios A I L M N O R T (115)
e.	 Condes] Reies, e condes A I L M N O R T (115)
f.	 E otros] e de altos Linages de Caballeros, e de los maiores de el Reino e más 

prinçipales de los quales allende (hallan N) de la Caballería e nobleza e de 
aver en ellos Condes e Ricos hombres, e otros Grandes Señores A I L M N O 
R T (116)

g.	 Perlados] Prelados, e Barones Ecclesiásticos e Religiosos, e si (oy I L) viven al-
gunos de ellos A I L M O N R T (116)

h.	 Nietos] nietos e bisnietos A I L M N O R T (116)
i.	 Amonesta] amonesta, e manda A I L M N O T (118)
j.	 Dios] Dios e de su sancta madre, e en vilipendio de la fee cathólica e en tanta 

injuria e vituperio de tantos e e tan Grandes señores A I L M N O R T (118)

4.2. �Especificación de contra qué o contra quién se expresa un concepto

a.	 Fuese] fuesse no lo consentiría la sancta Theología ni los Sanctos Doctores S 
de ella. I las sacras auctoridades de la Lei scripta i de graçia, i Aposthólica i 
canónica todas quedarían en vaçío, i agradarse ia mui poco nuestro señor 
Jhesu Cristo si por venir a la fee los que son de su linage según la carne fues-
sen, i quedasen, infamados e non pudiessen aver offiçios nin benefiçios, nin 
honrras, nin libertades, nin dignidades A I L M N O R T (98)

b.	 Cielo] çielo e lebantar tal blasfemia en tanta injuria de Dios e de su Sancta 
madre, e de los Apóstolos e de los otros Sanctos e Sanctas de la Corte çelestial. 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


141Hacia una nueva edición de La Instrucción del Relator Fernán Díaz de Toledo

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

141

E ansí mismo es tanta ignominía, e vituperio, en contumelia de tantos e tan 
Grandes señores e señoras e Condes e condessas e mui notables Prelados 
que oy son en la Iglessia de Dios e Caballeros, e maestres, e Religiosos, e fi-
dalgos, e Doctores e Oidores e oficiales de el Rei nuestro señor, e de su con-
sejo e otras mui notables personas que han parte en este linaje, e sobre todo 
lo que más grave e peor es querer a sabiendas dogmatiçar con grande herror 
contra nuestra sancta fee A I L M N O R T (117)

4.3. �Precisión de un tema, de una referencia o de un objetivo

a.	 Doctores] doctores que sobre ello fablan A I L M N O R T, autores H (98)
b.	 Fe] fee, maiormente los Judíos A I L M N O R T (105)
c.	 Enseñança] enseñança por los ganar e (a I) façer fijos de Dios A I L M N R T, 

y graciosa y por los ganar y facer hiços de Dios O (105)
d.	 Ordenamientos] hordenamientos que sobre esto fablan A I L M N O T (119)

4.4. �Paralipsis

a.	 Reinos] Reinos a tornar Judíos diçiendo que la fee no les vale, ni con ella se 
pueden defender de los males. Lo qual quanto sea en deshonor de Dios i 
de su fee a todos es notorio, i no es neçesario de despender palabras en ello 
maiormente con su merçed que lo sabe mejor durmiendo que io velando A 
I L M N O R T (97)

b.	 Valençia] Valençia yo no sé para que me detengo en esto pues fablo con 
quien lo sabe (sabe cien mil veces I R) mejor que yo A I L M N O R T (104-105)

c.	 Señores] señores que sería (será N) mucho luengo de escribir, e aun dexando 
la antiguedad, que non se sabe de donde vinieron nin (vinieron nin om. N R) 
deçiende cada uno (cada uno om. N) A I L M N O R T (118)

4.5. �Digresiones sobre el papel salvífico de Cristo que ponen de relieve su origen 
judío

a.	 Nación] Nación (razón N) de el linage de nuestro señor Jhesu Cristo según la 
carne el qual es (es om. O N T) sobre todas las cosas Dios vendito (bendixo 
T) A I L M N O R T (95)

b.	 Jesu Cristo S] uso Cristiano H, Jesu Cristo era el Rei Messias prometido en la 
Lei, i en los prophetas A I L M N O R T (107)

4.6. �Precisión de un título honorífico o de un vínculo familiar

a.	 Dios] nuestro Señor Dios A I L M N O R T (96)
b.	 Henrrique] Henrrique padre de el Rey A I L M N O R T (100)

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


142 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

142

4.7. �Consolidación del discurso a través de la inserción de una auctoritas

Justicia] justicia que si seiendo amonestado como los derechos communes e la 
Leies de el Reino e aun el dicho nuestro señor el papa en la dicha su Bulla, e esto 
mismo los decretos de Basilea lo quieren, non quisieren emmendarse, que es gran 
razón e Justicia que se guarde la horden en ello A I L M N O R T (109)

4.8. �Información del fallecimiento de alguien

Obispo de Burgos] obispo de Burgos de buena memoria A I L M N O R T (113)

5. �Discusión

5.1. ¿Omisiones o incorporaciones?

Todas las omisiones de este listado, independientemente de su brevedad o ampli-
tud, tienen una característica en común: ninguna afecta el sentido ni le resta flui-
dez al texto, ya que todas esas categorías diversas presentan naturaleza de incisos. 
Creo entonces que, observando detenidamente esas supuestas omisiones, se puede 
llegar a hipotetizar que no hay que considerarlas lagunas de H S, sino más bien am-
pliaciones de los demás manuscritos, incluyendo también A I L N. Como tal, no 
pueden considerarse errores, y mucho menos errores conjuntivos de H S. Se trata 
posiblemente de apartados incorporados en un segundo momento: podrían consti-
tuir entonces tanto variantes de autor como variantes añadidas en el desarrollo de 
la tradición textual de la obra.

Para evidenciar la diferencia con una laguna propiamente dicha, se presentan, a 
continuación, los únicos casos en la Instrucción para la definición de los cuales el 
término “laguna” me parece adecuado:

Embiara e asimismo se muestre a su merced el trasunto que llevades del otro 
breve que el Papa om. M (119).

La frase que se lee en los demás manuscritos es: “E se dé a el Príncipe el breve 
que el Papa embiara e asimismo se muestre a su merced el trasunto que llevades del 
otro breve que el Papa sobre esto embió a el Rey nuestro señor”.

Como se ve, aquí también, como en los casos anteriormente enumerados, la frase 
no pierde su sentido en M (queda: “E se dé a el Príncipe el breve que el Papa sobre 
esto embió a el Rey nuestro señor”). Sin embargo, a diferencia de lo que ocurre 
en los casos de las supuestas omisiones de H S, aquí hay un elemento textual que 
permite categorizar esta omisión como omissio ex homoioteleuton: la repetición del 
sintagma “el Papa” a breve distancia en una frase larga. En este caso el lector se en-
cuentra, sin duda, con un error textual de tipo poligenético.

Poco antes de este pasaje, se encuentra un ejemplo análogo, que, esta vez, 
afecta a más manuscritos; estos podrían haber originado su omisión de manera 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


143Hacia una nueva edición de La Instrucción del Relator Fernán Díaz de Toledo

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

143

independiente, considerada la naturaleza poligenética de ese tipo de error: un des-
cuido que diferentes copistas podrían haber cometido cada uno por su cuenta, con-
fundiéndose en la lectura de un texto que propone palabras idénticas en la misma 
página del códice antígrafo.

De filiabus, quia ex multitudine doloris et maeroris mei locuta sum. “Ecclesia te 
putat ancillam suam quasi una de filiabus”10 om. O R T (118).

Como se ve, en este caso también la repetición del sintagma “de filiabus” sugiere 
que se clasifique esta omisión como laguna imputable, una vez más, a un salto de 
igual a igual.

Distinto es el caso de las demás aportaciones que faltan en H S. Para entender 
mejor la naturaleza de esas aportaciones que se suponen intercaladas posterior-
mente, es necesario preguntarse cuándo habrá sido llevado a cabo el proceso de 
inserción de esos elementos textuales; elementos que, como se ha evidenciado, 
contribuyen a ampliar y en cierta manera a elevar el estilo de la Instrucción, gracias 
a figuras retóricas como la acumulación y la hendíadis.

Un elemento que permite formular suposiciones acerca de ello es la compara-
ción con una obra redactada por el obispo Lope de Barrientos tras la recepción de 
la carta del relator, el tratado titulado Contra algunos çiçañadores de la nación de 
los convertidos del pueblo de Israel (Barrientos, 2012). Esta pequeña obra retoma de 
cerca el contenido de la Instrucción, pero modifica su forma. González Rolán y Sa-
quero Suárez-Somonte le atribuyen las características de lo que, si no fuera por al-
gunos cambios, la sensibilidad contemporánea llamaría plagio en toda regla:

A simple vista, el proceder de Lope de Barrientos podría considerarse desde 
nuestra mentalidad actual como un plagio, pero si bien es cierto que mantuvo to-
dos los argumentos, no es menos cierto que agregó algunos nuevos datos, eliminó 
otros y sobre todo cambió el tono de la invectiva personalizada en Marcos García 
de Mora por el de una acusación más plural, que incluía no solo a este último sino 
también a todos los que le apoyaron o secundaron. (González Rolán y Saquero 
Suárez-Somonte, 2012: 37-38)

Por su parte, Nicholas Round puso de relieve el carácter oral de la Instrucción del 
Relator, concebida para impresionar a su destinatario con técnicas retóricas perte-
necientes al ámbito de la abogacía: “The form of the Instrucción, so strongly remi-
niscent of a lawyer’s plea, supports the notion that it was written with oral delivery 
in mind” (Round, 1969: 298). En comparación con ella, el tratado de Barrientos se 
califica como una reformulación más equilibrada, pensada para la lectura.

10 Esta cita hace referencia a un pasaje conclusivo en el cual el relator, con el propósito de discul-
parse por su prolijidad, se compara al personaje bíblico de Ana, madre de Samuel, que había persis-
tido con firmeza en sus oraciones hasta quedarse embarazada (1 Re 1: 16).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


144 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

144

El mismo título del tratado de Barrientos retoma el comienzo de la Instrucción, 
donde el relator afirma que el bachiller Marquillos “ha sembrado çiçaña en aquella 
ciudad, diciendo que los convertidos a la fee y los que vienen de ellos no deban aver 
ofiçios, ni honras, ni dignidades, ni aún deben ser reçividos por testigos entre los fie-
les […]” (González Rolán y Saquero Suárez-Somonte, 2012: 97).

Pese a la fuerte semejanza entre la obra de Fernán Díaz y la de Barrientos, no es 
fácil comparar las partes acrecentadas de la Instrucción con el tratado del obispo, 
ya que algunos pequeños elementos textuales se tuvieron que modificar a la hora 
de cambiar de destinatario y de formato. La parte inicial de la carta del relator, que 
consta de una apelación al obispo de Cuenca, la parte conclusiva, que describe las 
modalidades de entrega, y en general todas las partes en las cuales el relator se di-
rige directamente a Lope de Barrientos se encuentran modificadas en la reformula-
ción del propio Barrientos, de manera que resulta imposible cotejar puntualmente 
elementos textuales menores.

Aun así, comparando el texto de Barrientos con el del relator, se nota que cier-
tas partes que habrían sido añadidas posteriormente a una primera redacción de la 
Instrucción también se encuentran en el tratado del obispo. A continuación, se da 
muestra de algunas de ellas, con la indicación numérica de la correspondencia con 
los pasajes de la redacción ampliada de la Instrucción. Los números de páginas de la 
edición González Rolán y Saquero Suárez-Somonte (2012) de Contra algunos çiça-
ñadores de la nación de los convertidos del pueblo de Israel preceden dicha indica-
ción numérica.

a.	 Mas yo no sé, señor sobrino, para qué en esto me detengo, pues que sé que 
según vuestro sotil ingenio sabéis de aquesto tanto que lo mío no vos venga 
nuevo; por si la heregía… (130) 4.4 b 

b.	 Mansa e graçiosa enseñanza para los ganar e façer hijos de Dios (130-131) 
4.3 c

c.	 Nuestro Señor Jesuchristo era el Mesías prometido en la Ley e en los pro-
fetas (130) 4.5 b

d.	 Obispo de Burgos, de buena memoria (136) 4.8
e.	 Muchos regidores e caballeros e oficiales (137) 4.1 c
f.	 Todos los altos linages, caballeros e de los mayores e más principales del 

reino; de los quales allende de la caballería e de la nobleza e de aver entre 
ellos condes e ricos homes e otros grandes señores (139) 4.1 f

g.	 E no solamente a nuestra Señora Sancta María, mas la Santa Humanidad y 
fijo suyo, apóstoles e sanctos e sanctas de la corte celestial; e asimismo en 
tanta ignominia y vilipendio e en contumelia de tantos e tan grandes seño-
res e señoras, perlados, caballeros que oy son en la sancta Iglesia de Dios, 
condes, condesas, doctores, oidores, ofiçiales del Rey nuestro señor y de 
su Consejo, maestros, religiosos, fidalgos e otras muchas notables perso-
nas (140) 4.1 j

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


145Hacia una nueva edición de La Instrucción del Relator Fernán Díaz de Toledo

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

145

El tratado del obispo de Cuenca se data entre finales de noviembre y comienzos 
de diciembre de 1449. Hubo de ser redactado, entonces, inmediatamente después 
de la recepción de la Instrucción:

esta adaptación o reformulación fue realizada por Lope de Barrientos una vez lle-
gado a Toledo a mediados de noviembre y antes de que el bachiller Marcos García 
de Mora fuese cruelmente descuartizado por mandato del príncipe Enrique bien 
entrado el mes de diciembre, es decir, entre el 15 de noviembre y el 15 de diciem-
bre. (González Rolán y Saquero Suárez-Somonte, 2012: 87-88)

Como decía, no me parece plausible la hipótesis de que las partes citadas anterior-
mente sean omisiones en la transmisión del texto de H S: la crítica textual nos enseña 
que es muy difícil que se verifiquen lagunas tan extensas en número y de tipología 
tan precisa sin que ninguna de ellas afecte el sentido general del texto y sin que haya 
habido algún tipo de intención voluntaria detrás de una supresión como esa.

Es improbable también la hipótesis de que el relator haya escrito una primera 
versión más larga de la carta y que luego él mismo o alguien más la haya acortado 
para que fuese entregada al obispo: el hecho de que el obispo retome la versión 
larga lo excluye. Otra opción podría ser que el relator haya escrito primero la ver-
sión más corta y que esta ya hubiera sido copiada y difundida cuando decidió alar-
garla añadiendo algunos detalles más. Nicholas Round ya formuló esta hipótesis, 
aunque sin evidenciar las pistas textuales, constatando que el bachiller Marquillos, 
en una obra anticonversa conocida como Memorial del Bachiller Marquillos (García 
de Mora, 2012), respondió muy pronto a las acusaciones del relator (Round, 1969), 
probablemente en el mes de noviembre. Aun así, Marquillos podría haberse ente-
rado de las acusaciones del relator tras la recepción de la carta por parte de Barrien-
tos, puesto que debió pasar poco tiempo entre la composición y la entrega.

Tal vez se podría imaginar que alguien que realizó una copia de la Instrucción en 
un momento en el cual ya se había divulgado el tratado de Barrientos decidió deli-
beradamente incorporar algunos de los pasajes añadidos que aparecían en Contra 
algunos cizañadores de la nación de los convertidos del pueblo de Israel a la Instruc-
ción. Pero, ¿por qué razón alguien debería haber decidido insertar en el tratado del 
relator ciertos pasajes de Barrientos? Se trataría de una hipótesis fantasiosa y an-
tieconómica, que supondría una labor innecesaria por parte de los copistas. Una 
quinta hipótesis me parece más defendible: que el relator haya escrito primero la 
versión más breve, que la haya modificado enseguida para elevar su estilo y que, en 
el momento de la recepción, delante del obispo, se haya leído la versión más breve 
y que se le haya entregado en forma escrita la versión más larga. Esta hipótesis po-
dría quizás explicar cómo es posible que en la tradición textual haya quedado ras-
tro tanto de la primera como de la segunda redacción.

Con referencia a la transmisión textual, cabe destacar que los dos únicos testi-
monios conocidos del tratado de Lope de Barrientos se encuentran en lo códices 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


146 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

146

designados como H S, que no presentan variaciones significativas entre ellos en 
los pasajes citados de esta obra, y que son precisamente los dos únicos códices que 
transmiten la versión abreviada de la Instrucción. ¿Acaso podría ser un indicio que 
sugiere que quienes se dedicaron a la organización de estos códices no advirtieron 
la necesidad de insertar una hipotética redacción de la Instrucción reservada a la 
lectura, al incluir en estos códices el texto Contra algunos çiçañadores, reformula-
ción de la Instrucción?

En todo caso, independientemente de las que pudieran ser las intenciones de 
Fernán Díaz a la hora de escribir y, probablemente, modificar la Instrucción, am-
pliándola, así como las modalidades con las cuales Lope de Barrientos decidió re-
dactar y difundir una versión reelaborada del texto, es altamente probable que la 
versión más larga fuera la versión predilecta por los lectores de los siglos xvii y xviii, 
ya que el 80% de los manuscritos conservados son testimonios de la redacción am-
pliada, y solo el 20% de la redacción más escueta.

5.2. �Errores textuales comunes a más de un manuscrito: pistas para la hipótesis 
de un stemma codicum de la Instrucción

En este segundo apartado se exponen algunos elementos, diferentes de las inser-
ciones mencionadas anteriormente, que emergen en la fase de collatio y que nos 
pueden proporcionar algunas pistas sobre las relaciones entre los testimonios con-
servados de la Instrucción del Relator.

Por lo que se refiere a los errores, he individuado los errores conjuntivos enume-
rados en el listado que sigue a continuación. Primero se indican los errores comu-
nes a H S y sucesivamente los de los demás manuscritos. Los números que siguen 
hacen referencia, una vez más, a las páginas de la edición de González Rolán y Sa-
quero Suárez-Somonte (2012) en las cuales se encuentran los pasajes citados.

a.	 Basilea] de la silua H, dele sileia S (102)
Aquí se evidencia una confusión de H S acerca del nombre de la ciudad en 
la que hubo lugar el Concilio de Basilea.

b.	 Arcediano de Niebla mi primo lo mueva] no lo promueua H S (120)
La negación aquí no tiene ningún sentido, ya que el relator quiere decir que 
espera que su propio primo “mueva”, es decir, traslade, la carta de la Ins-
trucción, precisamente para “promoverla”, para que llegue a los oídos de su 
destinatario:
E si entendiere su merced que es bien que el arçediano de Niebla, mi primo, 
lo mueva por que su merced mejor nos pueda aprovechar en ello, que lo 
mande su merced, que así se fará.

c.	 Graeco] gratie H N] grecos L (99)
En el contexto:
Concuerda bien con las palabras del Apóstol […] donde diçe: iudaeo pri-
mum et graeco.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


147Hacia una nueva edición de La Instrucción del Relator Fernán Díaz de Toledo

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

147

Este error deriva de la interpretación de un copista que no supo reconocer 
aquí una cita bíblica: Rom. 1: 16; 2: 10. Es probable que en el antígrafo hu-
biese una abreviatura que fue mal interpretada por el copista: en este caso 
podría considerarse error poligenético.

d.	 Nos habemos de regir] no havemos de regir H N (99)
La sustitución del pronombre personal por el adverbio de negación muda 
radicalmente el sentido de la frase:
Y esto mismo lo diçen las leyes de las Partidas, ordenadas por el rey don 
Alonso el Sabio, por las quales nos avemos de regir y gobernar.
Como en el caso anterior, este error podría ser poligenético, ya que consta 
de la caída de una única letra. Sin embargo, el hecho de que estos dos erro-
res se encuentren en secuencia en H N y solo en H N podría tener cierta 
relevancia para suponer una familiaridad entre ellos. Por eso, a pesar del ca-
rácter poligenético de estos errores, no los excluyo de este listado.

e.	 Conclusión] confusion A M, colusion H, confusion I R] confession L (118)
Por el contexto es evidente que el término correcto aquí es “conclusión”:
Finalmente diréis a su merced que la conclusión es esta […].

f.	 Basilea] Siçilia A M] Sevilla L (106)
Aquí también hubo una lectura errada de “Basilea”, como en el primer 
punto.

g.	 Ante de rescriptis] de rescripto canta I R (102)
Este error deriva del hecho de que, en los testimonios correctos, se lee “c. 
antes de rescriptis”: la abreviación podría haber sido malinterpretada y ha-
berse unido a “antes”, dando origen a “cante”, “canta”:

h.	 Libro de los pronósticos] libro de las pro I R (104)
Se trata de un error gráfico, pero conjuntivo.

i.	 Trasumpto] transito I R (106)
El error es evidente por el contexto:
Con lo qual todo bien concuerda el decreto fecho en el conçilio de Basilea 
[…], el trasumpto del qual vos llevades para mostrar a mi señor el obispo.

j.	 Robado] aprobado I R (120).
Como en el precedente pasaje, este error también se revela por el contexto:
[...] La restitución de lo que Pedro Sarmiento e Marquillos e los otros an ro-
bado en esta ciudad dejando, como dejan, pobres e disauçiados a los due-
ños de ellos.

Basándome en estas consideraciones, propongo una hipótesis de stemma codi-
cum que suponga dos familias de testimonios: de un lado, H S, la redacción breve y 
probablemente la original, de otro lado A I L M N O R T, redacción ampliada. En par-
ticular, en esta rama A M L e I R se agruparían por errores conjuntivos.

6. �Conclusiones

Según se acaba de argumentar, el examen de las variantes de los testimonios de 
la Instrucción del Relator, con particular referencia a los pasajes probablemente 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


148 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

148

añadidos por A L M N O R S T frente a H S, testifica la conservación de una doble re-
dacción del texto: una versión muy cuidada en cuanto a orden y simetría y otra más 
escueta, quizás dirigida a esa declamación oral propuesta por Round (1969).

Creo que el estudio de los nuevos testimonios que aquí se han considerado, y, 
sobre todo, la hipótesis de la doble redacción, indica que podría ser provechoso dar 
a luz a una nueva edición crítica que integre las ediciones publicadas hasta hoy. 
Una revisión de las variantes podría constituir una nueva herramienta para desci-
frar la naturaleza híbrida de la Instrucción, en la encrucijada entre el formato de la 
carta y el del tratado. De hecho, la redacción del texto de Barrientos en favor de los 
conversos podría considerarse parte de una tendencia a la readaptación hacia el gé-
nero del tratado.

Lo que originariamente fue una carta propiamente dicha11, escrita bajo la pre-
sión de una situación contingente en búsqueda de una solución inmediata, se con-
virtió, para los lectores de los siglos xvii y xviii, en un tratado que formalizaba, con 
alegaciones sólidas respaldadas por una retórica consistente, argumentos válidos 
para defender a una parte de la sociedad perseguida desde hacía más de un siglo y 
medio.

El estudio de las modalidades de redacción y de difusión de las obras en benefi-
cio de los conversos escritas al calor de la revuelta toledana ofrece una clave de lec-
tura sobre la sociedad del tiempo de los autores y de los lectores en la medida en 
que, en una situación de violencia y, en el caso específico de Toledo en el fatídico 
año de 1449, de debilidad del poder político de la corona12, parafraseando a Sicroff, 
fue “la pluma” la que asumió la ardua tarea de responder “a la violencia popular13” 
(Sicroff, 1985: 56).

11 El estatuto de carta de la versión original de la Instrucción del Relator es confirmado no solo por 
la estructura formal y textual de la obra, sino también por la referencia a una copia de la traducción 
castellana de la bulla Si ad reprimendas, a una copia de la Partida Séptima y a una copia de los decre-
tos de Basilea acerca de las cuales Fernán Díaz afirma que deberán ser entregadas a Lope de Barrien-
tos junto con su carta. Según Enrique Cantera Montenegro, el “cargo de relator le permite aportar 
documentos de gran interés, que hacen de esta obra una de las más sólidas, desde el punto de vista 
argumental, de cuantas fueron redactadas a lo largo de este debate [acerca de los conversos]” (Can-
tera Montenegro, 1997: 19). Pese a la importancia de estas piezas adjuntas, la tradición de los ma-
nuscritos no las ha conservado junto a la Instrucción: una señal que indica que la relevancia de esos 
documentos, por grande que fuese, quedó circunscripta a la entrega al obispo de la Instrucción en for-
mato de carta.

12 En su ensayo Toledo en el siglo XV, Eloy Benito Ruano destacó la fuerza de la vertiente antimo-
nárquica en los orígenes de la revuelta, llegando a definir “el latente problema judío” como un “pre-
texto” (Benito Ruano, 1961: 47).

13 Albert Sicroff dedicó un capítulo de su memorable ensayo, Los estatutos de limpieza de sangre, a 
la producción literaria que se originó en el contexto de la rebelión toledana. Para este capítulo escogió 
un título emblemático: La pluma responde a la violencia popular.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


149Hacia una nueva edición de La Instrucción del Relator Fernán Díaz de Toledo

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

149

Agradecimientos 

Agradezco las valiosas sugerencias hechas por los evaluadores. Asimismo, quiero 
expresar mi profunda gratitud a Juan Miguel Valero Moreno y al equipo de inves-
tigación del proyecto Alfonso de Cartagena. Obras completas, cuyo apoyo ha sido 
imprescindible. Mi agradecimiento también va dirigido a Lino Leonardi y Fabrizio 
Cigni, quienes me sostuvieron cuando mis intuiciones para la realización de este 
trabajo se encontraban aún en fase embrionaria. Todo error que haya me pertenece.

Financiación

Este trabajo se inscribe en el proyecto de investigación Alfonso de Cartagena. Obras 
Completas, Ministerio de Ciencia e Investigación. AEI. PID2021-126557NB-I00, que 
se desarrolla en el Instituto de Estudios Medievales y Renacentistas y de Humani-
dades Digitales de la Universidad de Salamanca (IEMYRhd).

Referencias bibliográficas

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV. Vida política. Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, Escuela de Estudios Medievales.

Caballero, F. (1873). Noticias de la vida, cargos y escritos del doctor Alonso Díaz de Montalvo. 
Colegio de Sordo-Mudos y de Ciegos.

Cantera Montenegro, E. (1997). El obispo Lope de Barrientos y la sociedad judeo-conversa: su 
intervención en el debate doctrinal en torno a la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento. 
Espacio, Tiempo, Forma, Historia medieval, 3(10), 11-29. 

González Rolán, T. y Saquero Suárez-Somonte, P.  (2012). De la Sentencia-Estatuto de Pero 
Sarmiento a la Instrucción del Relator. Aben Ezra Ediciones.

Gutwirth, E. (1986). Dyl’twr o ryl’twr: Fernán Díaz de Toledo y los judíos. Sefarad: Revista de 
Estudios Hebraicos y Sefardíes, 46(1-2), 229-234.

Nirenberg, D. (2002). Mass Conversion and Genealogical Mentalities: Jews and Christians 
in Fifteenth-Century Spain. Past & Present, 174(1), 3-41. https://​doi​.org/​10​.1093/​past/​174​.1​.3 

Nirenberg, D. (2013). Anti-Judaism: the Western Tradition. W.W. Norton & Company.
Ostos Salcedo, P. (2016). Las Notas del Relator: un formulario castellano del siglo XV. En O. 

Guyotjeannin, L. Morelle, & S. P. Scalfati, Compilation et circulation des modèles d’actes 
dans l’Europe médiévale et moderne. XIIIe congrès de la Commission internationale 
de diplomatique (Paris, 3-4 septembre 2012) (pp.  189-209). Éditions en ligne de l’École 
des chartes (Élec). Recuperado el 5 septiembre 2022, de http://​elec​.enc​.sorbonne​.fr/​
cid2012/​part10

Round, N. (1969). Politics, style and group attitudes in the Instrucción del Relator. Bulletin of 
Hispanic Studies, 46(4), 289-319. https://​doi​.org/​10​.3828/​bhs​.46​.4​.289 

Sanz Fuentes, M. (2014). El testamento de Fernán Díaz de Toledo, el Relator (1455). Historia. 
Instituciones. Documentos, (41), 381-406. https://​doi​.org/​10​.12795/​hid​.2014​.i41​.12 

Sicroff, A. (1985). Los estatutos de limpieza de sangre: controversias entre los siglos XV y XVII. 
Taurus. (Primera edición: 1960. Les controverses des statuts de pureté de sang en Espagne 
du XVe au XVIIe siècle. Didier). 

https://doi.org/10.1093/past/174.1.3
http://elec.enc.sorbonne.fr/cid2012/part10
http://elec.enc.sorbonne.fr/cid2012/part10
https://doi.org/10.3828/bhs.46.4.289
https://doi.org/10.12795/hid.2014.i41.12
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


150 Valeria Lehmann 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150

150

Silva, L. F. L. P. F. da. (2019). Crónicas: memórias históricas e literárias dos Reis de Portugal e de 
seus descendentes. Luís Filipe Leal Pessoa Ferreira da Silva.  

Yisraeli, Y., & Israeli, Y. (2022). Defining “conversos” in Fifteenth-century Castile: The making 
of a controversial category. Speculum, 97(3), 609-648. https://​doi​.org/​10​.1086/​720233 

Fuentes documentales 

Anónimo. (2003). El Libro Verde de Aragón (M. Combescure Thiry y M. Á. Motis Dolader, 
eds.). Libros Certeza. (Original del siglo XVI).

Barrientos, L. de (2012). Contra algunos çiçañadores de la nación de los convertidos del pueblo 
de Israel (T. González Rolán y P. Saquero Suárez-Somonte, eds.). Aben Ezra Ediciones. 
(Original de 1449).).

BETA = Bibliografía Española de Textos Antiguos. Bancroft Library. University of California, 
Berkeley. Recuperado el 5 septiembre 2022, de http://​vm136​.lib​.berkeley​.edu/​BANC/​
philobiblon/​beta​_en​.html

Biblioteca Nacional de España. Biblioteca digital hispánica. Recuperado el 1 octubre 2022, de 
http://​bdh​.bne​.es/​

Cartagena, A. de (1943). Defensorium unitatis christianae (M. Alonso, ed.). Instituto Arias 
Montano, CSIC. (Original de 1449). 

Cartagena, A. de (2022). Defensorium unitatis christianae (H. J. García Fuentes, ed.). SEMYR. 
(Original de 1449). 

Díaz de Toledo, F. (2012). Instrucción del Relator para don Lope de Barrientos, obispo de 
Cuenca, sobre la çiçaña de Toledo contra Pero Sarmiento y el bachiller Marcos García 
de Mora (T. González Rolán y P. Saquero Suárez-Somonte, eds.). Aben Ezra Ediciones. 
(Original de 1449). 

García de Mora, M. (2012). Memorial del Bachiller (T. González Rolán y P. Saquero Suárez-
Somonte, eds.). Aben Ezra Ediciones. (Original de 1449). 

PhiloBiblon. Bancroft Library. University of California, Berkeley. Recuperado el 5 septiembre 
2022, de http://​vm136​.lib​.berkeley​.edu/​BANC/​philobiblon/​index​.html

Salucio, A. (1975). Discurso sobre los Estatutos de Limpieza de sangre (A. Pérez y Gómez, ed.). 
Cieza. (Original publicado en 1600).

https://doi.org/10.1086/720233
http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/beta_en.html
http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/beta_en.html
http://bdh.bne.es/
http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/index.html
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06


ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170
(CC BY-NC-SA 4.0)

LA DISCUSIÓN DE DIEGO RAMÍREZ DE VILLAESCUSA (1459-1537) Y 
HERNANDO DE TALAVERA (1428-1507) SOBRE LOS JUDEOCONVERSOS. 

REDEUNTES AD IUDAEORUM RITUS

THE DISCUSSION OF DIEGO RAMÍREZ DE VILLAESCUSA (1459-1537) AND  
HERNANDO DE TALAVERA (1428-1507) ON THE JEWISH CONVERTS.  

REDEUNTES AD IUDAEORUM RITUS 

Victoriano Pastor Julián 
Asociación Hispana de Estudios Hebraicos

vic​torianopas​torjulian@​gmail​.com
ORCID: 0000-0002-2295-031X

Recibido: 31-10-2022
Aceptado: 05-05-2023

Resumen
Tratamos fundamentalmente de la disputa entre Villaescusa y Talavera, que recoge el Ms 133 
(volumen facticio) de la BH de la Universidad Complutense, fols. 161r-163v; 165r-171v., sobre 
la vuelta de los judeoconversos a las prácticas judaizantes, que había sido motivo de debate 
a raíz de los conflictos de Sevilla de 1480 por parte de Hernando de Talavera para rebatir “el 
herético libelo” en su Católica impugnación (publicada en Salamanca en 1487). La discusión 
es cordial, pues el licenciado Villaescusa y Talavera son discípulo y maestro. El licenciado 
Villaescusa comienza rebatiendo la exégesis (Éx 12 y Lev 7-11) demasiado permisiva de El 
Tostado respecto a las prácticas judaicas. El maestro Fray Hernando defiende la postura de 
Alfonso de Madrigal sobre las prácticas judaizantes utilizando los textos paulinos, los de san 
Agustín y santo Tomás, entre otros, y recurre a las Éticas de Aristóteles (en la traducción de 
L. Bruni) —como profesor que era de Filosofía Moral en el Estudio salmantino—. Villaes-
cusa no contesta —que sepamos— al maestro, pero nos dará un amplio tratamiento del 
tema en su obra (escrita entre 1502-1504) De Religione Christiana contra transeuntes vel re-
deuntes ad Iudaeorum ritus, Mss 2413 de la BG de la Universidad de Salamanca, en especial 
fols. 233-275, liber tertius.]

Palabras clave: Judeoconversos, conversos, judaizantes, judíos, ceremonias, ritos, Diego Ra-
mírez de Villaescusa, Hernando de Talavera, El Tostado.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:victorianopastorjulian%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2295-031X
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


152

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 152

Abstract
We deal fundamentally with the dispute between the Villaescusa and Talavera that col-
lects the Ms 133 (factitious volume) of the BH of the Complutense University, fols. 161r-163v; 
165r-171v., on the return of the Judeo-converts to Judaizing practices, which had been the 
subject of debate as a result of the conflicts of Seville of 1480 by Hernando de Talavera to 
refute the heretical libello in his Catholic challenge (published in Salamanca in 1487). The 
discussion is cordial because Mr. Villaescusa and Talavera are disciples and teachers. Mr. Vil-
laescusa begins by refuting the excessively permissive exegesis (Ex 12 and Lev 7-11) of El To-
stado with respect to Judaic practices. The master Fray Hernando defends the position of 
Alfonso de Madrigal on Judaizing practices using the Pauline texts, those of St. Augustine 
and St. Thomas, among others, and turns to the Ethics of Aristotle (in the translation of L. 
Bruni) —as a professor who was of Moral Philosophy in the Study of Salamanca—. Villaes-
cusa does not answer —as far as we know— the master but will give us a broad treatment 
of the subject in his work (written between 1502-1504) De Religione Christiana contra tran-
seuntes vel redeuntes ad Iudaeorum ritus Mss 2413 of the BG University of Salamanca, espe-
cially fols. 233-275, liber tertius.

Keywords: Jewish converts, converts, Judaizers, Jews, ceremonies, rites, Diego Ramírez de 
Villaescusa, Hernando de Talavera, El Tostado.

1. �Introducción

Nuestro acercamiento a los judeoconversos o conversos procedentes del judaísmo 
en la segunda mitad del siglo xv es fundamentalmente teológico. En efecto, las dos 
figuras de las que tratamos, a saber, Hernando de Talavera (1430-1507) y Diego Ra-
mírez de Villaescusa (1459-1537), proporcionan un enfoque teológico al tema que 
nos ocupa: la vuelta de los judeoconversos a los ritos y prácticas judías. Este regreso 
de los ‘conversos del judaísmo’ (conversi ex iudaismo) o judaizantes a las ceremo-
nias judías es un hecho para ambos en su discusión de 1481-1485 y en sus dos obras 
posteriores: el tratado De Religione Christiana (1501-1503) de Villaescusa y la Católica 
impugnación (1487) de Talavera. Ambos también son conscientes de que hay judai-
zantes que compaginan las prácticas judías con las cristianas. En la discusión habla 
Villaescusa de aquellos que consideran que pueden observar los preceptos legales 
de la Ley mosaica a la vez que el Evangelio y la circuncisión con el bautismo:

Legalia cum Evangelio et circuncisionem cum baptismo servandam (Ms 133: 
fol. 162r).

Se trata de la herejía de los Ebionitas de la Iglesia primitiva que se dio con gran 
virulencia entre los judaizantes sevillanos a los que adoctrina Talavera, como re-
coge su Católica impugnación, pero que ya aparece en la discusión con el Licen-
ciado Villaescusa. Talavera indica a Villaescusa que esos ebionitas son herejes:

Ex iudaismo conversi… afirmantes legem simul cum Evangelio observandam 
esse, sunt heretici (Ms 133: fol. 166r).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


153

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 153

Creemos que convendría aclarar la terminología de ‘conversos’ y ‘judaizantes’ 
antes de comenzar el tema. En esta tarea nos ha sido de gran ayuda la aportación de 
Yisraeli e Israeli (2022) para el término ‘conversos’, cuyos usos sinonímicos son ana-
lizados en diversos contexto, autores y obras del siglo xv. Su estudio es amplio, do-
cumentado y valioso en sus aportaciones, como señalaremos. Por otra parte, para el 
tratamiento terminológico e histórico de los ‘judaizantes’, es fundamental el estudio 
de Muñoz Solla (2010: 709-712) en sus tres epígrafes: precisiones terminológicas, pro-
yección histórica del criptojudaísmo castellano y comportamientos religiosos del ju-
daizante, así como la perspectiva lexicográfica ofrecida por Bajo Pérez (2015: 84-98).

Las conversiones masivas de 1391 tanto en Castilla como en el Reino de Aragón 
fueron en general forzosas y hubo un sentimiento antijudío en casi toda la España 
cristiana (Roth, 2011: 48-49); no anticonverso, de momento. Los judíos convertidos 
en torno a esa fecha son llamados en hebreo anusim, es decir, forzados. Esta nueva 
realidad provocó una convivencia difícil en la sociedad cristiana, que intentará so-
luciones varias para los recién convertidos: predicación (Vicente Ferrer), disputas 
teológicas como la de Tortosa (en el reino de Aragón), discriminación y restriccio-
nes en el acceso a los cargos públicos mediante leyes. Hubo varias disposiciones en 
la Corona de Aragón (1433, 1434 y 1437), en las que se utiliza el término neófitos para 
designar a los cristianos (conversos) descendientes de judíos, como señalan Yisraeli 
e Israeli (2022: 617). En 1434 el Concilio de Basilea redacta “el decreto de Neophytis 
para atajar en su raíz la locura segregacionista que amenazaba ya entonces con en-
venenar por dos o tres siglos la vida cotidiana de los habitantes de las ciudades y 
reinos de España” (Gilly, 2020: 200). Dicho decreto De Judaeis et Neophytis, 7 de sep-
tiembre 1434, contó en territorio hispánico con una versión en romance de la que 
solo conservamos un párrafo que transmite Lope de Barrientos (González Rolán y 
Saquero Suárez-Somonte, 2012: 189-190):

Et por quanto por la graçia del baptismo son fechos çibdadanos de los santos 
et caseros de dios, et luengamente es más digno regenerar de spíritu que naçer de 
carne, por esta ley ordenamos que estos conversos gozen de todos los privilegios e 
inmunidades e exençiones de las çibdades e lugares donde el sacro baptismo reçi-
bieron, de que los otros christianos por razón de nasçimiento gozan e deven gozar.

Gilly (2020: 163) atribuye a Alfonso de Cartagena un papel importante en la ges-
tación y formulación del decreto. Pero mientras en el Reino de Aragón las leyes de 
la reina María y del rey Alfonso V decretan contra la discriminación, antes y des-
pués del citado decreto del Concilio de Basilea en Castilla tenemos la Pragmática 
de la reina doña Catalina o Leyes de Ayllón (1412). Son 24 leyes de carácter antiju-
dío (Baer, 1936: 263-271) que promovían la segregación de los judíos y musulmanes 
de los cristianos, promulgadas a raíz de las predicaciones de Vicente Ferrer, quien 
pide a la reina que actúe contra los judíos (Roth, 1995: 49). Posteriormente, a partir 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


154

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 154

de 1430, Pablo de Santa María1, obispo de Burgos, defenderá la llamada judeidad 
conversa y la asimilación del converso en la sociedad cristiana (Yisraeli, 2016: 186). 
El famoso Alfonso de Madrigal El Tostado, profesor del Studium salmantino, por las 
mismas fechas, 1436-1438, recogerá varios testimonios de las ofensas a los conversos 
(Yisraeli & Israeli, 2022: 218-219). Damos uno de los textos:

Idem enim quidam et plurimi modernorum nostrorum patiuntur ad conversos 
de judaismo, detestantes, vilipendentes, atque contristantes eos, sed fieri non de-
bet, ut patet extra de rescript., ubi dicitur de quodam quem Episcopus in canoni-
cum recipere nolebat, quia conversus erat, et Papa rescribit dicens, pro eo vero, 
quod Judaeus extiterit eum dedignari non debes. (Tostati, 1728b: 7)

También Ramírez de Villaescusa (1501-1503: 273v) se hará eco de los conversos de 
su época en estas líneas de su tratado De Religione Christiana:

Quarto sequitur que valde errant qui neophitos conviciis prosequitur et contu-
melias eis dicunt. Per hoc enim plures eorum cum se despectos vident, minus fi-
delibus adficiuntur et plerumque ad infidelitatem suam redeunt, cui facinoris que 
prestat occasionem non leviter errat. Unde et municipalibus Hispanie legibus pe-
cunia mulctantur qui neophitos ex iudaismo venientes marranos appellant, quod 
verbum apud hispanos contumelia plenum est. (Las cursivas son nuestras)

Pero Villaescusa, al final de su obra, tiene esperanza en la convivencia de judíos 
y gentiles en un solo rebaño bajo un solo pastor:

In fine vero lecti relique Israel salve fient et erit gentiliun /275vb/ atque iudeo-
rum unum ovile et unus pastor Iesus Christus qui est Deus Benedictus in secula. 
(Ramírez de Villaescusa, 1501-1503: 275r-275v)

No podemos dejar de citar a Gilly en su reciente artículo:

Al terminar el siglo XV, ya muy pocos parecían recordar los cánones del Conci-
lio de Basilea y en especial el decreto “de Neophytis”, aunque era entonces, debido 
al gran número de conversiones a raíz de la expulsión de los judíos, cuando más 
falta hubiera hecho en España. (Gilly, 2020: 191)

1 A Pablo de Santa María dedicará unas líneas Diego Ramírez de Villaescusa en un capítulo que 
trata de conversos famosos de los siglos xiv-xv en su tratado De Religione Christiana 1501-1503, Ms 2413 
BUS, fol. 274v-275r: Huic successit in eodem regno Paulus Burgensis temporibus Enrrici Tertii et Io-
hannis Secundi qui reges fuerunt ab anno Domini millesimo trecentesimo nonagesimo [1390] usque 
ad annum quadrigentessimum quinquagessimum quartum [1454]. Quorum temporibus cum prelatus 
Paulus iam in matura etate fides Christiane recepissent insignia, tanta morum et litteratu- /275rb/ re 
probitate claruit, quod primum Carthaginem deinde Burgensem minister Ecclesie ordinatus est, qui 
Additiones edidit ad Commentarios Nicolay de Lyra super textum Scripture Sacre satis utiles. Deinde 
librum dialogorum facit quem appellant Scrutinium Scripturarum ad convincendos iudeos et confir-
mandos fideles satis utilem. (Las cursivas son nuestras).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


155

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 155

Respecto al grupo de los ‘judaizantes’, tan importante en este trabajo, comenza-
mos por su definición, en palabras de Muñoz Solla:

Nel corso del XV secolo il termine ‘giudaizzante’ fu usato in Spagna per desig-
nare quegli ebrei convertiti al cristianesimo e i loro discendenti che, già battez-
zati, continuavano ad essere più o meno fedeli al credo e alle pratiche ebraiche 
che avevano apparentemente abbandonato. (Muñoz Solla, 2010: 710)

El sustantivo ‘judaizante’ al igual que el verbo ‘judaizar’ son frecuentes en la dis-
cusión entre Villaescusa y Talavera en el epígrafe 4, así como en los tratados respec-
tivos de ambos, a saber, el De Religione Christiana contra transeuntes vel redeuntes 
ad Iudaeorum ritus y la Católica impugnación. En estas obras el tratamiento es teo-
lógico. Sobre todo en Villaescusa, pero en la Católica impugnación se añade el as-
pecto catequético y pastoral, que Talavera conoce y domina muy bien. Habría que 
hacer una salvedad: Talavera escribe dicha obra contra un libelista anónimo que de-
fiende la práctica simultánea de las ceremonias judías y cristianas, es decir, la he-
rejía de los Ebionitas de la Iglesia primitiva. Ahora bien, el converso que judaíza 
recibe a veces el nombre despectivo de ‘marrano’, que es además una ofensa, como 
puede verse en el tratado de Villaescusa, en el fragmento anteriormente citado. Evi-
dentemente no nos consta en estos textos que tratamos el vocablo ‘criptojudío’, si-
nónimo de judaizante, no recogido por el DLE pero utilizado por los investigadores 
en el sentido etimológico de ‘judío secreto u oculto’2.

Una vez presentados someramente los usos y abusos de los términos converso y 
judaizante en el contexto de la época, pasamos a los autores y obras que nos ocupan. 
En primer lugar, siguiendo el orden cronológico tratamos de fray Hernando de Ta-
lavera. Cuando él regresa con los Reyes Católicos de Sevilla a Valladolid, la Reina le 
entrega el libelo de un judaizante/cristiano viejo sevillano, cuya refutación acabará 
siendo la Católica impugnación. Pero antes de publicarla en Salamanca (1487) escri-
biría una carta a un Reverendísimo —que no conocemos— en la que refuta la Quaes-
tio scholastica del Licenciado Villaescusa sobre si los que practican las ceremonias de 
los judíos se pueden considerar apóstatas o herejes. Fray Hernando ha vivido en Sevilla 
las primeras actuaciones de los Inquisidores, a partir de enero de 1481, y ha captado, 
al igual que el cronista de los Reyes, Fernando del Pulgar3, la situación lamentable del 

2 Muy interesante es el comentario del epígrafe que Muñoz Solla (2010: 711-712) titula ‘los compor-
tamientos de los judaizantes’, pero no es posible tratar de él en este marco. Remitimos al lector a las 
páginas citadas.

3 Del Pulgar (2022: 224-225): Carta xxxiv… sobre la ejecución (trato a) de los conversos a don Pedro 
González de Mendoza: Yo creo, señor, que allí hay algunos que pecan de malos, y otros, y los más por-
que se van tras aquellos malos; y se irían tras otros buenos si los hobiese. Pero como los viejos [cris-
tianos] sean allí tan malos cristianos, los nuevos [cristianos] son tan buenos judíos. […] Me parecería, 
señor, poner en aquella tierra personas notables, y con algunos de ellos de su misma nación, que con 
ejemplo de vida y con palabras de dotrina redujesen a los unos y enmendasen a los otros poco a poco. 
[…] Buenos son, por cierto, Diego de Merlo y el doctor de Medina; pero sé bien que no harán ellos tan 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


156

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 156

Tribunal sevillano. Posiblemente Villaescusa y Talavera hablarían sobre lo sucedido 
en Sevilla entre 1478-1480 y sobre las primeras actividades de la Inquisición. Ambos 
se encontraban en Salamanca, en 1486, con los Reyes, cuando estos, a la vuelta del 
viaje a Santiago de Compostela visitaron la Universidad. En el acto Villaescusa, ya 
Maestro en Teología, habló de modo brillante sobre la Teología y las Artes y conoció 
a Talavera, iniciándose una relación muy fructífera, en especial para Ramírez de Vi-
llaescusa, a juzgar por los cargos que ocupó en los años siguientes.

A continuación presentamos una breve biografía de Villaescusa, antes de pasar 
a la discusión sobre la vuelta de los conversos a los ritos judíos. Y finalmente, en el 
último epígrafe completamos el tratamiento sobre la vuelta de los conversos a las 
ceremonias de los judíos con el estudio de su tratado inédito (Ms 2413 BUS) De Reli-
gione Christiana (1501-1503). Finalmente, junto con algunas conclusiones, debemos 
añadir que esta investigación hace uso prioritario de las fuentes o bibliografía pri-
maria, pues la bibliografía secundaria —valiosa, por supuesto— que hemos leído, 
no aporta datos relevantes para el tema. Con todo, citamos un par de docenas de 
trabajos que hemos tenido en cuenta. La discusión sobre la vuelta de los conversos 
a los ritos judíos entre Villaescusa y Talavera en torno a 1484-1485 constituye una no-
vedad en la investigación por el asunto y su repercusión: ¿hay apostasía o herejía? 
También por las dos personalidades que lo plantean y por las obras que ambos es-
taban escribiendo o preparando, la Católica impugnación (1487) y el tratado De Reli-
gione Christiana (1501-1503), de Talavera y Villaescusa respectivamente. Por último, 
por el contexto: primeros años de la represión inquisitorial.

2. �Hernando de Talavera (1430-1507)

Presentamos unos breves datos biográficos siguiendo a Aldea Vaquero (1999) sobre 
fray Hernando, de la Orden de san Jerónimo, pariente de fray Alonso de Oropesa y 
protegido de Hernando Álvarez de Toledo, señor de Oropesa. Descendiente de ju-
deoconversos por línea materna, estudió Artes y Teología en la Universidad de Sa-
lamanca y fue profesor en la misma de Filosofía Moral (1463-1466). El 15 de agosto 
de 1466 ingresó en el monasterio de san Leonardo de Alba de Tormes. Después del 
año de noviciado (ya era sacerdote desde 1460) permaneció allí hasta su nombra-
miento (ca. 1470) como Prior de Nuestra Señora de Prado (Valladolid), cuyo cargo 
desempeñó hasta su nombramiento como Obispo de Ávila en 1485. Sus años de 
El Prado como predicador y director espiritual fueron muy fructíferos y le dieron 
fama. La reina Isabel, entre 1475 y 1476, le nombró su confesor y comenzó a formar 
parte del Consejo Real. Se convirtió en un consejero imprescindible para la reina 
y la Corte. Intervino en acontecimientos importantes de la vida nacional, como el 

buenos cristianos con su fuego como hicieron los obispos don Paulo y don Alonso con su agua. Y no 
sin causa; porque a estos escogió Nuestro Redentor Cristo para aquello, y a estos otros escogió el licen-
ciado nuestro bachiller para esto otro.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


157

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 157

Concilio Nacional de Sevilla (1478) y las Cortes de Toledo (1480), entre otros. La es-
tancia de la Corte en Sevilla (a partir de 1477) y también de fray Hernando son dos 
hechos muy relevantes para el tema que nos ocupa, pues en esta ciudad se recibie-
ron graves denuncias de la existencia de focos judaizantes. En este asunto intervino 
el Cardenal Mendoza, consejero supremo de los Reyes y Arzobispo de Sevilla, que 
ordenó unas Constituciones que contenían las creencias y deberes del cristiano. En-
cargó a frailes y clérigos —entre ellos a Hernando de Talavera— predicar a los con-
versos para apartarles de sus prácticas judaizantes y, mediante un adoctrinamiento 
persuasivo4, conducirlos a un cristianismo sincero. Tales hechos los comenta el cro-
nista real Fernando del Pulgar en su Crónica de los Reyes Católicos:

Estos religiosos a quien fue dado este cargo, como quier que primero con dul-
ces amonestaciones e después con agras reprehensiones, trabajaron por reducir a 
estos que judayzauan, pero aprovechó poco, porque su pertinacia fue una çegue-
dat tan neçia e una ynorançia tan çiega, que como quier que negaban e encubrían 
su yerro, pero secretamente tornauan a recaer en él, e facer e guardar sus ritos ju-
daicos. El Rey e la Reyna, considerando la mala e perversa calidad de aquel error, 
enbiáronlo notificar al Sumo Pontifiçe; el qual dió su bula, por la qual les concedió 
la facultad para poner inquisidores de la fe en sus reynos, e pugnir e castigar los de 
aquel pecado de herética prauedat. (Del Pulgar, 1943: 335)

Del texto cabe destacar dos hechos:

	— El primero, la predicación de Hernando de Talavera, del Obispo de Cádiz don 
Pedro de Solís y de los otros frailes y clérigos a los judaizantes, que a pesar 
de su adoctrinamiento con dulces amonestaciones o con agras reprehensio-
nes no consiguieron sacarlos de su çeguedat tan neçia y de su ynorançia tan 
çiega, sino que negaban su error —que consistía en practicar las dos leyes: la 
Ley de Moisés y la Ley del Evangelio— y seguían practicando sus ritos judai-
cos que tenían superioridad sobre los del Evangelio, si se interpretaba con 
literalidad la Escritura. Esto lo sabemos por el tratado de Talavera titulado 
Católica impugnación del que trataremos a continuación.

	— El segundo, el establecimiento por parte de los Reyes Católicos de la Inquisi-
ción mediante la Bula papal de autorización como única solución para este 
problema de los judaizantes. Aunque el Papa Sixto IV expide a los Reyes Ca-
tólicos la Bula Exigit sincerae devotionis affectus (que les faculta para nombrar 
inquisidores), el 1 de noviembre de 1478, sin embargo los nombramientos no 
se producirán hasta dos años después. Así, el 17 de septiembre fueron desig-
nados inquisidores en todos sus reinos y señoríos fray Juan de San Martín, ba-
chiller en Teología, y fray Miguel de Morillo, maestro en Teología, ambos de la 
Orden de Predicadores. E el 2 de enero de 1481 los inquisidores solicitaron la 

4 Este es el mensaje que quiere transmitir en su reciente monografía Isabella Iannuzzi (2019).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


158

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 158

colaboración del marqués de Cádiz y demás señores de vasallos con la Inquisi-
ción de sevillana5. ¿Por qué se retrasó la actuación de la Inquisición si el asunto 
era tan grave? Por lo que conocemos hasta ahora sobre la trayectoria teológica 
y la responsabilidad de Hernando de Talavera en estos asuntos y los que tie-
nen relación con la Reina, podemos suponer que fray Hernando no descartaba 
la última medida —la Inquisición—, pero cuando se hubieran agotado otros 
medios de adoctrinamiento. También la Reina —creemos— demoró esta so-
lución, tal vez por el mismo motivo que su confesor. En efecto, será la propia 
doña Isabel quien le entregue a Talavera en el monasterio de Prado, en los pri-
meros meses de 1481, durante su estancia en Valladolid, el escrito o libelo de un 
judaizante sevillano —para la mayoría de los estudiosos—, o de un cristiano 
viejo, según Holl (2020), que contiene un ataque muy duro a su predicación 
de 1478 y a las Constituciones (y Ordenanzas) del Cardenal Mendoza, proba-
blemente inspiradas por él, a la luz de lo que dice Hernando de Talavera en su 
contestación a dicho libelo, en el capítulo 66 de su Católica impugnación del 
herético libelo, maldito y descomulgado:

También se atrevió este nescio malicioso a contradezir y aver por mal defen-
dido que no se oviessen de lavar los cuerpos de los defuntos; y es verdad que allí 
se ordenó y vedó y yo fue [sic] en que se ordenasse y vedasse. (Talavera, 2019: 262)

La labor de Talavera y sus compañeros era predicar y adoctrinar con cathólicas y 
teologales razones a los judaizantes:

… de la muy grand excelencia que el Sancto Evangelio, ley de gracia y de verdad 
[…] tiene sobre la Ley Vieja, ley de letra, de sombra y de figura, dada por Moisén 
al pueblo judiego; y cómo los mandamientos, cerimonias y observancias y juizios 
de aquella cessaron por la venida de Nuestro Señor Jhesuchristo y por la promul-
gación de su Sancto Evangelio. (Talavera, 2019: 45)

Y apoyándose en san Pablo aclarará en el capítulo 18:

… prediqué muy abiertamente y por muchas veces en Sevilla, que la Ley Mosaica 
ya no tiene obligación y que es vieja, podrida, cassa y rota, pues que el Spíritu 
Sancto, que esse mesmo Dios que dio la ley y la escribió por la mano de Moisén, lo 
dize así por la boca del sancto Apóstol sant Pablo. […] Ca diciendo nuestro Señor 
que daría otro Testamento Nuevo, dio a entender claramente que aquel era Viejo; 
y es claro que lo que se antigua y envejece que está cerca de la muerte y que final-
mente perece. Todo esto dize el sancto Apóstol [Heb 9,15], y diziéndolo él y nos 
también no destruimos ni amenguamos la ley, commo esse sancto Apóstol dize 
[Rom 3,21-22], antes la statuimos y affirmamos. (Talavera, 2019: 117-118)

5 Los tres documentos a los que nos hemos referido están en Martínez Díez (1999: 74-87). Véase, 
también, Gil (2000-2003).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


159

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 159

La Católica impugnación contiene setenta y siete capítulos que se podrían agru-
par en tres bloques temáticos: primero, el doctrinal (capítulos 1-26) sobre la Ley 
Vieja y la Ley Nueva; segundo, las prácticas judaizantes vs. prácticas cristianas (ca-
pítulos 27-70) con varios capítulos (27-29, 53-54 y 56-58) dedicados al tema de las 
imágenes, estudiado por Pereda (2007: 254-286); y el tercero dedicado a los senti-
dos de la Sagrada Escritura: sentido literal y sentido espiritual/místico (mesiánico) 
del AT y del NT o del AT en el NT (capítulos 71-77).

Varias obras precedieron a la Católica impugnación de Hernando de Talavera en 
una especie de compromiso con las ideas de Pablo en la defensa de los conver-
sos y en integrar a los judíos en la historia de la salvación cristiana. Pero cada obra 
nace en un contexto concreto que le da su enfoque prioritario. En nuestro caso el 
contexto es el de los judaizantes de Sevilla (1478) y lo que está en juego es el valor 
y validez de la Ley judía o la Vieja Ley —la Ley del Padre la llama el libelista anó-
nimo— frente a la Ley de la gracia o la Ley de la verdad, cuya superioridad defiende 
Talavera, “tras los pasos de san Pablo”, como señala Scotto (2018: 128). Con este tema 
comienza el prólogo propiamente dicho que sigue a la carta dedicatoria a los Reyes 
Isabel y Fernando.

El judaizante, autor del libelo, defiende como los Ebionitas6 de la Iglesia del 
siglo i, “que se deben o pueden guardar algunas cerimonias de la Ley Mosaica con 
el Sancto Evangelio”. Talavera responde que “¡es imposible aquesto! Porque, según 
dize el Apóstol sant Pablo [Gal 3,23-29] fue commo amo o ayo que crió a aquel pue-
blo fasta que viniesse el maestro de los maestros Jhesuchristo” (Talavera, 2019: 48).

Y añade otra comparación —la carta de pago—, que no es bíblica sino del Dere-
cho de naturaleza comercial:

… como no es menester el contracto de la obligación cuando ya la promessa y obli-
gación es complida, pero guárdase algunas vezes para memoria, rasgado el signo 
del escrivano y junta con él la carta de pago7. E así tiene la Sancta Iglesia y pueblo 
christiano el Testamento Viejo, en que estaba prometida la venida de Jhesuchristo, 
rasgado el signo, que era la circuncisión, con las otras cerimonias, observancias y 
juizios de aquella ley; junto con ello, el Sancto Evangelio, que es la carta de pago de 
cómo es complido todo aquello. […] … es más expresamente por lo que el Após-
tol sant Pablo dixo, como arriba fue apuntado en sus epístolas, señaladamente ad 
Galathas y ad Colossenses, donde reprehende y defiende muy abiertamente la cir-
cuncisión, la guarda del sábado y de otras fiestas mandadas en la Ley Mosaica, y 
la observancia de las viandas y de los beveres y las otras cerimonias todas, con sus 
observancias y juizios. (Talavera, 2019: 48-49)

6 Los herejes Ebionitas son citados tanto por Talavera como por Villaescusa en su discusión del Ms 
BU 133 (10) y (11), como veremos en el epígrafe 4.

7 Posiblemente se esté refiriendo a las llamadas cartas judiegas de los prestamistas.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


160

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 160

En los capítulos doce y catorce de la Católica impugnación expondrá fray Her-
nando cómo Cristo ha innovado o renovado la Vieja Ley. El doce es el más teológico 
y profundo de todos los capítulos, pues no solo utiliza el NT (evangelios, cartas pau-
linas), sino también el AT, pero:

… commo dize el Apóstol de la letra de Moisén, la cual, commo él dize mata [2 
Cor 3,6], no pudiste hallar ni ver lo que está tan abiero, tan manifiesto y tan claro 
de conocer. Mas no es maravilla que no lo entendiesses, pues tú mesmo confiessas 
que lo leíste sin afección, porque commo Isaías dize, el que no cree no entiende. 
[Is 7,9] (Talavera, 2019: 73)

Además de servirse de los textos bíblicos en cuyo desarrollo exegético muestra 
la deuda que tienen con san Pablo y los Padres de la Iglesia en sus comentarios a 
Romanos y Gálatas (Orígenes, Crisóstomo, Jerónimo y Agustín), también se apoya 
en autoridades teológicas (san Agustín, Pedro Lombardo, Tomás de Aquino, entre 
otros, y filosóficas (Aristóteles: las causas). Y si esto fuera poco, añade un nuevo ca-
pítulo (12bis o decimotercio) que no estaba en la tabla inicial, que es una amplia-
ción del doce con ‘seis maneras en que Cristo ha innovado la Ley Judía’.

En el capítulo trece es fray Hernando más concreto, más práctico. Así la supresión 
o abrogación de la Vieja Ley no implica un vacío moral para los creyentes cristianos. 
Cristo renueva los Diez Mandamientos de la Ley Judía (“no he venido a abolir…”). 
¿Cómo? Innovando plegarias (Pater noster), reemplazando el Sábado por el Domingo 
como día de descanso, etc. No olvidemos la vertiente práctica de la mayor parte de las 
obras de Talavera en relación a la eucaristía, la confesión y la comunión; o la breve doc-
trina o cartilla o catecismo, etc., de las que informa de modo amplio y preciso Gómez 
Redondo (2012: 763-828). Y el tema de las imágenes u ordenanzas sobre las imágenes, 
en la segunda parte de la Católica impugnación, en la que no nos vamos a detener.

El contexto con el que se topó fray Hernando de Talavera en Sevilla, el de los ju-
daizantes, fue real. En cambio, la discusión teológica (ca. 1481-1485) sobre la vuelta 
de los judeoconversos a los ritos o ceremonias judías entre Villaescusa y Talavera es 
una elaboración teológica de contenido muy semejante al que encontramos en la 
Católica impugnación de fray Hernando, que se disponía en 1487 a publicar en Sa-
lamanca en la imprenta (llamada de los libros de Nebrija). En el caso de Ramírez de 
Villaescusa su quaestio scholastica se mueve en un contexto hipotético: si los que 
practican las ceremonias o ritos judíos deben considerarse apóstatas o herejes. Aun-
que esta es la tesis de la quaestio, en la exposición de ambos el tema central es la 
práctica de qué ceremonias supondrían una herejía o apostasía. Hernando de Ta-
lavera vivió también en Sevilla una pequeña lucha interior —entre el adoctrina-
miento de los judaizantes o la inquisición—. Apostó por la doctrina catequética y a 
la vez por las cathólicas y teologales razones frente a la inquisición, como señala Holl 
(2022: 115), que proponían otros, y que al final se impuso (enero de 1481), después de 
dos años de la autorización del Santo Oficio en Castilla y Aragón.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


161

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 161

Por su parte, Ramírez de Villaescusa maduró la doctrina, siempre cercano a Tala-
vera y a los Reyes Católicos, a quienes llegará a dedicar, como veremos a continua-
ción, su obra teológica más importante, el tratado De Religione Christiana contra 
transeuntes vel redeuntes ad Iudaeorum ritus (ca. 1501-1503), que quedó manuscrita.

3. �Diego Ramírez de Villaescusa (1459-1537)

El conquense Diego Ramírez, nacido en Villaescusa de Haro, estudió latinidad en 
Castillo de Garcimuñoz, municipio muy cercano al de su nacimiento. Vendría a Sa-
lamanca a estudiar Artes, pero hasta 1478 no encontramos su nombre en los libros 
de claustros; en concreto el día 6 de julio aparece mencionado “el bachiller diego 
de Villaescusa” como lector de las clases de Fernando de Roa, maestro de filoso-
fía moral. Nos indica esta referencia que ya sería bachiller en Artes. Lo sustituirá 
de nuevo en mayo de 1479, según Olivares (2021: 17). En 1480, tras unos meses des-
empeñando la cátedra de Retórica que había ganado por oposición, disfrutará de 
una beca de teología otorgada por el arzobispo de Toledo, Alfonso Carrillo, durante 
tres años —que cambiará por otra del Colegio de san Bartolomé, en Salamanca, 
como teólogo— que le facultaba a la docencia en la Cátedra de Prima leyendo al 
Maestro de las Sentencias, Pedro Lombardo, hasta 1484. Ese año, el 22 de septiembre, 
mediante un documento con autorización papal, citado por Olivares (2021: 18), es 
promovido a Maestro en Teología. Este último dato nos proporcionará la fecha post 
quem (en 1484 ya es Maestro), del documento que estudiaremos a continuación, en 
el que aparece como Licenciado, fecha ante quem (1480, Licenciado en Teología).

4. �La discusión entre Villaescusa y Talavera sobre la vuelta de los 
conversos a los ritos judíos

Los textos de esta discusión amable entre el Licenciado Villaescusa y el Maestro Ta-
lavera se encuentran en el Ms 133 facticio (sectores x y xi) de la Biblioteca Histó-
rica ‘Marqués de Valdecilla’ de la Universidad Complutense, como ha señalado y 
estudiado Durán Barceló (2012 y 2019). El primer texto, atribuido a Villaescusa por 
Durán Barceló, ocupa los ff. 161r-163v8. Según Durán Barceló (2019: 630), “aunque el 
manuscrito carece de mención de responsabilidad, la nota al final (f. 163v) de una 
mano contemporánea suscribe Huc usque scripsit licenciatus de Villascusa. Basán-
dose en esto, el bibliotecario Francisco León de Aparicio en 1800 añadió la rúbrica 
(en f. 161r, margen superior): “Lic. Villaescusa, Quaestio utrum exercentes cerimonias 
quascumque aut ritus Iudeorum sint propter ea apostate aut heretici censendi. […] La 
subscripción al final que revela la autoría (en f. 163v: Hucusque scripsit licenciatus de 
Villascusa) es de mano de Hernando de Talavera”. Por tanto, el texto de Villaescusa 

8 En nuestra transcripción completa, que daremos en otra publicación, son tres folios en formato 
convencional.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


162

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 162

sería autógrafo y la fecha de escritura entre 1481-1484, como hemos señalado en el 
epígrafe anterior.

El segundo texto semiautógrafo, atribuido a Hernando de Talavera y compuesto 
en torno a 1485, ocupa los ff. 165r-173v9. Siguiendo a Durán Barceló (2019: 632), “en 
esta carta [Epistola ad quemdam Reverendissimum Dominum circa Quaestionem 
supra dictam Licenciati Villaescusa] mutilada del primer folio, dirigida a un cargo 
eclesiástico cuyo nombre no figura, se rebaten muy sólidamente los argumentos del 
Licenciado Villaescusa vertidos en el sector 133 (10)”. Ambos textos, que estuvieron 
juntos desde un principio, pues comparten las manchas del papel, estarían proba-
blemente en el Colegio de San Bartolomé, en Salamanca, en el que se guardaban en 
depósito los códices de Alfonso de Madrigal El Tostado (1410-1455) hasta que salie-
ron hacia Venecia para su impresión el 11 de noviembre de 1525, a cargo de Alfonso 
Polo, canónigo de la catedral de Cuenca y gran conocedor de la obra de El Tostado 
por haber estado desde 1512 en el citado Colegio de san Bartolomé.

Comienza el Licenciado Villaescusa con una objeción —falta la tesis— a la in-
terpretación que da El Tostado en su Comentario10 a Éxodo 12 y 21, y a Levítico 1 res-
pecto a las ceremonias de la Ley Antigua. Señalemos algunos de los epígrafes de las 
57 Quaestiones a Éxodo 12:

La I Quaestio: “An interposito praeceptorum ceremonialium de celebratione 
Paschae convenienter ponitur in loco isto?” (Tostati, 1728a: 112-113).

La L Quaestio: “Convenientissima allegoria agni Paschalis Messia mortem, et 
Eucharistiae Sacramentum evidentissime representatis” (Tostati, 1728a: 147-149).

La LVII Quaestio: “An aequalitas apud Hebraeos servaretur tam Judaeis quam 
conversis ad Judaismum nisi honoribus?” (Tostati, 1728a: 158-159).

Y a Éxodo 21 dedica 33 Quaestiones entre las cuales destacamos la I Quaestio: 
“Quatuor praeceptorum genera apud Hebraeos et de differentiis eorum inter se” 
(Tostati, 1728a: 330-331). Explica detalladamente los cuatro tipos de preceptos: los 
morales y naturales, y los judiciales y ceremoniales. Estos dos últimos son los prae-
cepta Decalogi. Los otros dos, fruto de las leyes humanas y naturales.

Finalmente, en la I Quaestio a Levítico 1, semejante a la anterior se pregunta: “Per 
quae praecepta Deus sibi magis inivit populum Judaicum?” (Tostati, 1728b: 1-2). Ex-
plica que mediante los precepta Decalogi o preceptos judiciales y ceremoniales Dios 
mantuvo unido al pueblo judío, pues esos preceptos son los que los diferencian de 

9 También hemos hecho la transcripción completa del mismo con una extensión de siete folios en 
formato convencional.

10 Los comentarios de El Tostado a los libros bíblicos —la mayoría son del Antiguo Testamento y 
solo el Evangelio de Mateo del Nuevo—, no son postillas o comentarios propiamente dichos como los 
de Nicolás de Lira, como ha supuesto Durán Barceló (2012: 53) al señalar que la objeción está basada 
en una interpretación de las “Postillas Super Exodum del Abulense”. Alfonso de Madrigal comenta el 
texto bíblico mediante Quaestiones que va formulando después de poner el capítulo correspondiente 
en latín de la Vulgata.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


163

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 163

los otros pueblos. Y añade que en el libro del Levítico puso el Señor los praecepta ce-
remonialia, mientras que los judiciales… sparsim aliis libris inseruit (los insertó en 
distintos lugares de los otros libros). Los ceremoniales tienen que ver con el culto a 
Dios; los judiciales, en relación con el prójimo.

Ahora ya, teniendo en cuenta la exégesis de El Tostado, podemos leer la objeción 
que presenta Villaescusa:

[INC. Quaestio:] In hac questione quidam dicunt que inter cerimonias legis vete-
ris quedam sunt principaliter institute ad ostendendum Christum venturum, sicut 
est oblacio agni paschalis, custodia azimorum (de quibus Exodo, 12), et oblacio sa-
crificiorum bacce vel arietis (de quibus Leviti. 1º et usque ad septimum). Et talia 
ex quacumque intencione observentur magnum et grave peccatum est. Alia vero 
sunt principaliter ad hoc non instituta, sicut est abstinentia a quibusdam cibis, si-
cut a porco et anguilla, aquila, miluo, et quibusdam aliis (de quibus Leviti. 10). Et 
talia observare quia sunt in lege prohibita, magnum peccatum est. Observare au-
tem alia intencione ut quia sunt animalia illa naturaliter egra et inconvenientis 
nutrimenti nullum peccatum est. Hec est doctrina domini Abulensis (Exodi 21º). 
Sed hec doctrina nova est, et sanctorum dictis ut vero obvians. Nova quidem, quia 
nullus doctorum theologorum qui communiter legere consueverunt, hanc distin-
cionem fecit. (Ramírez de Villaescusa, 1481-1483: fol. 161r) (La cursiva es nuestra).

El licenciado Villaescusa confronta a continuación la doctrina nova del Abulense 
con la doctrina de santo Tomás en diversas obras, con san Agustín y con el Libro 
de las Sentencias de Pedro Lombardo. Además, recurre a la Sagrada Escritura (san 
Pablo a los Gálatas), a la Glossa Ordinaria y a los libros Ethicorum de Aristóteles. Vi-
llaescusa intenta conciliar en su Quaestio diversas autoridades pero, según Talavera, 
no prueba su tesis. Dice este:

Et preterea racio prefati Licenciati [166r] nichil faciat ad propositum, non enim 
erat quaestio utrum observantes ceremonias legis peccarent, sed utrum heretici 
vel apostate sint dicendi, quod ille sua racioni non probat. […] Patet igitur ex su-
pradictis plenaria responsio ad argumentum quod Licenciatus prefatus contra 
dominum Abulensem: primo contra veritatem inducebat, patet simpliciter etiam 
mediocriter doctis in Sacra Pagina, quantum sua racio quam pro fundamento pe-
nitus assumebat a veritate dessinat. (Talavera, 1485: 165v-166v)

Fray Hernando le advierte al licenciado Villaescusa que se ha desviado de su 
tesis: si los que observan las ceremonias de la Ley son herejes o apóstatas. A Villaes-
cusa le sorprende la doctrina nova de El Tostado sobre el pecado al observar las 
ceremonias porque se opone a la doctrina de los teólogos (santo Tomás, Pedro Lom-
bardo, etc.), pero no se fija en la intención al observar las ceremonias judías. Se lo va 
a aclarar ahora Talavera en el párrafo inicial de la Epistola, que es sumamente claro, 
pues al practicar una ceremonia lo que cuenta es la intención de judaizar:

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


164

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 164

… ponamus que aliquis peliculam sui membri virilis scinderet propter sanitatem, 
non causa legalis circuncisionis observande, manifestum est que illa circuncisio 
non esset aliquid cerimoniale. Quo fit ut facientes aliquid quod in lege observa-
batur non intencione iudaizandi, non sunt dicendi iudaizare. […] facere aliquid 
quod in lege fiebat, ut dicit Anselmus, non est iudaizare. Sed facere aliquid hac 
intencione ut legalia serventur, est iudaizare. (Talavera, 1485: 165r) (La cursiva es 
nuestra).

Y para que haya intención tiene que haber conocimiento de lo que se hace, pues 
la ignorancia no excusa de la herejía o de la apostasía, le dice Talavera al Licenciado 
Villaescusa:

Et preterea posito que in hoc ego starem cum prenominato Licenciatu que 
ignorancia in his non excusaret in toto vel in parte quod in meo videre non est 
verum. Non tamen poterit ipse negare que non excusi ab heresi vel ab apostasia. 
Cuius non est quia nomen heresis cum sit propinquum pro heresi, que latine dici-
tur electio. Nam in ethicis ubi tantum translacio Leonardi habetur omnis ars, om-
nisque doctrina, omnis actus et electio. Antiqua translacio habetur omnis actus et 
pro heresis. Nullus dicendus est hereticus nisi qui operator ex electione et quasi 
habitu formato. (Talavera, 1485: 168v) (La cursiva es nuestra).

Este texto es central en la discusión entre Villaescusa y Talavera. Aporta un dato 
excepcional al debate: para que haya herejía la persona tiene que ser consciente de 
lo que hace y si elige (electio es la traducción de Bruni de haeresis, es decir, la here-
jía) la doctrina herética o abraza la ceremonia prohibida, entonces será hereje. La 
consulta de la moderna traducción de Bruni de los Libros de ética de Aristóteles en 
las clases de Pedro de Osma por Talavera en el Estudio salamantino es un hecho. 
También manejará la traducción de Bruni Villaescusa, pero en el tratado De Reli-
gione Christiana (1502-1503).

El texto (1481-1483/1484) de Villaescusa nos da de manera breve lo que veremos 
de modo amplio en su tratado De Religione Christiana (1502-1503) (vid. siguiente 
epígrafe). Por su parte, en el texto (ca. 1485) de Talavera aparecen temas que están 
a punto de pasar a la imprenta en su obra Católica impugnación (Salamanca, 1487), 
tratado en el epígrafe 2.

5. �El tratado De Religione Christiana contra transeuntes vel redeuntes 
ad Iudaeorum ritus (ca. 1502-1503)

Este tratado manuscrito, dado por perdido, fue redescubierto en 1960 por Marcos 
Rodríguez (1960), quien documenta la autoría de don Diego Ramírez de Villaescusa. 
Es el Ms 2413 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca, procedente del Colegio de 
san Bartolomé, donde estuvo becado el propio autor en sus años de estudiante y pro-
fesor del Estudio salmantino. La obra ya estaba registrada a nombre de Villaescusa, 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


165

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 165

fundador del Colegio de Santiago Zebedeo o de Cuenca, según documenta también 
Marcos Rodríguez (1960: 263) por medio del Ms 2424 de la misma Biblioteca sal-
mantina, titulado Apuntamiento para la Historia del Colegio de Cuenca, que viene a 
ser copia del Libro de cadena del colegio, escrito entre 1610-1620, nos dice que el funda-
dor del colegio de Cuenca escribió las obras siguientes: Super Symbolum S. Athanasii, 
De religione Christianae contra transeuntes vel redeuntes ad iudaeorum ritus, De 
potentiis animae tractatus, Commentarius in Oeconomiam Aristotelis, Historia de la 
vida, muerte y sepultura de la Reina Católica y Diálogos de la muerte del Príncipe Don 
Juan. Solamente conocíamos la última obra citada, editada en facsímil y en edición 
crítica y traducción del latín al castellano al menos tres veces, según Olivares (2021: 
405, 419 y 429). La más reciente y científica es la editada y traducida por González 
Rolán et al. (2005: 117-355).

Volviendo al Ms 2413 De Religione Christiana, tenemos que añadir que después de 
la descripción detallada y estudio de Marcos Rodríguez (1960) y la descripción breve 
del mismo autor (Marcos Rodríguez, 1971: 445), ha sido descrito recientemente por 
Lilao Franca y Castrillo González (2002: 799-800) y consultado, según el registro de 
la Biblioteca, por Olivari (1999: 40) quien no cita a Marcos Rodríguez y se atribuye 
el descubrimiento de esta guisa: “a la Biblioteca Universitaria de Salamanca, he lo-
calitzat finalment, després de no poques infructuoses recerques, el text manuscrit 
del seu tractat De Christiana Religione adversus transuentes vel redeuntes ad Judaeo-
rum ritus”. También lo ha consultado Durán Barceló (2012: 54) y el que esto escribe11.

En el prefacio-dedicatoria, dedicado a los Reyes Católicos, Isabel y Fernando, Ra-
mírez de Villaescusa, Obispo de Málaga, dice así:

A los muy poderosos, invictos y religiosos Príncipes Fernando e Isabel, su con-
sorte, Rey y Reina de las Españas y las dos Sicilias, prefacio al libro sobre la Reli-
gión Cristiana de Diego, Obispo de Málaga.

[Prólogo] Como no hace mucho tiempo, muy ilustres e invictos Príncipes, que, or-
denándolo Dios inmortal y ayudándole vosotros como ministros suyos, fueran exa-
minados la vida y los hechos de quienes, azuzando el enemigo de la cruz de Cristo, 
pasaron o volvieron al rito de los judíos, y de ellos se hiciera por toda España una 
inquisición nada infructuosa, siquiera de manera rápida y cuanto en muy pocas 
palabras se pudo, dimos una respuesta a cierto ministro de esta misma Santa In-
quisición que indagaba sobre si quienes pasaban o volvían a los ritos judaicos eran 
o no herejes y apóstatas. Y no habían cruzado todavía el umbral nuestras palabras, 
cuando he aquí que se nos mostraron los escritos de uno, –no pudimos averiguar 
bien si eran únicamente de aquel cuyo nombre aparecía en ellos– quien, no solo 
se esforzaba en refutar los nuestros, sino que –y esto no es propio de un hombre 
benigno y noble– describía con injurias al autor de ellos; y así, para satisfacer a un 
desconsiderado argumentador y ocuparnos de la entraña de la Iglesia usando del 
talento que nos otorgó el Señor, con todo cuidado compusimos esta obra –valga 

11 He consultado personalmente el Ms 2413 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca el 16-12-2021.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


166

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 166

lo que valga– que enviamos a Vuestras Majestades y a la que dimos el título de So-
bre la religión cristiana12.

Los libros II y III tienen que ver con nuestro tema. El libro segundo trata de por 
qué después de la venida de Cristo los descendientes de Jacob eran excluidos y los 
gentiles eran admitidos a la dignidad de Israel13.El tema es el de judíos y gentiles, 
como en el Lumen ad revelationem gentium (1468) de Alonso de Oropesa, que fue 
escrito a raíz del alboroto de Toledo (1449). Pero en este momento los gentiles o 
cristianos viejos son los que protestan frente a los conversos o cristianos nuevos, 
neophitos en el Lumen.

El libro tercero lo escribe Ramírez de Villaescusa “contra los que se pasan o vuel-
ven a los ritos judíos creyendo que se pueden observar a la vez que los ritos de la Ley 
Nueva14”. La práctica judaizante de las dos fes o leyes se dio en Sevilla en 1480 du-
rante las predicaciones de Talavera a los judaizantes que llama Ebionitas.

En este tratado De Religione Christiana contra transeuntes vel redeuntes ad Iu-
daeorum ritus Villaescusa utiliza, como en la Quaestio utrum exercentes cerimonias 
quascumque aut ritus Iudeorum sint propter ea apostate aut heretici censsendi, la Sa-
grada Escritura, en especial el Antiguo Testamento —la Biblia de los judíos—, los 
Padres de la Iglesia (Jerónimo y Agustín, sobre todo), el Corpus Iuris Canonici y sus 
comentadores, los teólogos Tomás de Aquino y Pedro Lombardo, los biblistas (El 
Tostado y Nicolás de Lira). De los clásicos griegos destaca Aristóteles con sus Ethico-
rum y Politicorum en traducción latina de Leonardo Bruni15. Además, en el tratado 

12 Ms 2413, fol. 4r: Iacobi Malacitani praesulis in librum de christiana religione ad potentissimos, in-
victissimos et religiosissimos principes Ferdinandum et Helisabeth eius consortem Hispaniarum et 
utriusque Sicilie regem reginamque prefatio. [Prologus] <C>um pridem clarissimi atque invictissimi 
principes inmortali disponente Deo vobisque ipsius ministris cooperantibus eorum vita actusque ex-
plorarentur: qui instigantem crucis Christi inimico ad iudeorum transierunt aut redierunt ritus. Fieret-
que de hiis per universam Hispaniam non infructuosa inquisitio, cuidam eiusdem sancte inquisitionis 
ministro, brevissime quidem et quam paucissimis responsum dedimus percontanti an ad iudeorum 
ritus transeuntes vel redeuntes, heretici atque apostate essent. Que necdum a nobis edita limen exie-
rant, cum ecce cuiusdam nobis scripta ostensa sunt, utrum eius solius cuius nomine prenotata eran 
fuerint, non satis nobis compertum est, qui non solum nostra refellere nitebatur, sed quod non est 
satis modesti hominis atque ingenui, convicii nostrorum prosequebatur auctorem, ut, itaque, huic 
immodesto argumentatori faciamus satis, et iuxta talentum a Domino creditum inmensa /4rb/ Ec-
clesie negotiemur, libellum hunc, quem majestatibus vestris mittimus (qualiscumque sit) elucubravi-
mus, quem de christiana religione titulo prenotavimus. (La transcripción y la traducción son nuestras).

13 Ms 2413: fol. 260v: Quod per adventum Christi descendentes ex Iacob eran excludendi et gentiles in-
troducendi ad israeliticam dignitatem.

14 Ms 2413: fol. 233r: Contra eos qui transeunt vel redeunt ad ritus iudeorum credentes eos simul esse 
observandos cum ritibus novae legis.

15 El Ms. 2603 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca contiene: Ethica, Oeconomica, Politica de 
Aristóteles, trad. de Leonardo Bruni, copiado en 1461 por Nebrija (último folio, Scripsit magister egregius 
Antonius de Librixa). Dicho Ms procede del Colegio de San Bartolomé, donde estuvo varios años becado 
Villaescusa. Ver descripción completa en Lilao Franca y Castrillo González (2002: 954-955).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


167

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 167

maneja fuentes de polémica judeocristiana (debido al tema que trata en los libros 
II y III) que recoge Marcos Rodríguez (1960: 273-274), como el Pugio fidei adversos 
mauros et iudaeos de R. Martí, el Scrutinium Scripturarum del judeoconverso Pablo 
de Santa María y el Fortalitium fidei (1460) de Alfonso de Espina. También cita obras 
de rabinos, como Maimónides.

Tal vez tuvo Villaescusa conocimientos de la lengua hebrea, pues estuvo muy 
interesado a lo largo de su vida en reunir una buena biblioteca de obras exegéti-
cas y de polémica judeocristiana, como lo atestiguan varios manuscritos aún exis-
tentes en la BU de Salamanca, que proceden del Colegio de San Bartolomé, sobre 
la disputa de Tortosa, sobre Pedro Alfonso, etc. En concreto el Ms 2170 de la BU de 
Salamanca fue escrito en 1530 (fecha posterior al tratado) por Alfonso de Zamora, 
profesor de hebreo en Alcalá a la sazón, para Ramírez de Villaescusa, como indica el 
colofón del Ms. de estos tres libros bíblicos (con el texto hebreo y traducción latina 
interlineal de A. de Zamora y Pedro Ciruelo con anotaciones marginales) Lamenta-
ciones, Daniel e Isaías (18-8-1530) de la BU de Salamanca, fol. 160v con el texto en he-
breo, cuya trad. castellana tomamos de Pastor Julián (2021: 80):

Se acabaron [de escribir] estos tres libros el día quinto (jueves), día 18 del mes 
de agosto, del año mil quinientos treinta del cómputo de nuestra salvación, para el 
maestro y gran sabio en Teología, obispo de la ciudad de Cuenca, varón recto y te-
meroso de Dios, don Diego Ramírez. Fueron escritos por mano de Alfonso de Za-
mora en la villa de Alcalá de Henares. Gloria a Dios.

Que era un gran sabio en Teología y Sagrada Escritura no hay duda, como lo 
muestra también la relación con Antonio de Nebrija, de quien tenemos al menos 
dos dedicatorias de sus obras. La primera tuvo lugar cuando Nebrija, al acabar la 
Apología, una obra en la que reivindica como tarea del gramático el ocuparse de 
las Sagradas Escrituras, frente a la oposición del Inquisidor Diego de Deza, decide, 
antes de darla a la imprenta, enviar una copia a Cisneros y otra a Villaescusa, anti-
guo alumno y compañero del Estudio salmantino, para que la corrigieran o dieran 
su asentimiento. La dedicatoria a don Diego Ramírez de Villaescusa se encuentra 
manuscrita —posiblemente autógrafa— en el ejemplar de la Biblioteca Británica16, 
que dice:

Al Padre reverendísimo en Cristo y muy noble señor don Diego, obispo de Má-
laga. […] Te envío la Apología con la que respondí a algunos enemigos de la lengua 

16 British Library, Londres: C.63.b.38(1): Apologia cum quibusdam Sacrae Scripturae locis non vulga-
riter expositis [Logroño: Arnao Guillén de Brocar, ca. 1507] fol. alv: Reverendissimo in Christo Patri ac 
nobilissimo domino Didaco Malacitano episcopo. […] Mitto igitur Apologiam qua respondi quibus-
dam linguae latinae hostibus, qui dicebant non licere homini grammatica tantum disciplina imbuto 
Sacras Litteras attingere. […] Eam principio misi Cardinali meo quasi harum rerum censori máximo. 
Eam iterum praestantiae tuo mitto, veluti mei iurisconsulto aut causae meae patrono, aut industriae 
meae testi. […] obstestor  [...] me secreto stultiae meae admoneas.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


168

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 168

latina que decían que no está permitido que un hombre solo entendido en gramá-
tica se ocupe de la Sagrada Escritura. […] Se la envié primeramente a mi querido 
Cardenal, extraordinario censor en estos temas. De nuevo la envío ahora a tu Ex-
celencia, como letrado o procurador de mi causa, o testigo de mi diligencia. […] te 
pido [...] que me corrijas en privado mi necedad. (La traducción de las líneas se-
leccionadas es nuestra, así como la transcripción latina correspondiente que da-
mos en la nota a pie de página).

La segunda dedicatoria tuvo lugar en 1512. En ella Nebrija dedicó a Villaescusa la 
edición del poeta Prudencio con comentarios. No nos detenemos en ella, sino que 
remitimos al lector a Olivares (2021: 217-219).

6. �Conclusiones

En la discusión académica entre Villaescusa y Talavera podemos constatar que 
ambos están preocupados por la vuelta de ‘los conversos del judaísmo’ a las cere-
monias judías, es decir, de los llamados judaizantes.

Tanto Villaescusa como Talavera son claros defensores de los conversos, al igual 
que El Tostado, al que los dos citan. Con todo, los judaizantes, que los hispanos lla-
man despectivamente ‘marranos’ —como recogen El Tostado y Villaescusa—, deben 
ser considerados herejes, según Talavera, si practican las dos fes. Villaescusa, por su 
parte, no hace esa distinción, pero duda sobre si deben considerarse herejes o após-
tatas, tesis que plantea en la Quaestio scholastica o discusión académica con Talavera.

Lo esencial de la discusión es que al observar las ceremonias lo que cuenta es la 
intención, según indica Talavera mediante el ejemplo de una operación por motivos 
médicos y no por observar la circuncisión. En ello no hay intención de judaizar. De 
igual modo, se podrían repasar otras leyes dietéticas de los judíos. Para que haya in-
tención se tiene que haber obrado una elección: quien abrace una ceremonia prohi-
bida será hereje, le indica Talavera a Villaescusa. Este tomó buena nota de la respuesta 
de Talavera y en el prefacio-dedicatoria —del que traducimos un fragmento— a los 
Reyes Católicos les explica la intención de su obra frente a un anónimo que le refuta. 
La obra, escrita ca. 1502-1504, De Religione Christiana contra transeuntes vel redeuntes 
ad Iudaeorum ritus, plantea en el libro tercero la tesis: “contra los que se pasan o vuel-
ven a los ritos judíos creyendo que se pueden observar a la vez que los ritos de la Ley 
Nueva”, tesis que propuso también Talavera en la Católica impugnación.

La postura de ambos es de respeto y aprecio hacia los conversos frente a la acti-
tud discriminatoria de muchos cristianos viejos17 (Alfonso de Espina, el más señalado). 

17 Creemos que el título del libro reciente de Holl (2022) recoge magníficamente estas dos postu-
ras: a favor y en contra de los conversos. El título del libro es: Die Conversos. Christliche Gegner und 
Verteidiger der iberischen Neuchristen in den Jahren vor 1492. [Los conversos. Adversarios cristianos y de-
fensores de los cristianos nuevos de la Península Ibérica antes de 1492]. Holl no conoce la obra de Villaes-
cusa ni la discusión académica con Talavera.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


169

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

La discusión de Diego Ramírez de Villaescusa y Hernando de Talavera 169

Siguen Talavera y Villaescusa el discurso y valoración de muchos defensores anteriores 
de los conversos como Alfonso de Cartagena, Alonso de Oropesa o Fernando del Pul-
gar. Y respecto a los judaizantes en ambos la actitud es la de emplear las cathólicas y 
teologales razones —en palabras de Talavera— y la catequesis pastoral antes de llegar 
a la Inquisición. A ella llegó Talavera como acusado y pidió que, “si a alguien hay que 
llamar para que me defienda, deseo que llamen a don Diego Ramírez de Villaescusa”.

Referencias Bibliográficas

Aldea Vaquero, Q. (1999). Política y religión en los albores de la Edad Moderna. Real Academia 
de la Historia.

Bajo Pérez, E. (2015). Vocabulario y fe. Los grupos étnico-religiosos de la Edad Media y la 
primera Modernidad. Universitas Studiorum Editrice.

Durán Barceló, J. (2012). UCM BH MSS 133: Catalogación de los once manuscritos 
encuadernados en este volumen facticio. Pecia Complutense, (16), 36-57.

Durán Barceló, J. (2019). BH MSS 133. En A. López Fonseca y M. Torres Santo Domingo (Eds.), 
Catálogo de manuscritos medievales de la Biblioteca Histórica “Marqués de Valdecilla” 
(Universidad Complutense) (pp. 629-634). Ediciones Complutense.

Gil, J. (2000-2003). Los conversos y la inquisición sevillana. Universidad de Sevilla.
Gilly, C. (2020). Toledo contra Basilea: El decreto De neophytis del Concilio de Basilea, 

causa inmediata y antídoto permanente contra los estatutos de pureza de sangre. Iberia 
Judaica, (12), 159-206.

Gómez Redondo, F. (2012). Historia de la prosa de los Reyes Católicos: El umbral del 
Renacimiento (Vol. I). Cátedra.

González Rolán, T., Baños Baños, J. M. y Saquero Suárez-Somonte, P.  (Eds.). (2005). El 
humanismo cristiano en la Corte de los Reyes Católicos: Las Consolatorias latinas a la 
muerte del príncipe Juan Diego de Muros, Bernardinno López de Carvajal, García de 
Bovadilla, Diego Ramírez de Villaescusa y Alfonso Ortiz. Ediciones Clásicas.

Holl, B. (2020). Antijüdische Polemik unter falscher Flagge. Das vorgebliche Pamphlet eines 
anonymen Judaisierers 1480 in Sevilla. Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, 
72(4), 412-424. https://​doi​.org/​10​.1163/​15700739​-07204004

Holl, B. (2022). Die Conversos. Christliche Gegner und Verteidiger der iberischen Neuchristen 
in den Jahren vor 1492. Ergon Verlag. https://​doi​.org/​10​.5771/​9783956509667

Iannuzzi, I. (2019). Convencer para convertir: la Católica Impugnación de fray Hernando de 
Talavera. Nuevo Inicio.

Lilao Franca, Ó. y Castrillo González, C. (2002). Catálogo de manuscritos de la Biblioteca 
Universitaria de Salamanca: Vol. II. Manuscritos 1680-2777. Universidad de Salamanca.

Marcos Rodríguez, F. (1960). Un manuscrito perdido de Diego Ramírez Villaescusa. Revista 
Española de Teología, 20(3) 263-276.

Marcos Rodríguez, F. (1971). Los manuscritos pretridentinos hispanos de ciencias sagradas en 
la Biblioteca Universitaria de Salamanca. Universidad Pontificia.

Martínez Díez, G. (1999). Bulario de la Inquisición Española (hasta la muerte de Fernando el 
Católico). Editorial Complutense.

Muñoz Solla, R. (2010). Giudaizzanti. En A. Prosperi (Ed.), Dizionario storico dell’Inquisizione 
(Vol. 2, pp. 709-712). Scuola Normale Superiore.

https://doi.org/10.1163/15700739-07204004
https://doi.org/10.5771/9783956509667
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


170

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170

Victoriano Pastor Julián 170

Olivares, A. (2021). El Obispo Diego Ramírez de Villaescusa y su papel como mecenas de las 
artes. Dykinson. https://​doi​.org/​10​.2307/​j​.ctv20hcshx

Olivari, M. (1999). Hernando de Talavera i un tratat inèdit de Diego Ramírez de Villaescusa. 
Manuscrits. Revista d’historia moderna, (17), 39-56.

Pastor Julián, V. (2021). Las traducciones latinas interlineales manuscritas de Alfonso de 
Zamora (ca. 1475-1545) y Pedro Ciruelo del texto hebreo del at. Iberia Judaica, (13), 55-82.

Pereda, F. (2007). Las imágenes de la discordia. Política y poética de la imagen sagrada en la 
España del 400. Marcial Pons.

Roth, N. (1995). Conversos, Inquisition and the Expulsion of the Jews from Spain. University Press.
Roth, N. (2011). 1391 in the Kingdom of Castile, Attacks on the Jews and 1391 in Aragón, 

Catalonia, Valencia and Majorca. Iberia Judaica, (3), 19-75.
Scotto, D. (2018). Theology of the Laws and Anti-Judaizing Polemics in Hernando de 

Talavera’s Católica impugnación. In M. García-Arenal & G. Wiegers (Eds.), Polemical 
Encounters. Christians, Jews, and Muslims in Iberia and Beyond (pp.  117-154). University 
Press. https://​doi​.org/​10​.1515/​9780271082998​-009

Yisraeli, Y. (2016). Constructing and Undermining Converso Jewishness: Profiat Duran and 
Pablo de Santa María. En I. Katznelson & M. Rubin (Eds.), Religious Conversion: History, 
Experience and Meaning (pp. 185-215). Routledge.

Yisraeli, Y., & Israeli, Y. (2022). Defining ‘Conversos’ in Fifteenth-Century Castile: The Making 
of a Controversial Category. Speculum, 97(3), 609-648. https://​doi​.org/​10​.1086/​720233

Fuentes Documentales

Baer, F. (1936). Die Juden im christlichen Spanien. Erster Teil. Urkunden und Regesten. Zweiter 
Band. Kastilien /Inquisitionsakten. Schocken.

Del Pulgar, F. (1943). Crónica de los Reyes Católicos (J. de Mata Carriazo, Ed.). Espasa.
Del Pulgar, F. (2022). Claros varones de Castilla. Letras (M. I. de Páiz Hernández, P. Martín 

Baños, & G. Pontón Gijón, Eds.). RAE.
González Rolán, T. y Saquero Suárez-Somonte, P.  (2012). De la Sentencia-estatuto de Pero 

Sarmiento a la Instrucción del Relator. Aben Ezra.
Ramírez de Villaescusa, D. (ca. 1481-1483). Quaestio est utrum exercentes caerimonias aut 

ritus Judeorum sint censsendi, MS 133(10) de la BH ‘Marqués de Valdecilla’, fols. 161r-164. 
Ramírez de Villaescusa, D. (ca. 1501-1503). De Religione Christiana, Ms 2413 de la BG de Salamanca. 
Talavera, H. de (ca. 1485). Epistola ad quemdam Reverendissimum Dominum circa 

Quaestionem supra dictam Licenciati Villaescusa, MS 133(11) de la BH ‘Marqués de 
Valdecilla’, fols. 165r-173v. 

Talavera, H. de (2019). Católica Impugnación del herético libelo, maldito y descomulgado (Á. 
Gómez Moreno, ed. y prólogo de I. Iannuzzi). Nuevo Inicio.

Tostati, A. (1728a). Commentaria in primam partem Exodi. Operum 2. Balleoniana.
Tostati, A. (1728b). Commentaria in Leviticum. Operum 4. Balleoniana.
Tostati, A. (1728c). Commentaria in Deuteronomium. Operum 7. Balleoniana.

https://doi.org/10.2307/j.ctv20hcshx
https://doi.org/10.1515/9780271082998-009
https://doi.org/10.1086/720233
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07


ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196
(CC BY-NC-SA 4.0)

EL AMBIENTE ANTICONVERSO EN LA UNIVERSIDAD DE SALAMANCA  
DE FINALES DEL SIGLO XV: LOS ESCRITOS DEL MAESTRO  

FRAY JUAN DE SANTO DOMINGO

THE ANTICONVERSO ATMOSPHERE IN THE UNIVERSITY OF SALAMANCA AT THE END 
OF THE 15th CENTURY: THE WRITINGS OF FRAY JUAN DE SANTO DOMINGO

Pedro Martín Baños 
IES Carolina Coronado, Almendralejo

Universitat Autònoma de Barcelona
pmartinbanos@​yahoo​.es

ORCID: 0000-0002-0439-9499

Recibido: 27-10-2022
Aceptado: 23-02-2023

Resumen
Se ofrecen en este artículo la edición y traducción de dos opúsculos anticonversos de fray 
Juan de Santo Domingo, maestro de Teología en la Universidad de Salamanca, predicador 
e inquisidor, contenidos en el manuscrito 2696 de la Biblioteca Histórica de la Universidad 
de Salamanca. La primera de las obras es una defensa del estatuto promovido en 1486 por la 
orden jerónima para vetar el acceso al hábito de las personas de origen judeoconverso; la se-
gunda es una crítica al tratado sobre los tornadizos de Alonso Díaz de Montalvo, publicado 
por primera vez hacia 1483.

Palabras clave: conversos, Inquisición, fray Juan de Santo Domingo, jerónimos.

Abstract
This article offers the edition and translation of two ‘anticonverso’ works by fray Juan de 
Santo Domingo, professor of Theology at the University of Salamanca, preacher and in-
quisitor, contained in manuscript 2696 of the Biblioteca Histórica de la Universidad de 
Salamanca. The first of the works is a defense of the statute promoted in 1486 by the Hiero-
nymite order to prohibit access to the habit of people of Jewish origin; the second is a criti-
cism of Alonso Díaz de Montalvo’s treatise on ‘tornadizos’, first published around 1483.

Keywords: conversos, Inquisition, fray Juan de Santo Domingo, Hieronymite order.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:pmartinbanos%40yahoo.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-0439-9499
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


172 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

172

1. �Introducción. De la revuelta anticonversa de 1449 a los estatutos de 
limpieza de sangre 

La trágica revuelta anticonversa toledana de 1449 tuvo, paradójicamente, un 
efecto positivo para los conversos. La Sentencia-Estatuto promulgada en Toledo, 
que pretendía que “ningún confesso del linaje de los judíos no pudiese aver ni 
tener ningún ofiçio ni benefiçio en la dicha çibdad de Toledo” (González Rolán 
y Saquero Suárez-Somonte, 2012: 21-22), fue contestada en los años inmedia-
tamente siguientes con una batería de textos de una contundencia intelectual 
verdaderamente notable1. La solidez con que Alfonso de Cartagena, Juan de Tor-
quemada, Fernán Díaz de Toledo, Lope de Barrientos o Alonso Díaz de Montalvo 
escudriñaron los derechos civil y canónico y el texto bíblico en busca de argu-
mentos contra cualquier tipo de discriminación anticonversa contrastaba con 
la pobreza discursiva de la propia Sentencia y del bilioso Memorial del bachiller 
Marcos García de Mora (Marquillos), quien, enfrentado a doctores y maestros 
curtidos en el cuerpo a cuerpo de la dialéctica escolástica, no pasaba de ser un 
acomplejado amateur —“aunque bachiller, legista e canonista famoso, e por tal 
conosçido en muchas partes”—, decía pretenciosamente él de sí mismo (Benito 
Ruano, 2001: 97). La guerra, claro está, no se libraba tan solo en el frente doctri-
nal. Más importante era la batalla política y diplomática: bien armados ideoló-
gicamente, pero al mismo tiempo respaldados por amplios sectores cercanos al 
poder, los cristianos nuevos obtuvieron sus principales victorias en el entorno 
de la corte y, algo quizá más importante aún, de la Santa Sede. El papa Nicolás V 
promulgó el 24 de septiembre de 1449 una bula decisiva (Humani generis inimi-
cus) que intimaba a la Cristiandad, ex proprio motu et certa scientia, a que “entre 
los recién convertidos a la fe, de modo especial los procedentes del pueblo de Is-
rael, y los cristianos viejos no se establezca ninguna diferencia a la hora de reci-
bir y poseer honores, cargos públicos y oficios, tanto eclesiásticos como civiles” 
(González Rolán y Saquero Suárez-Somonte, 2012: 255). 

Sabemos bien, por supuesto, que el asunto crucial de la segregación adminis-
trativa seguiría luego por otros derroteros muy distintos, pero a la altura de 1450 se 
habían sentado bases estables que animaban a los judeoconversos —cohesiona-
dos ahora por una cierta coincidencia de intereses: puro instinto de supervivencia 

1 La bibliografía sobre el problema converso es ingente. Además de los trabajos que irán citándose 
en el cuerpo del texto, es inevitable dejar constancia de los siguiente estudios que hemos manejado: 
López Martínez (1954), Los judaizantes castellanos; Round (1966), “La rebelión toledana de 1449”; Ne-
tanyahu (1999), Los orígenes de la Inquisición; Benito Ruano (2001); Pastore (2010), Una herejía espa-
ñola; y Beltrán de Heredia (1961), “Las bulas de Nicolás V”. Ofrecen, además, panoramas actualizados 
Hernández Franco (2011), Sangre limpia, sangre española; Ladero Quesada (2016), Judíos y conversos 
de Castilla en el siglo XV; y López Gómez (2021), “La revuelta de 1449 en Toledo”.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


173El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

173

frente a las persecuciones y los excesos2— a no desfallecer, a presentar batalla con 
toda la firmeza y toda la fortaleza de ánimo posibles. 

En su vertiente social, sin embargo, el problema de fondo persistía. El senti-
miento popular de que la comunidad cristiana estaba infiltrada de judaizantes, un 
sentimiento exacerbado y hábilmente manipulado por actores político-religiosos 
interesados, dio lugar a periódicos estallidos de violencia. Casi nadie tenía dudas 
de que era necesario plantar cara al asunto y, para cuando los Reyes Católicos de-
cidieron establecer la llamada Inquisición ‘moderna’, las discusiones lo eran sobre 
todo acerca del alcance y los métodos de esa inquisición, pero no sobre que debía 
perseguirse a los falsos convertidos. Frente a los partidarios de una, llamémosla así, 
cirugía de mínima invasión, que salvaguardase el espíritu tolerante, paulino, del 
Evangelio, y que pusiese el acento antes en la catequización que en el castigo, fue 
adquiriendo pujanza una facción más fanatizada, predispuesta a emplear la violen-
cia de la cárcel, las torturas o la hoguera, e inclinada a instituir de facto y de iure un 
cordón sanitario que aislase preventivamente a todos los conversos. Alonso de Es-
pina, uno de los artífices del salto cualitativo que supuso la conceptuación del ju-
daizante como hereje, dejó dicho en su Fortalitium fidei que, “si se hiciera en nuestro 
tiempo una verdadera inquisición, serían innumerables los entregados al fuego, de 
cuantos realmente se hallara que judaizan; los cuales, si no fueren aquí más cruel-
mente castigados por judíos públicos, habrán de ser quemados en el fuego eterno” 
(apud Amador de los Ríos, 1875: 630). El comienzo de la actividad inquisitorial en 
Sevilla, en 1480, es buena muestra de hacia dónde se dirigía el vagón de la historia: 
precedida de una campaña de evangelización que no dio los frutos deseados (entre 
otras cosas porque no estaba exenta de medidas coercitivas), la actuación de la In-
quisición sevillana fue escalofriantemente feroz, con varios centenares de infelices 
quemados y encarcelados en apenas unos meses, “e fasta todo el año de ochenta y 
ocho, que fueron ocho años, quemaron más de setecientas personas e reconciliaron 
más de cinco mill, e echaron en cárceles perpetuas muchos” (Bernáldez, 1962: 101). 
Cristianos nuevos como Fernando de Pulgar dieron la voz de alarma: “no harán ellos 
[los inquisidores] tan buenos cristianos con su fuego como hicieron los obispos don 
Paulo y don Alonso [dos notorios convertidos] con su agua” (Pulgar, 2022: 224-225); 
pero era tarde ya: la comunidad conversa veía tambalearse buena parte de su suelo 
político, y en toda España se instalaba de forma irremediable un clima propicio a 
tolerar y aun fomentar las actuaciones del Santo Oficio y la implantación de los es-
tatutos de limpieza de sangre.

2 Sobre esta conciencia de clase, véase la Consolatio pro conversis que editan Lehmann y Martín 
Baños (2021), “Un nuevo inédito proconverso”.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


174 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

174

2. �Fray Juan de Santo domingo: teólogo, predicador e inquisidor 

Los escritos que presentamos en este artículo, obra del maestro dominico fray Juan 
de Santo Domingo, catedrático de teología de la Universidad de Salamanca e inqui-
sidor, son un buen indicador de cómo en las dos últimas décadas del siglo xv los 
cristianos nuevos perdieron pie, asimismo, en el terreno ideológico, no tanto por la 
invalidez de sus argumentos como por la insistencia de los adversarios en resucitar 
las viejas discusiones y en tratar de cuartear y quebrantar los otrora sólidos funda-
mentos doctrinales proconversos, bula de Nicolás V incluida. 

De fray Juan de Santo Domingo no poseemos demasiados datos, aunque los que 
podemos acopiar nos permiten dibujar un perfil del personaje suficientemente elo-
cuente. Hijo del convento de San Esteban, entre 1487 y el año de su muerte, 1507, 
rigió la cátedra de Prima de teología en Salamanca (accedió a ella en sustitución 
de fray Diego de Deza, que la abandonó para convertirse en preceptor del príncipe 
don Juan (Cuervo, 1914-1915: 1043)). En el poema De la vida o la muerte de Francisco 
de Ávila, por ejemplo, publicado en 1508, fray Juan era recordado como uno de los 
sabios dominicos salmantinos por antonomasia, junto con sus colegas fray Juan de 
Santi Spíritus, fray Diego de Betoño y fray Alonso de Peñafiel3. Antes de posesio-
narse de la cátedra de Prima de teología, culminación de su cursus honorum, fray 
Juan de Santo Domingo debió de haber ocupado algunas otras plazas menores en la 
universidad. El primer apunte de los libros de claustro sobre él, de 1464, lo identifica 
como lógico, y veinte años después, en 1484, se publicaba en Zamora su única obra 
impresa: un Tractatus de universalibus que certifica su competencia en ese campo4. 
Tal vez en algún momento profesase también —ya en el estudio, ya en San Este-
ban— la enseñanza de la astrología (o las mathemáticas, como a menudo era cono-
cida entonces la amalgama de aritmética, geometría, astronomía e incluso música 
que se cursaba en el bachillerato de Artes): el cronista de la orden dominica, Sebas-
tián de Olmeda, se refirió a fray Juan como magnus mathematicus (Beltrán de Here-
dia, 1941: 44); y de entre lo poco que se conoce de su obra puede consignarse, como 
vamos a comprobar, un tratadito inédito sobre cómputo eclesiástico. 

No obstante, la vinculación de fray Juan de Santo Domingo con la facultad de teo-
logía, en puestos subalternos (o como mero aspirante), debe sin duda retrotraerse 
a antes de 1487, y en este sentido es significativo que en 1479 aparezca —aún como 
bachiller— en la nómina de los teólogos convocados al proceso seguido en Al-
calá de Henares contra Pedro Martínez de Osma (Labajos Alonso, 2010: 159; Martín 

3 Ávila (2000: 309): “Ni disanto, ni domingo | yo guardo para matar; | fray Juan de Santo Domingo, 
| maestro, vio mi pesar; | provaron mi regaljar | Santispíritus, Bretonio, | que pese o plega al demonio, 
| Peñafiel no ha de quedar”. Recuérdese que la obra es una danza de la muerte, que convoca a danzar-
morir a los nombrados. Sobre los colegas de fray Juan, consúltese Beltrán de Heredia (1941).

4 La referencia al claustro en Marcos Rodríguez (1964). Para el Tractatus de universalibus remiti-
mos a ISTC ij00426000. Del único ejemplar conocido hay reproducción de varias páginas en Tipogra-
fia y diseño editorial en Zamora, pp. 152-153.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


175El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

175

Baños, 2020: 260). En su De laudibus Hispaniae, Lucio Marineo Sículo dejó constan-
cia de la condición de maximus theologus et in omni doctrina scientissimus de fray 
Juan, así como también de sus excepcionales dotes como concionator5. Fuera del es-
tudio salmantino, en efecto, está documentado que nuestro dominico fue estipen-
diado como predicador en la ciudad de Zamora, entre los años 1484 y 1485 (Ladero 
Quesada, 1988: 42), y en esta misma ciudad (en la que, no lo olvidemos, se impri-
mió su Tractatus de universalibus) dos documentos de Simancas registran una po-
lémica actuación suya cuando, en 1491 y siendo predicador de la Cruzada, intentó 
imponer la bula a los vecinos judíos y amenazó con la excomunión a los cristianos 
que tuviesen tratos con ellos, de donde se siguieron “escándalos, bolliçios e alboro-
tos”. Para Ladero Quesada, este ardoroso celo de fray Juan probaría que nuestro per-
sonaje era de linaje converso6. 

Debe mencionarse, finalmente, la experiencia de fray Juan como inquisidor. Su 
nombre aparece ya en 1482, en un breve de Sixto IV que instituía ocho nuevos in-
quisidores para Castilla y León, todos ellos frailes dominicos, en un intento nada 
disimulado del Papa de configurar “una Inquisición más dependiente de los ordi-
narios y de la Orden de Predicadores” (Escudero, 2005: 186), y por tanto menos su-
jeta al poder los reyes7. En sus Anales de la Inquisición, Juan Antonio Llorente hacía 
de fray Juan también inquisidor en Ávila, y aunque su apunte parece errado, la ciu-
dad abulense pudo haber sido también escenario de, al menos, la actividad predi-
cadora del dominico8.

5 Apud Beltrán de Heredia (1941: 158-159): Ioannes vero magister, Sancti Dominici cognominatus, 
plurimum quidem et sacrarum rerum scientia et concionandi eloquentia ac vitae integritate, praedica-
torum ordinem atque fidem catholicam et christianam religionem illustrat. Hic enim, cum sit maximus 
theologus et in omni doctrina scientissimus, et a natura etiam eloquentiae beneficio dotatus, magnum 
quidem atque uberrimum tum praedicatorum ordini tum vero divino cultui atque populis concionando 
fructum praebet. In hac enim concionandi virtute ac praestantia, et disserendis quaestionibus atque ar-
gumentis, omnes quidem, ut accepimus, longe praestat. Nulla est enim adeo difficilis ac aenigmatibus 
plena, quam sua maxima scientia vel rationibus vel exemplis non ipsa luce clariorem faciat. Cum autem 
concionatur, velut consummatus et perfectus orator, valde movet, suadet, docet, delectat, omniumque 
animos ad sua vota et quocumque vult impellit. Quare in Abilensi civitate, ubi multum commemoratur, 
plurimos quotidie mauros ad religionem nostram christianam convertit.

6 Los documentos (AGS, RGS, 1491-V, f. 28 y RGS, 1491-V, f. 29) están publicados en Suárez Fernández 
(1964: 363-366). Véase Ladero Quesada (1988: 42), “Apuntes para la historia de los judíos”. No debe con-
fundirse, como hace Martialay Sacristán (2017: 42) a fray Juan con otro Juan de Santo Domingo, horte-
lano, que en 1493 vendía por 12000 maravedíes el mesón de los judíos de Zamora. En Ladero Quesada 
(2000: 173) comparece fray Juan en un apunte de 1501 (y varias veces más el otro Juan de Santo Domingo).

7 El breve de Sixto IV puede leerse en Llorca (1949: 64), Bulario pontificio de la Inquisición española; 
y en Torre (1949: 389), Documentos sobre relaciones internacionales de los Reyes Católicos. Los inquisi-
dores eran fray Tomás de Torquemada, fray Juan de Santo Espíritu, Alonso de San Cebrián, fray Juan 
de Santo Domingo, fray Pedro de Ocaña, fray Bernardo de Santa María, fray Pedro Martínez y fray Ro-
drigo Segarra.

8 Llorente (1812: 72). El autor confunde a fray Juan de Santo Domingo con fray Fernando de Santo 
Domingo (su fuente declarada es Monteiro (1749-1750: II, 415), Historia da Santa Inquisiçao do reyno de 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


176 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

176

3. �La obra de fray Juan de Santo Domingo 

Además del Tractatus de universalibus, la escasa obra conocida de fray Juan de 
Santo Domingo se ha conservado en el manuscrito 2696 de la Biblioteca Histórica 
de la Universidad de Salamanca9. El volumen es una miscelánea de factura mo-
desta, que recoge textos muy heterogéneos escritos en varias manos y tintas, data-
bles entre 1482 y 1513 (con especial recurrencia de los años 1492-1505, y con una sola 
fecha extrema muy posterior, de 1534), testimonio todos ellos de una actividad in-
telectual de intereses dispares, sin duda ligada al ámbito universitario, y al mismo 
tiempo de una preocupación por la actualidad político-administrativa de Casti-
lla, con el traslado de numerosas pragmáticas, provisiones reales y bulas (sobre 
paños, seda, brocados, mulas, la Cruzada, los beneficios eclesiásticos, la moralidad 
de los clérigos, etc.). La ciudad de Zamora y la temática judeoconversa e inquisi-
torial están muy presentes en las páginas del facticio: se asientan, por ejemplo, al-
rededor de veinte documentos que afectan directamente al municipio de Zamora 
(sobre la seda, las medidas, la caza, los saledizos de los edificios, el salario de los 
corregidores..., con un par de notas de 1505 sobre la actividad inquisitorial)10; hay 
también pragmáticas sobre los judíos y los tornadizos11; e igualmente copias de tra-
tados reveladores como el Contra haereticam pravitatem de Gonzalo de Villadiego 
o el Flagellum maleficorum de Pierre Mamoris12. Toda esta serie de contenidos per-
mitiría vincular sin demasiada violencia el manuscrito con el propio fray Juan, a 
quien sin embargo se alude en ocasiones en tercera persona. Ocurrirá así tanto 
en los opúsculos que editamos como en algunas anotaciones dispersas: en el folio 
225r, verbigracia, que alberga una de las epístolas de San Ignacio de Antioquía, to-
mada de la Leyenda áurea de Santiago de la Vorágine, el copista inscribe en el mar-
gen: De hiis retulit magister frater Io. de Sancto Dominico sermonizando. La hipótesis 
que creemos más convincente es la de que el ms. 2696 sea la ordenación de papeles 

Portugal, donde se alude sin lugar a dudas a fray Fernando como inquisidor en Ávila). Cf. también Bel-
monte Díaz (1989: 130). No obstante, léanse las palabras antes citadas de Marineo Sículo (nota 5), en 
las que asevera que a fray Juan se le recordaba por su actuación en la ciudad de Ávila, donde convir-
tió a muchos moros.

9 Una completa descripción del manuscrito en Lilao Franca y Castrillo (2002: 1093-1099), Catálogo 
de manuscritos de la Biblioteca Universitaria de Salamanca.

10 Véanse los ff. 107v y 148v. La segunda de las notas, por ejemplo, dice: “Año 1505. En agosto los yn-
quisidores en Çamora por su notario pregonaron que desde todos estos adelante en ese año, so pena 
de xV mrs. e de etc. ningund christiano nuevo biviesse syno entre dos christianos viejos, ni por las es-
paldas de la casa no confine con vezino christiano nuevo, scilicet nuevamente convertido, ynsuper est 
pena suspitionis de heresi, y dende a quinze días curriter se pregonó eodem modo que mostrasen sus 
títulos de christianos, y en fin del dicho término se prorrogó hasta Sant Juan de junio a los que llega-
sen justa cabsa”.

11 En el f. 34v se copia una pragmática de 1499 sobre que los judíos no puedan volver a los reinos 
de España alegando ser extranjeros; y en los ff. 37r-v otra de 1500 sobre que no se permita a los torna-
dizos arrendar rentas (hay versiones de ambos documentos editadas en Rubio García (1997: 362-365).

12 Sus traslados en los ff. 119r-131r, y 173r-180v. De ambas obras existen ediciones incunables.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


177El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

177

de trabajo pertenecientes en parte al propio fray Juan, que tras su muerte fueron 
heredados, revisados y completados por alguien cercano a él, léase algún secreta-
rio o colaborador estrecho. 

Pasaremos por alto ahora el breve compendio de cómputo eclesiástico a que 
hemos hecho referencia arriba, que se rotula como Ex computo magistri fratris Io-
hannes de Sacto Dominico (ff. 196r-v, 202v-207r)13, y nos centraremos en las dos obri-
tas de índole anticonversa que transmite el manuscrito salmantino: un Tractatus 
magistri fratris Iohannes de Sancto Dominico quod neofiti non monachentur (ff. 104r-
v), y un Contra tractatum doctoris de Montalvo (ff. 104v-105v). El Tractatus sobre los 
neófitos, que se halla lamentablemente incompleto al final, posee las hechuras de 
un memorial o informe monográfico bien estructurado; el escrito contra Montalvo, 
por su parte, es una recopilación más deslavazada de objeciones redactadas como 
apostillas a pasajes concretos de otro Tractatus ajeno: el que, en defensa de los tor-
nadizos, incluyó el doctor Alonso Díaz de Montalvo en su edición comentada del 
Fuero real (cuya primera edición ha sido fechada hacia 1483, con reediciones en 
1491, en 1500 y —dos más— en 1501)14.

4. �El Tractatus quod neophiti non monachentur 

Para comprender el primero de los textos de fray Juan de Santo Domingo debemos 
trasladarnos a 1486, fecha en que la orden jerónima promulgó en capítulo general 
de 17 de abril un estatuto que impedía a los conversos ser admitidos en la orden y 
obtener oficios y prelacías: 

ordenaron que en quanto durare la dicha inquisición en estos reinos et sea dellos 
alimpiada esta manzilla de la heregía, ninguno que sea de los christianos nuevos 
sea resçebido del hábito de la dicha religión, nin mucho menos a la profesión. (Ca-
rrete Parrondo, 1975: 105)15

El estatuto fue la consecuencia de los convulsos años previos en que arrecia-
ron los enfrentamientos entre los frailes detractores y los favorecedores de los 
cristianos nuevos —cuyo número había crecido en la orden a lo largo de todo el 
siglo xv—, y en los que en Guadalupe (tanto en el monasterio como en la propia 
Puebla) se destapó el escándalo de un criptojudaísmo que al parecer estaba bien 
arraigado y se conducía sin demasiados disimulos. Establecido en 1485 un tribunal 

13 En medio, en el f. 197r, se copia un curioso método numérico para averiguar si una mujer emba-
razada dará a luz un varón o una hembra.

14 Las ediciones en ISTC if00325756, if00325757 y if00325758; y Martín Abad (2001-2016), Post-in-
cunables, núms. 730-731. Hemos manejado la edición moderna de la obra: Díaz de Montalvo (2008).

15 Sobre el asunto del estatuto y la Inquisición en la orden jerónima, y además de la bibliografía ci-
tada en el cuerpo del artículo, resultan indispensables: Beinart (1961); Coussemacker (1991), “Convertis 
et judaïsants dans l’ordre de Saint Jerôme”; Llopis Agelán y Ruiz García (2019), El monasterio de Guada-
lupe y la Inquisición; y Herrera Vázquez (2022), La inquisición en el monasterio de Guadalupe.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


178 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

178

real del Santo Oficio en la villa y otro interno en el convento (una inquisición ex-
tramuros y otra intramuros), solo en ese año fueron encausados más de doscientos 
judeoconversos y se celebraron siete autos públicos de fe, con el resultado de unos 
cincuenta relajados a la hoguera. Entre los entregados al brazo secular se encon-
traba fray Diego de Marchena, primer religioso regular quemado en España por la 
Inquisición ‘moderna’, al que las fuentes retratan como un converso imprudente, 
provocador y combativo, tal vez no judaizante pero sí, desde luego, heterodoxo de 
palabra y de obra.

La oposición de los frailes conversos al estatuto fue tenaz y porfiada. No pudo de-
tenerse la actuación inquisitorial en el monasterio cacereño, pero ya en el propio 
capítulo de 17 de abril de 1486 se invocó la bula de Nicolás V:

Çerca de los estatutos suso dichos se mueven las dubdas siguientes, mayor 
mente çerca del segundo [...]. Iten, estos sobre dichos se fundan et escudan en una 
bula del papa Nicolao, la qual tunc temporis fue ganada, en que manda que nin-
gunos destos desta generación sean deshechados de los ofiçios et dignidades [...], 
como por la bula más largo paresçe. Queritur si la tal bula los podrá a ellos apro-
vechar para que por virtud della puedan derogar el estatuto et proceder contra los 
que lo ordenaron e fizieron. (Carrete Parrondo, 1975: 105)

La abierta lucha intestina entre conversos y anticonversos descabalgó del gene-
ralato de la orden a fray Rodrigo de Orenes, quien, no obstante, tuvo tiempo de de-
rogar el estatuto y de proclamar cismáticos y excomulgados a sus promotores, así 
como de buscar apoyos fuera, tratando de involucrar en el asunto a fray Hernando 
de Talavera, al cardenal Mendoza y al duque del Infantado. Fray García de Madrid, 
profeso en el convento de San Bartolomé de Lupiana, debió de elaborar un memo-
rando, que no se conserva, que sacaba a relucir no solo la bula de 1449, sino el pre-
cedente del sínodo de Toledo de 1481, presidido por el arzobispo Alfonso Carrillo, en 
el que se rechazaba cualquier clase de “ordenaciones, estatutos y costumbres” que 
estableciesen diferencias en “confradías e hermandades e cabildos” (García García, 
2011: 673). Orenes urgió a fray García, además, a que “consultasse con todos los le-
trados confessos que avía en Castilla” (Sigüenza, 1907-1909: 34). Aunque la presión 
que ejerció el partido converso dio inicialmente sus frutos —por mandato expreso 
de los reyes, el estatuto fue revocado en el capítulo siguiente, de agosto de 1486—, 
el control de la orden pasó al nuevo general fray Gonzalo de Toro, declaradamente 
anticonverso, que asimismo había sido investido como inquisidor, y que luchó con 
denuedo por la reimplantación de la norma, enviando negociadores a Roma para 
que instaran a Inocencio VIII a revocar la bula de Nicolás V, o al menos a conce-
der un indulto a los defensores de la segregación. El papa no ofreció entonces más 
que una solución dilatoria (se limitó a encomendar la revisión del estatuto a varios 
prelados castellanos), lo que no obstante dio oxígeno a los partidarios de limitar a 
los conversos el acceso a la orden: el estatuto trató de imponerse de nuevo en sus 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


179El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

179

mismos términos en 1487 y en 1493, con triunfos parciales como la bula de 1492 por 
la que Inocencio VIII prohibía que los jerónimos pudieran ser admitidos en otras 
órdenes sin permiso expreso de su general, con el propósito evidente de vedar esa 
escapatoria a los conversos (Sicroff, 1985: 112). En diciembre de 1495, con el breve In-
telleximus, que fue leído en el capítulo de 1486 y ratificado definitivamente en 1504, 
Alejandro VI sancionaba por fin el estatuto16. Quienes se oponían a él no se dieron 
en absoluto por vencidos: Tarsicio de Azcona editó en 1973 un extenso Dictamen fe-
chable hacia 1507, en el que un informado cristiano viejo descargaba su conciencia 
y arremetía contra la validez del breve Intelleximus, que a su entender había sido 
obtenido subrepticiamente y no invalidaba el motu proprio de Nicolás V (Azcona 
1973); y todavía entre 1513 y 1515, y ante las dudas persistentes, se sometió el estatuto 
al examen de varios teólogos reconocidos (entre ellos, el arzobispo de Sevilla y anti-
guo inquisidor general Diego de Deza). Solo a partir de 1520 la costumbre de exigir 
pruebas de limpieza de sangre en la orden jerónima se documenta como un hecho 
ya incontestado17.

¿Dónde hemos de situar, pues, el Tractatus de fray Juan de Santo Domingo, que 
se rotula como una abierta defensa del estatuto de la orden jerónima? Escrito por 
fuerza antes de 1507, fecha de la muerte de fray Juan, el texto ha de ser también an-
terior a 1496, pues no alude en ningún momento al breve Intelleximus de Alejandro 
VI, que en adelante se convirtió en munición inexcusable contra la bula de Nico-
lás V a la que se aferraban los conversos. El Tractatus, de hecho, comienza parafra-
seando la bula, y en una anotación marginal en otra mano se alude al breve como 
‘recientemente’ obtenido: “Se dice que recientemente han conseguido una bula 
para que ningún neófito, hasta la tercera generación, pueda entrar en esta orden” 
(Ymo fertur quod noviter habent bulam quod nullus neofitus usque in tertiam genera-
tionem potest ingredi in hac religione). Nótese que el comentario es lo bastante im-
preciso como para hacernos pensar que debió de haberse consignado no mucho 
después de 1496. El escrito de fray Juan de Santo Domingo, así pues, pertenecería a 
la década inmediatamente posterior al intento de implantación del estatuto jeró-
nimo, en la que tanto un bando como otro movilizaron a cuantos letrados fue posi-
ble. Azcona sospechaba que debieron de existir innumerables libelli de lite de una 
y otra parte, y el de fray Juan atestigua que la cuestión fue abordada en la universi-
dad de Salamanca. Allí, en Salamanca, el colegio de San Bartolomé había impuesto 
ya un estatuto de limpieza de sangre (con réplicas subsiguientes en el de San Cle-
mente de Bolonia y el de Santa Cruz de Valladolid), y a no mucho tardar el claus-
tro de la universidad decretaría, primero, que los conversos no desempeñasen los 

16 En noviembre de 1496, Alejandro VI expidió otra bula por la que negaba a los descendientes de 
judíos tomar el hábito en el monasterio dominico de Santo Tomás de Ávila (Belmonte Díaz, 1989: 150).

17 Aun así, la validez de la bula sería un asunto persistente, y en el siglo xvii sería contradicha toda-
vía, bien deslizando sospechas de no haber existido, bien circunscribiendo su efecto a los cargos pú-
blicos de carácter civil, pero no a los eclesiásticos (Sicroff, 1985: 84).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


180 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

180

cargos de vicerrector o viceconsiliario, y, segundo, que tampoco pudiesen acceder a 
grados y a cátedras de propiedad (Martín Baños, 2019: 410-412).

El Tractatus de fray Juan de Santo Domingo comienza, efectivamente, con un 
resumen de la bula de Nicolás V, aceptando su tenor, aunque esforzándose por 
limitar su alcance: no pone en cuestión que, como establece la bula, sea recha-
zable toda discriminación en el seno de la Iglesia, pero considera que solo debe 
juzgarse cristianos a los ‘verdaderos’ cristianos, aquellos cuya fe es irreprochable 
y probada; los conversos, por tanto, sobre los que se cierne la sospecha de here-
jía, pueden y deben ser segregados en tanto dure la inquisición sobre ellos. Este 
mismo razonamiento era aceptable incluso para los sectores moderados cuando 
se entendía que el problema afectaba a individuos concretos, y no a la colectivi-
dad; y sin embargo es obvio que en la mente anticonversa de fray Juan debía ex-
tenderse la condición de suspectos a todos los conversos, por el hecho de serlo, y 
que no se concebía la inquisición ni la exigencia de demostraciones de la pureza 
de sangre como necesidades meramente coyunturales o transitorias, sino perdu-
rables sine die. Tras los primeros párrafos introductorios, la médula del Tracta-
tus la constituyen siete proposiciones con las que intenta demostrarse que a los 
apóstatas hay que castigarlos y perseguirlos con severidad. Como se ha dicho, la 
obra está incompleta, y solo constan tres de las siete proposiciones anunciadas. 
En primer lugar, fray Juan arguye que el estatuto es una antigua costumbre de ín-
dole cautelar —no está claro que pretenda referirse a la existencia de un estatuto 
previo de la orden jerónima—, y que la norma no es una imposición positiva, 
sino negativa; esto es, no discrimina de manera absoluta, sino tan solo como me-
dida de prevención. Echando mano de sutilezas lógicas, la segunda proposición 
persevera en el mismo argumento: cuando el estatuto establece que ‘ninguno de 
los conversos’ acceda a la orden, la expresión universal posee un sentido distri-
butivo proporcional (acommode), y no distributivo simple (simpliciter), en tanto 
que solo se refiere a aquellos conversos que no sean acreditadamente sinceros. 
La tercera proposición asegura que el recelo hacia los conversos no responde a 
un sentimiento de odio, sino a la experiencia, pues se ha hecho patente en los úl-
timos tiempos que la mayoría de ellos vuelve la espalda a la nueva fe y judaíza en 
secreto. Fray Juan rechaza, por consiguiente, la imputación de que el estatuto sea 
cismático —una imputación gravísima que, como sabemos, hizo el general jeró-
nimo saliente, fray Rodrigo de Orenes, pero que se repite en toda la literatura pro-
conversa desde 1449—, y sostiene que fue propuesto y refrendado en toda forma 
por los definidores de la orden, en capítulo general. El Tractatus, desgraciada-
mente, termina aquí.

5. �Contra tractatum doctoris de Montalvo

En el Contra tractatum doctoris de Montalvo, fray Juan de Santo Domingo ofrece tan 
solo una lectura crítica de varios pasajes del conspicuo Tractatus proconverso que 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


181El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

181

Díaz de Montalvo escribió en 1449 “sobre los hechos acaecidos en Toledo” (super 
factis Toleti contingentibus), opúsculo injerido después en las ediciones del Fuero 
real que cuidó el propio Díaz de Montalvo (y que se editaron por primera vez, como 
se ha dicho, hacia 1483, fecha que debemos tomar como término post quem de la 
obra de fray Juan). El tono de nuestro dominico es a ratos desabrido, y la argumen-
tación espesa y no siempre demasiado explícita. Aunque, a diferencia del escrito a 
favor de los estatutos jerónimos, el Contra Montalvum parece sí estar completo —
concluye con el habitual sometimiento de las opiniones vertidas al dictamen de la 
Santa Madre Iglesia, y con un explicit expreso—, lo cierto es que da la impresión de 
ser más una colección de notas apresuradas que un auténtico opúsculo destinado a 
una difusión fuera del círculo universitario.

En los primeros párrafos, fray Juan demuestra haber identificado bien el argu-
mento fundamental del Tractatus de Montalvo: la denuncia de que la discrimina-
ción entre cristianos es carnal, es decir, atiende al origen de las personas, cuando 
la esencia del cristianismo es la igualación de todos, sea cual sea su estirpe, en una 
misma fe, un mismo bautismo y una misma salvación; los conversos no heredan 
los pecados de los padres. Fray Juan se queja, entonces, entre líneas y sin dema-
siada hondura, de la perseverancia de los judaizantes en las costumbres carnales 
de los padres, y deplora Montalvo trate de atenuar la culpa de los judíos como pue-
blo asesino de Cristo entendiendo que los gentiles participaron también de su pa-
sión y muerte.

El segundo de los argumentos rebatidos es la proclamación de Montalvo de que 
la Virgen, los apóstoles y los confesores fueron judíos de linaje (se trata de un razo-
namiento repetido en todos los tratados proconversos). En este caso, fray Juan con-
traataca con una lógica en verdad impecable: ya que Díaz de Montalvo apela, para 
discutir la segregación, a que lo definitorio del cristianismo es el espíritu, y no a 
la carne, ¿a qué se permite exaltar del origen judío de la Virgen? Fray Juan da, por 
tanto, la vuelta al concepto de la no carnalidad: si debe anteponerse el espíritu a la 
carne, defender la judeidad como un mérito se convierte en un fundamento “defec-
tuoso, tramposo y erróneo” (y más cuando —opina fray Juan— Cristo y la Virgen te-
nían sangre gentil, y no solo judía).

La tercera idea de Montalvo que busca impugnarse es la de no derramar la culpa 
de unos pocos sobre el resto, o dicho mediante la parábola del trigo y la cizaña 
(Mt. 13), la de tolerar a los malos por bien de los buenos. Fray Juan, ahora bien, con-
trario a cualquier política indulgente y compasiva, afirma que el propio Evangelio 
establece que no ha lugar a que los pecadores manifiestos no deban ser perseguidos 
y destruidos. Lo más interesante de este tramo del Contra Montalvum es sin duda 
la aseveración de nuestro dominico de que en un texto anterior (del que no hay 
constancia) había explicado con detenimiento la diferencia entre herejía y aposta-
sía, dos nociones difíciles de deslindar, sobre todo cuando se aplicaban a los nue-
vos convertidos.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


182 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

182

Tras una impugnación muy breve de que privar de oficios públicos a los con-
versos deba considerarse como algo herético —acusación por antonomasia 
desde 1449—, fray Juan combate en la parte final de su escrito otra de las impu-
taciones lanzadas asiduamente contra los anticonversos: la de que, con sus orde-
nanzas y estatutos segregadores, niegan la eficacia del bautismo. Más que rebatir 
con consistencia el fondo de la cuestión, el Contra Montalvum se queda en minu-
cias superficiales, y despotrica contra la apetencia de honores de los conversos, 
honores que estos persiguen con avaricia —dice—, gañendo como perros que 
pierden la presa.

6. �Edición y traducción de los textos18

I. �[Tractatus magistri fratris Iohannes de Sancto Dominico quod 
neofiti non monachentur]19

Ihs.

[§ 1] Bulla ad futuram rei memoriam Nicholay 5 pape anno 14[49]20, que [?] hoc dicit 
omnem hominem de noviter conversum [conversis ms.], secundum quod decet 
christianum viventem, admiti ad omnes dignitates, honores, oficia et ad omnia 
allia ad que allii christiani quantumcumque antiqui admituntur21. [§ 2] Secundo 
quod propter fidei novam sumptionem non fiat discretio inter eos et allios chris-
tianos nec verbis aut facto contumelliis eos aficiant nec afici permitant. [§ 3] Tertio 
quod si post bautismi sumptionem reperiantur apostatase, et aliqui de hoc scanda-
lizati fuerint, adeant iudicem conpetentem et quod iustum est fieri circa illos pu-
blica auctoritate, iuris servato ordine, fiat, et non qualibet propria auctoritate aut 
ordine iuris non servato aliquis horum audeat atentare. [§ 4] Quarto adversus eos 
qui contraria dogmatizaverint et contra prestantes auxilium, consilium aut favo-

18 En las ediciones hemos respetado la grafía del original, segmentando los textos con signa sec-
tionis (§) para que puedan seguirse con mayor comodidad las traducciones. La copia inicial ha sido 
sometida a corrección por el propio amanuense y por otra mano posterior, que introduce asimismo 
apostillas al margen, pero solo dejamos constancia en la edición de las enmiendas y aclaraciones 
más notables.

19 Biblioteca Histórica de la Universidad de Salamanca, ms. 2696, ff. 104r-v. En la tabla-índice que 
antecede a todo el manuscrito (f. 1r), redactada a posteriori, se asienta un título equívoco (Tractatus 
fratris Io. de Sancto Domingo contra Montalvum an neofitus monachabitur, cum notula de animatione 
embrionis), que amalgama las dos obritas que editamos, y que alude además al contenido parcial de 
las anotaciones que siguen al tratado contra Montalvo (ff. 105v-106r).

20 Inicialmente, el manuscrito leía 1490, con enmienda del propio copista a 1409. En nota margi-
nal derecha se dice, en otra letra: Ymo fertur quod noviter habent bulam quod nullus neofitus usque 
in tertiam generationem potest ingredi in hac religione. En el margen izquierdo: Pape confirmatione 
eq[...]? vel a Papa habent potestatem generaliter (con llamada aún en otra mano: Deque hac late sanc-
tus Tho. opusculo Contra inpugnantes religionem c. 1 et 3 et 4, facit quod dicit in libro De perfectione vite, 
capitulo 9).

21 El comienzo podía estar incompleto: hay un relativo que sobra.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


183El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

183

rem ynponit hos iudices archiepiscopum Hispalensem, episcopum Salmantinum et 
Seguntinensem et scolasticum Seguntinensis ecclesie, qui omni iuris solempnitate 
omisa, sola facti veritate ynspecta, posint eos prout delicti kalitas requirit punire.

[§ 5] Ad hec per ordinem respondet dominus reverendus magister frater Iohan-
nes de Sancto Dominico, tenendo quod noviter conversi non admitantur ad mona-
chatum nisi postquam inquisitio inter eos aliquo tempore viguerit.

[§ 6] Et primo ad primum dicit vere vocem Domini et Salvatoris nostri hanc esse 
quam verus Christi vicarius precipit, ut videlicet qui catholice vixerit ad omnes pre-
heminentias inter catholicos promotus sit debito tempore et ordine, subintelecto 
eo quod novitii in fide austerius alliis debent vivere (De consecrationibus, dist. 5, 
Neophiti), et publica ofitia eis commiti non debet ([C.] 17, q. 4, Constituit). [§ 7] Sed 
restat disererendum an presumptus de heresi, presumptione violenta aut fama cum 
quibusdam alliis coniecturis, ut pretactum est, catholice vivere dicendus sit, quod 
ego aserere non auderem propter reverentiam fidei et pulcritudinem Eclesie Christi 
que sine macula et ruga est (Ad Ephesios 5 [Eph. 5.26]).

[§ 8] Ad secundum dicendum est quod non solum propter novam fidei sumptio-
nem ymproperandum cuiquam non est, sed multipliciter iocundandum in Domino 
et ei congratulandum quod nostre gracie et perpetue glorie ipse Dominus fecit par-
ticipem et consortem. [§ 9] Si enim de hoc angeli letantur (Luce 15)22, ergo sancti 
Eclesie militantis conformari debent et celestibus ut voluntas Domini fiat sicud et 
in celo et in terra; non tamen ideo repente ad dignitates et ofitia fidelium quispiam 
asumendus est, donec de fidei eius rectitudine et vite integritudine constiterit per 
temporis suscesionem.

[§ 10] Ad tertium apostate ab aratro sumpto manum et oculum avertentes, ut na-
rratur Luce 923, iuridico feriantur mucrone. Ex hoc videntur bene excusati religiosi 
non admitentes ad monachatum noviter conversos quasi unitatem Eclesie secantes 
et contra precepta apostolica premisa ordinantes. Ad hoc distinctius respondemus, 
cum ex hoc certamen pendet, quod septem propositionibus muniti agredimur, in 
virtute Spiritus septiformis.

[§ 11] Prima propositio est quod ordinatio per huiusmodi religiosos, scilicet divi 
Iheronimi, de non rescipiendo ad monachatum noviter conversos et cetera facta, 
non tam fuit statutum24 alicuius novitatis ymposite positive quam exsecutio que-
dam suspensionis25 antique consuetudinis, ad cautelam propter unitatem fidei et 
puritatem religionis conservandam augendamque in melius. [§ 12] Patet hoc, nam 
hec ordinatio non precipit aliquid fieri sed aliquid non fieri; non secundum omne 
tempus sed secundum determinatum, donec videlicet suspecti de heresi per in-

22 Lc. 15.10: Ita dico vobis gaudium erit coram angelis Dei super uno peccatore paenitentiam agente.
23 Lc. 9.62: nemo mittens manum suam in aratrum et aspiciens retro aptus est regno Dei.
24 Constitutio marg.
25 Suspensio quedam exsecutionis ms. Parece claro que se trata de un error, que trastoca el orden 

en que se han copiado los vocablos exsecutio y suspensio.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


184 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

184

quisitores examinentur durante inquisitione, ut posthac lapis (cui per inferni26 tor-
menta securus transierit) in edificium honorificentius et securius aponatur.

[§ 13] Secunda propositio est quod illud signum universale ‘nullus conversorum 
ex Iudeis’, et cetera, ut in ordinatione [...]27, non inteligitur excludere quemlibet de 
noviter conversis ab ingresu religionis distributive simpliciter, ita ut nullus asumen-
dus sit, sed distribuit tantum acommode, idest quod nullus non dignus rescipia-
tur ob suspectos28 de heresi, ut supra, [f. 104v] donec per examen inquisitionis liber 
exierit. Similem distributionem acomodam posuit Paulus 1 ad Timoteum 2, dicens 
de Christo quod vult omnes homines salvos fieri29, scilicet qui suis meritis ex gra-
tia salvandi sunt, ut sic exponit Sanctus Thomas Prima Secunde, qu. 19, art. 6 ad pri-
mum30.

[§ 14] Tertia quod predicta suspensio non expelit eos odio, sed potius ipsorum 
ynutili et nociva conversacione, non quia aversi sed quia plurimi experimentaliter 
nunc reperiuntur antiqua cervicositate perversi; Deuteronomio 31: “Scio tuam con-
tentionem et cervicem tuam durisimam” [Deut. 31.27]. [§ 15] Et ita intentio bule, 
licet non litera, servanda, in unitate fidelium conservanda, nec ideo lex infringi-
tur sed observatur, ut patet 5 Ethicorum [Arist. Eth. 5.10], quia ex equitate leges in-
culpabiliter mutari possunt propter republicae vel hominum mutationem (Prima 
Secunde, qu. 96. art. 5 ad tertium31; et qu. 61, art. 5 ad secundum: “Ad equitatem 
enim quam intendit legislator, et non ad literam recurrendum est”32). [§ 16] Tunc 
et contrarie [?]33religiones magnam inquietudinem et infamiam reportarent si in-
diferenter omnes admitterentur in eis. Nec est hec scismatica suspensio, quia est 
in fidei favorem ne yn futurum fama et sanctitas ordinis deperiret. Tertio quia a 
veris iudicibus ordinis, scilicet quattuor difinitoribus cum consensu generali lata 

26 El texto dice q. per hismeris..., grafiada esta última palabra titubeantemente. Probablemente es 
una mala intelección del copista por cui per inferni. El sintagma inferni tormenta es habitual en la Pa-
trística (vid. por ejemplo San Agustín, ep. 157.4: Ista superbia divitem illum qui iacentem ante ianuam 
suam contemnebat pauperem iustum, et ista spes in incerto divitiarum, qua se propter purpuram, bys-
sum, et epulas splendidas beatum putabat, non ipsae divitiae perduxerunt ad inferni tormenta).

27 Hay una llamada al margen que sin embargo no se completa, de manera que la frase parece que-
dar interrumpida. También al margen se escribe: Subinteligere abilitas. En la parte inferior del folio hay 
varias frases tachadas, de difícil lectura.

28 Debería ser tal vez ob suspectionem, o bien ob suspectiones.
29 1 Tim. 2.4: qui omnes homines vult salvos fieri et ad agnitionem veritatis venire.
30 La cita exacta es Summa theolog., Iª-IIae q. 19 a. 10 ad 2: Ad secundum dicendum quod Deus non 

vult damnationem alicuius sub ratione damnationis, nec mortem alicuius inquantum est mors, quia ipse 
vult omnes homines salvos fieri, sed vult ista sub ratione iustitiae. Unde sufficit circa talia quod homo velit 
iustitiam Dei, et ordinem naturae servari.

31 En realidad Summa theolog., Iª-IIae q. 97.
32 En realidad Summa theolog., IIª-IIae q. 60 a. 5 ad 2: Et ideo in talibus non est secundum litteram 

legis iudicandum, sed recurrendum ad aequitatem, quam intendit legislator.
33 La palabra es una mera conjetura; podría tratarse también de un adverbio acabado en -sive 

(¿abusive?) o en -sime.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


185El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

185

est, et violenta ex presumptione que oritur ex propinqua facti circunstantia (34 dis. 
Quorundam)34. Evidens et manifestum [...]35.

[TRADUCCIÓN]

[Tratado del maestro fray Juan de Santo Domingo sobre que los neófitos no 
tomen el hábito en las órdenes religiosas]

Jesús

[§  1] La bula del papa Nicolás V, del año 1449, para recuerdo perdurable de este 
asunto, dice que cualquier hombre recientemente convertido debe ser admitido, 
como corresponde a quien vive como cristiano, a cualesquiera dignidades, honores, 
oficios, y a todos los demás cargos a los que se admite a los demás cristianos sin im-
portar su antigüedad. [§ 2] En segundo lugar, que no se establezca, por una reciente 
admisión en la fe, diferenciación entre ellos y los demás cristianos, y que no los ul-
trajen de palabra o de obra, ni permitan que sean ultrajados. [§ 3] En tercer lugar 
que, si después de la asunción del bautismo se descubre que han apostatado, y algu-
nos se escandalizan por este motivo, acudan al juez competente y que se haga con 
ellos lo que la autoridad pública estime que sea justo, guardando el ordenamiento 
jurídico, y que nadie de aquellos se atreva, por su propia autoridad y sin guardar el 
ordenamiento jurídico, a atacarlos. [§ 4] En cuarto lugar, contra quienes defiendan 
doctrinas contrarias y contra quienes presten a estos auxilio, consejo o favor, im-
pone como jueces al arzobispo de Sevilla, al obispo de Salamanca y al de Sigüenza y 
al maestrescuela de la iglesia de Sigüenza, para que, dejando a un lado toda solem-
nidad de derecho y atendiendo solamente a la verdad de los hechos, puedan casti-
garlos de acuerdo con la gravedad del delito.

[§ 5] A estos puntos responde por orden el reverendo señor maestro fray Juan de 
Santo Domingo, sosteniendo la tesis de que los nuevos convertidos no pueden ser 
admitidos al monacato salvo después de que durante algún tiempo se haya practi-
cado una inquisición entre ellos36.

34 La cita es Decretum, D. 34, c. 1. El canon, que versa sobre evitar una excesiva familiaridad con 
el obispo, no contiene las palabras mencionadas, si bien el error no es de fray Juan, sino de su fuente, 
el índice del Decreto conocido como Margarita Decreti sive tabula martiniana, confeccionado por el 
canonista medieval Martín de Opava; en esta Margarita se encuentra, bajo la voz Praesumptio, la si-
guiente entrada, con remisión (equivocada) al canon en cuestión: Quod praesumptio violenta oritur ex 
propinqua facti circunstantia, 34 dist. Quorundam.

35 El tratado queda interrumpido. Sigue, en cualquier caso, una frase de difícil comprensión: idem 
sunt in sensu Io. a. de verbo sig. h. 6 cº constitucionem.

36 La tesis que defiende fray Juan coincide al milímetro con la pretensión de quienes promulgaron 
el estatuto, tal y como se registró en las actas: “ordenaron que en quanto durare la dicha inquisición en 
estos reinos [...] ninguno que sea de los christianos nuevos sea resçebido del hábito de la dicha religión” 
(Carrete Parrondo, 1975: 105); la cursiva es nuestra.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


186 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

186

[§ 6] Y en primer lugar, y en cuanto al primer punto, dice que, verdaderamente, 
la voz de nuestro Señor y Salvador es aquella que el vicario verdadero de Cristo en-
seña, a saber, que quien viviere de manera católica sea promovido entre los católi-
cos a todas las preeminencias, a su debido tiempo y orden, sobreentendiéndose así 
que los nuevos en la fe deben vivir con más austeridad que los demás (De consecra-
tionibus, dist. 5, Neophiti), y que no deben encomendárseles oficios públicos ([C.] 
17, q. 4, Constituit)37. [§ 7] Pero resta discutir si puede decirse que vive de manera ca-
tólica el sospechoso de herejía, con sospecha vehemente o fama que venga acom-
pañada de algunos otros indicios, como se ha tratado, algo que yo no me atrevería a 
afirmar por respeto a la fe y la limpieza de la Iglesia de Cristo, que no tiene mancha 
ni arruga (A los Efesios 5 [Eph. 5.26]).

[§ 8] En cuanto a lo segundo, ha de decirse no solo que a nadie debe insultársele 
por haber sido admitido recientemente en la fe, sino que debemos alegrarnos so-
bremanera en el Señor y darle las gracias porque el propio Señor hace a esa persona 
partícipe y hermano en nuestra gracia y perpetua gloria38. [§ 9] Si los ángeles se ale-
gran de ello (Lucas 15[.10]), los santos de la Iglesia militante deben consiguiente-
mente acomodarse también a los deseos celestes para se haga la voluntad del Señor, 
así en el cielo como en la tierra; pero sin embargo no por ello ha de admitirse de 
forma apresurada a cualquier fiel a dignidades y oficios, en tanto que no haya cons-
tancia, durante un lapso de tiempo, de la rectitud de su fe y de su integridad de vida.

[§ 10] En cuanto a lo tercero, los apóstatas que retiran su mano y su ojo del arado 
que habían tomado, como se narra en Lucas [Lc. 9.62], han de ser castigados con la 
espada de la ley. Ello parece ofrecer una buena disculpa a los religiosos a los que, 
por no admitir al monacato a los nuevamente convertidos, [se achaca que es] como 
si desgarrasen la unidad de la Iglesia o actuasen contra los preceptos apostólicos 

37 En la primera de las citas, fray Juan decide aludir al canon Neophiti, en lugar de al más habitual 
y extenso Prohibentur etiam neophiti (Decretum, D. 48, pars 1). Este último canon y el canon Consti-
tuit son los pasos acostumbrados en el debate sobre la privación de oficios y beneficios a los conver-
sos. Para los anticonversos, los cánones demostraban que el derecho canónico prohibía, de un lado, 
ordenar a los neófitos como obispos; y de otro lado, admitir a oficios públicos a los judíos o sus des-
cendientes. Los tratados proconversos, por el contrario, se afanaron en desmontar la fuerza probato-
ria de ambos pasajes, arguyendo para el primero que los neófitos aludidos no eran per se los conversos 
del judaísmo, sino todos los convertidos recientemente, del judaísmo o la gentilidad, que debían supe-
rar una etapa de noviciado y perseverar en la fe antes de poder recibir órdenes sagradas; e igualmente, 
para Constituit, que el canon no suponía la inhabilitación de todos los descendientes de judíos para 
ocupar cargos públicos, sino que se refería tan solo a aquellos que no ingresaban en el cristianismo de 
manera sincera, sin abandonar su religión o la de sus padres.

38 El asunto de los insultos y humillaciones a los conversos es recurrente desde el siglo xiii: véase 
tan solo Netanyahu (1999: 1026-1029). Oficialmente, las injurias eran perseguidas por las autoridades 
civiles y eclesiásticas (baste citar dos ejemplos posteriores a la expulsión, extraídos del Registro Gene-
ral del Sello: Ordenando se castigue a las personas que injurian a los nuevamente convertidos de los obis-
pados de Cuenca, Osma y Sigüenza, llamándoles judíos, tornadizos y otras cosas, AGS, RGS, 1493-X, f. 146; 
y Prohibición de decir a los cristianos nuevos tornadizos ni otras palabras feas e injuriosas que vayan en 
perjuicio de su conversión: AGS, RGS, 1501-X, f. 30).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


187El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

187

mencionados. Responderemos a esto parte por parte, pues en ello estriba esta con-
troversia, en la que avanzamos pertrechados con siete proposiciones, en virtud del 
Espíritu septiforme.

[§ 11] La primera proposición es que la ordenanza hecha por estos religiosos, a 
saber, los de San Jerónimo, de no recibir al monacato a los nuevamente convertidos, 
etc., no fue tanto un estatuto de alguna novedad impuesta positivamente, cuanto 
cierta ejecución de una suspensión de antigua costumbre, para conservar y mejorar 
las cautelas en favor de la unidad de la fe y de la pureza de la religión. [§ 12] Esto es 
patente, pues esta ordenanza no prescribe que algo se haga, sino que no se haga; y 
no en todo tiempo, sino por un tiempo determinado, justamente hasta que los sos-
pechosos de herejía sean examinados por los inquisidores mientras dura la inquisi-
ción, para que después la piedra, para quien haya atravesado seguro las tormentas 
del infierno, se ponga en el edificio con mayor honra y seguridad.

[§ 13] La segunda proposición es que la expresión universal ‘ninguno de los con-
versos del judaísmo’, etc., como [aparece] en la ordenanza, no busca significar que 
se excluya a todos los nuevamente convertidos del ingreso en religión de un modo 
distributivo simple, de modo que nadie pueda ser admitido, sino que solo es un dis-
tributivo proporcional, esto es, que nadie que no sea digno sea recibido en tanto 
que, como sospechoso de herejía, como se ha dicho arriba, quede libre tras el exa-
men de la inquisición. Un distributivo proporcional como este lo utilizó Pablo en 
la primera a Timoteo, en el segundo capítulo [1 Tim. 2.4], diciendo de Cristo que 
quiere que todos los hombres se salven, es decir, aquellos que por sus méritos han 
de salvarse por la gracia, como así explica Santo Tomás en la Primera de la Segunda 
Parte, cuestión 19, artículo 6, en la respuesta al primer argumento [Summa theolog., 
Iª-IIae q. 19 a. 10 ad 2].

[§ 14] La tercera es que la mencionada suspensión no los rechaza por odio, sino 
más bien por el trato inútil y nocivo de estos, no porque se les dé la espalda, sino 
porque ahora la experiencia nos descubre que muchos vuelven a la perversidad de 
su antigua pertinacia; Deuteronomio 31: “Conozco tu porfía, y tu durísima terque-
dad” [Deut. 31.27]. [§ 15] Y así ha de seguirse la intención de la bula, aunque no su 
letra, y hay que guardarla por la unidad de los fieles, y así la ley no se infringe, sino 
que se observa, como queda patente en el quinto de las Éticas [Arist. Eth. 5.10], pues 
las leyes pueden alterarse sin culpa en virtud de la justicia, por la mudanza en la re-
pública o en los hombres (Primera de la Segunda Parte, cuestión 96, artículo 5, en 
la respuesta al tercer argumento [Summa theolog., Iª-IIae qu. 97]; y cuestión 61, ar-
tículo 5, en la respuesta al segundo: “Hay que acogerse a la justicia que el espíritu 
del legislador pretendía, y no a la letra” [Summa theolog., IIª-IIae q. 60 a. 5 ad 2]). 
[§ 16] De otro modo las religiones causarían gran inquietud e infamia si admitie-
ran en ellas indistintamente a todos. Tampoco se trata de una suspensión cismática, 
puesto que obra en favor de la fe, para que la fama y santidad de la orden no perezca 
en el futuro. En tercer lugar porque ha sido presentada por los verdaderos jueces 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


188 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

188

de la orden, esto es, los cuatro definidores, con consenso general y con origen en la 
presunción violenta que nace de la cercana circunstancia del hecho (distinción 34, 
Quorundam [Decretum, D. 34, c. 1])39. Es evidente y manifiesto [...].

II. �Contra tractatum doctoris de Montalvo40

[§ 1] Dicit quod differentia sua inter conversos ex gentibus et ex Iudeis est carnalis 
et in fide extimatur quis secundum spiritum (Ioh. 8), nam Io. 6.: “Spiritus est qui vi-
vificat, caro autem non prodest quicquam” [Io. 6.63]. Facit ad Gala. 3. Atolle igitur 
mentem a carnalibus festivitatibus Cenophegie. [§ 2] Hismael per naturam, Ysac per 
gratiam generatus est, quia muliebria Sarre iam desierant. Ad Galat. 3: “Per Christum 
sumus fillii Abrahe, secundum promisionem heredes” [Gal. 3.29]. Ad idem Ioh. 8. Ex 
quibus Deus prefert filios fidei et operum cognacioni carnali Abrahe. Luce XI: “San-
guis omnium prophetarum ab Abel usque ad Zachariam requiretur ab hac genera-
tione” [Lc. 11.51]. Dicit Glossa: “Omnes mali una generatio sunt, una civitas, unum 
corpus diaboli; eadem in bonis” [Glossa ad Lc. 11.50]; et Deuteronomio 32: “Generatio 
prava”, etc41. Ergo, ut notatur, Romanorum tempore illa differentia viguit, nunc fide 
equamur. Et ait contra doctor quod Deus corda librans non equat in culpa Christi oc-
cisores. Io. 19: “Propterea qui me tradidit tibi maius peccatum abuit” [Io. 19.11].

[§ 3] Et ait doctor, cum Deuteronomio 26, quod fundamenta Eclesie, Virgo Maria, 
mater Dei, apostoli et confesores, de illis fuerunt. Item alegat Deut. 33: “Beatus tu 
Israel”, etc42. Hoc fundamentum est defectuosum, cautelosum et erroneum. Defec-
tuosum quia non meminit carnem Christi etiam ex gentibus nobis advenisse, ut tes-
tatur abavus et proavus David. Ergo ex utroque populo Virgo et Christus. [§ 4] Item 
cum dicis: “Populus a quo Virgo gloriosa etc. ‘est excelsior cuntis gentibus’ [Deut. 
26.19]”, si profiteris eorum excelentiam provenire ex generatione carnis falsum est, 
et pro errore cecuas si ex fide Christi catholice sentis; sed hoc non facit ad tuum pro-
positum. Igitur duc in altum [Lc. 5.4] et spiritum carni prepone. Ioh. 3: “Quod est ex 
carne”, etc43. [§ 5] Similiter quod intulisti: “beatus tu Israel”, etc., eiusmodi est: nemo 
enim Israel excelenter, dicitur autem Israel secundum spiritum namque fide Ihesu 
Christi perficitur, unde ibi cum fidelibus loquitur et infideles et hereticos calcan-
dos dicit. [§ 6] Item quod dicis ex psalmo 28: “Iam securi bibite sanguinem quam 
fudistis”, hoc non est de psalmo, sed de Glossa, Augustinus super psalmos [Aug. In 
psalm. 45.4]44.

39 Los diffinitores eran cargos ejecutivos de la orden, elegidos cada tres años; su cometido era tanto 
asistir a los capítulos generales como celebrar capítulos privados. Fray Juan de Santo Domingo se re-
fiere aquí al capítulo general de 1486.

40 Biblioteca Histórica de la Universidad de Salamanca, ms. 2696, ff. 104v-105v.
41 Deut. 32.5: peccaverunt ei non filii eius in sordibus generatio prava atque perversa.
42 Deut. 33.29: beatus tu Israhel quis similis tui popule qui salvaris in Domino.
43 Io. 3.6: quod natum est ex carne caro est et quod natum est ex Spiritu spiritus est.
44 Conversus bibit sanguinem quam fuderunt sui maiores marg.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


189El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

189

[§ 7] Et auctoritates quas alegas ad malos tolerandos propter bonos, hec sententia 
in uno vera, in allio tamen est falsa, et ymo explicatius locuta rectior erit, nam XI q. 3. 
Nolite [Decretum, D. 11, c. 3] et Glossa Mathei 13, quod ignoti mali vel oculti sinantur 
ut zizania, etc.: “Hoc videtur contrarium illi apostoli Co.: ‘Auferte malum ex vobis’ [1 
Cor. 5.13]; sed sicud inter lolium et triticum quamdiu herba est parum distat, ita monet 
Deus ne de anbiguo iudicemus quod Dominus in iudicio manifeste dapnabit” [Glossa 
ad Mt. 13.30]. Idem IIª-IIe q. 12. ar. 3. in fine. [§ 8] Ergo peccatores manifesti tolerandi 
non sunt, quod in nostro casu notandum est. Et licet Bohemiis et Grecis pepercit Papa, 
ita hiis; sed ymo non est equa pena [f. 105r] heretici et apostatarum horum, et alibi dixi 
quomodo heresis et apostasia uno modo sunt idem, allio modo non.

[§ 9] In quantum dicit quod quia privantur ab ofitiis hereticabunt, dico quod 
est mirabilis dialecticus qui ex privatione alicuius efectus arguit privationem rei 
sive cause, que nullo modo pertinet ad talem efectum, ac si dicetur cum modo non 
pluat sequitur quod Papa non dormit.

[§ 10] Efectus bautismi45. Ezechie. 36: “Efundam super vos aquam mundam”, etc. 
[Ez. 36.25]. Ad idem ad Roma. 6 [Rom. 6.3]. In bautismo gracie conferuntur et vir-
tutes (Glossa ad Titum 3[.5]), et aperit celum ut in bautismo Christi (Luce 3[.21], ibi 
Glossa Bede). Ergo non est apertio honoris et vanitas. [§ 11] Preterea desiderabiliora 
sunt bona nature quam fortune, sanitas corporalis, extinctio fomitis et similia non 
virtutis bautismi directa, sed ordine divine providentie iuxta devotionem suscipien-
tium sacramenta; quibusdam conferuntur, quibusdam non. [§ 12] Huius tue sophis-
ticationis cabsa fuit quod noveris fideles ex Iudeis bautizari magis motu cupiditatis 
quam devotionis ardore, et tunc recte infers quod perpendunt se sacro lavacro non 
esse ablutos. Verum illa tua illatio heretica est quia dicis nec virtutem bautismi ali-
quid operari, quamvis enim yn ficte bautizatis nullus inducatur efectus; non iccirco 
sequitur absolute quod bautismus non aliquid operetur, quia in illis quorum vo-
luntas devotius amplectitur sacramentum omnes efectus per se concurrunt. [§ 13] 
Dicere debuisti: ‘Falso hoc extimant’; inquis: ‘perpensi’ litera ‘valde leviter’. Hoc ver-
bum ‘perpendent’ absque adverbio actum verbi determinante yn materia fidei po-
suisti. Et ocasio ruine non datur, alias quelibet prohibitio esset ruine ocasio. Igitur 
hec ocasio esset acepta, non data; sic lege veteri persistente ynmaculata per man-
datum ocidebat ocasione accepta (ad Roma. 7) [Rom. 7.8]. [§ 14] Non anbiant ergo 
dignitates, quia Evangelium prohibet apetitum honoris inordinatum, et quod non 
licet apetere non est licitum petere, quod est iudeorum, scilicet anbire (Proverbio 1 
cum Glossa: “Ibi marsupium unum” [Prov. 1.14]). Argumentum igitur est quod prop-
ter venerandas Eclesie Christi dignitates advenit qui yncesanter de consecutione 
illarum se deceptum esse ganit, veluti canis preda fugiente46, el qual gañe.

45 Yn sequentibus se refert ad tractatum Montalvi marg.
46 Gañir de can marg.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


190 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

190

[§ 15] Predicta dixi tam legis Dei emulacione quam timore rationis redende de 
yntelectu legis que a sacerdotibus expetetur in die [r]emisionis sed iustisime ul-
tionis, dicente Mal. 2 capitulo: “Legem requiram de ore eius” [Mal. 2.7], et Exod. 28 
cum Glossa [Ex. 28.2], Iob. 20. Nam Proverbi. 1: “Sapienciam atque doctrinam stulti 
despiciunt” [Prov. 1.7]. Error in lege seculi non equus est ut in lege Dei. Proverbiis 21: 
“Vir qui erravit a via doctrine yn cetu gigantium conmorabitur” [Prov. 21.16] (Glossa: 
“idest demonum, de quibus Iob 22: ‘Ecce gigantes’”, etc. [Iob 26.5]).

[§ 16] Ne autem, credens me verba sensise atque yn servitium Eclesie Christi la-
borase, superbia, bonorum laborum consumptio [?]47, Christi initum corrumpat et 
premium, iudicio sacrosancte Romane Ecclesie et eius doctorum catholicorum hu-
militer cuncta que dixi discutienda submito. Explicit48.

[TRADUCCIÓN]

Contra el tratado del doctor de Montalvo

[§ 1] Dice que su diferenciación entre conversos que proceden de los gentiles y de 
los judíos es carnal, y que en la fe se estima quién se es según el espíritu (Juan 8), 
pues Juan 6 dice: “El espíritu es el que da la vida, la carne en cambio no aprovecha 
en nada” [Io. 6.63]. Esto hace también a Gálatas 3. Aparta, pues, tu mente, de las fes-
tividades carnales de la Cenofegia49. [§ 2] Ismael fue engendrado por natura, Isaac 
por la gracia, porque a Sara ya se le había retirado el periodo femenino. [Se aplica] 
a Gálatas 3: “Por Cristo somos hijos de Abraham, herederos según la promesa” [Gal. 

47 La palabra consumptio es conjetura: se lee con cierta claridad consu.., pero el resto, con tacha-
duras, es ininteligible.

48 En el resto del f. 105r y en los ff. 105v-106v hay una sucesión de apuntes desordenados e inco-
nexos, que al menos en su primera parte parecen ser un acopio de citas e ideas para abundar en los 
argumentos anticonversos. Léanse, por ejemplo, las notas siguientes: Vt fugerent penam hereseos mo-
nachabant, ymo non ad sacerdotium; iam monachi admisi sunt (f. 1505r); Conversi culpant inquisitio-
nem, dolent ob punitionem, excusant pecantes in heresi; o Durante inquisitione sed lepra curata non 
vitentur, cum cutis non est feda, inhonestum non est, quod secundum ratione est (f. 105v). Sigue luego 
un breve texto sobre la implantación del embrión en el útero materno (veáse la nota 18), y unas ob-
servaciones sobre gramática. En la parte inferior del f. 105v, una anotación de únicamente tres renglo-
nes (Deus potest revelare multa que per sacram paginam non sunt cognita (arriba: vel nil novum sub 
sole), XI dist. ‘Nolite’ [Decretum, D. 11, c. 3]. Et Ihesus nominetur Nazarenus, non Iudeus) posee una inte-
resante llamada al margen sobre Pedro Martínez de Osma y Juan López de Salamanca: Late in dialogo 
Petri de Osma cum fratre Ioh. Lopez; dialogus est amirabiliter narra[...]? contentione. Pese a la formu-
lación de la frase, lo más probable es que se trate de alguna de las obras polémicas de López de Sala-
manca contra Osma.

49 Santo Domingo alude a la celebración judía de Sucot, la fiesta de los Tabernáculos de octubre. 
Vid. Alfonso de Palencia: “Scenophegia es fiesta de tiendas o sombríos que çelebran los judíos en me-
moria de quando salieron librados de la servidumbre egipçiana” (Universal vocabulario). La frase es 
un exabrupto: si dices que no debe discriminarse según la carne, ¿por qué celebras las fiestas judías?

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


191El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

191

3.29]50. Para lo mismo Juan 8. De ello se sigue que Dios prefiere a los hijos de la fe 
y las obras antes que al parentesco carnal con Abraham. Lucas 11: “Pídase cuentas 
a esta generación desde la sangre de Abel hasta Zacarías” [Lc. 11.51]. Dice la Glosa: 
“Todos los malos son una generación, una ciudad, un cuerpo del diablo; y lo mismo 
sucede con los buenos” [Glossa ad Lc. 11.50]; y Deuteronomio 32: “Mala generación”, 
etc. [Deut. 32.5]. Por consiguiente, como se hace notar, en tiempo de los romanos 
aquella diferencia estaba vigente, y ahora nos igualamos en la fe. Y contrariamente 
dice el doctor que Dios, que sopesa los corazones, no iguala en la culpa a los ase-
sinos de Cristo51. Juan 19: “Por ello, los que me han entregado a ti tienen mayor pe-
cado” [Io. 19.11].

[§ 3] Y dice el doctor, apoyándose en Deuteronomio 26, que pertenecieron a ellos 
los fundamentos de nuestra religión: la Virgen María, madre de Dios, los apóstoles 
y los confesores52. Alega también Deuteronomio 33: “Dichoso tú, Israel”, etc. [Deut. 
33.29]. Este fundamento es defectuoso, tramposo y erróneo. Defectuoso porque no 
tiene en cuenta que la carne de Cristo también derivaba de los gentiles, como ates-
tiguan el bisabuelo y antepasado de David. Luego la Virgen y Cristo descienden de 
ambos pueblos. [§ 4] Y cuando dices: “El pueblo del que proviene la Virgen gloriosa, 
etc., es ‘el más excelso de todos los pueblos’ [Deut. 26.19]”, si declaras que su exce-
lencia proviene de la generación de la carne es falso, y te ciegas en el error si sien-
tes católicamente de la fe de Cristo; pero ello no hace a tu propósito. De modo que 
rema mar adentro [Lc. 5.4] y antepón el espíritu a la carne. Juan 3: “Los que nacen 
de la carne”, etc. [Io. 3.6]. [§ 5] Y lo que has aducido de “Dichoso tú, Israel”, etc., es 
del mismo jaez: nadie es más excelente que Israel, pero se dice Israel según el espí-
ritu, en tanto que este se completa en la fe de Jesucristo, de donde resulta que aquí 
habla con los fieles, y dice que a los infieles y herejes hay que pisotearlos53. [§ 6] 
Igualmente lo que dices del salmo 28: “Y ya seguros bebed la sangre que derramas-
teis”, no pertenece a ese salmo, sino que es de San Agustín en el comentario de los 
salmos, a través de la Glosa [Aug. In psalm. 45.4].

50 Con el trasfondo de Gal. 3-4, en que se establece diferencia entre Isaac, hijo de la gracia y el es-
píritu, e Ismael, hijo de la carne, el pasaje de fray Juan recuerda más la discusión de Cartagena (2022: 
II.4.5-6: 192-206), que la del propio Díaz de Montalvo (2008, § 7), quien funda la oposición entre Is-
mael y la pareja de Esaú y Jacob.

51 Para entender bien a qué se refiere el autor, debe recordarse que Montalvo trata de descargar a 
los judíos de la culpa de la pasión y muerte de Cristo, en las que igualmente participaron los genti-
les: “Aunque los judíos lo acusaron injustamente, sin embargo, los gentiles, en cuyo poder estaba la ju-
risdicción y el mando, equivocada e injustamente condenaron a Cristo a muerte” (Díaz de Montalvo, 
2008: 151).

52 Díaz de Montalvo, 2008: 164: “No pueden negar que el pueblo del que proviene nuestra Reden-
ción, la Virgen Santísima, madre del Salvador, y sus santos apóstoles, mártires y confesores, por quie-
nes fue fundada la Iglesia del Señor, es ‘el más excelso de todos los pueblos que el Señor ha creado en 
honor, nombre y gloria, y es el pueblo santo del Señor’ [Deut. 26.19]”.

53 Téngase presente que el final del versículo es: negabunt te inimici tui et tu eorum colla calcabis 
(Deut. 33.29).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


192 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

192

[§ 7] Y sobre las autoridades que alegas para tolerar a los malos por bien de los 
buenos, esta opinión es verdadera en un aspecto, y sin embargo falsa en otro, y sería 
más correcta si se enunciase con una amplia explicación, pues [pueden aducirse] 
la distinción 11, cuestión 3, Nolite [Decretum, D. 11, c. 3]54, y la Glosa de Mateo 13, que 
dice que se tolere como la cizaña a los malos ignorados u ocultos, etc.: “Esto parece 
contrario a lo del apóstolos en Corintios: ‘Extirpad el mal de vosotros mismos’ [1 
Cor. 5.13]; pero igual que la cizaña y el trigo se diferencian poco mientras que son 
hierbas, así Dios aconseja que no juzguemos ambiguamente porque el Señor con-
denará en el juicio de forma manifiesta” [Glossa ad Mt. 13.30]. Lo mismo expresa 
[Santo Tomás en] la Segunda de la Segunda Parte, cuestión 12, al final del artículo 
355. [§ 8] Por tanto, los pecadores manifiestos no han de ser tolerados, que es lo que 
ha de tenerse en consideración en nuestro caso. Y aunque el Papa absolviese a los 
bohemios y a los griegos, así también [ocurrirá] con estos56; pero desde luego no es 
la misma pena la del hereje y la de estos apóstatas, y en otra parte he dicho que la 
herejía y la apostasía son iguales en cierto modo, pero no en otro57.

[§ 9] Por lo que respecta a lo que dice de que serán heréticos por privarles de los 
oficios, digo que es un dialéctico asombroso quien a partir de la privación de un 
efecto arguye la privación de la cosa o la causa, que de ninguna manera pertenece 
a tal efecto, como si dijera que puesto que no llueve, ha de concluirse que el Papa 
no duerme58.

[§ 10] El efecto del bautismo59. Ezequiel 36: “Verteré sobre vosotros agua pura”, 
etc. [Ez. 36.25]. Lo mismo en A los Romanos 6 [Rom. 6.3]60. En el bautismo se 
confieren gracias y virtudes (Glosa a Tito, 3[.5])61, y el cielo se abrió como en el 

54 Decretum, D. 11, c. 3: Nolite errare: A consuetudine Romanae ecclesiae membris dissentire non licet.
55 En realidad es más bien Summa theolog., IIª-IIae q. 11 a. 3 arg. 1: Ad tertium sic proceditur. Videtur 

quod haeretici sint tolerandi. Véase al respecto Martínez Gázquez (2013).
56 La frase no es de fray Juan, sino que resume a Díaz de Montalvo (2008: 172-173): “De la misma 

forma, en otro tiempo los griegos y ahora los de Bohemia se apartaron de la Iglesia de Dios, y alejados, 
pretendieron sostener de modo pérfido errores en contra de la Iglesia católica. Sin embargo, cuando 
se arrepintieron de la herejía, fueron recibidos por los católicos con equidad y restituidos por el Papa 
en sus oficios y órdenes [...], ¡cuánto más se debe decir de los judíos que ahora gana para sí la Iglesia! 
Sin duda la piadosa madre los abraza con más ternura y se alegra mucho más con ellos que con los 
que nunca había perdido”.

57 Nada sabemos sobre un escrito previo de fray Juan de Santo Domingo en que diferenciase entre 
herejes y apóstatas, dos nociones muy cercanas y no siempre fáciles de deslindar, especialmente en el 
caso de los convertidos. El texto básico sobre ambos conceptos era la Summa theolog., IIª-IIae q. 11-12.

58 Los ejemplos Papa dormit/non dormit son habituales en los tratados de lógica.
59 Montalvo trata sobre todo la cuestión del bautismo en La cuestión conversa (Díaz de Montalvo, 

2008: §§ 6, 8, 32 y 46).
60 Rom. 6.3: an ignoratis quia quicumque baptizati sumus in Christo Iesu in morte ipsius baptizati sumus.
61 Tit. 3.5: salvos nos fecit per lavacrum regenerationis et renovationis Spiritus Sancti. La Glossa or-

dinaria anota: per lavacrum regenerationis] baptismi, in quo deposito veteri homine generatur novus; 
y et renovationis Spiritus sancti] quia qui credit quotidie magis et magis renovatur per Spiritum in bap-
tismo datum.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


193El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

193

bautismo de Cristo (Lucas 3[.21], y en este pasaje la Glosa de Beda)62. Luego no 
hay una apertura del honor y la vanidad. [§ 11] Además, son más deseables los bie-
nes de natura que los de fortuna, y la salud corporal y la desaparición de la fiebre 
y otros síntomas no proceden de la eficacia del bautismo, sino que los sacramen-
tos pertenecen al orden de la providencia divina, cuando acompaña la devoción 
de los que los reciben; se otorgan a algunos, y a otros no63. [§ 12] La causa de tu 
sofistería fue que sabes que los fieles que proceden de judíos se bautizan movi-
dos más por ardor de la codicia que por el de la devoción, y así tú infieres recta-
mente que comprenden que no han sido limpiados por el sagrado bautismo64. 
Pero tu argumentación es herética, porque dices que la eficacia del bautismo no 
obra nada, por más que no tenga ningún efecto sobre los que se han bautizado 
fingidamente; de ahí no se sigue de modo absoluto que el bautismo no tenga efi-
cacia, porque todos su efectos sí concurren en aquellos cuya voluntad abraza el 
sacramento con devoción. [§ 13] Debiste decir: ‘Esto lo creen falsamente’, y literal-
mente dices: ‘con ligereza consideran...’ Utilizaste en materia de fe este verbo ‘con-
sideran’ (perpendent) sin un adverbio que delimitase la acción verbal. Y no se da la 
ocasión de ruina, pues de otro modo cualquier prohibición sería ocasión de ruina. 
Luego esta ocasión sería recibida, y no dada; así como cuando regía inmaculada la 
ley vieja, tomando ocasión por medio del precepto, [el pecado] moría65. [§ 14] Así 
pues no deben ambicionar dignidades, porque el Evangelio prohíbe el apetito des-
ordenado de honra, y lo que no es lícito apetecer no es lícito pedirlo, lo cual es pro-
pio de los judíos, quiero decir, ambicionar (Proverbio 1, junto con la Glosa: “Habrá 

62 Lc. 3.21: factum est autem cum baptizaretur omnis populus et Iesu baptizato et orante apertum est 
caelum. La Glossa transcribe un amplio pasaje de Beda, del que puede destacarse: Unde cum baptiza-
tum populum diceret nihil magnum addidit, sed baptizato Iesu et orante dicit apertum celum, quia dum 
ille aquas Iordanis subiit: ‘Nobis celi ianuam pandit’ et dum caro innoxia aquis frigentibus tingitur oppo-
sita quamdam noxiis rumphea ignea restringitur nec ibi Christo celum cepit aperiri, sed his verbis osten-
ditur virtus baptismi. Orat autem ut nos ad orandum informet, ut post baptismum precibus et ieiuniis et 
eleemosynis et aliis bonis celum nobis aperiatur (Glossa ad Lc. 3.21).

63 Cf. Aquino, Summa theolog., IIIª q. 69 a. 8 ad 4: Ad quartum dicendum quod sanitas corporalis non 
est per se effectus Baptismi, sed est quoddam miraculosum opus providentiae divinae.

64 Para entender bien lo que sigue, debemos tener en cuenta el texto completo de Montalvo que 
fray Juan pone en entredicho (y que tergiversa): “Pues cuando estos nuevos fieles ven que por ese 
cisma son apartados de los correligionarios de Cristo, separados de los cargos públicos e incluso difa-
mados de forma gravísima, es fácil que consideren no haber sido lavados por las aguas del bautismo 
y que la fuerza del bautismo no produce ningún efecto y se propicia la ocasion de caer en la herejía” 
(Nam cum isti noui fideles uident sectione illa se esse a Christi confidelibus segregatos, ab officiis publi-
cis separatos necnon et grauissime diffamatos, leuiter perpendent sacri baptismatis undas non esse ablu-
tos nec uirtus baptismi aliquid operari, et esset occasio, ut in haeresim laberetur). (Díaz de Montalvo, 
2008: 127 y 173).

65 La frase es difícil de entender. He supuesto como sujeto “el pecado”, basándome en la fuente 
que el autor maneja (Rom. 7.8): occasione autem accepta peccatum per mandatum operatum est in me 
omnem concupiscentiam sine lege enim peccatum mortuum erat.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


194 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

194

allí una sola bolsa” [Prov. 1.14])66. El argumento, de este modo, es que es un adve-
nedizo atraído por las venerables dignidades de la Iglesia de Cristo quien incesan-
temente gañe que está decepcionado por no conseguirlas, como el perro cuando 
se le escapa la presa, el qual gañe.

[§ 15] Todo lo anterior lo he dicho tanto por emulación de la ley de Dios como 
por temor de dar cuenta sobre el entendimiento de la ley, que será reclamado a los 
sacerdotes en el día de la remisión, pero también de la justísima venganza, diciendo 
con Malaquías 2: “De su boca ha de salir la ley” [Mal. 2.7], y Éxodo 28, con la Glosa 
[Ex. 28.2]67, y Job 2068. Pues en Proverbios 1: “Los estultos desprecian la sabiduría y la 
doctrina” [Prov. 1.7]. El error en la ley del siglo no es igual que en la ley de Dios. Pro-
verbios 21: “El hombre que yerra en el camino de la doctrina vendrá a permanecer 
en compañía de los gigantes” [Prov. 21.16] (en la Glosa: “es decir, de los demonios, de 
los que se habla en Job 22: ‘He aquí los gigantes’”, etc. [Iob 26.5]). 69

[§ 16] Para que, creyendo que he vertido estas opiniones y que he trabajado en 
servicio de la Iglesia de Cristo, la soberbia, consunción de las buenas obras, no co-
rrompa la venida de Cristo y su recompensa, someto humildemente todo lo que 
dicho a la discusión y al juicio de la sacrosanta Iglesia Romana y de sus doctores ca-
tólicos. Fin.

Referencias bibliográficas

Amador de los Ríos, J. (1875). Historia social, política y religiosa de los judíos de España y 
Portugal (Vols. 1-3). Imp. de T. Fortanet.

Azcona, T. (1973). Dictamen en defensa de los judíos conversos de la Orden de San Jerónimo 
a principios del siglo  XVI. En Studia Hieronymiana. VI Centenario de la Orden de San 
Jerónimo (Vol. II, pp. 347-380). Rivadeneyra.

Beinart, H. (1961). The Judaizing movement in the Order of San Jeronimo in Castile. Scripta 
Hierosolymitana, 7, 168-192.

Belmonte Díaz, J. (1989). Judíos e Inquisición en Ávila. Caja de Ahorros de Ávila.
Beltrán de Heredia, V. (1941). Nebrija y los teólogos de San Esteban de principios del siglo XVI. 

Ciencia Tomista, 61, 37-65.

66 Prov. 1.14: sortem mitte nobiscum marsuppium unum sit omnium nostrum. La Glossa apostilla: De 
latronibus generaliter patet, quia sociis quos conquirunt prede portionem promittunt, sed et Christi per-
secutores quoscumque sibi poterant adiungebant quos eum sequi videbant extra Synagogam faciebant, 
id est sua communione privabant (Glossa ad Prov. 1.14).

67 El pasaje se refiere a la vestimenta de los sacerdotes, y la Glossa anota: Faciesque vestem sanc-
tam] opera iustitie sanctitatem virtutum ornamenta (Glossa ad Ex. 28.2).

68 Se trata de la segunda reprensión de Sofar a Job, sobre los bienes efímeros del malvado y el ad-
venimiento del dies irae.

69 La cita no necesita demasiadas aclaraciones (salvo que el pasaje citado de segundas es Iob 26.5). 
Los gigantes a que alude Proverbios son interpretados por la Glossa ordinaria, efectivamente, como 
“demonios”: spiritus demoniorum cum his quos deceperunt penis sub acti torquentur (Glossa ad Prov. 
21.16).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


195El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

195

Beltrán de Heredia, V. (1961). Las bulas de Nicolás V acerca de los conversos de Castilla. 
Sefarad, 21(1), 22-47.

Benito Ruano, E. (2001). Los orígenes del problema converso. Real Academia de la Historia.
Bernáldez, A. (1962). Memorias del reinado de los Reyes Católicos, que escribía el bachiller 

Andrés Bernáldez, cura de Los Palacios (M. Gómez-Moreno y J. de M. Carriazo, Eds.). 
Tipografía Blass. 

Carrete Parrondo, C. (1975). Los conversos jerónimos ante el estatuto de limpieza de sangre. 
Helmantica. Revista de filología clásica y hebrea, 26(79-81), 97-116. https://​doi​.org/​10​
.36576/​summa​.2870

Cartagena, A. de (2022). Defensorium Unitatis Christianae. https://​bibliotecacartagena​.net/​
monografia/​defensorium​-unitatis​-christianae

Coussemacker, S. (1991). Convertis et judaïsants dans l’ordre de Saint Jerôme. Un état de la 
question. Melanges de la Casa de Velazquez, 27, 5-27. https://​doi​.org/​10​.3406/​casa​.1991​.2583

Cuervo, J. (1914-1915). Historiadores del Convento de San Esteban de Salamanca. Imp. Católica 
Salmanticense.

Díaz de Montalvo, A. (2008). La causa conversa (M. Conde Salazar, A. Pérez Martín, C. Valle 
Rodríguez; con la colaboración de R. Guerrero Sancho, Eds.). Aben Ezra. 

Escudero, J. A. (2005). Estudios sobre la Inquisición. Marcial Pons Historia.
García García, A. (2011). Synodicon Hispanum: Vol. X. Cuenca y Toledo. Biblioteca de Autores 

Cristianos.
Glossa = Froehlich, K. (1992). Biblia cum glossa ordinaria (ca. 1480-1481) (ed. facs. con intr. de 

A. Rusch y M. T. Gibson). Brepols. 
González Rolán, T. y Saquero Suárez-Somonte, P. (2012). De la ‘Sentencia-Estatuto’ de Pero 

Sarmiento a la ‘Instrucción’ del Relator. Abez Ezra.
Hernández Franco, J. (2011). Sangre limpia, sangre española. El debate sobre los estatutos de 

limpieza de sangre (s. XV-XVII). Cátedra.
Herrera Vázquez, M. (2022). La inquisición en el monasterio de Guadalupe. Editorial de la 

Universidad de Extremadura.
ISTC = Incunabula Short Title Catalogue, British Library. http://​www​.bl​.uk/​catalogues/​istc
Labajos Alonso, J. (2010). Proceso contra Pedro de Osma. Universidad Pontificia de Salamanca.
Ladero Quesada, M. A. (2016). Judíos y conversos de Castilla en el siglo XV. Datos y comentarios. 

Dykinson.
Ladero Quesada, M. F. (1988). Apuntes para la historia de los judíos y los conversos de 

Zamora en la Edad Media (siglos XIII-XV). Sefarad, 48, 29-57.
Ladero Quesada, M. F. (2000). Libros de acuerdos del Consistorio de la ciudad de Zamora 

(1500-1504). Ayuntamiento de Zamora-UNED, Centro Asociado de Zamora.
Lehmann, V. y Martín Baños, P. (2021). Un nuevo inédito proconverso en el contexto de la 

rebelión toledana de 1449. El códice 14 de la Catedral de Oviedo. Sefarad, 81(2), 379-448. 
https://​doi​.org/​10​.3989/​sefarad​.021​-013​.a

Lilao Franca, O. y Castrillo, C. (2002). Catálogo de manuscritos de la Biblioteca Universitaria 
de Salamanca: Vol. II. 1680-2777. Ediciones Universidad de Salamanca.

Llopis Agelán, E. y Ruiz García, E. (2019). El monasterio de Guadalupe y la Inquisición. 
Ediciones Complutense.

https://doi.org/10.36576/summa.2870
https://doi.org/10.36576/summa.2870
https://bibliotecacartagena.net/monografia/defensorium-unitatis-christianae
https://bibliotecacartagena.net/monografia/defensorium-unitatis-christianae
https://doi.org/10.3406/casa.1991.2583
http://www.bl.uk/catalogues/istc
https://doi.org/10.3989/sefarad.021-013.a
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


196 Pedro Martín Baños 

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196

196

Llorca, B. (1949). Bulario pontificio de la Inquisición española en su periodo constitucional 
(1478-1525) según los fondos del Archivo Histórico Nacional de Madrid. Pontificia Università 
Gregoriana.

Llorente, J. A. (1812). Anales de la Inquisición de España: Vol. I. Desde el establecimiento de la 
Inquisición por los Reyes Católicos hasta el año 1508. Imprenta de Ibarra.

López Gómez, O. (2021). La revuelta de 1449 en Toledo. Historiografía y estado de la cuestión. 
eHumanista conversos, 9, 253-283.

López Martínez, N. (1954). Los judaizantes castellanos y la Inquisición en tiempo de Isabel la 
Católica. Aldecoa.

Marcos Rodríguez, F. (1964). Extractos de los libros de claustros de Salamanca. Siglo XV (1464-
1481). Universidad de Salamanca.

Martialay Sacristán, T. (2017). Conversos y atribución de identidades conversas en tiempos 
de la expulsión de los judíos de la diócesis de Zamora. En A. Cortijo Ocaña y R. Amrán 
(Eds.), Vivir en Minorías en España y América: (siglos XV al XVIII) (pp. 33-46). Publications 
of eHumanista. University of California.

Martín Abad, J. (2001-2016). Post-incunables ibéricos. Ollero & Ramos.
Martín Baños, P.  (2019). La pasión de saber. Vida de Antonio de Nebrija. Universidad de 

Huelva.
Martín Baños, P.  (2020). Pedro Martínez de Osma: Inquisición y censura académica 

en Castilla. Una reevaluación. Studia Aurea, 14, 213-270. https://​doi​.org/​10​.5565/​rev/​
studiaaurea​.377

Martínez Gázquez, J. (2013). Utrum infidelium ritus sint tolerandi? En J. Martínez Gázquez 
y J. Victor Tolan (Eds.), Ritus infidelium. Miradas interconfesionales sobre las prácticas 
religiosas en la Edad Media (pp. 223-246). Casa de Velázquez. http://​books​.openedition​
.org/​cvz/​19767 https://​doi​.org/​10​.4000/​books​.cvz​.19767

Monteiro, P. (1749-1750). Historia da Santa Inquisiçao do reyno de Portugal, e suas conquistas. 
Regia Officina Sylviana, e da Academia Real. 

Netanyahu, B. (1999). Los orígenes de la Inquisición. Crítica. 
Pastore, S. (2010). Una herejía española. Conversos, alumbrados e Inquisición (1449-1559). 

Marcial Pons Historia.
Pulgar, F. (2022). Claros varones de Castilla. Letras (M. I. de Páiz Hernández, P. Martín Baños, 

y G. Pontón Gijón, Eds.). Real Academia Española. 
Round, N. (1966). La rebelión toledana de 1449. Aspectos ideológicos. Archivum, 16, 385-446.
Rubio García, L. (1997). Los judíos de Murcia en la Baja Edad Media (1350-1500). Colección 

documental II. Ediciones de la Universidad de Murcia.
Sicroff, A. A. (1985). Los estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos XV y 

XVII. Taurus.
Sigüenza, J. (1907-1909). Historia de la orden de San Jerónimo (J. Catalina García, Ed.). Bailly 

Baillière e Hijos.
Suárez Fernández, L. (1964). Documentos acerca de la expulsión de los judíos. Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas, Patronato Menéndez Pelayo.
Tipografía y diseño editorial en Zamora: de Centenera al siglo XXI (2004). Biblioteca Pública 

del Estado en Zamora. 
Torre, A. de la (1949). Documentos sobre relaciones internacionales de los Reyes Católicos 

(Vol. I). Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Patronato Menéndez Pelayo.

https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.377
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.377
http://books.openedition.org/cvz/19767
http://books.openedition.org/cvz/19767
https://doi.org/10.4000/books.cvz.19767
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08


Varia





ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215
(CC BY-NC-SA 4.0)

LA DEMONIZACIÓN DEL EROTISMO FEMENINO Y LA ENFERMEDAD MENTAL 
EN LA POÉTICA DE ANNE SEXTON Y ALDA MERINI: CRÍTICA DE GÉNERO

THE DEMONIZATION OF FEMALE EROTISM AND MENTAL DISORDER IN ANNE 
SEXTON AND ALDA MERINI POETRY: A GENDER BASIS CRITICS

Víctor Anguita Martínez 
Università degli Studi di Bari Aldo Moro

victor.anguita@​uniba​.it
ORCID: 0000-0003-3276-0218

Recibido: 11-01-2023
Aceptado: 21-05-2023

Resumen
Este trabajo se presenta como un análisis discursivo, con una perspectiva de género, de los 
poemas “Her Kind” de Anne Sexton y “Amai teneramente” de Alda Merini, con la intención 
de verificar la posible existencia de un imaginario diabólico relacionado con la sumisión o 
transgresión femenina. A través del análisis de las elecciones léxicas de las autoras analiza-
remos la concepción diabólica del impulso sexual de la mujer y de la disidencia, prestando 
especial atención a la simbología herética y brujeril. El análisis de las metáforas buscará en 
todo momento recuperar la relación implícita de la postura de las autoras frente a las ex-
pectativas de género.

Palabras clave: Anne Sexton, Alda Merini, demonización femenina, discurso de género, crí-
tica de género.

Abstract
This article is focused on the poems “Amai teneramente” by Alda Merini and “Her Kind” 
by Anne Sexton. By a discourse analysis of the text with a genre approach, we aim to verify 
the possible existence of a gender discourse in their poetry, either submissive or transgres-
sive. Through the study of the lexical choices, we will analyze the diabolical conception of 
women sexual impulse and dissidence, paying special attention to the heretical and witch-
craft symbology. To do so, we will seek the implicit relationship between these metaphors 
and the author’s position against or within gender expectations to finally conclude defining 
the perception they have of themselves in their poetical personae.

Keywords: Anne Sexton, Alda Merini, Female demonization, Gender discourse, Gender 
basis critics.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:victor.anguita%40uniba.it?subject=
https://orcid.org/0000-0003-3276-0218
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


200

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 200

1. �Introducción 

El empoderamiento femenino resultante de la convulsión social que surgió tras el 
desprestigio del proletariado y del capitalismo1 ayudó a desempolvar las voces opri-
midas de dos realidades incómodas: la sexualidad activa de la mujer y los trastor-
nos mentales. Meretrices, brujas o poseídas… distintas galas visten los mecanismos 
de defensa de un tradicionalismo que asignaba a la mujer un rol doméstico y una 
exclusión de la vida social. 

Hasta principios del siglo xx, las mujeres carecieron de representación legislativa 
y, por ende, no solo su integridad quedó sin tutela, sino que también les fue negada 
cualquier intervención posible en los cambios históricos que afectaron a la socie-
dad (Paz Torres y Casas Díaz, 2018: 156). Sin embargo, desde cuando finalmente con-
siguió infiltrarse en la esfera pública, la mujer “ha logrado eliminar estrictas normas 
de conducta, una severa moral sexual y la permanencia obligada […] en la esfera 
privada” (Jana Aguirre, 2013: 120-122), consiguiendo así introducir rápidamente más 
cambios que en todos los siglos anteriores. De este modo, durante la edad Moderna 
y en plena efervescencia reivindicativa, se retoman eufemismos heréticos y deni-
grantes para desprestigiar la disidencia femenina y la “anormalidad”: 

La caza de brujas fue, por lo tanto, una guerra contra las mujeres; fue un intento 
coordinado de degradarlas, demonizarlas y destruir su poder social. Al mismo 
tiempo, fue precisamente en las cámaras de tortura y en las hogueras en las que 
murieron las brujas donde se forjaron los ideales burgueses de feminidad y do-
mesticidad. (Federici, 2014: 255) 

De forma análoga, el enfermo mental también ha sido tachado de poseído por el 
diablo y marginalizado en el devenir de la historia debido a la “imagen del terror” 
(Foucault, 2016) construida en torno a él y que provocó la llegada de los manico-
mios como templo de retiro para el aquelarre2 de la sinrazón. 

Dentro este juego pendular entre las leyes de lo biológico y de la imaginación 
por el que se demoniza la enfermedad mental y el instinto sexual de la mujer, nos 

1 La situación económica, el crack de la bolsa y el desmoronamiento del mercado bélico tras las 
guerras mundiales, sumado a la lucha proletaria obligaron a muchas mujeres a salir a buscar trabajo 
para redondear los números de la economía familiar. Haciéndonos eco de los estudios de Jana Agui-
rre (2013), su contratación precaria, entre otros factores, contribuyó al alzamiento por sus derechos, 
por un lado, y por el otro sirvió de trampolín para la autorreflexión de su rol social gracias a la auto-
nomía adquirida.

2 Según Ortiz (2019) el concepto “aquelarre” nació del compuesto de los tratados de teólogos y de-
monólogos diluidos en las leyendas populares. Sin embargo, en un principio, el término no ponía el 
“énfasis sexista que la idea común supone: efectivamente el mito del aquelarre en general culpa a las 
mujeres de asistir al aquelarre, pero esto depende del demonólogo o tratadista y del momento histó-
rico que se trate. Al menos en el inicio de la construcción del mito, es decir, en plena manifestación 
del Renacimiento, la relación aquelarre y hombre es general y neutra, no especifica ni responsabiliza 
a las mujeres” (21).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


201

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 201

centramos en la configuración subversiva de la lírica de Anne Sexton y Alda Merini. 
Ambas conocieron los estragos emocionales, combatieron no solo contra el tras-
torno bipolar y la esquizofrenia que respectivamente padecieron, sino que también 
manejaron el arte de amar saciando un apetito sexual sin respetar los protocolos 
de una sociedad que exigía compostura. Una apetencia que, siguiendo los princi-
pios de las teorías de Freud, la psiquiatría del siglo xx consideraba sintomatológica 
o patológica cuando se trataba de la mujer. La histeria supuso la irrupción de la se-
xualidad en la esfera clínica y con ella el cuerpo de la enferma deja de ser anatomo-
patológico para pasar a ser un cuerpo sexualizado (Foucault, 2005: 380). 

El presente estudio, partiendo de dicha sexualización del cuerpo alienado de la 
mujer, recurre a la crítica de género y al análisis discursivo para estudiar la inade-
cuación a las expectativas de género por parte de las autoras en los poemas “Amai 
teneramente dolcissimi amanti”, en Vuoto d’amore (Merini, 1991), y “Her Kind”, en To 
Bedlam and Part Way Back (Sexton, 1963). En primer lugar, nos adentraremos breve-
mente en aquellos momentos de sus biografías que pudieran haber interferido en 
la producción de los textos y en los factores ético-sociales que configuraban el eti-
quetado ético de las buenas conductas. Posteriormente, buscaremos la posible exis-
tencia de un discurso de género a través del análisis de las elecciones léxicas. Para 
este fin, estudiaremos la concepción diabólica del impulso sexual de la mujer y su 
disidencia social, haciendo hincapié en la simbología herética y brujeril, puesto que 
estas imágenes han sido recurrentes desde la Edad Media para atacar tanto la suble-
vación de clases como la trasgresión sexual femeninas e imponer una ortodoxia ca-
tólica moralista (Federici, 2014: 243-245).

2. �Alda Merini: psiquiatría entre amores, familia y poesía 

Alda Giuseppina Angela Merini (Milán, 1931-2009) es una de las escritoras más im-
portantes de la poesía italiana contemporánea de finales de siglo. Arropada por 
Eugenio Montale, Giorgio Manganelli y Giacinto Spagnoletti, la poetessa del Navi-
glio consigue publicar sus primeras obras en tierna edad. Su extensa producción en 
verso y prosa está caracterizada por un ingreso de diez años en un centro psiquiá-
trico, donde quedó a la intemperie de la crueldad institucionalizada en tratamien-
tos físicos y el electroshock. 

Hemos aquí la primera de las rupturas con los convencionalismos sociales, el es-
tigma de su enfermedad mental. Emanuela Carniti (2019: 73), hija primogénita de 
la poeta, recuerda que: 

[Q]uando uscì, ci accorgemmo che era anche uno stigma: lei era additata come “la 
matta”, e io ero “la figlia della matta”. Nel quartiere ci si conosceva tutti, e tutti sa-
pevano, e molti indicavano e ammiccavano. A dire la verità, non solo gli stranei: 
anche i parenti di papà le facevano sentire quella macchia. 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


202

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 202

Anulada su integridad y cuestionada su autonomía como persona, también cayó 
su autoridad como madre. La difícil relación entre ellas quedó sellada para siempre 
por su dedicación a la vida pública y el desprestigio que muchos inculcaron a las pe-
queñas3, señalando así la repulsión social que caracterizaba al enfermo mental y la 
puesta en juicio del rol materno si lo consideramos con la perspectiva diacrónica de 
mediados del siglo xx, ya que entonces no atender las exigencias de los hijos podía 
suponer un fracaso de gran magnitud ante los ojos ajenos. Solo al final de su vida 
las hijas consiguieron reconocer en su madre la gran figura intelectual que era y en-
cajar todas las piezas de una madre-poeta, como reconocía Emmanuela Carnini en 
una entrevista para Alessandro Campaiola (2021): 

Oltre la poesia, che era la molla interiore a cui non poteva sottrarsi perché più 
forte di lei, c’eravamo noi, le sue figlie. Però dopo, molto dopo. Nel mezzo c’era an-
che la malattia. Ha fatto del suo meglio come mamma, è stata molto importante, 
ma —almeno per me— non sufficiente a livello emotivo. 

La última cara del prisma de su contradictorio espíritu rebelde está reservada a 
su esfera sexual. Alda Merini reconoció siempre ser una mujer coqueta y de gran 
erotismo (De Lillo, 2013). Contrajo nupcias en dos ocasiones, con Ettore Carniti y 
con el poeta tarantino Michele Pierri, y también mantuvo relaciones de límites di-
fusos con ilustres y literatos de su época4. En pocas palabras, Merini encarna la exal-
tación de una sexualidad en línea contraria a los ideales conservadores imperantes 
en su contexto histórico. Su genio de la poesía irrumpía las convenciones tradicio-
nales de mujer, lo que seguramente fue un peso en su producción y una lucha, un 
techo de cristal en el reconocimiento de su profesionalidad.

3. �Anne Sexton: terapias grabadas, confesiones en verso 

Anne Gray Harvey (Boston, 1928-1974) es el máximo exponente del género confe-
sional de los EE.UU. y premio Pulitzer de poesía en 1967. Comienza a escribir como 
parte de la psicoterapia con la que trata su trastorno bipolar con tendencias suici-
das. Fue instruida inicialmente por John Holmes y después, impulsada por su gran 

3 Al hablar de la información que los asistentes sociales daban a sus hijas en Reato di Vita, Alda Me-
rini (1994: 106) recrimina que a una de ellas “Non le dissero: “Tua madre è una grande poetessa”, le dis-
sero: “È soltanto una povera malata di mente”. Ed è cresciuta con questa ignoranza della società.” Este 
testimonio no sería la única evidencia de la preocupación de la poeta en relación con la imagen que 
sus descendientes tenían de ella, ya que fue un tema recurrente en entrevistas y actuaciones televisivas.

4 En la entrevista para Vèroli (2012: 24), Merini confesaba que el vínculo espiritual con Manganelli 
y Quasimodo, en su bagaje como poeta, pasaba obligatoriamente por la unión carnal: “Soltanto conos-
cendo il corpo più che la mente di Manganelli e di Quasimodo ho potuto capire quali malattie patisco, 
perché la loro mente, come la mia, era in un corpo particolare e io quei corpi li ho conosciuti. Non 
posso dire di non essere stata la loro amante o piú che altro la loro compagna, come sono stata amante 
e compagna di mio marito Ettore e del mio secondo marito Michele Pierri. Non si può parlare di una 
persona se non la si è visitata dal di dentro, “conosciuta”.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


203

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 203

amigo W.D. Snodgrass, frecuenta el taller poético de Robert Lowell, de quien ad-
quiere la perspectiva confesional de su obra (Middlebrook, 1998). Con ella, no solo 
consiguió alterar los patrones arcaicos de la literatura con la exposición de su inti-
midad y de su alma suicida, sino que puso de manifiesto una serie de argumentos 
considerados tabú para la sociedad estadounidense de mediados de siglo y de do-
minio ampliamente patriarcal. Con dichos argumentos se ganó el rechazo de una 
gran parte de la crítica y de algunos de sus contemporáneos, como Holmes, a cuyos 
reproches contestó con su poema “For John Who Begs Me not To Inquire Further”. 

En toda su obra existe un hilo conductor, la presencia constante de temas fe-
meninos y del cuerpo de la mujer (Mehrpouyan y Abbasnezhad, 2014: 201). Para 
Sexton, la sexualización del cuerpo es un arma a su favor para reivindicar libertad 
y reforzar las preocupaciones patriarcales de sus contemporáneas. En palabras de 
Arce Álvarez (2010: 201): “Su poesía es, sobre todo, la creación de una nueva imagen, 
fotografía de una identidad construida a través de un lenguaje que deconstruye los 
estereotipos femeninos. Asimismo, ilumina aquellos aspectos de la mujer silencia-
dos o, más aún, anulados.” 

También es incuestionable que Anne Sexton se reveló contra la posición pasiva 
de la mujer en cuestiones sexuales y que plasmó sus fantasías eróticas en poemas 
de la talla de “The Ballad of the Lonely Masturbator”. A tenor de esa desviación de la 
norma moral y de la corrección, su actividad sexual sobrepasa los confines del ma-
trimonio. La poeta busca consuelo en distintos amantes y comparte sin reparo tales 
experiencias con el público en “To My Lover Returning to His Wife”. En última ins-
tancia, tampoco temió desafiar al extremo el ojo fariseo del tradicionalismo puri-
tano de su entorno al divorciarse de Kayo, padre de sus hijas, Linda y Joyce. 

El incumplimiento de su papel de esposa ideal, obediente y recatada no fue, sin 
embargo, el peso mayor que tuvo que cargar. La compleja relación con sus descen-
dientes también es muestra indirecta del empoderamiento femenino y de las pre-
tensiones maternales generalizadas por las construcciones sociales, el anhelo de 
sus hijas por tener una madre normal, una ama de casa: 

Cuando eráis pequeñas, Joy y tú siempre decíais: “¡Bueno, ojalá tuviera una ma-
dre normal…!”, y os referíais a una con delantal y con galletas y sin todas estas his-
torias con la máquina de escribir que tenían escandalizadísimas a las madres de 
vuestros amigos… Pero yo me decía que más me valía andar dando vueltas en 
busca de la verdad y cosas así… y al fin y al cabo sí que iba a daros las buenas no-
ches y a leer “Buenas noches, luna”, o a cantarte nanas cuando llorabas. (carta de 
Sexton recogida en Gray, 2015: 535)

Madre ausente, mujer adultera, suicida y bipolar… el cóctel molotov de la perso-
nalidad de la poeta fue relevante en la marginalidad que vivió en primera persona 
y que se reprodujo en los personae de su lírica. La discursividad de género se alzó 
en su obra Transformations (1971), cuando reescribió los cuentos de los hermanos 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


204

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 204

Grimm tergiversando los personajes y dándole un giro de tuerca gracias a sus prota-
gonistas marginalizadas, pero subversivas. 

Si hay algo que aúne a toda la crítica es que Anne Sexton pagó con su vida y su 
estabilidad emocional el anhelo de una perfección canonizada de la esfera privada 
femenina para la que no estuvo preparada. Esta poeta en búsqueda continua de 
aprobación a través de sus cartas5 puso fin a su vida sin llegar a comprender jamás 
que mientras ella misma dudaba de sus capacidades, para el resto del mundo fue 
fuente de inspiración y para sus hijas motivo de orgullo.

Cada vez estaba más orgullosa de la escritura de mi madre y empezaba a entender 
que aunque su mirada, cuando estaba escribiendo, me recordaba inconscientemente 
a su enfermedad —como una marea secreta adherida al recuerdo—, mientras lo ha-
cía no estaba loca. Lo que la alejaba de nosotros no era su deseo de escribir, sino su 
depresión […] Por lo tanto, incluso cuando era pequeña, entendí, intuitivamente, la 
magia que se creaba cuando daba forma a un poema. (Gray, 2018: 167)

4. �La demonización de la sexualidad femenina

4.1. �Culpabilidad y exenciones de género

Por evidente que pudiera ser, para comprender los fundamentos de la doctrina 
moral sobre el cuerpo femenino es necesario retomar la concepción asimétrica 
entre sexos, que presupone la debilidad de la mujer frente a la figura imperante de 
la masculinidad. Esta fenomenología condiciona la proyección del impulso carnal 
del hombre, junto a su apetencia sexual, en la provocación femenina, basándose en 
los preceptos católicos del pecado capital. Como consecuencia directa, Martínez de 
Lagos (2017: 14-15) señala que la evolución teológica asentó una “visión misógina del 
discurso patrístico, un discurso que va a determinar la construcción de una menta-
lidad básicamente monástica que asocia la naturaleza femenina con la tentación, 
el sexo y el pecado”, y añade que “no dejan de ser variantes sobre una misma consi-
deración de la mujer claramente negativa y merecedora de acciones punitivas por 
su propia naturaleza”. Dichas sanciones han mutado en una serie de símbolos o fi-
guras integradas en el entelado social de distintas épocas, imponiendo un canon so-
cial domesticador sobre la castidad, la virginidad y la compostura.

Por contraste, las voces disidentes pertenecían a un grupo repudiado de mere-
trices o prostitutas, personas de mala calaña cuya compañía era mejor evitar. La 
denigración de la actividad sexual y los juegos de atracción femeninos quedaron 
instaurados en el discurso patriarcal y en la superstición occidental, feminizando 
el mal y malignizando a la mujer (Ortiz, 2019: 24). Encontramos entonces dos en-
carnaciones principales de la trenza mujer-pasión-mal, donde la subordinación o 
dependencia del hombre es el resultado de un juego sucio: la femme fatale de los 

5 Recogidas por su hija mayor y publicadas bajo el título traducido en español Anne Sexton. Un au-
torretrato en cartas (Grey, 2015).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


205

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 205

últimos siglos, cuya exaltación de sus dotes físicas resulta ser una trampa irresis-
tible; y la bruja, que se vale de armas sobrenaturales para privar de raciocinio al 
hombre con el fin de someterlo a su voluntad. Esta última da como resultado la de-
monización de su sexualidad y, de consecuencia, habrá que exorcizarla (Federici, 
2014: 263). La complejidad del origen de la segunda y su recurrente presencia en la 
literatura requieren especial detenimiento.

4.2. �Entre escobas, brujas y literatura

Una de las personificaciones del amor más extendidas durante el Romanticismo fue 
la rendición. Inmolarse en el ser amado ha jugado un papel principal en el juego de 
la seducción y ha estado influenciado por los cambios sociales. El nacimiento del 
psicoanálisis y el auge de movimientos sociales en respuesta a la tradición moral 
dieron lugar a un modelo muy difundido de feminidad “disturbante”6 (Berti, 2015: 
130), a caballo entre la deidad y la brujería.

En este contexto, la sociedad puso el punto de mira en el sueño y en el subcons-
ciente, en la fina línea que separa lo natural de lo sobrenatural, reconfigurando la 
imagen de lo femenino (Scaraffia y Isastia, 2002: 25). Ahí precisamente entra en 
juego el embrujo, que representa el amor como una privación del sentido, una en-
trega al amado bajo la influencia de la magia7. El amor pasa a ser un capricho feme-
nino, una trampa en la batalla por la unión, una imposición ficticia de la santería 
emergente que inducía temer a las mujeres por ser destructoras del sexo masculino 
(Federici, 2014: 259). Despierta de su letargo simbólico la bruja y lo hace en sordina, 
con una piel más humana y desprovista de sus características medievales. Lo hace 
bajo el interés general, debido a la cultura moralista burguesa que se alzaba a favor 
del conservadurismo y que polarizaba el sexo femenino en dos extremos irreconci-
liables: a un lado, encontramos la mujer taciturna, hábil en las labores domésticas y 
obediente; al otro, la mujer charlatana, solitaria y de dudosas compañías, alejada de 
lo pautado y espejo de la marginalidad. La sociedad de finales del xix y principios 
del XX retomó la debilidad8 y la pulsión de la mujer frente a la tentación para tajar 
los discursos de lo femenino y contener la exposición de la sexualidad femenina:

De nuevo los vestigios medievales de las malas mujeres se hacen patentes en 
los desesperanzados grabados que presidían las puertas de estas instituciones de 

6 En español, ‘incómodo’.
7 Extrapolando las referencias a la evolución del mito de Circe de Berti (2015: 130) y extendiéndolo a 

la literatura del siglo xix y xx, la autora señala un cambio de perspectiva a este respecto: “Il tema della se-
duzione è in primo piano assoluto adesso, la magia è in genere solo uno degli strumenti di questa seduzione, 
espressione di un’analogia simbolica per cui il ‘fascino’ —malvagio— che lei esercita sugli uomini è magia”.

8 “Del modelo social impregnado por la doctrina católica emergía la idea que consideraba a las 
mujeres seres propensos a ser llevados por la lujuria y el crimen, seres que con sus malas artes, como 
descendientes de Eva, podían arrastrar al hombre hacia conductas pecaminosas, hacia nuevas formas 
del pecado original”. (Paz Torres y Casas Díaz, 2018: 164)

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


206

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 206

castigo: Mujeres vagantes, ladronas, hechiceras y alcahuetas. Aparece nuevamente 
la imagen de la mujer alejada de la moral imperante que debe ser castigada do-
blemente, por el mal cometido y por incumplir con los mandatos conservadores y 
misóginos de una sociedad donde si la mujer honrada no ostenta privilegios, me-
nos aún ha de disponer de ellos la mujer presa. (Paz Torres y Casas Díaz, 2018: 167)

Dicha marginalización y demonización también quedó recogida en la creación 
de personajes que pueblan la literatura9 y que dieron lugar a la lexicalización de 
metáforas relacionadas con la disidencia y la cultura del terror. No es extraño en-
contrar, además de dichas “instituciones de castigo”, símiles figuras en la literatura 
internacional10, desde la femme sans merci a la femme fatale, pasando por la mujer 
vampira o la gitana. Esta última guarda una relación bastante estrecha con la sim-
bología de la bruja, pues su alma errante es conocedora de las artes del embrujo, el 
embuste y el engaño, vistiendo a su vez otra dualidad: o es una morena con largos 
cabellos y de una atracción magnética en su juventud —recordemos el personaje 
de Esmeralda de Victor Hugo— o es una vagabunda cubierta de trapajos, santera 
de profesión.

Los poemas que someteremos a análisis son un ejemplo tangible del trato que 
tanto Anne Sexton como Alda Merini dieron a su condición de mujer y que man-
tienen la tradición cultural-literaria. En ellos, la seducción y la patología psíquica 
invierten la exclusión y el estigma para convertirse en señal de identidad, de auto-
definición. Para comprender la analogía entre ambas, nos guiamos por la defini-
ción de la pasión amorosa de Franco Fornari (1985: 13), para quien el amado tiene 
“l’impressione di non essere mosso dal proprio Desiderio e fosse un altro a farlo 
muovere. La seduzione quindi si struttura come espressione del propio desiderio 
alienato”. Dicho “traslado” de la voluntad, por extensión, es equiparable al de la sin-
tomatología de los trastornos mentales que padecieron las poetas.

5. �Simetrías y metáforas sexualizadas en Anne Sexton y Alda Merini

5.1. �Ternura, juego y diagnóstico tras “Amai teneramente”

La poesía meriniana está caracterizada por “el uso de la contradicción, de la de-
riva, con todas las consecuencias que de ellas se deducen el desdoblamiento, el la-
berinto, el juego de espejos invertidos y deformados” (Arriaga Flórez, 2018: 483). La 
poeta dedicó una buena parte de su obra al ingreso en el manicomio, a lo desolador 
y esperanzador que el paso por la institución mental supuso para su yo enfermo. Sin 

9 Véase Lara Alberola (2010).
10 Según Franco Fornari (1985: 12), esta internacionalidad se debe a que “alla base della dottrina de-

monologica delle streghe sta dunque l’idea centrale della seduzione, che Freud ha descritto come ris-
contrabile nelle fantasie sessuali infantili, in forma di fantasma originario. Il quale non avrebbe una 
giustificazione storica, in senso stretto, in quanto i fantasmi originari sono considerati da Freud come 
potenze immaginarie filogenetiche, e quindi comuni a tutte le culture”.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


207

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 207

embargo, la mayor parte del público la conoce como ‘poeta del amor’ y es precisa-
mente en esta lírica amorosa donde podemos encontrar algunas presunciones de 
género que demuestran su postura fuera de la norma.

La demonización de su fuerte carácter y feminidad no pasa indiferente ni si-
quiera a su familia, que también hace uso del simbolismo diabólico para reclamar 
la fuerza de su impasibilidad: “Non era semplice avere a che fare con il suo lato 
“vampiresco”, tanto più da figlia, e non è facile raccontarlo, non è facile avere una 
madre accentratrice e dispotica” (Carniti, 2019: 129). Esta no será la única ocasión 
en la que Alda Merini venga descrita como un ser poseído, puesto que ella misma 
hace uso de tal adjetivación en el siguiente poema:

Amai teneramente

Amai teneramente dei dolcissimi amanti 
senza che essi sapessero mai nulla. 
E su questi intessei tele di ragno 
e fui preda della mia stessa materia. 
In me l’anima c’era della meretrice 
della santa della sanguinaria e dell’ipocrita. 
Molti diedero al mio modo di vivere un nome 
e fui soltanto una isterica.

La oralidad de este poema representa una de las máximas de la narración meri-
niana, aunque se aleje en parte del uso recurrente de la mitología clásica y del misti-
cismo católico en sus versos cuando canta a la experiencia del manicomio, al amor, 
al abandono o a la condición femenina.

Lo que sí encontramos en el texto es la contradicción genética de su obra, que 
desde el comienzo lleva por bandera la marginalidad de la interacción amorosa. 
El mero uso del plural en el primer verso “dolcissimi amanti” es en sí un acto puro 
de rebeldía contra los “habitus de género”11, que estipulan la exclusividad de la 
unión física-espiritual. Además, pone en relieve que los amados ignoran los sen-
timientos que despiertan en la poeta, eximiéndolos de cualquier culpa y seña-
lando la vulnerabilidad ante su trampa. Hemos aquí una definición por contraste 
de la feminidad en Merini que corresponde al binomio tradicional de identifica-
ción de las mujeres (Martín de Doria, 2000: 627): el modelo de mala, la encarna-
ción del pecado y el vicio, y la idealización total de su pureza y virtuosidad, de 
referente mariano.

11 Por ello se entiende “un sistema de normas profundamente interiorizadas que, sin expresarse 
nunca total ni sistemáticamente, rigen la relación de hombres y mujeres con su cuerpo” (Rodríguez, 
2003, como se citó en Arriaga Flórez, 2002: 27).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


208

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 208

En esta ocasión, el vínculo carnal se aleja del misticismo de su obra tardía, en la 
que se decanta por los aforismos12 y por una serie de poemarios de fuerte influencia 
católica13. Alejándose la palabra poética y la unión celestial de los amantes, en estos 
versos Merini representa al amor como una trampa, una tela de araña que cons-
truye con premeditación; recupera los conceptos románticos del amor entendido 
como autodestrucción o redención. Observamos en los versos “E su questi intessei 
tele di ragno / e fui preda della mia stessa materia” la subversión de su condición fe-
menina, la sumisión del amante a su capricho y su concepción del amor como una 
pérdida de la autonomía, un embuste y un consumo. No solo el amante juega a per-
der, sino que ella misma combustiona su bienestar durante la partida.

Se trata de una visión patriarcal de dominación para la que, como afirma Martín 
de Doria (2000: 628), Alda Merini recurre a la diminutio persona mediante “masca-
ras marginales” con el fin de degradar su identidad. En su interior conviven la me-
retrice, la santa, la sanguinaria, y la ipocrita. Todas las trasformaciones de su alma 
se basan en la tradición literaria y en la semiótica de los sexos con la que la socie-
dad del siglo xix castigaba la sexualización de la feminidad y la apetencia sexual de 
la mujer. Cabe destacar que la lírica amorosa de la poeta del Naviglio milanés da 
mayor peso al erotismo y la lujuria, afirmación que la poeta aclara con sus propias 
palabras: “ma io sono una donna molto erotica. Però la passione è una cosa, l’amore 
è un altra” (Merini, 2007b: 31). Por lo tanto, se reconoce en la pecaminosidad del 
sexo, en la meretriz de baja casta que vende su cuerpo, en la sanguinaria que por ex-
tensión evoca las figuras vampirescas fundadas en la hechicería y la hipócrita que 
posee la convicción con la adulación14.

Queda latente que la fuente de sus versos no es otra que la toda tradición litera-
ria y moralista emergente en los códigos éticos burgueses. La autodestrucción de su 
identidad poética en cánones de género parece subyacer más allá de su apetencia 
sexual, son premisas extraíbles en el cierre del poema “Molti diedero al mio modo 
di vivere un nome / e fui soltanto una isterica”. Aborda la temática terminológica del 
diagnóstico y disminuye incluso su estado de salud al hacerse eco de las premisas 
psiquiátricas que avanzábamos en la introducción y que incluían la teatralización 
de la enfermedad, la opresión de la sexualidad cuyo estado demencial no impli-
caba el ingreso en manicomio, sino el seguimiento por un neurólogo en un hospi-
tal (Foucault, 2005). Asimismo, en este último verso, la poeta se describe desde una 
perspectiva reduccionista del ser y recalcando la exclusión social. Coincidimos con 

12 Entre otros, Aforismi (Merini, 1992) y Aforismi e magie (Merini, 1999).
13 Se trata de un conjunto de obras inspiradas en personajes y hechos bíblicos, publicadas en la 

primera década del siglo xxi: Corpo d’amore: un incontro con Gesù (Merini, 2001); Magificat. Un incon-
tro con Maria (Merini, 2002); La carne degli angeli (Merini, 2003b); Poema di Pasqua (Merini, 2003a); 
Francesco, canto di una creatura (Merini, 2007a); y Mistica d’amore (Merini, 2008).

14 Esta visión de la bruja como adultera y lujuriosa, fue configurada durante el xvi y xvii, y se su-
maba a las creencias populares por las que las brujas eran parteras que practicaban métodos anticon-
ceptivos e infanticidio (Federici, 2014: 252-255).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


209

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 209

Arriaga Flórez (2018: 492) en que las desviaciones perversas son consecuencia di-
recta de su paso por el manicomio, cuya anomalía sentenció el sentido de pertenen-
cia e identidad social de la poeta, asumiendo así un proceso de discriminación que 
la llevó a la negación de sí misma y a la escritura autolesionista.

5.2. �Cazadoras del amor volantes en “Her Kind”

Para comprender el proceso de composición de este poema y la intención comu-
nicativa de la autora, la crítica literaria cuenta con el legado biográfico de Diane 
W. Middlebrook (1998: 130). La biógrafa narra que Anne Sexton, preocupada por el 
resultado final del manuscrito de su primera publicación, rebuscó entre sus boce-
tos alguna pieza que supusiera el corolario de la naturaleza autobiográfica de su 
obra. De este modo, reescribió un poema de 1957 titulado “Night Voice on a Broom-
stick” y lo renombró “Witch” en 1959. En un primer momento decidió adoptar la 
estructura del soneto y troncar los versos por la mitad hasta alcanzar un total de 
38 versos breves que tampoco colmaron su satisfacción. Después, optó por redu-
cir el número de versos, pero alargando su extensión silábica. Como consecuencia 
directa de estas reescrituras y a diferencia de otras obras de la poeta en la que las 
estructuras métricas o la rima están más descuidadas, en este poema, al haber pa-
sado por la estructura del soneto, observamos un cuidado especial a la rima en las 
dos primeras estrofas que remarca la importancia que la poeta daba a sus recita-
les. La versión definitiva gozó de una cálida acogida y se convirtió al poco tiempo 
en el poema de apertura de sus recitales y en unos de los poemas más aclamados 
por el público:

Her Kind 
I have gone out, a possessed witch,  
haunting the black air, braver at night;  
dreaming evil, I have done my hitch  
over the plain houses, light by light:  
lonely thing, twelve-fingered, out of mind.  
A woman like that is not a woman, quite.  
I have been her kind.

I have found the warm caves in the woods,  
filled them with skillets, carvings, shelves,  
closets, silks, innumerable goods;  
fixed the suppers for the worms and the elves:  
whining, rearranging the disaligned.  
A woman like that is misunderstood.  
I have been her kind.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


210

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 210

I have ridden in your cart, driver, 
waved my nude arms at villages going by, 
learning the last bright routes, survivor 
where your flames still bite my thigh 
and my ribs crack where your wheels wind. 
A woman like that is not ashamed to die. 
I have been her kind.

El poema no deja margen de duda ante la evidente influencia del imaginario co-
lectivo y la sanción de la sexualidad femenina en el cuerpo grotesco de la bruja, hilo 
común entre todas las versiones en borrador del poema desde el título. La voz con-
fesional en primera persona, la concatenación de metáforas o símiles arraigados en 
la descripción popular de este ser ermitaño y huidizo, junto a la crudeza sintáctica 
sextoniana, ayudan a la poeta a autodefinirse con firmeza solo porque se distancia 
de la crítica situando todo el discurso en el pasado “I have been her kind” y usa el 
comparativo “like that”.

La división tripartita del poema queda marcada por las aliteraciones en ‘present 
perfect’ con las que inicia las estrofas y por el título a modo de estribillo-cierre en 
cada una. La primera parece un espejismo de la construcción social asociada a la lu-
juria femenina mediante el vuelo nocturno y solitario, es decir, la figura de la femme 
fatale que cuando se pone el sol sale a la caza de hombres “I have gone out […], 
haunting the black air”. La santería de la que se arma esta mujer bruja no es solo re-
dentora de la debilidad pecaminosa del hombre, sino también su figura de ensueño 
“dreaming evil”. Anne Sexton contradice aquí la descripción degradante del perso-
naje femenino, culpándose de nuevo sus impulsos.

Como decíamos anteriormente, esta proyección de la debilidad de la carne mas-
culina en la fisionomía femenina ha sido la herramienta de oro del discurso patriar-
cal, que vuelve a asomar con fuerza en “a possed witch”. Con dicho símil la poeta 
manifiesta uno de los temas que más espacio ocupan en sus sesiones de terapia15, 
que consiste en su insaciable apetito sexual y la concepción de este como una pato-
logía psicológica, demonizado a intermitencias históricas en la posesión satánica. 
Sin embargo, en “A woman like that is not a woman, quite” la poeta no busca orna-
mentar su consciencia plena del juicio que sobre ella cae por no entrar en el molde 
de la mujer ideal de su época, simplemente se considera a sí misma una estirpe casi 
deleznable. Anne Sexton reconoce sus carencias para el canon puritano-burgués al 
que pertenecía, y al hacerlo, de algún modo, reconoce vivir dentro de él.

15 La confidencialidad en el caso clínico de Sexton despertó numerosas críticas respecto a la pu-
blicación de las cintas de terapia entre la biografía de Middlebrook y Anne Accident of Hope: The The-
rapy Tapes of Anne Sexton, (Skorczewski, 2012). Ambas publicaciones fueron importantes a la hora 
de trazar la biografía de la poeta, sin embargo, el revuelo mediático por parte de psiquiatras levantó 
un debate sobre la ética profesional, del que destacamos las contribuciones de Chodoff (1992) y Judit 
Viorst (1992).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


211

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 211

La segunda estrofa, en cambio, está contextualizada en el hábitat de la bruja y 
aborda la disputa de la reclusión hogareña de la mujer en la vida en el interior de 
la cueva. Es anecdótico que sitúe dicha cueva entre bosques, posiblemente inspi-
rada por la posición geográfica de la morada de los Sexton, en el corazón rural de 
Maine. Sin embargo, sitúa esta segunda ‘stanza’ en dicha esfera privada, mostrando 
la rutina a la que se encuentra encadenada y tomando una discursividad social de 
género importante, si la observamos desde una perspectiva diacrónica. La poeta 
bostoniana comparte el cumplimiento de sus funciones y el caudal de su poder ad-
quisitivo, esto es una sinécdoque de la prosperidad que su saber hacer trae con-
sigo. Llenar la casa de “estantes, armarios, muebles” demuestra ser una necesidad 
casi compulsiva para demostrar que es capaz de ofrecer a las personas a su cargo 
una vida completa, sin renuncias. De este modo, satisface el rol social asignado a 
la mujer y refuerza la dicotomía que engrana dicha estructura patriarcal en que 
el hogar es una prisión, pero a la vez es un techo seguro y cobijo, como demuestra 
con la simplicidad del símil “warm caves”. El cuidado de los hijos también está pre-
sente en “fixed the suppers for the worms and the elves”; en este verso, sin alejarse 
de la metaforización de la brujería, Anne Sexton trata con sutileza todas las res-
ponsabilidades asociadas a su género, pero cumple con su función a regañadien-
tes —“whining”—. El mero hecho de lamentarse y de no demostrar felicidad con 
las funciones que le han sido confiadas como madre —es importante recordar la 
depresión post-partum que padeció y su poca desenvoltura en el cuidado de sus 
hijas— levanta crítica y repulsión, como refleja poco más adelante: “A women like 
that is misunderstood”. Además, con esta comparación “Sexton acutely feels this so-
cial pressure to conform and the lack of an identity which embraces both her status 
as a woman and a writer” (O’Neill, 1996: 252).

En la tercera estrofa convive su tendencia suicida con el adulterio de un modo 
mucho más metafórico. Anne Sexton toma tierra y se vanagloria —“ridden your 
cart”; “waved my nude arms”— de llevar las riendas16 y dirigir a su antojo las pasio-
nes más bajas “your flames still bite my thigh”. La interacción amorosa se mime-
tiza con un juego de supervivencia en el que ella no tiene nada que perder, ya que 
la muerte no le despierta ningún tipo de temor. Con “A woman like that is not as-
hamed to die” termina de sacudir la última gota de cuánto disidente hay en ella, ya 
que al cantar al suicidio completa el esquema de sus imperfecciones como mujer 
casta, madre modelo y cristiana puritana. Al igual que sucedía con Alda Merini, la 
escritura de Anne Sexton evidencia “the dual nature of Sexton’s poetry as a cathar-
tic process and destructive urge” (Mehrpouyan y Abbasnezhad, 2014: 201). Una ca-
tarsis que, en cualquiera de los casos, abogaba por la visibilidad de una realidad 
problemática que resolver.

16 En el análisis que Arce Álvarez (2010: 205) hace del poema, esta metáfora adquiere una trasgre-
sión de género que representa el control de la vida de uno mismo, se asocia a la figura masculina del 
conductor que dirige su vida.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


212

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 212

6. �Conclusiones

El análisis pormenorizado de los dos poemas nos permite aunar en una discursivi-
dad de género las trayectorias poéticas y biográficas de Anne Sexton y Alda Merini, 
que avanzan yuxtapuestas en la misma dirección. A pesar de las distancias geo-
históricas entre ambas, hemos podido comprender que ambas poetas conciben su 
condición mental y la patologización de su sexualidad según los postulados de la 
psiquiatría Moderna, en la ruptura con la normalidad.

Ambas poetas parecen tener intereses en común a lo largo de su trayectoria, se-
ñalada seguramente por la sintomatología de sus enfermedades mentales. Tanto 
Sexton como Merini abordan principalmente las cuestiones psiquiátricas en sus 
primeras obras, que alternan con poesías de amor, hasta acercarse a la fe al final de 
sus vidas en busca de una redención.

En lo que se refiere a los aspectos de género, la disidencia y la lucha por salir 
de la esfera privada emerge del interior del universo simbólico de los poemas, vis-
tiendo reivindicación, culpa y condena. Las poetas parecen conscientes de su estilo 
de vida poco convencional, de la rebeldía detrás de su presencia; la asocian a la de-
nigración que parecen sufrir y de la que se inspiran para metaforizar su discurso, 
escondiéndose detrás de cuerpos grotescos, mal vestidos, desprovistos de belleza. 
Recurren sobre todo a aquellas almas heréticas con las que la tradición ha identifi-
cado lo pecaminoso y la lujuria. La bruja, la sanguinaria, la meretriz… son las voces 
de la alucinación sintomática de sus patologías y de la equidad que ansiaban. Ade-
más, también arrastran los postulados sociales señalados por Zúñiga Añazco (2018: 
231), por los que la mujer es el origen del descontrol masculino y tergiversadora del 
orden moral, basándose en sus imágenes de incitadoras.

La demonización de la feminidad en Sexton y Merini no se limita al reducido 
corpus de este trabajo. En el caso de Merini, en “Due poesie per Q.” dentro de Vuoto 
d’amore, resuenan los patrones de reducción del individuo femenino no merecedor 
de amor: “Invece tu d’amore mi incendiasti / là sopra i ghetti, a porta Garibaldi, / 
come avessi la veste di chiazzata / gitana oppure donna mal vestita”. También toma 
como referente a las brujas de Macbeth17 para escribir su Diario (1986). En cambio, 
Sexton recurre a la figura de la bruja en “The Double Image”18, donde las brujas re-
presentan la reverberación del sentimiento de culpa y el reproche de su familia 
por sus intentos de suicidio. En otras palabras, ese imaginario grotesco, herético y 

17 En el Diario, además de la demonización femenina, encontramos otras pinceladas de referentes 
grotescos como Rita Fort, famosa asesina de la posguerra o Adalgisa Conti, escritora que también pasó 
parte de su vida ingresada en el manicomio (Camps, 2015).

18 “Nothing sweet to spare / with witches at my side. The blame, / I heard them say, was mine. They 
tattled / like green witches in my head, letting doom / leak like a broken faucet; […] I let the witches 
take away my guilty soul. […], Too late, / too late, to live with your mother, / the witches said. […] Too 
late to be forgiven now, the witches said. / I wasn’t exactly forgiven” (Sexton, 1999: 35-42).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


213

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 213

brujeril acompañará la obra de las poetas cada vez que se condenan por no haber 
satisfecho sus roles de género y sus funciones maternales.

Para finalizar, aunque ambas poetas no reconocieron jamás un activismo inten-
cional en su obra, la mera exposición de este simbolismo y la repercusión mediá-
tica de sus trabajos son en sí mismo un acto de rebeldía. Se trata de un acto llego de 
riesgos porque, como señala Martín González (2003: 182), “el identificarse con una 
bruja contiene una ventaja y una desventaja al mismo tiempo, pues el ser bruja-
poeta puede derivar hacia una capacidad autoexpresiva liberadora pero también 
marginar o alienar a la mujer en el mundo masculino que ha intentado invadir”. 
Alienadas por su expresión artística, por su biología y por su patología, ese fue un 
riesgo que ambas figuras estuvieron dispuestas a correr, creando parte de su uni-
verso simbólico gracias a cuerpos de mujeres atractivos o grotescos, cuestionando 
las posiciones de poder, reconceptualizando el amor o la seducción. Adoptaron una 
voz visible y pública, una voz que las hizo proclamarse dos de las figuras literarias 
más importantes de la poesía contemporánea internacional.

Referencias bibliográficas

Arce Álvarez, L. (2010). La bruja poeseída: transgresión y reivindicación de la voz femenina 
en la poesía de Anne Sexton. En C. C. Piñero y E. Piñero (Eds.), Arte y mujer: visiones de 
cambio y desarrollo social (pp. 199-220). Horas y horas.

Arriaga Flórez, M. (2002). La lujuria es un monumento secreto: Cuerpos y eros en Alda 
Merini. Philologia Hispalensis, 16(2), 21-37. 

Arriaga Flórez, M. (2018). Alda Merini: cartas desde el manicomio. En J. Neira y M. Martos 
(Eds.), Identidad autorial femenina y comunicación epistolar (pp. 483-500). UNED.

Berti, I. (2015). La metamorfosi di Circe: Dea, maga e femme fatale. Status Quaestionis, (8), 
110-140.

Campaiola, A. (2021, 22 marzo). Alda Merini, mia madre: il ricordo di Emanuela Carniti. 
Mar dei Sargassi. https://​www​.mardeisargassi​.it/​alda​-merini​-mia​-madre​-il​-ricordo​-di​
-emanuela​-carniti/​

Camps, A. (2015). La reivindicación de la diversidad en Alda Merini: para una lectura de 
L’altra verità. Diario di una diversa. En M. Martín Clavijo, M. González de Sande, D. 
Cerrato y E. M. Moreno Lago (Eds.) Locas, escritoras y personajes femeninos cuestionando 
las normas: Actas del XII Congreso Internacional del Grupo de Investigación Escritoras y 
Escrituras (pp. 227-241). Alciber. 

Carniti, E. (2019). Alda Merini, mia madre. Manni.
Chodoff, P. (1992). The Anne Sexton Biography: The Limits of Confidentiality. The Journal of 

the American Academy of Psychoanalysis, 20(4), 639-643. 
De Lillo, A. (2013). La pazza della porta accanto; conversazione con Alda Merini. Documental 

producido por Marechiariofilm y RaiCinema. Italia: C. G. Entertainment. 
Federici, S. (2014). Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria (V. Hendel y 

L. S. Touza, trads.). Traficantes de sueños. 
Fornari, F. (1985). Carmen adorata: Psicoanalisi della donna demoniaca. Longanesi&C.

https://www
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


214

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

Víctor Anguita Martínez 214

Foucault, M. (2005). El poder psiquiátrico. Curso en el Collège de France (1973-1974). Fondo de 
cultura económica. 

Foucault, M. (2016). Storia della follina nell’Età Classica (M. Galzigna, Trans.). BUR Rizzoli.
Gray, L. (2015). Anne Sexton: Un autorretrato en cartas (A. Catalán, B. Clark, J. D. González-

Iglesias y A. Rebolledo, trads. y eds.). Ediciones Linteo. 
Gray, L. (2018). Buscando Mercy Street. El reencuentro con mi madre, Anne Sexton. Navona 

Editorial.
Jana Aguirre, D. (2013). Aquelarre de abuelas, madres e hijas rurales. Empoderamiento y 

redefinición de lo femenino en el Cono Sur americano. Cuadernos Kóre. Revista de 
historia y pensamiento de género, (8), 119-148.

Lara Alberola, E. (2010). Hechiceras y brujas en la Literatura Española de los Siglos de Oro. 
PUV.

Martín de Doria, C. (2000). Metáforas de la identidad femenina: Alda Merini. En Asociación 
Española de Semiótica, Miradas y voces de fin de siglo. Actas del VIII Congreso internacional 
de la Asociación Española de Semiótica (pp. 627-630). Asociación Española de Semiótica. 

Martín González, M. (2003). Discursividad sexual y poder disciplinario: una visión foucaultiana 
en la obra de tres poetas americanas. Servicio de publicaciones de la Universidad de la 
Laguna. 

Martínez de Lagos, M.E. (2017). La mujer como tentación maligna. Ars bidulma, (7), 13-52. 
Mehrpouyan, A. y Abbasnezhad, S. (2014). Feminism and feminine culture in modern 

women writers’ Works: With special reference to Anne Sexton and Audre Lorde. Procedia: 
Social and Behavioral Sciences, 158, 199-205. 

Middlebrook, D. (1998). Anne Sexton. Una biografía. Circe.
Merini, A. (1986). L’altra verità: diario di una diversa. Libri Scheiwiller.
Merini, A. (1991). Vuoto d’amore. Einaudi.
Merini, A. (1992). Aforismi. Nuove Scritture.
Merini, A. (1994). Reato di vita: autobiografía e poesia. Melusine. Associazione culturale per 

comunicare saperi ed esperienze di donne. 
Merini, A. (1999). Aforismi e magie. Rizzoli.
Merini, A. (2001). Corpo d’amore: un incontro con Gesù. Farissinelli.
Merini, A. (2002). Magnificat. Un incontro con Maria. Farissinelli.
Merini, A. (2003a). Poema di Pasqua. Acquaviva.
Merini, A. (2003b). La carne degli angeli. Farissinelli.
Merini, A. (2007a). Francesco, canto di una creatura. Farissinelli.
Merini, A. (2007b). Uno spettro da amare. Intervista con Alda Merini. Kappa Vu.
Merini, A. (2008). Mistica d’amore. Farissinelli.
O’Neill, M. (1996). Sex and Selfhood in the Poetry of Anne Sexton. In E. Lecazno, I. Moskowich, 

S. González Fernández, & A. L. Soto Vázquez (Eds.), Many Sundry Wits Gathered Together. 
Actas Congreso de Filoloxía Inglesa (pp. 251-259). Universidade da Coruña.

Ortiz, A. (2019). La comprensión mágica de la feminidad. Opiniones demonológicas acerca 
de las mujeres y las brujas. Edad de Oro, (38), 17-34. 

Paz Torres, O., & Casas Díaz, L. (2018). Presidio, castigo, prostitución: Mujeres en el siglo XIX. 
Revista Crítica Penal y Poder, (15), 150-179.

Scaraffia, L., & Isastia, A. M. (2002). Donne ottimiste. Femminismo e associazioni borghesi 
nell’Otto e Novecento. Il Mulino.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09


215

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215

La demonización del erotismo femenino y la enfermedad mental 215

Skorczewski, D. (2012). An Accident of Hope. The Therapy Tapes of Anne Sexton. Routledge. 
Sexton, A. (1963). To Bedlam and Part Way Back. Houghton Mifflin.
Sexton, A. (1971). Transformations. Houghton Mifflin.
Sexton, A. (1999). Anne Sexton. The Complete Poems. Mariner Books.
Viorst, J. (1992). Listening at the Keyhole: The Anne Sexton Tapes. The Journal of the American 

Academy of Psychoanalysis, 20(4), 645-653.  
Vèroli, L. (2012). Alda Merini: ridevamo come matte. Melusine. Associazione culturale per 

comunicare saperi ed esperienze di donne. 
Zúñiga Añazco, Y. (2018). Cuerpo, género y derecho. Apuntes para una teoría crítica de las 

relaciones entre cuerpo, poder y subjetividad. Revista Ius et Praxis, 24(3), 209-254.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09




ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232
(CC BY-NC-SA 4.0)

LA DIOSA AMBARINA: ECOPOÉTICA DEL ETERNO FEMENINO EN LA POESÍA 
DE EGUREN

DIOSA AMBARINA: ECOPOETICS OF THE ETERNAL FEMENINE IN EGUREN’S POETRY

Pedro Martín Favaron Peyón 
Pontificia Universidad Católica del Perú

pfavaron@​pucp​.edu​.pe
ORCID: 0000-0002-1985-1679

Recibido: 14-04-2023
Aceptado: 10-05-2023

Resumen
El presente artículo realiza una lectura ecopoética de la poesía de Eguren a partir de la re-
currente presencia del eterno femenino en su obra. Para ello, se propone un diálogo con las 
nociones de “verdadera poesía” expuestas en el célebre libro La diosa blanca de Robert Gra-
ves (1948). Una vez comprobada la consagración a lo femenino en la poética de Eguren, se 
da cuenta de la vinculación de estas concepciones con la consciencia ecológica. Así mismo, 
se señala cómo este tipo de imaginación poética puede contribuir a replantear las relacio-
nes que la modernidad hegemónica mantiene con la madre tierra.

Palabras claves: Eterno femenino, ecopoética, reminiscencias medievales, poesía peruana 
moderna, imaginarios de la naturaleza.

Abstract
This article undertakes an ecopoetic reading of Eguren’s poetry based on the recurrent pres-
ence of the eternal feminine in his work. To this end, a dialogue is proposed with the notions 
of “true poetry” set out in the famous book The White Goddess by Robert Graves [1948]. After 
verifying the consecration of the feminine in Eguren’s poetics, the link between these con-
ceptions and ecological consciousness is noted. It also points out how this type of poetic im-
agination can contribute to rethinking the relations that hegemonic modernity maintains 
with mother earth.

Keywords: Eternal feminine, Ecopoetics, medieval reminiscences, modern Peruvian poetry, 
imaginaries of nature.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:pfavaron%40pucp.edu.pe?subject=
https://orcid.org/0000-0002-1985-1679
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


218

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 218

1. �Introducción

La poesía de José María Eguren (1874-1942), como la de todo auténtico poeta, tiende 
a desbordar las calificaciones demasiado confiadas. Sin embargo, es posible afir-
mar que sus versos se vinculan, sin perder un ápice de singularidad, con ciertos 
aspectos del simbolismo francés y del modernismo hispanoamericano. Puede en-
tenderse que el modernismo fue una respuesta poética a la primacía del positi-
vismo que, desde mediados del siglo xix, se había apoderado del pensamiento de 
buena parte de las élites letradas del continente1. Según Octavio Paz (1990), es jus-
tamente “por haber sido una respuesta de la imaginación y la sensibilidad al positi-
vismo y su visión helada de la realidad, por haber sido un estado de espíritu, [que el 
modernismo] pudo ser un auténtico movimiento poético” (Paz, 1990: 129). Muchos 
modernistas concibieron que lo auténticamente distintivo del genio latino era su 
inclinación estética e idealista. Desde finales del siglo xix, se gestó entre algunos in-
telectuales de la época “el concepto del espiritualismo latinoamericano, articulado 
por José Enrique Rodó y otros modernistas en contraste con el materialismo prag-
mático de América del Norte” (Barbas-Rhoden, 2014: 85). Resulta forzado preten-
der que Eguren calce de lleno en este movimiento creativo; su propuesta difiere en 
mucho de la impronta de Rubén Darío, tanto como del tono épico de Santos Cho-
cano. Sin embargo, parece compartir un espíritu romántico que se aleja del ánimo 
edificante de la modernidad hegemónica. Sus cantos surgen “con la calma campe-
sina” (Eguren, 1991: 59)2; y, en buena medida, buscan una abolición de la vida crono-
metrada y mecanizada que tiene lugar en “las ciegas capitales / de negros males / y 
desventuras” (Eguren, 1991: 186): aquella “región atea”, de “avenidas de miedo cerca-
das” (Eguren, 1991: 104), en las que el poeta es ignorado y todos desprecian la pureza.

Se ha asegurado ya varias veces que “los modernistas hispanoamericanos reanu-
daron la tradición europea de la poesía en lengua española, que había sido rota u ol-
vidada en España” (Paz, 1998: 82). La propuesta de Eguren fue una de las primeras 
del Perú contemporáneo que rompió (junto con su amigo Manuel González Prada 
y algunos otros poetas de su tiempo) con la herencia hispanista que había carac-
terizado, hasta entonces, a la literatura peruana3. Sin embargo, esta ruptura no su-
puso un mero cambio formal, sino que también daba cuenta de nuevas inquietudes 

1 “El positivismo latinoamericano, más que un método científico, fue una ideología, una creencia. 
Su influencia sobre el desarrollo de la ciencia en nuestros países fue muchísimo menor que su imperio 
sobre las mentes y las sensibilidades de los grupos intelectuales” (Paz, 1990: 129).

2 Todos los versos de Eguren pertenecen a la antología de 1991 de la Colección Visor (véase la bi-
bliografía). Las otras referencias a la obra de Eguren pertenecen a sus poemas en prosa publicados en 
el libro Motivos, publicado por primera vez en 1931.

3 Se refiere aquí a cierto modo de entender la tradición poética hispánica que era hegemónica en el 
Perú republicano. Mariátegui afirmó que “en nuestra literatura, Eguren es uno de los que representa la 
reacción contra el españolismo porque hasta su orto, el españolismo era todavía retoricismo barroco o 
romanticismo grandilocuente” (Mariátegui, 2002: 299). Sin embargo, Mariátegui reconoce que la forma 
de la poesía de Eguren es de herencia española y, específicamente, de la “España gótica” (2002: 300).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


219

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de Eguren 219

espirituales. Octavio Paz, en su libro Los hijos del limo [1974], ha resaltado la relación 
del modernismo con los conocimientos herméticos y esotéricos, así como cierta re-
cuperación de los cultos mistéricos del antiguo mediterráneo; no fue solo un interés 
erudito o arqueológico, sino que sus espíritus aspiraban a comulgar con una suerte 
de “paganismo vivo” y un culto “a la naturaleza” (Paz, 1990: 137). Al igual que ya había 
hecho el romanticismo alemán e inglés, el simbolismo y el modernismo sintieron 
un emparentamiento entre su compresión de lo poético con ciertas formas de re-
ligiosidad primordial. Se pretendía, mediante estas recuperaciones, desmontar la 
distancia (establecida por la modernidad cartesiana) entre el ser humano, Dios y 
la naturaleza. Siguiendo semejante trayecto, la poética de Eguren se decanta hacia 
una suerte de “misa verde” (Eguren, 1991: 43); es decir, la búsqueda de una comunión 
con las plantas, con la tierra, con los astros celestes y los mundos suprasensibles. De-
bido a las rupturas ejercidas por la modernidad hegemónica en las sociedades occi-
dentales (o fuertemente occidentalizadas, como la limeña), realizar esta vuelta a la 
inmanencia de lo sagrado implicó que los poetas no tuvieran “más remedio que in-
ventar mitologías más o menos personales, hechas de retazos de filosofías y religio-
nes” (Paz, 1990: 85). En el caso de Eguren, su imaginación poética encontrará en la 
Edad Media europea una fuente inagotable de símbolos y figuras para expresar una 
poética onírica de la naturaleza.

Mariátegui [1928] evidenció que el espíritu poético de Eguren “es tal vez el único 
descendiente de la genuina Europa medioeval y gótica” (Mariátegui, 2002: 301)4 en 
la literatura latinoamericana. ¿Cuál fue la importancia que Eguren concedió a esta 
época? En la Edad Media se suscitó una convergencia (expresada, por ejemplo, en 
los poemas del ciclo artúrico) entre el cristianismo y el paganismo. Entre el siglo xi 
y xiii, se produjo en Europa un intenso entrecruzamiento de las tradiciones cris-
tianas, célticas y orientales (estas últimas traídas por los cruzados de Tierra Santa 
o vehiculizadas al resto de Europa desde España). Algunos cruzados quedaron es-
pecialmente impactados por su encuentro con “varias sectas cristianas herejes que 
vivían bajo la protección musulmana y que no tardaron en apartarlos de la ortodo-
xia” (Graves, 1996: 535): entre los aspectos que tuvieron un mayor impacto, estuvo el 
culto exaltado a la Virgen María, que ocupaba una importancia pareja a la de Cristo. 
Además de ello, “el resultado más memorable de las Cruzadas fue la introducción 
en la Europa Occidental de una idea de amor romántico” (Graves, 1996: 536), cuyo 
entusiasmo poético haría de lo femenino un arquetipo ideal y motivación de toda 
acción noble y generosa.

4 Como se lee en un fragmento del poema “Medioeval”, del poemario La canción de las figuras 
[1916], ese tiempo aparece de forma simbólica en Eguren como el momento más propicio para la poe-
sía, cuando los trovadores cantaron exaltados por el eterno femenino: “Junto al Arno, dulce ahora flo-
recido y halagüeño, / las beldades nos parecen de la Logia las teorías;/ y son notas de perfume, son las 
hijas del ensueño,/ son la mística dulzura de las muertas alegrías. / Y esas reinas ideales con su velo 
matutino, / ya se postran, ya contemplan la madona del retablo” (Eguren, 1991: 99).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


220

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 220

Como en los trovadores provenzales del medioevo tardío, la figura arquetípica 
de la mujer (asociada al misterio, a la vida, a la naturaleza y a la muerte) tiene en 
la poesía de Eguren un lugar preponderante. Esto, según Robert Graves en La diosa 
blanca: gramática histórica del mito poético [1948], es una constante de la “verda-
dera poesía”5. Graves plantea que la poesía era, desde la prehistoria de las culturas 
occidentales, “un lenguaje mágico vinculado a ceremonias religiosas populares en 
honor de la diosa Luna, o Musa” (Graves, 1996: 10). Siguiendo esta línea interpre-
tativa, es posible conjeturar que en la poesía de Eguren la mujer se presenta, ante 
todo, como símbolo de la luna, del eterno femenino y de la naturaleza creadora6. 
No se trataría, por lo tanto, de la mujer de carne y hueso, sino de “la mujer en su 
carácter divino: la encantadora del poeta, el único tema de sus canciones” (Gra-
ves, 1996: 525). Este arrebato poético ante lo femenino tiene un simbolismo com-
plejo: no da cuenta, solamente, de una mujer imaginada como inagotable fuente 
de bondad, sino que más bien lo hace a través de una “mezcla de exaltación y de 
horror” (Graves, 1996: 16). La deidad de la poesía se presenta como cruel y dulce, 
amable y perversa, dadora de vida y de muerte. Para evidenciar estas dinámicas de 
la imaginación poética, este artículo pone un especial énfasis en la interpretación 
del poema “La niña de la lámpara azul”, del libro La canción de las figuras (1916), 
de “La Walkyria”, de Simbólicas (1911), y de la prosa poética “Sinfonía del bosque”, 
del libro Motivos (1931); sin embargo, los temas señalados atraviesan la obra de 
Eguren de forma consistente, de principio a fin, por lo que se recurrirá también a 
otros de sus escritos.

2. �La niña y la valquiria:

Según Graves, “un verdadero poema es necesariamente una invocación de la Diosa 
blanca, o Musa, la Madre de Toda Vida, el antiguo poder del terror y la lujuria” (Gra-
ves, 1996: 29). Aunque la Diosa o la Musa pierde relevancia bajo el predominio del 
clasicismo (de raíz apolínea), tiende a resurgir desde el fondo mismo de lo poético 
y a “reafirmar su poder en los llamados Renacimientos Románticos” (Graves, 1996: 
532). ¿Podría entenderse, por lo tanto, que la poesía de Eguren tiene algo de esta 
impronta romántica, en un sentido hondo del término (y no delimitado a un deter-
minado periodo histórico)? Para Graves, la Diosa, asociada a la luna, es una figura 
cambiante y polivalente; y tiene un rostro triple: “la Luna Nueva es la diosa blanca 

5 “Verdadera en el moderno sentido nostálgico del original inmejorable y no un sustituto sinté-
tico” (Graves, 1996: 10).

6 “Eros, el amor, la belleza y el ‘eterno femenino’, como símbolos del alma en sus distintos aspec-
tos y expresiones, son conceptos comunes en la filosofía platónica, neoplatónica y hermética. Esta in-
fluencia, que alcanza el Renacimiento, se renueva con espíritu innovador en la Alemania de finales 
del siglo xviii con escritores, poetas y músicos tales como Goethe, Schiller, Schlegel, Hölderlin, Hoff-
mann, Beethoven o Schubert, todos ellos adalides del Romanticismo y el Clasicismo alemán” (De Fa-
ramiñán, 2022: 1).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


221

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de Eguren 221

del nacimiento y el crecimiento, la Luna Llena la diosa roja del amor y la batalla, y 
la Luna Vieja la diosa negra de la muerte y la adivinación” (Graves, 1996: 89). La at-
mósfera nocturna que prima en la poética de Eguren (“noche de insondable mara-
villas”) parecería comprobar que, en buena medida, su poesía está consagrada a la 
luminosidad de la luna. De ella extrae sus momentos de discreto resplandor y la en-
soñación de sus imágenes.

El eterno femenino en Eguren (1991) recibe diversos nombres y se manifiesta 
con rostros variables, aunque casi siempre nocturnos: “la reina de la Fantasía” (26), 
“Venus de Carrara” (28), “Deliciosa Mignon” (29), “hadas” (31), “bárbara y dulce prin-
cesa de Viena” (35), “rubias vírgenes” (37), “Eroe” (38), “virgen nacarina” (47), “diosa 
ambarina” (55), “Syhna la blanca” (57), “la Tarda” (58), “Hesperia” (72), “niña de la 
lámpara azul” (79), “parda señora” (83), “bella de Asia” (89), “niña de la garza” (135), 
“dama antigua” (150), “la loca del cielo” (169), “Señora de los preludios” (188), entre 
otros. Estos nombres son como blasones nobiliarios con los que el poeta ensalza a 
la amada. A pesar de los diversos nombres y los atributos antagónicos, todas estas fi-
guras pueden ser pensadas dentro de la unidad trinitaria de la divinidad femenina. 
No cabe duda del lugar preponderante del eterno femenino en las concepciones de 
Eguren sobre la génesis poética. La poesía exalta lo femenino en todas sus manifes-
taciones, empezando como infante y luna nueva, suspendida fuera del tiempo: se 
trata de la “niña retama”, que tiene una “rubia / palidez de luna” (Eguren, 1991: 149), y 
pendula frágil entre la vigilia y el sueño. Es en el poema “La niña de la lámpara azul” 
en el que esta figura alcanzará su más acabada revelación:

Ágil y risueña se insinúa, 
y su llama seductora brilla, 
tiembla en su cabello la garúa 
de la playa de la maravilla. 
Con voz infantil y melodiosa 
en fresco aroma de abedul, 
habla de una vida milagrosa 
la niña de la lámpara azul. 
Con cálidos ojos de dulzura 
y besos de amor matutino, 
me ofrece la bella criatura 
un mágico y celeste camino. 
De encantación en un derroche, 
hiende leda, vaporoso tul; 
y me guía a través de la noche 
la niña de la lámpara azul. (Eguren, 1991: 79)

Esta niña es manifestación virginal de la luna nueva, que guía al poeta “a tra-
vés de la noche”. Ella promete sueños y dichas afortunadas: la “playa de la maravi-
lla” y “una vida milagrosa”. Ha capturado el alma del poeta desde la tierna infancia 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


222

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 222

y la preña de imágenes extraordinarias en “el romance de la noche florida” (Eguren, 
1991: 145). Esta belleza infantil vuelve una y otra vez, con insistencia, en la poesía de 
Eguren. Son “las niñas-mariposas” que “en los juncos navegan dulces y claras” (Egu-
ren, 1991: 122). En otros poemas se dice de la niña sagrada, por ejemplo, que su ca-
bello olía “a nítido beso de abril” (Eguren, 1991: 92) o que de su mirada emergía una 
“primaveral sensación” (Eguren, 1991: 92), envuelta por “un aúreo y tibio resplandor” 
(Eguren, 1991: 93), semejante al de la luna. Sin embargo, la frágil juventud de la niña 
está siempre, en la poética de Eguren, amenazada por la muerte. Inevitablemente la 
niña muere; con su partida se ahoga “el día argentado” y al poeta lo embarga la cer-
teza de que no volverá “la belleza que mi alma adora” (Eguren, 1991: 87). La imagen 
de la niña eterna es una y otra vez evocada desde la “profunda soledad” del poeta, a 
través de “la canción simbólica” que recuerda los ojos y el corazón de la amada. La 
atmósfera infantil y lúdica de la poética de Eguren no está absuelta de la angustia 
del tiempo y de la muerte; más bien, es siempre consciente de que los “goces de la 
infancia” y “los amores incipientes” de los años primeros, “nunca han de durar”. Su 
canción melancólica (“funesta poesía”) contempla perpleja que “la dicha tempra-
nera a la tumba llega” (Eguren, 1991: 26-27). Sus poemas no pueden dejar de evocar 
una “desolada visión de muerte” (37).

La muerte es el atributo definitivo de la Diosa cuando se manifiesta con “va-
cíos ojos / y su extraña belleza”, lanzando “ronca carcajada” (Eguren, 1991: 58). Por 
eso mismo, si pensamos a la niña como una de las manifestaciones del eterno fe-
menino, la muerte tiene que cumplir en ella una función redentora. Es posible in-
terpretar que la muerte salva a la niña de caer en la opresión moderna, en la que 
perdería (según esta particular perspectiva) sus atributos divinos. La amada-niña 
del poeta, que “en sombras virgíneas huyó de la vida” (Eguren, 1991: 39), muere 
(“sangrando la piedad de la inocencia”) para absolverse del tiempo y no caer en las 
garras del “Duque de los halcones” (40), el hijo del “dios de la centella” (106), que im-
pone sobre la mujer las reglas del orden patriarcal y es el “dueño del espanto y de la 
ruina” (106). Al morir “canora y bella” (103), la niña persiste en el recuerdo del poeta, 
viviendo “instintiva o iluminada / en la luz de la muerte. ¡Flor de la nada!” (100). De 
esta manera, ella cruza virginal “el umbral de la muerte para unirse con el poeta en 
un lazo de extraños nudos” (Segura, 2020: 178). La niña ha aprendido a “jugar con 
la muerte” (Eguren, 1991: 140). La muerte engulle a la niña para convertirla, ya en el 
mundo simbólico, en férrea guerrera y rectora del destino de los seres humanos. Al-
canzada la plenitud de su ser femenino en el mundo post-mortem, es la Musa que 
corona a los poetas y a los guerreros: en “vidente sueño” se acerca al poeta, trans-
formada en mujer plena “de obscura luz”. Ella inspira poesía y dicha; pero también, 
en tanto regente de la destrucción, pone un férreo límite a la soberbia humana y al 
ánimo edificante de la masculinidad. Es posible interpretar desde esta perspectiva 
el simbolismo del poema “La Walkyria”:

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


223

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de Eguren 223

Yo soy la walkyria que, en tiempos guerreros, 
cantaba la muerte de los caballeros. 
Mis voces obscuras, mi suerte lontana, 
mis sueños recorren la arena germana [...] 
No valen, no valen las duras corazas 
y los guanteletes, las picas, las mazas [...] 
Soy flor venenosa de pétalo rubio, 
brotada en las orillas del negro Danubio. 
Y no desventuras mi faz manifiesta; 
mi origen no saben los cantos de gesta. 
Y sé de las ideas funestas y vagas; 
y el signo descubro que ocultan las sagas. 
Yo soy la que vuelvo continuo las fojas 
del mal: las azules, las blancas, las rojas. 
Sin tregua contemplo la noche infinita; 
me inclino en la curva de ciencia maldita. 
Y dando a mi cielo tristísima suerte, 
camino en el bayo corcel de la muerte. (Eguren, 1991: 41-42)

En este poema, no es el poeta quien exalta a la Musa que lo inspira, sino que ella 
es quien se afirma en primera persona. “A diferencia de la tradición juglaresca”, en 
Eguren ella es “cantora y personaje” (Anchante, 2012: 120); es ella quien, en el pa-
sado, cantaba a los guerreros, y ahora se describe a sí misma sin la necesidad de un 
poeta varón que interprete su palabra. En la mitología nórdica, las valquirias eran 
espíritus femeninos que elegían a los más nobles guerreros que caían en el campo 
de batalla para llevarlos al Valhala, el mundo de los antepasados7. En el antiguo 
mundo europeo, el rol de las mujeres en el combate no se limitaba a los mitos y al 
más allá; según Graves, entre los celtas y germánicos, era una “prerrogativa de las 
mujeres” (Graves, 1996: 424) el entregar las armas a los guerreros. Las armas no solo 
sirven para vencer al enemigo, sino también para alcanzar el mundo de los antepa-
sados inmortales mediante el heroísmo8.

Sin embargo, la valquiria de Eguren, a pesar de ensalzar la virtud en la batalla, 
también da cuenta de que nadie, por más confianza que deposite en las armaduras 
y en las espadas, podrá resistirse cuando sea por ella elegido. El beso de “la flor ve-
nenosa de pétalo rubio”, de la “belle dame sans merci” (Anchante, 2012: 113), pone fin 
a las escaramuzas y a los sueños de grandeza. La valquiria se impone sobre la volun-
tad de los reyes y de sus guerreros, para establecerse como una deidad irrefutable. 

7 “Las valquirias eran vasallas de Odín. Estas divinidades femeninas se encargaban de abastecer su 
mesa de alimentos y, por otro lado, conforme a la orden de Odín, elegían quiénes debían morir en ba-
talla y quiénes salir victoriosos. A eso se debe su nombre: val significa “muerte”, por lo que ellas eran 
las encargadas de escoger a los muertos” (Llontop, 2020: 30).

8 “En el mundo nórdico, el valor es lo único que puede opacar a la muerte, motivo por el que los hé-
roes luchan con valentía sin temor a la llegada de la muerte, que ellos ven lejana” (Llontop, 2020: 30).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


224

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 224

El poema la presenta bajo sus tres semblantes: el azul de la infancia, el rojo de la 
madurez y de la guerra, y el blanco del final de los latidos, que es a la vez acceso a 
lo celeste y a la eternidad9. Aunque nadie (ni el propio Odín) conoce su origen, ella, 
en cambio, ha descubierto los signos “que ocultan las sagas” y es portadora de una 
ciencia infausta y destructiva. De esta manera, si bien la valquiria y la niña se mani-
fiestan al poeta de forma muy diversa y hasta antagónica, lo conveniente (siguiendo 
las dinámicas primordiales del mito poético) podría ser entenderlas como diferen-
tes instancias de la Diosa triple.

Las Musas inspiran a los verdaderos poetas. Algunas de ellas los lanzan a la 
violencia y a la locura; otras, a la celebración de la vida y al augurio. “Y la vir-
gen del lago contóme un sueño, divina” (Eguren, 1991: 110). Pertenece a la luna el 
don de la adivinación y la videncia onírica; y también “la mística sala / del infi-
nito helado de los muertos” (Eguren, 1991: 142). Cuando muestra el rosto tajante 
de la partida, Eguren la llama “Amara, la que extingue la vida” (Eguren, 1991: 153), 
la que quiebra las lanzas de quienes se sueñan fuertes. Sin embargo, aun cuando 
lleva el rostro de la muerte, la Diosa no deja de mostrarse bella y seductora ante 
el poeta fiel, como “una rosa / que murmura gentil, misteriosa”; sus ojos son “ne-
gros y hondos”: “son la noche de todos los sueños” (Eguren, 1991: 165). La muerte 
no es la antagonista del poeta, sino que lo ha preñado, desde siempre, con las 
imágenes de videncia; como el mismo Eguren escribió en uno de los poemas en 
prosa del libro Motivos, “el ideal de la muerte es una aspiración al infinito […] 
la metamorfosis del espíritu en la ternura de la luz […] es el tiempo que renace 
en el panorama de la luz” (Eguren, 2014: 164). El poeta acude a la “cita de amo-
res de la Muerte” (Eguren, 1991: 166) anhelando la disolución de sus pesares en 
el abrazo de quien fue siempre su amada. Sabiéndose amado por la Diosa, em-
prende la partida cantando y con confianza: “Voy por la senda blanca, / y como el 
ave entono, / por mi tarde que viene / la canción del regreso” (Eguren, 1991: 186). 
La muerte es para el poeta un retorno a la unidad con lo divino. No es que no ame 
la vida, por el contrario: “Debemos amar la vida para no temer la muerte, que es 
un pórtico de renovación” (Eguren, 2014: 167). Fallecer no es el final, sino que es 
“un nuevo tramo en la escala del infinito”, en el que se “preludian nuevas bodas” 
(Eguren, 1991: 187). La muerte entraña la regeneración de la vida; en su caldera se 
gestan “las almas verdes” (187). El culto al eterno femenino, radiante de dulzura, 
pero no exento de espanto, permite al poeta comprender que lo perecedero par-
ticipa de lo eterno.

9 Anchante (2012) medita sobre estos colores en el poema de Eguren de manera un tanto diversa: 
“lo azul se puede asociar con el linaje de los guerreros o también con su edad núbil (el azul es carac-
terístico de las jovencitas a las que se alude en muchos poemas); el blanco con su origen o raza (nór-
dico y en general occidental como en el universo egureniano), o el momento previo a la guerra: la paz; 
el rojo, finalmente, como todo lo que atañe a violencia, sangre y muerte” (121).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


225

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de Eguren 225

3. �La vida del bosque

¿Qué tiene que ver el culto a lo sagrado femenino con una poética del territorio? 
Aunque esto no sea del todo evidente a primera vista, ambas se implican. La Musa 
no puede ser nunca la mujer doméstica. Ella vive en lo eterno, lejos de los desgastes 
del tiempo, de la rutina cotidiana y de la sociedad patriarcal. El poeta consagrado 
a ella no puede adaptarse a una era dominada por la eficiencia y la mercancía. La 
poética de Eguren lleva implícita una denuncia a la modernidad hegemónica, go-
bernada por el pensamiento prosaico, el lenguaje técnico, la velocidad de la má-
quina y la prepotencia humana que somete a la naturaleza. Lo femenino que exalta 
el poeta es algo que excede a cualquier mujer; sin embargo, el “poeta inspirado” solo 
“adquiere consciencia de la Musa por medio de su experiencia con una mujer en la 
que la Diosa reside hasta cierto punto” (Graves, 1996: 671). Eguren ha contado en un 
texto llamado “Visión Nocturna”10, que, en la niñez, durante un verano pasado en un 
balneario, su corazón quedó prendado de una niña “vestida de blanco”, “muy altiva 
pero delicada”. En una noche de fiesta, los muchachos fueron a un “cerro alegre” de 
“rampas arenosas”; en esa ocasión, Eguren pudo estar cerca de ella y la contempló 
arrobado: “Era la gentil remembranza de una visión celeste de la luna, era el astro 
feliz que me enviaba mimos y era para iniciar mis poéticos sueños” (Silva-Santiste-
ban, 2012: 26). Pasaron esa noche asidos de la mano. “Sentía el clavel blanco de la 
noche, este amanecer poético con toda mi alma” (Silva-Santisteban, 2012: 27). Esa 
niña, a la que no volvió a ver, murió en Europa tiempo después.

El hecho de ser un iniciado por la luna no es algo, entonces, que este artículo 
esté imponiendo de manera forzada sobre Eguren, sino que era un hecho evidente 
y asumido de forma consciente por él mismo. La muchacha, en su pureza infantil, 
prendó su alma de niño como le sucedió a Dante con Beatriz (en 1274) y a Petrarca 
con Laura (en 1327). Aunque la mayoría de personas olvida sus experiencias de ena-
moramiento infantil, para estos poetas fueron el temprano comienzo de una consa-
gración definitiva “al amor, a la imaginación y a la belleza poética” (Hillman, 2017: 
43). Eguren conservó el encuentro con la niña como un recuerdo imborrable, fuente 
de su vocación. El amor por la pureza de la niña resguarda la propia alma del poeta 
y permite la vinculación de la naturaleza (humana y no-humana) con lo divino11; el 
amor es, para el poeta, “la única vía de regreso a […] su verdadera esencia” (De Fara-
miñán, 2022: 3), su forma de participar en la unidad cósmica que subyace a la apa-
rente multiplicidad de lo manifestado.

El poeta pasa del amor por una bella muchacha, a consagrarse desde enton-
ces al culto a la belleza, que se manifiesta en todos los seres de la naturaleza. La 

10 Citado por Ricardo Silva-Santisteban (2012), quien afirma que es un escrito suprimido del libro 
Motivos.

11 “La figura del amor (Eros) se presenta como un conector entre dos realidades, como un media-
dor entre ‘lo divino’ y lo humano, entre las ideas y las formas, entre las esencias y las apariencias” (De 
Faramiñán, 2022: 2).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


226

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 226

muchacha, en sí misma, si bien imprescindible, es ante todo un recuerdo de la ver-
dadera amada del poeta: el eterno femenino que ningún hombre puede dominar, 
que somete el corazón de los poetas e insufla los más hermosos versos. Es justa-
mente por su carácter ajeno a la domesticación patriarcal, que la Diosa triple, según 
Graves, “es la Señora de las Cosas Silvestres, frecuentadora de las cimas de las coli-
nas boscosas” (Graves, 1996: 658). El eterno femenino revela al poeta “las nobles di-
chas forestales” (Eguren, 1991, 1992: 30). Y lo hace cantar, con místico arrobamiento, 
a la “paz en los campos, / y en la mágica luz del cielo santo” (Eguren, 1991: 59). Cielo 
y tierra confluyen ante su percepción acrecentada por el entusiasmo amoroso. El 
eterno femenino invita al poeta a indagar en el misterio “que la Natura encierra” 
(Eguren, 1991: 106) y el “femenil aroma” (120) en “donde bebe el alma” (178). Los 
lobos, el capitán difunto, los duendes y elfos, los ángeles, los espectros y los conju-
rados, los gigantones, así como toda la multiplicidad de personajes extraordinarios 
que proliferan en la poesía de Eguren (1991), parecen ser, al menos muchos de ellos, 
parte del cortejo de la Diosa (en sus distintas facetas): ellos “cantan antiguas rondas 
salvajes” (136) y nutren su euforia con “vino agreste” (137). En estos versos, el propio 
bosque “está rezando” (Eguren, 1991: 155) a la Diosa; y también los “saltamontes do-
rados / rezan / en atonía campestre / sus poemas” (175).

De esta manera, “al intentar captar la naturaleza, Eguren habría tratado de ilu-
minar el misterio inherente al origen del ser, para terminar en una dolorosa, aun-
que a veces exaltada, unión panteísta” (Silva-Santisteban, 2012: 13). La exaltación de 
la unión y el dolor de la separación no se contraponen de forma cancelatoria, sino 
que parecen dos momentos de la dialéctica (cíclica) del espíritu poético. A pesar de 
la aparente complejidad simbólica, esta se expresa en la poesía de Eguren con can-
dorosa sencillez. Según escribió Enrique Bustamante y Ballivián, su poesía presenta 
“el profundo sentimiento de la Naturaleza expresado en símbolos como lo siente 
la gente del campo que lo anima con leyendas y consejas y lo puebla de duendes y 
brujos” (Mariátegui, 2002: 294). Todo en el cosmos regentado por la Diosa parece 
estar vivo y tener una voz propia e irreductible. Tal vez sea en su poema en prosa 
“Sinfonía en el bosque”, publicado en Motivos (que apareció como libro por primera 
vez en 193112), que se pone un mayor énfasis en el diálogo con la naturaleza:

El bosque es una emoción de fantasía, es como la flor del campo entero; la flor 
de verde obscuro y aromas resinosas y tónicas de vida. El bosque es la sorpresa, 
pero ésta se presenta en la escala alegre de sus claros o en sus umbrías dulces. Por 
el bosque pululan los genios olorosos y las damas verdes invioladas. El espíritu 
de la vida. El bosque es una afirmación de la Naturaleza y un elemento vital que 
aspira humedad de la atmósfera y tiende sus frutos a todos los seres orgánicos. 
Alimenta desde el hombre hasta el cocón y la efímera, galvanizando los matices 
ocultos y descorriendo los poderes mágicos de la naturaleza campesina. En una 

12 El libro Motivos recopiló diversas prosas poéticas que Eguren había publicado previamente en 
diversas revistas peruanas.

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


227

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de Eguren 227

concentración harmónica de los valores primos de la Naturaleza. Es más humano 
que el mar, aunque éste sea una providencia. […] Nos figuramos encontrar a la 
niña del bosque con el cabello rubio verdoso, como las lianas finas, con el cutis de 
suave amarillez y los ojazos de gacela con las pupilas espantadas. Silvestre como 
brotada de la esencia misma de las hojas y del herbazal. Aparecida en el claro, en 
un pórtico de ramas sombrías, nos daría la impresión de una divinidad campes-
tre, la que siempre creemos descubrir cuando seguimos el sendero del monte, cu-
bierto de yerba fina aterciopelada, que pide una belleza dulce para formar la obra 
de arte de la naturaleza selvática y misteriosa […] Pero el bosque bravío o calmo 
presenta nuevos aspectos. Hay un aspecto aristocrático que no es el de la encina 
guerrera ni el de las serpientes; es del castillo de la selva, de la heredad señorial, de 
Las Vírgenes de las rocas. Donde Violante sentía el perfume de las piedras y con-
templaba los gavilanes que volaban sobre el abismo. Bosque de las vírgenes musi-
cales, hijas de la floresta arcaica, del castillo verdoso y del ensueño. Esas bellezas 
musicales son el reflejo de las náyades y ninfas de pasados siglos. Hoy los elfos se 
han civilizado y diana ha entrado a la escuela. Ha perdido su huñarez, ya no es un 
peligro, ya no hiere, ya no araña por un beso […] Pronto estos bosques viejos, re-
juvenecidos, vestirán smocking verde recortado a nueva forma […] Antaño some-
tido a los faunos; hoy sometido al hombre. Para éste, para su filosofía, el nuevo 
movimiento es involutivo […] El bosque vivirá siempre, sin perder su espíritu, sin 
dejar de ser un bosque, será siempre la primera campiña, una ciudad compuesta 
de árboles que serían sus casas y palacios verdes. El bosque es la ciudad del valle, 
Cosmópolis, la urbe pululosa, leda por el viento y el agua. La ciudad mística y atra-
yente de un nuevo miro, que sería el alma vegetal, que alimenta la materia y el es-
píritu por su esencia vital de creación constante. (Eguren, 2014: 175-179)

En Motivos, según ha dicho Ricardo Silva-Santisteban (2012: 16), “Eguren trata de 
captar el desenvolvimiento psicológico de la naturaleza”. El poema no habla de un 
bosque en particular, sino de uno arquetípico en el que encarnan las múltiples vir-
tudes de todos los bosques. Bajo el auspicio de la Musa, el poema se hunde en el 
bosque, lo piensa y lo siente afectivamente, percibe los pensamientos de las savias 
y se le revelan los espíritus que lo habitan. El alma del mundo se manifiesta en el 
bosque con toda su fuerza tonificante y su imaginación creativa, engendrando una 
infinidad de formas vegetativas y animales vinculadas por un mismo soplo vital. 
Gracias a esta potencia verde, el bosque nutre de sí a todos los seres vivos, como 
una gran madre. La niña del bosque, como las vírgenes de las rocas, parece ser la 
manifestación antropomorfa de “los valores primos de la naturaleza”; “brotada de la 
esencia misma de las hojas y del herbazal”, una suerte de avatar que emerge desde 
la psique colectiva del conjunto silvestre. Hay una música secreta que brota entre 
los árboles y que solo el poeta sensible capta.

El bosque, sin embargo, ha cambiado bajo la regulación de la modernidad he-
gemónica y las manipulaciones de la razón instrumental. Parece haber perdido 
algo de su naturaleza primigenia y selvática, de sus inclinaciones más agresivas; 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


228

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 228

y también, un poco de su misterio está en riesgo. A pesar de ello, todo bosque que 
quede en pie ante los apetitos de la industria será siempre la manifestación plena 
del ánimo creativo de la madre naturaleza. Y entre sus árboles, lianas y raíces, los 
poetas siempre podrán nutrirse del “alma vegetal”, que alimenta “la materia y el es-
píritu”. Hay en Eguren un intento, como en otros poetas simbolistas, “de unir lo es-
piritual con la materia” (Silva-Santisteban, 2012: 10). La materia se le manifiesta, 
ante su mirada ensoñada, como pensante, dialógica, cantante, rebalsada del ánima 
mundi. No hay nada, para el poeta, que no esté vivo y que carezca de musicalidad, 
de imaginación y poesía. El bosque es una manifestación vegetal del espíritu de la 
Diosa triple.

Para dar cuenta de la hondura de la existencia, no basta el acercamiento obje-
tivo del método científico ni el lenguaje técnico. “Es necesario acercarse a ella, tam-
bién, a través de una arqueología de la imagen” (Solares, 2021: 448). El arte poético 
de Eguren parece siempre embarcado para encontrar la propia genealogía de sus 
motivaciones estéticas. La infancia se manifiesta ante Eguren como un estado de 
consciencia privilegiado. “En el prístino tiempo de la vida, con la inocente luz de 
nuestros ojos, cuando vimos el mar por vez primera, una belleza impresentida, una 
claridad celeste e impoluta, nos extasió en el silencio” (Eguren, 2014: 167). El niño 
es el arquetipo del poeta. “El niño es una flor poética que da todo su perfume […] 
Su espíritu vuela para percibir el conocimiento, con la curiosidad de lo ignoto, pues 
cada descubrimiento es para él una maravilla” (Eguren, 2014: 65). El poeta, por lo 
tanto, es un hombre en quien la sensibilidad no ha sido corrompida. “En sus ojos 
deslumbrados de infante, está la explicación total del milagro” (Mariátegui, 2002: 
295). El niño percibe el alma de todos los seres del cosmos, ya que “él mismo tiene 
la vida de los elementos simples; es como la tierra apta para el sembrío” (2014: 66). 
Esto sucede de forma espontánea en los niños hasta que entran al colegio y la ins-
titución pedagógica se encarga de enseñarle que solo los seres humanos poseen 
razón y que el mundo debe ser dominado. Por eso mismo, Eguren propone una pe-
dagogía de la sensibilidad: “se debe cultivar el corazón del niño en ruta de energía, 
libertad y nobleza; en el campo de lo bello que afina el alma y enaltece al hombre. 
Para el niño es necesario vivir en belleza” (Eguren, 2014: 67). Eguren evoca así “la au-
rora de la vida” (Eguren, 2014: 188), la madrugada edénica cuando las “almas tiernas, 
infantiles / eran hermanas de las flores” (116). Y su poética trata de acercarse con 
meditada sencillez al “idioma / del paraíso perfumado” (Eguren, 2014: 117), a la len-
gua adánica de la luna y de la madre tierra.

4. �Conclusiones

El canto al eterno femenino manifiesta la relación de la humanidad con la vida, con 
la tierra y con la muerte. ¿Cómo retornó a la poesía de un poeta peruano moderno, 
una exaltación propia de los antiguos cultos celtas? Para Graves, “tales aprensiones, 
convicciones u obsesiones son la fuente esencial de toda religión, mito y poesía y no 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


229

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de Eguren 229

se las puede desarraigar por medio de la conquista ni de la educación” (Graves, 1996: 
553). Por eso mismo, vuelven de forma inesperada a agitar a todo espíritu sensible. 
La originalidad de la poesía, según Graves, no residiría en extraños procedimientos 
de pirotecnia, sino en cantarle solamente a la Musa y en que el poete alcance a “de-
cirle la verdad acerca de él mismo y de ella con sus palabras apasionadas y particu-
lares” (Graves, 1996: 604). Los poetas serían, entonces, aquellas “almas incurables” 
que conocen “los enigmas de la noche, de la muerte y del engaño” (Graves, 1996: 99). 
La poesía de Eguren, a pesar de su aparente simpleza, goza de una erudición parti-
cular, que le permitió concebir una proliferación de imágenes míticas y arquetípi-
cas de la ancestralidad europea.

Aunque, debido a su salud precaria, Eguren solo tuvo pocos años de educación 
formal, realizó “privadamente sus estudios estéticos y literarios desde muy tem-
prana edad” (Silva-Santisteban, 2012: 23). Uno de sus hermanos mayores, llamado 
Jorge, alentó sus gustos poéticos y tradujo para él obras del italiano y del francés. El 
gusto de su hermana Susana por el piano alimentó sus ensoñaciones musicales. Las 
obras de Verlaine y de Edgar Allan Poe ejercieron una fuerte gravitación sobre su 
imaginario. Sin embargo, este conocimiento, si bien imprescindible, no basta para 
dar cuenta de la hondura de sus intuiciones. “Su simbolismo”, escribió Mariátegui, 
“no depende de influencias ni de sugestiones literarias. Tiene sus raíces en la pro-
pia alma del poeta” (Mariátegui, 2002: 295). Se trataría, por lo tanto, de una voca-
ción insoslayable. Es posible, además, como afirma Blanca Solares (2021: 430), “que 
la idea de la naturaleza como divinidad matriarcal constituye uno de los arquetipos 
fundamentales en el desarrollo y transformación (crecimiento) de la conciencia”; 
por lo tanto, sería inevitable que, a pesar de ser una imagen reprimida por la edu-
cación hegemónica y las religiones patriarcales, vuelva a emerger en la consciencia 
moderna y perturbe las certezas de la razón edificante.

Parece importante aclarar que el hecho de que la poética de Eguren se alimen-
tara del simbolismo francés y de cierto imaginario medieval no significa que estu-
viese desvinculada de su época, de sus propias experiencias y de la intensa relación 
que mantuvo desde niño con el paisaje costeño del Perú. Eguren pasó parte de su 
infancia viviendo en las haciendas Chuquitanta y Pro, en las que trabajó su padre y 
en las que el niño José María encontró un clima más propicio para su salud. Luego, 
viviría casi toda su vida adulta en el balneario de Barranco, a orillas del océano Pací-
fico. En la poesía de Eguren aparecen paisajes que se desdibujan “en la bruma” (Egu-
ren, 1991: 25); este ambiente poético evoca la atmósfera líquida de la costa peruana. 
La niebla de Lima “que se adentra en su extensión, provoca no sólo el ambiente fan-
tasmal que tan bien supo captar Eguren, sino que, así mismo, difumina los colores 
hacia los matices y vela las formas hacia la imprecisión” (Silva-Santisteban 2012: 11). 
Eguren (1991) cantó también a las “punas y costas” (82), a las “nieves sagradas” de 
las montañas andinas (81), a la “brilladora campiña” (103) y al “valle de la doliente 
encina” (109), así como a “los guarangales” del desierto, a “las totoras caídas” y a 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


230

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 230

los camarones que preñan, con los ríos, los valles junto al océano (84). Los recuer-
dos de su infancia resurgen con “las almas campestres” que “con gran anhelo, / en 
la espuma rosada / miran su cielo” (Eguren, 1991: 85); su poesía vuelve a cantar a la 
“herbosa, brillante hacienda” y a “la capilla colonial” (Eguren, 1991: 91), en la que pe-
netraba el “fresco aroma cerril” y desde la que se podía vislumbrar a los “sauces lle-
nos de luz” (92). También a las “Vírgenes piadosas de piedra de Huamanga” (Eguren, 
1991: 127) y al “brillor campesino / cuando en la lenta misa, tras los ventanales / mi-
rábamos la cumbre del monte azul” (128).

Según Graves, la tradición poética primigenia tenía un ineludible vínculo con la 
naturaleza, que hoy podríamos calificar de ecopoético (en el sentido de poesía que 
canta a la unidad del ser con la totalidad cósmica):

[La función de la poesía] era en un tiempo una advertencia al hombre de que de-
bía mantenerse en armonía con la familia de las criaturas vivientes entre las cua-
les había nacido, mediante la obediencia a los deseos del ama de casa; ahora es un 
recordatorio de que no ha tenido en cuenta la advertencia, ha trastornado la casa 
con sus caprichosos experimentos en la filosofía, la ciencia y la industria, y se ha 
arruinado a sí mismo y a su familia. (Graves, 1996: 16)

¿Por qué perdió preponderancia el culto poético a la Diosa en el imaginario oc-
cidental? Aunque para la mayoría de los griegos la realización de la humanidad era 
indesligable a la vinculación del ser con la naturaleza, es posible que entre algu-
nos de sus más eminentes filósofos se empezara a configurar, aunque todavía de 
manera tímida, la separación entre cultura y territorio, entre mythos y logos, entre 
el ser humano y el cosmos. Según la hipótesis de Graves (1996: 11), la exaltación del 
eterno femenino fue paulatinamente desterrada de la poesía bajo la primacía filo-
sófica y “su nueva religión de la lógica”; debido a esta influencia, “se elaboró un len-
guaje poético racional (ahora llamado clásico) en honor de su patrono Apolo, y lo 
impusieron al mundo como la última palabra respecto a la iluminación espiritual”. 
Sin embargo, no sería hasta unos siglos después (pasado el Medioevo y el Renaci-
miento temprano), que la naciente modernidad europea abriría un abismo radi-
cal: a partir del siglo xvii, la imagen orgánica del cosmos fue perdiendo vigencia 
frente a una concepción del universo material como extensión carente de cons-
ciencia y de espíritu, cuyo funcionamiento mecánico respondía a estrictas leyes 
matemáticas. Esta base ontológica ha permitido, en buena medida, la explotación y 
sometimiento de la naturaleza. Además, ha tecnificado la propia vida humana y ha 
empobrecido la sensibilidad.

Por eso mismo, “a estas alturas, resulta claro que la imagen de la naturaleza que 
ha guiado a los hombres hacia su dominio e instrumentalización debe ser revi-
sada desde su origen, tanto histórico como psíquico o anímico” (Solares, 2021: 446). 
En este sentido, poéticas como la de Eguren, que rescatan la antigua exaltación 
del eterno femenino, pueden ser un antecedente importante a la hora de plantear 

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


231

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesía de Eguren 231

posibles imágenes alternativas del territorio que respondan, de mejor manera, a los 
retos ecológicos de nuestra época y que permitan que nos relacionemos afectiva-
mente con el cosmos. No se trata, por supuesto, de reavivar antiguos cultos, sino de 
“recrear una imagen de naturaleza que nos permita tanto una reconciliación con 
nuestra naturaleza interna como externa” (Solares, 2021: 446). Es decir, aunque Egu-
ren no parece haber tenido ninguna defensa explícita del territorio (ya que las pre-
ocupaciones ecológicas no eran parte del imaginario creativo de su época), no deja 
de ser cierto que su poética propone una vinculación dialógica y estética con el te-
rritorio que resulta fundamental a la hora de plantear formas alternativas de conce-
bir las relaciones del ser humano con la naturaleza.

Para algunos de los jóvenes poetas peruanos que siguieron a Eguren (como César 
Moro, Emilio Adolfo Westphalen, Martín Adán, Javier Sologuren y Jorge Eduardo 
Eielson), su consagración completa a la poesía fue tomada como ejemplo vital. Sus 
versos se desembarazan de toda ligazón doctrinaria (religiosa o política) para ser 
fieles solamente a la belleza, al ritmo y a su vocación estética13. El poeta tomado por 
la Musa poco quiere del mundo edificado por el ingenio humano; prefiere seguir la 
“vía intransitada / a la corte del Clavel encendido” (Eguren, 1991: 111). Por eso mismo, 
el poeta ocupa una posición marginal en la civilización hegemónica; la poesía ca-
rece de valor para una sociedad que solo considera importante lo que puede ser ca-
pitalizado. Sin embargo, ante la crisis suscitada por el gobierno de la productividad 
y de la eficiencia, que pone en riesgo la vida y nuestra propia humanidad, el rescate 
de la poético (en su sentido más primigenio y profundo) se manifiesta como urgen-
cia y necesidad. En la época contemporánea, según señaló lucidamente Graves, “el 
dinero puede comprar casi todo menos la verdad y a casi todos menos al poeta po-
seído por la verdad” (Graves, 1996: 17). Las imágenes de la naturaleza de la poesía de 
Eguren pueden ayudar a poner “en cuestión nuestros modelos cognoscitivos vigen-
tes, referidos a la separación del sujeto y objeto, razón e imaginación, conciencia e 
inconciencia, cuerpo y psique, mythos y logos, naturaleza y cultura” (Solares, 2021: 
446). Si la poesía, como afirmaba el propio Eguren, puede reunir el espíritu con la 
materia, entonces la naturaleza ya no puede ser simplemente dominada por la hu-
manidad: al tener espíritu, consciencia y afecto, la vida del cosmos nos impone la 
obligación ética de respetarla y de honrar el hecho de sabernos parte de ella.

13 José Carlos Mariátegui afirmó que “la poesía de Eguren se distingue de la mayor parte de la poe-
sía peruana en que no pretende ser historia, ni filosofía ni apologética sino exclusiva y solamente poe-
sía […] Eguren se comporta siempre como un poeta puro […] Es un poeta que en sus versos dice a los 
hombres únicamente su mensaje divino” (Mariátegui, 2002: 293).

https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


232

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232

Pedro Martín Favaron Peyón 232

Referencias bibliográficas

Anchante, J. A. (2012). La Walkyria. En J. M.ª Eguren y R. Silva-Santisteban (Eds.), Antología 
comentada (pp.  108-122). Academia Peruana de la Lengua y Biblioteca Abraham 
Valdelomar.

Barbas-Rhoden, L. (2014). Hacia una ecocrítica transnacional: Aportes de la filosofía y de 
la crítica cultural latinoamericanas a la práctica ecocrítica. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, 60(79), 79-96.

De Faramiñán, J. M. (2022). El amor, la belleza y el eterno femenino en el Fausto de Goethe 
a través de los heroicos furores de Giordano Bruno y la hypnerotomanchia poliphili de 
Colonna. Agora. Papeles de Filosofía., 41(1), 110-124. https://​doi​.org/​10​.15304/​agora​.41​.1​.7577

Eguren, J. M.ª (1991). De Simbólicas a Rondinelas. Antología. Colección Visor de Poesía. 
Eguren, J. M.ª (2014). Motivos. Biblioteca Abraham Valdelomar. 
Graves, R. (1996). La Diosa Blanca: gramática histórica del mito poético. Alianza Editorial.
Hillman, J. (2017). El pensamiento del corazón. Atalanta. 
Llontop, S. (2020). Simbólicas: Vínculo femenino-cromático en Eguren. Desde el Sur, 12(1), 

23-35. https://​doi​.org/​10​.21142/​DES​-1201​-2020​-0003
Mariátegui, J. C. (2002). 7 ensayos de interpretación de la realidad peruana. Editorial Minerva.
Paz, O. (1990). Los hijos del limo. Del romanticismo a la vanguardia. Seix Barral.
Paz, O. (1998). El arco y la lira: el poema, la revelación poética, poesía e historia. Fondo de 

Cultura Económica.
Segura, A. (2020). José María Eguren y la búsqueda de la propia esencia: Un poeta más allá 

del modernismo y del postmodernismo. Monteagudo. Revista de Literatura Española, 
Hispanoamericana y Teoría de la Literatura, (25), 171-183. https://​doi​.org/​10​.6018/​
monteagudo​.448591

Silva-Santisteban, R. (2012). Prólogo y cronología. En J. M.ª Eguren, Antología comentada 
(pp. 9-36). Academia Peruana de la Lengua y Biblioteca Abraham Valdelomar.

Solares, B. (2021). La naturaleza como deidad matriarcal. En B. Solares (Ed.), Imaginarios 
de la Naturaleza. Hermenéutica simbólica y crisis ecológica (pp.  429-452). Universidad 
Nacional Autónoma de México.

https://doi.org/10.15304/agora.41.1.7577
https://doi.org/10.21142/DES-1201-2020-0003
https://doi.org/10.6018/monteagudo.448591
https://doi.org/10.6018/monteagudo.448591
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10


Reseñas de libros





ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 235-237

Fray Hernando de Talavera (OSH): Católica Impugnación del Herético Libelo, 
Maldito y Descomulgado, (Ed.) Ángel Gómez Moreno. Prólogo de Isabella Ian-
nuzzi. Colaboración de Patricia Aznar Rubio y Pablo Pereda Díaz. Granada: 
Editorial Nuevo Inicio, Monumenta Christiana Baetica Documenta, 4, 2019, 
298 pp. ISBN: 978-84-120514-9-0.

En los últimos 20 años la figura de Hernando de Talavera ha despertado un mar-
cado interés por parte de la investigación histórica, con la aparición de un gran nú-
mero de artículos y monografías, así como de la edición de varias de las obras del 
fraile jerónimo. Dentro de este marco se encuentra la edición de la Católica impug-
nación, llevada a cabo por Ángel Gómez Moreno, que forma parte de un proyecto 
editorial más amplio para propagar el conocimiento sobre las obras y el actuar de 
Hernando de Talavera por la editorial granadina Nueva Inicio. Hasta el presente han 
salido tres obras en la serie Monumenta Cristiana Baetica relacionadas con Talavera: 
a la edición de la Católica impugnación siguió en 2021 una edición de las Biografías 
antiguas sobre Hernando de Talavera por María Julieta Vega García-Ferrer, y la pre-
cedió en 2019 un análisis monográfico de Isabella Iannuzzi sobre la propia Católica 
impugnación. Por eso, la edición aquí reseñada limita la interpretación del texto a 
un breve ensayo introductorio de la misma autora.

En la introducción, Isabella Iannuzzi subraya la relevancia de la Católica impug-
nación con la singular importancia de Hernando de Talavera para la vida política y 
religiosa en el reinado de los Reyes Católicos. Su influencia sobre la reforma ecle-
siástica y la construcción del Estado se debía a su papel de Consejero Real y, sobre 
todo, de confesor de la reina Isabel con lo cual tenía un camino directo a la concien-
cia regia. Talavera desempeñó esas funciones, y también su influencia política hasta 
1492 cuando se convirtió en primer arzobispo de Granada.

La Católica impugnación fue escrita a principios de los años de 1480 y publicada 
en forma impresa en 1487. Respondió a un momento histórico concreto. En Sevi-
lla había circulado un pequeño —y aún hoy desconocido— libro anónimo que, en 
defensa de la ley mosaica, atacaba los intentos de evangelización. Talavera veía ne-
cesario contradecir este escrito porque ponía en peligro los intentos de atraer a los 
judíos a la fe cristiana. La respuesta fue la Católica impugnación que tuvo dos obje-
tivos, como señala Iannuzzi: defender a los conversos contra los ataques de los cris-
tianos viejos y resolver el peligro del criptojudaísmo.



ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 235-237

236

Isabella Iannuzzi pone especial énfasis en entender la Católica impugnación no 
solamente como texto religioso que respondió a la circunstancia concreta del crip-
tojudaísmo sevillano, sino como un texto eminentemente político que diseñaba 
todo un programa que Isabel y Fernando llevaron a cabo en los años siguientes. En 
la Católica impugnación Talavera concibe una política mesiánica al anteponer la re-
ligión al Estado y convertir este último en instrumento para fines religiosos: la de 
crear un conjunto de súbditos unificados por una sola religión.

En la Católica impugnación Talavera da una respuesta a la pregunta de cómo se 
debe conseguir esa homogenización religiosa: mediante la persuasión, por el uso de 
la palabra de cuyo valor estaba convencido, y no por la fuerza. Así se explica no so-
lamente el título Convencer para convertir que Iannuzzi había dado a su monográ-
fico análisis, sino también la mucha importancia que Talavera daba a la educación 
y a la catequesis. Eran los instrumentos para atraer e incluir a judíos y musulmanes 
a la sociedad cristiana. La homogeneización de la política religiosa de Talavera no 
acepta ni diversidad externa, i.e. otras religiones o creencias que el catolicismo or-
todoxo, ni diferenciación interna, i.e. erigir nuevas barreras dentro del catolicismo 
para distinguir entre cristianos viejos y nuevos. Talavera era un pronunciado ene-
migo de la limpieza de sangre y crítico con la inquisición.

Para valorar la Católica impugnación dentro del contexto histórico, Iannuzzi es 
un tanto ambigua al referirse a “la presencia de culturas no cristianas dentro de la 
Península Ibérica” que generaron “un debate y unas reflexiones sobre la doctrina 
cristiana y política” en los que el libro de Talavera es testimonio (p. 21). A la vista de 
un contexto histórico que tendía hacia la limpieza de sangre y los métodos inquisi-
toriales se entiende por qué el pensamiento de Talavera tiene tanto atractivo para la 
historiografía. No obstante, Hernando de Talavera era un teólogo plenamente orto-
doxo que no concebía ninguna verdad al lado del catolicismo doctrinal. Es un posi-
cionamiento contra la tolerancia religiosa, las especulaciones filosóficas o cualquier 
heterodoxia dentro de la Iglesia. El pensamiento y el actuar de Talavera tenían, por 
lo tanto, sus limitaciones. Iannuzzi las silencia un tanto —algo válido en un ensayo 
cuyo propósito es resaltar el valor de la obra y figura de Hernando de Talavera—.

Después del breve ensayo sigue la edición de la Católica impugnación. Ángel 
Gómez Moreno hizo la transcripción y anotación a base del único testimonio del 
texto, impreso en 1487 en Salamanca y hoy custodiado en la Biblioteca Vallicelliana 
en Roma. Al principio sorprende una nueva edición de una obra ya editada en 1961 
por Francisco Martín Hernández y reeditada en 20121. No obstante, y como advierte 
acertadamente el nuevo editor, la antigua edición no solamente está pobremente 
anotada, sino que resulta bastante errónea. Eso queda patente porque Gómez Mo-
reno inserta en su edición las lecturas de la edición de 1961 para transcribir ahora 

1 Hernando de Talavera, Católica impugnación. Estudio preliminar de Francisco Márquez. Edición 
y notas de Francisco Martín Hernández, Barcelona 1961. La re-edición fue publicada en Córdoba con 
presentación de Stefania Pastore por la editorial Almuzara.



ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 235-237

237

fielmente el texto de 1487. Reelabora, además, la puntuación del original, para ofre-
cer así al lector un texto fidedigno y más comprensible. Gómez Moreno llama a su 
edición semipaleográfica porque sigue fiel al texto, pero lo regulariza según el uso 
actual del español con respecto al uso fonético de las letras (por ejemplo, el uso de 
v/u, i/y) y la unión y separación, respectivamente, de las palabras.

Si la presentación de un texto fidedigno es la conditio sine qua non de un trabajo 
filológico, con la anotación del texto Gómez Moreno muestra su maestría e impre-
sionante saber. Brinda la etimología de palabras de difícil comprensión para el lec-
tor actual, aclara errores tipográficos, localiza referencias escondidas, explica citas 
y contextualiza todo dentro del panorama histórico, literario y teológico de finales 
del siglo XV. La fuente primordial de Talavera es la Biblia, cuyas referencias abundan 
en el texto y son un claro testimonio de una teología orientada por el evangelio y el 
ejemplo de Cristo. Aparte, Talavera emplea abundantes referencias a los principa-
les maestros de la iglesia, sobre todo, Tomás de Aquino, al derecho canónigo y auto-
res de la antigüedad clásica, especialmente Aristóteles, pero también, por ejemplo, 
Ovidio. Así que las anotaciones de Gómez Moreno muestran el alto grado de inter-
textualidad de la Católica impugnación con la que Hernando de Talavera entró en 
un discurso no solamente con el anónimo autor del libelo, sino, sobre todo, con sus 
adversarios en la corte que eran partidarios de la coerción. Equipado con toda la au-
toridad de las referencias bíblicas, filosóficas y del derecho canónigo Talavera brin-
daba apoyo a los que defendían otra política religiosa ―igualmente ortodoxa, pero 
mansa e indulgente en el proceder―.

Dada la importancia de la figura de Hernando de Talavera y de la Católica impug-
nación como texto clave para el reinado de los Reyes Católicos, la edición de Ángel 
Gómez Moreno significa un gran avance para la historiografía de aquella época. 
Cabe esperar que se siga en esta línea, y que otro de los libros clave de Hernando 
de Talavera reciba igual cuidado: su versión de la Vita Christi de Francesc Eiximenis, 
publicada en 1497 en Granada, pero todavía ampliamente ignorada por la investi-
gación, probablemente por falta de una edición como la que nos ha proporcionado 
Ángel Gómez Moreno.

Martin Biersack 
Ludwig-Maximilians-Universität Munich
martin.biersack@​lrz​.uni​-muenchen​.de
ORCID: 0000-0001-5686-9790

mailto:martin.biersack%40lrz.uni-muenchen.de?subject=
https://orcid.org/0000-0001-5686-9790




ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243

Juan de Valdés: Diálogo de la lengua. Edición, estudio y notas de Lola Pons Ro-
dríguez. Biblioteca Clásica, 23. Madrid: Real Academia Española, 2022. 368 
pp. ISBN 978-84-670-6608-1.

Peculiar, en verdad, la posteridad del Diálogo de la lengua de Juan de Valdés. Es-
crito cuando su autor residía en Nápoles, circuló en forma manuscrita harto res-
tringidamente, y no llegó a imprimirse en los tiempos de la vida de su autor, o en 
los inmediatos. Durante dos siglos ignorado, fue redescubierto gracias a las edi-
ciones de Gregorio Mayans (en 1737) —quien lo dio como obra anónima— y Luis 
de Usoz (de 1860) —primero en darlo como de su autor—. Desde el punto en que 
estas ediciones lo difundieron, fue considerado un texto fundamental para el es-
tudio de la historia de la lengua española en unos decenios fundamentales de su 
vida, a pesar de su escasa circulación y su más bien tenue influencia. Y no solo un 
texto capital para los historiadores de la lengua, sino un clásico por derecho pro-
pio de las letras españolas, como muestra su inclusión en esta Biblioteca Clásica 
en que ahora ve la luz, tan canónica en su concepción original; clásico por estilo, 
por maestría discursiva, y por su carácter metaliterario. Y algo de ironía, o de jus-
ticia poética (¿o gramática?) hay en el hecho de que esta nueva salida del Diálogo 
de Valdés se produzca de la mano de una ilustre filóloga sevillana; él, que tanto za-
hirió al Nebrija romancista, en parte por su condición de sevillano y por la varie-
dad lingüística que le era propia. En algún lugar Nebrija sonreirá satisfecho y, en 
otro, tal vez no muy distante, el orgulloso Valdés recapacite de mala gana sus pre-
concepciones.

Adelantemos conclusiones: la edición de la profesora Lola Pons del Diálogo de la 
lengua objeto de esta reseña es modélica y ejemplar por múltiples conceptos, y, sin 
duda, la mejor jamás producida del texto de Valdés. La profesora Pons proporciona 
al lector acceso al autor y a la obra editada en un estudio postliminar —que no pre-
liminar, pues así lo quiere el diseño de la colección— perfectamente adecuado y 
medido en cuanto a tono y orientación. Una recopilación de los hechos fundamen-
tales de la vida de Valdés situados en el contexto cultural y espiritual en que vivió 
lo abre (pp. 147-159), enmarcando óptimamente la revisión de la obra de Valdés que 
ocupa las páginas subsiguientes (pp. 159-163), en las que Pons advierte, y con cuánta 
razón, que no debe en el caso de nuestro autor trazarse una divisoria infranquea-
ble entre su obra de índole espiritual y religiosa y el resto de su producción, Diálogo 



240

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243

240

incluido: “Valdés se nos presenta como un personaje intelectual de acción que no 
rehuía ni la entrada en la disquisición espiritual peligrosa ni la petición, la recla-
mación o la queja política” (p. 160). Abre la relación “la única obra que conocemos 
de su etapa española” (p. 160), y la única publicada impresa —si bien en condición 
de anonimato— tras de su composición, el Diálogo de doctrina cristiana (Alcalá, 
Eguía, 1529), preservada en ejemplar único descubierto por Marcel Bataillon y presa 
temprana de la Inquisición, lo que está en el origen del traslado de Valdés a Roma y 
luego a Nápoles. Menciona luego Pons la obra producida por Valdés en Italia, cen-
trada fundamentalmente en intereses biblistas (ya presentes, como es sabido, en 
su Doctrina cristiana): su traducción del Salterio desde el hebreo, sus traduccio-
nes y comentarios de las epístolas paulinas y del Evangelio de San Mateo, textos de-
finidores de un núcleo piadoso especialmente significativo para la espiritualidad 
valdesiana y su difusión en círculos cortesanos napolitanos (con Giulia Gonzaga 
como centro de gravedad). Otras obras de Juan de Valdés, como puntualmente se-
ñala Pons, nos son desconocidas en su original español, y se han conservado única-
mente en traducciones italianas: así el Alfabeto cristiano; ese pareció ser el caso de 
las Ciento diez divinas consideraciones, únicamente accesibles en su traducción ita-
liana hasta el siglo xx. Todas estas obras tienen en último término su origen en los 
círculos cortesanos de Nápoles en que Valdés fungía como respetado maestro, y en 
Italia vivieron lo más de su difusión.

No otro fue el caso del Diálogo de la lengua, cuya ficción conversacional puede 
ajustarse considerablemente a las circunstancias de su génesis. A ellas se dedican 
las siguientes páginas del estudio (pp. 163-180), y en ellas examina Pons una plurali-
dad de asuntos: la imbricación del diálogo en un muy específico momento y lugar, 
definido, por mor del paso del Emperador Carlos, como un privilegiado espacio cor-
tesano asiento de poder y cultura; la identidad y función de sus personajes, tanto 
social como lingüística –del usus al ars–, y su dinámica en el proceso dialogístico, 
articulado en torno al personaje de Valdés, “encarnación ficcional del propio autor 
que no se caracteriza como superior en modos al resto, aunque sí en conocimiento” 
(p. 167); no quedan al margen del análisis las implicaciones culturales e ideológicas 
de la elección del diálogo como vehículo genérico-discursivo de la obra, tan grato 
—con Erasmo entre bambalinas— a los dos hermanos Valdés; o las relaciones —
sí, pero no; no, pero sí— de este diálogo valdesiano con las Prose delle volgare lingue 
de Pietro Bembo; o, en fin, la admirable agilidad y naturalidad de la entretejedura 
dialogística de la obra, de humor, viveza y chispa ciertamente notables, y suficientes 
para dar cuenta del valor de este Diálogo como literatura, y excelente literatura, del 
XVI. Perspicacia y finura en el análisis van de la mano en estas páginas.

Claro que las páginas de mayor valía de este estudio son las que su autora dedica 
a la doctrina lingüística de Valdés (pp. 180-209), doctrina expresada en términos de 
pragmática flexibilidad en un momento histórico en que ni los modelos, ni los idea-
les, ni los valores son ya los que rigieron para la lengua española en los decenios 



241

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243

241

anteriores. Flexibilidad no reñida con una preferencia, a menudo intuitiva, por usos 
y formas considerados preferibles, siempre en aras del valor supremo del uso y en 
nombre de una sprezzante, pero cuidada, naturalidad, clave de bóveda de una ele-
gancia basada en la brevedad, con el descuido y la afectación como némesis, y con 
la opción por una expresión aticista asida de la mano retórica del Erasmo anticice-
roniano: fundamentales las páginas (182-184) en que elucida, magistral, Pons, el ver-
dadero sentido del célebre “escribo como hablo” valdesiano. (Sin duda este ideal 
estilístico impregna la escritura de Pons a lo largo de este estudio.) Valioso es tam-
bién el juicio formulado por la autora de esta edición acerca de las consideraciones 
y juicios estilístico-literarios formulados por Valdés, a la caza de modelos ilustres en 
las letras españolas que sirvieran a sus ideales sobre la expresión escrita culta: tem-
peramental escrutinio que ignora la penetración de la poesía italianizante en el ám-
bito hispánico y que termina con el desconcertante dictamen de tomar el refranero 
como principal modelo de estilo y dicción. Ideológicamente, si se quiere, impeca-
ble; impracticable a todas luces desde la vertiente real del uso (y véanse también 
pp. 192-195). Y si acabo de usar la palabra ‘temperamental’, esta les cuadra perfec-
tamente a los famosos juicios que Valdés formuló acerca de Antonio de Nebrija. 
De ellos se ocupa, cómo no, Pons, quien saludablemente nos recuerda cuán im-
portante es para entenderlos tener en cuenta la dinámica a que dio impulso un 
Francisco Delicado oficiando de difusor de la literatura española en Italia, proceso 
que ya señaló certeramente Eugenio Asensio en un fundamental artículo (Asensio, 
1960). Al margen, claro, de la tensión conceptual de partida entre un partidario ve-
hemente del uso como Valdés y otro, no menos vehemente, del arte como el lebri-
jano, por más que ambos fueran hermanados por su interés en la indagación sobre 
el vulgar (pp. 190-192). También se ocupa esta parte del estudio, dedicada a las ideas 
lingüísticas de Valdés, de las relaciones del castellano con otras lenguas (pp.  195-
199), de las variedades del castellano —en la heterogénea encrucijada del idiolecto 
toledano-conquense y el cortesano, siempre en el eje de la variación— (pp.  199-
203), y de las ideas valdesianas sobre grafías, sonidos, gramática y léxico —tan va-
lioso testimonio de un statu quo lingüístico de época— (pp. 203-208). Insisto, son 
páginas magistrales.

A ellas siguen las que tratan de lo relativo a la transmisión (pp. 209-232) y la edi-
ción (pp. 232-243) del texto. Azarosa fue la primera y, seguramente, como apunta 
Pons, la naturaleza lingüística y no espiritual de la obra fue la causante última de 
que, aunque azarosa fuera la transmisión, la obra haya conseguido llegar hasta 
estos tiempos, pese a la precariedad de una circulación en copias personales a par-
tir del círculo de valdesianos de Nápoles. Cuatro manuscritos quinientistas nos 
han transmitido el Diálogo de la lengua, y son descritos con precisión y detalle por 
Pons; especialmente fascinantes son la génesis y la trayectoria de M (BN, Madrid, 
MS/8629), tal cual pormenor de cuyos avatares finales podría haberse perfilado algo 
mejor con las informaciones recopiladas en Conde y Haro (1998). Irrefutable es la 



242

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243

242

identificación del nuevamente descubierto V como copia que sirvió de base a la 
edición mayansiana (pp. 223-226 y 219); solo asenso suscita la filiación entre estos 
testimonios efectuada en pp. 227-230, de la que emerge M como origen de toda la 
tradición manuscrita. En pp. 230-232 Pons lista las ediciones modernas —desde la 
de Mayans— de la obra, y dilucida las relaciones que guardan entre ellas. Los crite-
rios ecdóticos y gráficos de esta edición se exponen con todo detalle (pp. 232-243). 
El texto base es M, pero de él se descartan las enmiendas resultantes de la interven-
ción de un copista tardío (pero aún con el manuscrito en Italia), el llamado copista 
c, que lo enmienda conforme a otro modelo. Pons, con gran acierto, opta por elimi-
nar en su texto crítico las huellas de este proceso de contaminatio. Los criterios de 
presentación gráfica están bien fundados, brillantemente razonados, y son merece-
dores de todo encomio.

La edición es, sin duda, la mejor, textualmente hablando, de todas las producidas 
del Diálogo de la lengua; el aparato crítico que la acompaña permite a los curiosos 
acceder a los entresijos de la transmisión textual con precisión y detalle. Si exten-
demos el juicio a la anotación que acompaña al texto, articulada en el doble nivel 
que le es propio a esta colección, la superioridad de esta edición respecto de las 
demás es absolutamente apabullante. Aspectos históricos, contextuales, culturales 
y literarios son identificados, documentados y explicados con rigorosidad y preci-
sión ejemplares; los aspectos lingüísticos reciben, por descontado, una atención es-
pecialmente detallada y rica, y permiten apreciar en todo su rango de importancia 
las informaciones que el texto de Valdés encierra al respecto. Cierran el volumen la 
sólita relación de la bibliografía utilizada (pp. 329-352), un utilísimo índice de notas 
(pp. 353-362) y un índice de refranes (pp. 363-366), imprescindible en el caso de esta 
obra. Los titulillos de las páginas impares son un auxilio impagable para la navega-
ción del libro, aspecto en el que esta colección es modelo y, por desgracia, rara avis.

El balance es claro: gracias a la profesora Lola Pons disponemos ahora de una 
edición del Diálogo de la lengua de Juan de Valdés excelente, de plena fiabilidad 
textual, merecedora sin vacilación del rótulo edición crítica, exhaustiva en su anota-
ción y ejemplarmente encuadrada histórica, cultural y lingüísticamente por un va-
lioso estudio introductorio. A pesar de la falta de love lost entre él y Juan de Valdés, 
un filólogo como Antonio de Nebrija se sentiría plenamente satisfecho con la tarea 
realizada por Lola Pons en este libro, que confirma la brillante trayectoria reciente 
de la Biblioteca Clásica de la Real Academia Española.



243

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243

243

Referencias bibliográficas

Asensio, E. (1960). Juan de Valdés contra Delicado. Fondo de una polémica. En E. Asensio, 
Homenaje a Dámaso Alonso, I (pp. 101-113). Editorial Gredos.

Conde, J. C., & Haro, M. (1998). De nobles, eclesiásticos y libros: Sobre los (verdaderos) 
propietarios del Libro de los cien capítulos (con una apostilla sobre la recepción de la 
literatura sapiencial en los Siglos de Oro). Cultura Neolatina, 58(1-2), 149-164.

Valdés, J. de (1529). Diálogo de la doctrina cristiana. Miguel de Eguía.

Juan-Carlos Conde 
IEMYRhd, Universidad de Salamanca 
mjc​_conde@​usal​.es 
ORCID: 0000-0002-3877-5122

mailto:mjc_conde%40usal.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-3877-5122




ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248

Héctor J. García Fuentes (Ed. y trad.): Alfonso  de Cartagena, Defensorium Unita-
tis Christianae. Salamanca: Biblioteca Cartagena, 2022, 570 pp. ISBN: 978-84-
121640-4-6.

Héctor J. García Fuentes es el autor de una edición digital bilingüe (latín/castellano) 
del Defensorium Unitatis Christianae de Alfonso de Cartagena (1386-1456). Del tra-
tado del obispo de Burgos se conocen dos manuscritos: un primero, ms. 442 (s. XV) 
conservado en la BNE; y un segundo, posterior, del siglo xvi (BUSAL, ms. 2070). El 
autor de la edición ha cotejado ambos manuscritos y ha mantenido como texto de 
referencia el primero de ellos, el manuscrito A de la BNE. También se ha tomado en 
consideración la anterior edición crítica del texto latino del tratado publicado por 
Manuel Alonso en 1943, que ha sido un referente obligado, también por ser el único 
durante muchos años; asimismo, se ha tenido en cuenta la primera traducción cas-
tellana de Verdín Díaz, aunque parece que fue la primera, puesto que, según nos 
informa García Fuentes, hubo una tesis doctoral de 1986 dedicada a la edición cas-
tellana del Defensorium. Se trata, por tanto, de una obra muy oportuna que ha sub-
sanado los errores de las ediciones de Alonso y de Verdín, y ha proporcionado, así, 
una edición bilingüe, filológicamente atenta y rigurosa, y de muy fácil alcance por 
estar disponible en línea. Los estudiosos y los especialistas, como el lector intere-
sado, disponen ahora de una herramienta de gran utilidad para conocer este texto 
fundamental de la historia castellana y europea de la primera Edad Moderna.

La edición crítica del texto está acompañada por una introducción historiográ-
fica que reconstruye el marco histórico-intelectual del tratado, una contextualiza-
ción indispensable para desentrañar el inmenso valor histórico-cultural, así como 
el significado intrínsecamente novedoso que la obra encierra: el Defensorium inau-
guró un género y un modo de usar el discurso teológico.

A todo ello hay que añadir la categoría intelectual y el prestigio político y perso-
nal de quien la escribió (un prelado investido de responsabilidades de gobierno y 
encargos diplomáticos), el cual fue una personalidad casi visionaria por la profun-
didad y agudeza de su misión social y religiosa: salvar la unidad de los cristianos. Su 
defensa, aunque muy articulada, consistió en la sustancia, en devolver la acusación 
de herejía a quienes la formularon, y en dejar al descubierto el disfraz religioso de 
un discurso de naturaleza ideológica.



246

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248

246

Según argumenta García Fuentes, la fecha de composición de la obra tuvo que 
ser anterior a la promulgación de las tres bulas papales de septiembre de 1449, 
emanadas a raíz del levantamiento de los toledanos, guiados por Pedro Sarmiento, 
repostero mayor del Rey y comandante del alcázar de la ciudad. Se llega a esta con-
clusión porque Cartagena escribe con la esperanza de que el papa intervenga en el 
conflicto. Por tanto, ello lleva a pensar que el texto sub Yspano ydiomate, del que se 
habla en el primer prólogo, fuera escrito con anterioridad a las bulas de Nicolás V. 
En cambio, el hecho de que Cartagena mencione las tesis atribuidas a Marcos Gar-
cía de Mora —el ideólogo del motín publicó su libelo en noviembre— podría hacer 
retrasar la obra del obispo (o su versión latina) a finales de 1450. Lo que sí parece 
cierto es que el Defensorium en latín arranca de una previa versión vernácula, hoy 
perdida.

El editor enfoca correctamente la obra al decir que Cartagena propone repensar 
la polémica antijudía de la edad media y, en general, del antisemitismo católico me-
dieval, que veía en el judío un elemento irreductible a la conversión, casi un este-
reotipo de un paganismo de la peor especie, la de quienes deciden ser contumaces 
en el rechazo de Cristo: en realidad, los judíos que se convirtieron no tenían que ser 
asimilados a este estereotipo. El judío no era un infiel (lo era solo si permanecía en 
esta condición), puesto que representaba una posibilidad abierta a la conversión, 
que se dio desde finales del siglo xiv, con las conversiones masivas de los judíos his-
panos al cristianismo, como él mismo constató. Hablar de “sangre viciada por na-
turaleza” significa, como recuerda el editor de la edición, pronunciar “una afrenta a 
toda la estructura cristiana” (p. XVI) y a su promesa de salvación universal.

Las razones de los sediciosos fueron plasmadas en la Sentencia Estatuto, un do-
cumento que representa el paradigma de los estatutos de limpieza de sangre que 
flagelaron la vida de los conversos hispanos durante los dos siglos siguientes: el 
judío converso era visto únicamente como un judaizante, es decir, un impostor en 
su fe cristiana. La identidad del cristiano nuevo de origen hebreo fue fijada “ontoló-
gicamente”, como escribe García Fuentes generando así una perversión del discurso 
religioso que convertía en eterna y ahistórica la condición de infidelidad histórica 
del judío. Una simplificación que el obispo deconstruyó punto por punto a través de 
un discurso teológico que descendía de un evento real. La consecuencia de este re-
chazo de los cristianos nuevos de la res publica christiana fue la marginación social 
(la expulsión de los “oficios y beneficios públicos y privados”).

Desde un punto de vista político, el motín de Toledo creó una herida en el “com-
promiso jurídico” (p. XIX) entre las comunidades juedeoconversas y la monarquía 
castellana, como el autor oportunamente señala: “una tradición que arrancaba 
con la ley VI del título XXIV de la séptima Partida (1256-1263) del rey Sabio, pasaba 
por el amparo que tanto Enrique III el Doliente, en 1399, como Juan II, en 1412, les 
procuraron y llegaba al Concilio de Basilea, decreto VI de la sesión XIX del quince 
de septiembre de 1434” (p. XIX). Tiene toda la razón García Fuentes en reconocer 



247

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248

247

la naturaleza turbia de la insurrección de Toledo, con su inquietante aspecto de 
pogrom medieval, y cuyo antijudaísmo militante, en realidad, encubría “sórdidos 
motivos de origen políticos” (p. XVII): dinamitar la alianza entre los conversos y 
don Álvaro de luna, una coalición que vinculaba esta minoría influyente con el 
poder político, podría ser uno de ellos.

Efectivamente, como constata el editor del tratado, el Defensorium no pertenece 
al mundo de las obras especulativas o académicas por proporcionar un “servicio cí-
vico y público” (p. XXIII). No se puede estar más de acuerdo: de hecho, en ella late 
un imperativo vital, una misión pastoral y un sueño paulino: el de la unidad cris-
tiana, sitiada por enemigos internos armados, autores de un “cisma”, una ruptura en 
el cuerpo de la res publica christiana por excluir a los nuevos convertidos. La tradi-
ción de los primeros heresiólogos de la Iglesia del siglo iv, es decir, los que acuñaron 
la primera definición de herejía basándose en los textos paulinos (san Agustín, san 
Juan Crisóstomo, Ambrosiaster y san Jerónimo) respaldan esta toma de posición 
del obispo, estrictamente alineado a ellos.

El editor presenta la compleja estructura de la obra, dividida en 4 teoremas, cada 
uno de los cuales se introduce con su desglose de artículos; al mismo tiempo, hace 
emerger los diversos argumentos que componen el articulado discurso teológico de 
Cartagena. Siguiendo la doctrina del Apóstol, es posible construir una res publica 
christiana verdaderamente universal siempre y cuando haya lugar a la regenera-
ción obrada por el bautismo y acontezca otra transformación no menos impor-
tante, como la culminación unitiva en el “cuerpo místico”.

El Cartagena humanista, en cambio, se asoma detrás de su valoración de la res-
ponsabilidad individual, que barre cualquier prejuicio basado en creencias funda-
das sobre atavismos o apriorismos; también su magisterio jurídico, como el editor 
de la edición recuerda, que bien pudo ensayar en el Concilio de Basilea, sirvió para 
desvelar la verdadera naturaleza, religiosa solo en apariencia, del ataque de Sar-
miento y García de Mora.

García Fuentes muestra toda la rica complejidad del concepto de nobleza re-
formulado por Cartagena, basado, por una parte, en la virtud heredada por vía de 
sangre (es decir, la que se despierta de los rescoldos del pasado, como la capacidad 
militar de los conversos) y, por la otra, en la virtud adquirida con el mérito, que des-
emboca en una visión meritocrática del hombre. No creo que los elementos de la 
sangre sean los “más antiguos” del tratado, como sugiere el editor de esta edición 
(p. XXXVI), casi pensando en un residuo de una visión racial (o premeritocrática). 
Todo lo contrario: en mi opinión, Cartagena con esta referencia a la virtud militar 
de los conversos tal vez pretendió resaltar la relación entrañable de algunos miem-
bros de su familia que prestaron servicio a la monarquía castellana como guardias 
personales del soberano y valientes soldados. Veo en ello un guiño a un sólido patri-
monio identitario e histórico: ellos han destacado por ser militia selecta y fiel, como 
lo fueron en los tiempos bíblicos, guiados por Dios. Y la prueba de que no se trata de 



248

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248

248

una característica racial es que, en otro momento del Defensorium, el obispo inter-
preta un versículo de Isaías atribuyendo el rasgo de la mansedumbre a la raza judía 
y, el de la belicosidad, a los gentiles. Tal vez, en este otro caso, Cartagena sí que ha-
blaría en términos raciales (pp. 147-149).

García Fuentes pone de manifiesto la estrategia que Cartagena utiliza para des-
montar también las acusaciones de naturaleza jurídica: su método defensivo fue 
contextualizar (en línea con su sensibilidad historicista) el trato reservado a los ju-
díos en los textos jurídicos medievales, trato que el contrincante, García de Mora, 
absolutiza y abstría de la realidad histórica. Así, el obispo consigue desacreditar el 
razonamiento de su adversario, a quien reconoce una naturaleza visceral.

Gracias a esta edición crítica del texto latino del Defensorium se da un impulso 
notable al estudio del siglo xv español y a una de sus más distinguidas figuras, la del 
obispo de Burgos Alfonso de Cartagena, cuyo conocimiento es clave para entender 
no solo las reales proporciones de uno de los acontecimientos históricos más con-
trovertidos y disminuidos ―las conversiones masivas de judíos hispanos al cris-
tianismo entre el siglo xiv y el xv―, sino también su larga sombra sobre eventos 
cruciales de las centurias centrales de la Edad Moderna. Asimismo, esta traducción 
proporciona una fuente interesante a quienes se acercan al estudio de la historia 
política hispánica a través de un lenguaje teológico que, indudablemente, rehabi-
litó la hermenéutica bíblica paulina. Cartagena y el grupo de intelectuales y hom-
bres de iglesia del siglo xv del que formó parte lanzaron sub specie theologiae, una 
crítica radical al modelo de sociedad cristiana que se estaba implantando, junto 
con unos ajustes de tiro para una monarquía que ya los había dejado de escuchar.

María Laura Giordano 
Universidad Abat Oliba CEU
giordano1@​uao​.es
ORCID: 0000-0002-2341-3567

mailto:giordano1@uao.es

https://orcid.org/0000-0002-2341-3567


ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252

Mercedes García-Arenal, Gerard Wiegers, Ryan Szpiech (Eds.): Interreligious En-
counters in Polemics between Christians, Jews, and Muslims in Iberia and Be-
yond. Leiden: Brill, 2019, 343 pp. ISBN: 978-90-04-40176-1.

Por fortuna, las relaciones interreligiosas en la Península Ibérica han gozado de 
análisis generosos, si bien han alternado el entusiasmo fervoroso y la hostilidad crí-
tica de no pocos historiadores en España y fuera de ella. Solo aquel que se haya 
visto envuelto en la circunstancia de tratar de acercarse a esta materia podrá valo-
rar, como merece, el ingente esfuerzo que supone el diseño intelectual de un volu-
men de esta categoría. Aunque el título del volumen parece anunciar un contenido 
heteróclito, de su lectura, sin embargo, se desprende una imagen unitaria. El libro 
editado por Mercedes García-Arenal, Gerard Wiegers y Ryan Szpiech es una obra 
colectiva compuesta por diez ensayos, fruto de la selección de las ponencias del 
congreso “Encuentros polémicos: Polémicas entre cristianos, judíos y musulmanes 
en Iberia y más allá”, que tuvo lugar en el Consejo Superior de Investigaciones Cien-
tíficas en Madrid el año 2014. Originalmente su contenido fue publicado en el volu-
men recopilatorio “Polemical Encounters: Christians, Jews, and Muslims in Iberia 
and Beyond” (University Park: The Pennsylvania State University Press, 2018). Como 
señala Szpiech, esta publicación es idéntica a la anterior, pero actualizada, corre-
gida y en formato libro.

La estructura del volumen es la siguiente: un breve prefacio que expone el porqué 
de esta edición, una introducción que constituye una sinopsis muy precisa de los 
contenidos, los diez ensayos correspondientes y, finalmente, un índice onomástico.

En el capítulo inicial, “Ne De Fide Presumant Disputare: Legal Regulations of Inte-
rreligious Debate and Disputation in the Middle Ages”, John Tolan, desde el punto de 
vista de las autoridades cristianas (real, eclesiástica, jurídica) examina una variedad 
de textos cristianos y seculares durante los siglos xiii y xiv relativos a los peligros y 
prohibiciones de las disputas interreligiosas (véase al respecto Yisraeli pp. 167-168). 
Otras formas de encuentro judeo-cristiano fueron mayor objeto de preocupación 
(véase Giordano, la problemática de los conversos en cargos públicos pp. 233-237 y Pe-
reda, sobre el debate de la Inmaculada Concepción); a pesar de ello, las disputas con-
formaron una parte esencial en el debilitamiento y descrédito de la fe cristiana. El 
fenómeno sirve para repensar el miedo a la conversión y, por ende, profundizar en la 
permeabilidad entre los monoteísmos abrahámicos. Se deduce entonces que, ante la 



250

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252

250

abrumadora relación de prohibiciones a tales discusiones, existiría una vasta canti-
dad de disputas. Los intercambios religiosos eran prácticas comunes e inevitables. Es 
un tema más que frecuente: valga como ejemplo elocuente, precisamente, el segundo 
capítulo del libro, “The Brighter Side of Medieval Christian-Jewish Polemical Encoun-
ters: Transfer of Medical Knowledge in the Midi (Twelfth-Fourteenth Centuries)”. La 
selección del espacio de la Provenza francesa (único texto que trata de una región no 
ibérica) facilita el marco oportuno a Gad Freudenthal para plantear los efectos positi-
vos del contacto conflictivo. La atención se dirige al estudio de las traducciones de 
textos médicos del latín al hebreo, en las que ante la aparente neutralidad se entrevé 
la intromisión de ideas cristianas en la cultura judía. Para ilustrar este aspecto el autor 
se detiene en varias figuras: León José de Carcasona, Moisés ben Samuel de Roque-
maure, Abraham Abigdor, y finalmente Doeg el Edomita, al que dedica un especial in-
terés. Mismo interés que comprende la inclusión en forma de apéndice del prefacio 
de León José de Carcasona a la traducción hebrea de la Pratica super nono Almansoris 
de Gerard de Solo (ca. 1394). Los ensayos actúan como vasos comunicantes, pues esta 
lectura sugiere de nuevo los peligros de la interrelación religiosa. En efecto, el papel de 
intermediación de los traductores está íntimamente ligado con su conversión. Y si de 
evitar la familiaridad entre distintas religiones tratan estas líneas, la misma tendencia, 
pero desde distinto enfoque, presenta Ana Echevarría en el tercer capítulo “Better 
Muslim or Jew? The Controversy around Conversion across Minorities in Fifteeth-
Century Castile”. Es determinante el peso de lo local (véanse los textos de Eleazar Gut-
wirth, Glazer-Eytan, Rodríguez Porto y Pereda). Dejar constancia de su importancia 
no es baladí, dado que esta óptica ayuda a dar entrada a una información contrastada 
que completa el relato preestablecido. El capítulo de Ana Echevarría aborda el ámbito 
de lo local, el episodio que tuvo lugar en Talavera de la Reina en 1451, en el que se pro-
dujo la conversión de una joven musulmana al judaísmo tras haber sido raptada por 
un judío llamado Yuda. A raíz de la acusación de Talavera se pide a Alonso Fernández 
de Madrigal, “El Tostado” (1410-1455), su intervención para proporcionar bases jurídi-
cas en este suceso. La atención se dirige a su responsio, cuyo contenido abarca los lími-
tes de la jurisdicción religiosa y la responsabilidad legal de las distintas partes en la 
conversión de la joven. El Tostado sugiere volver a la fe en la que nació la joven musul-
mana, de modo que se deduce la permisividad de practicar su antigua y propia reli-
gión. Tanto el texto como su análisis judicial constituyen una modélica síntesis de 
cómo debe ser entendida la cohabitación religiosa en el ocaso de la Edad Media, rom-
piendo el mito del periclitado término de tolerancia. En definitiva, los nuevos datos 
tienden a corregir errores que tienden a perpetuarse. En cuanto al cuarto capítulo, fir-
mado por Glazer-Eytan, “The Spirit of the Letter: The Hebrew Inscription in Bermejo´s 
Piedat Revisited”, no estaría de más, a mi entender, repensar la denominada “lectura 
carnal judía de las escrituras”, esa obsesión por la letra que al parecer hacía perder el 
mensaje de Cristo. El supuesto apego a una lectura literal ha conformado una imagen 
de los judíos subyugados a la esclavitud de la ley y la letra (“Obsessed with the letter, 



251

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252

251

the Jews missed the message of Christ”. Glazer Eytan, p. 80). Respecto al lugar común, 
Rodríguez Porto entiende dichas circunstancias y sensibilidades con una mayor carga 
de complejidad, fuera del yugo de las posturas preconcebidas (“Individual circum-
stances and sensibilities were far more complex than what this limited conceptual 
frame allows us to imagine”, Rodríguez Porto, p. 140). Esta apreciación no pretende 
restar valor a las más que relevantes aportaciones del autor, quien estudia el uso de la 
escritura hebrea en la “Piedat” de Bartolomé Bermejo ca. 1474, abordando tanto ima-
gen como texto. Su elocuente revisión sitúa la citada imagen en el contexto específico 
de la vida devocional de Daroca (Zaragoza), así como de los modelos visuales y tex-
tuales de los que disponía el artista. Este aspecto eleva la proyección de su ensayo en 
línea con las propuestas metodológicas que comprenden de una manera más apro-
piada el carácter poliédrico de las imágenes, aproximándose a sus fluencias activas en 
la creación, recepción e interpretación cultural. El quinto capítulo del volumen, “For-
gotten Witnesses: The Illustrations of Ms Escorial, I, I.3 and the Dispute over the Bi-
blias Romanceadas”, es otro ejemplo preclaro de este enfoque metodológico. 
Rodríguez Porto esclarece la cronología y mecenazgo de la Biblia Romanceada escu-
rialense y, sobre esa base, ahonda en la narrativa visual que, hasta el momento, había 
sido estudiada de manera fragmentaria, aislada de una más compleja cultura visual. 
Es de elogiar la combinación de lo visual y lo textual, aspectos situados en pie de igual-
dad, que facilitan el discurso histórico. Dedicado también al análisis de un texto espe-
cífico, cuya temática aborda esa latente familiaridad que los conversos aún mantenían 
con su religión y el efecto que tuvo en la asimilación del cristianismo, se presenta el 
sexto capítulo “From Christian Polemic to a Jewish-Converso Dialogue”. Yosi Yisraeli 
propone una nueva lectura del tratado “antijudío” Scrutinium scripturarum, ca. 1432, 
escrito por el obispo converso de Burgos, Pablo de Santa María. La ambiciosa labor de 
investigación que ha planteado el autor demuestra cómo el obispo burgalés difiere de 
las tradiciones escolásticas (lo compara con la Disputa de Tortosa en la que se agrava-
ban las animosidades antijudías), subvirtiendo su lenguaje polémico. En síntesis, pro-
porciona una ideología “misionera”, una estrategia que sostenía que el cristianismo 
era la materialización del judaísmo, es decir, una continuidad entre religiones. Pro-
pone a Pablo de Santa María como una de las voces conversas más desafiantes y 
fuente imprescindible para comprender las tensiones religiosas en la Península. Este 
trabajo ha de enlazarse con el octavo capítulo, “The Virus in the Language: Alonso De 
Cartagena´s Deconstruction of the “Limpieza de Sangre” in Defensorium Unitatis 
Christianae (1450)”, no solo porque junto a los dos ensayos anteriores ya analizados se 
dedica al análisis de textos específicos, sino también porque la temática hila un dis-
curso del que es relevante dar cuenta. María Laura Giordano analiza la esencia espiri-
tual y teológica del Defensorium Unitatis Christianae, un tratado escrito por Alfonso 
de Cartagena, hijo del anteriormente citado Pablo de Santa María. En efecto, la propo-
sición del padre prefigura la ideología del hijo, por lo que la apertura hacia lecturas 
más amplias de los textos de este último realizadas por Giordano, permite encumbrar 



252

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252

252

su figura como el representante de la conciencia crítica de los conversos, neutraliza-
dor de la distinción entre cristianos viejos y nuevos y soñador de la unidad cristiana.

En beneficio del lector, retomemos la estructuración seguida por los editores con 
el séptimo capítulo, “The Rabbi and the Mancebo: Arévalo and the Location of Affi-
nities in the Fifteenth Century”, donde reaparece el estudio de lo local. Eleazar Gut-
wirth analiza los escritos polémicos de un judío, Yosef ibn Saddiq, y un musulmán, 
“Mancebo de Arévalo”, suponiendo que existen entre sus textos actitudes religiosas 
similares, consecuencia de un mismo trasfondo contextual, la Arévalo del siglo xv. 
Por su parte, Katarzyna K. Starczewska, en “Apologetic Glosses–Venues for Encoun-
ters: Annotations on Abraham in the Latin Translations of the Qur´ān”, analiza la fi-
gura del converso alfaquí Juan Gabriel y el conjunto de glosas al Corán que escribe 
en el siglo xvi en las que presenta el islam como religión compatible con el cristia-
nismo. Se trata de una estrategia similar a la ya mencionada por la familia Santa 
María (Yisraeli, Giordano). El último capítulo, “Vox Populi: Carnal Blood, Spiritual 
Milk, and the Debate Surrounding the Immaculate Conception, ca. 1600”, estudia la 
defensa del símbolo de la Inmaculada Concepción por el obispo Pedro de Castro a 
través del análisis Alegoría de la Inmaculada Concepción, obra de Juan de Roelas. Su 
estudio ayuda a perfilar el ambiente en el que surgió otra polémica, esta vez entre 
dominicos contrarios a la creencia de la Inmaculada Concepción y sus defensores 
durante el siglo xvii.

Armonizar tal polifonía ha sido un reto para los editores de este monográfico, que 
han elegido un sugerente acercamiento a la temática de manera cronológica, aun-
que, como se ha podido comprobar, las conexiones son múltiples entre el cualificado 
elenco de autores donde la espiritualidad, la cultura y el lenguaje, se incardinan de 
modo unitario. Los polémicos encuentros interreligiosos muestran un marco de iden-
tidades cambiantes, de culturas permeables, por lo que el planteamiento rompe las 
tradicionales interpretaciones basadas en divisiones religiosas estables. Los artículos 
reunidos en este volumen ponen de manifiesto una valiosa experiencia de investiga-
ción que se ajusta a la lógica trasversalidad de las relaciones sociales y culturales. Esta 
perspectiva es una prueba representativa de los nuevos enfoques metodológicos que 
imprimen a la obra colectiva un gran valor, convirtiéndola en un texto fundamental 
para el conocimiento de las interrelaciones entre cristianos, judíos y musulmanes en 
el arco cronológico comprendido entre los siglos xiii y xvii.

Javier Herrera-Vicente 
Universidad de Salamanca
jherrera@​usal​.es
ORCID: ​0000​-0002​-2465​-7301

mailto:jherrera%40usal.es%20?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2465-7301


ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257

Carlos del Valle Rodríguez (Ed.): La Disputa judeocristiana de Tortosa. Edición de 
las Actas en la versión latina y edición príncipe de la versión hispano-arago-
nesa, junto con los dos relatos contemporáneos. Con la colaboración de Ma-
tilde Conde Salazar y de José Manuel Cañas Reillo en la edición de la versión 
latina. Zaragoza: Institución Fernando el Católico, Excma. Diputación de Za-
ragoza, 2001, 3 tomos, 1820 pp. ISBN: 978-84-9911-645-7.

Esta enriquecedora y considerable publicación que reseñamos integra el volumen 
número 94 de Fuentes Históricas Aragonesas, colección dedicada al estudio y pro-
moción de la cultura y la ciencia aragonesas, y es la publicación número 3 830 de la 
prestigiosa Institución Fernando el Católico. Se trata de una edición rigurosamente 
anotada y de gran importancia científica por dar a conocer la única y desconocida 
versión aragonesa de las Actas de la Disputa de Tortosa (1413-1414), conservada en el 
Ms. 2 365 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca. El texto de este manuscrito 
no se atiene totalmente al conocido texto latino de las Actas oficiales (Pacios López, 
1957), pues añade en diversos casos información nueva y, en otros, cumplimenta 
datos. El hecho de que se publique esta insólita versión aragonesa1 de las Actas no 
solo facilita al lector e investigador no familiarizado con el latín el acceso al texto de 
las sesiones, sino que también le ofrece nuevos datos. Es por ello por lo que, según 
reafirma el editor, Carlos del Valle, “se da a la versión hispana una nueva dimensión, 
añadida a la pura traducción. Se convierte por ello en documento autónomo, nece-
sario e imprescindible para el estudio de la Disputa” (t. I: 16).

Ciertamente, la actual publicación incluye la edición príncipe de la desconocida 
versión aragonesa (t. II: 857-1575) y también una lograda edición crítica de la ver-
sión latina (t. I: 161-849) a base de los dos manuscritos completos: Ms. Vaticano 4069 
y Ms. de El escorial S-1-10; y el incompleto: Ms. 20 de la Biblioteca Capitular Dio-
cesana. En esta labor de la edición crítica de la versión latina colaboraron con el 
editor dos prestigiosos científicos del Consejo Superior de Investigaciones Científi-
cas (CSIC) en Madrid: la Dra. en Filología Clásica, Dña. Matilde Conde Salazar (se-
siones 14-19, 50-56), y el licenciado en Filología Bíblica-Trilingüe y Dr. en Filología 
Latina, D. José Manuel Cañas Reillo (sesiones 45-57, 60-67). Con el fin de ultimar 

1 Así se presenta en el manuscrito, redactado en “lengua aragonesa”. Por lo visto, se trata más bien 
de un dialecto histórico del castellano que se hablaba en Aragón, matizado por una serie de rasgos lin-
güísticos locales.



254

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257

esta nueva edición enriquecida con fuentes básicas de la Disputa de Tortosa, Carlos 
de Valle edita también dos relatos hebreos de las discusiones: 1) la crónica hebrea 
sobre las primeras sesiones de la Disputa, relatada por Bonastruc de Gerona, uno 
de los delegados de la aljama judía de Barcelona, al que se requiere nominalmente 
su presencia debido a su erudición en los temas que concernían a la Disputa (t. III: 
1599-1630), y la versión original hebrea de la crónica de Bonastruc (t. III: 1631-1646); 
y 2) el relato hebreo anónimo publicado por Rabí Shlomó Zalman Hayim Halbers-
tam (Zalman Hayim, 1868, t.III: 1664-1672) y la traducción al castellano del mismo 
(t.III: 1647-1663).

Al Apéndice II (t. I: 131-150) del trabajo también se añaden el texto latino y la 
traducción castellana del Tractatus de publicacione heresum sue vanitatum et abu-
sionum contentarum in libris talamud [sic] (1417) de Andrés de Escobar, testigo de 
la Disputa que, tras la exhortación pública de Benedicto XIII en la sesión final de 
los debates, leyó las ordenaciones finales con las medidas tomadas contra el Tal-
mud y las relaciones entre judíos y cristianos. El editor, Del Valle, censura –con gran 
acierto– la equivocación del erudito israelí Chen Merhavia que, en su tiempo, se-
ñaló a Escobar como miembro de la comisión encargada exclusivamente de la ins-
trucción de aquellos judíos que no querían seguir la discusión. Esta identificación 
resulta errónea y el editor del Valle la corrige apuntando que el Didacum episcopum 
Placentinum mencionado en las Actas 48. 2.ª, en realidad, es otra persona: el obispo 
de Badajoz Diego de Bedán (1409-1415).

De los diversos manuscritos del mencionado Tratado de Andrés Escobar hasta la 
presente publicación nunca editada el editor se basa en tres manuscritos: B (Bam-
berg) Q.IV.36, Theol 107, fols. 261r-302r, Staatsbibliothek Bamberg; E (Erlangen) Ms 
H62/Ms 542; y K (Karlsruhe) Cod. Reichenau, pap. 140, fols. 119-219, Badische Lan-
desbibliothek Karlsruehe, Summa de arte predicatoria, fols. 119r-232. En otras oca-
siones hemos acudido a este último de los manuscritos para exponer algunas de las 
noticias contenidas en el mencionado Tratado2.

Entre los apéndices definidos como una edición de textos relacionados con la 
publicación de las Actas consideramos más concernientes al mencionado relato 
ocular de Andrés Escobar el Apéndice II (t. I: 131-150) y el Apéndice I (t. I: 128-131), 
que trata de la primera medida antitalmúdica, dictada en el año 553, cuando Justi-
niano prohibió explícitamente la lectura y estudio de la Ley oral en la Novella 146 de 
su código: “lo que entre ellos es llamada deuterosis, la prohibimos totalmente, por-
que no se contiene en los libros Sagrados ni tampoco ha sido transmitida por las 
profecías, sino que es una invención de hombres que hablan solo desde la tierra y 
no tiene en sí nada divino” (t.I: 130).

En las dos versiones de las Actas de la Disputa, que culminan con la bula pon-
tificia Etsi doctoris gentium que dictó el 11 de mayo de 1415 Benedicto XIII, el lec-
tor podrá constatar la proscripción del Talmud con el mismo criterio restrictivo 

2 Véase Orfali (1987).

254



255

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257

de Justiniano (t. I: 819-820; t. II: 1559-1561). A nuestro parecer, más alejado del en-
torno textual y geopolítico hispano se encuentra el Apéndice III sobre la peti-
ción de los judíos, en el Concilio de Trento, para que se les tolerase la lectura del 
Talmud (t. I: 150-158). Ciertamente, según el testimonio del mismo Tratado de 
Andrés Escobar, Fernando de Aragón aprobó las constitutiones y ordinationes e 
impuso castigos de la autoridad secular para garantizar su cumplimiento (Valen-
cia, 13 de noviembre de 1415)3. No obstante, surgieron grandes dificultades al apli-
car la pragmática, por lo que el mismo rey Fernando I y, después, su hijo Alfonso 
el Magnánimo, fueron mitigando parcialmente sus disposiciones hasta que el 28 
de febrero de 1419 cuando el Legado del Papa Martín V, el Cardenal de San Euse-
bio, instado por el rey Alfonso suspendió su aplicación expresando que provo-
caba escándalos y era perjudicial a judíos y cristianos. Los motivos que llevaron al 
rey Fernando y a su hijo a adoptar esta posición de mitigar el contenido de la bula 
han sido estudiados por Francisca Vendrell de Millás4 quien, basándose en una 
serie de documentos, demuestra cómo el rey Fernando permitió que los judíos 
pudieran tener en su poder el Talmud e incluso se lo autorizó a “cristianos nue-
vos” con fines de proselitismo5. Por lo tanto, el documento sobre la petición de 
los judíos que el arzobispo de Granada, Pedro Guerrero (1501-1576), había traído a 
su ciudad desde Trento (tras su participación en varias de las sesiones del Conci-
lio Tridentino) parece menos adyacente a la edición de las Actas y ello, por la sus-
pensión de la pragmática de Benedicto XIII y la ausencia de los judíos en España 
tras la expulsión general de 1492.

La edición íntegra de los textos de la Disputa de Tortosa que reseñamos resplan-
dece la importancia de la versión aragonesa original. Tanto esta como la latina 
coinciden básicamente en el relato del acontecimiento. Pero ninguna versión es tra-
ducción de la otra, es más, hay lugares o pasajes que faltan en la versión aragonesa y 
otros que faltan en la versión latina, y también se dan, aunque no muchas, algunas 
variaciones entre la versión latina y la hispana y, en algunos casos, la versión arago-
nesa o –como la define Carlos del Valle– “la versión hispanaˮ, es más correcta que 
la latina6. Por consiguiente, cabe decir que la versión aragonesa ocupa una posición 
relevante en la investigación de la Disputa de Tortosa, por lo que es precisamente 
en esta versión donde el editor elige incluir sus eruditas anotaciones, la identifica-
ción de las fuentes y su comentario.

3 La pragmática, que se conserva en el Archivo de la Corona de Aragón, nos confirma que el rey 
Fernando I había ratificado las disposiciones pontificias para todo el reino de Aragón el 23 de julio de 
1415 en Valencia (ACA, Real Cancillería, Reg. 2395, fols. 122-176v.).

4 En Vendrell de Millás (1960).
5 Orfali (1998: 3-4). Según ACA, Real Cancillería, Reg. 2389, fol. 132v. los autorizados son Leonardo 

Benet y Juan Andreu, maestros en medicina, y Gabriel Bellayre y Guillermo Benetad, recién convertidos.
6 El editor en t. I: 85-87 trae a colación diversos ejemplos que ilustran las diferencias entre las dos 

versiones textuales. A nuestro parecer, una de las más notorias es la referente al resultado de la Dis-
puta: en la versión latina se habla de una conversión de más de mil judíos, mientras que en la versión 
aragonesa son más de cuatro mil.

255



256

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257

La nueva edición crítica de la versión latina también se justifica por estar ago-
tada la antigua edición de Antonio Pacios López, quien no tuvo en aquellos duros 
tiempos de la posguerra española acceso a los manuscritos ni a otras fuentes que 
se incluyen en la reciente edición y que la enriquecen notablemente. El estudio 
introductorio que antecede a la nueva edición de las dos versiones (t. I: 25-128) sin 
duda será fundamental para ahondar en el conocimiento de las controversias ju-
deocristianas, en general, y de la de Tortosa, en particular. Además, se aclaran en 
ella enigmas históricos tales como la autenticidad de las Actas oficiales, tanto la 
latina como la aragonesa, así como los dos relatos hebreos contemporáneos de los 
hechos que, aunque no se corroboren en las Actas oficiales, el editor afirma que 
no son falsos porque además de tener una gran verosimilitud, “muchos [de los] 
detalles se confirman y reafirman por otros hechos posteriores certificados en las 
Actas oficiales, aunque pueda haber algún retoque ornamental” (t. I: 90). También 
se dilucida la cuestión de cuál fue esa lingua materna en la que se expresaron los 
participantes de la Disputa. A través de dos documentos externos, Del Valle logra 
certificar que la lengua empleada, al menos desde la sesión 10 (10 de febrero de 
1413), fue en hebreo, ya que “tanto el papa como Jerónimo de Santa Fe considera-
ban la lengua hebrea como la lengua materna de los judíos del reino de Aragón, 
donde eran varias las lenguas en uso” (t. I: 79). El proceso aceptado y reconocido 
por ambas partes era que cada una de ellas debía entregar previamente a la otra, 
antes del comienzo de las sesiones, un memorándum por escrito de cada inter-
vención, al igual que de las réplicas o contestaciones que se seguían del debate. 
La razón de este sistema del memorándum escrito que las Actas llaman “cedula” 
y Astruc Ha-Levi de Alcañiz (uno de los judíos participantes en la Disputa), deno-
mina disputatio in scriptis, fue desconocida correctamente por Adolf Poznanski7 
y por Antonio Pacios López, y la esclarece aquí el editor basándose en la orden de 
Benedicto XIII, quien quiso por este medio evitar que una de las partes se decli-
nara de lo que había dicho previamente. Sin embargo, Poznanski y Pacios López 
pensaron que probablemente las Actas eran la redacción de García Álvarez Alar-
cón, notario de la Disputa.

Otro enigma que se descifra es la autoría de la edición aragonesa que, según los 
indicios recogidos por el editor, parecen ser suficientes para atribuir esa versión a 
Jerónimo de Santa Fe (t. I: 87-88). Del Valle (2013), que ha centrado su carrera inves-
tigadora en el estudio y rigurosas ediciones de textos medievales de diferentes te-
máticas y géneros, entre ellos el texto del Tratado 8 Jerónimo, lo más probable es que 
no se equivoque al identificar las citas de este en el mismo tenor en que aquellas 

7 Poznanski, A. (1922). Le colloque de Tortose et de San Mateo (7 février-13 novembre 1414), Revue 
des Etudes Juives, 74(147), 32.

8 Según el autor, se trata de la obra que compuso Jerónimo de Santa para demostrar que el Mesías 
ya había venido y que este era Jesús de Nazaret. Fue escrita originariamente en hebreo y más tarde se 
pasó al castellano de Aragón. Un ejemplar en hebreo fue entregado a cada una de las comunidades ju-
días cuyos delegados participaron en la Disputa.

256



257

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257

aparecen en la versión aragonesa de las Actas. En cuanto a la evaluación de los re-
sultados de la Disputa que frente a todo “hay que reconocer que Jerónimo de Santa 
Fe era un buen conocedor del rabinismo y hombre de muchas tablas, de muchos re-
cursos, que siempre salía airoso de toda dificultad” (t. I: 126), se ha debido tener en 
cuenta no solo la elección de un exrabino y fervoroso nuevo converso para llevar a 
cabo el peso de las discusiones, sino también la situación política que influyó desde 
el principio y decisivamente en el curso de tan larga y agotadora catequesis de dos 
años (1413-1414). Estas circunstancias las describe el prestigioso historiador Yitzhak 
Baer (1981): “Ahora el judaísmo estaba roto y exhausto y no había un rey que defen-
diera a los judíos como en tiempos de Jaime I y Pedro III. Fernando I, que había as-
cendido al trono de Aragón gracias a la decisiva intervención de fray Vicente Ferrer, 
no podía hacer otra cosa sino apoyar a los hombres de la Iglesia. De esta manera 
pudo mostrarse ante los ojos del mundo entero aquel combate dramático que no 
ha tenido igual en la historia de las disputas religiosas entre el judaísmo y el cristia-
nismo, ni antes ni después”.

Nos queda, pues, solo felicitar efusivamente al editor y a sus colaboradores por el 
gran trabajo realizado con un magistral rigor filológico e histórico, y quedamos a la 
espera de la próxima publicación de nuevos textos, que seguirán enriqueciendo los 
conocimientos de todos aquellos que se hallan interesados en este campo de la po-
lémica judeocristiana.

Referencias bibliográficas

Del Valle, C. (2013). Jerónimo de Santa Fe. II. El Tratado (Ha–Maʼmar). Aben Ezra Ediciones.
Orfali, M. (1987). El tratado de “Iudaicis erroribus ex Talmudˮ de Jerónimo de Santa Fe. CSIC.
Orfali, M. (1998). Talmud y cristianismo. Historia y causas de un conflicto. Riopiedras.
Pacios López, A. (1957). La Disputa de Tortosa II. Actas. CSIC, Instituto Arias Montano de 

Estudios Hebraicos y Oriente Medio.
Poznanski, A. (1922). Le colloque de Tortose et de San Mateo (7 février-13 novembre 1414). 

Revue des Études Juives, 74(147), 17-39.
Vendrell de Millás, F. (1960). En torno a la confirmación real, en Aragón, de la pragmática de 

Benedicto XIII. Sefarad, 20(2), 319-351.
Yitzhak Baer, J. L. (1981). Historia de los Judíos en la España Cristiana. Altalena.
Zalman Hayim, H. (1868). Ginse Nistaroth. Handschriftliche.Editionem aus der Jüdischen 

Literatur. Unter Mitwirkung mehrerer Gelehrten herausgegeben, Bamberg, Heft, 1-2, 45-54. 

Moisés Orfali 
Bar Ilan University
orfali@​biu​.ac​.il
ORCID: 0000​-0002​-7886​-1746

257

mailto:orfali%40biu.ac.il?subject=
https://orcid.org/0000-0002-7886-1746




ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 

NORMAS DE PUBLICACIÓN

Observaciones sobre el artículo

Al enviar el artículo, el autor debe tener en cuenta que:
1.	 El texto reúne las condiciones estilísticas y bibliográficas incluidas en este docu-

mento. En caso contrario no será admitido. 
2.	 El artículo no ha sido publicado previamente ni se ha sometido a consideración por 

ninguna otra revista.
3.	 Se ha leído y entendido la DECLARACIÓN ÉTICA DE PUBLICACIÓN Y MALAS 

PRÁCTICAS que tiene establecida la Editorial Universidad de Sevilla en:

Compromiso ético | Philologia Hispalensis (us.es) 

4.	 Al enviar el texto a la sección de evaluación por pares, se siguen las instrucciones 
incluidas en Asegurar una evaluación anónima. Por ello, se comprueba que se ha 
eliminado del texto el nombre del autor y cualquier posible referencia que pueda in-
ducir a conocer quién es el autor del artículo.

5.	 En el apartado de Referencias bibliográficas, siempre que sea posible, se deben 
aportar las direcciones URL así como los datos DOI de estas referencias (para más 
información consúltese https://doi.crossref.org/simpleTextQuery).

6.	 Al completar los datos del autor, se añade la dirección postal para el posterior envío 
de ejemplares.

7.	 En la primera página sólo se incluyen, en la lengua del artículo y en inglés, el TÍ-
TULO DEL ARTÍCULO (mayúscula negrita), TÍTULO EN INGLÉS (mayúscula sen-
cilla), Running head (cursiva) [título abreviado para la cabecera de las páginas 
alternas con una extensión máxima de 80 caracteres (espacios incluidos)], Resu-
men y Abstract (versalitas) [aprox. 150 palabras], y Palabras clave y Keywords (re-
dondita) [5 palabras]. 

Presenta la siguiente estructura:

TÍTULO DEL ARTÍCULO [mayúscula negrita]
TÍTULO EN INGLÉS [mayúscula]

https://revistascientificas.us.es/index.php/PH/compromiso-etico
https://doi.crossref.org/simpleTextQuery
https://doi.crossref.org/simpleTextQuery


260 Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)

Running head [cursiva]
Resumen [versalitas] = Título en versalitas y cuerpo en redondita sencilla.
Palabras clave [redondita]    
Abstract [versalitas] = Título en versalitas y cuerpo en redondita sencilla.
Keywords [redondita]

Nota: Se ruega que se presente un resumen estructurado, es decir, que este incluya el 
esquema básico OMRC (Objetivos, Metodología, Resultados y Conclusiones).

8.	 La estructura de los artículos de investigación (epígrafes) debe seguir, en la medida 
de lo posible, el modelo: Introducción, Teoría, Metodología, Resultados, Discusión, 
Conclusiones y Referencias bibliográficas. Puede ser igualmente adecuada una sec-
ción combinada de Resultados y Discusión o Discusión y Conclusiones.

9.	 En caso de que el artículo vaya firmado por más de un autor se deberá dejar cons-
tancia del criterio escogido para decidir el orden de firma y la contribución especí-
fica realizada por cada uno de ellos al trabajo que se envía. Esta información debe 
estar contemplada en una nota ubicada al final del artículo, detrás del apartado de 
Referencias Bibiliográficas, y deberá ir introducida por el epígrafe CONTRIBUCIÓN 
AUTORES.

10.	 Asimismo, cuando proceda, debe reconocerse en nota la(s) agencia(s) de financia-
ción y el (los) código(s) del (los) proyecto(s) en el marco del (los) cuál(es) se ha 
desarrollado la investigación que ha dado lugar a la publicación. Esta información 
también debe estar contemplada en una nota ubicada en la primera página del ar-
tículo.

11.	 De igual modo, también se puede reconocer en nota cualquier otro apoyo recibido 
(administrativo, técnico, etc.) que no esté contemplado en la sección (nota) de fi-
nanciación.

12.	 Si se trata del envío de una reseña, el autor debe tener en cuenta que:
a.	 En el encabezado se incluyen los datos del libro que se reseña, la cantidad de 

páginas y el ISBN.

Ejemplo:

Juan Antonio Chavarría Vargas y Virgilio Martínez Enamorado: De la Ragua 
a Sacratif. Miscelánea de topónimos andalusíes al sur de Granada. Helsinki: 
Academia Scientiarum Fennica, 2009, 152 pp. ISBN: 978-84-7635-869-6.

b.	 El nombre del autor de la reseña, así como la institución, la dirección de co-
rreo electrónico y el ORCID figuran al final de la misma.

Ejemplo:

Nombre Apellidos
Institución
usuario@correo.com
ORCID

13.	 Se ha de utilizar la fuente Brill pues dispone de todos los caracteres necesarios para 
la transcripción en caracteres latinos. 

mailto:usuario@correo.com


261Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 

Instrucciones para descargar la fuente Brill: en el enlace Brill Typeface 
> Hacer click en “CLICK HERE TO DOWNLOAD THE NEW BRILL TYPE-
FACE” > Hacer click en “I agree” para aceptar los términos de uso de la 
fuente. Se abrirá una nueva página, donde poder descargar el fichero brill_
font_package_2_06.zip. Una vez descargado, copiar o arrastrar solo los fi-
cheros ttf. de la fuente a la carpeta de “Fuentes” del ordenador [en: Panel de 
control>Fuentes]. Es importante tener en cuenta que solo hay que pasar 
los ficheros con formato .ttf. [4 ficheros: Roman, Italic, Bold, Bold Italic].  
Nota: La descarga es efectiva tanto para sistema Windows como Mac, aun-
que la web señala que en el caso de Mac puede haber problemas para des-
cargar con ciertos navegadores (especialmente Firefox). Según se observa 
en nota Download The Brill Typeface, para descargar con Mac hay que 
hacer Control-click derecho en los links con extensión .ttf y después darle a 
“Guardar como”.
Si se ha instalado correctamente deberá aparecer Brill en el catálogo de 
fuentes del procesador de texto.

14.	 La extensión máxima del artículo no supere las 20 páginas. Si se trata de una reseña, 
la extensión máxima es de 5 páginas.

15.	 En la actualidad, Philologia Hispalensis sigue las normas de elaboración de las refe-
rencias bibliográficas establecidas por la American Psychological Association (APA) 
2020 (7ª edición), dado que se encuentra entre los estándares académicos más im-
portantes del conocimiento científico. Para mayor detalle consúltese el siguiente en-
lace (Referencias) https://bib.us.es/noticias/nueva-version-apa-para-citar-tu

Información sobre el proceso editorial

El proceso editorial de cada envío incluye las siguientes fases:
1.	 Comprobación por parte del Equipo editorial de que los artículos cumplen con las 

normas relativas a estilo y contenido indicadas en las directrices para los autores y 
en el documento de compromiso ético (1 mes).

2.	 Proceso de revisión por pares ciegos a través de la plataforma OJS (1-2 meses de 
plazo).

3.	 Edición y corrección pruebas (2 meses de plazo).
4.	 Proceso de maquetación (formato PDF, HTML y XML-JATS) (2 meses de plazo).
5.	 Gestión de la publicación del número en OJS (2 meses de plazo).

a.	 Introducción del resumen, palabras clave, referencias bibliográficas y todos 
los metadatos, tanto en español como en inglés.

b.	 Subida de archivos.
c.	 Creación y publicación número de la revista en OJS.

Más allá de lo expresado, la revista cumple con el criterio de periodicidad y los artículos re-
cibidos se publican en diciembre del año en curso.

https://brill.com/page/BrillFont/brill-typeface
https://brill.com/page/BrillFontDownloads/Download-The-Brill-Typeface
https://bib.us.es/noticias/nueva-version-apa-para-citar-tu


262 Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)

Normas de estilo

Puesto que la revista se publica tanto en versión electrónica como en papel, durante el pro-
ceso de maquetación muchas de las marcas de estilo personal desaparecen, por lo que se 
ruega seguir exclusivamente las normas que a continuación se indican y evitar las propias.

Formato y presentación de trabajos 

Tipo de letra: Brill

Tamaño de letra: 12 p. (Nota a pie de página: 10 p.)

Márgenes: superior e inferior: 2.5 cm.; derecho e izquierdo: 3 cm.

Interlineado: 1,5 para todo el texto con única excepción en las notas a pie de página (Nota a 
pie de página: interlineado sencillo).

Sangría: primera línea del párrafo marcada con el tabulador del teclado a 0,5 cm.

Alineación del texto: justificada.

Se evita utilizar negrita. Se utiliza cursiva en lugar de subrayado en aquellos casos que sean 
necesarios (excepto en las direcciones URL).

Encabezados (epígrafes): sin sangría ni tabulación, presentan la siguiente 
estructura:

1. EPÍGRAFE [versalitas negrita]
1.1. Subepígrafe 1 [redondita negrita]
1.1.1. Subepígrafe 2 [redondita]
1.1.1.1. Subepígrafe 3 [cursiva]

Seriación

La seriación puede realizarse con números. Los números son para orden secuencial o crono-
lógico, se escriben en números arábigos seguidos de un punto 1.

Tablas y figuras 

Las tablas y figuras deben ser enumeradas con números arábigos (en negrita) según el orden 
como se van mencionando en el texto (Tabla 1; Figura 1) e incluir un título claro y preciso 
como encabezado en la parte superior (en cursiva). 

Ejemplo:

Tabla 1

Diagrama del uso pronominal



263Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 

Se codifican con tamaño de letra 10 y separado de los textos anterior y posterior por un salto 
de línea, centrados y sin marcas de estilo elaboradas, puesto que desaparecerán en el pro-
ceso de maquetación. 

Es imprescindible que se haga referencia a estas tablas y figuras dentro del cuerpo del texto.

En caso de explicar abreviaturas o citar una fuente protegida, es válido incluir una nota. Para 
el uso de material con derechos de reproducción, es necesario disponer de la autorización 
del titular de los derechos.

Las ilustraciones o imágenes que se han incluido en el texto se envían además como FICHE-
ROS COMPLEMENTARIOS en formato JPG o TIFF., cada imagen en un archivo individual. Se 
ha comprobado que la imagen está en blanco y negro, 300 ppp de resolución. No se han usado 
programas de diseño gráfico -Photoshop, Corel o similar- para incrementar la resolución.

Normalización de citas y notas

1.	 Las llamadas a nota se indicarán mediante numerales arábigos en cifra volada co-
locados inmediatamente después de la frase o palabra a la que se refieran, sin es-
pacio de separación. No irán entre paréntesis y precederán al signo de puntuación 
(en el caso de tratarse de un artículo en lengua inglesa irán detrás del signo de pun-
tuación). Estas citas no serán nunca utilizadas para referencias bibliográficas, sino 
como aclaración, explicación o añadidos al contenido del texto.

2.	 Las citas de tres líneas o menos (aprox. 40 palabras) de longitud se integrarán en el 
texto entrecomilladas. Las citas de mayor extensión irán separadas del cuerpo del 
texto por un salto de línea al inicio y al final de la cita, con un sangrado de 2 cm. a 
la izquierda y con tamaño de letra de 11 puntos, sin comillas y sin cursiva. Las omi-
siones dentro de las citas se marcarán por medio de tres puntos entre corchetes: 
[...]. No será necesario indicar con corchetes las omisiones al principio y al final del 
texto. No se pondrá punto al final de la cita, sino que éste irá detrás de la referen-
cia de la obra.

3.	 Citación bibliográfica. Las citas en el cuerpo del texto deben seguir el siguiente es-
quema: apellido del autor, separado por un espacio del año de publicación; éste, a su 
vez, irá separado del número de página por dos puntos y un espacio, todo ello entre 
paréntesis, por ejemplo: (Lapesa 1980: 214).
Dos autores: dependiendo del lenguaje del artículo/documento se debe usar “y” o 
“&” respectivamente para unir los nombres de los autores. Por ejemplo:

1.	 Cita textual: Gutiérrez y Rojas (2013).
2.	 Cita parafraseada: (Gutiérrez y Rojas, 2013)

Hasta tres autores
1.	 Cita textual: Castiblanco, Gutiérrez y Rojas (2013).
2.	 Cita parafraseada: (Castiblanco, Gutiérrez y Rojas, 2013). 

Más de tres autores:  siempre se cita el apellido del primer autor seguido de “et al.”
1.	 Cita textual: Rojas et al. (2013).
2.	 Cita parafraseada: (Rojas et al., 2013).



264 Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)

Si se hace referencia a una nota a pie de página, se marcará mediante n., por ejem-
plo: (Tovar 1987: 43, n. 3). Si se hace referencia a varias obras, irán ordenadas crono-
lógicamente y separadas por punto y coma, por ejemplo: (Tovar 1961: 36; Chomsky, 
1965). Si la cita comprende varias páginas, se dará el número de la página inicial y 
la final, separadas por un guion: (Tovar 1961: 311-318). Se evitará, en lo posible, el em-
pleo de siguiente y siguientes (s. y ss.). El número de página no se incluye si la re-
ferencia es a toda la obra, por ejemplo: (Tovar,1987). Si la referencia alude a varios 
lugares (páginas, notas) dentro de una misma obra, se indicarán los números de pá-
gina o nota separados por comas y espacio, por ejemplo: (Cano Aguilar 1989: 465, 
467, 470). Cuando la referencia se incluye en la sintaxis del texto, entre paréntesis 
aparece el año y número(s) de página(s), pero no el apellido del autor, por ejemplo: 
“como señala Tovar (1961: 65)”.
En caso de tratarse de consultas de obras clásicas, se añadirá el nº de libro, capítulo 
y párrafo (o canto y versos para las obras en verso) en números arábigos separados 
por puntos, por ejemplo: (Homero, Od. 9.1). Si se incluye una cita literal traducida 
se indicará el nombre del traductor y la edición, por ejemplo: “Los habitantes de las 
montañas fueron los que iniciaron esta situación de anarquía” (Strab. 3.3.5. Trad. 
Gómez Espelosín, 2007).
Obras clásicas importantes como la Biblia o el Corán no se anotan como referencias, 
pero sí se deben mencionar en el texto.

4.	 Abreviaturas y siglas: Las abreviaturas latinas se marcarán en cursiva y minúscula 
(vid., ibíd., et al., c., cfr., pág.). Las siglas irán en mayúsculas (ONU). Los acrónimos 
equivalentes a los títulos de algunas obras se señalarán en mayúsculas y cursiva 
(GRAE, DRAE, CORDE). 

5.	 Se utilizará un sistema fijo de menciones bibliográficas abreviadas; y vendrán acom-
pañadas de un listado final de referencias bibliográficas completas ordenadas al-
fabéticamente por apellido de autor. Las referencias bibliográficas completas en 
ningún caso irán a pie de página.

6.	 En el apartado de Referencias Bibliográficas se distinguirá entre lo que son real-
mente Obras de referencia (artículos de revistas, capítulos de libros, libros, etc.) y 
lo que son Fuentes. En caso de haber utilizado textos o fuentes documentales, estos 
deberán aparecer bajo un epígrafe propio (Fuentes Documentales), a continuación 
del de Referencias Bibliográficas, e igualmente ordenados alfabéticamente. 

Referencias Bibliográficas

Las menciones bibliográficas completas deberán atenerse a los siguientes modelos según 
las normas APA (consultar en el siguiente enlace: APA 7ª - Bibliografía y citas - Guías de la 
BUS at Universidad de Sevilla).

Todos los documentos citados en el texto deben ser incluidos en la bibliografía.  Esta debe 
ser elaborada estrictamente en orden alfabético según el apellido del autor/autores. 

	— Si se incluye la obra de un autor sólo y otra del mismo autor con otros autores, pri-
mero se pone al autor solo y luego la obra compartida.



265Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 

Ejemplo: 

Moreno Fernández, F. (2009). La lengua española en su geografía. Arco/Libros.
Moreno Fernández, F. y Otero Roth, J. (2007). Atlas de la lengua española en 
el mundo. Ariel/Fundación Telefónica/Instituto Cervantes.  

	— Cuando se citan varios libros de un mismo autor, se cita el nombre del autor en todas 
las entradas y luego se inician las citas desde el año de publicación. Las obras se or-
denan de modo cronológico (de la más antigua a la más reciente).
Ejemplo:

Foucault, M. (1996). Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. Siglo XXI.
Foucault, M. (2010). El cuerpo utópico: las heterotopías. Nueva Visión Argen-
tina.

	— Si de un mismo autor existen varias referencias de un mismo año se especificarán 
los años seguidos de un orden alfabético.
Ejemplo:

Bourdieu, P. (2008a). El oficio de sociólogo, presupuestos epistemológicos. 
Siglo XXI.
Bourdieu, P. (2008b). Una invitación a la sociología reflexiva. Siglo XXI.
Bourdieu, P. (2008c). Capital cultural, escuela y espacio social. Siglo XXI.

MODOS DE ENTRADA SEGÚN EL TIPO DE DOCUMENTO

Monografías y volúmenes colectivos

	— Un autor:
Apellidos, Iniciales nombre autor (Año). Título. Editorial.
Ejemplo:

Moreno Fernández, F. (2009). La lengua española en su geografía. Arco/Libros.

	— En caso de más de un autor:
Apellidos, Iniciales nombre autor 1, Apellidos, Iniciales nombre autor 2 y Apellidos, 
Iniciales nombre autor 3 (Año). Título. Editorial.
Ejemplo:

Genise, N., Crocamo, L. y Genise, G. (2019). Manual de psicoterapia y psicolo-
gía de niños adolescentes. Editorial Akadia.

	— Se pueden incluir hasta 20 autores. Si se supera este número, se omite el resto y se 
añaden puntos suspensivos (…):

Castiblanco, R., Moreno, H., Rojas, S., Zamora, F., Rivera, A., Bedoya, M. A., 
Aróstegui, J., Rodríguez, D., Salinas, G., Martínez, W., Camargo, D., Sánchez, 
A., Ramírez, Y., Arias, M., Castro, K. Y., Carrillo, H., Valdez-López, J., Her-
mosa, F., Daza, C., … Hernández, T. (2020). La variación de los esfuerzos me-
cánicos en la cadera con el ergómetro de escaleras. Revista de Salud Pública, 
16(2), 41-67.



266 Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)

	— Libro con editor:
Apellido, A. A. (Ed.). (Año). Título. Editorial.
Ejemplo:

Wilber, K. (Ed.). (1997). El paradigma holográfico. Editorial Kairós.

Capítulos de libro o contribuciones a obra colectiva

Se referencia un capítulo de un libro cuando el libro es con editor, es decir, que el libro 
consta de capítulos escritos por diferentes autores.

Apellido, A. A. (Año). Título del capítulo o la entrada. En A. A. Apellido (Ed.), Título 
del libro (pp. xx-xx). Editorial
Ejemplo:

Escandell Vidal, M. V. (1998). Los enunciados interrogativos. Aspectos se-
mánticos y pragmáticos. En I. Bosque y V. Demonte (Eds.), Gramática des-
criptiva de la lengua española (pp. 3929-3991). Espasa Calpe.

Artículos de revista

Apellido, A. A. (Fecha). Título del artículo. Nombre de la revista, Volumen(Número), 
pp-pp. http://DOI o http://URL [si existe]
Ejemplo:

Catford, J. C. (2001). On Rs, rhotacism and paleophony. Journal of the Inter-
national Phonetics Association, 31(2), 171-185.

Tesis doctorales

Autor, A. A. (Año). Título de la tesis [Tipo de tesis, Nombre de la institución]. 
Ejemplo:

Pierrehumbert, J. B. (1980). The phonology and phonetics of English intona-
tion [Tesis doctoral, Massachusetts Institute of Technology, Dept. of Linguis-
tics and Philosophy]. 

	— Si la tesis está en un archivo o en una base de datos en Internet, tenemos que decir 
cuál es y su número de documento.
Ejemplo:

Munuera Martínez, P. V. (2006). Factores morfológicos en la etiología del ha-
llux limitus y el hallux abductus valgus [Tesis doctoral, Universidad de Sevi-
lla]. http://hdl.handle.net/11441/15798

http://DOI
http://URL
http://hdl.handle.net/11441/15798


267Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 

	— Si la tesis no está publicada, se indica entre corchetes.
Ejemplo:

Andrés Martín, Juan Ramón de (1997). El cisma mellista: historia de una am-
bición política. [Tesis doctoral no publicada]. Universidad Nacional de Edu-
cación a Distancia, Facultad de Geografía e Historia].

Documentos específicos tomados de un sitio web/páginas web

Apellido, A. A. (Fecha). Título del documento. DOI (Si no tiene DOI señalar la direc-
ción URL) 
Ejemplos:

Schiraldi, G. R. (25 marzo 2019). The post-traumatic stress disorder source-
book: A guide to healing, recovery, and growth. DOI: 10.1036/0071393722

Carroll, L. & Gilroy, P. J. (10 septiembre 2002). Transgender issues in counse-
lor preparation. Counselor Education & Supervision, 41, 233-242. http://www.
counseling.org

Textos y Fuentes documentales

Se relacionan en un apartado distinto de las Referencias bajo el epígrafe de Fuentes docu-
mentales y siguen las mismas pautas que las seguidas en las monografías. 

	— Si se trata de la edición original de una obra clásica:
Ejemplo:

García de Palacio, Diego (1587). Instrucción náuthica. Pedro Ocharte.

	— Si no se ha usado la edición original de la obra (clásica o de la antigüedad) sino que 
se trata de una versión posterior (reedición), hay que especificar los datos de edi-
ción, traductor, impresión, etc.
Ejemplos:

Shakespeare, W. (2004). Hamlet (J. M. Valverde, ed. y trad.). Planeta (origi-
nal publicado en 1609).

Platón. (1996). El banquete (M. Sacristán, ed. y trad.). Icaria Literaria (origi-
nal publicado c. 385-370 a. C.).

Diccionarios y otras fuentes lexicográficas

Nudelman, R. (2007). Diccionario de política latinoamericana contemporánea. 
Océano.
Real Academia Española. (2018). Diccionario de la lengua española (edición del tri-
centenario). https://bit.ly/333ASh8

http://www.counseling.org
http://www.counseling.org
https://bit.ly/333ASh8


268 Normas de publicación

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)

	— Entrada recuperada de un diccionario online.
Ejemplo:

Real Academia Española. (2018). Reproducción. En Diccionario de la lengua 
española (edición de tricentenario). Consultado el 31 de octubre de 2019. 
https://bit.ly/34mNjVs.

Una entrada puede ser actualizada sin que se actualice toda la fuente. Por esto, se re-
comienda añadir la fecha de consulta como en el ejemplo.

	— En caso de haber utilizado siglas o abreviaturas en el cuerpo del texto, tienen que 
desarrollarse.
Ejemplos:

DCECH = Coromines, J. y Pascual, J. A. (1974). Diccionario Crítico Etimológico 
Castellano e Hispánico. Gredos.
BA = Lirola Delgado, J. (Dir./Ed.) (2004). Biblioteca de al-Andalus. Fundación 
Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2004-2012 (7 vols.).

Reseñas

Autor, A.A. (año). Reseña del libro: “Título del libro” [reseña del libro Título de libro 
de A. A. Autor]. Periódico/Revista/Blog/Sitio web. http://xxxxxx.
Ejemplo:

Benavides, S. (2019). Reseña del libro: “Viaje al corazón de Cortázar” [reseña 
del libro Viaje al corazón de Cortázar de J. C. Rincón]. El Espectador. https://
bit.ly/3dTiZWS

https://bit.ly/34mNjVs
http://xxxxxx
https://bit.ly/3dTiZWS
https://bit.ly/3dTiZWS




FACULTAD DE FILOLOGÍA
UNIVERSIDAD DE SEVILLA


