(e

PHILOLOGIA
HISPALENSIS

ESTUDIOS LITERARIOS






PHILOLOGIA
HISPALENSIS

ANO 2023
VOL. XXXVII/2

ESTUDIOS LITERARIOS

FACULTAD DE FILOLOGIA
UNIVERSIDAD DE SEVILLA



EVALUACION DE ORIGINALES: Los originales se someten a una evaluacion ciega, un proceso anénimo de revisiéon por
pares, siendo enviados a evaluadores externos y también examinados por los miembros del Consejo de Redaccién
y/o los especialistas del Consejo Asesor de la Revista.

PERIODICIDAD: Anual en formato tradicional y en formato electrénico.

PUBLICACION EN INTERNET: <https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis>, <https:/ /revistascientificas.
us.es/index.php/PH>.

BASES DE DATOS: Philologia Hispalensis se encuentra indexada en CARHUS Plus+2018, DIALNET, DOAJ, Dulcinea,
Index Islamicus, Latindex 2.0 (100% de los criterios cumplidos), MIAR (ICDS 2022 = 10), MLA, REDIB, SCOPUS,
ERIHPLUS y ANVUR (Clase A). Asimismo, cuenta con el sello de calidad de la FECYT (82 edicién, 2023) en los
campos de conocimiento Lingiiistica y Literatura dentro de la modalidad Humanidades.

ENVIO DE ORIGINALES Y SUSCRIPCIONES: Las colaboraciones deben enviarse a través de <https://revistascientificas.
us.es/index.php/PH>.

DIRECCION DE CONTACTO: Secretariado de la Revista Philologia Hispalensis, Facultad de Filologia, Universidad de
Sevilla, C/ Palos de la Frontera, s/n, 41004 Sevilla; o bien al correo electrénico <philhisp@us.es>.

INTERCAMBIOS O CANJES (BIBLIOTECAS UNIVERSIARIAS): Solicitense a Editorial Universidad de Sevilla o al
Secretariado de la revista <philhisp@us.es>.

© Editorial Universidad de Sevilla

Financiacién: Revista financiada por la Universidad de Sevilla dentro de las
ayudas del VII PPIT-US y del Decanato de la Facultad de Filologia.
PORTADA: referencias.maquetacion@gmail.com

DEPOSITO LEGAL: SE-354-1986

ISSN: 1132 - 0265 / eISSN 2253-8321

Maquetacion: referencias.maquetacion@gmail.com

IMPRIME: Podiprint —
Di1sTRIBUYE: Editorial Universidad de Sevilla, Porvenir, 27, 41013 Sevilla

Licence Creative Commons Atribucién-NoComercial-Compartirlgual @ @@@
BY NC SA

4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0)

s .28 dojlode 2023 (8 convocaio) )
28 dellodo2024


https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
mailto:philhisp%40us.es?subject=
mailto:philhisp%40us.es?subject=
mailto:referencias.maquetacion%40gmail.com?subject=
mailto:referencias.maquetacion%40gmail.com?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis
mailto:philhisp@us.es
mailto:philhisp@us.es

EQurro EDITORIAL

Directora: Yolanda Congosto Martin, Universidad de Sevilla, Espafia
Secretaria: Leyre Martin Aizpuru, Universidad de Sevilla, Espafia
Editoras: Salomé Lora Bravo, Universidad de Sevilla, Espafia

Natalia Silva Lépez, Fundacién Publica de Estudios Universitarios “Francisco
Maldonado” de Osuna, Espafia

Coordinadora

de Resefas: Amparo Soler Bonafont, Universidad Complutense de Madrid, Espana
Consejo de

Redaccién: Gema Areta Marigé, Universidad de Sevilla, Espafia

Elisabetta Carpitelli, Université Stendhal - Grenoble Alpes, France
Antonio Luis Chaves Reino, Universidad de Sevilla, Espafia
Marianna Chodorowska-Pilch, University of Southern California, USA
Yves Citton, Université Paris 8 Vincennes-Saint Denis, France
Ninfa Criado Martinez, Universidad de Sevilla, Espafia

Maria Dolores Gordén Peral, Universidad de Sevilla, Espafia
Isabel Maria Ifligo Mora, Universidad de Sevilla, Espafia

Manuel Maldonado Alemdn, Universidad de Sevilla, Espafia
Daniela Marcheschi, Universitd degli Studi di Perugia, Italia

Pedro Martin Butraguefio, Colegio de México, México

Miguel Angel Quesada Pacheco, Universitetet i Bergen, Norge
Angelica Valentinetti, Universidad de Sevilla, Espafia

Alf Monjour, Universitit Duisburg-Essen, Deutschland

Maria José Osuna Cabezas, Universidad de Sevilla, Espafia

Fatima Rolddn Castro, Universidad de Sevilla, Espafia

Antonio Romano, Universita degli Studi di Torino, Italia

Juan Pedro Sianchez Méndez, Université de Neuchitel, Suisse
Marifa Luisa Sigudn Boehmer, Universitat de Barcelona, Espafia
José Solis de los Santos, Universidad de Sevilla, Espafia

Modesta Suarez, Université de Toulouse-Le Mirail, France

Maria Angeles Toda Iglesia, Universidad de Sevilla, Espafia

José Agustin Vidal Dominguez, Universidad de Sevilla, Espaiia
Maria Jests Viguera Molins, Universidad Complutense de Madrid, Espana

Adamantia Zerva, Universidad de Sevilla, Espafia

CoMITE CIENTIFICO

Juan Francisco Alcina Rovira, Universitat Rovira i Virgili, Espafia
Gerd Antos, Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg, Deutschland
Gianluigi Beccaria, Universita degli Studi di Torino, Italia

Isabel Carrera Sudrez, Universidad de Oviedo, Espafia

Carmen Herrero, Manchester Metropolitan University, England
Anna Houskové, Univerzita Karlova, Ceské Republika

Dieter Kremer, Universitit Trie, Deutschland

Xavier Luffin, Vrije Universiteit Brussel, Belgique

Roberto Nicolai, Sapienza - Universita di Roma, Italia

Marie-Linda Ortega, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3, France
Deborah C. Payne, American University, USA

Carmen Silva-Corvaldn, University of Southern California, USA
Alicia Yllera Fernandez, UNED, Espafia



CONSEJO ASESOR

Estupios Arases E IsLAMICOS

Carmen Ruiz Bravo-Villasante, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia
Pilar Lirola Delgado, Universidad de Cadiz, Espafia

Celia del Moral Molina, Universidad de Granada, Espana

Firorocia ALEMANA

Georg Pichler, Universidad de Alcald, Espafia

Marta Fernandez-Villanueva Jané, Universitat de Barcelona, Espafa
Maria José¢ Dominguez, Universidade de Santiago de Compostela, Espafa

Frrorogia CrAsica - LaTin

Jesus Luque Moreno, Universidad de Granada, Espafia

José Luis Moralejo Alvarez, Universidad de Alcald de Henares, Espaiia
Eustaquio Sanchez Salor, Universidad de Extremadura, Espafia

FrLorogia Crasica - GrieGo

Didier Marcotte, Université Sorbonne Paris, France
Maurizio Sonnino, Sapienza-Universita di Roma, Italia
Stefan Schorn, Université Catholique de Louvain, Belgique

FiLoLocia FRANCEsSA

Dolores Bermudez Medina, Universidad de Cédiz, Espafa
Monserrat Serrano Maiies, Universidad de Granada, Espafia
Maria Luisa Donaire Fernindez, Universidad de Oviedo, Espafia

FrLovocia ITaLIANA

Giovanni Albertocchi, Universitat de Girona, Espafia

Cesireo Calvo Rigual, Universitat de Valéncia - IULMA, Espana

Margarita Borreguero Zuloaga, Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Lencua Esparora

Emilio Montero Cartelle, Universidade de Santiago de Compostela, Espafia
Antonio Salvador Plans, Universidad de Extremadura, Espafia

Antonio Briz Gémez, Universitat de Valéncia, Espana

Lencua INGLESA

Emilia Alonso Samefio, Ohio University, USA

Carmen Gregori Signes, Universitat de Valencia, Espafia
Nuria Yanez-Bouza, Universidade de Vigo, Espafia

LinctisTicA

Angel Lépez Garcia, Universitat de Valéncia, Espafia

Eugenio Martinez Celdréin, Universitat de Barcelona, Espafia

Juan Carlos Moreno Cabrera, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

LiTeraTura Espafora

Pedro M. Citedra, Universidad de Salamanca, Espana

Flavia Gherardi, Universita degli Studio di Napoli Federico II, Italia
Leonardo Romero Tobar, Universidad de Zaragoza, Espafia

LrTeraTURA HISPANOAMERICANA

Teodosio Fernandez, Universidad Auténoma de Madrid, Espana
Noé Jitrik, Universidad de Buenos Aires, Argentina

Edwin Williamson, Oxford University, Inglaterra

LiTERATURA INGLESA

Luis Alberto Lazaro Lafuente, Universidad Alcald de Henares, Espafia
Ricardo Mairal Usén, UNED, Espaiia

Carme Manuel Cuenca, Universitat de Valéncia, Espafia

Teoria DE LA LITERATURA

José Dominguez Caparrés, UNED, Espafia

Antonio Garrido Dominguez, Universidad Complutense de Madrid, Espana
Isabel Paraiso Almansa, Universidad de Valladolid, Espafia



REVISORES DEL VOLUMEN 37, NUMERO 2 (2023). ESTUDI0OS LITERARIOS

Han actuado como revisores anénimos para uno o mds articulos de este nimero, tanto los aceptados como
los rechazados, los siguientes investigadores:

Mercedes Aragén Huerta (Universidad de Cédiz)

Guadalupe Arbona Abascal (Universidad Complutense de Madrid)
Mercedes Arriaga Flérez (Universidad de Sevilla)

Miguel Beltran Munar (Universitat de les Illes Balears)

Enrique Cantera Montenegro (UNED)

José Manuel Cafias Reillo (CCHS-CSIC)

Constanza Cavallero (Universidad de Buenos Aires)

Isabel Clia Gines (Universidad de Sevilla)

Marco Antonio Coronel Ramos (Universitat de Valéncia)

Francisco Javier del Barco del Barco (Universidad Complutense de Madrid)
Paloma Diaz-Mas (CCHS-CSIC y RAE)

John H. Edwards (University of Oxford. Reino Unido)

Maria Laura Giordano (Universitat Abat Oliba CEU)

Mariano Gémez Aranda (CCHS. CSIC)

Isabella Iannuzzi Pontificia (Universita Lateranense)

Enrique Jerez Cabrero (UNED)

Susan Llontop Gutiérrez (Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Lima, Pert)
Antonio Martinez Illan (Universidad de Navarra)

Ahmed Kissami Mbarki (Universidad de Granada)

Yolanda Moraté Agrajofo (Universidad de Sevilla)

Juan Ignacio Pulido Serrano (Universidad de Alcala)

Maria del Pilar Ribade Obradé (Universidad Complutense de Madrid)
José Javier Rodriguez Toro (Universidad de Sevilla)

Ainhoa Segura Zariquiegui (Universidad de Burgos)

Claude B. Stuczynski (Bar-Ilan University, Israel)

Ryan Szpiech (University of Michigan, Estados Unidos)

Maria Victoria Utrera Torremocha (Universidad de Sevilla)

Rosa Vidal Doval (Queen Mary University of London, Reino Unido)
Oscar Villarroel Gonzalez (Universidad Complutense de Madrid)






INDICE

Seccion Monografica. Conversos en la encrucijada, 1391-1492. Texto,
exégesis, doctrina, historia e identidad / Conversos at the Crossroads,
1391-1492. Text, Exegesis, Doctrine, History and Identity

Presentacion | PreSERtALiON ... eeeeeeeeeeerevevseressvesssessesessesssssssssssssssssssssssans
Ricardo Mufioz Solla (Universidad de Salamanca / [EMYRhd)
Juan Miguel Valero Moreno (Universidad de Salamanca / [EMYRhd)

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation /| Conversos,

Jjudiosy convivencias: la historia perdida en la traduccion................................
Eleazar Gutwirth (Tel Aviv University)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena: ascendiente paterno y

experiencia conciliar / In Alfonso de Cartagena’s Defensorium: Paternal

Influence and Conciliar EXPErienCe. .. eeinreesecenseeassseisssessssssssssssssaeens
Luis Fernandez Gallardo (UNED)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

Relaciones tematicas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum y el

Defensorium unitatis christianae | Thematic Relations and Echoes between

the Scrutinium Scripturarum and the Defensorium Unitatis Christianae.......
Héctor Garcia Fuentes (Universidad de Salamanca / IEMYRhd)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of

Trinity / Fe por encima del intelecto. El argumento de Pedro de la Caballeria

A fAVOT A LA THINUAQU. ..o csise s
Shalom Sadik (Ben Gurion University of the Negev)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

13

15-24

25-48

49-67

69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450

Converso Debate | Antes de “la limpieza de sangre”: elementos y metdforas

en el debate de 1449-1450 SODYE [0S CONMVETSOS....uvrueverereerrrerrereririeresseessesessesssisans
Erika Tritle (Coastal Carolina University)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Hacia una nueva edicion de la Instruccion del Relator Fernan Diaz de
Toledo: variantes y errores en la transmision del texto /| Towards a New
Edition of Ferndn Diaz de Toledo’s Instrucciéon del Relator: Variation and
Errors in the Textua! TraditiON..........cececeeveorieiiicivssiisesiesiaesessssasssinens
Valeria Lehmann (Scuola Superiore Meridionale)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

La discusién de Diego Ramirez de Villaescusa (1459-1537) y Hernando de
Talavera (1428-1507) sobre los judeoconversos. Redeuntes ad iudaeorum
ritus | The Discussion of Diego Ramirez de Villaescusa (1459-1537) and
Hernando de Talavera (1428-1507) on the Jewish Converts. Redeuntes ad
TUAGCOTUIN RIEUS aeenvereeeereieeereiseiseseiseseisseississsiss s ssesssssssssssssssssssassssssassssssns
Victoriano Pastor Julian (Asociacion Hispana de Estudios Hebraicos)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales
del siglo xv: los escritos del maestro fray Juan de Santo Domingo / The
Anticonverso Atmosphere in the University of Salamanca at the End of the
15" Century: the Writings of fray Juan de Santo DOmingo ...
Pedro Martin Baiios (IES Carolina Coronado, Almendralejo /
Universitat Autonoma de Barcelona)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i102.08

Varia

La demonizacion del erotismo femenino y la enfermedad mental
en la poética de Anne Sexton y Alda Merini: critica de género / The
Demonization of Female Erotism and Mental Disorder in Anne Sexton and
Alda Merini Poetry: a Gender BasiS CritiCS .........wwwoneeeneironeveneivsssvsssiassssaesees
Victor Anguita Martinez (Universita degli Studi di Bari Aldo Moro)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de
Eguren /| Diosa Ambarina: Ecopoetics of the Eternal Femenine in Equren’s

Pedro Martin Favaron Peyon (Pontificia Universidad Catélica del Pert1)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

109-134

135-150

151-170

171-196

199-215

217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

Resenias de libros

Fray Hernando de Talavera (OSH): Catélica Impugnacion del Herético
Libelo, Maldito y Descomulgado, (Ed.). Angel Gémez Moreno. Prélogo de
Isabella Tannuzzi. Colaboracion de Patricia Aznar Rubio y Pablo Pereda
Diaz. Granada: Editorial Nuevo Inicio, Monumenta Christiana Baetica
Documenta, 4, 2019, 298 pp. ISBN: 978-84-120514-9-0

Martin Biersack (Ludwig-Maximilians-Universitdt Munich)

Juan de Valdés: Didlogo de la lengua. Edicidn, estudio y notas de Lola Pons
Rodriguez. Biblioteca Clasica, 23. Madrid: Real Academia Espafiola, 2022.
368 pp. ISBN 978-84-670-6608-1

Juan-Carlos Conde (IEMYRhd, Universidad de Salamanca)

Héctor J. Garcia Fuentes (Ed. y trad.): Alfonso de Cartagena, Defensorium
Unitatis Christianae. Salamanca: Biblioteca Cartagena, 2022, 570 pp.
ISBN: 978-84-121640-4-6

Maria Laura Giordano (Universidad Abat Oliba CEU)

Mercedes Garcia-Arenal, Gerard Wiegers, Ryan Szpiech (Eds.): Interreligious

Encounters in Polemics between Christians, Jews, and Muslims in Iberia and

Beyond. Leiden: Brill, 2019, 343 pp. ISBN: 978-90-04-401761.....cconevuurcvrrecrunecn.
Javier Herrera-Vicente (Universidad de Salamanca)

Carlos del Valle Rodriguez (Ed.): La Disputa judeocristiana de Tortosa. Edicion

de las Actas en la versién latina y edicién principe de la version hispano-

aragonesa, junto con los dos relatos contemporaneos. Con la colaboracion

de Matilde Conde Salazar y de José Manuel Caiias Reillo en la edicién de la

version latina. Zaragoza: Institucion Fernando el Catdlico, Excma. Diputacion

de Zaragoza, 2001, 3 tomos, 1820 pp. ISBN: 978-84-9911-645-7 ......vvurvurruecrunrunne.
Moisés Orfali (Bar Ilan University)

235-237

239-243

245-248

249-252

253-257






Seccion Monogrifica

Conversos en la encrucijada, 1391-1492.
Texto, exégesis, doctrina, historia e identidad

Conversos at the Crossroads, 1391-1492. Text, Exegesis,
Doctrine, History and Identity

Ricardo Mufoz Solla y Juan Miguel Valero Moreno
Universidad de Salamanca / TEMYRhd
(Coords.)






ESTUDIOS LITERARIOS
PRESENTACION
PRESENTATION

Para Adolfo de Castro, que en 1847 publicd una célebre, polémica, y a ratos fabu-
losa Historia de los judios en Esparia, desde los tiempos de su establecimiento hasta
principios del presente siglo (Cadiz, imprenta, libreria y litografia de la Revista Mé-
dica), los aflos que precedieron a la toma de Granada por los Reyes Catdlicos y la
posterior expulsion de los judios fueron tiempos propicios al encubrimiento: una
cosa es lo que se muestra, otra la que realmente sucede; las obras y las palabras no
concuerdan. El “principe nuevo” de Maquiavelo, el rey Fernando, no fue tan gran
monarca, segun Castro, como muchos lo quisieron presentar, empujados por la
adulacion: en proposito de creencia no habria hecho otra cosa que, para el logro
de sus ocultos propdsitos y sed de poder, cubrirse “mafiosamente con la capa de la
religion” que diera cobijo a una “piedad barbara y cruel”. La codicia de Fernando
(paraddjicamente alimentada por quienes como Abraham Seneor o Isaac Abra-
vanel sustentaban la hacienda castellana) habria sido, en esta linea simplifica-
dora, el fulminante que condujo a la destrucciéon ultima de la convivencia (bien
que compleja y conflictiva) de las tres religiones, con la derrota de los musulma-
nes del reino nazari y la obligacion impuesta a los judios no convertidos de aban-
donar Espafia.

A partir de ahi, y con el antecedente del tribunal de la Inquisicion fundado en
1478, la morada vital de los espafioles, por emplear el conocido sintagma de Amé-
rico Castro, se transforma, al imponerse la identidad (simulada o no) a la diferen-
cia. Del convivir (bien que mal) hispanico se pasa al vivir (mal que bien) hispénico,
que va a sedimentar en una politica de la sospecha y en el entramado gordiano de
los estatutos de limpieza. Con posterioridad a 1492 los reinos hispanicos peninsu-
lares vivirian bajo una sola fe, pero aquel ideal cuerpo mistico se veria amenazado,
segtn aquellos que vigilaban por su integridad, por los virus de la disidencia y he-
rejia que anidaban en su seno. Las metaforas médicas, que nunca habian faltado,
se extendieron, y con ellas las practicas religiosas, juridicas y politicas tendentes a
sanar el organismo por los medios que fueran necesarios, con tal de extirpar y cau-
terizar todo elemento que se considerase extraiio al cuerpo dogmatico.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24
(CC BY-NC-5A 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

16 Ricardo Murioz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

Fue Sevilla (la sede de Philologia Hispalensis) uno de los focos desde donde con
mas fortaleza se combatid y extendio la batalla germinal, auspiciada, entre otros,
por Alonso de Ojeda, prior de los dominicos en la ciudad sefiora del Guadalquivir.
Es opinién de Adolfo de Castro que la virtuosa reina Isabel, a la que trata de exone-
rar de responsabilidad, fue “matrona ilustre digna en todo de haber nacido en un
siglo donde no imperase en la mayor parte de los hombres el barbaro fanatismo”
(p-108), mujer de animo “muy bondadoso”, e incapaz de soportar la “vejacion de sus
vasallos” (p. 109), pues tales eran los judios y los conversos.

Otra era la opinién de Abraham bar Selomoh [de Torrutiel], quien en su Libro
de la tradicion o Sefer Ha-Qabbalah sefiala que los judios fueron expulsados de las
ciudades de Castilla en 1492 “por el rey don Her[n]ando y el consejo de su malvada
mujer que era Isabel, la perversa, y por la opinién de sus consejeros” (trad. Yolanda
Moreno Koch, Dos cronicas hispanohebreas del siglo xv, Barcelona, Riopiedras, 1992,
p.104). Antes de que se consumara la ira de Adonay, uno de los consejeros de Isabel,
el cardenal Mendoza, que en la descripcion de los hechos que propuso Castro re-
presenta la prudencia y la moderacion, la inclina, sin embargo, a no seguir los “de-
seos de su esposo” y a dejar que los conversos viviesen en libertad, “sin haber quien
los vejase y oprimiese con pretexto de inquirir sus costumbres, palabras y aun pen-
samientos” (p. 111).

He aqui, aunque lo exprese el no siempre confiable Castro, algunas de las claves
de la actividad opresora y represora que vehicularia la practica inquisitorial apo-
yada en algunos hechos concretos, otros manipulados (o reinterpretados) y una
porcién menor, pero no despreciable, de fabulas que atizaron el antisemitismo y
antijudaismo abierto o latente de parte de los cristianos viejos, elementos enreda-
dos en el zarzal de las diferencias entre conversos y judaizantes.

Por otro lado, la episddica y comprensible resistencia de algunos ntcleos judios
fue desactivada, por unos u otros medios, como fueron el castigo, la imposiciéon o el
pacto (pactos en que, como era de esperar, la minoria habia de ceder parte de sus
limitados privilegios). La comunidad judia se dirigia a su desaparicion histérica de
Sefarad en un clima de expectacion y mesianismo. Su vida en Espafia habia tenido
anteriormente periodos de apogeo y declive, ya fuera inmersa en la sociedad mu-
sulmana, en la cristiana o en ambas, pero no lleg6 a asomarse a la consuncioén. Las
particularidades histéricas de la peninsula ibérica hasta finales de la Edad Media
favorecieron la permanencia y arraigo de los judios en su suelo, mientras que en
otras regiones de Europa hacia mucho tiempo que su existencia resultaba preca-
ria o nula.

El dificil equilibrio se volvié cada vez més inestable a partir de 1391. Para lo que
significo aquella ocasion baste referir al estudio de Emilio Mitre, Judios de Casti-
lla en tiempo de Enrique III. El pogrom de 1391 (Valladolid, Universidad de Vallado-
lid, 1994), aunque el uso del tan traido término de pogrom sea inexacto. Una de
sus consecuencias fue la division o transicion de parte de la comunidad judia al

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



Presentacion 17

cristianismo a través de la conversion, acentuada en torno a 1412 y a las predicacio-
nes de Vicente Ferrer como figura sefiera y representativa. La discriminacion y el
miedo contaron, sin duda, como excipientes de las caudalosas conversiones.

La Espafa Trastimara mantuvo, con todo y todavia, desde 1391, aproximada-
mente un siglo de convivencia con sus judios. Fue, en verdad, una edad conflictiva
en la que alternaron periodos de relativa estabilidad e incluso protagonismo en la
vida del reino con otros de apuros y sobresaltos. La misma inestabilidad de la co-
rona daba lugar a que la proteccién que esta ejercia sobre la poblacién judia no
pudiera entenderse como una garantia asegurada, tal y como sucede durante el rei-
nado de Juan II. Cuando hubo lugar a ello, la comunidad judia se convirtié, si no
siempre en chivo expiatorio, si en moneda de cambio entre las facciones que en-
frentaban a los magnates cristianos, cuando no entre otros segmentos de la pobla-
cion urbana y rural, alcanzando o dando protagonismo al pueblo llano. No parece
que los éxitos parciales compensaran los continuos sinsabores de los judios caste-
llanos.

Para estos judios, uno de los aspectos mas amargos o dificiles de digerir seria la
ruptura en el seno de la comunidad provocada por las conversiones, con las conse-
cuencias esperables, en no pocos casos, para la unidad familiar y para la conviven-
cia, cuando asi era, en la aljama o en la juderia. Los limites son borrosos y dificiles
de observar, si no es a través de una detallada inspeccién de la documentacion,
tan pronto salimos de las figuras mayores, como la que representa la familia de los
Santa Maria a partir de la conversion, muy poco antes de 1391, de Selomoh Ha-Levi,
Pablo de Santa Maria en la fe de Cristo y patriarca de una progenie que ocup¢ altos
cargos eclesiasticos, en la corona y en la administracion civil. Esta familia de con-
versos del primer momento gozd de poder, reconocimiento y consideracién en la
esfera cristiana, quedando amortiguados los ecos provocados en ella por el aban-
dono de la fe de sus mayores.

De otro modo fue al conjunto del pueblo llano de los conversos, que carecia
de la formacién y capacidad econdmica de la elite judeoconversa. Dificiles transi-
ciones, zonas grises entre la conversion decida, auténtica y radical, la conversion
honesta pero permeada de practicas mosaicas, o las posiciones de los llamados
criptojudios, judaizantes y marranos. Los problemas de estos grupos, no estaticos,
deben ser averiguados, en su amplio espectro social, a partir de numerosas fuen-
tes y perspectivas.

En este monografico, aunque conscientes de ese imprescindible mar de fondo,
que todo lo motiva, se pone el acento en un entramado de discursos (en reali-
dad una seleccion o representacion de un conjunto mucho mas rico) que proce-
den del mundo de los hombres de letras, cuyos problemas y tradiciones, si bien
se proyectan al conjunto de la comunidad, siguen vias propias. Se trata de tex-
tualidades fuertes, en cuanto han de dirimir las condiciones de existencia de las
comunidades de fe divididas por la violencia de la palabra, pero también de los

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



18 Ricardo Murioz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

actos. Las palabras, de hecho, pueden ser tan violentas como los hechos, instigar-
los o prevenirlos.

Por otro lado, la palabra se connota por la eleccion de la lengua y su situacion co-
municativa. ; Cudntos judios y/o conversos disponian, en el siglo xv, de un minimo
dominio de la lengua hebrea, por ejemplo? ;En qué lugar, formato, y con qué ga-
rantias son pronunciadas o escritas las palabras de unos y otros implicados? El des-
tacado episodio de la Disputa de Tortosa, que el maestro Carlos Carrete Parrondo
califico de “escandalosa controversia teoldgica entre el judeo-converso fray Jero-
nimo de Santa Fe (antes Yehosu’a ha-Lorqui, médico de Benedicto XIII) y repre-
sentantes de las aljamas del reino de Aragén” (“Hebraistas judeoconversos en la
Universidad de Salamanca (siglos xv-xv1)”, Salamanca, Universidad Pontificia de
Salamanca, 1983, p. 9) fue una polémica, irreconciliable, trucada, entre rabinos y
tedlogos, con un alcance muy distinto (y menor) que la evangelizacién llevada a
cabo por Vicente Ferrer en territorio castellano.

Sin duda desconocemos amplias porciones de los sermones cristianos y las dis-
cusiones orales entre judios y judeoconversos, que debieron mantener en vilo a co-
munidades enteras, como la de la aljama de Burgos. En casos como el de Pablo de
Santa Maria, el deslizamiento hacia el cristianismo se hacia, justamente, a través
de los textos, cuya base comun, el Antiguo Testamento, favorecia la transversali-
dad doctrinal y exegética, en virtud de modelos paralelos: un proyecto de prome-
tedora colaboracion como el de la Biblia de Alba de Moseh Arragel, a inicios de la
década de 1430, no habria sido ya posible en la esfera de Isaac Abravanel como co-
mentarista biblico. Dominicos, como los del convento de San Pablo, donde escogid
ser enterrado el propio Santa Maria, llevaron la voz cantante e impusieron, en tér-
minos generales, su ratio theologica. Se trataba, grosso modo, de un modelo esco-
lastico apegado a la Vulgata, de fundamentacion tomista y fuertemente sincrético,
capaz de absorber tradiciones enfrentadas y devolverlas destiladas en un cuerpo
doctrinal compacto en el que las razones teoldgicas se entreveraban con la razén
politica de signo monarquico y redundaban en una redescripcion y prescripcién
del orden social.

El dialogo con la comunidad judia resultaba, en el fondo, una afiagaza, a pesar
de la forma dialogada, supuestamente constructiva, que se manifestaba en textos
desde, por caso, el Didlogo contra los judios (ca. 1110) del converso Pedro Alfonso de
Huesca al Scrutinium Scripturarum (1432) de Pablo de Santa Maria. El fin ultimo de
todos ellos era la conversion y, en consecuencia, la extincion del judaismo como
creencia, amortizada en la conclusion mesidnica del cristianismo.

Ha sido habitual la descripcion de las polémicas textuales en torno al judaismo y
la condicién de los conversos en términos de luz y oscuridad: por un lado, una jauria
encarnizada de perseguidores de judios y conversos, que se manifiesta de manera
discontinua pero con larvada persistencia en Sevilla en 1391 instigada, entre otros,
por el arcediano de Ecija, Ferran Martinez; en Toledo en los textos y los hechos

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



Presentacion 19

violentos de 1449; y que no culmina, pero si tiene una de sus apoteosis, en el Forta-
litium fidei (1458-1464) del franciscano Alonso de Espina. Por otro lado, ya fuera de
campo la reaccion rabinica (que se da por descartada), los cristianos moderados
de origen converso, como Alfonso de Cartagena, cuyo Defensorium unitatis chris-
tianae (1449-1450) sea quizas la muestra mas depurada de un proyecto de concor-
dia religiosa y civil, el dominico Juan de Torquemada (Tractatus contra madianitas
et ismaelitas, 1450), o los jeronimos Alonso de Oropesa (Lumen ad revelationem gen-
tium, 1466) y Hernando de Talavera (Catolica impugnacion, 1481), acompaiiados de
algunos cristianos viejos que, como el obispo de Cuenca Lope de Barrientos (Con-
tra algunos cizaiiadores de los convertidos de la nacion de Israel, 1449) o el jurista
Alonso Diaz de Montalvo (Tratado sobre los conversos, 1449), remaron por una in-
tegracion pacifica.

Pero finalmente se trataba de eso, de la exclusion del judaismo y de la asimila-
cion completa al torrente sanguineo del cristianismo. Sin embargo, esta transfusion
no dejé de provocar alteraciones y rechazos, entendida o practicada por muchos
como caballo de Troya o contaminacién que se saldé, ademas de con la expulsién
de los judios, con la prolongacion sine die del tribunal de la inquisicion, que luchd,
a tuerto o a derecho, durante siglos, contra la hidra de la “herética pravedad” (en su
origen, aunque no solo, las desviaciones de los conversos); y, paralelamente, con la
extension de los estatutos de limpieza de sangre, que acabaron por condicionar y
envenenar, en el presente y en el futuro, las vidas de los conversos cristianos y de
los conversos judaizantes, grupos no homogéneos que vivieron en prolongado con-
flicto interno y social.

Habria sido deseable que entre los textos y aquellas imdgenes de la discordia
de las que trato6 Felipe Pereda (Las imdgenes de la discordia: politica y poética de la
imagen sagrada en la Esparia del Cuatrocientos, Madrid, Marcial Pons, 2013), la al-
tercatio entre la Sinagoga y la Iglesia se hubiera resuelto, como ha estudiado tam-
bién Lucia Lahoz (“Ecos judios en programas monumentales goticos”, en Victor del
Rio y Alberto Santamaria, coord., Imagen, lenguaje e ideologia, Madrid: Akal, 2023,
Pp- 173-197) en el ambito de las imagenes, en concordatio; pero los conversos espa-
foles se encontraron ante una encrucijada inédita en que la conversion, aunque
fuera de corazon, no llego a ser la solucion definitiva.

Del camino de esta historia, vital y textual, han quedado piezas sefieras y ma-
teriales de acarreo, conflictivas como sus tiempos, apasionantes para su estudio,
pero que apenas pueden hacerse encajar. Este monografico se propone arrojar al-
guna luz sobre aquellos restos, con la esperanza de avanzar en el conocimiento de
su sentido.

La contribucién de Eleazar Gutwirth (“Conversos, Jews and Convivencias: His-
tory Lost in Translation”) sirve de marco introductorio a las diversas aproximacio-
nes que confluyen en este volumen y que permiten destacar, en expresion genuina
del autor, la relevancia de “traducir’, esto es, de reinterpretar y descodificar los

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



20 Ricardo Murioz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

discursos politicos y teoldgicos, las representaciones imaginarias y las narrativas
histéricas, exegéticas y doctrinales que desde diversos ambitos intelectuales e ideo-
légicos se construyeron a lo largo del siglo Xxv en torno al problema converso. Desde
el debate teoldgico hasta la confrontacion politica, pasando por la persecucién in-
quisitorial y la produccién de discursos ad hoc en favor y en contra de los funda-
mentos que caracterizaron esta nueva realidad conversa, pueden observarse las
diversas tentativas de resolucion de un problema ubicuo que se proyectd irreme-
diablemente en todas las esferas de la sociedad.

Analiza Gutwirth el origen y uso del concepto convivencia desde una perspec-
tiva historiografica que hunde sus raices en la concepcion idealizada de las rela-
ciones hispanojudias en la Edad Media, con antecedentes previos a las obras de
Amador y Graetz, como los casos de Basnage y Menéndez y Pelayo, pero que no
se canonizara hasta la aparicion en 1948 de la obra de Américo Castro. El caracter
operativo que desde ese momento tendra este concepto es minuciosamente es-
tudiado en relacion al vinculo establecido con la Lebensphilosophie de Dilthey y
Ortega y Gasset, a través del cual Castro logré acercarse a algunas obras literarias
desde una perspectiva critica en la que “traduce” por primera vez producciones de
la cultura judia y conversa hispanomedieval a la luz de conceptos radicalmente
nuevos como el de intimidad y subjetividad, solo asumibles desde su posiciona-
miento vital como fil6logo en el exilio. Un caso particular es el relativo a las prac-
ticas alimenticias, que el autor interpreta en la iltima seccién de su articulo como
componente fundamental para la construccidn de la etnicidad e identidad reli-
giosa judias y judeoconversas, pero que estuvieron también sometidas a la recrea-
cidén satirica en muchas piezas literarias de la época y cuyos autores, muchos de
ellos de origen converso, lograron reformular o reimaginar, como fue el caso de la
vinculacion de los conversos con las berenjenas. Todo ello en un contexto en el
que, paraddjicamente, esta identificacion carecié de precedentes similares en la
jurisprudencia, la exégesis medieval y la literatura médica hispanojudia. Un para-
digma alimentario que, en suma, conecta directamente con la preocupacién mas
general de Castro de relacionar estas practicas con el concepto de convivencia y
otras ideas afines de su obra.

El primer bloque tematico de este volumen atiende a las particularidades doc-
trinales y conceptuales compartidas por dos de los maximos representantes de
la opcién mas conciliadora en torno a la polémica adversus judaeos (Pablo de
Santa Maria, Alfonso de Cartagena) y a las radicales diferencias de un menos so-
segado Pedro de la Caballeria en defensa de su identidad conversa. Polémica con-
tra (judeo)-conversos, género de profundo arraigo medieval, pero que, como hemos
sefialado, a comienzos del siglo Xv se manifest6 abiertamente como una cuestion
candente tras el nuevo ciclo abierto en el judaismo hispanico con las conversio-
nes en masa iniciadas a partir de 1391 y que encuentra su contrapunto en las distin-
tas percepciones que varias generaciones conversas construyeron sobre la misma.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



Presentacion 21

El articulo de Luis Fernandez Gallardo, “En el Defensorium de Alfonso de Carta-
gena: ascendiente paterno y experiencia conciliar’, llama la atencién sobre dos cir-
cunstancias concretas que pudieron determinar algunas de las lineas argumentales
y estrategias discursivas contenidas en el Defensorium de Cartagena. Por un lado, su
participacion en el concilio de Basilea (1434-1439) como reputado jurisconsulto que
debatio sobre los decretos conciliares que trataban de definir las pautas de la acti-
vidad proselitista y catequizadora hacia los conversos; y, por otro lado, su inexcusa-
ble vinculacién —que no continuidad—, con los presupuestos hermenéuticos de
su padre, Pablo de Santa Maria, cuya obra y experiencia de conversion transformara
Cartagena en un discurso mas racionalizador, marcado por la centralidad de la exé-
gesis biblica, la inspiracién paulina y —posiblemente como factor mas original—
la ampliacion de la dimension juridica como base de su argumentario a favor de la
integracion de los conversos en el cuerpo civil de la Iglesia.

Desde una perspectiva comparativa mas acusada, la contribucién de Héctor Gar-
cia Fuentes, “Relaciones tematicas y ecos entre el Scrutinium Scripturarumy el De-
fensorium Unitatis Christianae”, aborda las isotopias semanticas que Alfonso de
Cartagena desarrolla en su Defensorium a la luz de algunos planteamientos ya pre-
sentes en la obra de Pablo de Santa Maria, sin dejar a un lado las divergencias de
fondo que se observan entre ambas obras. Frente al marcado ambiente interreli-
gioso del Scrutinium, la preocupacion de Alfonso de Cartagena es legal, politica y
social, determinada tanto por su especifica formacion juridica y vocacion comu-
nitaria como por la diferencia generacional que, en términos de su experiencia de
conversion, lo alejaba de su predecesor. Garcia Fuentes desglosa y analiza al detalle
varios motivos recurrentes en los Santa Maria, las relaciones subterraneas y explici-
tas que se entrecruzan en sus obras en torno a temas centrales como los sentidos de
la Escritura, el caracter organico de la antigua y nueva Alianza, la redencién y digni-
dad de los gentiles, la naturaleza salvifica del bautismo o la ceguera espiritual de los
judios, aportando, en consecuencia, una acertada guia para comprender la génesis,
caracterizacion y diferencias entre ambas obras.

Basandose en la principal obra del converso de origen aragonés Pedro de la Ca-
balleria, Tractatus zelus Christi contra iudaeos, sarracenos et infideles, el articulo de
Shalom Sadik, “Fe por encima del intelecto. El argumento de Pedro de la Caballe-
ria a favor de la Trinidad”, examina algunos argumentos contenidos en la misma
en relacion al dogma de la Trinidad con el objeto de defender la influencia y pree-
minencia de las doctrinas cabalisticas en el discurso teoldgico de conversos de pri-
mera generacion, diferenciandose de este modo del modelo representado por Pablo
de Santa Maria. En palabras del autor, este tltimo constituye un caso excepcional,
muy distanciado del desconocimiento del que adolecian la mayor parte de sus co-
rreligionarios sobre algunos dogmas de la teologia cristiana. Sin oponerse radical-
mente a ello, como demuestra el conocimiento que De la Caballeria poseia sobre
el dogma trinitario expuesto por San Agustin, Sadik acentua el papel desempeifiado

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



22 Ricardo Murioz Solla / Juan Miguel Valero Moreno

por diversas fuentes rabinicas y cabalisticas, en particular el Zohar, a la hora de
configurar una mentalidad conversa basada en el rechazo de cualquier vision ra-
cionalista de la religién, defendiendo la continuidad de un sustrato teoldgico de
naturaleza cabalistica, atestiguado también en otros conversos de su generacion
como Pedro Alfonso o Abner de Burgos.

Las revueltas anticonversas de 1449 en Toledo y sus consecuencias sociales enra-
recieron sobremanera la resolucion del problema converso, que lejos de atenuarse,
se acrecentd cada vez mas con extremados discursos y nuevas formas de expresion,
que alcanzaron su cénit a partir de las tltimas décadas del siglo xv, ya en plena
época de actuacion y propaganda inquisitorial.

Desde diversas oOpticas, conceptual, dialdgica y filoldgica, el segundo blo-
que tematico de este monografico atina varias aportaciones con las que inten-
tar comprender la evolucion y radicalizacion de este debate, ofreciendo a su
vez la edicion o reevaluacion de textos poco conocidos o inéditos. El articulo de
Erika Tritle, “Before ‘Purity of Blood’: Elements and Metaphors in the 1449-1450
converso debate”, aborda esta cuestion desde el analisis de los términos carne y
sangre, conceptos seminales para la definicién y posterior legitimacion de los es-
tatutos de limpieza de sangre, oficialmente impuestos a la poblacién conversa y
de origen judeoconverso por el arzobispo de Toledo y cardenal Siliceo en 1547.
En la revision historiografica —tan necesaria como abrumadora en los tltimos
aflos—, que sobre este capitulo de la historia conversa realiza Tritle, destaca la
escasa atencidon que, desde el punto de vista conceptual, se ha prestado al sen-
tido y connotaciones de estos términos, tanto en latin como en romance. En este
sentido, la autora defiende la tesis de que la pureza de sangre —y sus referen-
tes sinonimicos y usos contrapuestos: pureza e impureza, fe y herejia, raza y re-
ligion— fueron utilizados como una categoria ficticia para designar lo que, en
realidad, fue una identificacién con conceptos de raigambre medieval, como el
honor y el linaje. El articulo examina pormenorizadamente los usos presentes
en la literatura anticonversa del momento (Sentencia-Estatuto, Garcia de Mora)
y de los tratadistas proconversos (Diaz de Toledo, Barrientos, Cartagena y Tor-
quemada), atendiendo de forma especial a la ausencia o no de connotaciones
sacramentales y religiosas, y el valor que estas adquieren en las mentalidades co-
lectivas del linaje y la genealogia.

El articulo de Valeria Lehmann, “Hacia una nueva edicion de la Instruccion del Re-
lator Fernan Diaz de Toledo: variantes y errores en la transmision del texto”, arroja
nueva luz sobre la situacion textual de la Instruccion del relator Fernan Diaz de To-
ledo, aportando cuatro nuevos testimonios hasta ahora desconocidos (Biblioteca
Nacional de Argentina FD 233; RAH ms. 9/5849; Fundacéo da Casa de Braganca, ms.
1030; BNE, ms. 6259) y realizando un andlisis de las variantes y errores observados
en su cotejo a través de un pulquérrimo estudio de critica textual. Sostiene la autora
la hipétesis de una doble redaccion del texto, una version muy cuidada y otra mas

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



Presentacion 23

escueta, probablemente de cardcter mas oral, lo que le permite defender la natura-
leza hibrida de la Instruccion y vislumbrar las distintas etapas de su recepcién en
siglos posteriores: desde la inicial difusion de la epistola genuina del Relator a su re-
conversion en un tratado de caracter historico-juridico, tal y como ponen de mani-
fiesto las copias tardias conservadas.

Muestra de la continuidad del género de disputa, ya en plena ofensiva inqui-
sitorial contra la poblacién judaizante, y ante la incesante necesidad de ofrecer
nuevas soluciones a un viejo problema, es el analisis, edicion parcial y traduccién
ofrecida por Victoriano Pastor Julidn de varios textos atribuidos a Villaescusa (Bi-
blioteca Historica Marqués de Valdecilla, ms. 133) y a Hernando de Talavera, objeto
de estudio en su articulo “Discusion de Diego Ramirez de Villaescusa (1459-1537) y
Hernando de Talavera (1428-1507) sobre los judeoconversos”. El autor describe los
aspectos esenciales de este sosegado debate teoldgico, a modo de quaestio scholas-
tica entre maestro y discipulo, en torno a la naturaleza herética de los judaizantes
y la intencionalidad de sus practicas, un asunto de especial relevancia en el ultimo
cuarto del siglo xv, ya cultivado por Alfonso de Madrigal y el propio Hernando de
Talavera en su Catdlica Impugnacion y que sigue, en sus planteamientos generales,
la estela conciliadora de Cartagena, Oropesa y Fernando del Pulgar. Aunque el de-
bate se presenta incompleto en su forma, el tema fue desarrollado mas extensa-
mente por Villaescusa en su tratado De Religione Christiana, compartiendo algunos
de los argumentos ya ofrecidos por Talavera.

Finalmente, la contribucién de Pedro Martin Barios, “El ambiente anticonverso
en la Universidad de Salamanca desde finales del siglo xv: los escritos del maes-
tro fray Juan de Santo Domingo”, muestra la continuidad y triunfo de las posicio-
nes mas intransigentes de la reaccion anticonversa que, revitalizadas en la década
de los afos sesenta por Alonso de Espina, justificaron el quehacer inquisitorial.
Ofrece Martin Bafios una excelente edicion latina y traduccion castellana de dos
opusculos inéditos del te6logo dominico e inquisidor fray Juan de Santo Domingo
(1487-1507), asi como una breve semblanza de la vida y obra —escasa y apenas co-
nocida— del fraile, maestro predicador y catedratico de teologia en la Universidad
de Salamanca. La primera de las obras, de caracter incompleto, es una defensa del
estatuto promovido en 1486 por la orden jerénima para vetar el acceso al habito de
personas judeoconversas y que Martin Bafios acertadamente relaciona con la pro-
funda crisis de la orden jerénima iniciada un afo antes en el Monasterio de Gua-
dalupe, foco de un consolidado nucleo de jerénimos judaizantes y que provocé
una profunda pugna entre sus detractores por implantar un estatuto de limpieza
de sangre en la Orden, aunque no llegara a cristalizar hasta 1520. De las posiciones
anticonversas de Santo Domingo da cuenta asimismo el segundo tratado editado,
Contra Tractatum Doctoris de Montalvo, breve y disperso conjunto de notas reco-
gidas, probablemente de cardcter universitario, en el que se refutan algunos de los
argumentos esgrimidos en el tratado proconverso del doctor Montalvo a raiz de la

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



24 Ricardo Murioz Solla

revuelta toledana de 1449. En él se muestra poco original, pero lo suficientemente
contundente para recordar la huella y las tragicas consecuencias de la desaprove-
chada opcion que a lo largo del siglo xv se barajoé para alcanzar una digna restitu-
cion de todos los conversos'.

RicaArRDO MURNOZ SoLLA
Universidad de Salamanca / IEMYRhd
JUAN MIGUEL VALERO MORENO
Universidad de Salamanca / IEMYRhd

! El conjunto de este monografico y las resefias que lo acompaian es resultado del proyecto de
investigacion Alfonso de Cartagena. Obras Completas PID2021-126557NB-Ioo (Ministerio de Cien-
cia e Innovacién - Agencia Estatal de Investigacion - FEDER); en colaboracién con el proyecto de
investigacion Orientalismo en Esparia, s. XVI-XVIII: de la polémica religiosa a la institucionaliza-
cion PID2021-126158NB-Ioo (Ministerio de Ciencia e Innovacién - Agencia Estatal de Investigacion
- FEDER). Los coordinadores del monografico pertenecen al Instituto de Estudios Medievales y Rena-
centistas y Humanidades Digitales (IEMYRhd) de la Universidad de Salamanca.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 15-24



ESTUDIOS LITERARIOS

CONVERSOS, JEWS AND CONVIVENCIAS: HISTORY LOST IN TRANSLATION
CONVERSOS, JUDIOS Y CONVIVENCIAS: LA HISTORIA PERDIDA EN LA TRADUCCION

ELEAZAR GUTWIRTH

Tel Aviv University
gutwirth@tauex.tau.ac.il
ORCID: 0000-0002-1149-9455

Recibido: 10-10-2022
Aceptado: 14-04-2023

ABSTRACT

The colloquial usages of convivencia constitute only one case of the relevance of translation,
as they differ from convivencia between religions in medieval Spain and convivencia as it ap-
pears in the thought of Américo Castro. In the following lines we set it within the frame of
its time, its field of scholarship and its historiographical, theoretical and philological pre-
suppositions. We show that it encompasses precise fields such as food studies. An examina-
tion of one concrete example throws into question not only the equation of literature and
history, but also the “translation” of medieval convivencia as a romantic image of idyllic,
harmonious, friendly relations.

Keywords: Conversos, Jews in Spain, Historiography, Translation, Food literature.

RESUMEN

El uso coloquial del concepto de la convivencia es solo un caso de la relevancia del tema de
la traduccidn, ya que difiere de “convivencia” entre religiones en la Espafia medieval y en
el pensamiento de Américo Castro. En las siguientes lineas lo situamos en el marco de su
época, su campo de investigacion y sus presupuestos historicos, tedricos y filoldgicos. De-
mostramos que abarca dreas precisas como son los estudios de alimentacién. Un examen de
un ejemplo concreto pone en tela de juicio no solo la ecuacion de literatura e historia —o
lo creativo y lo empirico—, sino también la “traduccién” de la convivencia medieval como
imagen romantica de relaciones idilicas, armoniosas y amistosas.

Palabras clave: Conversos, judios en Esparia, historiografia, traduccion, literatura gastronémica.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:gutwirth%40tauex.tau.ac.il?subject=
https://orcid.org/0000-0002-1149-9455
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

26 Eleazar Gutwirth

1. INTRODUCTION

The onset of democracy or “Transition” in Spain, after 1975, seems to have ushered
in a new attitude amongst academic scholars of Judeo-Conversos, Jews and Hebrew,
as it brought with it a flurry of studies on medieval Hispano-Jewish civilization. A
glance at the publications of those years reveals their dynamism and intensity as
well as their originality.> It is no surprise to find that around that time, it was seen
as necessary to publish a new edition of a book which included attempts to tackle
Judeo-Converso and Hispano-Jewish themes, namely Américo Castro’s Esparia en su
historia. (Castro Quesada, 1983) Indeed, numerous authors write about these sub-
jects as if he were an obligatory reference.

The publications of those years reveal their academic contexts. Amongst these
were international congresses, lectures, seminars and —particularly characteristic
of academic practice at the time— what were then [echoing Cansinos Assens?3]
designated as “Encuentros” (Carrete Parrondo, 1985) between scholars coming to-
gether from Egypt, France, Morocco, Israel, Spain, US, etc. and studying Muslims,
Christians and Jews in medieval Spain. They represent the moment when reassess-
ments really began to take on an international dimension. At the time also, outside
the academy, convivencia was used in the sense of French “cohabitation” or English
“coalition” amongst numerous other diluted connotations. The colloquial usage of
convivencia is only one case of the relevance of translation, as it differs from con-
vivencia between religions in medieval Spain and convivencia as it appears in the
thought of Américo Castro. In the following lines we set it within the frame of its
time, its field of scholarship and its historiographic presuppositions. We show that
it encompasses specific fields such as food studies. An examination of one concrete
example throws into question not only the un-nuanced equation of literature and
history —or the creative and the empirical— but also the “translation” of medieval
convivencia as a romantic image of idyllic, harmonious, friendly relations.

! But see, for the dating of the Transition, Vilarés Soler (1998). This work bears no relation to the be-
liefs and narratives about 1992 as some kind of annus mirabilis in Hispano-Jewish studies.

2 Muiioz Solla believes that “... finales de la década de los sesenta, momento en el que ... los estu-
dios sefardies se abrieron paso en Espafia como una disciplina cientifica necesariamente vinculada a
los estudios hispanicos” (Muiloz Solla, 2021: 25).

3 The Spanish author is famous today as one of Borges’ cultural heroes. He published Encuentros in
1906. See Prenz Kopusar's study of Rafael Cansinos Assens and his compositions on Hebraic themes.
(Prenz Kopusar, 2022: 22).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 27

2. CONVIVENCIA AND JEWIS-CHRISTIAN RELATIONS

Convivencia was a concept already current in the sixteenth century, when it was ap-
plied to matrimony or to convivencia con los indios.* Convivencia was not commonly
used in the nineteenth century to define or describe Jewish-Muslim-Christian rela-
tions in medieval Spain.s Moreover, if formulated in overarching terms of “relations
between religions”, the nineteenth century (Amador, Graetz, etc.) despite common
beliefs, was not an absolute beginning. The topic of the history of Jewish-Christian re-
lations did indeed exist already and did so much earlier. Thus, an example amongst
others is the case of Jacques Basnage de Beauval’s work (Basnage de Beauval 1706-07)
which was published in the early eighteenth century and cannot be said to ignore the
history of Jewish-Christian relations as Segal points out.® Spain was within his pur-
view as Elukin noted.” Price attends to Basnage’s use of the Jesuit Juan de Mariana’s
Historiae de rebus Hispaniae (1592/1605) to construct the framework for the history of
the Spanish expulsion and Inquisition. Although Basnage admires Mariana’s exten-
sive portrayal of the long crisis of Sephardic culture in Spain, he reproves Mariana for

4 A letter from “Guatemala, 9 junio 1550” asks: “Que Vuestra Alteza mande dar orden por todas
vias, como entre estos naturales y en toda esta tierra se aprenda... la lengua castellana nuestra, porque
es cosa conveniente y de ello se seguirdn grandes provechos: La ensefianza debe ser hecha por todos
los esparfioles promoviéndose asi la convivencia con los indios, mejorando la actuacién de misioneros
incompetentes con idiomas aborigenes”, “Carta de Tomas Lopez Medel, oidor de Guatemala al rey”, in
Solano (1991). Some other sixteenth century usages have no connection with today’s meanings: “Oh
stulti et tardi corde ad credendum in omnibus quae locuti sunt prophetae! ;Oh locos y tardos enten-
dimientos, groseros, que no acabais de entender la convivencia admirable de la cruz de Cristo para
redimir el mundo y ser su cuerpo glorificado” writes Fray Alonso de Cabrera, in his sermon for Lent:
“De las consideraciones sobre todos los evangelios de la Cuaresma” published in Sermones (Cabrera,
1906: 459).

5 Animportant and highly influential exception is that of M. Menéndez y Pelayo [whose work was
very well known to Castro] who, ca 1880, writes about convivencia between Moslems, Jews and Chris-
tians as a great disaster: “Ademas de todo esto y por la convivencia con judios y musulmanes, intro-
ducianse muchos desérdenes; eran frecuentes los matrimonios mixtos, el divorcio, las ordenaciones
anticanonicas y el concubinato de los clérigos.” (Menéndez y Pelayo, 1946-1948, II: 13). Menéndez y Pe-
layo’s assertion concerned Jews as well and is therefore relevant in studies of Jews and judeoconver-
sos. There can be little doubt that this —and not Pidal— is at the origins of the usage of convivencia
to refer to Christian, Muslim, Jewish relations. Julian Ribera y Tarrago was not a Hebraist but an Ara-
bist who is sometimes confused with our subject. Indeed, in medieval usage “judios e moros” are some-
times used indistinctly or conjointly. In Ribera’s case, the use of convivencia in his Discursos (Ribera,
1912: 54) is restricted clearly and explicitly to “los esparioles que fueron musulmanes” and was not
meant to be relevant to studies on Jews and judeoconversos.

6 "Basnage, the Protestant, anti-Catholic historian wrote about 1700 years of (...) misery and cap-
tivity without any hope of relief, providentially determined of course, yet effected as well through the
‘cruel and barbarous zeal’ of both Christians and idolaters” Segal (1983: 303-324, 305).

7 Basnage argued that “While the Church tried to cloak its cruel treatment of Jews in euphemisms,
we should be honest... in the language used to describe Jewish suffering. Does the Church have the
power to transform punishment into gentleness? Did the thousands of exiles who were banished from
Spain and who died of hunger not suffer?” Elukin (1992: 603-630, 607).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

28 Eleazar Gutwirth

defending the Church’s cruelty to Jews. Basnage reads and accepts some of Ibn Verga’s
representations of Jewish-Christian relations in medieval Spain (Price, 2020: 290-312).
The studies by Segal, Elukin, Price, then, do not allow us to ignore the fact of histo-
rians’ attention to “Jewish-Christian relations” including medieval Spain long before
Amador and Graetz. The conventional view of their pioneering role needs nuance.
The case of Basnage also shows that there is no real innovation or originality in the
lengthy list of later studies which concentrate purely on the negative aspects of rela-
tions between the religions. Such a focus is —on its own— by no means unexpected
or new. Basnage is probably not a unique example.®

The topic of the relations between religions in medieval Spain was studied at
length by Amador de los Rios in the 1840s and 1870s (Amador de los Rios, 1848; 1875-
6). Amador also referred to Jews and the synagogue of E/ Trdnsito in his influen-
tial esthetic/architectural lecture on mudéjar arts and crafts. He was not alone in
including medieval Jewish monuments in appreciations of medieval Spanish ar-
chitecture and arts. Contexts, analogues and antecedents to this have been found
recently (Gutwirth, 2019: 147-179). But they did not refer to convivencia. That con-
cept as an operative, key term relating to Jewish-Christian relations in medieval
Spain —rather than to matrimony or grammar— makes its appearance in 1948, in
Américo Castro’s Esparia en su historia (Castro Quesada, 1948).

According to the daughter of don Américo, Dr. Carmen Castro Madinaveitia de
Zubiri (1912-1997), in her preface to a new edition (Castro Quesada, 1983), that book
was ready in 1946 and the delay in publication was due to the publishers. Castro
himself wrote that 1948 is not a significant date but an accident:

La impresion de este libro, retrasada por razones técnicas ajenas a la voluntad
de la Editorial Losada y del autor, ha sido hecha en mi ausencia y con la ayuda, que
nunca agradeceré bastante, de mis buenos amigos de Buenos Aires. He de dar las
gracias en primer término a la sefiorita Maria Rosa Lida por la lectura del texto,
y por algunas valiosas adiciones y enmiendas a los capitulos VIII, IX y X... (Castro
Quesada, 1948:19)

The book could be seen, then, as a direct reaction to the end of the war. Indeed,
it mentions it explicitly in relation to its vision of history.s It is also —very con-
sciously— the work of an academic whose field was language and literature from at

8 For some further ideas of Jewish history in the eighteenth century see Kriegel (2011: 97-105). An ad-
ditional example of eighteenth century historiography on Jews is Francisco Martinez Marina’s Antigiie-
dades hispano-hebreas, convencidas de supuestas y fabulosas: Discurso histdrico-critico sobre la primera
venida de los judios a Espafia (Madrid, 1796). For a discussion of this author see Gutwirth (1993: 135-152).

9 "La fatal distanciacién entre el hombre y sus productos “cultos” explica cdémo ha sido posible que
Alemania, pais en tantos sentidos admirable, un méximo productor de objetivaciones de cultura, em-
briagado de “Leistungen’, haya caido en la mas siniestra, fria y racional barbarie, en una escalofriante
insensibilidad moral. Después de tan ingrato espectaculo vendra el de las bombas atémicas” (Castro
Quesada, 1948: 628).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 29

least the date of his doctorate and onwards. There is a sense of efforts by Castro to-
wards the achievement of recognition of the field he had chosen. Throughout the
book and throughout his career he tried to argue for the relevance of literature to
history and, in some senses, to philosophy.

3. ORTEGA AND DILTHEY

When the book appeared, there were scholars who had worked in neighboring areas
and therefore could understand something of Castro’s thrust. One of them was A. R.
Nykl. Although he was not a Hebraist, nor a historian of the Jews and judeoconver-
sos, it could be argued that he is relevant for other reasons. He was an Arabist who
had been researching Arabic poetry in medieval Spain and was allowed ca. 14 pages
for his review essay in the heyday of Speculum. It was published two years after
the appearance of Castro’s book (Nykl, 1950: 379-392). A. R. Nykl believed that Cas-
tro used language differently from his colleagues. That would mean that it needed
translation. Nykl was not in any way an “objective” reader.® Nykl was, however, per-
ceptive in the sense that he understood that Castro’s precise language and key con-
cepts need to be comprehended in order to grasp the book as a whole. Convivencia
does not occur in isolation in Esparia en su historia but comes along with vividura,
morada vital, vivir desviviendo, and such inflections of vida. Any attempt at under-
standing convivencia would thus have to include the other concepts. Nykl wrote to
Castro before publishing his review and asked him what he meant by [i.e. asked him
to “translate”] “en” or “morada vital” or “vivir desviviendo”. Such contact with the
author by a reviewer seems unusual. After understanding the prudence of Nykl's
unusual efforts to translate the concepts, we may need to reassess the hordes of pub-
lications (more than half a century later") on convivencia, which, in any case attest,
rather than to supersession, to these concepts’ continued interest. The question is
rather where this -frequently unnoticed- concern with vida comes from.

A main problem is that today’s readers come from a different background than
those Hispanophones who matured, like Castro, in the decades before the 1930’s.
Like any author, Castro may be better understood by noticing the influences on
him. More precisely the mentality of that intellectual and professional elite must be
understood by taking into consideration the German influence [in our case Dilthey]
and that of Ortega y Gasset. To introduce Ortega into this problematic may not be
smooth sailing. Indeed, numerous attempts at dealing with convivencia rarely men-
tion him. As Jose Luis Gémez Martinez remarks:

1© He believed that Marcus Aurelius, Seneca and similar ancient Romans exhibited traits of char-
acter still current in Spain in the 1940s, just as his contemporary Tuscans were, according to him, like
the Etruscans and the French “spirit” was comparable to that of the Gauls. Moreover, the character of
the Spaniards, for Nykl, was like that of the Latin Americans.

" Those which are deemed relevant to my argument will be cited in the following lines.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

30 Eleazar Gutwirth

Pero, precisamente a causa del cardcter emocional de estos estudios]...] la im-
portancia de la obra [de Ortega] quedo oculta [...] Sélo asi se explica que, sin ex-
cepcion, la critica no llegara a ver la intima relacion que tenia la obra de Américo
Castro con las teorias que Ortega y Gasset venia ya exponiendo desde hacia mas
de treinta afios. (Gémez Martinez, 1983: 15-36)

In addition he points out

En Espafia en su historia apenas se cita a Ortega y Gasset,”? [...] Ello, unido a
que la publicacién [...] y su difusién coincide con una época en que Ortega y Gas-
set era mal estudiado, cuando no silenciado, servira para explicar la incapacidad
de la critica para captar el lazo intimo que unia a ambos pensadores. (Gémez Mar-
tinez, 1983: 15-36)

In 1939, Ortega used convivencia as an important concept in philosophy, poli-
tics but also in his own experience. It was a usage closely linked to his situation as
a Spanish exile in Argentina. In a lecture to the Universidad de La Plata, the influ-
ential philosopher asserted that nations are united by their secrets. The matters
which two members of a nation do not need to mention, that which they take for
granted, cannot be understood by foreigners. What other Spanish exiles, hostile to
him, were saying would never be understood by the Argentinians. In other words,
they needed translation. That “secret”, unspoken, shared premise or common as-
sumption is what constitutes convivencia (Campomar, 2020: 55-69) Fundamentally,
Ortega was talking, in 1939, about convivencia between fascists and republicans or
between partisans and neutrals. At the time, as highlighted by Campomar, Méndez
Calzada in Paris was using convivencia as the model for future relations between
both sides of the Civil War (Campomar, 2020: 55-69). This is not how convivencia is
commonly understood today. That is why it needs “translation”.

In more general terms, for Ortega y Gasset, vital reason is also linked to history,
because individuals and societies are attached to their past. In order to understand
a reality, we must understand its history. Dilthey had been acknowledged explicitly
by Ortega as an influence. The more practical point for understanding Castro’s ac-
cess to Dilthey by way of Ortega, is to remember that, as Gareth Williams points out
(Williams, 2004: 201-211) in the November and December 1933 issues of the Revista
de Occidente, José Ortega y Gasset “established for the first time a public relation-
ship —a philosophical communion— with the late and little known* German phi-
losopher of the second half of the nineteenth century, Wilhelm Dilthey”. Such a link
would imply Castro’s relations to Lebensphilosophie.

2 A reading of the first chapter of Esparia does not support this assertion.
13 Tt is difficult to agree on this point. Leaving Heidegger aside, more relevant for us is that he prob-
ably influenced Baer. Baron was certainly reading him and taking notes.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 31

4. CASTRO AND CONVIVENCIA

A further point would be the question as to the break effected by his exile from Spain,
leading to the perception of “two Castros” (Madrid vs. New Jersey) and to his inter-
est in the Jews who were exiles, like himself after the Civil War. Against this, there are
the convictions of “unidad vital” expressed by his disciple, Marichal (1955: 316-322.)
Another perspective (Gutwirth, 2o11b: 27-40; 2010: 297-310) points to Castro’s clear
articulation, as a medievalist in the 1920s, of his position on Rabbi Moses Arragel’s
Biblia (1422-1433), his early linguistic/philological interest in medieval vino judiego
and in the MS text of a previously unpublished thirteenth century judeo-Christian
Disputa; his sympathy (alongside Azafia) for the pro-Sephardi campaigns of Pulido;+
and his intense contacts with the Jews and Jewesses of North Africa during his field
work trying to obtain materials of traditional language and literature from perform-
ers of Judeo-Spanish songs which were believed to be relevant to the reconstruction of
medieval culture.s In 1922/3, Américo Castro carried out field work on Judeo-Spanish
oral language and literature amongst Jewish women in Xauen, in the Rif Mountains
of North-West Morocco, near Tangier. It led to reports which, for unexplained reasons,
remained unpublished. Only recently, Armistead indexed these papers in his “Indice
tematico de los romances de las Viejas de Xauen” (Armistead, 2004: 55-64). We now
see his —previously ignored— early work of translation from the French which is, in
fact, his first book (1910), as more significant for understanding Castro’s intellectual
development. It had some links to Jewish history.

More recently there has appeared the work of Santiago Lopez Rios (2014: 1-22)
which addresses this established question but does so innovatively, on the basis of
searches for original documents in numerous archives and of familiarity with the
Universidad Central background. According to Lopez Rios, the phrase in German
used by Castro in a dated communication with Giner —“Und das Leben ist sicher-
lich grosser als die Philologie”— sums up the existence and presence of preoccu-
pations which are frequently and generally dated to the 1940s, in a much earlier
period. It also reveals the source of this concern with “life” and texts/learning in
Giner and the programmatic ideas of the ILE:

El discipulo “incomodo” pareceria estar hablando de su propia experiencia
desde el Lebensbildung que él mismo debia a Giner. El ideario institucionista, que
tanto fomentaba el pensamiento critico, se habia integrado en la “vividura” del
propio Castro por utilizar un término fundamental en su produccién de posgue-
rra, pero cuyo mas lejano germen quizas se remonte a aquellas conversaciones de
veinteafiero acerca de la preeminencia de la vida sobre la filologia con el fundador
de la Institucion Libre de Ensefianza.

4 On this period see now Muiioz Solla (2021).
15 Relevant memories of his experiences in the Jewish communities of North Africa in the 1920s
may be found in Castro Quesada (1997).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

32 Eleazar Gutwirth

5. CONVERSOS AND JEWS

From a perspective interested in Judeo-Conversos and Jews, it may be useful to con-
tinue to focus on some of the circumstances attending upon the publication of the
book. We note the less frequently treated profession-linked issues. As a professor
of language and literature, Castro would have sensed something of the problem in
analyzing or reconstructing the culture of medieval Spanish Jews without access
to their Hebrew and Aramaic languages and literature. He confessed, disarmingly,
more than once, that this was problematic:

Nuestra manera de ver recibiria considerable refuerzo si pudiéramos penetrar
en los textos hebreo-espafioles no traducidos, no sélo para enterarnos de lo que
cuentan, sino para percibir lo que yace bajo ellos. A pesar de tal escollo sera posi-
ble ensanchar bastante nuestra actual perspectiva con el auxilio de textos espafio-
les y de algunas valiosas traducciones. La obra de don Sem Tob, judio de Carrién
de los Condes (Palencia), no se escribi6 para esmaltar curiosamente la historia li-
teraria del siglo XIV. (Castro Quesada, 1948: 583)

Indeed, there was also, alongside Hebrew and Aramaic, the field of aljamiado
or romance literature of the Jews. To be sure, a great many, indeed, most, of the ed-
ited pre-modern, non-Hebraic, Jewish MSS in Spanish and Judeo-Spanish aljamia
that are available to scholars today —e.g. from Cairene MSS collections'*— had not
been searched for, let alone discovered, in 1946-8. But there was some material al-
ready then which could help somewhat in their efforts towards understanding the
Jewish roots of the judeoconversos and their culture. These “materials” in the ro-
mance were crucial in Castro’s [and probably others too] perceptions of the roots of
Jewish and converso mentalité and history of ideas. Outstanding were the two texts
preserved in the Cambridge aljamiado MS “C”: Coplas de Yocef and Proverbios mo-
rales. The question of the dates of critical editions is only a partial explanation for
the quality of the reception. Thus, for example, we note Castro’s scant interest in the
anonymous Coplas de Yocef (Gonzalez Llubera, 1935) mentioned because of a ref-
erence to washing corpses. Today, in contrast, they are being hailed, in some quar-
ters, as a most important creation of medieval Spanish Jewry (Girén-Negron, 2006).
This aljamiado text had been available in transcription to Latin characters since
1933 (Gonzalez Llubera, 1933: 421-433). The explanation for its practical absence in
Castro may have something to do with the critical reception and its extreme oscil-
lations. Indeed, in the 1930’s, the Coplas were being labeled as inelegant doggerel.
Some critics, including Llubera himself, were convinced that it would be unavailing

16 For some examples of previously unknown aljamiado literary MSS discovered in the Cairo Ge-
niza see amongst others (Gutwirth, 1996: 420-428) on a planctus about the Mother and her seven chil-
dren; (Gutwirth, 2oma: 79-92) on the “Yo me fuera a Venecia” poem; or (Gutwirth, 2008: 347-360) on
the Galli canunt theme.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 33

to look for literary qualities in the poem. It has taken more than seventy years of
changes in attitudes to arrive at today’s stance (Gutwirth, 2o015a: 3-12).

In the case of the Proverbios morales, however, the results of the editorial delay
are patently clear. Castro refers —in a book made public in 1948— to the specific
problems of the edition of the text:

Uso la unica edicién posible, la del volumen LVII de la Bib. Aut. Esp. Es signifi-
cativo que nadie haya publicado dignamente los Proverbios morales, y tengamos
todavia que servirnos de tan antipatica, pobre y rara edicion. I. Gonzalez Llubera
anuncié en la RHi 1933, LXXXI, 421, que iba a publicar una edicién de los Prover-
bios morales, y ha vuelto a referirse a ella en la HR, 1940, VIII, 113. Es de esperar que
tan excelente trabajo se publique para poder hablar de este gran poeta teniendo a
la vista un texto decoroso. (Castro Quesada, 1948: 585)

Wartime conditions in England delayed the publication of Llubera’s introduction
and edition of the Proverbios by seven years and, apparently, this was followed by a
crisis of the publishing business which is believed to have postponed the printing of
commentary and glossary. Nevertheless, they were out in print by 1947 (Shem-Tob
de Carrion, 1947) although, as has been seen, this is ignored in Castro’s book, de-
spite bearing the date 1948. Given the sophistication of today’s work on the Prover-
bios, it may be difficult to conceive the shape of the critical reception around 1946.
Suffice it to recall that some had thought to have fulfilled critical duties by labeling
the author a troubadour. In the nineteenth century (1880s), the idea —fresh at the
time— of the Jewish poets’ “intimacy” was raised.” This quality was begrudgingly
valued even if the critical heritage was, at the same time, somewhat dismissive of
the Proverbios morales because their morality (for them this meant “Jewish moral-
ity”) was believed to be that of the bazaars of Damascus and Cairo. This, then, was
the ossified orthodoxy Castro was subverting. He took Proverbios studies —and per-
haps, by implication and extension, those on the Hispano-Jewish literature he knew
of— to a different level.

Castro noted that the valued virtues in the book were intellectual and this-
worldly. It is in this sense [rather than an Italian one] that he found in the poet
from Tierra de Campos a “llano y suelto humanismo”. His familiarity with medie-
val literature allowed him to observe that the Proverbios was a book “sin parejo en
la Castilla cristiana del siglo XIV”. For Castro, Shem Tov was a “refinado racional-
ista, rebelde al aburrimiento, rechaza los lugares comunes de quienes maldicen el
mundo”. It is necessary to bear in mind the above mentioned influence of Giner, in

7 Menéndez y Pelayo’s notion of Jewish “intimacy” was original when first formulated in the nine-
teenth century. It reappears, later, in Castro. But it does so in a somewhat subtler form. The setting is
the imaginative analysis of a passage in a work from the Alphonsine age, the Cronica General: “La sim-
patia emocionada del escritor (un judio converso?) se concentra en la intimidad religiosa-estatica sin
movimiento épico mas que en el esfuerzo combativo” (Castro Quesada, 1948: 192).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

34 Eleazar Gutwirth

order to understand better the full significance of “moderno celo pedagégico” in his
remarks on Shem Tov’s encomium of books: “El elogio que los Proverbios de Sem
Tob hacen de los libros suena a moderno celo pedagdgico, y no tiene precedente en
la literatura hispano-cristiana” (Castro Quesada, 1948).

Shem Tov’s lines cuando la rosa seca/ ende su tiempo sale are treated by Castro in
a way that differs profoundly in its ambitions and quality from the usual tenor of
the analyses of aljamiado (and, in some cases, Hebrew) texts from medieval Spain
by his contemporaries and still bears citing:

Pero esta rosa de don Sem Tob vive mientras muere, gracias a poseer una esencia
deslizante y migratoria, y a haber sido concebida segtin los principios de la ontologia
arabe; su belleza se extingue al ritmo de nuestra melancélica simpatia, aunque por
dicha suno ser vale mas que su ser, y renace en seguida como invisible y consoladora
fragancia. El aspecto se ha desvanecido en olor, drama diminuto que roza nuestras
angustias en torno al morir y al resurgir. Fue, por consiguiente, un judio el primero
que tradujo a hermosas palabras castellanas una vivencia sin suceso externo. Su rosa
se limita a existir en un “hortus conclusus’, lindo y chiquito, en donde conviven un
sentimiento, el fendmeno en que existe y nada mas. (Castro Quesada, 1948: 586)

His remarks on subjectivity are based on an understanding of the elements
which go to make up the lyric, which he assumed his readers were familiar with.
The “discovery” of the lyric jarchas of Hebrew muwashahat, made known in the
same year as the printing of Esparia en su historia, excited a flurry of publications
and could not be ignored by Castro, who seems to have read Stern in the USA, not
in 1948, but in 1950. Mettmann (1958: 1-29) who has explained Castro’s attitude to
medieval lyric, underlined Castro’s belief that there was no continuity from Roman
poetry and that Castro believed the lyric would have been dangerous in medieval
Christian Castille. Castro himself writes that the jarchas are “lovely” and that he
had introduced these “Mozarabic lyrics” in support of his idea of Castilian life for the
next edition of his book (Castro Quesada, 1952:188-9). It is patently clear, then, that
concepts of “life” affected his literary criticism [on the lyric, in this case] and within
this, his views of the Jewish roots of judeo-converso culture.

6. CASTRO, CONVERSOS AND GASTRONOMY

Castro does not see “en su historia’, the field of history, as restricted to, say, prices
and salaries, agrarian practice, economic, military, legal, dynastic, and other such
conventional aspects. Few topics are more clearly justified by the emphasis on what
Castro termed das Leben than the attention to alimentation [including tocinofo-
bia].® Of course, this is not the approach of, say, the school of Annales with its ideals

8 For a comparison with the Arabic/Muslim materials see the article and substantial bibliography
in the notes to Marin (2004: 35-52). For Hispano-Jewish history of alimentation according to response,

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 35

of archival, documented reconstructions of an histoire totale. Two main questions
are of interest here: what is the relation between this subject and Castro’s thought
and what is its relation to convivencia?

Evidently, this interest in and observation of food coheres with the centrality of
“life” in convivencia’s philosophical/theoretical underpinnings. It may also have bi-
ographical, personal resonances. To identify these may be helpful because we know
from his correspondence with Goytisolo that as late as the 1960s and 1970s he still
had very vivid memories of his earlier field work amongst Jewish women in North Af-
rica. The songs and words of the Sephardi women were, for him, like flowers coming
out of their mouths. Around 1922/3, as mentioned, Castro was engaged in field work
amongst Sephardim in North Africa (Larache, Tetuan, Tanger, Xauen). We now know
that it was then that he wrote a relevant letter to Menéndez Pidal. He reports to him
that “se les oye comiendo en la cocina hablando con la abuela y es el caos, mixtura
[...] forno, golor de fidjiondez [...] frozalde ‘hojaldre’, moleza ‘molleja’ ” (Cid, 2015:149).

It is not surprising that in his book he devoted a whole essay to the comida
en honor de los muertos. In Abu Muhammad ‘Ali ibn Ahmad ibn Sa‘id ibn Hazm
(d.1064) Castro selects and observes beliefs about bebidas y manjares which lead
him to reach notable conclusions:

Pero insiste Ibn Hazm, que si no hay en el mundo de aca abajo forma alguna que
no exista en el mundo de las esferas celestes, habra que aceptar que también hay
en la otra vida... bebidas, y manjares, y goce sexual (...) Se comprende desde ahora
que queden muy esfumados los confines entre el “buen amor” y el “amor loco”*

That is to say that the peculiarity of the Arcipreste’s Castilian masterpiece is ex-
plained by the earlier beliefs about food (amongst other elements) expressed in the
Arab/Muslim author’s assertions.

Forms of politeness are not outside philological/linguistic studies. And yet there
is intensity in Castro’s approach to them in the area of comery beber as Spanish ves-
tiges of an Arabic culture of hospitality:

Al ir a comer o beber delante de alguien que, por el motivo o la situacién que
sea, no va a participar de la comida o de la bebida, lo correcto es decir: “;Usted
gusta?” En pueblos andaluces, a alguien que pasa junto a quienes estan comiendo,
se le dice: “{Venga usted a comer!” Nadie acepta, por supuesto. En portugués se dira:
“Vocé é servido”, o “;Quer fazer-me companhia?” En Galicia: “Quédese con nosco”.
En catalan: “Sou servit?” Las respuestas son: “Que aproveche”, o “De salud sirva’, se-
gun las regiones, la clase social, etc. En portugués se responde: “Bom proveito”.2°

see Gutwirth (1995); for other aspects see Gutwirth (2004); Gutwirth (2009). See also, for medieval
Jewish food according to visual evidence, the article by Cohen (2011: 23-39).

19 Castro Quesada (1948: 393). This position contrasts with Pagani (2008: 283-290).

20 Castro Quesada (1948:100). See also Castro’s essay on “La comida en honor de los muertos” (Cas-
tro Quesada, 1948).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

36 Eleazar Gutwirth

When reading de la Torre he selects his writing on pan y fruta:

Lo peculiar en este caso es que Fernando de la Torre [...] convierte la fertilidad
de la tierra en algo magico y deslumbrante: “non una vez en el afio, mas tres en al-
gunas partes, lleva o puede llevar pan la tierra y fruta los arboles”. Castilla se basta
a sl misma, en tanto que otras gentes han de importar lo que ella produce. (Cas-
tro Quesada, 1948: 35)

The great fifteenth century Castilian prosaist/letter writer is examined not as a
testimony of agrarian history, but of how Castilian agriculture is experienced and
expressed in the fifteenth century. A custom concerning bread is brought to bear on
the cultural question:

No sé si besar el pan al recogerlo del suelo es una influencia cristiana dentro del
Islam, o al contrario. Cuando en Andalucia cae un trozo de pan al suelo, lo recogen
y lo besan diciendo que “es pan de Dios”. Los moros hacen y dicen lo mismo: fays
Allah, ‘pan de Dios. (Castro Quesada, 1948:103)

The topics of the attitudes to Galileo or to medieval scholasticism are —or were
at the time— established, fundamental questions for those interested in the Mid-
dle Ages and Renaissance and are relevant in books touching on the Renaissance
and the Middle Ages. But in the formulations of Castro, Galileo and scholasticism
are the equivalent of the inner consciousness of the converso. And this is expressed
in his “repugnancia hacia el tocino y el jamén” (Castro Quesada, 1974: 42). Such a
profound and intimate link between gastronomy and history —need one say it?—
has something to do with the inextricable link between vida/Leben and alimenta-
tion. It shows how tightly linked the alimentary issue and that of Leben really are in
Castro’s thought. In fact, after reading the numerous texts adduced above, it could
be argued that one cannot understand judeoconversos in Spain and Castro’s views
while ignoring the question of alimentation. Similarly, dietary usage, alimentation,
conviviality are usually considered by consensus as factors in the relations between
Jews, judeoconversos and the surrounding majority. Such relations or convivencias
cannot be fully comprehended while ignoring the medieval evidence on the dietary
aspect. Convivencia and alimentation are not, then, two divergent, incommensura-
ble subjects to be treated in isolation.

The study of food is seen as key to various important aspects of the culture. This
interest in food is far from an individual, personal quirk. For someone who had pub-
lished on Cervantes, the memory of earlier scholarly interest in Cervantes’ duelos y
quebrantos or trefe would have been indelible.> Indeed, the interest in food per se
is not a totally improvised research project of Castro, nor is its interpretation as a

2 Castro would have been aware of the study of duelos y quebrantos by Morel-Fatio (1915: 59-61).
Recent works on alimentation include Rodilla (2015: 27-44); Parello (2019a: 76; 2019b: 171-185); Savo
(2014: 231-252) and others.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 37

keystone of cultural transmissions. Some such elements of Castro’s ideas were al-
ready present in the slightly earlier work of Diibler (1942) on berenjenas> and Palen-
cia’s views on that same theme.?s Max Meyerhoff’s earlier work on pharmacology
also touches on food stuffs (Meyerhoff, 1935: 1-41;1938-1939: 85-94). All of them were
concerned with the question of Arab origins of Iberian food/cooking and its lan-
guage before Castro’s book. The question which is of interest here, that of Jewish
food customs in medieval Spain, is a different one which requires familiarity with
different types of evidence. It may be furthered by attention to —amongst others—
the evidence of unpublished MSS. Indeed, it is amongst the synagogal Cairene MS
fragments in Latin characters at Cambridge that a book of cooking recipes in Cat-
alan, possibly of the fifteenth century —MS Cambridge University Library, Or.1080
4.12— has been found and identified. If this synagogal Geniza MS were character-
istic, we would have to abandon many assumptions about alimentation. Followers’
research so far has neither confirmed nor denied the presence of berenjenas but as
it continues we shall know more.

The real, historical presence of an acute preoccupation with, and interest in, food
and its significance becomes obvious when one observes that it is a part of the literary
work on etopeya in Golden Age writings: when a character in Fuenteovejuna dreams
of “casar una berenjena con otro tanto tocino” she does so because she has to appear
as a thoroughly authentic —but witty and articulate— Old Christian labradora and
when, in Las paces de los reyes, David and Levi come to Alfonso’s garden in search of
Raquel, Belardo asks: “;Es una que no ha comido/ tocino en su vida?” (vv. 1758-59*).
Character, alimentation and the image of conversos are not incommensurable topics
but are clearly and closely linked, as anyone familiar with Golden Age texts, such as
Castro, would have realized.

7. GASTRONOMY AND CONVERSOS

More recent historical work did not deny the importance of food in literature and
history. It tried, rather, to explain the personal gaze and internal focus on food and
its centrality in terms of cultural anthropology. It linked it to food as a prime com-
ponent of constructions of ethnicity (Gutwirth, 1985a: 83-102). It was argued that ar-
chival evidence was germane to this and to the literary question (Gutwirth, 1985b:
1-14). It was searched and found to parallel the satirical anticonverso elements. This
showed the historical, real currency of such beliefs, such an imaginaire and such fo-
cusing of attention amongst Inquisitors and their witnesses in the Castile of the last

22 Diibler (1942: 367-390). See also, for the Arabic materials on berenjena, Marin (1981: 193-207);
Ciceri (1992: 87-94) emphasizes berenjena’s literary link to Jews and conversos (Gil, 2009: 121-142).

23 Palencia (1935: 248) argues for cultural transmissions, especially in the section on vocabulary
which includes food stuffs such as berenjena.

24 On the character of Raquel in Mira and its repercussions for representations of identity see
Reyre (1996: 497-510).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

38 Eleazar Gutwirth

quarter of the fifteenth century. In the 1470s, in the Epitalamio of the converso Rod-
rigo Ruiz Cota, the references to food have been seen as much needed elements of
coherence in that satire. The lesson was clear: texts about conversos had to be read
from familiarity with Inquisitorial records (ibid).

In Castro we note that Spanish literature is held to be worthy of attention espe-
cially when it does not have analogues in the rest of Europe. And yet, such analogies
do exist in the area of food (Hostetter, 2020: 15-28). For example, the centrality and
relation to power of meat carving in the rest of Europe may be attested by The Boke
of Kervynge which was published in 1500 by Wynkyn de Worde.>s This work parallels
Castile’s earlier Arte cisoria (1423) by Enrique de Villena. George Jones has stressed
the importance of recognizing dietary satire in mediaeval German literature (Jones,
1960: 78-86). Its targets were the peasants and it often concerned turnips, porridge
and even beer. The approach to food by way of the Lent/Carnival binary is present
in Chaucer and therefore scholarship has attended to, e.g. Carnival food imagery in
Chaucer’s description of the Franklin and other trans-Pyrenean texts such as Ga-
wain or the first stanza of Deschamps’s Ballade n.° 350, “Contre le Careme, [...] Sus!
alarme! ce dist le Mardi Gras au Charnage: nous serons assaillis! Caresme vient; que
feront nous, helas?” (Jonassen, 1994: 99-117). These also have a counterpart in the
earlier battle between dofa Cuaresma and don Carnal in the Libro de buen amor.
Medieval Christian dietary laws or norms are behind the popularity of the Lent/
Carnival literature. The opposition between meat and non-meat comestibles is not
without relevance in satiric literature on Jewish and judaizer’s alimentation. Reli-
gion, then, is important in the medieval literary representations of food not only
in Spain and not only when satirizing conversos. But there may be religious reso-
nances also to the other mainstream frame of food in literature: the folklore con-
cerning the Land of Cockaigne. These resonances would be related to the Eucharist
and manna. And yet, Resnick’s survey of dietary laws as a subject of religious, Chris-
tian-Jewish polemic reminds us that:

Although the biblical dietary laws explicitly named numerous animals that
were to be excluded from the diet, it was the pig and not the camel or rock bad-
ger, for example that occupied a central position in Jewish-Christian polemical
exchanges concerning the dietary restrictions. In particular, medieval Christian
theologians sought to explain as a moral instruction the biblical dietary condem-
nation of swine, arguing that it is meant to instruct the faithful only to avoid sin-
ful, pig-like behavior, while allowing the Christian to retain pork in his diet. By
contrast, the Jewish disputant in Gilbert Crispin’s late eleventh-century Disputa-
tion of a Jew and a Christian concerning the Christian Faith insists that a figurative
or allegorical meaning ascribed to the dietary restrictions does not supplant the
literal. (Resnick, 2o11: 3)

25 For further examples see Krohn (2020: 17-40); Long (2001: 102ff.).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 39

While the selection of the pig and erasure of other items is a constant, aspects
such as allegorical exegesis do not appear in the food literature, i.e. in the satire.
Nor do the polemical texts take pride in ostentatiously exhibiting familiarity with
the supposed gastronomy of the judaizers and —crucially— its language. These are
only some of the differences brought into relief by a necessary comparison between
the two distinct fields: that of the polemic corpus and that of the poetry.

It is undeniable that there is a strong emphasis on food in Spanish satire against
Judeo-Conversos. The Evangelista¢ [ca. 1460 or1490] writes a prose prophecy/dream
about the future, parodying the existent analogues satirically. In it, he uses beren-
Jena as synonym or parallel of confeso: “A la postre verés tanto de confeso que cu-
brira el suelo como langosta; tanto de (...) berenjena”. There are, moreover, at least
twenty food and related concepts listed in the Epitalamio burlesco by Rodrigo Ruiz
Cota in the 1470s, whose function is to reflect the judaizing character of individ-
ual guests and of the wedding in general. The items are, however, not prescribed
or commanded by Jewish dietary laws in the Hebrew/Aramaic sources. Neither are
there Jewish laws mandating the use of cazuelas or the consumption of berenjenas.

In the Middle Ages no one would authoritatively declare food as (apt for con-
sumption) kosher or (its opposite) trefa>” on the basis of mere acquaintance with a
few biblical verses or their translation. It was elementary that acquaintance with the
laws needed thorough, careful study of tractates of the Babylonian Talmud such as,
amongst others, bHulin. But this was not enough. The relevant corpus that goes from
Geonic sources to the codifiers and other halakhists of the late Middle Ages seems
immense, but had to be mastered. Of course, there is no translation of this corpus in
Inquisition records or literary, mostly satirical, writings. Hence, rather than “kosher
food” or “Jewish dietary laws” what we are dealing with in these texts is a parcel of
the local imaginaire.”® Few examples are more telling and solidly documented than
the case of the above mentioned berenjena.

In the Cancionero de Baena (ID 6787), Baena attacks Juan Agraz as converso: “ya
I'han dado con agetes/ravanetes/ la cuchar con verengena”. The allusion to “agetes”
reminds us that garlic [and onions] would reappear in the writings of the chronicler
of Expulsion, Discovery and Conquista, i.e. in Andrés Bernaldez’ putative “testimo-
nies” of converso behavior and alimentation. The historian of the period, famous for

26 Paz y Melia (1877: 245); Martin-Martinez (2018: 5-27). Menahem Ibn Zerah (d. 1385) has recently
been seen as a helpful primary source on the history of Hispano-Jewish material culture. He mentions
the eggplant but implies that it is mainly cooked [rather than in Spain] in the Maghreb with meat. See
Low (1924-34: 3771%).

27 “Y me seréis varones santos. No comeréis carne destrozada por las fieras en el campo; a los per-
ros la echaréis” (Ex 22:31).

28 To be sure, some elementary notions were available in Inquisition testimonies, polemical texts
and manuals, but this is not a basis for pesag, authoritative decisions on permitted or forbidden food.
Nor does it explain the protagonism of such items as the cazuelas which do not appear in the Bible
nor in the post biblical legal texts.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

40 Eleazar Gutwirth

his original archival research, Tarsicio de Azcona, has compared some of Bernaldez’
“testimonies” to filmic fantasies produced by twentieth century cinematic cities
(1964: 505). Similarly, before 1417, we find: “Este dezir fizo e ordené Diego d’Estuiiiga
contra Juan Alfonso de Baena como a manera de reqiiesta e so entencion de le bal-
donar e afear, por quanto avia tomado reqiiesta contra todos los Mariscales e todos
los otros” (ID 1552):

... yo tengo muy grant pesar

si se fall6 en Baena;

digolo por non usar

en vuestra tierra trobar,

que mas curan de sembrar
(146ra) mucha buena berenjena,
el qual han por buen manjar.

Baena, according to Juan Garcia, had “los ojos de berengena” (Baena, 1993: 655),
and was therefore told to recite the rhyming Ave gratia plena. That is to say that the
exploitation of the [etymologically Arabic/Persian] berenjena’s sounds and rhym-
ing potential [Baena, gratia plena] may attest to the undetected weight of the signi-
fier, rather than only the signified, in these poetic fields. Berenjenas and poetry are
in opposition for Diego d’Esttifiiga, who was not only a poet but a mariscal, a title
(since 1382) by royal apointment for one of the highest types of military officers at
the royal court. Also a mariscal was ffiigo Lopez de Estafiiga. He describes Baena as
chased from Andalusia by a rain of berengenadas (Baena, 1966: 269, 883). In the Co-
plas del Provincial, from the reign of Enrique IV, the anonymous writer tells Franco
Afandari “... A ti Franco Alfandari: all4 te embio en estrenas un buen halcén Bahari
con que caces berenjenas, y porque en él te reueas sabe que es pollo judayco, que
caca a todas raleas y matalas en hebraico” (Rodriguez-Moiiino, 1950: 123-146), amal-
gamating the contempt for Hebrew language, for “Jewish food” and for the (suppos-
edly) non-hunting class. Pedro Manrique, in his poems against Juan Poeta, speaks
of the patena —plate for the Host in the Eucharist— which was turned into cacuela
converengena. This would be echoed later in the creative fantasy about the culinary
repertoire of the conversa Aldonza, the famous Lozana andaluza. In Mamotreto 11,
within a list of foods she knows how to prepare, we find the cazuela de berenjenas
mojies. Pedro Manrique, again, was not only a poet but also Sefior de Amusco, Tre-
viflo, Paredes de Nava y Valdezcaray, adelantado mayor y notario mayor del reino
de Ledn. These apparently feeble satirical writings could be viewed differently if —
against the critical heritage— we bear in mind the historical and social factor, the
wealth, access to weapons and the military power wielded by some of the satirists.
Nevertheless, one should not forget that some of the satirists were themselves con-
versos. Manrique’s inclusion of the Host might be viewed in light of recent work

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 41

which has seen the late Middle Ages as a period of Eucharist anxiety.s The caguelas
and verengenas are repeatedly supposed to symbolize the non-Christian character
of converso objects of satire more than a century before Quixote’s Benengeli. So do
they in the 1470s Epitalamio (Gutwirth, 1985b):

Enlaboda del a

ljama (f. 161)

non se comi peliagudo,

ni piscado sin escama

en quanto 'l marido pudo,
sino mucha verengena

y agafran con acelguilla...

8. GASTRONOMIC SPECIFICS

The poets’ knowledge of Spanish vegetables is performed as metonymic of judaiz-
ing. Similar beliefs and images are found by searches of archival documents of the
period as mentioned above. But the untackled questions are: how accurate or re-
alistic, i.e. historical, is this equivalence? What is the evidence? It may be pointed
out that the present day Hebrew word for berenjena (hasil) is not biblical but a ne-
ologism [apparently coined by Abraham Lunz, 1854-1918]. This should raise suspi-
cions as to a belief in a simple, continuous line to the Hebrew Bible. This is the case
although some critics use just a few biblical verses or, rather, their translation, to
explain fifteenth century representations of diet as if medieval Jews had no other
sources for their practices.

Dietary, medical/ pharmacological works are no less eloquent as testimonies
than satire. Kuhne’s works® (Kuhne Brabant, 1996: 69-86) is useful in that it gives us
an idea of the attitudes to non-meat diet as a whole in medieval texts of medicine
and pharmacology. Among the latter, some stand out, due to their novelty, such as
those of the Spanish Jew, Ishaq b. Abi Hartin Ibn Waqqar who, although a subject of
the kings of Castile, left us a work written in Arabic. It is preserved in an autograph
written in Guadalajara in 1425 (?). According to Kuhne, fruit was classified as a drug
and was generally the object of negative evaluations, as in the case of Maimonides.
And I quote Kuhne Brabant (1996: 72):

Maimonides says (1135-1204): “Of the fresh fruits, those that trees produce are
generally bad food ... the fruit juices, jams, syrups and medicines that are made
from them are useful for specific diseases, since their action is different as food

29 Yeager (2011: 56). This late medieval feature in Latin Christendom continues until Shakespeare
where there are echoes of irreconcilable disputes over the essential nature of the sacrament of the
Eucharist creating a pressing epistemological conundrum according to Kwan (2015: 3-18). Greenblatt
(2001) linked it to the Protestant critique of Catholicism (Walsham, 2016: 232-249).

3% See now Gonzalez Manjarrés (2015a: 119-142).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

42 Eleazar Gutwirth

than as medicine ... More blunt, if possible, is our Arnau de Vilanova: “Temperate
bodies should not use fruit instead of maintenance and food...”

There is no need here to enlarge on the enormous authority and influence of
Maimonides and his writings amongst the Jews of late medieval Spain, even if his
adult and creative life was spent in Egypt and not in Spain. Maimonides had re-
ferred to the berenjena in at least two of his treatises or regimens. In his The Treatise
Sent to the King al-Afdal, son of Saladin, concerning The Regimen of Health, Maimo-
nides asserted that “Those vegetables that are generally bad for all people, are...
eggplant; these are very bad for whoever wishes to conserve his health.” In his The
Response to the Letter of al-Afdal in which he elucidated all those accidents which have
befallen him, he again writes against the berenjena: “He spoke the truth who ad-
vocated avoidance of..., eggplant, and everything that heats, for all these increase
those accidents of which our Master has complained” (Bar-Sela, 1964: 19). The con-
verso Juan de Aviiién, born Moses ben Samuel of Roquemaure, has affinities with
Maimonidean doctrine. In his Sevillana medicina he asserts:

... segun las viandas que se comen son los suefios, ca viandas ay que fazen sobir
bahos melancolicos: en guisa que fazen sofiar cosas espantables: assi como ... be-
renjenas... (f. 25v) las viandas espessas & malas que engendran malancolia: son
como... berenjenas ...y de sus semejantes. (D’Agostino, 2011: 329)

These ideas seem to come from Avicenna and it is, therefore, no surprise that
Amatus Lusitanus, the Iberian judeoconverso who returned to Judaism in the Otto-
man Empire, ca. 1560, also disapproves of the eggplant (Gonzalez Manjarrés, 2015a:
449-465). Medical texts by Jews and conversos were inimical to the berenjena.

If we look at medieval exegesis of the Hebrew Bible we may attend to the story of
Elisha and the gourds (II Kings 4) or story of “death in the pot™:

38 Elisha returned to Gilgal and there was a famine in that region. While the com-
pany of the prophets was meeting with him, he said to his servant, “Put on the
large pot and cook some stew for these prophets.”

39 One of them went out into the fields to gather herbs and found a wild vine and
picked as many of its gourds as his garment could hold. When he returned, he cut
them up into the pot of stew, though no one knew what they were. 40 The stew
was poured out for the men, but as they began to eat it, they cried out, “Man of
God, there is death in the pot!” And they could not eat it.

The poisonous vegetable’s identification constituted a major challenge for the
medieval translators. They produced divergent, contradictory renderings. E8/E6
are Escorial MSS dated to the mid-XIIIth century, i.e. slightly prior to the Alphon-
sine corpus. They translate gogombriellos amargos. The General estoria, around
1270, renders it una como vid montesina. E3, the Escorial MS of 1425-50, whose

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 43

romanceamiento is close to the Hebrew, gives us fongos de campo. Rabbi Moses Ar-
ragel [1422-1433] translates una vid silvestre. In contrast with other exegetes (such
as, say, Rashi.) David Kimhi (1160-1235) in his Commentary seems to identify it with
the eggplant.s' To identify an eggplant stew as the protagonist of the “death in the
pot” story does not seem to support the belief that the eggplant is the most beloved
item in the Jewish diet.

Finally, we note that the halakhic/legal status of the eggplant, although generally
ignored by modern literary critics, is by no means simple and unambiguous. Those
medieval rabbinical authorities, before 1492, who considered it as coming from a
tree, sometimes forbade it because of the laws of ‘orla.s> Today, it might be seen as
almost an icon of Sephardi identity —as in the case of the verses in Judeo-Spanish
‘Los Guisados de la Berenjena’ edited by Weich (Weich-Shahak, 1980). Could this be
yet another case of the invention of tradition? It certainly had a rather turbulent
past in Jewish [and Judeo-Converso] medieval translations, exegesis, medical texts
and halakha.

9. CONCLUSION

At one level, one notes a certain consistency in the satires where poets vie with each
other to add items to, or to reformulate or reimagine conversos’ food —and its lan-
guage— in their texts from ca. 1400 to the Golden Age. Alongside contempt and
hostility (undoubtedly present) there are efforts to contend with and surpass each
other in flaunting the extent of their alleged familiarity with Jewish/judaizers’ ali-
mentation and detailed knowledge about its particular items and the specific words
for them. The confusion with “Kosher” or “Jewish dietary laws” may have been in-
troduced by modern critics. The question would be: to what extent is this treatment
of gastronomy an example of convivencia? It certainly has nothing in common with
misunderstandings and misrepresentations of Castro’s thought (unaware of its the-
oretical and historiographic foundations) as if invested in presenting an idyllic, ro-
mantic picture of harmonious, friendly relations. Literary —including humorous
and satiric— representations of food are a far broader phenomenon, existing else-
where in Europe and they are also concerned with religion. Needless to say, there
are also Spanish satires about food which do not concern conversos. They dwarf the
Spanish case we have been discussing. But in Spain, as we have seen, they also con-
centrated around the conversos, thus creating different modulations of the alimen-
tary paradigm and connecting with Castro’s more general concern with the many
—and quite specific— terms related to ‘life’

3 This is the view of Low (1924-34). It may be of some relevance to note that amongst the numer-
ous Ibero-Romance glosses in the Bodleian aljamiado-Hebrew MS of the thirteenth century, the ber-
enjena is absent. See Alfonso (2021).

3 Lev19:23. See Low (1924-34).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

44 Eleazar Gutwirth

REFERENCES

Amador de los Rios, J. (1848). Estudios histéricos, politicos y literarios sobre los Judios de
Esparia. D. M. Diaz.

Amador de los Rios, J. (1875-6). Historia social, politica y religiosa de los Judios de Esparia y
Portugal. Fortanet.

Armistead, S. G. (2004). Una tradicién romancistica previamente desconocida: romances
judeo-espafioles de Xauen. En P. M. Piflero (Ed.), De la cancion de amor medieval a las
soleares. Profesor Manuel Alvar in memoriam (pp. 55-64). Editorial Universidad de Sevilla.

Campomar, M. (2020). Ortega y Gasset en su exilio argentino: Continuidades y rupturas.
Daimon. Revista Internacional de Filosofia, (suplemento 8), 55-69.

Carrete Parrondo, C. (1985). Las judaizantes de Cuenca procesadas por la Inquisicion en
1490. En Actas del IT Congreso Internacional Encuentro de las tres Culturas (pp. 97-105).
Ayuntamiento de Toledo.

Ciceri, M. (1992). La berenjena: un cibo connotante. En M. Grazia Profeti (Ed.), Codici del
gusto (pp. 87-94). Angeli.

Cohen, E. M. (2011). Seder Foods and Customs in Illuminated Medieval Haggadot. In D. Reed
Blank (Ed.), The Experience of Liturgy: Studies Dedicated to Menahem Schmelzer (pp. 23-
39). Brill. https://doi.org/10.1163/9789004208032_004

D’Agostino, A. (201). Cide Hamete Berenjena, apostilla sanchina. Anales cervantinos, 43,
327-329.

Diibler, C. E. (1942). Temas geograficos lingiiisticos: I. Sobre la berenjena. Al-Andalus, 7(2),
367-390.

Elukin, J. M. (1992). Jacques Basnage and the History of the Jews: Anti-Catholic Polemic and
Historical Allegory in the Republic of Letters. Journal of the History of Ideas, 53(4), 603-
630. https://doi.org/10.2307/2709940

Gil, J. (2009). Berenjeneros: The Aubergine Eaters. In K. Ingram (Ed.), The Conversos and
Moriscos in Late Medieval Spain and Beyond (pp. 121-142). Brill. https://doi.org/10.163/ej
.9789004175532.i-366.14

Goémez Martinez, J. L. (1983). Ortega y Gasset y Américo Castro: originalidad y creacién en
el pensamiento espariol del siglo xx. Cuadernos salmantinos de filosofia, 10, 15-36. https://
doi.org/10.36576/summa.723

Gonzalez Manjarrés, M. A. (2015a). La mandragora de Amato Lusitano: edicién, traduccién
y anotacion. En C. de M. A. L. Andrade et alii (Coords.), Humanismo e ciencia (pp. 449-
465). Universidade de Aveiro. https://doi.org/10.14195/978-989-26-0941-6_19

Gonzalez Manjarrés, M. A. (2015b). Una planta sin clasicos. La berenjena en la farmacologia
medieval y renacentista. Cuadernos de Filologia Cldsica. Estudios Latinos, 35(1), 119-142.
https://doi.org/10.5209/rev_CFCL.2015.v35.11.49014

Greenblatt, S. (2001). Hamlet in Purgatory. University Press.

Gutwirth, E. (1985a). Elementos étnicos e histéricos en las relaciones judeo-conversas en
Segovia. En Y. Kaplan (Ed.), Jews and conversos (pp. 83-102). Magnes Press.

Gutwirth, E. (1985b). On the Background to Cota’s Epitalamio Burlesco. Romanische
Forschungen, 97(1), 1-14.

Gutwirth, E. (1993). Hebrew Epigraphy in Eighteenth-Century Spain. In C. Davis & P. ]. Smith
(Coords.), Art and literature in Spain: 1600-1800: Studies in honour of Nigel Glendinning
(pp- 135-152). Tamesis Book Limited.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://doi.org/10.1163/9789004208032_004
https://doi.org/10.2307/2709940
https://doi.org/10.1163/ej.9789004175532.i-366.14
https://doi.org/10.1163/ej.9789004175532.i-366.14
https://doi.org/10.36576/summa.723
https://doi.org/10.36576/summa.723
https://doi.org/10.14195/978-989-26-0941-6_19
https://doi.org/10.5209/rev_CFCL.2015.v35.n1.49014
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 45

Gutwirth, E. (1995). Medieval alimentation: The Hispano-Jewish Evidence. Helmantica, 46,
293-298. https://doi.org/10.36576 /summa.3453

Gutwirth, E. (1996). A Judeo-Spanish Planctus from the Cairo Genizah. Romance Studies,
49(4), 420-428.

Gutwirth, E. (2004). Inquisition, Theology and the Lozana Andaluza. In S. Wendehorst (Ed.),
The Roman Inquisition, the Index and the Jews. Contexts, Sources and Perspectives (pp. 71-
106). Brill. https://doi.org/10.1163/9789047406228_oo7

Gutwirth, E. (2008a). Galli canunt: On a Cairene Manuscript. Neuphilologische Mitteilungen,
109(3), 347-360.

Gutwirth, E. (2009). Jewish Bodies and Renaissance Melancholy: Culture and the City
in Italy and the Ottoman Empire. In M. Diemling (Ed.), The Jewish Body: Corporeality,
Society, and Identity in the Renaissance and Early Modern Period (pp. 57-92). Brill. https://
doi.org/10.1163/€j.9789004167186.i-490.11

Gutwirth, E. (2010). Belatedness, History and Authorship: The Case of Medieval Spain. Iberia

Judaica, 88(2), 297-310.

Gutwirth E. (2011a). Yo me fuera a Venecia: An Unknown Manuscript of Judeo-Spanish Verse.
Annali dell’Istituto universitario orientale di Napoli. Sezione filologico-letteraria, 53, 79-92.

Gutwirth, E. (2o11b). The Identity of Zequiel: Conversos, Historiography and Familiar Spirits.
In E. Alonso (Ed.), Late Medieval Jewish Identities: Iberia and Beyond (pp. 27-40). Palgrave-
McMillan.

Gutwirth, E. (2015). Coplas de Yocef from St. Petersburg. Manuscripta Orientalia, 21(2), 3-12.

Gutwirth, E. (2019). Judeo-Mudéjar?: Identities, Letters and Numbers in Toledan Synagogues.
Cadernos de Estudos Sefarditas, (20), 147-179.

Hostetter, A. K. (2020). Medieval Feasts. In J. M. Coghlan (Ed.), The Cambridge Companion to
Literature and Food (pp.15-28). University Press. https://doi.org/10.1017/9781316997796.003

Jonassen, F. B. (1994). Carnival Food Imagery in Chaucer’s Description of the Franklin.
Studies in the Age of Chaucer, 16, 99-117. https://doi.org/10.1353/sac.1994.0004

Jones, G. (1960). The Function of Food in Mediaeval German Literature. Speculum, 35(1), 78-
86. https://doi.org/10.2307/2850177

Kriegel, M. (2011). En défense de I'abbé Grégoire. Les Cahiers du judaisme, (31), 97-105.

Krohn, D. L. (2020). Carving and Folding by the Book in Early Modern Europe. journal of
Early Modern History, 24(1), 17-40. https://doi.org/10.1163/15700658-12342663

Kuhne Brabant, R. (1996). La fruta, ;alimento o medicamento? Reflexiones sobre la presencia
de la fruta en la farmacopea drabe medieval. Anaquel de estudios drabes, 7, 69-86.

Kwan, R. (2015). Of Bread and Wine, and Ghosts: Eucharistic Controversy and Hamlet’s
Epistemological Quest. Journal of Language. Literature and Culture, 62(1), 3-18. https://
doi.org/10.1179/20512856152.00000000046

Long, P. O. (2001). Openness, Secrecy, Authorship: Technical Arts and the Culture of Knowledge

from Antiquity to the Renaissance. Johns Hopkins University Press.

Lépez-Rios, S. (2014). Und das Leben ist sicherlich grosser als die Philologie. Américo Castro
y Franciso Giner de los Rios (1906-1911). Romance philology, 68(1), 1-22.

Marichal, J. (1955). La unidad vital del pensamiento de Américo Castro. Revista hispdnica
moderna, 21, 316-322.

Marin, M. (1981). Sobre Buran y buraniyya. Al-Qantara, 2,193-207.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://doi.org/10.36576/summa.3453
https://doi.org/10.1163/9789047406228_007
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167186.i-490.11
https://doi.org/10.1163/ej.9789004167186.i-490.11
https://doi.org/10.1017/9781316997796.003
https://doi.org/10.1353/sac.1994.0004
https://doi.org/10.2307/2850177
https://doi.org/10.1163/15700658-12342663
https://doi.org/10.1179/2051285615Z.00000000046
https://doi.org/10.1179/2051285615Z.00000000046
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

46 Eleazar Gutwirth

Marin, M. (2004). From al-Andalus to Spain: Arab traces in Spanish cooking. Food & History,
2(2), 35-52. https://doi.org/10.1484/J.FOOD.2.300096

Martin-Martinez, A. (2018). La Profecia de Evangelista: Prondsticos y Perogrulladas al
Servicio de la Critica Social y Religiosa. La Cordnica, 47(1), 5-27. https://doi.org/10.1353/
cor.2018.0012

Menéndez y Pelayo, M. (1946-1948). Historia de los heteredoxos (E. Sanchez Reyes, Ed.). CSIC.

Mettmann, W. (1958). Zur Diskussion iiber die literargeschichtlische Bedeutung der
mozarabischen jarchas. Romanische Forschungen, 70, 1-29.

Meyerhoff, M. (1935). Esquisse d’histoire de la pharmacologie et de la botanique chez les
Musulmans d’Espagne. Al-Andalus, 3, 1-41.

Meyerhoff, M. (1938-1939). Sur les noms ibéro-portugais des drogues dans les manuscrits
médicaux arabes et Supplément aux noms portugais de drogues dérivés de 'arabe. Petrus
Nonius, 2, 85-94.

Morel-Fatio, A. (1915). Duelos y quebrantos. Bulletin Hispanique, 17(1), 59-61. https://doi.org/
10.3406/hispa.1915.1894

Muiioz Solla, R. (2021). Menéndez Pidal, Abraham Yahuda y la politica de la Real Academia
Espariola hacia el hispanismo judio y la lengua sefardi. Universidad de Salamanca.

Nykl, A. (1950). Review of Espafia en su historia. Speculum, 25(3), 379-392. https://doi.org/10
.2307/2854168

Pagani, G. (2008). A la mesa del Arcipreste. La cocina castellana en el siglo XIV en los
versos de Juan Ruiz: unas notas. En F. Toro Ceballos, L. Haywood, F. Bautista y G. Coates
(Eds.), Juan Ruiz, Arcipreste de Hitay el “Libro de buen amor’ Congreso homenaje a Alan
Deyermond (pp. 283-290). Ayuntamiento de Alcala la Real.

Palencia, A. (1935). Islam and the Occident. Hispania, 18(3), 245-276. https://doi.org/10.2307/
332431

Parello, V. (2019a). Alimentacién y argumentacion en la Espafia moderna: De ollas, lentejas,
duelos y quebrantos y palominos en el Quijote (I, 1). Atalaya, (19), e4563. https://doi.org/
10.4000/atalaya.4563

Parello, V. (2019b). From the poet Antén de Montoro to the hidalgo of La Mancha, Alonso
Quijano. Dix-septiéme siécle, (285), 171-185. https://doi.org/10.3917/dss.194.0171

Price, D. H. (2020). The Sincerity of Their Historians: Jacques Basnage and the Reception of
Jewish History. Jewish Quarterly Review, 110(2), 290-312. https://doi.org/10.1353/jqr.2020.0009

Resnick, 1. (2o11). Dietary laws in medieval Christian-Jewish polemics: A survey. Studies in
Christian-Jewish Relations, 6(1), 1-15. https://doi.org/10.6017/scjr.v6i1.1801

Reyre, D. (1996). Contribucion al estudio de las imagenes identitarias judias en el teatro del
Siglo de Oro: emergencia del tema de la expulsion en La desgraciada Raquel de Mira. En
A. de la Granja y J. A. Martinez Berbel (Eds.), Mira de Amescua en Candelero: Actas del
Congreso Internacional sobre Mira de Amescuay el Teatro Espaiiol del Siglo XVII (pp. 497-
510). Universidad de Granada.

Rodilla, M. J. (2015). La “Merced de Dios” y los “duelos y quebrantos”. Calas en algunos
enunciados metaféricos y comparaciones en el Quijote. Acta Poética, 36(2), 27-44. https://
doi.org/10.1016/j.apoet.2015.01.001

Savo, A. (2014). Toledano, Ajo, Berenjena: The Eggplant in Don Quixote. La Cordnica, 43(1),
231-252. https://doi.org/10.1353/cor.2014.0033

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://doi.org/10.1484/J.FOOD.2.300096
https://doi.org/10.1353/cor.2018.0012
https://doi.org/10.1353/cor.2018.0012
https://doi.org/10.3406/hispa.1915.1894
https://doi.org/10.3406/hispa.1915.1894
https://doi.org/10.2307/2854168
https://doi.org/10.2307/2854168
https://doi.org/10.2307/332431
https://doi.org/10.2307/332431
https://doi.org/10.4000/atalaya.4563
https://doi.org/10.4000/atalaya.4563
https://doi.org/10.3917/dss.194.0171
https://doi.org/10.1353/jqr.2020.0009
https://doi.org/10.6017/scjr.v6i1.1801
https://doi.org/10.1016/j.apoet.2015.01.001
https://doi.org/10.1016/j.apoet.2015.01.001
https://doi.org/10.1353/cor.2014.0033
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

Conversos, Jews and Convivencias: History Lost in Translation 47

Segal, L. A. (1983). Jacques Basnage de Beauval’s L'Histoire des Juifs: Christian
historiographical perception of Jewry & Judaism on the eve of Enlightenment. Hebrew
Union College Annual. Hebrew Union College, 54, 303-324.

Vilarés Soler, T. M. (1998). El mono del desencanto: Una critica cultural de la transicion
espariola (1973-1993). Siglo XXI.

Walsham, A. (2016). Dowting of ye Cupp: Disbelief about the Eucharist and a Catholic
Miracle in Reformation England. Studies in Church History, 52, 232-249. https://doi.org/
10.1017/stc.2015.13

Williams, G. (2004). Ortega Reading Dilthey and ideas on life (1933). Journal of Spanish
Cultural Studies, 5(2), 201-211. https://doi.org/10.1080/1463620042000244660

Yeager, S. M. (2011). Jewish Identity in the Siege of Jerusalem and Homiletic Texts. Medium
Aevum, 80(1), 56-84. https://doi.org/10.2307/43632465

Primary sources

Alfonso, E. (2021). Translating the Hebrew Bible in Medieval Castile: Ms. Oxford, Bodleian
Library, Hunt. 268. With a Linguistic Study and Glossary of Le’azim by Javier del Barco.
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004461222

Baena, J. A. (1966). Cancionero de Juan Alfonso de Baena. José Maria Azaceta. CSIC.

Baena, J. A. (1991). El cancionero del siglo XV, c. 1360-1520. Brian Dutton. Visor.

Baena, ]. A. (1993). Cancionero de Juan Alfonso de Baena (Brian Dutton y Joaquin Gonzalez
Cuenca, Eds.). Visor Libros.

Basnage de Beauval, J. (1706-07). L'Histoire et la Religion des Juifs. Chez Reinier Leers.

Bar-Sela, A. (1964). “Moses Maimonides” Two Treatises on the Regimen of Health: F1 Tadbir
al-Sihhah and Magqalah Fi Bayan Ba'd al-Arad Wa-al-Jawab ’anha. Transactions of the
American Philosophical Society, 54(4), 3-50. https://doi.org/10.2307/1005935

Cabrera, A. (1906). Sermones del P. Fr. Alonso de Cabrera de la Orden de Predicadores.
Predicadores de los Siglos XVI y XVII. Miguel Mir. Bailly-Bailliére.

Castro Quesada, A. (1948). Esparia en su historia: Cristianos, Moros y Judios. Losada.

Castro Quesada, A. (1952). Mozarabic Poetry and Castile: A Rejoinder to Mr. Leo Spitzer.
Comparative Literature, 4,188-189. https://doi.org/10.2307/1768409

Castro Quesada, A. (1974). Cervantes y los casticismos esparioles. Alianza.

Castro Quesada, A. (1983). Esparia en su historia: Cristianos, moros y judios. Critica.

Castro Quesada, A. (1997). Cartas de Américo Castro a Juan Goytisolo (1968-1972): el epistolario.
(Edicion e introduccion de Javier Escudero Rodriguez, prélogo de Juan Goytisolo). Pre-
Textos.

Cid, J. A. (2015). Intelectuales espafioles ante los sefardies en torno a 1930: Dos visiones
de una juderia balcanica (Skoplje-Uskub). En N. Asensio Jiménez y S. Sdnchez Bellido
(Eds.), Lengua y cultura sefardi. Estudios en memoria de Samuel G. Armistead (pp. 143-
178). Fundacion Ramén Menéndez Pidal.

Gir6n-Negron, L. M. (2006). Las Coplas de Yosef: Entre la Biblia y el Midrash en la poesia
Jjudeoespariola. Gredos.

Gonzélez Llubera, 1. (1933). Fragmentos de un poema judeo-espafiol medieval. Revue
Hispanique, 81, 421-433.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://doi.org/10.1017/stc.2015.13
https://doi.org/10.1017/stc.2015.13
https://doi.org/10.1080/1463620042000244660
https://doi.org/10.2307/43632465
https://doi.org/10.1163/9789004461222
https://doi.org/10.2307/1005935
https://doi.org/10.2307/1768409
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

48 Eleazar Gutwirth

Gonzalez Llubera, I. (1935). Coplas de Yogef: a Medieval Spanish Poem in Hebrew characters.
Univ. Press.

Gutwirth, E. (1996). A Judeo-Spanish Planctus from the Cairo Genizah. Romance Studies,
49(4), 420-428.

Gutwirth, E. (2008). Galli canunt: On a Cairene Manuscript. Neuphilologische Mitteilungen,
109(3), 347-360.

Gutwirth, E. (2011). Yo me fuera a Venecia: An Unknown Manuscript of Judeo-Spanish Verse.
Annali dell’Istituto universitario orientale di Napoli. Sezione filologico-letteraria, 53, 79-92.

Gutwirth, E. (2015). Coplas de Yocef from St. Petersburg. Manuscripta Orientalia, 21(2), 3-12.

Paz y Melia, A. (1877). Libro de Cetreria y una Profecia de Evangelista. Zeitschrift fiir
Romanische Philologie, 1, 222-246. https://doi.org/10.1515/zrph.1877.1.2.222

Rodriguez-Moiiino, A. (1950). El cancionero manuscrito de Pedro del Pozo (1547). Boletin de
la Real Academia Espariola, 30(129), 123-146.

Shem-Tob de Carrion, R. (1947). Proverbios morales [I. Gonzalez Llubera, Ed.]. University
Press.

Solano, F. (1991). Documentos sobre politica lingiiistica en Hispanoamérica 1492-1800. CSIC.

Weich-Shahak, S. (1980). Judeo-Spanish Moroccan Songs for the Life Cycle. The Jewish Music
Research Center.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 25-48


https://doi.org/10.1515/zrph.1877.1.2.222
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.01

ESTUDIOS LITERARIOS

EN EL DEFENSORIUM DE ALFONSO DE CARTAGENA: ASCENDIENTE
PATERNO Y EXPERIENCIA CONCILIAR

IN ALFONSO DE CARTAGENA’S DEFENSORIUM: PATERNAL INFLUENCE AND
CONCILIAR EXPERIENCE

Luis FERNANDEZ GALLARDO
UNED

Ifegoooz@yahoo.es

ORCID: 0000-0002-5012-9166

Recibido: 01-11-2022
Aceptado: 04-12-2022

RESUMEN

En la vida y la obra de Alfonso de Cartagena tuvieron notable importancia dos factores: el
ascendiente paterno y la experiencia del concilio de Basilea (1434-1439), que, a su vez, deter-
minaran aspectos destacados del Defensorium, la obra maestra de la publicistica pro-con-
versa. Teoria y praxis de la exégesis biblica, idea de la comtn integracién de judios y paganos
en el cristianismo son deudores del ejemplo de Pablo de Santa Maria ofrecido en las Additio-
nesy el Scrutinium Scripturarum, del que se analizan algunos préstamos. El tratamiento de
la cuestién conversa en el concilio de Basilea (decreto de 1434) pudo alentar la inspiracién
paulina del Defensorium, sugiriendo un enfoque juridico.

Palabras clave: Judios, conversos, teologia, Alfonso de Cartagena.

ABSTRACT

Two factors had significant importance in Alfonso de Cartagena’s life and work: his paternal
ascendancy and the Council of Basel (1434-1439). These, would determine essential aspects
of the Defensorium, the chief work of pro-“converso” literature. Theory and praxis of bibli-
cal hermeneutics, as well as, the idea of the integration of Jews and pagans into Christianity
have roots in Pablo de Santa Maria’s works, such as Additiones and Scrutinium Scripturarum,
from which some borrowings are analyzed in this paper. As to the treatment of conversion
in the Council of Basel, established in the 1434 decree, it could have encouraged the Pauline
inspiration of the Defensorium, suggesting a juridical approach.

Keywords: Jews, conversos, Theology, Alfonso de Cartagena.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:lfeg0003%40yahoo.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5012-9166
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

50 Luis Ferndndez Gallardo

1. DEL PROBLEMAJUDiO AL CONVERSO: DIMENSION FAMILIAR EN LOS CARTAGENA

Dentro de la publicistica en favor de los conversos el Defensorium unitatis christia-
nae de Alfonso de Cartagena (1385-1456) ostenta indiscutible preeminencia. Diriase
se impone atribuir cierto grado de necesidad histérica al hecho de que fuera el hijo
mas dotado de Pablo de Santa Maria, el célebre converso, patriarca de los Halevi
de Burgos, uno de los mas preclaros linajes hebreos de Castilla, el autor de la obra
maestra de la polémica desatada a raiz de la instauracion de los estatutos de lim-
pieza de sangre. El padre (1350-1435), perteneciente a la generaciéon de conversos
anterior a la ola de pogromos que se desatd en la peninsula ibérica en 1391, parti-
cipé en la polémica antijudia, sintiéndose urgido a poner sus vastos conocimientos
escriturarios al servicio de la nueva fe, con una obra igualmente notable, el Scruti-
nium Scripturarum (1429). Su hijo Alfonso, tal vez en mayor medida empujado por
las circunstancias, se sintié asimismo movido a entrar en liza polémica, mas desde
una perspectiva y presupuestos muy diferentes. Ya no se trataba de argumentar la
verdad cristiana frente a la pertinacia judia, reluctante a aceptar la nueva ley, sino
de defender el principio de universalidad de esta, desde el que la discriminacion de
los conversos constituia una aberracion teoldgica.

Asi, pues, del problema judio al converso, conforme a la férmula que da titulo
al ensayo de uno de los mas autorizados estudiosos de dicha problematica (Benito
Ruano, 1976: 15-37). Tal transito adquiere una dimension familiar en la obra de los
Santa Maria, Pablo y Alfonso, padre e hijo, que confiere especial significado a las re-
laciones que necesariamente habian de imponerse entre ambas. Para ello hay que
partir antes que nada de un dato personal, de tipo afectivo: la predileccion que don
Pablo mostré hacia su hijo Alfonso y que hallaria en la dedicatoria de las Additio-
nes ad Postillam Nycolai de Lyra fehaciente prueba. El prélogo, carta nuncupatoria
dirigida al dedicatario, contiene vividos testimonios de los vinculos afectivos e in-
telectuales, que se entrelazan de modo inextricable. No solo las férmulas de salu-
tacion (“dilectissime fili”) (Santa Maria, 1852: 35), inevitablemente deudoras de las
convenciones del género epistolar, en las que el grado superlativo marca la superior
dileccién hacia Alfonso. En el gesto de entrega de la obra, como si de la hijuela mas
iddnea se tratara, convergen los vinculos familiar e intelectualz Introduce el tema

! Pues efectivamente la conversion de Selomd Halevi fue anterior a las matanzas que también afec-
taron a Burgos, como desde la afieja biografia de Cristobal Sanctotis, ya en el siglo xv1 (Sanctotis, 1591:
24b-25a), quedara establecido y la erudicién contemporanea (Cantera Burgos, 1952: 304-305) avalaria,
frente a la fechacion posterior de Baer (1998: 572), nada afecto al converso, que no dejaba de ser para
él un apdstata, aunque matice su valoracion al hilo del comentario de la carta de Yehosua Halorqui,
futuro Jerénimo de Santa Fe (Baer, 1998: 574-575). Aceptan la fecha anterior autores nada sospechosos
de simpatia hacia el nedfito (Roth, 1995: 139; Netanyahu, 1999: 151).

2 “Quid tibi vis ut vivens donem, dilectissime fili: aut succesionis titulo post vitam relinquam?
nisi quod ad Scripturarum notitiam conferat...” (Santa Maria, 1852: 35). Aborda la relacién intelectual
desde una perspectiva sobre todo politica Kriegel (1994).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 51

de la conversion, confidencia intima que adquiere dimension ejemplar. Esta se pre-
senta como fenémeno estrictamente intelectual: la adecuada comprension de las
Escrituras fueron el resorte que activd el proceso de conversion. En un determinado
momento, cayeron los obstaculos que impedian la recta interpretacion, expresados
mediante metafora ocular, y empezd a leer mas aplicadamente las Escrituras, siem-
pre bajo el auxilio del Sefiors. Asi, pues, la fe, la nueva fe adquiere un fundamento
hermenéutico. La clave de la conversion reside en la correcta lectura de los textos
sagradoss.

Asimismo, el tema de la conversion propicia la evocacion de momentos entrafa-
bles: la infancia de Alfonso, la tierna edad en la que atn no se habia iniciado en el
aprendizaje de las letrass. Y es que la memoria familiar viene a constituir un patri-
monio que ha de transmitirse a través de las generaciones sucesivas; don Alfonso
deviene eslabon fundamental en la cadena de transmision®.

Ese recuerdo familiar tiene como nucleo esencial la conversion, hecho que ad-
quiere cariz providencial. Y en ella la lectura, la adecuada interpretacion de los tex-
tos sagrados tienen un papel decisivo. De este modo, la experiencia religiosa asumia
un considerable componente racional?, que se manifiesta en el tono, en el caracter
académico que presenta su obra, que incorpora las formas discursivas escolasticas,
que tan caracteristicas seran de la escritura de Alfonso de Cartagena. Diriase que
esa es la ensefnanza fundamental que quiere transmitir don Pablo a su hijo dilecto.
De ahi que lo exhorte al estudio de las Escrituras, deslizando un suave reproche
por la insobornable vocacion por la ciencia juridica de su vastago, que siente como
competidora en la dedicacion a la lectura y estudio de la Biblia®: se trataria de una

3 “... ceciderunt quodammodo squamae de oculis mentis mea; et coepi Scripturam sacram ali-
quanto studiosius relegere...” (Santa Maria, 1852: 35). La imagen ocular remite a la experiencia de san
Pablo: “Et confestim ceciderunt ab oculis eius [= san Pablo], tanquam squamae, et visum recepit...”
(Actus Apostolorum, g,18).

4 Se ha sefalado la inspiracion agustiniana de este relato de conversion (Szpiech, 2012: 177-198).

5 “... te tunc infantiae innocentiam gaudente, qui post me in aetate illa tenera sacro lavacro ab ori-
ginali culpa mundatus es, antequam actuali inquinari valuisses, nomen Alphonsi accipiens, prius-
quam litteras nominare novisses.” (Santa Maria, 1852: 35). Conforme a la paidética hebrea, es probable
que hubiera iniciado el estudio de las primeras letras y aprendido algunas oraciones. La personalidad
mas eminente del judaismo hispano, en su optsculo sobre el estudio de la Tor4, establecia la obliga-
cién paterna de enseiiarla al hijo desde que éste comienza a hablar (Maiménides, 2006: 135). ;Habra
que colegir entonces que don Pablo queria borrar huellas del pasado judio de su hijo?

6 “Tibi autem non abs re inter caeteros haec libenter enarro, ut quae beneficio aetatis non vidisti,
saltem a patre audiens, memoriae tradas, junioribusque, qui forsan non audierunt, cum horum occu-
rrerit sermo, frequenter enarres...” (Santa Maria, 1852: 36).

7 De hecho, se ha atribuido una influencia decisiva en la conversion de Selom¢ Halevi a la lectura
de la obra de Santo Tomas de Aquino, a sus questiones sobre las diferencias entre las leyes antigua y
nueva (Sanctotis, 1591: 21a). Curiosamente, Baer, escéptico ante la auténtica sinceridad de la conver-
sion, acepta dicho planteo (1998: 573).

8 “Cujus clariori exquisitioni, fili charissime, cum non modicum conferant studium, et disciplina,
ad quae te (licet jurium doctrinis a pueritia occupatum) interdum anhelare conspicio, et inter studia

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

52 Luis Ferndndez Gallardo

exhortacion similar a la Paraclesis de Erasmo en el siglo siguiente, solo que desde
los presupuestos exegéticos escolasticos. Esfuerzo racionalizador, en la medida en
que la hermenéutica tiene un fundamento racional, y apasionado biblismo: he ahi
la herencia que Alfonso recibi6 y revalorizaria cumplidamente.

En efecto, las prédicas paternas no cayeron en saco roto. No solo se aplicé al ejer-
cicio de la exégesis biblica, exhibiendo un talento considerable en el comentario
de las Escrituras, como evidencia su Apologia super psalmo “ludica me, Deus”, sino
que, impelido a la polémica religiosa, solo que de cariz distinto a la mantenida por
su padre, don Alfonso aplicaria consecuente los principios que aquel preconizara.
Asi, la centralidad que se atribuye al estudio de las Escrituras se va a manifestar en
la atencion prestada en el Defensorium a los principios hermenéuticos que han de
guiar el acceso a la Biblia. Puesto que era crucial en la argumentacion la precisa de-
limitacion del sentido de los loci biblicos alegados para sostener la tesis de que el
pueblo judio fue realmente redimido por Cristo. Se imponia entonces definir el al-
cance exacto de los términos Israel e Israelita. Para ello habia que adoptar el litera-
lismo mas estricto (Cartagena, 1942: 98)9. Y en este punto se veia urgido a declarar
la prioridad y caracter fundamental del sentido literal®. Se advierte la deuda con la
doctrina expuesta por su padre*, que incluso alcanza a pormenores como la alega-
cion de la autoridad de san Agustin, que conserva incluso ecos literales®.

juris, et disceptationum forensium occupationes, utriusque Testamenti spicas, quasi furtim ruminare
tentantem, aliquo munusculo excitare saepe proposui desideriumque tuum paterno favore juvare.”
(Santa Maria, 1852: 36). He aqui un significativo testimonio de la tension entre canonistas y telogos,
de la que seria testigo don Alfonso en el concilio de Basilea (Woelki, 2011: 223-231). Por otra parte, se ha
considerado la exégesis biblica como rasgo peculiar de los conversos (Giordano, 2018: 234).

9 Don Alfonso debi6 de tener presentes en tal punto las consideraciones exegéticas que desarro-
116 su padre a propésito de la inteleccion de los términos Israel, Judd y Jacob en las Escrituras (Santa
Maria, 1591: 115a-117b).

1° “Nam licet multi sensus in sacra scriptura sumantur veri et utiles et ad salutem nostram profi-
cui. Litteralis tamen prior, solidior et memorabilior est. ex illo namque quasi ex radice ceteri progre-
diuntur” (Cartagena, 1942: 98-99).

" Que, a su vez, dependia, en dltima instancia, de Tomdas de Aquino, al destacar no tanto la con-
formidad entre verba y res, cuanto la intencién del autor, en tltima instancia el Creador (Santa Maria,
1852: 39a). Cfr. “Quia vero sensus litteralis est, quem auctor intendit, auctor autem sacrae Scripturae
Deus est, qui omnia simul suo intellectu comprehendit...” (Summa theologiae, I*, q.1, a.10). Sobre la
doctrina del Aquinate acerca del sensus litteralis véase Synave (1926).

12 “Neque tamen propter hoc sensum litteralem disrumperem, ex quo in fide et pro fide et ad
fidem ut augustinus contra donatistas scripsit eficacia argumenta sumuntur.” (Cartagena, 1942: 98).
Cfr. “Constat autem quod hunc honorem non habet sacra Scriptura secundum sensum spiritualem,
quia si sic, ex tali sensu spitiruali posset summi efficax argumentum, quod esset contra Augustinum
in epistola ad Vicentium Donatistam, dicentem quod ex solo sensu litterali argumentum efficax sum-
mitur” (Santa Maria, 1852: 39). Muy significativamente, al mencionar a su padre como obispo de Bur-
gos en su Anacephalaeosis, destaca don Alfonso, a mas de la ereccion y dotacién del monasterio de San
Pablo, la autoria de solo las dos obras capitales de exégesis biblica y polémica antijudia, respectiva-
mente: “Et Paulus [...] aedificauit ecclesiam beati Pauli cum sacristia, & capitulo prope muros Burgen-
sis, composuitque additiones ad Postillam Nicolai de Lyra super Biblia, & librum qui dicitur Scrutinius

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 53

Ahora bien, la devocidn filial de Alfonso de Cartagena no le llevé a la asuncion
pasiva de la ensefianza paterna. No solo el vigor de su inteligencia y su gran capa-
cidad creativa, sino la propia trayectoria vital, determinada en buena medida por
su condicion de curial y fiel servidor de la monarquia trastimara, pero no menos
por las especificas circunstancias por que atravesé el turbulento reinado de Juan
II, propiciaron la superacion de los logros del reverenciado padre. Fueron especial-
mente determinantes las misiones diplomaticas, en Portugal y Basilea (Fernandez
Gallardo, 2021), en la ampliacién de los horizontes y perspectivas literarias y cultu-
rales. La experiencia basiliense (1434-1439) fue decisiva en su itinerario intelectual
(Fernandez Gallardo, 2012: 163-183). Su destacada actuacion en el concilio le gran-
jed un prestigio en los medios académicos y en los cenaculos humanisticos que po-
sibilitd su relacion con las mas destacadas figuras del humanismo (Leonardo Bruni,
Poggio Bracciolini, Pier Candido Decembrio, Ambrogio Traversari). No menor fue
la fama que se gand como erudito jurista: nada menos que Ludovico Pontano, ilus-
tre canonista, lo eligi6 para participar en un debate académico (entre 1436 y 1437),
la invitacion a rebatir la repetitio que pronuncié sobre un capitulo de las Decretales
de Bonifacio VIII (Liber sextus 3.4.23).

En Basilea se manifestaria la admiracion y reverencia del hijo hacia la figura pa-
terna. Hay que partir de la base de que Alfonso de Cartagena se plante6 su mi-
sién en el concilio como una oportunidad para el comercio intelectual, de la misma
manera que hiciera en Portugal a comienzos de la tercera década del siglo, que le
permitiria su primer contacto con las realizaciones del humanismo. Y de la misma
manera que alli dio a conocer el optisculo que compuso para refutar los excesos
criticos de Leonardo Bruni hacia el vetus interpres de la Etica de Aristételes, propi-
cié la difusion de la obra paterna. Precisamente las dos obras que seleccion6 en su
Anacephalaeosis, las Additiones y el Scrutinium Scripturarum circularon en los me-
dios conciliares. Especialmente apreciada fue esta tltima obra por los padres del
concilio, como pone de manifiesto el hecho de que Albert Loffler, oriundo de Rhein-
felden y acucioso escudrifiador de las bibliotecas monasticas, en 1445 hiciera una
copia de ella. Incluy6 una nota que testimonia el origen hispano de dicha difusion:
;quién si no Alfonso seria su fautor?

Sripturarum” (Cartagena, 1579: 662). Omite, en cambio, la obra vernacula, de caracter historiografico,
la Suma de las corénicas de Esparia 'y Las siete edades del mundo.

3 Don Alfonso recogié el guante del desafio dialéctico. Compuso una demoledora refutaciéon del
comentario del célebre canonista italiano (véase Fernandez Gallardo y Jiménez Calvente, 2021).

4 “Allata autem est materia huius libri per Hyspanos ad sacrum concilium Basiliense...” (Leh-
mann, 1941: 273). Otro testimonio de interés sobre la circulacion del Scrutinium, copiado en la sede
conciliar en 1435 (p. 277), que muestra de modo elocuente el caracter del concilio basiliense como
“Multiplikationszentrum fiir Handschriften verschiedenster Art” que se ha sefialado (Helmrath, 1987:
173-174). Sobre las Additiones, véase Lehmann (1941: 275). Elemento comtn a ambas obras es la tension
polémica antijudia, nunca relajada. De hecho, se ha localizado en las Additiones las nuevas acusacio-
nes contra el Talmud que circularon por la peninsula ibérica (Orfali, 1998: 70).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

54 Luis Ferndndez Gallardo

Asi, pues, el tratamiento de la cuestién judia en el concilio tuvo un significativo
aporte hispano. Las actividades culturales de don Alfonso en Basilea estuvieron en
cierto modo mediatizadas por el problema judio merced a su afan por difundir la
obra paterna en los medios conciliares. Habra que suponer un intercambio de ideas
y puntos de vista con los receptores de dicha obra, interesados en la cuestién judia.
Se trata de una experiencia que habria de ser relevante al abordar la cuestién con-
versa, al componer el Defensorium.

2. EL DEFENSORIUM

Pablo de Santa Maria, muerto en 1435, no conocio el problema converso en sus mas
lacerantes términos discriminatorios. En el fragor de la rebelion toledana de 1449
contra las exacciones tributarias de Alvaro de Luna, que derivo en abierto desa-
fio de la autoridad real’s, se promulgo la Sentencia-Estatuto, el primer estatuto de
limpieza de sangre, en virtud del cual se vedaba a los conversos el acceso a cargos
publicos. Obviamente la cuestion le afectaba personalmente. De modo inmediato
redactd un opusculo dirigido al rey Juan I, del que, hoy perdido, solo se puede afir-
mar que estaba escrito en castellano, que tenia una extension reducida y que fue
redactado bajo la premura de urgentes circunstancias, la efervescencia de la publi-
cistica causada por la Sentencia-Estatuto'; cabe inferir, a su vez, que su contenido
giraria en torno a la defensa de la unidad de la iglesia, en tanto que iba enderezado
aimpugnar a quienes atentaban contra ella (Fernandez Gallardo, 2018: 563-564). Un
planteamiento, pues, teoldgico, eclesioldgico.

El escrito agrad6 sobremanera al monarca, lo cual movié6 a su autor a un desa-
rrollo mas elaborado de los argumentos. Ese esfuerzo compositivo se plasmaria en
el uso de las rigurosas formas discursivas escolasticas: una trabada articulacién de
los contenidos mediante partes, articulos, capitulos. Y en este punto cabria obser-
var la influencia paterna, pues don Pablo construyd su Scrutinium mediante su arti-
culacion en partes, distinctiones y capitulos, conforme a la organizacion discursiva
propia del mundo académico: el didlogo tradicional de las disputas entre judios
y cristianos se revestia de formas escoldsticas. No obstante, se presenta la densa
trama estructural como medio de facilitar la lectura al dedicatario, el monarca, a
quien se presenta absorbido por el ejercicio del poder”. Y para ello se imponia la
lengua latina, no el castellano del opusculo inicial. El resultado, el Defensorium uni-
tatis christianae, obra que, en principio concebida como de limitadas dimensiones,

5 Ofrece una precisa exposicion de los hechos Benito Ruano (1961: 34-38). Relato y analisis porme-
norizados de los hechos en Netanyahu (1999: 266-316).

16 Tal es la informacion que el propio autor aporta (Cartagena, 1942: 61). Sobre la literatura surgida
al respecto véase la precisa exposicion de Gonzélez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte (2012: 85-95).

7 Defensorium, p. 92. No hay que perder de vista que Tomas de Aquino preconizaba en su Summa
Theologiae, cima de la ciencia escoldstica, una suerte de economia discursiva para facilitar la lectura a
los estudiantes (Grabmann, 1919: 53-66).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 55

pues se ofrece al regio dedicatario como “libellus”, término que designaba un libro o
cddice pequeno®, se dilaté considerablemente debido a la necesidad de incorporar
la refutacion de la Apelacion y suplicacion de Marcos Garcia de la Mora®, el bachi-
ller Marquillos, que marca una cesura en la estructura comunicativa de la obra. La
redaccion, por tanto, se prolongo6, de manera que iniciada en 1449 debid de exten-
derse hasta comienzos del afio siguiente (Fernandez Gallardo, 2018: 566-567). Obra
maestra de la literatura en favor de los conversos, el Defensorium fue compuesto en
la plena madurez del autor y constituye un testimonio eximio de sus capacidades
intelectuales, acrecidas tras los afios transcurridos en Basilea, que vendria a ser fac-
tor determinante de la superacién de la obra paterna sobre la cuestion judia.

3. EN BASILEA: LA EXPERIENCIA CULTURAL DE UN JURISTA

Y efectivamente, el recuerdo de la experiencia basiliense esta presente en el De-
fensorium como una suerte de puntal que refuerza la autoridad de los argumen-
tos aducidos. Para su adecuada valoracion hay que tener en cuenta el prestigio que
le granjed la misién diplomatica en el concilio, perceptible en las continuas solici-
taciones de parte de los nobles ilustrados para que les proporcionara obras quien
habia adquirido un indisputado ascendiente en la vida intelectual castellana>.
Sumamente ilustrativa al respecto es la biografia de Hernando del Pulgar: tras el
retrato, el primer hecho que incluye es precisamente la misién diplomética en Ba-
silea, antes que la desempeiiada en Portugal, cronolégicamente anterior (Del Pul-
gar, 1985: 140-141),

No carece de significado el que Alfonso de Cartagena haga gala de los logros lite-
rarios alli conseguidos precisamente en el Defensorium, la obra que permite consta-
tar con mayor claridad el trecho que lo separa de su padre. Como suele ser corriente
en su escritura, incluye la experiencia personal al hilo de los temas desarrollados.
Mas a diferencia de la habitual insercién en las piezas liminares para explicar la
razon de ser de la obra en cuestion, en este caso figura en el propio texto. En el desa-
rrollo de la refutacion de la Apelacion y suplicacién, en consonancia con la adopcion
de un tono magistral (Ferndndez Gallardo, 2018: 559-560), exhibe la calidad de su
ciencia, su conocimiento y dominio del Decretum de Graciano, que presenta como

8 Figura en el titulo de ambos manuscritos (Cartagena, 1942: 61). Cfr. Johannes Balbus (1460: s.v. li-
bellus: f. 212v°).

19 Ofrece un detallado analisis Netanyahu (1999: 441-464).

20 Que constituye el cuarto teorema (Cartagena, 1942: 153-267). Véase Fernandez Gallardo (2018:
564-567).

2 De tal demanda surgieron buena parte de sus obras mas logradas: Doctrinal de los caballeros,
Qiiestion, Duodenarium, Epistula ad comitem de Haro, Oracional, probablemente la Apologia super
psalmo “Iudica me, Deus”. A instancias del rey Juan II compuso la Declaracién sobre un tratado de San
Juan Crisdstomo. Esto es, la casi totalidad de su obra original.

22 La primera biografia de don Alfonso, De actibus Alfonsi de Cartagena episcopi Burgensis, dedica
considerable espacio a este episodio de su vida (Lawrance, 2000: 145-147).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

56 Luis Ferndndez Gallardo

resultado de su experiencia conciliar. La confidencia personal descubre una intere-
sante perspectiva, el asombro que le produjo el uso de las fuentes de la canonistica,
la profusion de textos alegados en los debates conciliares. Las autoridades extracta-
das por Graciano en su Decretum eran aducidas en su textualidad original en las so-
lemnes disputas, para una mas clara inteleccion:

Memor sum apud basileam nonnumquam vidisse, cum presente romane sedis
legato aliisque auctoritate apostolica presidentibus disputationes solempnes fie-
rent, et ex gratiani libro aliqua adducerentur, libros unde ipse scripserat, in mé-
dium afferri, ut integre originali completo seu perlecto, quid auctor eius senserat
lucidius appareret. (Cartagena, 1942: 228)

He aqui una muestra sumamente significativa de esa superacion de la perspec-
tiva “provinciana’, que certeramente sefalara Marichal en ensayo pionero sobre el
egregio converso (Marichal, 1984: 22)s: revelaria las limitaciones de la ciencia juri-
dica hispana, cierta precariedad de sus fondos bibliograficos, que contrastaba con
la abundancia y calidad textual de las fuentes que manejaban los padres conciliares.

A un jurista y amante de las letras como Alfonso de Cartagena no se le escapé la
riqueza bibliografica que albergaban los pliteos de los monasterios germanicos. Se
refiere expresamente a aquellos vetustos cddices que contenian decretos y episto-
las papales, cAnones conciliares, recopilaciones de dicta de los santos padres, esto
es, las fuentes del Derecho Canodnico. Se trata, pues, de una bibliofilia de jurisperito,
de estudioso del Derecho que aspira al conocimiento cabal de las fuentes. De este
modo, el contacto con el cultivo de la canonistica allende las fronteras se le revelaba
como incremento del saber.

Y no dejé pasar la ocasion que se le ofrecia: él mismo encargé se copiara la serie
de los concilios toledanos y de otros particulares hispanos*+. Que en este punto se
manifestaba cierta conciencia de inferioridad cultural se advierte en la necesidad
sentida de justificar las deficiencias bibliograficas patrias, acudiendo al tema de la
destruccion de Espafa causada por la invasion islamica, que se presenta como des-
truccion de su patrimonio bibliograficos.

4. LA CUESTION CONVERSA EN EL CONCILIO: EL DECRETO DE 1434

Puesto en el brete polémico de la cuestién conversa y urgido a refutar el argu-
mento fundado en el canon conciliar toledano incluido en el Decretum de Graciano,

23 Cabria establecer analogia con la admiracién que causaban a Ortega y Gasset las bibliotecas ale-
manas que frecuent6 siendo becario de la Junta para la Ampliacién de Estudios.

24 “Sunt siquidem hodie apud me plura ex illis que libenter tunc scribi feci, inter que librum conti-
nentem seriem omnium tolletanorum et nonnullorum particularium conciliorum, que in Yspania an-
tiquis in seculis celebrata sunt, habui...” (Cartagena, 1942: 228).

5 “Qui nescio an sic integre apud yspanos habeatur, clade illa que temporibus roderici regis facta
est, multos libros in hyspaniis destruente...” (Cartagena, 1942: 228).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 57

Alfonso de Cartagena exhibia su ciencia juridica, que presentaba enriquecida tras
su estancia en Basilea. Desde tan alta perspectiva abordaba el grave problema sus-
citado en Toledo con motivo de la promulgacion de la Sentencia-Estatuto de Pero
Sarmiento.

El 26 de agosto de 1434 hacia su entrada en Basilea la segunda embajada caste-
llana enviada al concilio alli reunido, de la que formaba parte Alfonso de Cartagena,
a la sazon dedn compostelano, como es identificado en las actas conciliares. La in-
corporacion oficial de la legacion al concilio se dilat6 hasta casi dos meses*, debido
a las suspicacias que suscitaba la cuestion protocolaria con relacion a la preceden-
cia sobre los ingleses, que absorbié buena parte de sus energias de la legacion cas-
tellana y en la que tan relevante papel jugaria don Alfonso (Fernandez Gallardo,
2002:138-142).

Entretanto, la cuestion judia se planted en el concilio. Ya desde comienzos del
afo se trataba de manera oficial. En efecto, en la decimonovena sesion, celebrada
el 7 de septiembre de 1434, se promulgé un decreto para promover la conversion
de los judios y garantizar los intereses de los convertidos (Mansi, 1788: 98-101)2. El
primero de ellos se abre con la declaracion del principio que debe guiar la activi-
dad proselitista: la universalidad del mensaje evangélico, resultado de la caridad
que Cristo inspird en la iglesia®. Se propone como método de conversion la pre-
dicacion, ejercida por doctos varones adecuadamente instruidos en las letras divi-
nas, que en determinadas ocasiones cada afio, habran de predicar en los lugares de
culto de los judios u otros infieles —habra que entender musulmaness°>—. Se per-
fila la estrategia proselitista en la que confluyen catequesis y debate que estaba lle-
vando a cabo en la peninsula ibérica y recibiera fuerte impulso de Benedicto XIII,
el Papa Luna3. Ahora bien, frente a los excesos derivados del celo proselitista, los
padres conciliares explicitaban que la conversion habia de conseguirse dentro de

26 Tuvo lugar el 22 de octubre (Haller, 1900: 232).

27 Detallado anélisis de la cuestién en Sudmann (2005: 276-277). No deja de ser significativo que el
gran historiador espafiol del concilio sitiie de manera contigua en su magna obra la promulgacién del de-
creto sobre los conversos y la incorporacion de la embajada castellana (Segovia, 1873: 757-760 y 765-766).

8 Aparece fragmentado en dos piezas. Juan de Segovia, riguroso historiador, lo reproduce como
una sola, al narrar lo acontecido en la sesién XIX (Segovia, 1873: 757-760).

29 “Salvatoris nostri Jesu Christi sequens vestigia haec sancta synodus illud gerit potissimum in vis-
ceribus caritatis, ut omnes evangelicam veritatem agnoscant, & in ea, postquam agnoverint, fideliter
perseverent.” (Mansi, 1788: 98). Para la adecuada comprension del decreto conviene situarlo en el con-
texto de los asuntos de reforma eclesidstica, uno de los &mbitos esenciales de actuacion del concilio
(Sudmann, 2005: 274-275).

30 ... statuit [haec sancta synodus], ut omnes diocesani quosdam in litteris divinis bene eruditos
aliquot vicibus annuatim deputent in locis ubi Judaei aut alii infideles legunt, ad praedicandum & ex-
planandum taliter catholicae Fidei veritatem, ut ipsi infideles qui audiunt, suos valeant errores recog-
noscere” (Mansi, 1788: 98).

31 De hecho, se ha sefialado la inspiracion del decreto papal en las disposiciones benedictinas al
respecto (Sudmann, 2005: 275).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

58 Luis Ferndndez Gallardo

los cauces de la caridads. Se trata de una explicita advertencia para evitar las vio-
lencias con que se podria responder a la resistencia de los judios a la aceptacién de
las razones de los predicadores. El predominio de letrados entre los padres conci-
liares se pone de manifiesto en las instrucciones relativas a la formaciéon que han
de tener los predicadores, conocimiento de las lenguas hebrea, arabe, griega y cal-
dea, conforme a los establecido en el concilio de Vienne (1311-1312)3. Aun cuando
tal exigencia va orientada a hacer mas eficaz la predicacion, que se haria en la len-
gua materna de los prosélitos (si se considera una accién misionera en tierra de in-
fieles), tal vez apunte al adecuado conocimiento de los libros de las religiones judia
y musulmana.

El decreto establece las garantias que han de gozar los conversos, tanto de tipo
econdmico como propiamente catequéticas. De especial interés son estas ultimas,
pues descienden a detalles concretos ilustrativos de la situacion efectiva de los con-
versos, de la realidad social de la conversion. Se advierte el peligro de la relacién
y convivencia con los antiguos correligionarios, que puede propiciar la vuelta a la
fe abandonada. Para evitar esto, se establece limitar dichas relaciones. Es de notar
la apelacién a la experiencia, que aparece referida mediante un simil médico que
identifica la conversién con la curacion de una enfermedads+. Se desciende incluso
al extremo de fomentar los matrimonios de conversos con cristianos de origen,
pues la experiencia mostraba que la convivencia entre los mismos conversos debili-
taba la nueva fes, esto es, la tendencia endogamica se contemplaba como obstaculo
de la normalizacién de la conversion. El pormenor de la casuistica aducidas apunta
alarealidad efectiva de la vida cotidiana de los judios tal y como se desarrollaba en
el ambito germanico, aunque no es de descartar que estuviera presente asimismo

32 “Ipsi autem diocesani ac praedicantes ita se erga illos propitios ac caritate plenos exhibeant...”
(Mansi, 1788: 98).

33 “Ut autem haec praedicatio eo sit fructuosior, quo praedicantes linguarum habuerint peritiam,
omnibus modis servari praecipimus constitutionem editam in Concilio Viennensi, de duobus do-
cere debentibus in studiis ibidem expressis linguas Hebraicam, Arabicam, Graecam, & Chaldeam...”
(Mansi, 1788: 99).

34 “Et tam ipsi quam diocesani operam dent, ne cum Judaeis seu infidelibus, saltem per longum
tempus, penitus conversentur, ne, sicut noviter contingit ab infirmitate curatis, modica occasio ad
pristinam perditionem recidivos efficiant” (Mansi, 1788: 100).

35 “Et quoniam, experientia teste, mutuam inter se neophytorum conversationem ipsos in Fide
nostra fragiliores reddere, ac saluti ipsorum plurimum officere compertum est, exhortatur haec sancta
Synodus locorum ordinaries, ut quantum pro incremento Fidei viderint expedire, current & student
neophytos Ipsos cum originariis Christianis matrimonio copulare” (Mansi, 1788: 100).

36 En el decreto anterior se hace referencia, para vedarlas, a aquellas situaciones de convivencia
entre cristianos y judios corrientes: nodrizas y criados cristianos que sirven a judios, médicos judios
que atienden a cristianos, relaciones de ambos en barfios publicos, fiestas, banquetes... (Mansi, 1788:
99). Véase al respecto el panorama descrito por Haverkamp (2015: 54-64). Para el caso hispano son ilus-
trativos los casos de convivencia estudiados por Gutwirth (1981) y Roth (1995: 78-80). Amplia perspec-
tiva sobre la incardinacion social de los conversos en Beinart (1971).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 59

la situacion hispana, cuya experiencia es de suponer llegaria al conocimiento de los
padres conciliares a través del contacto con los legados castellanos.

Junto a las inexcusables medidas represoras contra quienes volvian a las practi-
cas judias (vomitus iudaicus), para las que se apela a la intervencion secular y ecle-
siastica, destaca el sentido caritativo que inspira el decreto, que no ha de estimarse
como mera retdrica, sino que responde a la conviccion de que el auténtico espiritu
apostolico debe estar en la base de la conversion. Y de hecho, la doctrina paulina
esta presente en el decreto: se recurre a los conceptos acuiiados por san Pablo en
su carta a los efesios para expresar la integracion en la comunidad cristiana, “cives
sanctorum”, “domesticus Dei"s”. De este modo, la inspiracion polemista proveniente
de la experiencia hispanica en que las disputas habian contribuido a modelar las
relaciones entre cristianos y judios en el nivel politico e ideoldgico. Solo desde
tal perspectiva tiene sentido la preocupacion por la adecuada accién catequética
sobre los judios que han de recibir el bautismo, que se contempla desde ambas
vertientes, la del catecimeno y la del predicador. El recurso a las disposiciones del
concilio de Vienne apuntaria a un proyecto misional que adquiriria pleno sentido
si se sitian en la 6rbita de las ideas de Juan de Segovia, a la sazén embarcado en el
magno proyecto de la version latina del Coran.

Diriase que en los decretos conciliares confluyen dos lineas de accion de la igle-
sia frente a la alteridad religiosa: 1a compulsiva predicacion en las sinagogas, cuya fi-
liacién cabria establecer con la praxis hispanas y el dialogo interreligioso. El hecho
de que no se prohiba el Talmud+ apuntaria a una posicion distanciada del rigor re-
presivo y de la subsiguiente presion ejercida de modo agobiante en la conversion.

No debié de permanecer Alfonso de Cartagena ajeno ante el planteamiento en
las sesiones conciliares de un tema que tan personalmente le afectaba por la ex-
periencia paterna. Y efectivamente, recordara puntualmente el decreto basiliense
sobre judios y conversos al elaborar el argumentario refutatorio del libelo de Mar-
cos Garcia de la Mora. Diriase que el recuerdo de la experiencia de Basilea adquiria

37 “Et quoniam per gratiam baptismi cives sanctorum & domestici dei efficiuntur, longue dignius
sit regenerari spiritu, quam nasci carne...” (Mansi, 1788: 100). Cfr.: “... sed estis cives sanctorum, et do-
mestici Dei...” (Ad Ephesios 2,19). Es de notar que san Jerénimo, a quien se debe la introduccién de tal
terminologia como autor que fue de la version latina canénica de la Biblia, destacé en su comentario
de la epistola paulina cémo tal pasaje iba enderezado precisamente a confutar la discriminacién de
cualquier clase en el seno de la iglesia: “Hic locus adversus eos vel maxime facit, qui diversas naturas
nituntur introducere” (Jerénimo de Estridon, 1845a: 475). No dejaria de estar presente tal interpreta-
ci6én en la mente de los padres conciliares que redactaron el decreto.

3% Que conducia inevitablemente a un “dialogue of the deaf” (Edwards, 1985: 43).

39 Conviene tener presente que en lo que respecta al &mbito hispanico, como consecuencia de la
disputa de Barcelona de 1263, el rey Jaime I firmé cuatro disposiciones entre el 26 y el 29 de agosto de
1263, entre las que figuraba la que autorizaba a los dominicos a penetrar en las sinagogas para predicar
alos judios, obligados a asistir a tales sermones (Suarez Fernandez, 2012: 114).

4° Observado por Sudmann (2005: 277).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

60 Luis Ferndndez Gallardo

mayor intensidad en la confrontacién con las razones del leguleyo toledano: las
citas se concentran en este tramo del Defensorium.

Para sustentar la plenitud de derechos que ha de gozar el neéfito, ya proceda del
judaismo o del paganismo, sin que nada de la anterior confesion constituya impe-
dimento, apela al decreto conciliar+. Llama la atencién el adverbio “pridie” (Carta-
gena, 1942: 195) con que lo sita en el tiempo. Ya habian pasado quince afios de su
promulgacién y sin embargo considera el episodio como un pretérito cercano: pre-
domina la distancia afectiva, el recuerdo grato redivivo y ain presente. Don Alfonso
destaca en primer lugar la universalidad, unidad y concordia que presidia el orden
catdlico en que se promulgé el decreto. Estaban presentes el legado pontificio, el
cardenal de Sant’Angelo, y otros representantes de la autoridad apostélica, cardena-
les, patriarcas, arzobispos, obispos y embajadores del emperador y otros principes.
Asimismo, se precisa que el decreto se promulgé en el periodo de legitimidad del
concilio, antes, por tanto, de su disolucion por el pontifice Eugenio IV. Este punto
era crucial para el argumentario de don Alfonso, ya que se trataba de limitar la au-
toridad del canon del concilio toledano alegado por Marcos de la Mora, particular,
por tanto, no universal como el basiliense. Se subraya, a su vez, la concordia y una-
nimidad con que se adopté el acuerdo que se plasmo en el decreto®.

A don Alfonso no le interesaba tanto el tenor de la parte dispositiva del decreto
cuanto el espiritu integrador que lo inspira. Asi, destaca la caridad que ha de guiar
a los prelados que han de velar por el bien de los neéfitos. Mas sobre todo pone el
foco de atencidn precisamente en la plenitud de la integracion en la comunidad
cristiana expresada mediante el concepto de ciudadania, que constituye uno de los
pilares de su entramado argumentativo. Y en este punto, en lugar de la cita literal del
decreto, que habia de tener ante sus ojos en el momento de la redaccion de este ca-
pitulo del Defensorium, pues transcribe un fragmento+, prefiere la parafrasis, que le
permite el entronque de las ideas contenidas en el decreto con las propias de su ar-
gumentario#. Y, advertido de la inspiracion paulina de la terminologia del decreto,
la desarrolla y completa, acudiendo al texto del Apéstol: a los conceptos “cives sanc-
torum” y “domesticus Dei”, opone los términos “hospes’, “advena’, todos ellos proce-
dentes de la epistola de san Pablo, a la vez que afiade el de “cives Dei” de su propia
cosecha®. Y es que la terminologia biblica, mas precisamente, de la version latina,

4 Se enuncia tal idea como tesis que abre el capitulo en cuestién y a continuacion se incluye la re-
ferencia al decreto conciliar (Cartagena, 1942: 195-196).

42 “_.. cum omnia ibi quiete, pacifice et concorditer agerentur...” (Cartagena, 1942: 197).

43 La parte dispositiva relativa al goce por parte del neéfito de derechos y privilegios del lugar
donde tuvo lugar la conversion (Cartagena, 1942: 190).

44 En el que ejerce papel nuclear la aplicacion de la institucion del ius postliminii (Fernandez Ga-
llardo, 2018: 574-578).

45 ... consideravit enim et merito synodus illa non ese inhospites et advenas et quasi peregrinos
tractandos illos qui intra ecclesiam catholicam constituti, civitatis dei incole facti, non iam hospites et
advene sed cives sanctorum et domestici dei effecti superedificati supra fundamentum apostolorum

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 61

el texto que manejé —no podia ser de otra manera— don Alfonso, en la que se in-
filtraron conceptos y términos juridicos (Mohrmann, 1961: 105), facilitaba el argu-
mentario del obispo burgalés, erigido sobre conceptos del Derecho Romano, que le
permitia realzar la nueva condicién adquirida con el bautismo. El decreto conciliar
incorporado al texto del Defensorium venia, en definitiva, a ser glosado conforme a
las categorias del Derecho Romano. Tal era la estrategia argumentativa de don Al-
fonso, la transferencia de las categorias juridicas relativas a la ciudadania al ambito
teoldgico de la conversion a través del concepto de “civitas Dei”.

5. JUDIOS Y PAGANOS

En la misma seccion del Defensorium figura otra referencia al concilio de Basilea
relativa a la cuestion de la conversion. En este caso, del paganismo al cristianismo.
Se trata de Jogaila, Ladislao tras recibir el bautismo (1386), gran duque de Lituania
y rey Polonia#. Se aduce su conversién como un caso mas de paganos de noble li-
naje que mantienen sus prerrogativas tras recibir el bautismo. Precisa que tal episo-
dio llegd a su conocimiento a través de relatos que oy6 (“audivimus”): don Alfonso
hubo de oirlos con ocasion de la mision diplomatica que desempefié como emba-
jador del concilio para la mediacion entre el emperador Alberto Il y Ladislao III, rey
de Polonia e hijo del converso, que se formaliz6 en las treguas de Namslau (1439)
(Fernandez Gallardo, 2002: 223-226). Destaca Cartagena el prestigio del paganismo,
en la medida en que constituye el origen de la mayor parte de los poderes politicos,
imperios, reinos y demas instancias de poder+. Mas que fascinacion por la Antigiie-
dad, alentada por la experiencia humanistica, habra que considerar tal valoracién
una estrategia argumentativa orientada a sostener el mantenimiento y aumento de
la dignidad y honor de los paganos convertidos al cristianismo y, por tanto, a sugerir,
que no todo lo anterior o ajeno a este credo habia de ser descalificado.

Se destacaba el vinculo entre bautismo y acceso a la dignidad real, ejemplo cons-
picuo de acrecentamiento de honor tras el bautismo. Ahora bien, en tal contexto,
la alegacion del caso del rey de Polonia no dejaba de ser algo forzada. Se destacaba
como tras la conversion envié embajadores al concilio de Basilea. Asi, mas que la

et prophetarum in ipso summo lapide angulari christo ihesu per fidei receptionem meruerunt.” (Car-
tagena, 1942:190). Cfr.: “Et quoniam per gratiam baptismi cives sanctorum & domestici dei efficiuntur,
longeque dignius sit regenerari spiritu, quam nasci carne...” (Mansi, 1788: 100).

46 “Audivimus siquidem propinquissime ad tempora nostra Ygagaldum, ducem lithuanie paga-
num et, iuxta paganitatis sue ritum ignem, ut fertur, colentem quasi alterum Abraham de ur caldeorum
eductum, fidem catholicam suscepisse et Uladysiay nomine in baptismatis fonte recepto regem polonie
fuisse creatum” (Cartagena, 1942: 155-156). Andlisis de la conversién en Rabikauskas (1990). Para el con-
texto politico (presion de la iglesia ortodoxa, amenaza de la Orden Teuténica) véase Frost (2018: 31-34).

47 “Cum imperia, regna ceterique mundo potentatus maiore ex parte ab inclita gentilitate descen-
dunt...” (Cartagena, 1942: 155). Esta valoracion del paganismo, por su peso en el argumentario en que
se inserta, exigiria matizar la nocion de pagano de claro signo negativo que se le ha atribuido (Rosens-
tock, 2012).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

62 Luis Ferndndez Gallardo

prestancia original y su incremento se incidia en el sometimiento a la autoridad de
la iglesia, representada por el concilio convocado por el papa.

Es de notar cémo se subraya el estado del paganismo anterior al bautismo, el
rito idolatrico de adoracion del fuego, que le permite su asociacion con la figura
de Abraham. Con gran perspicacia focaliza su atencion en el origen del patriarca,
oriundo de Ur, la ciudad de los caldeos, pueblo dado a la practica del culto al fuego.
Asi, al dato de origen biblico sobre la oriundez del primer patriarca (Genesis 11, 28;
11, 31) se aflade la noticia de caracter etnolégico acerca de la practica idolatrica, que
ha de derivar de los comentaristas biblicos o de aquellos historiadores que han in-
corporado texto y glosa biblicos a su relato. Solo en virtud de esta circunstancia
tiene sentido el paralelo que se establece entre la conversion del principe lituano y
el patriarca biblico. Don Alfonso, avezado lector de la Biblia, debia de conocer los
comentarios de san Jerdnimo, incorporados, a su vez, a los de san Agustin+. Mas se
mantiene apegado a la literalidad del texto biblico#, quedando indicada de modo
tacito la idolatria de los caldeos por su analogia con el paganismo de los lituanos:
sacaso porque la hebraica veritas, aun fundada en la venerable autoridad de san Je-
rénimo, era percibida como vulnerable en una polémica en la que asomaban argu-
mentos de caracter racial? No obstante, el dato de la idolatria de los caldeos pudo
asimismo llegarle a Cartagena por via historial, a través de las historias universa-
les que utilizaban la Biblia como fuente. Es el caso de la muy difundida Historia
scholastica (ca. 1170), obra de Pedro Coméstor, que se incluye en el género deno-
minado “biblia historial” (Morey, 1993: 6-26)5°: puesto que se trata de un compen-
dio y glosa biblicos para uso de los estudiantes de la escuela catedralicia de Notre
Dame, al exponer el pasaje en cuestion del Génesis, introduce la glosa acuiiada por
san Jeronimos. Sea como fuere, en cualquier caso, Cartagena venia a mostrar cémo

48 San Jer6nimo precisa que en el pasaje de Genesis 11, 28, el texto hebreo introduce la nocién de
fuego de los caldeos, que aclara con tradiciones judias, segin las cuales Aran fue muerto por negarse
a adorar el fuego, por lo que el Sefior sac6 a Abraham “del fuego de los caldeos”, metonimia por el rito
idolétrico de los caldeos. La tradicién aducida reza como sigue: “Tradunt autem Hebraei ex hac oc-
casione istiusmodi fabulam: Quod Abraham in ignem missus sit, quia ignem adorare noluerit, quem
Chaldaei colunt, et Dei auxilio liberatus, de idolatriae igne profugerit...” (Jerénimo de Estridén, 1845b:
956). San Agustin, que recoge tal interpretacion, aclara que no figura en el texto biblico: “... liberatus
est de igne Chaldaeorum, in quem missus ut arderet, quia eumdem ignem superstitione Chaldaeorum
colere noluit, liberatus inde, etsi in Scripturis non legitur, Judaica tamen narratione traditur” (Agus-
tin de Hipona, 1865: 553).

49 “... Abraham de ur caldeorum eductum...” (Cartagena, 1942: 156).

5° Precisa ubicacion genérica en Rico (1972: 46-47).

5! “Hebraei Hur ignem dicunt, inde fabulantur, quod Chaldaei in ignem, per quem trajiciebant par-
vulos projecerant Abram, et Aran, quia nolebant ignem adorare, et Aran ibi exspirante, Abram Dei au-
xilio est liberatus.” (Coméstor, 1855: 1091). Pablo de Santa Maria ley6 a Pedro Coméstor: lo utiliz6 en su
poema historial Las siete edades (Fernandez Gallardo, 2016: 76). Es mas que probable que don Alfonso
tuviera conocimiento de la Historia scholastica, que figuraria entre los libros de su padre, no solo por
su vocacion historial, sino dada la condiciéon de instrumento auxiliar para el estudio de la Biblia que
podia asignarsele a esta obra. Para la tradicion hispanica de esta obra véase Rico (1972: 47-48).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 63

la memoria de una practica nefanda como la idolatria no era ébice para el pleno
goce de la condicion de cristiano y el mantenimiento de los honores y privilegios
disfrutados en el estado de paganismo.

La apelacion a la figura de Abraham y su oriundez caldea se insertaba en una habil
estrategia suasoria. Mostraba una comunidad no menor entre paganismo y judaismo,
en virtud del pasado idolatrico que pesaba sobre los ancestros del primer patriarca.
Don Alfonso venia a desarrollar asi una de las ideas nucleares formuladas por su padre
en su Scrutinium: la unidad de judios y paganos en el seno de una misma comunidad
de fe, que en boca de Pablo, el personaje que sostiene el credo cristiano, presenta ro-
tunda afirmacién de unidad fundada en la existencia de un solo dioss. En este punto,
don Pablo disertaba sobre la vocacion de los gentiles movidos a la vocacion israeli-
tica. Mas adelante plantea idéntica unidad solo que en el seno de la fe de Cristo. Ahora
acude a la autoridad de san Pablo para negar cualquier distincion o diferencia entre
judios y gentiles que reciben el bautismos. La doctrina paulina se erige asi en funda-
mento esencial de la integracion del judio convertido en el cuerpo del cristianismos+.

Ahora bien, se trata de dos perspectivas distintas derivadas de las necesidades
argumentativas propias de la polémica judia y del problema converso, respectiva-
mente, que condicionaba, a su vez, el uso de las fuentes utilizadas: predominio de
las veterotestamentarias y rabinicas por parte de don Pablo y neotestamentarias
por parte de don Alfonso, quien parece captar mas hondamente el mensaje paulino
de unidad en el seno de la iglesia.

El recuerdo de la conversion del fundador de la dinastia Jagellon, procedente del
paganismo, apuntaba a delimitar una nueva contextualizacion de la cuestién con-
versa tal y como se planteaba en la publicistica surgida a raiz de la revuelta tole-
dana de 1449. No hay que perder de vista que el argumento nuclear de la Apelacion
y suplicacion del bachiller Marcos Garcia de la Mora era el problematico canon del
concilio toledano, que acentuaba el caracter hispanico del problema converso, ya
no solo por su origen sino también por la legislacién canénica con que se abordaba.
Alfonso de Cartagena pretendia confrontar una perspectiva universals, un ecume-
nismo de inspiracion paulina, con el planteamiento local e hispanico de quienes
sostenian la licitud de la discriminacién de los conversos.

52 “Ex quo patet, quod inter eos non erit disuisio nationum, scilicet [udaei & Graeci, seu alterius
nationis, sed vnus populus tantum, sicut vius Deus.” (Santa Maria, 1591: 119a). En el enunciado de esta
idea cabria establecer filiacion paulina. Cfr.: “An Iudaeorum Deus tantum? nonne et gentium? Immo
et gentium...” (Ad Romanos 3, 29). Seria de gran significacién que en este punto pesara la doctrina de
san Pablo: confirmaria el amplio alcance del paulinismo en Pablo de Santa Maria.

53 “Non enim est distinctio Tudaei & Graeci, vt per Apostolum determinatum est” (Santa Maria,
1591: 129a). Cfr. Ad Romanos 3, 9; Ad Efesios 2, 14; Ad Galatas 3, 28.

54 Se ha postulado un “paulinismo converso”, que tiene en don Pablo destacado exponente (Stu-
czynski, 2020).

55 Se ha planteado la formulacién de una teologia de la comunidad humana por parte de Carta-
gena (Tritle, 2015a: 151-164).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

64 Luis Ferndndez Gallardo

Ante todo, la conversion al cristianismo no se contempla como fenémeno limi-
tado a judios —y mas concretamente hispanos—, sino presente también en otros
ambitos culturales. La universalidad del mensaje cristiano conducia a una esen-
cial unidad de pueblos y naciones, que proclamara tan netamente Pablo de Santa
Maria al derivarla de la existencia de un solo dios. Las diferencias entre judios y pa-
ganos se diluian en tanto que recibian el bautismo. La identificacion de rey Ladis-
lao IT con Abrahams®, ambos salidos del culto idolatrico del fuego, venia a constituir
una prueba de la esencial unidad que subyacia entre judios y paganos venidos a la
fe cristiana. El mero hecho de que pudiera establecerse un simil entre un rey pa-
gano y el primer patriarca evidenciaba la profunda unidad consubstancial al gé-
nero humano.

6. CONCLUSION

Diversos estimulos confluyeron en la construccion del ideario ecuménico que esta
en la base del argumentario del Defensorium de Alfonso de Cartagena. El punto de
partida hubo de ser la honda reflexion paterna en el marco de la polémica contra los
judios, que determind la centralidad de la exégesis biblica y trazo el sesgo paulino en
el modo de abordar la integracion de los judios bautizados en la sociedad cristiana.
Mas la plena perspectiva paulina le seria sugerida en el curso de estancia en Basilea
como embajador del rey castellano (1434-1439): la cita de san Pablo en el decreto de
1434 seria desarrollada revelandole las posibilidades doctrinales que el uso de la ter-
minologia del Derecho le ofrecia. La impresion que hubo de causarle la noticia de la
conversion al cristianismo del duque de Lituania Jogaila le impeli6 a ahondar en la
unidad de judios y paganos en el bautismo. De este modo, se colige el papel decisivo
de la experiencia basiliense en la conformacién del paulinismo de Alfonso de Car-
tagena y especialmente en el modo como determind la dimensién juridica de su
argumentario adquiere merced a la terminologia propia de la version latina. Ecume-
nismo forjado en memorable ocasion y que se vio abocado al fracaso en las circuns-
tancias por que iba a atravesar la sociedad castellana del siglo xv (Lépez Martinez,
1967: 469; Fernandez Gallardo, 2018: 587-588).

56 La expresion utilizada para establecer el vinculo, “quasi alterum Abraham” (Defensorium, 156),
lo limita a mero simil, sin ulterior connotacién figurativa: el adverbio “quasi” marca el limite infran-
queable.

57 Dimensi6n de su pensamiento que ha recibido destacada atencién: Villacafias Berlanga (2012);
Pastore (2010: 43-50); Giordano (2010: 50-58); Tritle (2015a: 65-69); Stuczynski (2020: 121-125). Se ma-
tiza en Fernandez Gallardo (2018: 587). Se ha destacado la alegacion de la doctrina paulina por parte
de los enemigos de los conversos (Tritle, 2015b).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 65

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Agustin de Hipona. (1865). Quaestiones in Heptateuchum. En J. P. Migne (Ed.), Patrologia
Latina [PL], t. XXXIV (cols. 548-824). En Via dAmboise.

Baer, Y. (1998). Historia de los judios en la Esparia cristiana. Riopiedras.

Balbus, J. (1460). Catholicon. Gutenberg (?).

Beinart, H. (1971). The Converso Community in the 15™ Century Spain. In R. D. Barnett (Ed.),
The Sephardi Heritage. Essays on the history and cultural contribution of the Jews of Spain
and Portugal (pp. 425-456). Ktav Publishing House Inc.

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV. Vida politica. CSIC.

Benito Ruano, E. (1976). Los origenes del problema converso. El Albir.

Cantera Burgos, F. (1952). Alvar Garcia de Santa Maria. Historia de la juderia de Burgos y de
sus conversos mds egregios. CSIC.

Coméstor, P. (1855). Historia scholastica. In J. P. Migne (Ed.), Patrologia Latina, t. CXCVIII
(cols. 1045-1722). In Via d’Amboise.

Cartagena, A. de (1579). Anacephaleosis. In R. Bell (Ed.), Rerum Hispanicarum Scriptores
(pp. 611-664). Officina typographica Andreae Wecheli.

Cartagena, A. de (1942). Defensorium unitatis christianae (M. Alonso, Ed.). CSIC.

Del Pulgar, H. (1985). Claros varones de Castilla (R. B. Tate, Ed.). Taurus.

Edwards, J. (1985). The Conversos: A Theological Approach. Bulletin of Hispanic Studies,
LXII(1), 39-49.

Fernandez Gallardo, L. (2002). Alonso de Cartagena (1385-1456). Una biografia politica en la
Castilla del siglo XV. Junta de Castilla y Ledn.

Fernandez Gallardo, L. (2012). La obra literaria de Alonso de Cartagena (1385-1456). Ensayo de
historia cultural. EAE.

Fernandez Gallardo, L. (2016). La idea de translatio imperii en la Castilla del Bajo Medievo.
Anuario de Estudios Medievales, 46(2), 751-786.

Fernandez Gallardo, L. (2018). Teologia y Derecho en el Defensorium de Alonso de Cartagena.
En J. M. Nieto Soria y O. Villarroel Gonzalez (Eds.), Comunicacion y conflicto en la cultura
politica peninsular. Siglos XIII al XV (pp. 553-582). Silex.

Ferndndez Gallardo, L. (2021). Diplomacia y cultura. Las misiones diplomaticas de Alfonso
de Cartagena. En J. M. Nieto Soria y O. Villarroel Gonzélez (Eds.), Diplomacia y cultura
politica en la peninsula ibérica (siglos XI al XV) (pp. 349-377)- Silex.

Fernandez Gallardo, L., & Jiménez Calvente, T. (2021). Tractatus super repetitione Ludovici de
Roma de Alfonso de Cartagena. SEHL & SEMYR & IEMYRHD.

Frost, R. (2018). The Oxford History of Poland-Lithuania, vol. I: The Making of the Polish-
Lithuanian Union, 1385-1569, Oxford University Press.

Giordano, M. L. (2010). La ciudad de nuestra conciencia: Los conversos y la construccién de
la identidad judeocristiana (1449-1556). Hispania, 62(125), 43-91.

Giordano, M. L. (2018). The Virus in the Language: Alonso de Cartagena’s Deconstruction
of ‘Limpieza de sangre’ in Defensorium unitatis christianae. In M. Garcia Arenal, G. A.
Wiegers & R. Szpiech (Eds.), Interreligious Encounters in Polemics between Christians,

Jews, and Muslims in Iberia and Beyond (pp. 226-251). Brill.

Gonzalez Rolan, T. y Saquero Sudrez-Somonte, P. (2012). De la Sentencia-Estatuto de Pero
Sarmiento a la Instruccion del Relator. Aben Ezra Ediciones.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

66 Luis Ferndndez Gallardo

Grabmann, M. (1919). Einfithrung in die Summa Theologiae des hl. Thomas von Aquin.
Herdersche Verlagshandlung.

Gutwirth, E. (1981). Elementos étnicos e histéricos en las relaciones judeo-conversas en
Segovia. En Y. Kaplan (Ed.), Jews and Conversos. Studies in Society and Inquisition (pp. 83-
102). The Hebrew University.

Haller, J. (1900). Concilium Basiliense. Studien und Quellen zur Geschichte des Concils von
Basel, t. III (Die Protokolle des Concils von 1434 und 1435). Nendeln Liechstenstein.

Haverkamp, A. (2015). Jews in the Medieval German Kingdom. Trier University Library.
https://ubt.opus.hbz-nrw.de/opus45-ubtr/frontdoor/deliver/index/docld/671/file/Jews
_German_Kingdom.pdf

Helmrath, J. (1987). Das Basler Konzil, 1431-1449. Forschungsstand und Probleme. Bohlau
Verlag.

Jerénimo de Estridén. (1845a). Commentaria in Epistolam ad Ephesios. In ]. P. Migne (Ed.),
Patrologia Latina, t. XXVI (cols. 439-554). In Via d’Amboise.

Jerénimo de Estridén. (1845b). Liber hebraicarum questionum in Genesim. In J. P. Migne
(Ed.), Patrologia Latina, t. XXIII (cols. 935-1010). In Via d’Amboise.

Kriegel, M. (1994). Autour de Pablo de Santa Maria et d’Alfonso de Cartagena, alignement
culturel et originalité ‘converso’. Revue d’histoire moderne et contemporain, 41(2), 197-205.

Lawrance, ]. (2000). De actibus Alfonsi de Cartagena: Biography and the Craft of Dying in
Fifteenth-Century Castile. In D. Hook (Ed.), Text & Manuscript in Medieval Spain. Papers

from the King’s College Colloguium (pp. 121-184). King’s College London.

Lehmann, P. (1941). Konstanz und Basel als Biichermarkte wihrend der grossen
Kirchenversammlungen. In Erforschung des Mittelalters (pp. 253-280). Anton Hiersemann.

Lopez Martinez, N. (1967). Teologia de la convivencia a mediados del siglo XV. En Repertorio
de historia de las ciencias eclesidsticas en Esparia, 1, 465-476.

Maimoénides, M. (2006). Sobre el estudio de la Tora. En A. Nathan (Ed.), Obras filosdficas y
morales (pp. 131-173). Ediciones Obelisco.

Mansi, D. (1788). Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, t. XXIX. Apud Antonium
Zatta.

Marichal, J. (1984). Teoria e historia del ensayismo hispdnico. Alianza Editorial.

Mohrmann, C. (1961). Etudes sur le latin des chrétiens, t. II. Edizioni di storia e letteratura.

Morey, J. (1993). Peter Comestor, Biblical Paraphrase, and the Medieval Popular Bible.
Speculum, 68(1), 6-35.

Netanyahu, B. (1999). Los origenes de la Inquisicion en la Espaiia del siglo XV. Critica.

Orfali, M. (1998). Talmud y Cristinanismo. Historia y causas de un conflicto. Riopiedras.

Pastore, S. (2010). Una herejia espariola. Conversos, alumbrados e Inquisicion (1449-1559).
Marcial Pons.

Rabikauskas, P. (1990). La cristianizzazione della Lituania (XIII e XIV secolo). In E. Francaise
de Rome (Ed.), L'Eglise et le peuple chrétien dans les pays de (Europe du Centre-est et du
Nord (XIV*-XV* siécles) (pp. 3-11). Ecole francaise de Rome.

Rico, F. (1972). Alfonso el Sabioy la “General estoria”. Ariel.

Rosenstock, B. (2012). Against the Pagans: Alonso de Cartagena, Francisco de Vitoria, and
Converso Political Theology. In A. Aronson & G. P. Kaplan (Eds.), Marginal Voices. Studies
in Converso Literature of Medieval and Golden Age Spain (pp. 117-139). Brill.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://ubt
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02

En el Defensorium de Alfonso de Cartagena 67

Roth, N. (1995). Conversos. Inquisition and the Expulsion of the Jews from Spain. University of
Wisconsin Press.

Sanctotis, C. (1591). Vita D. Pauli Episcopi Burgensis. In P. Santa Maria, Scrutinium
Scripturarum (pp. 10-78). Apud Philippum Tuntam.

Santa Maria, P. (1852). Additiones ad Postillas magistri Nicolai de Lira (Prologus). In J. P. Migne
(Ed.), Patrologia Latina, t. CXIII (cols. 35-50). In Via d’Amboise.

Santa Maria, P. (1591). Scrutinium Scripturarum (C. Sanctotis, Ed.). Apud Philippum Iuntam.

de Segovia, J. (1873). Historia Gestorum Generalis Synodi Basiliensis (E. Birk, ed.). vol. 1,
Monumenta Conciliorum Generalium seculi decimi quinti. Concilium Basiliense, t. I. Typis
C. R. Officinae Typographicae Aulae et Status.

Stuczynski, C. (2020). Converso Paulinism and Residual Jewishness. Conversion from
Judaism to Christianity as a Theological-political Problem. In T. Dunkelgriin & P. Maciejko
(Eds.), Bastards and Believers. Jewish Converts and Conversion from the Bible to the Present
(pp. 112-133). University of Pennsylvania Press.

Suarez Fernandez, L. (2012). La expulsién de los judios. Un problema europeo. Ariel.

Sudmann, S. (2005). Das Basler Konzil. Synodale Praxis zwischen Routine und Revolution.
Peter Lang Verlag.

Synave, P. (1926). La doctrine de Saint Thomas d’Aquin sur le sens littéral des Ecritures.
Revue Biblique, 35(1), 40-65.

Szpiech, R. (2012). A Father’s Bequest: Agustinian Typology and Personal Testimony in the
Conversion Narrative of Solomon Halevi/Pablo de Santa Maria. In J. Decter & A. Prats
(Eds.), The Hebrew Bible in Fifteenth-Century Spain. Exegesis, Literature, Philosophy, and
the Arts (pp. 177-198). Brill.

Tritle, E. (2015a). To the Jew First and to the Greek: Alonso de Cartagena’s Defensorium unitatis
christianae and the Problem of the Jewish Flesh in Fifteenth-Century Spain (Phil. Diss.).
University of Chicago.

Tritle, E. (2015b). Anti-Judaism and a Hermeneutic of the Flesh. A Converso Debate in
Fifteenth-Century Spain. Church History and Religious Culture, 95,182-202.

Villacafias Berlanga, J. L. (2012). La ratio teolégico-paulina de Alonso de Cartagena. En C.
Flérez Miguel, M. Hernandez Marcos y R. Albares Albares (Coords.), La primera escuela
de Salamanca (1406-1516) (pp. 75-94). Universidad de Salamanca.

Woelki, T. (2011). Lodovico Pontano (1409-1439). Eine Juristenkarriere an Universitdt, Fiirstenhof,
Kurie und Konzil. Brill.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 49-67


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.02




ESTUDIOS LITERARIOS

RELACIONES TEMATICAS Y ECOS ENTRE EL SCRUTINIUM SCRIPTURARUM Y
EL DEFENSORIUM UNITATIS CHRISTIANAE

THEMATIC RELATIONS AND ECHOES BETWEEN THE SCRUTINIUM SCRIPTURARUM
AND THE DEFENSORIUM UNITATIS CHRISTIANAE

HECTOR GARCiA FUENTES
Universidad de Salamanca / IEMYRhd
hectorgf@usal.es

ORCID: 0000-0001-6387-7705

Recibido: 31-10-2022
Aceptado: 16-01-2023

RESUMEN

Este articulo tiene como objetivo relacionar el Scrutinium con el Defensorium. Se demostrara
através de la comparacion de los textos una influencia directa del primero en el segundo. Es-
trategias y elementos del Scrutinium se veran reorganizados en el Defensorium de acuerdo a
sus objetivos particulares. Basandose en la metodologia escolastica—el uso de la ratio y auc-
toritas—y el vinculo entre el Antiguo Testamento y el Nuevo como principios argumentati-
vos, ambos tratados exponen ideas muy similares respecto a los judios y los judeoconversos.
A pesar de que las dos obras acenttian el factor judio, ninguna dejara de ser ortodoxamente
cristiana. Asi pues, se pondra de relieve la singular caracteristica de estos tratados cristianos
escritos por conversos muy conscientes de su condicion hebrea.

Palabras clave: Scrutinium, Pablo de Santa Maria, Defensorium, Alfonso de Cartagena, judaismo.

ABSTRACT

The aim of this paper is to relate the Scrutinium to the Defensorium. A direct influence of
the former on the latter will be demonstrated through comparison of the texts. Strategies
and elements of the Scrutinium will be reorganised in the Defensorium according to their
particular objectives. Drawing on scholastic methodology —the use of ratio and auctori-
tas— and the link between the Old Testament and the New as argumentative principles,
both treatises will present very similar ideas about Jews and Judeo-converts. Although both
works emphasise the Jewish factor, neither will cease to be orthodoxly Christian. So, the
unique characteristic of these Christian treatises written by converts who were very con-
scious of their Hebrew status will be highlighted.

Keywords: Scrutinium, Pablo de Santa Maria, Defensorium, Alfonso de Cartagena, Judaism.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 (CC BY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:hectorgf%40usal.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6387-7705
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

70 Héctor Garcia Fuentes

A Juan Miguel, que es un hombre perceptif
y sabe leer en los rostros ayer los rostros mariana.
Gloria nostra est testimonium conscientiae nostrae (2 Cor 1, 12)

1. INTRODUCCION

Querria comenzar este articulo recordando al recientemente fallecido Javier Ma-
rias, en concreto su novela Tu Rostro Mariana. ;Habria podido conjeturar Shlomo
ha-Levi (1350/2-1435) que un dia pasaria a ser Pablo de Santa Maria? ;Que uno de
los rabinos mayores de la aljama de Burgos, él mismo, llegaria a ser obispo de esa
misma ciudad'? Ciertamente, a la investigacion histérica le estd vedada la dimen-
sién mas intima de la conciencia; ahi solo cabe especular. No podemos saber si en
algin momento pens6 que podria convertirse en un fiel cristiano; pero, aunque lo
pensara, lejos estaria ese su ‘rostro ayer’ de la realidad de su futuro ‘rostro manana’
En cualquier caso, y a mi entender, esos dos rostros son los que conversan en la pri-
mera parte del Scrutinium Scripturarum (1432/4): el antiguo hombre viejo y el re-
novado al despojarse de ese pasado ‘yo’, o acaso no del todo. En efecto, uno de los
problemas de esta transfiguracion de la identidad, del paso de un ‘rostro ayer’ a un
‘rostro mafiana), es en qué términos sucede el transito, pues ‘todo pasay todo queda,
y los vericuetos de nuestra relacién con el pasado no presentan siempre los mismos
grados de olvido o asimilaciéon (Benito Ruano, 2001: 179-215; Nirenberg, 2009). ;En
qué medida integrd el padre de Alfonso de Cartagena (1386-1456) su bien asentado
judaismo en la nueva condicién cristiana? La bibliografia se ha servido de varias de
sus obras para dar respuesta a esa pregunta y ha propuesto una especie de teologia
o historiografia conversas con unos rasgos diferenciales (Rosenstock, 2002; Szpiech,
2010; Stuczynski, 2012; Yisraeli, 2014, 2018). Sin embargo, este articulo no trata direc-
tamente sobre esas caracteristicas, aunque quizas se hallen implicadas en el hilo
del discurso, sino de algunas relaciones tematicas y ecos entre el Scrutinium Scrip-
turarum y el Defensorium Unitatis Christianae (1450).

Vaya por delante que el Scrutinium* no es una obra proconversa stricto sensu,
sino un tratado de orden teoldgico y exegético en forma dialogada, que escenifica
primero la discusion entre un judio, Saulo, y un cristiano, Pablo; y, segundo, la ins-
truccién por parte de un maestro a un bisofio discipulo a fin de que se allegue a una
mayor devocién. Como la bibliografia ha sefialado (Stuczynski, 2012: 156; Yisraeli,
2018:166), estas dos etapas revelan la propia experiencia de Pablo de Santa Maria,

! Para conocer los datos de la vida de don Pablo, véase Serrano (1942: 9-117); Cantera Burgos (1952:
274-351); Netanyahu (1999: 150-184). Mas all4 de la clasificacién de los conversos en forzados (anusim) y
renegados (mesumadim), cabe un tercer tipo: aquellos que “lo hicieron por convencimiento personal,
o0 mejor, tras una reflexion o confrontacion teoldgica de ambas fes” (Pastor, 2015: 69).

2 He usado la edicion burgalesa de Cristobal Sanctotis de 1591. Citaré el Scrutinium indicando
parte, distincion, capitulo y pagina de la obra. Por ejemplo: Scr. 2.5.13. 492.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 7

que tras su conversion se marcho a estudiar teologia a Paris, y su conviccion de que
el conversos debe continuar su formacién una vez dado el paso de la fe. No basta,
entonces, con caerse del caballo hacia Damasco, sino que es necesario un Ananias
para que se desprendan las escamas de los ojos* (Hech, 9, 1-18). Asi pues, el Scruti-
nium se nos presenta como una singular obra, inserta en el género adversus Iudaeos
(Williams, 2012: 267-276), pero con unas notas especiales por razones de autoria
(Santiago-Otero y Reinhardt, 2001: 122). La condicién judeoconversa de Pablo y su
modo de integrar su antigua identidad en la nueva resultan en una obra no empa-
rentada linealmente con el clima de la Disputa de Tortosa (1413-1414)5, en la que
primaba la direccion cristiana de las conversaciones y eran omitidos ciertos plan-
teamientos hebreos; y abierta a la tradicion talmudica y rabinica (Yisraeli, 2018: 168-
175). Esta originalidad se combina con unas apreciaciones del linaje de los judios
que se adelantan dos décadas a la problematica judeoconversa, disparada a partir
de la revolucion toledana de 1449 (Benito Ruano, 1961; Round, 1966; Gonzalez Rolan
y Saquero Sudrez-Somonte, 2012).

En cambio, el Defensorium Unitatis Christianae’, que toma su origen en dicha re-
volucioény, si tiene como objetivo principal la defensa del judeoconverso, y todos sus
esfuerzos se pliegan a ese empeiio®. En contraste con la obra de su padre, la preo-
cupacion de Alfonso de Cartagena es legal, politica y social; y en ningin momento
hay rastro del ambiente interreligioso del Scrutinium. A pesar de su condicién he-
brea, don Alfonso nunca experimenté una conmocion pareja a la conversion en
edad madura de su padre, y conservd practicamente desde su nifiez un estatus cris-
tiano; en cuanto a la formacion también divergié de su progenitor, al decantarse
por los estudios juridicos, si bien no cejé nunca de frecuentar la Escritura, como le

3 Un estudio sobre la polisemia que a través del siglo xv va adquiriendo el término converso puede
verse en Yisraeli & Israeli (2022). Por otro lado, este articulo pone a disposicién del lector una apabu-
llante bibliografia sobre la cuestién.

4 Idéntica expresion seria usada por don Pablo al narrar su conversién en el prélogo de las Additio-
nes: “Cum vero placuit illi cujus misericordia mensuram non habet, me a tenebris ad lucem, a caligi-
nosa turbine ad serenum aerem revocare: ceciderunt quodammodo squamae de oculis mentis meae
[...]” (PL g, 35b).

5 Del Valle Rodriguez (2021) ha publicado recientemente una edicion critica de la Disputa en tres
volimenes, que recogen la version latina, la hispanoaragonesa y relatos hebreos.

6 Citaré el Defensorium (Cartagena, 2022) sefialando parte, teorema si lo hay, capitulo y pagina. Por
ejemplo: Def 2.1.8.105.

7 Una aproximacion a los origenes del problema judeocristiano de la época, venero de la revuelta
toledana y la publicacion de los primeros estatutos de limpieza de sangre, puede encontrarse en Si-
croff (1985: 43-85) y Roth (1995). Vidal Doval (2013) analiza el primero de dichos estatutos, el de Pero
Sarmiento, y lo desacopla del contexto puramente genealdgico, haciendo una lectura politica, social
y juridica del mismo.

8 Amén de los textos editados por Gonzélez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte (2012), cabe sefia-
lar las obras de Diaz de Montalvo (2008), Torquemada (2002) y Oropesa (1979) como participes del
mismo empefio. Véase a este respecto Edwards (2008), Giordano (2018) y los estudios introductorios
que acompaian a las obras sefialadas.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

72 Héctor Garcia Fuentes

demandaba el consejo paternos. La Escritura y los dos derechos se hilvanan en el
Defensorium bajo una perspectiva armonica e integradora, cuyo concierto no deja
de sefialar la condicién de pleno derecho del judeoconverso en la Iglesia y la Res-
publica Christiana, a la zaga de lo que se habia decretado en Basilea*. No obstante
lo dicho, el método de ambos es coincidente y hunde sus raices en el medioevo y la
escolastica (Makdisi, 1974). Padre e hijo aplican unos principios comunes a sendos
tratados: su reflexion esta vertebrada, por un lado, de las auctoritates, y, por otro,
de la ratio. Uno y otro traen la misma cita de Aristételes para legitimar tal procedi-
miento: “Vero omnia consonant™.

2. LA TRADICION DE LA ALIANZA

El prélogo del Scrutinium pivota en torno al versiculo Scrutamini Scripturas, quia
vos putatis in ipsis vitam aeternam habere, et illae sunt quae testimonium perhibent
de me (Jn 5, 39). Advierte don Pablo que para lograr el conocimiento de Cristo a tra-
vés de la Escritura existen tres condiciones. La primera incumbe al scrutinium dili-
gens, en absoluto perfunctorio; o per lucernas, a modo de quien busca algo perdido
en la oscuridad o en hondas profundidades. En segundo lugar, habla de escudrifiar
las escrituras originales apud ipsos Hebraeos, esto es, las glosas o autoridades talma-
dicas, pues de ellas se toman argumentos eficaces contra los judios. La tercera con-
dicién es dejar a un lado el sensus mysticus y parar mientes en el sensus litteralis=, de

9 “Cujus clariori exquisitioni, fili charissime, cum non modicum conferant studium, et disciplina,
ad quae te (licet jurium doctrinis a pueritia occupatum) interdum anhelare conspicio, et inter stu-
dia juris, et disceptationum forensium occupationes, utriusque Testamenti spicas, quasi furtim ru-
minare tentantem, aliquo munusculo excitare saepe proposui desideriumque tuum paterno favore
juvare” (PL 113, 36d). Citado por Fernandez Gallardo (2018: 565, n. 40). La biografia de Cartagena de
este mismo autor (2002) sigue siendo la mas autorizada hasta la fecha. Consultese, sin embargo, Va-
lero Moreno (2019) para algunas actualizaciones.

© Alfonso de Cartagena citard estas palabras del Concilio de Basilea (Sesién XIX, 7 sept. 1434): “Y
dado que por la gracia del bautismo se hacen conciudadanos de los santos e intimos de Dios, y es con
mucho mas digna la regeneracion del espiritu que el nacer de la carne, decretamos con esta ley edic-
tal que gocen de los privilegios, libertades e inmunidades de las ciudades y lugares donde son regene-
rados por el sacro bautismo, que otros adquieren exclusivamente en razén de su nacimiento u origen”
(Cartagena, 2022: 2.4.14. 251).

" Arist., EN, 1.8.13 (1098b.10). Véase el motto aristotélico en Def 2.1.7. 98 y en Scr: 1.3.3. 146.

2 La Disputa de Tortosa recondujo la mirada de los exégetas cristianos hacia el sentido literal. Pero
no seria un sentido literal chato, sino un sensus litteralis plenior, iluminado por la luz del Nuevo Tes-
tamento: las voces debian translucir el propésito del autor, esto es, Dios: “Unde addendum est prae-
dictis: quod sensus sacrae Scripturae, ad hoc quod litteralis dicitur, requiritur quod sit intentus ab
auctore sacrae Scripturae, qui est Deus. Cujus ratio est: nam sensus litteralis cujuscunque scripturae
estille quem auctor intendit, cum voces sint earum, quae sunt in anima, passionum notae: ut in prima
Periermenias; sed constat quod auctor sacrae Scripturae est Deus, et sic patet quod sensus litteralis
de quo agitur, est ille qui a Deo intenditur, et per voces in littera contentas signatur. Ex quibus sequi-
tur quod sensus litteralis sacrae Scripturae non debet dici ille sensus qui in aliquo repugnat Ecclesiae
auctoritati seu determinationi, quantumcunque talis sensus sit conformis significationi litterae: talis

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 73

ahi brota el verdadero testimonio, las pruebas manifiestas, cuya materia da forma
al argumentum efficax. Pero cojo es el intento de aprehender el verdadero signifi-
cado del texto si solo se acude a la expresion denotativa (proprie) y se pasa por alto
la connotativa (significative), pues la mera comprension literal es un espejismo que
mina la despejada vision que solo puede proporcionar la indagacion de lo figurado
en esas tinieblas que guardan prefiguraciones, obumbrationes, legadas principal-
mente por el Antiguo Testamento. En definitiva, un escudrifiamiento exquisito* y
racional que pavimente la senda encaminada a Cristo: buscar ex foto corde conlleva
desvelarlo en toda la Escritura. Rota intra rotam (de Lubac, 1959: 335)...

De este modo, el sentido literal no se opone a las interpretaciones incardinadas
en esa indagacion cristolégica. Don Pablo habia hecho referencia a san Agustin,
en especifico a su Contra Donatistas, para argiiir que solo en aquel radica el argu-
mento eficaz; y también su hijo citaria la misma obra agustiniana con el propésito
de apuntalar el sentido literal, concebido ahora como matriz del resto de los senti-
dos®. Sin embargo, ambos iran mas alla del significado primario en una lectura con-
vertida e iluminada de la Escritura. La cuestion exegética, en el caso de Cartagena,
venia introducida tras el epitome de la historia de la redenciéon, expuesto en los
cinco primeros capitulos de la primera parte. A partir de ahi, jalona un discurso des-
tinado a probar que dicha historia redentora aflora a lo largo y ancho de la Escritura,
y puntualiza que no hay diferencia radical entre un Testamento y otro, en todo caso
una divergencia como la que acontece entre lo perfecto y lo imperfecto (Def. 1.5. 31).
Laley mosaica y la ley del Evangelio persiguen un idéntico fin, y su disonancia recae
sobre la exigencia®: la vieja cuestion propedéutica plasmada por el Apéstol con la

enim sensus non solum non intenditur ab auctore, sed potius est haereticus” (PL 113, 39d-40a). Citado
por Delgado Jara (2014: 447, n. 81).

3 A la segunda condicion se objeta que esa literatura hebrea es posterior a la llegada de Cristo; la
objecion se resuelve con un enfoque histérico: aunque fue recopilada con posterioridad a su llegada,
era previa su escritura. Y pone el ejemplo del Decretum de Graciano como compilacién y ordenaciéon
tardia de lo ya existente. Acaso sea la respuesta a la objecién tercera—';por qué necesitamos el escru-
tinio si basta con reparar en los significados basicos de las palabras, el sensus litteralis?— mas intere-
sante al incidir de lleno en la cuestion exegética: “Sunt in sacra Scriptura multae dictiones aequivocae,
significantes diversa, quae ad hoc, ut sciatur, sub quo sensu accipi debeant, requiritur rationis scruti-
nium” (Scr. prol. 102).

4 “Non autem ad lectionem simplicem Scripturarum, sed ad scrutationem exquisitam eos mitte-
bat: quia ea quae de eo dicebantur in Scripturis, desuper obumbrabantur; neque in superficie expri-
mebantur, sed velut quidam thesaurus recondebantur” (Scr: prél. 103). La cita pertenece a Crisdstomo,
traido por santo Tomas en la Catena in Ioannem cap. 5, lectio 9.

5 “Aunque en la Sagrada Escritura una multitud de sentidos se toman como verdaderos, utiles y
provechosos para nuestra salvacion, el sentido literal, sin embargo, es anterior, mas sélido y mas digno
de memoria. Pues de él, como de cierta raiz, provienen los demas” (Def. 2.1.2. 71).

16 “Las leyes pueden distinguirse porque, aun persiguiendo ambas el mismo fin, una lo hace con
mas cercania y la otra desde lejos, de manera que en una misma ciudad una ley se impone a los hom-
bres adultos, que pueden buscar usualmente lo que concierne al bien comun, la otra versa sobre la

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

74 Héctor Garcia Fuentes

imagen del pedagogo (G4l 2, 24-25). Tras ello introduce una extensa cita de Orige-
nes, que sellara la copula de los dos Testamentos al sefialar la actualidad, la viven-
cia, del mandamiento de amor al préjimo en Moisés®. Seguidamente sefiala don
Alfonso, con perfecta concatenacion légica, que el pueblo de Israel, en el fondo, ya
experimentaba el Evangelio, como si el tiempo se hubiera comprimido y la verdad
evangélica pudiera estar simultdneamente en todo momento. Ciertamente lo que
recalca es, por un lado, la singularidad del linaje judio y, por otro, la excepcionali-
dad de su ley, comparada ahora a un nifio cuya promisoria madurez exhibe el Evan-
gelio. En efecto, el judeoconverso no despierta a “un Nuevo Testamento radical, sino
[que lo escucha] como el Antiguo en su prefiguraciéon y como uno Nuevo en la con-
sumacion espiritual y en la perfeccion de lo imperfecto” (Def. 1.6. 35); en contraste
con el gentil, que llega a él cual forastero. Es entonces cuando, fundadas las condi-
ciones exegéticas —la trabazon de las dos leyes—, arranca una serie de capitulos
en los que todo un arsenal original de interpretaciones veterotestamentarias, basa-
das en el sensus litteralis plenior, refrenda lo antedicho: la historia de la redencién
del hombre.

La relacion entre ambos Testamentos la trata don Pablo en la distincion octava
de la primera parte del Scrutinium (1.8. 242-283)». En el dialogo, Saulo trae cierto
versiculo (Deu 4, 2) que parecia oponerse a cualquier cambio en la ley mosaica. El
personaje de Pablo arguye que tal mandato —Non addetis ad verbum, quod vobis
loquor, neque auferetis ex eo— iba dirigido al pueblo, y que negar la posibilidad de
afadir o quitar algo de su ley seria limitar el poder de Dios. Ademas, fue prome-
tida una ley distinta a la otorgada tras la salida de Egipto (Jer 31, 31-33), y distinta lo
seria en contenido y forma, al no escribirse sobre tablillas de piedra sino en los co-
razones. Su excelencia, asi como la ineficacia de la ley antigua, la prueba don Pablo
con auctoritates al mismo tiempo que declara: “Nadie debe negar que la ley mo-
saica es santa, ya que fue dada por Dios. Puede decirse vana, sin embargo, en la me-
dida en que los hombres no conseguian con ella el fin para el que fueron creados,
esto es, la vida eterna y gloriosa>. Es relevante la discusion que sigue sobre la du-
racion de la ley mosaica, pues ahi se pone de manifiesto la conciencia histérica de
don Pablo. ;Tiene la ley antigua una vigencia in aeternum? ;O por el contrario la ley

educacion de los muchachos que han de ser instruidos para emular, cuando se aproximen a la edad
propicia, las obras de los mayores” (Def. 1.5. 31).

7 Don Alfonso, ademas de citar el pasaje de Pablo, lo comenta a partir de la Glossa Ordinaria.

18 Asi, la ley hebrea no es para nada antigua, o solo para quienes la entienden carnal y no espiri-
tualmente; en consecuencia, ambas leyes, la del Evangelio y la mosaica, son nuevas, un Nuevo Testa-
mento intelligentie novitate, por la novedad del entendimiento, que también renueva a quienes asi lo
contemplan.

9 A su vez, mucho de lo contenido aqui depende de santo Tomas (summ. theol. I-1I q. 98-108).

20 “Nullus negare debet, quod lex Mosaica est sancta, quia fuit a Deo data, potest tamen dici vana,
in quantum per eam homines non consequebantur finem ad quem fuerunt creati, scilicet ad vitam ae-
ternam et gloriosam” (Scr: 1.8.3. 246).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 75

nueva la torna caduca? Tras matizar el término hebreo holam, que se debe verter
al latin como saeculum, aunque Jerénimo, sirviéndose del uso comun del habla, lo
tradujera como aeternum o sempiternum, e incidir de nuevo en la excelencia de la
ley del Mesias*, Pablo responde a dos objeciones de Saulo: la primera sobre la im-
posibilidad de la imperfeccion en las obras divinas (Deu 32, 4) y, la segunda, sobre
la eternidad de sus obras (Ecle 3, 14). A la primera responde que la perfeccion di-
vina tiene una doble lectura, pues existe la perfeccion pura (simpliciter) y una per-
feccion condicionada al tiempo (secundum temporis conditionem) —por ejemplo,
un nifio puede ser perfectamente virtuoso en el marco de su edad, pero no desde
un enfoque adulto—; y, ala segunda, retrotrayéndose al término 4olam y afirmando
que las obras de Dios perseveran solo in saeculum, en el tiempo por él determinado.

Una vez que se han subrayado algunas diferencias palpables, el didlogo contintia
esta vez para restituir la ley mosaica e integrarla de algiin modo en la ley nueva. En
efecto, esta dialéctica que en un principio negaba ahora es capaz de asimilar en un
orden superior lo que parecia rechazar. Si la ley antigua es vana y no persevera, ad
quid occuparet membranas vestras?, pregunta Saulo. Sin duda la cuestion ya habia
sido tratada por el Apdstol (Ro 15, 4), y Pablo indicara los cuatro modos que tiene
un cristiano de aprovecharse del Antiguo Testamento?. La armonia remarcada por
el parentesco entre las dos leyes solo es un umbral para una mayor matizacién que
las distinga. En parte ya se habia realizado con la declaracion de que la ley del Me-
sias es el punto y final de la ley mosaica en virtud de la promesa y de su excelencia
(Jer 31, 31-33). Sin embargo, aquello de la ley antigua que perteneciera a la ley natu-
ral tendria continuidad. Las palabras de Cristo sivis ad vitam ingredi, serva mandata
(Mt19,17) tenian que comprenderse bajo esa dptica, y solo incumbian a los manda-
mientos morales de la ley mosaica, que se distinguen de los judiciales o ritualesz.

2 Debido a su mayor estabilidad —esté grabada en los corazones, como la ley natural, y no en ta-
blillas—; a que tiene una mayor extensién —no solo obliga a los judios y en la tierra prometida, sino a
cada hombre y en toda regién—; y a que le incumben mas los bienes y males espirituales que los tem-
porales. En este ultimo punto se sirve de argumentos filoséficos ademas de escriturarios para consoli-
darlo y concluir: “Ex quibus habes, quod legi Mosaicae fuit terminus praefixus suae durationis, scilicet
lex nova, in quam terminatur, et ad quam disponit, et in quam ordinatuy, sicut imperfectum ad per-
fectum” (Scr. 1.8.6. 255).

22 Los temas histdricos, las profecias, los asuntos sapienciales y legales, son todos inestimables usu-
fructos del cristiano, e incluso dos de sus preceptos (Deu 6, 5y Le 19, 18), conocidos bien vel per natu-
ram vel per fidem, coinciden con los dos mandamientos supremos, el amor a Dios y al prdjimo (Mt 22,
36-39), necesarios para obtener la misericordia divina (Ex 20, 4-6). La idea de hacer pender toda la ley
de unos pocos preceptos, recordara Pablo en el didlogo, no es una novedad cristiana, sino que se en-
cuentra ya en los talmuditas.

28 Lalinea divisoria es el derecho natural, en todo momento engarzado con los mandamientos mo-
rales, mas no con los judiciales o ceremoniales. Estos tltimos actiian como determinaciones de la ley
natural, pero esas determinaciones no proceden de ella, sino de la institucién mosaica —el sacrificar
alos dioses viene dictaminado por la ley natural; el qué, el cémo, el cuando, no—;y son estas institu-
ciones, los mandamientos judiciales o rituales, las que hace caducar la ley evangélica.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

76 Héctor Garcia Fuentes

Cuando Saulo objeta a esto que las instituciones mosaicas son divinas y por tanto
inmutables (N 23, 19), Pablo contesta, haciendo hincapié en la historicidad de la
ley, que las leyes divinas son susceptibles de cambio, pues en el comienzo al hom-
bre le estaba vedado el comer animales (Gé 1, 29) y no asi tras el diluvio (Gé g, 3).
“En consecuencia, es evidente que Dios, que es inmutable, cambia sus estatutos en
la medida en que se adectan a los diversos tiempos”.

Estas minuciosas disquisiciones no aparecen en el Defensorium. Pero la percep-
cion historica de la ley es algo de lo que parecen ser muy conscientes padre e hijo. De
hecho, don Alfonso lo afirma explicitamente, en un marco juridico, cuando instruye
a Marcos Garcia de la Mora con una declaracion totalmente en consonancia con lo
que habia hecho don Pablo desde una perspectiva escrituraria. Al margen de las es-
trategias sostenidas, las consideraciones de los dos Testamentos expuestas en ambas
obras coinciden en lo fundamental, y casi podriamos decir que las dos leyes se conci-
ben como un tinico organismo que pasa de la nifiez a la madurez, ‘de lo imperfecto a
lo perfecto’; un parecer tradicional. La distancia entre ellos parece mas marcada en el
Scrutinium y mitigada en el Defensorium2®. No obstante, la indivisibilidad del canon
sagrado es incuestionable en los dos tratados, pues es la condicion de posibilidad de
cualquier exégesis prefiguradora, “la tradicién de la Alianza™.

3. VERDADEROS ISRAELITAS

La primera distincion del Scrutinium versa sobre quienes iban a ser redimidos por
Cristo, judios y gentiles, aunque el acento recaera sobre estos tltimos (1.1.1. 105-117).
Ciertamente, los cuatro capitulos que la conforman parecen afanarse por sacar de

24 “Ex quo patet, quod Deus immutabilis manens statuta sua prout diversis congruit temporibus
mutat” (Scr. 1.8.12. 266). La distincién octava continta dilucidando los temas de la idolatria, la obser-
vancia del sabbat y la circuncision, y finaliza con la correcta comprensién de unas palabras proféti-
cas (Mal 3, 22).

25 “Que no te pase desapercibida la quinta prueba documental: que las constituciones se deben
promulgar de acuerdo a la singularidad de los lugares y de los tiempos, de manera que lo que suele
ser apropiado a un lugar, no se ha de extender a otro, y lo que es adecuado a un tiempo, no debe abar-
car los otros, como dice Isidoro: “Una ley sera honesta, justa y factible si se adapta al lugar y al tiempo”
(Def. 2.4.24. 319).

26 Ciertamente, no se puede olvidar el contexto y el propésito de cada obra: la primera se esfuerza
por presentar nitidamente los principios cristianos a los judios en la primera parte, o al recién conver-
tido en la segunda, y subraya los desacuerdos entre un grupo religioso y otro; la segunda busca legiti-
mar al judeoconverso y resalta la excelencia de los rasgos judios.

27 Palabras procedentes de la carta que don Pablo escribiria a al-Lorki tras su conversiéon: “Mi pro-
posito ahora no es otro que el explicar de qué manera es justo que cada creyente examine los funda-
mentos de su religion, y que los que creen en la doctrina de nuestro maestro Moisés (la paz sea con él),
una de cuyas bases es la venida del Mesias, deben sondear la Escritura y la Tradicion respecto a nues-
tro Mesias [para comprobar si Jesus] es el sefialado. Esta indagacién no va contra la religion, antes
bien, la afirma mas. Y tal examen es la puerta de esperanza por la cual hemos penetrado yo y mis ami-
gos en la tradicion de la Alianza” (Cantera Burgos, 1933: 446).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 77

la obnubilacién solipsista a los israelitas. Al comienzo, Saulo opina que solo los ju-
dios han de ser salvados in die illa (Is 4, 2), que esa salvacion se extiende a omne
semen Israel (Is 45, 15) y se opone al resto de pueblos (Is 60, 2)*%. La respuesta de
Pablo se encamina a sefalar el defectuoso escrutinio, en concreto la omision de al-
gunos pasajes en los que claramente se enuncia la salvacién de otras naciones. A
continuacion expondrd una serie de testimonios que avalan su posicién (Gn 49, 10;
Is 11, 10; Za 2, 15; Is 49, 6). Rebatido este punto, Saulo vuelve a hacer hincapié en la
absoluta redencion del pueblo judio (Is 45, 15), y la contestacion llega como un jarro
de agua fria: “No todos los israelitas que descienden de Israel segtin la carne iban a
ser redimidos o salvados por Cristo, sino muy pocos de entre los que quedaran”. El
versiculo que lo refrenda (Jer 3, 14) hace referencia a una eleccion escasa, que a su
vez se justifica por la justicia de los elegidos; de tal modo, unum de civitate, et duos
de cognatio, quasi dicat: Valde pauci eligentur ex multis (Scr. 1.1.1. 108). A esta argu-
mentacion se haran varias objeciones. La primera proviene de la perplejidad que
causa la Escritura cuando parece afirmar cosas contrarias. La solucién que ofrece
Pablo es de indole exegética: antes de nada se debe reparar en la univocidad o equi-
vocidad de los términos. Se pone el ejemplo de la filiatio, que no ha de ser entendida
al pie de la letra, sino en sentido figurado, como una filiatio spiritualis®. Asi pues, la
expresion ‘hijos de Israel’ unas veces hay que entenderla de acuerdo a la carne (Ex1,
1y 5) y otras conforme al espiritu (Is 44, 3), “incluso si no son descendientes carna-
les de Israel o Jacob”. Y no era extrafio este parecer a los sabios talmudistas. En el
ultimo capitulo de la distincion, tras la critica de ambigiiedad, Pablo enumera cinco
modos de comprender los términos Israel, Jacob y Juda en la Escrituras.

De los cuatro testimonios que aparecen en el Scrutinium para demostrar la reden-
cion gentil, son tres los citados (Gn 49, 10; Is 11, 10; 49, 6), seguidamente y en el mismo
orden, en el Defensorium (2.1.1. 115). Naturalmente, el antijudaismo que motivé su
redaccion eximia a don Alfonso de un detallado tratamiento de la salvacion de los
gentiles. De hecho, el teorema que lidia con ello es el mas corto de la obra. Es mas,

28 Acto seguido reprocha a Pablo que el Nazareno no produjo esa redencién, cuyas implicaciones
expone, citado como conspicua auctoritas, Maiménides: “El Nazareno no fue el Mesias”. La distincién
tercera se ocupa de dar cumplida respuesta a esta objecion.

29 “Non omnes Israelitici secandum carnem descendentes ab Israel erant per Christum redimendji,
seu salvandi, sed valde pauci ex eis respectu remanentium” (Scr. 1.1.1. 107).

3% Ocurre lo mismo con la ‘tierra prometida, que debe ser entendida equivoce et parabolice (Scr. 1.4.3-4).

3t “Etiam si non sint ab Israel, seu Iacob carnaliter descendentes” (Scr. 1.1.2. 110). Asi pues, quienes
se conviertan de la gentilidad deberan ser llamados israelitas —“Isti sunt, qui convertuntur de Gentili-
tate conversi ad fidem in nomine Israel nominandi sunt” (Scr. 1.1.2. 111)—, y los descendientes carnales
son Israel solo de nombre —“Tales enim non sunt vere, seu simpliciter dicendi Israelitici, nec de Iacob
descendentes, nisi secundum quid, scilicet, secundum nomen tantum” (Scr. 1.1.2. 111)—. En definitiva,
aquellos que con fe y con obras se ligan a Dios son los verdaderos israelitas en lo tocante al espiritu.

32 10 “proprie secundum generationem carnalem”; 2° “secundum carnem et secundum spiritum”;
3° “secundum spiritum proprie sive talis Israel sit secundum carnalem generationem sive non”; 4° “se-
cundum carnalem generationem, non autem secundum spiritualem”; 5° “mixtim” (Scr. 1.1.4. 15-117).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

78 Héctor Garcia Fuentes

la mayor parte del teorema esta dedicada a desentrafiar el ordo vocationis, que me-
diante el quehacer exegético desemboca en una microhistoria de la conversion de la
humanidad: una vez convertidos los apdstoles, que simbolizaron los pastores, acon-
tecio la conversion de la gentilidad, prefigurada en los magos; sin embargo, la tercera
y ultima fase de esa historia, la salvacién de Israel, representada en la presentacion
de Jesus al Setior en el templo y la visién del justo Simeon, no habia llegado todavia,
pues faltaba la ‘entrada’ de todos los gentiless:. Luego seria sintoma de la consecu-
cién de la ultima fase el incremento de las conversiones entre los infieles del pueblo
hebreo. Ultima fase de la historia de la redencién del hombre que equivalia a la in-
minencia del juicio universal. ;Pero como entender el dictum apostdlico “todo Israel
sera salvo” (Ro 11, 26), mentado como colof6n de estas consideracioness+? Para ello se
debe acudir al teorema primero, que trata sobre la redencion del pueblo de Israel. En
primer lugar, don Alfonso remata el primer capitulo con la rotundez paulina: “;Ver-
daderamente rechazé Dios a su pueblo? De ningtin modo. De hecho, también yo soy
israelita del linaje de Abraham, de la tribu de Benjamin. No rechaz6 Dios a su gente, a
la que conoci6 de antemano” (Ro 11, 1-2). No obstante, aunque ya lo habia indicado3,
vuelve a sefialar que “todos los fieles se contienen en el nombre de Israel” (Def. 2.1.2.
71), precisamente donde recuerda la cita de Agustin Contra Donatistas sobre el sen-
sus litteralis y aclara que tal interpretacion no lo quiebra. Por el contrario, hay quie-
nes, a causa de su perfidia y contumacia, incluso proviniendo de la sangre de Israel,
nunca seran incluidos en las filas de los fieles israelitas. Pero no asi los elegidos (Is 41,
8), cierta semilla de Abraham (Mt 3, 9) (Def. 2.1.2. 73), en ninglin momento supedi-
tada a la prosapia. En ese momento, el argumento se bifurca en dos consideraciones
antagonicas sobre el linaje de Israel segtin la carne. Como buen jurista, presta oido a
los dos juicios de la Escritura, uno en contra y otro a favor, respecto a los hebreos. Y
tras un versiculo profético —In Domino iustificabitur et laudabitur omne semen Israel
(Is 45, 25)—, explica don Alfonso:

En efecto, todo el linaje de Israel debia salvarse. Con ello, sin duda, se refiri6 a
los fieles descendientes de Israel. Y no en vano, de hecho, comenz6 con ‘en el Se-
for se justificard, como si dijera: ‘Que reciban de la fe en primer lugar la justicia,
“pues el justo vivira de su fe” (Ro 1, 17), posteriormente tendran alabanza quienes
se hayan hecho fieles’, y como si quisiera referirse con la generalizacién a los israe-
litas fieles, que son los verdaderos israelitas, de manera universal. (Def 2.1.3. 77)

33 Al final del capitulo (Def. 2.2.2), Cartagena (2022) cita al Apdstol: “La ceguera pervive parcial-
mente en Israel hasta que la totalidad de las gentes entre y todo Israel sea asi salvo” (Ro 11, 25-26).

34 Véase el desarrollo de esta cuestion alo largo de la exegética antigua y medieval en Cohen (2005).

35 “Asi pues, sin duda denominaba su pueblo, su gente e Israel a quienes descendian conforme a la
propagacion de la carne de la casa de Jacob, a quien se llama también Israel, bajo cuyo nombre se in-
cluirian también todos los que iban a ser fieles” (Def. 2.1.1. 67).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 79

La aparente paradoja Israel eiectum/Israel electum (Def. 2.1.4. 78) se resuelve me-
diante una correcta interpretacion de los términos. El primero, de acuerdo a la
clasificacion de don Pablo, seria secundum carnalem generationem, non autem se-
cundum spiritualem; el segundo, secundum carnem et secundum spiritums. Por al-
timo, mediante una cita agustiniana que recuerda las palabras de Jesus —“Si filii
Abrahe estis, opera Abrahe facite” (Jn 8, 39)—, remacha con que non ex propaga-
cione carnis, sed ex inmittacione morum homines debere discerni (Def- 2.1.5. 88).

No. Todo Israel no iba a salvarse. Solo el verdadero, el Israel fiel y converso, el cris-
tiano, en cuya carne hebrea parecia dignificarse la fe (Def. 2.1.8. 107, 109, 111). La exce-
lencia de esta raza sera puesta en alza una y otra vez a lo largo del Defensorium, como
su logica interna ordenaba. Pero en ultima instancia lo decisivo seria la familia a la
que el individuo se resolviera a afiliarse. En la discusiéon con el bachiller Marcos, al
desmenuzar la cldusula ex Iudaeis del Cuarto Concilio Toledano, retornaba don Al-
fonso a la cuestién de los hijos por mor de las obras. Las dos citas evangélicas trai-
das ad hoc (Jn1,12-13 y Ef 5,1) eran reveladoras para concluir con una “filiacién [...] a
través de la imitacion” (Def. 2.4.26. 329), insistencia frecuente de quien no osa verse
determinado por un pasado del que no ha sido responsables”. Propter patrum imita-
tionem (Scr. 1.1.2.109). Esta era la expresion que don Pablo utilizé, y cuya compren-
sion se plasmaria en la obra de su hijo.

4. EL BUEN OLIVO

La distincién segunda del Scrutinium es central debido a su tratamiento de la dig-
nidad (1.2.1-4. 117-129). Si bien el Defensorium combatia sin desmayo para mostrar
la del pueblo judio, la obra de su padre se las tuvo que ver con la del pueblo gentil.
Ya el epigrafe de la distincién nos informa de que se va a abordar la vocatio gentium
ad Israeliticam dignitatem (Scr.1.2. 117). Aunque Saulo, al comienzo del capitulo pri-
mero, no olvida que los gentiles pueden ser llamados israelitas, e incluso participar
de su comunidad, no concede tan ficilmente que puedan ser engastados en la dig-
nidad de Israel (Is 14, 1-2). De nuevo, la réplica es de indole exegética: esos versiculos
proféticos, que hablan de ‘extranjeros stibditos, no hacen referencia al tiempo del
Mesias, sino a cuando los judios fueron liberados de la cautividad babilénica (Is 13,
22); pues, tras la llegada del Salvador, israelitas y gentiles formaran un solo pueblo

36 Muy oportunamente don Alfonso trae unas palabras del Ap6stol —Non enim omnes qui ex Israel
hii sunt Israelite (Ro 9, 6)— y la interpretacion isidoriana de la lucha de Jacob con el 4ngel —“Jacob
[...] es un cojo en los descendientes: unos son reputados, al recibir la fe catélica con un corazén sin-
cero, su pierna sana. [...| Pero quienes con un espiritu insolente y un corazoén infiel se opusieron a
recibir la fe catélica representan la imagen de la pierna invélida de Jacob” (Def 2.1.5. 87, 89)— para
apuntalar mas y mas la cuestion.

37 Pertenecemos a quienes seguimos y admiramos o imitamos, ellos son nuestros padres y madres
en espiritu, “de igual modo se dice que Yubal es ‘padre de los citaristas’ no por haberlos engendrado
carnalmente, sino porque continuaron su ensefianza” (Def. 2.4.5.197).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

8o Héctor Garcia Fuentes

(Za 2,14-15) y no habra division entre las nacioness®. El didlogo avanza, y se acentua,
en el epigrafe del capitulo dos (Scr. 1.2.2. 120), la ausencia de varones justos en Jeru-
salén mientras Cristo evangelizaba. Saulo, que omite discutir la aceptacion de ex-
tranjeros en el sacerdocio, por considerarla una trangresion de la ley, alega palabras
de Jesus —non sum missus nisi ad oves quae perierunt domus Israel (Mt 15, 24)—
para oponerse a la llamada de los gentiles. Pablo, en cambio, recuerda un testimo-
nio ya mencionado (Is 49, 6), en el que se declaraba que la redencién también llega
alos gentiles: “Dabo te in lucem gentium”. No obstante, que la obra evangélica acon-
teciera en primer lugar entre los judios, como manifestaba dicho versiculo (Mt 15,
24), se explicaba por la promesa dada a los padress9; pero los judios hicieron patente
su defecto, y dieron lugar a una especie de translatio veritatis. De la naderia hebrea,
del testimonio del siervo a las gentes, y del nuevo rostro de la alianza, mansa y hu-
milde si se compara con la ley antigua (Ex 19, 16), daria testimonio el profeta Isaias
(41, 27-29; 42, 1-4). En suma, la conversacion se habia movido de una defensa de la
dignidad gentil, pareja a la israelitica, a la declaracion de que el pueblo de Israel era
defectuoso.

38 Saulo reconoce la unidad del pueblo, pero persevera en la idea de que esos alienigenae no gozan
de los mismos honores que los israelitas. Un nuevo pasaje traido por Pablo (Is 56, 7) no convence a
Saulo, que demanda una explicacién mas efectiva. Las palabras de Isaias aludian a la adquisicion del
sacerdocio, y Pablo, mencionando los incomparables requisitos de este en la ley antigua (N118, 1-2),
vuelve a interpretar a Isaias (66, 19 y 21) para afirmar que de los gentiles saldrian sacerdotes y levitas.

39 En efecto, de este parecer es Alfonso de Cartagena (2022), que, al explicar ese pasaje, afirma: “No
es que excluya a las ovejas de otro redil, sino que da a conocer que ha sido enviado y también prome-
tido a las de Israel, para que ellas, con muy ardoroso celo, lo reciban como su pastor” (Def. 2.1.1. 67).

4° En el siguiente capitulo (Scr. 1.2.3. 122-126), Saulo comienza preguntando por qué, si hay quie-
nes deben ser considerados verdaderos israelitas por filiacion espiritual, se los denomina en la Escri-
tura ‘naciones’ En esta ocasién Pablo da una respuesta basada, por un lado, en la autoridad del texto
sagrado y, por otro, en la razén natural. A partir de un testimonio de Isaias (65, 9, 13 y 15), defiende el
cambio de nombre del ‘verdadero Israel’ a la denominacién de ‘siervos, dado que de esas palabras
proféticas también se extraen otras conclusiones, como la de que el nombre de Israel ha quedado
como anatema, y por tanto se torna inadecuado para denominar a los verdaderos siervos, que fue-
ron los fieles de la primitiva Iglesia, instruidos después por Jesus en persona y no por la mediacién de
Moisés o de los profetas; y una vez muertos, los fieles tomaron el nombre de cristianos, que hace refe-
rencia al crisma de la gracia, propiamente el emblema distintivo del verdadero pueblo de Dios. Aun-
que Saulo replica que las palabras de Isaias iban dirigidas a los idélatras del Primer Templo, apuntala
Pablo su postura con ciertos versiculos de ese mismo capitulo profético, en los que se aborda la dife-
rencia entre los siervos o fieles de Cristo y quienes lo abandonaron. En cuanto a los razonamientos del
lumen naturale, se ofreceran dos respuestas. La primera incide en la brevedad: seria demasiado prolijo
denominar a los dos grupos ‘Israel, pues habria que afiadir a continuacién secundum spiritualem ge-
nerationem, etc. Y en segundo lugar, aduce Pablo que las cosas reciben su nombre de lo mas digno —
tal es el caso de lo natural o lo artificial—, que son definidas por su forma y no por su materia, que es
menos digna que aquella; ocurre lo mismo con el movimiento, que es denominado por el terminus ad
quem y no por el terminus a quo, pues el fin es mejor que el principio. En definitiva, todo recibe su de-
nominacioén de lo mas digno que haya en ello. Por tanto, el nombre de Israel conviene mas a los que
descendieron de los patriarcas o a sus sucesores o imitadores; pero el nombre de cristiano se adectia

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 81

El tltimo capitulo de la distincién, como se revela en el epigrafe+, parece un di-
minuto tratado proconverso avant la lettre. Vayamos lentamente. Saulo retoma el
tema de la reprobacion a Israel y la consecuente execracion de su nombre. La infe-
rencia de ello no deja de ser logica: la raza carnal de los judios esta maldita, ergo,
si los judios se convirtieran, no obtendrian la dignidad que manifiestan los fieles
gentiles. He aqui el problema judeoconverso expresado en sus elementos minimos.
Mutatis mutandis, ocurri6 igual en la ley mosaica, cuando los gentiles no eran ad-
mitidos en las dignidades israelitas (Deu 23): aunque no existia un completo aban-
dono (Sal 94, 14), tampoco, una inclusion cabal. La reaccién instantanea de Pablo
es negarlo de pleno. En efecto, no seria contrario a la dignidad de Cristo un hebreo
carnal y fiel; sin embargo, la negacién de esta posibilidad iria tanto contra la digni-
dad de los apéstoles y el Bautista como contra la de la virgen Maria, que “nacié del
linaje de Abraham y de la tribu de Jud4, ilustre estirpe de David"+. ; Cémo, entonces,
negar la dignidad judeoconversa, cuando los primeros ‘cristianos’, los mas excelsos,
fueron judios? Saulo, ante tal evidencia, parece responder con timidez: quiza esa
maldicion israelita no tuvo efecto en ellos debido a su santidad. Aqui Pablo, en aras
de la claridad, menciona la Epistola a los Romanos, y Saulo repone que no se han de
traer doctores de sendos bandos a la discusion; pero insiste aquel diciendo que el
testimonio del Apdstol es favorable a su causa, a la de Saulo. De tal modo queda este
ultimo convencido, y Pablo glosara parte de la Epistola sin obstrucciones. Como en
los tiempos del rey David, prefiguraciéon de Cristo, cuando los varones de Juda y los
de Israel contendian por cudl de ellos era mds cercano a surey (2 Sam 19, 43-44), asi
la Iglesia primitiva tuvo un altercado a causa de la preeminencia de sus miembros,
judios y gentiles. Una parte era mayor en nimero, los gentiles, simbolizada por los
varones de Israel; la otra, los judios, declaraba descollar sobre los otros debido a su
parentesco con Cristo, como los varones de Juda con el rey David. La controversia
quedé zanjada por el Apdstol: “Non enim est distinctio Tudaei et Graeci, nam idem
Dominus omnium, dives in omnes, qui invocant illum” (Ro 10, 12). Los gentiles ha-
bian extrapolado la obnubilacion judia a los conversos provenientes de aquel linaje,
y el Apdstol los reprehendia con firmeza: no fue universal la incredulidad hebrea,
pues muchos llegaron a convertirse; y contintia con idéntico pulso: “; Acaso rechazo
Dios a su pueblo? En absoluto” (Ro 11, 1). Pero no era solo que Dios los aceptara, sino
que el otrora Saulo habia sido llamado al honor del apostolado. Y ensalza la digna
soledad de Elias a los pocos judios que se conviertan; Dios, ciertamente, les tiene

a quienes descienden en espiritu de él, de acuerdo a la imitacién de sus obras y la aceptacion de la fe.
De ello consta, ademas, que Cristo excede en dignidad a Abraham, Moisés, e incluso a los angeles de
Dios (Is 52, 13).

41 “Capitulum IIL In quo ostenditur, quod licet nomen Israel seu [uda post passionem Christi fuit
reprobatum, seu in execrationem dimissum: fideles tamen Christi ex Israel et Iacob, secundum car-
nem descendentes, non minus dignitatem Christianam seu ecclesiasticam sortiti sunt, quam alij gen-
tiles” (Scr. 1.1.4. 126).

42 “Ex semine Abrahae est orta, et de tribu Iuda, clara stirpe David” (Scr. 1.2.4. 126).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

82 Héctor Garcia Fuentes

reservados comparieros (Ro 11, 2-4). Incluso la incredulidad judia formaba parte del
plan divino, pues en virtud de ella los apdstoles evangelizaron a los gentiles (Ro 11,
11). La teodicea: “Deus enim adeo est bonus, secundum Augustinum, quod non per-
mittit mala fieri, nisi ex eis elicerentur maiora bona” (Scr: 1.2.4. 128). Y si el mal de
ellos trae tanto bien, ;qué podriamos esperar de su bien? (Ro 11, 12). “Pues, como
dicen los comentadores judios, los conversos que conocen la Escritura podian apro-
vechar més en cuanto a la informacion de las cosas basicas que otros”s. Por tltimo,
Pablo brinda una imagen del buen olivo en consonancia con la tradicién#: las pri-
micias o delibatio hacen referencia a los apdstoles; y las raices, a los patriarcas. En
consecuencia, el destino judio no era irreparabile, sino que estaba capacitado para
el bien, como mostraba la santidad de las raices y de las primicias. Su dignidad de-
penderia de su conversion (Za 8, 13). Y no estaria por debajo de la de los gentiles.

Es curioso como esta distincion se traslada de una defensa de la dignidad de
los gentiles a mostrar vigoroso el honor del ‘verdadero israelita’ La conclusién in-
cide en la unidad de los dos pueblos, si se convierten, verdadero timbre de su glo-
ria. Otro asunto impactante es la declaracién de que los judeoconversos son de gran
provecho debido a su conocimiento de la Escrituras. Don Alfonso nunca llegé a
asomarse, al menos explicitamente, a tales simas; es conocida su posicion conser-
vadora sobre estos asuntos, eje de su discusion con Bruni (Lawrance, 1990; Gonza-
lez Rolan, Moreno Hernandez y Saquero Sudrez-Somonte, 2000). Sin embargo, si
encontramos en el Defensorium, naturalmente, una discusion in extenso de la uni-
dad del pueblo de Dios, provengan sus individuos de donde provengan, y del man-
tenimiento de los honores y dignidades previos a la conversion, o la capacidad de
adquirirlos sin cortapisa. Que en la genealogia de Cristo participaran gentiles se
considera prefigurador de la unién de ambos pueblos: Rahab y Rut, de sangre incir-
cuncisa, se integraron en el pueblo judio en la igualdad del matrimonio. La tnica
inconsutilis, la cohabitacion del lobo con el cordero o la participaciéon de los dos
pueblos en la Pasion de Jestis son simbolos todos de esa unidad, vaticinada también
por profetas como Zacarias (2, 14-15), una cita de la que también se sirvié don Pablo
para afirmar esa misma unién (Def 2.3.1-6). No obstante, la sensibilidad politica de
don Alfonso matizaria dicha unidad a través de la idea del cuerpo mistico paulina
(Castilla Urbano, 2010; Stuczynski, 2014).

43 “Quia ut dicunt expositores Tudaei, scientes scripturas conversi ad fidem magis poterant profi-
cere circa informationem simplicium quam alii” (Scr: 1.2.4. 128).

44 Tanto la Glossa ordinaria como la Postilla de Nicolas de Lira y el comentario de santo Tomas
Super Epistolam ad Romanos (cap. 11, lectio 2) contienen interpretaciones parecidas (Cfr. Yisraeli, 2014:
203, N 45).

45 ;En qué medida esta actitud agrietaba la version latina de la Escritura y legitimaba la veritas He-
braica, cuyo siguiente paso seria abrir la puerta a la veritas Graeca? Por otro lado, Nicolas de Lira com-
puso en 1333 el Tractatus de differentia littere hebraice et nostre translationis, que “fue la primera [obra]
en sefialar las diferencias entre la Vulgata y el texto hebreo, e influy6 en Afonso Buenhombre y Pablo
de Santa Maria” (Pastor, 2015: 74).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 83

Por otro lado, el bautismo es un asunto nuclear a lo largo de todo el Defensorium
y bastante preterido en el Scrutinium. El tercer teorema de la obra de don Alfonso
aborda la cuestion con minuciosidad+ y se comprende bajo la dptica de sus efectos
purgantes, que generan un auténtico £omo novus sin macula, idea fundamental en
la defensa del judeoconverso+. Don Pablo, por su parte, en el prélogo a las Additio-
nes, concibe el bautismo como el punto culminante de la conversién+; sin embargo,
en el Scrutinium es notoria la ausencia de ese énfasis. Esta aparente contrariedad no
es mas que la explicitacion de la coherencia interna de su pensamiento. El Scruti-
nium, como se ha dicho, es un tratado teoldgico de orden catequético, y en él prima
la instruccion teoldgica, en particular, la dirigida al judio y al nedfito proviniente de
su linaje; no hay necesidad de recalcar, a mi juicio, los efectos del agua bautismal.
El asunto, no obstante, podria ser mas complejo si se considera el estatus de quie-
nes han sido obligados a bautizarse: ;qué eficacia tiene un bautismo insincero? El
Cuarto Concilio Toledano ya habia tocado esta cuestion, y Don Alfonso la retoma-
ria en su Defensorium: la salvacion compete a la voluntad, mas quien haya sido for-
zado es necesario que mantenga la fe que ha tomado a la fuerza#. Sin duda, esta
situacion gener6 el problema del criptojudaismo, replicado de forma extraordina-
ria a partir de las conversiones forzosas de 1391 (Gitlitz, 2003; Pastore, 2010; Gar-
cla-Arenal, 2016). Asi pues, sin negar en ningin momento el potencial de dicho
sacramento, la gracia que deriva del bautismo, incluso sobre los que han sido obli-
gados a pasar por la pila, don Pablo centra su atencién en aquella correcta forma-
cion teoldgica, los verdaderos cimientos del cristiano.

El tema del mantenimiento de las dignidades entre los gentiles es abordado por
don Alfonso con premura en aras de enfilar la problematica judia (Def. 2.4.1). Es
indudable que Constantino, Clodoveo, Alarico, o entre los regios conversos con-
temporaneos Vladislao, habian conservado sus dignidades reales. Pero la historia
hebrea ofrecia mas claroscuros, pues pasaron de ostentar las mas eximias dignida-
des, la sacerdotal y la regia, a eclipsarlas con su obnubilamiento (Def 2.4.2). Hun-
dieron en verdad todas sus noblezas, la teoldgica, de la que dependen la moral o
natural y la civil, segun el cuadro de Bartolo de Sassoferrato (1314-1357) oportuna-
mente aplicado (Garcia Fuentes 2022: 337-345). No vacila don Alfonso en ver al

46 Asf se enuncia el tercer teorema: “Tercium, tam Israelitas quam gentiles, per sacri baptismatis
ianuam ad fidem catholicam ingredientes, non duos populos aut duas gentes divisas manere, sed ex
utrisque venientibus unum populum novum creari” (Def. 2.pr6. 62).

47 Asilo habia concebido el Concilio de Basilea, de cuyas palabras se sirvié don Alfonso (Def. 2.4.14.
251). En efecto, atravesar la puerta del bautismo era dirigirse a un nuevo nacimiento, una regeneracion
de espiritu mas digna que el nacimiento de la carne.

48 “Sicque factum est ut catholicae fidei desiderium in mente mea de die in diem fortius incandes-
ceret, quoad ipsam fidem, quam corde gerebam, publice profiterer, et ea fere aetate, qua tu nunc es,
baptismi sacramentum in huius ecclesiae sacro fonte suscepi, Pauli nomen assumens” (PL 113, 35C).

49 Véase el Con. Tol. 1V, c. LVII, en Concilios visigdticos e hispano-romanos (1963), citado en el
Def (2.4.25. 323).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

84 Héctor Garcia Fuentes

pueblo hebreo como pueblo esclavo, en concebir su servidumbre originada en Agar,
simbolo de la desvalida Jerusalén terrena (Def. 2.4.5-6). Mas otea esperanza para esa
inhabilitas: el postliminio, metafora de la redencion (Def 2.4.8). Esa figura juridicas
aplicada a los judeoconversos es sorprendente, pues “como si nunca hubiesen sido
cautivos, considera [Dios] que siempre han permanecido en la ciudad y en libertad”
(Def. 2.4.8. 223), idea que conecta con el tema de los Testamentos, ya que a los ju-
dios se los “invita para que conozca[n] en profundidad lo que ya habia[n] conocido
de alguna manera, pero [al gentil] se lo llama a aquello que no habia escuchado”
(Def 1.6. 39). Paraddjicamente, los israelitas regresan adonde siempre estuvieron, a
su alianza con Dioss.

Derroteros similares anunciaria el Concilio de Basilea. En efecto, si en origen la
palabra advena iba referida al gentil, y esos forasteros o extrafios pasaban a ser con-
cives sanctorum et domestici Dei (Ef 2, 19), ahora el mismisimo Concilio de Basilea
se servia de estas tltimas designaciones en referencia a los judeoconversos, cuyo
resultado no era otro que designar al judio, no al judeoconverso, extrafio o foras-
tero, pero un advena en su propia tierra prometida, a la cual habia cerrado los ojosss.

En esta linea, el simil del buen olivo, usado también por don Alfonso en plena
defensa de la redencion de Israel (Def. 2.1.4), venia de nuevo a mostrar su actuali-
dad. El arbol salvifico era el tronco de Israel, y era imposible concebir una dignidad
semejante.

5. MISERIA ET DIGNITAS HEBRAICA

En la segunda parte del Scrutinium el didlogo continuard, pero la relacién de los in-
terlocutores, y con ella las temdticas de la conversacion, habran cambiado junto
con la identidad de Saulo, que ha sido al fin convencido tras las primeras diez dis-
tinciones —las ultimas dos abordaron la Trinidad y la divinidad de Cristo—, y se ha
convertido al cristianismo. El motivo del nuevo didlogo sera la profundizacién en la
fe, catalizada por el magister. Me dispongo ahora a analizar los dos tltimos capitu-
los de la tltima distincion de esta segunda parte (Scr. 2.6.13-14. 528-534), en la que se
aborda primeramente y de manera detallada la perfidia judias.

5° El DPE]J explica el término del siguiente modo: “En el derecho romano, reintegraciéon de quien
habia sido prisionero del enemigo a sus derechos de ciudadano romano”.

5t Agradezco al profesor Juan Luis Gil esta observacion.

52 “Et quoniam per graciam baptismi cives sanctorum et domestici Dei efficiuntur longeque dig-
nius sit regenerari spiritu quam nasci carne, hac editali lege statuimus ut civitatum et locorum, in
quo sacro baptismate regenerantur, privilegiis, libertatibus et immunitatibus gaudeant, que racione
dumtaxat nativitatis et originis alii consequuntur” (Con. Bas., Sesion XIx, 7 sept. 1434). Citado por Car-
tagena (Def. 2.4.14. 250).

53 No deja de ser curiosa la traslacién del término advena de los gentiles a los judios. Sin duda tiene
que ver con el punto de vista del grupo dominante, que se pensaba mas legitimado en su cristiandad.

54 Resumo a continuacién los doce primeros capitulos (Scr: 2.6.1-12. 493-528). La distincion versa
sobre las consecuencias del asesinato y la blasfemia contra Cristo. Matar y negar a Jesus fue un pecado

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 85

El discipulus trae un nuevo testimonio (Deu 28, 28-29) en relacion con la ceguera
espiritual, tan incrustada en el alma judia, y pregunta el modo de liberarse de ta-
mafa macula. Quiere saber qué vaticinios proféticos tratan de la iluminacién del
pueblo de Israel tras su caida. El magister reconduce la mirada del pupilo y sefiala
que la verdadera causa eficiente solo sera Dios (Mt 19, 26), una gracia previa que
motive su conversion y lo encamine a la gracia gratificante, con la que el hombre
se ilumina. Continta el maestro y retorna al capitulo undécimo de la Epistola a los
Romanos (Ro 11, 11 y 15): su caida ha jugado un papel esencial en la conversion de
los gentiles, y lo que es ain mas importante, su reintegracion es vita ex mortuis. La
conversion de los judios no solo es posible, sino que de ningtiin modo se ha de pen-
sar que Dios no iba a reconciliarse con su pueblo, puesto que sigue siendo populus
suus. En este punto recomienda acudir al tltimo capitulo de la segunda distincién
de la primera parte en aras de eliminar cualquier perplejidads. Por otro lado, de la
misma manera que fue anunciada su ceguera, hablaron los profetas sobre su con-
version salutifera. El magister afirma que si se escudrifia la Escritura, se hallara
que el comienzo y el final de la Iglesia, las dos partes principales, fueron y seran

simpliciter gravissimum, cuyo castigo supera en severidad y duracién a cualquier otro dado por Dios.
Cuando se pregunte la razén de esa pena dilatada que ha caido sobre los occisores Christi, se respon-
dera que ha sucedido para utilidad de la Iglesia. Por un lado, a causa de ellos algunos predestinados
fueron salvados y de resultas hicieron incrementar la cuantia de la Iglesia. Por otro, si los contumaces
hebreos hubieran sido extinguidos, como Sodoma (Gn 19) o Datan y Abirén (Nt 16), la Iglesia habria
perdido los testimonios de la fe que se contienen en el Antiguo Testamento, pues los judios son una
glossa Bibliothecae nostrae —aqui sale a relucir la doctrina agustiniana del testimonio judio (Cohen,
1999: 19-65)—. Y como tdltimo punto, la duracién de la pena es 1til, pues acttia de visible amonesta-
cion. En efecto, esta extensa cautividad lo es mas que la babilonica porque es inconmensurablemente
mas grave, ademas de ser comun a todos los judios hasta el tiempo presente (“Quod sit commune om-
nibus in hac captivitate ubique terrarum existentibus, ita quod in illo omnes quasi communiter par-
ticipent, faciendo, vel consentiendo, seu approbando, et hoc a tempore quo ista captivitas incoepit
usque nunc” (Scr. 2.6.2. 499)). Y no se debe olvidar la necedad, parte esencial de esa pena que procura
el desconocimiento del pecado, ceguera que se asemeja a una plaga divina y obra de tal modo que el
sujeto no sabe que obra mal. No es la excaecatio u obduratio (Is 6,10) una maldicién sin fuste, sino que
procede del libre arbitrio del hombre (“Caecitas quae excusat a peccato est illa, quae contingit ex na-
turali defectu: unde Philosophus in libro Ethicorum: Nemo increpat caeco nato, sed magis miseretur”
(Scr. 2.6.3. 504)), de manera que, una vez que se ha dado la espalda a Dios, este se aleja y retira su gra-
cia iluminadora (Is 29, 10-12). El origen de esta pena fue la hipocresia (Is 20, 13), pues fue la santidad si-
mulada o la duplicidad de aquellos sepulcros blanqueados la que motivé el asesinato de Cristo. Para
mayor escarnio, pregonaron su pecado sin ningtn tipo de pudor. En definitiva, esta obnubilacién se
expresa triplemente: no supieron del tiempo de la llegada del Mesias, continuaron con la observaciéon
de la ley mosaica, y les fueron ocultados sus propios hallazgos, que anunciaban su futura redencién
(Is 29, 14). Ni inquieren acerca del pecado ni buscan averiguar el término de su cautividad; y quienes
obran de tal modo se extravian en sus indagaciones y atribuyen su estado a otros pecados. El magis-
ter justifica todas las medidas implementadas en Castilla contra los judios por mor de su conversidn,
y termina explicando a su discipulus que la totalidad de este asunto también tomé cuerpo en el Evan-
gelio (Jn 9, 39-41).
55 Véase el epigrafe anterior de este trabajo.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

86 Héctor Garcia Fuentes

administradas por el linaje de Israel carnaliter. La eleccion de los primeros apds-
toles (Jn 15, 16) es paralela a la eleccion de quienes juzgaran en la segunda venida
(Mt1g, 28). “Por ello, tanta excelencia debe otorgarse a esta nacion israelitica que el
oprobio de la obnubilacién antedicha se les elimina de manera suficiente”s®. Tam-
bién en esa linea iban las palabras de Isaias (29, 22-23): la ceguera hebrea al final
redundaria en su beneficio y la ingratitud farisaica no seria indeleble en los hijos
de Jacob, pues scient errantes spiritu intellectum, et musitatores discent legem (Is 29,
24). La estirpe israelita ni estuvo (Is 4, 2-3) ni estara (Ro 11, 26; Os 3, 4-577) desahu-
ciada. En definitiva, el magister recalca con fuerza la conversion in novissimis die-
bus de todo el linaje de Israel.

Pero, ;qué ocurre con los judios que se hallan entre la pristina Iglesia y la segunda
venida? El discipulus ha comprendido que la estirpe de Israel ostentd y ostentara
una dignidad mayor durante el primer tiempo y el dltimo. ;Qué habria que pensar
de los judios carnales en el tiempo intermedio? Este tiempo, mas extenso en su du-
racion que intenso en su devocion, contendria a unos pocos, profetizados nueva-
mente por Isaias (17, 6). La cita es curiosa porque se la emparenta automaticamente
con la imagen del buen olivo, ya que hace referencia a un olivo vareado, en el que
todavia cuelga alguna que otra olivas®. Sin duda, es la escasez lo que se quiere resal-
tar aqui, la poquedad de los judios conversos en el tiempo intermedio. Pero su poca
cantidad no implica una calidad disminuida —esas olivas quedaron in summitate
rami—; mas bien, esos hebreos conversos del tiempo intermedio fueron notables
por sus realizaciones en el terreno de la fe. Entre ellos cabe destacar a Evaristo, que
fue sumo pontifice; a Juliano Pomerio, primado de la sede toledana y de las Hispa-
nias en tiempo de los godos; a Pedro Alfonso, que libré batalla intelectual contra la
perfidia judia; y a Alfonso de Burgos, filésofo y metafisico biblista durante la época
del rey Alfonso X, que publicé tratados a favor de la fe en lengua hebrea. Ademas,
se debe suponer que esto ocurre en otras regiones, aunque no tengamos noticia de
ello. El maestro culmina su ensefianza con una cita ya mencionada de Jeremias (3,
14): “Assumam vos unum de civitate, et duos de cognatione, et adducam vos in Sion”.
Eximios si, mas exiguos.

En las aleccionadoras palabras que don Alfonso dirige al bachiller Marcos,
cuando discute el término ‘nedfito) sefnala que tanto gentiles como judios, después

56 “Ex quibus tanta excellentia huic nationi Israelitica attribuenda est; quod oprobrium excaeca-
tionis supradictae sufficienter ab eis tollitur” (Scr. 2.6.13. 529).

57 El magister ofrece dos traducciones mas de la cita de Oseas: “Ubi in translatione Chaldaica dici-
tur: Et obedient Messiae filio David Regi suo, et pavebunt ad Dominum. In Hebraeo habetur: Et fluent
ad Dominum et ad bonum eius in novissimis diebus” (Scr: 2.6.13. 530) La version de Jer6nimo dice asi:
“Et post haec revertentur filii Israel, et quaerent Dominum Deum suum, et David Regem suum”.

58 “Et relinquetur in eo sicut racemus, et sicut excussio olivae duarum, aut trium olivarum in sum-
mitate rami” (Scr. 2.6.14. 532).

59 “Quorum translationes in vulgari in domo Praedicatorum Vallisoletanen. hodie reperiri pos-
sunt” (Scr. 2.6.14. 533).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 87

de su conversion, han alcanzado gran celebridad en el ambito eclesiastico y secular
(Def. 2.4.29). Sin embargo, se detiene en los judeoconversos. Sabe que fueron pocos
en numero, pero ello no fue 6bice para que descollaran en todo tipo de dignida-
des, como demostraron las columnae “en el comienzo mismo de la Iglesia naciente”
(Def: 2.4.29. 355). No se han de olvidar tampoco las ilustres almas que los sucedieron.
Don Alfonso da dos nombres, Evaristo y Juliano, y especifica sus méritos. Sin entrar
en mas detalles, ofrece una idea de cuantos preclaros hombres de la estirpe judia
han dado fruto en todo el escalafén de la Iglesia y en el ambito secular (Def. 2.4.29.
355, 357)- A pesar de que la sombra cayé merecidamente sobre los judios, no se
omite que solo unos pocos participaron en el crimen, puesto que las tribus habian
migrado hacia otros territorios extranjeros, y ni siquiera quienes se quedaron en
Judea habitaban Jerusalén ni acudieron alli en la ominosa hora (Def. 2.4.5. 195). En
verdad, muchos sufririan amargamente ante el hecho criminal, cuya culpa seria dis-
tribuida, en diverso grado, entre judios y gentiles (Def. 2.3.4. 151, 152).

La ceguera espiritual hebrea era un concepto que el Apdstol habia puesto en cir-
culaciéon (Ro 11, 25), y aparecera con frecuencia en el Defensorium en referencia a
la postracion israelita y su estado servil, la pérdida de la gracia divina o la esclavi-
tud teoldgica. Sin embargo, y como no podia ser de otra manera, el pueblo judio, no
solo los judeoconversos, son perfilados con grandes dosis de bonhomia y excelsi-
tud, pues “aunque eclipsaron con oscurisimas tinieblas sus noblezas, la natural y la
civil, no las perdieron por completo” (Def 2.3.18. 279). Su perspicacia es un diluido
reflejo de la virtud de la prudencia, y presentan aptitudes de gobierno, o al menos
instruyen a los gobernantes en asuntos practicos. Entre ellos también se manifiesta
toda una gama de excelencias, si bien neblinosa, como revela el cuidado que tienen
a la hora de elegir matrimonio o el rechazo de la actividad manual por los mas no-
bles de ellos. Don Alfonso viene a decir que se daria el nikil obstat a los judios si no
fuera por su infidelidad; nada mas hay contra ellos. Ciertamente, el judio actual es
una suerte de palimpsesto, cuyos vestigios han de ser observados atentamente para
obtener una clara vision de quiénes fueron en el pasado®. Tras sugerir esa conjetura
‘hacia atras’ a Juan II, introduce un parrafo revelador, de caracter bioldgico, cuya
impronta permea el capitulo®. La extrapolacion de conceptos biolégicos al &mbito

60 “Sj Vuestra Regia Majestad quisiera conocer quiénes son aquellos, podria hacerlo si realiza una
conjetura a partir de cosas tales como las preeminencias y reverencias que bajo una imagen desdibu-
jada ellos mismos o sus antepasados mantenian entre si los unos con los otros. Con todo, anadiré tam-
bién, si gusta, otro tipo de conjetura relacionada: de la misma forma que hacemos suposiciones para
el presente a partir del pasado, dijeron los juristas que algunas veces se debe realizar la conjetura y la
suposicion del pasado partiendo del hecho presente” (Def. 2.4.19. 287).

6 “La naturaleza, como dicen, obra de manera parecida en los miembros de una misma especie.
Pues el conjunto o la mayor parte de los seres que poseen una idiosincrasia particular en razén de su
especie suelen buscar aquellas cosas que provienen del impulso de su naturaleza. De hecho, vemos
que todos los animales, en su mayor parte, siguen ciertas cosas que son comunes a su especie y se in-
clinan a modos determinados de vivir de acuerdo a la diversidad de sus especies. Y aunque alguno de

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

88 Héctor Garcia Fuentes

humano cartografia al linaje judio y lo instala en los empefios cimeros del ejercicio
militar, propiedad del espiritu noble, “préximo ala virtud y lleno de belleza, decoro
y bravura” (Def. 2.4.20. 289). El judeoconverso esté inclinado por naturaleza a ese
tipo de actividad, como “vemos continuamente” (Def. 2.4.20. 291), una actividad va-
liente (fortitudo), cuya ejecucion conlleva una entente cordiale entre la disposicion
natural, el furor o ira y la guia de la razén; y “este impulso de la ira o del furor des-
ciende en su mayor parte de los antepasados como por cierta sucesion” (Def. 2.4.20.
293). Asi pues, el ejemplo era paradigmatico para concluir que el judio encierra
dentro de si una dignidad entenebrecida, como un rescoldo o ciertas pavesas que
esperan ser avivadas por el atizador o la sutil brisa de la fe.

6. ALGUNAS CONCLUSIONES

La distincion sexta® de la primera parte del Scrutinium considera la naturaleza del
pecado original. Saulo cita a Ezequiel (18, 20) para negar que cualquier iniquidad
del progenitor se transmite a su descendencia. Pablo le explicara que ese versiculo
ha de entenderse en relacion con las caracteristicas personales e individuales, pero
que no tiene efecto ante una cuestion de natura, y el pecado original lo es®. El texto
de Ezequiel cobraria fortuna en la literatura proconversa‘. Era esencial para recal-
car que cualquier macula particular que pudiera haber en el judio no se conserva
una vez bautizado%. El ejemplo sintetiza uno de los aspectos que se han mostrado
en los anteriores epigrafes: elementos y reflexiones del Scrutinium, incardinado en
el género adversus Iudaeos y en el catequético, son engastados en una obra maestra
de los escritos proconversos como es el Defensorium. Existe una relacion subterra-
nea y explicita entre estas dos obras. Padre e hijo, ‘mas’ converso el primero que el
segundo, exponen un ‘judeocristianismo’ cuyo judaismo es exaltado. Pero no hasta
el paroxismo. Aun reconociendo en sus multiples facetas la singularidad del ‘pueblo
elegido) en ningiin momento obviaran el nicleo de su fe, que es Cristo, donde no

sus individuos siga algo particular, casi nunca, sin embargo, suele suceder. Pero dejemos de hablar de
los animales irracionales y encaminemos nuestra discusion hacia los hombres, de cuya especie parti-
cipamos, que son animales, o mejor dicho, los mas excelsos entre ellos” (Def. 2.4.20. 287, 289).

62 Esta distincion trata sobre los limites de la redencién: ;fueron los santos antiguos como Abra-
ham redimidos? Es una distincion que habla del limbo o suburbium paradysi como el lugar donde re-
sidieron aquellos santos hasta la Pasion. El tema del pecado se tratard en conexion con este problema.

63 Se considerardn el pecado original, los personales y los accidentes individuales: “Peccata paren-
tum praeter primum sunt pure personalia. Et ideo traducibilia non sunt. Alia tamen accidentia, ut ira-
cundia, velocitas et huiusmodi, licet sint accidentia individualia: propagantur tamen quandoque in
filios in quantum sunt pertinentia ad dispositionem naturae. Et ideo non est similis ratio de talibus ac-
cidentibus individualibus, et de personalibus peccatis” (Scr. 1.6.6. 216).

64 No solo aparece en el Defensorium, sino también en la Instruccién del Relator, el Quaesitum de
Lope de Barrientos y la Consolatio pro conversis, editada por Lehmann y Martin Bafios (2021).

65 En el capitulo segundo de esta distincion sexta se discute cierto pasaje de Isaias (43, 27-28; 44,
1-3) y se afirma a través de €l la purificaciéon del individuo. Ese mismo pasaje también aparecera en el
Defensorium (2.1.4. 81).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 89

hay ni griego ni judio. Sin embargo, ninguno ignorar4, para lo bueno y lo malo, las
palabras del Apoéstol: ludaei primum et Graeci; | ...] ludaeo primum et Graeco (Ro 2,
9-10). Quizas ese acento sea lo fundamental en el pensamiento de estos tratados es-
critos por dos judios conversos, que no solo no renegaron de sus origenes, sino que
ademads supieron ponerlos en alza.

FINANCIACION

Este articulo se ha podido realizar gracias a una ayuda de la Junta de Castilla y
Le6n para financiar la contratacion predoctoral de personal investigador, cofi-
nanciada por el Fondo Social Europeo. Ademas, se enmarca en el proyecto de in-
vestigacion Alfonso de Cartagena. Obras Completas III (ACOC III), con referencia
PID2021-126557NB-Ioo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV. CSIC.

Benito Ruano, E. (2001). Los origenes del problema converso. Real Academia de la Historia.

Cantera Burgos, F. (1933). La conversion del célebre talmudista Solomdn Levi (Pablo de
Burgos). Boletin de la Biblioteca de Menendez Pelayo, 15, 419-448.

Cantera Burgos, F. (1952). Alvar Garcia de Santa Maria y su familia de conversos. Historia de la
Juderia de Burgos y de sus conversos mds egregios. Instituto Arias Montano.

Castilla Urbano, F. (2010). La idea del cuerpo mistico en Alonso de Cartagena. En P. Roche
Arnas (Ed.), El pensamiento politico en la Edad Media (pp. 355-367). Fundaciéon Ramén
Areces.

Cohen, J. (1999). Living the Letters of the Law: Ideas of Jew in Medieval Christianity. University
of California Press.

Cohen, ]. (2005). The Mystery of Israel’s Salvation: Romans 11:25-26 in Patristic and Medieval
Exegesis. The Harvard Theological Review, 98(3), 247-281. https://doi.org/10.1017/
S0017816005000970

Delgado Jara, I. (2014). La hermenéutica biblica en el siglo XV. En M. A. Pena Gonzalez y L. E.
Rodriguez-San Pedro Bezares (Coords.), La Universidad de Salamanca y el Pontificado en
la Edad Media (pp. 435-460). Publicaciones Universidad Pontificia.

Del Valle Rodriguez, C. (Ed.). (2021). La Disputa judeocristiana de Tortosa. Edicion critica de
las Actas en la version latina y edicién principe de la versién hispano-aragonesa, junto
con los dos relatos hebreos contemporaneos. Con la colaboraciéon de Matilde Conde
Salazary de José Manuel Cariias Reillo en la edicién de la version critica latina. Institucién
Fernando el Catdlico.

Edwards, J. (2008). New Light on the converso Debate? The Jewish Christianity of Alfonso de
Cartagena and Juan de Torquemada. In S. Barton & P. Linehan (Eds.), Cross, Crescent and
Conversion. Studies on Medieval Spain and Christendom in Memory of Richard Fletcher
(pp- 311-326). Brill. https://doi.org/10.1163/ej.9789004163430.i-362.33

Fernandez Gallardo, L. (2018). Teologia y derecho en el Defensorium de Alonso de Cartagena.
EnJ. M. Nieto Soria y O. Villarroel Gonzalez (Eds.), Comunicacion y conflicto en la cultura
politica peninsular: (siglos XIII al XV') (pp. 553-582). Silex.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://doi.org/10.1017/S0017816005000970
https://doi.org/10.1017/S0017816005000970
https://doi.org/10.1163/ej.9789004163430.i-362.33
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

90 Héctor Garcia Fuentes

Garcia-Arenal, M. (Ed.). (2016). After Conversion: Iberia and the Emergence of Modernity.
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004324329

Garcia Fuentes, H. . (2022). El uso de Aristdteles en el Defensorium Unitatis Christianae.
eHumanista, 50, 333-355.

Giordano, M. L. (2018). The Virus in the Language: Alonso De Cartagena’s Deconstruction of
the Limpieza de Sangre in Defensorium Unitatis Christianae (1450). Medieval Encounters,
24, 226-251. https://doi.org/10.1163/15700674-12340022

Gitlitz, D. M. (2003). Secreto y engario: la religion de los criptojudios. Junta de Castillay Le6n/
Consejeria de Educacion y Cultura.

Gonzalez Rolan, T., Moreno Hernandez, A. y Saquero Suarez-Somonte, P. (Eds.). (2000).
Humanismo y teoria de la traduccién en Espaiia e Italia en la primera mitad del siglo XV.
Edicion y estudio de la Controversia Alphonsiana (Alfonso de Cartagena vs. L. Bruni y
P. Candido Decembrio). Ediciones Clasicas.

Gonzalez Rolan, T. y Saquero Suarez-Somonte, P. (Eds.). (2012). De la “Sentencia-Estatuto” de
Pero Sarmiento a la “Instruccién” del Relator. Aben Ezra Ediciones.

Lawrance, J. (1990). Humanism in the Iberian Peninsula. En A. Goodman y A. Mackay (Eds.),
The Impact of Humanism in Western Europe (pp. 220-258). Longman.

Lehmann, V. y Martin Bafios, P. (2021). Un nuevo inédito proconverso en el contexto de la
rebelion toledana de 1449. El cédice 14 de la Catedral de Oviedo. Sefarad, 81(2), 379-448.
https://doi.org/10.3989/sefarad.o21-013.a

Lubac, H. (1959). Exégése Médiévale. Les Quatre sens de L’Ecriture. Aubier.

Makdisi, G. (1974). The Scholastic Method in Medieval Education: An Inquiry into Its Origins
in Law and Theology. Speculum, 49(4), 640-661. https://doi.org/10.2307/2852031

Netanyahu, B. (1999). Los origenes de la Inquisicion en la Espaiia del siglo XV. Critica.

Nirenberg, D. (2009). Spanish Judaism’ and ‘Christianity’ in an Age of Mass Conversion.
In J. Cohen & M. Rosman (Eds.), Rethinking European Jewish History (pp. 149-172). The
Littman Library of Jewish Civilization.

Pastor, V. (2015). Las Additiones de Pablo de Santa Maria a la Postilla de Nicolas de Lira aIs 7, 10-
16. Métodos y técnicas en ciencias eclesidsticas: fuentes, historiografia e investigacion, 9, 67-107.

Pastore, S. (2010). Una herejia espariola: conversos, alumbrados e Inquisicion (1449-1559).
Marcial Pons.

Rosenstock, B. (2002). New men: Conversos, christian theology, and society in Fifteenth-
Century Castile. Queen Mary University of London.

Roth, N. (1995). Conversos, Inquisition, and the Expulsion of the Jews from Spain. The
University of Wisconsin Press.

Round, N. (1966). La rebelion toledana de 1449: Aspectos ideoldgicos. Archivum, 16, 385-446.

Santiago-Otero, H. y Reinhardt, H. (2001). La Biblia en la peninsula ibérica durante la edad
media (siglos XII-XV): el texto y su interpretacion. Arquivo da Universidade de Coimbra.

Serrano, L. (1942). Los conversos D. Pablo de Santa Maria y D. Alfonso de Cartagena. Obispos
de Burgos, gobernantes, diplomdticos y escritores. CSIC.

Sicroff, A. A. (1985). Los Estatutos de Limpieza de Sangre. Controversias entre los Siglos XVy
XVII. Taurus.

Stuczynski, C. B. (2012). Pro-converso apologetics and biblical exegesis. In ]J. Decter & A.
Prats (Eds.), The Hebrew Bible in Fifteenth-Century Spain. Exegesis, Literature, Philosophy,
and the Arts (pp. 151-176). Brill.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://doi.org/10.1163/9789004324329
https://doi.org/10.1163/15700674-12340022
https://doi.org/10.3989/sefarad.021-013.a
https://doi.org/10.2307/2852031
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03

Relaciones temdticas y ecos entre el Scrutinium Scripturarum 91

Stuczynski, C. B. (2014). From Polemics and Apologetics to Theology and Politics: Alonso
de Cartagena and the Conversos within the 'Mystical Body. In I. J. Yuval & R. Ben-Shalom
(Eds.), Conflict and Religious Conversation in Latin Christendom. Studies in Honour of Ora
Limor (pp. 253-275). Brepols. https://doi.org/10.1484/M.CELAMA-EB.1.102017

Szpiech, R. (2010). Scrutinizing History: Polemic and Exegesis in Pablo de Santa Maria’s
Siete edades del mundo. Medieval Encounters, 16(1), 96-142. https://doi.org/10.1163/1380
78510X12535199002712

Valero Moreno, J. M. (2019). Alfonso de Cartagena. En M. L. Cuesta Torre (Dir.), Diccionario
de autores literarios de Castilla y Leén. Universidad de Leon.

Vidal Doval, R. (2013). ‘Nos soli sumus christiani’: Conversos in the Texts of the Toledo
Rebellion of 1449. In A. M. Beresford, L. M. Haywood, & J. Weiss (Eds.), Medieval Hispanic
Studies in Memory of Alan Deyermond (pp. 215-236). Tamesis.

Williams, A. (2012). Adversus Judaeos. A Bird’s-Eye View of Christian Apologiae Until the
Renaissance. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CB09781139108478

Yisraeli, Y. (2014). Constructing and Undermining Converso Jewishness: Profiat Duran and
Pablo de Santa Maria. In 1. Katznelson & M. Rubin (Eds.), Religious Conversion. History,
Experience and Meaning (pp. 185-216). Routledge.

Yisraeli, Y. (2018). From Christian Polemic to a Jewish-Converso Dialogue. Jewish Skepticism
and Rabbinic-Christian Tradition in the Scrutinium Scripturarum. Medieval Encounters,
24,160-196. https://doi.org/10.1163/15700674-12340020

Yisraeli, Y., & Israeli, Y. (2022). Defining “Conversos” in Fifteenth-Century Castile: The Making
of a Controversial Category. Speculum, 97(3), 609-648. https://doi.org/10.1086/720233

Fuentes documentales

Cartagena, A. de (2022). Defensorium Unitatis Christianae (H. J. Garcia Fuentes ed. y trad.).
Biblioteca Cartagena-Universidad de Salamanca. (Original publicado c. 1450).

Concilios visigdticos e hispano-romanos. (1963). (J. Vicés Gatell et alii eds.). Instituto Enriquez
Flérez.

Concilium Basileense (1973). In J. Alberigo et alii (Eds.), Conciliorum Oecumenicorum Decreta
(pp- 453-591). Instituto per le Scienze Religiose.

Diaz de Montalvo, A. (2008). La causa conversa (M. Conde Salazar, A. Pérez Martin y C. del
Valle eds.). Aben Ezra. (Original publicado c. 1500).

Oropesa, A. de (1979). Luz para conocimiento de los gentiles (L. A. Diaz y Diaz ed.). Universidad
Pontificia de Salamanca-Fundacién Universitaria Espafiola. (Original publicado c. 1465).

Santa Maria, P. de (1591). Scrutinium Scripturarum. Per Reverendissimum D. D. Paulum
de Sancta Maria, quondam Episcopum Burgensem, atque Regni Archicancellarium.
Recognitum ac restitutum per Magistrum F. Christophorum Sanctotisium, Augustinianum
Burgensem [...]. Philippus Iunta.

Santa Maria, P. de (1852). Additiones ad Postillam magistri Nicolai de Lira. In J.-P. Migne
(Ed.), Patrologiae Cursus Completus. Series Latina CXIII. Apud J.-P. Migne..

Torquemada, J. de (2002). Tratado contra los madianitas e ismaelitas (C. del Valle ed.). Aben
Ezra. (Original publicado c. 1450).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 69-91


https://doi.org/10.1484/M.CELAMA-EB.1.102017
https://doi.org/10.1163/138078510X12535199002712
https://doi.org/10.1163/138078510X12535199002712
https://doi.org/10.1017/CBO9781139108478
https://doi.org/10.1163/15700674-12340020
https://doi.org/10.1086/720233
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.03




ESTUDIOS LITERARIOS

FAITH UPON INTELLECT. THE ARGUMENT OF PEDRO DE
LA CABALLERIA IN FAVOR OF TRINITY

FE POR ENCIMA DEL INTELECTO. EL ARGUMENTO DE PEDRO DE
LA CABALLERIA A FAVOR DE LA TRINIDAD

SHALOM SADIK

Ben Gurion University of the Negev
sadiks@bgu.ac.il

ORCID: 0000-0003-2103-4405

Recibido: 25-10-2022
Aceptado: 03-04-2023

ABSTRACT

In this article we analyze the arguments of the Jewish apostate Pedro de la Caballeria in his
work Tractatus zelus Christi contra iudaeos, sarracenos et infideles. We will see that Pedro
do not give rational argument in favor on the Christian dogmas. By opposite he argues that
people have to believe only according to the authority of the scripture and other authori-
tative texts. By the end of the article we will conclude that his opinion on rationality come
probably from his Jewish background as a follower of kabbalah.

Keywords: Conversos; Trinity; Jewish-Christian debate.

RESUMEN

En este articulo analizamos los argumentos del apdstata judio, Pedro de la Caballeria, en
su obra Tractatus zelus Christi contra iudaeos, sarracenos et infideles. Veremos que Pedro no
presenta argumentos racionales a favor de los dogmas cristianos. Por el contrario, sostiene
que las personas deben creer tinicamente segtin la autoridad de las Escrituras y otros tex-
tos autoritativos. Al final del articulo llegaremos a la conclusién de que su opinién sobre la
racionalidad probablemente proviene de su trasfondo judio como seguidor de la kabbalah.

Palabras clave: Conversos; Trinidad; debate judeo-converso.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:sadiks%40bgu.ac.il?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2103-4405
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

94 Shalom Sadik

1. INTRODUCTION

The mass conversion of a significant portion of the Jewish population of Medieval
Spain in the late 14th and early 15th centuries was a pivotal event in the history of
both the Jewish and Spanish people.' The conversion of such large numbers of peo-
ple raised complex questions for both the remnant Jewish communities and the
Spanish Old Christians. One of the major questions concerned the true beliefs of
the new converts.> Were the converts forced to convert, yet still desired to remain
Jewish? Were they merely trying to be accepted by the Spanish Christian society, de-
spite the antisemitism of the Inquisition? The answer likely lies somewhere in be-
tween. There were converts who identified themselves as Jewish and even wrote
anti-Christian polemics yet lived as Christians (the most radical of them being
probably Profayt Duran).s There were also converts who sought to persuade the re-
maining Jewish communities to convert to Christianity.

Without doubt, Pedro de la Caballeria was one of these ideological converts. How-
ever, an important question arises regarding their understanding of the religion they
have now accepted. To what extent is their definition of Christianity rooted in Chris-
tian sources, and to what extent is it derived from Jewish sources, creating a form of
Christianity that is distinctly distinct from that of their Christian neighbors+? Analyz-
ing the writings of Jewish ideological converts is essential to answer this question.s

In this article, we will attempt to gain an understanding of the views of Pedro de
la Caballeria, a lesser-known ideological convert, on the rationality of religion and
the doctrine of the Trinity. We will seek to comprehend his stance, as well as the
sources to which he refers and the extent of his knowledge of Christian theology.

Pedro de la Caballeria® (or Bonafos Caballeria, d. 1464) was a prominent member
of the Aragon Jewish community who converted to Christianity in 1414 in the wake

! We must take into account the conversion of the Jews of Portugal in 1497 when considering the
conversion of Spain.

2 There is an important debate among scholars regarding the identity of the Conversos, a group of
people of Jewish descent who were forced to convert to Christianity in 15th century Spain. Scholars
such as Netanyahu (1995; 1998) and Saraiva (2001) argue that the majority of the Conversos wanted to
assimilate into the Christian Spanish society. However, some historians (Beinart, 1982) disagree, main-
taining that the majority of Conversos desired to remain Jewish and even attempted to keep religious
Jewish commandments. Other historians have suggested that there were varied opinions among the
Converso community (Haliczer, 1990; Gitlitz, 1996; Levine-Melamed, 2004). In the debate on the re-
ligious identity of the Conversos in Spanish old-Christian society, see Vidal Doval (2015) as well as
Hernandez Franco (2om).

3 For an analysis of the life and thought of Profayt Duran, see Kozodoy (2015).

4 The same question exists regarding the Judaism of Conversos who have returned to Judaism, par-
ticularly in Holland, after generations of living as Christians in Portugal. This topic is addressed in the
works of Levine-Melamed (2004), as noted previously.

5 An examination of the ideology of Jewish conversion is presented in Sadik (2020).

6 Regarding Pedro and his singular polemical work, see Gémez Llaguer (2013). She argues that
the author of Zelus Christi was a different Pedro de la Caballeria than the political figure of the same

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of Trinity 95

of the Tortosa debate. This paper will analyze his sole extant work, Tractatus Zelus
Christi contra Iudaeos, Sarracenos et infideles (henceforth: ZC), to examine his ar-
guments for the position that one cannot prove religious dogmas through rational
proofs. It will also explore the different descriptions Pedro offers regarding one of
the major Christian dogmas, the Trinity, and assess how his understanding of it dif-
fers from the standard Christian definition. The conclusion will suggest that Pedro’s
understanding of Christian dogma was mainly based on Jewish sources, particu-
larly Kabbalah, which he already knew from before his conversion, and much less
on actual Christian sources with which he had only a superficial familiarity. Moreo-
ver, it will be argued that Kabbalah was also likely the source of his rejection of ra-
tional inquiries into the foundations of religion.

The importance of this article lies in its analysis of Pedro’s opinions, which allows
for a better understanding of the religious situation of some of the first generation
of conversos. Pedro’s Christianity was largely based on Jewish sources, particularly
Kabbalah, and he was one of the first to give a Christian interpretation of Kabba-
list texts. His lack of influence from later Christian Kabbalists meant that he was
not part of the history of Christian’s Kabbalah, but rather a part of the history of the
conversion of the Spanish Jewish community.

2. THE IRRATIONAL BASIS OF RELIGION

At the conclusion of his Zelus Christi, Pedro asserts that it is impossible to validate
the veracity of religion through philosophical inquiry.” He states that “quae non te-
neret demonstrative apud concedentes scripturas, sed auctoritative” (ZC, sec. 1050)8
that is, the truth of religion and the sacred scriptures cannot be established through
demonstration, but only through authoritative sources.

Pedro does not merely assume religious beliefs to be true, but rather argues that
there is no need for intellectual proofs when it comes to religious beliefs. He then
offers philosophical reasons to convince his non-Christian readers of the existence
of the Trinity and to disabuse the Jews of the philosophical suppositions that pre-
vent them from seeing the dogma of Trinity as truth. Through this, it is possible
to learn how Pedro understood the Trinity and how far removed he was from the
Christian sources that address these concepts. This paper will first summarize Pe-
dro’s arguments regarding the irrelevance of intellectual proofs in the context of re-
ligious polemics, and then examine his view of the Trinity.

name. The two individuals were likely members of the same extended family and converted around
the same time.

7 In Zelus Christi, Sections 956-964 and 1050 provide an interesting discussion of the subject, which
appears sporadically throughout the book but is mainly concentrated at its conclusion.

8 All quotations in this work will be taken from Pedro de la Caballeria’s Zelus Christi contra Iudaeos,
Sarracenos, et infideles, published in Venice in 1592.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

96 Shalom Sadik

Pedro’s discussion of the source of evidence in religious debate appears towards
the end of his Zelus Christi. He demonstrates that it is neither necessary nor possi-
ble to infer evidence for religion from philosophy (ZC, sec. 956-964). Nevertheless,
he offers a set of philosophical arguments in support of Christianity (ZC, sec. 965-
1015). This style of argumentation is like that of Rabbi Yehuda Halevi in his Kuzari.
Interestingly, Pedro appears to be responding to R. Halevi’s objections to Christian-
ity, which are presented at the beginning of the Kuzari.s

Initially, Pedro claims that the universal acceptance of Jesus by people of differ-
ent faiths should demonstrate the veracity of his mission.> He then responds to the
criticism that Christianity appears to have more intricate beliefs than other reli-
gious systems: “Et si tu dixeris mihi: Fides Christi, ultra omnes, habet articulos diffi-
ciles ad credendum” (ZC, sec. 958).

Pedro’s response suggests that all monotheistic religions rely on faith rather than
intellectual evidence to uphold certain fundamental beliefs. He emphasizes this
point by reiterating it at the conclusion of his answer:

Cur mihi Christiano indignaris quae omnia mea supernatualia, incredibilia
per naturam, attribuo creatori & non creaturae; in quibus nulla est impossibili-
tas, aut contradictio, considerata omnipotentia divina, videlicet, quod Christius
fuerit de virgine natus, & surexerit ad mortuis, & ascenderit ad coelos, & alia quae
de Christi humanitate credimus Christinani.... Postquam enim omnis fides habet
transcendere naturales regulas, & habet fundamentum sui esse in & supernatura-
libus, & extra naturam consistentibus doctrinis, ita quod non esset fides, si esset
contenta naturalibus demonstrationibus, ut est videre de miraculis legis Moysi ;
quae omnia transcendunt naturales cogitationes, & demonstrationes Philosopha-
les, & naturales... (ZC, sec. 962)2

9 There is insufficient evidence to conclusively demonstrate that Pedro had read the Kuzari, thus it
is plausible that the similarities between the Kuzari and Zelus Christi are simply fortuitous.
1© This argument, that if the whole world agrees on an opinion it must be true, can be found in numer-
ous places in the Kuzari, beginning with section IV of Part I. Elsewhere in the book, Pedro examines the dis-
tinctions between the Christian and Islamic view of the divinity of Jesus, particularly in Sections 863-876.In
these sections, he attempts to demonstrate the concept of the Incarnation through references to the Quran.
1 Here, Pedro continues his debate with R. Halevi, who asserts that the Christian faith is, to some
extent, antithetical to reason. Had the Khazar king been born into a Christian family and been expo-
sed to the tenets of the faith, he may have been able to explain them. However, since he was not born
a Christian, he is not inclined to engage with an irrational religion (Kuzari, I:5). A Hebrew translation
of R. Yehuda Ibn Tibon (the Hebrew translation avaible to Pedro):
T, IPRITY MR NRRND TWRD TR 2R DIITD 30 NN K307 TR 87307 DIpR 1RD3 PR a0 0K
WP T LK TN NWRRY DN ,T7EN TIIMY ND NPT PRRTY NINK TYT XYM N9 350 90 1 poyy
"1 ,DNIRT 230 DPYY DY 19D DRY ,O'RIN DD WK D'RYODD NIND3 072V WY TWRD ,RIND PN
HIR MR INT &9 NPINT 0022137 10 NiI0 0nY Do) DNINNN DNk DR WK ,0NiR 0WND
-Hwa pn? 9w n2im 0w NYT 89 Y DWTN DY 1an AR 031D YR NN nYT RYin PN I
DWTn N
2 Original Latin: Postquam enim omnis fides habet transcendere naturales regulas.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of Trinity 97

In this passage, Pedro expresses his opinion that all religions contain irrational
beliefs that are contradicted by rational proofs. He states that, in Judaism, these be-
liefs include the miracles of Moses, and in Christianity, they include the co-existent
humanity and divinity of Jesus, as well as faith in the immaculate conception and
the resurrection of Jesus. He argues that believers must maintain their faith despite
the rational arguments that disprove these beliefs.

According to Pedro, the essence of faith is fundamentally distinct from nature
and the philosophical deductions that arise from it.s Since the entire domain of
faith is, by definition, not based on nature or the intellectual proofs that can be de-
rived solely from nature, but rather on revelation and its interpretation, it follows
that there is no room for the examination of the substance of faith using the tools
of philosophy. Once it is accepted that all religions concur that God performs su-
pernatural acts, there is no distinction for Pedro between the division of the Red
Sea, the transformation of Aaron’s staff into a snake, and the Christian Trinity. In
his view, the supernatural realm of faith is beyond the capacity of the human intel-
lect to assess.

It is noteworthy that Pedro takes a more extreme stance than many Christian
theologians, who accept that it is impossible to verify the absolute truth of religious
doctrines but maintain that it is possible to demonstrate their plausibility. “In con-
trast, Pedro believes that since faith and reason are distinct, there is no way to either
confirm or refute religious beliefs through logical reasoning.

In another part of his book, Pedro critiques Maimoénides’ philosophical stance
that Judaism is equivalent to philosophy (Maimdnides, ca.1190). Pedro believes
Maimonides is a heretic, not because he rejected Christianity, but because, ac-
cording to Pedro’s interpretation of Maimonides’ writings, he also rejected Ju-
daism. This criticism is based on the French rabbis who excommunicated
Maimonides, and Pedro’s close reading of his writings: “Ecce mentem, & verba
illius insani haertici Rabbi Moysi Aegypti [...] non solum in infidelitas judaica;
sed etiam in haeresi detinet, & fouet. Et licet plures, & meliores, ac saniores judai
fuerint sibi contrarii, inter quos spcipuus fuit Rabbi Moyses Gerundensis, & omne
judai Gallici” (ZC, sec. 267-268).15

13 It is noteworthy that Pedro’s definition of philosophy is similar to that of the most radical (nat-
uralist) Jewish philosophers. This Averroist school of thought held that it was impossible for God to
alter the nature of His will. Prominent figures in this school of thought included R. Isaac Pulgar, R.
Isaac Albalag, R. Josef Ibn Kaspi, and R. Moses of Narbone.

4 As examples, Thomas Aquinas in the fourth part of the Summa Contra Gentiles and Augustine
og Hippo in the De Trinitate.

’5 In the following section, Pedro expresses his view that many Jews of his day adhere to the opin-
ion of Maiménides (ca. 190) and reject the belief in resurrection. This passage likely serves as a criti-
cism of Jewish Averroists. In regard to the question of the relationship between Jewish Averroism and
conversion to Christianity see Sadik (2020) and Lasker (1980). It is evident from Pedro’s harsh criticism

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

98 Shalom Sadik

In the internal Jewish debate, Pedro advocates for the position of the Kabbalists
(such as Nahmanides) in opposition to the Jewish philosophers. Additionally, he
draws upon Kabbalistic sources to form his Christian arguments.

According to Pedro, there are two debates: the first between all religions and phi-
losophy, and the second between Judaism and Christianity. Regarding both debates,
Pedro perceives the Kabbalah to be an ally which, in relation to the first debate,
assists him in demonstrating that all religions are irrational, while in the second
debate, it furnishes him with Jewish texts that purportedly contain beliefs and de-
scriptions compatible with the principal doctrines of Christianity, such as, for ex-
ample, the Trinity. He expresses his positive view of Kabbalah in contrast to his
criticism of Maimoénides in Zelus Christi:

Et qui judaei [...] multa habent scripta quae veritatem nostrae fidei fatentur
[...] Ipsi quidem judaei, ultra libros Talmud, Habent libros vocatos sermones He-
braico; Cabala, quod est dicere: Traditiones antiquae, sive scriptura, quae pos-
tea in scriptis per illos quibus tradita sunt, redacta reperiuntur & ad manus meas
devenerunt duo libri, unus vocatur: Portae justitiae, alius portae lucis. In quibus
apud judaeos, tractantur secreta Coelestia nominum Dei divinorum, & proprieta-
tum. (ZC, sec. 577-578)

Here we can see that Pedro perceives Kabbalah as an ancient Jewish tradition
that contains divine knowledge that is compatible with Christian beliefs. In the
subsequent section of the article, we will observe that Pedro provides evidence of
the existence and essence of the Trinity from Kabbalist books that he considers to
be authoritative. Pedro’s positive opinion of Kabbalah and his extensive use of quo-
tations and paraphrases from Kabbalist texts are unique to him and not found in
other converts (such as Abner of Burgos and Pablo de Santa Maria). We can thus
conclude that Pedro was likely a Kabbalist prior to his conversion and continued
to maintain the same internal Jewish critique of Maimoénides and positive view of
Kabbalah before and after his conversion.

3. THE TRINITY

The structure of Pedro’s discussion of the Trinity is analogous to Augustine’s in his
book on the Trinity. By the conclusion of this section, it will be evident that Pedro
does not concur with Augustine (and most other Christian theologians) regarding
the essence of the Trinity. This similarity likely stems from the necessity of both au-
thors to elucidate their Christian faith to non-believers. At the core of Augustine’s
elucidation of the Trinity lies the traditional Catholic definition: three persons

of Maimdnides and Jewish Averroists that he does not view them as potential converts. Instead, he
perceives them as part of the Jewish rationalist opposition to Christianity.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of Trinity 99

united in a single essence, “quod trinitas sit unus et solus et uerus deus, et quam
recte pater et filius et spiritus sanctus unius eiusdemque substantiae uel essentiae
dicatur” (Augustine of Hippo, Liber I:4). According to this definition, the three per-
sons of the Trinity are distinct manifestations of the one God (i.e. the one divine es-
sence or substance), and the distinction between them lies in their relationship to
one another and to humanity.

Augustine discusses the Trinity in many of his writings, particularly in Confes-
sions and The City of God. In De Trinitate, his central work on the subject, he at-
tempts to prove and understand the Trinity through the human intellect alone. This
book is typically divided into two sections": the first (Books 1-7) seeks to demon-
strate that the Catholic definition of the Trinity is consistent with what is stated
in the Old and New Testaments, while the second (Books 8-15) attempts to explain
this definition as far as the human mind can comprehend it. Additionally, Augus-
tine suggests that there are various analogues of the Trinity in Creation,’® with the
human soul being the most prominent example, as it is believed in Christian the-
ology to be created in the image of the Trinity: “Haec igitur tria, memoria, intel-
legentia, uoluntas, quoniam non sunt tres uitae sed una uita, nec tres mentes sed
una mens, consequenter utique nec tres substantiae sunt sed una substantia” (Au-
gustine of Hippo, De Trinitate, Liber X: 11).9 According to this proposed analogy, the
Father = memory, the Son = knowledge or wisdom, and the Holy Spirit = will (that
includes love).>

In numerous places throughout Zelus Christi, Pedro discusses the Trinity. In
sections 684-735,> he provides his main discussion on the subject. He begins by
outlining the main Jewish difficulties concerning the Trinity (ZC, sec. 685-690), fo-
cusing on a scriptural difficulty based on the verse “Hear O Israel, the Lord is our
God, the Lord is one,” (Deut. 6:4)> and a philosophical difficulty stemming from
Maiménides’ observations in (Maimoénides, ca. 1190: I:50), which reject any divi-

16 On the foundation of this approach in the Scriptures, see Rudebusch (1989), Cross (2007) and
Drever (2007).

7 Regarding the structure and purpose of Augustine of Hippo De Trinitate, see Bourassa (1977),
Chadwick (2010), Cavadini (1992), which argues that the composition establishes belief in the Trinity
independently of belief in Jesus; Brachtendorf (1998), Madec (1989: 207-222) and Clark (2o01: g1-102).

18 Regarding these analogies and their importance in Augustine’s writings, see Bourassa (1977: 379-
384, 396-410). On the importance of the analogies to the Father, see Du Roy (1966: 173-409), discuss-
ing the various analogies conceived by Augustine during the first half of his life (up to the year 391).

9 Augustini, De Trinitate, Liber X: 11.

20 On this analogy and its unique importance, see Bourassa (1977), Coakley (2007), Drever (2007:
240-241), Clark (2001: 96-99), Maier (1960: 178-199), who discusses the connection between this anal-
ogy and the purposes of the tasks of the different faces of the Trinity in the world; Du Roy (1966: 359-
367, 432-450), Gilson (1987: 287-298), who also analyzes the relationship between the attributes of God
as a whole and the human soul; Brachtendorf (1998: 44-46) and Wolfson (1970: 361-362).

21 Cf. ZC, sec. 1007-1011.

22 Pedro also raises a question based on the citation of this verse by Jesus himself (Mark 12:29).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

100 Shalom Sadik

sion in God.»s Pedro addresses these difficulties by asserting that there are verses in
the Old Testament that support the belief in the multiplicity of persons within the
singular substance of God. He points to the fact that the common Hebrew name
for God in the Bible, Elohim, is in the plural form as evidence of this (ZC, sec. 708-
709).24

He presents the Christian position that the Trinity does not negate the unity of
God, but rather symbolizes different properties (proprietates) of a deity with one es-
sence (substantia). To refute the Jewish opinion that verses should be interpreted
through logic and philosophical evidence, Pedro provides two parables (ZC, sec.
697-702). These parables juxtapose the unity of the tripartite soul (intellect, active
intellect, and passive intellect) with the unity of God’s essence and His knowledge
of Himself and His love. According to Pedro, the essence of the intellect and active
intellect, combined with divine love attained through the intellect, form a single
entity capable of various activities. This is meant to explain the unity of the Trin-
ity, as Pedro states: “Non tamen est aliud, quia eadem est essentia Dei, se ipsum in-
telligens, & essentia Dei intellecta ad se ipsa; nisi quia Deus intelligens se ipsum, se
habet per modum passionis. Et quia quelibet res intelligens amat id quod intelligit”
(ZC, sec. 700).

Pedro suggests that the relationship between the three parts of the Trinity is
analogous to the relationship between God’s essence, His contemplation of His es-
sence, and His essence as contemplated by Him. This distinction between the latter
two concepts —which can be easily mistaken for the same thing, merely described
in active and passive voice— lies in the latter being the result of the contemplation,
rather than the action of contemplation itself. God’s active contemplation of Him-
self is emotional, while His passive contemplation, i.e. the perception of His own
essence as attained via self-contemplation, is purely intellectual. Through this anal-
ogy, Pedro seeks to explain the unity of God, as well as His division into different
persons with different attributes. The crucial point for our purposes is the tripartite
division itself, in which the essence of God (essentia) is the first of the three persons

23 In the Hebrew translation of R. Samuel Ibn Tibbon, a translation that was likely known to Pedro:
TARNI AN ;INIWNNI D727 PHRRM NN TR RIAW 90K 933,077 0IRN HP2 TR RIAW PARIY 1 DINR
KRI171,0°37 0IRN 5pa RI7 HAR TAR RIT AR IR 12 —TNR nwHwm ,nw’w K177 98 TR NI7 ,0MIR1IA

ANNIN MY'WAR NINKRTT MNwin p")non oY JIAR PIRM
In this passage, Maiménides draws a stark comparison between the Christian belief in the Tri-
nity and the belief in the corporeality (and plurality) of God (Maimoénides, ca. 1190: I: 50). He uses the
Christian example to demonstrate how Jewish thinkers who espouse different attributes of God are
misguided. For further insight into the role of philosophy in Jewish-Christian polemics, one may con-
sult Lasker (1977; 2007).
24 Pedro supplements his interpretation with classic Christian arguments from the Bible, such as
the plural in the creation “Facimus hominem ad imaginem,” and critiques the Jewish interpretation
that God spoke with the angel (ZC, sec. 710-712).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of Trinity 101

of the Trinity, while the intellect and love (which itself arises from the intellect*)
are the remaining two persons.

This position differs from the accepted Christian one in that it puts the two per-
sons of the Son (intellect) and the Holy Spirit (love) in a subordinate role to the
person of the Father (essence). Rather than the classical view of a single essence
with three properties, Pedro proposed a single essence with two functions. He ar-
gued that intellect and love are dependent on the divine essence and are a result
of the divine essence’s existence, necessitating intellection and love. This position
has been deemed heretical by the Church since the fourth century CE, and Catho-
lic Christian thinkers have since then tried to distance themselves from it.>¢ Pedro’s
lack of mention of this issue suggests his unfamiliarity with Catholic theological lit-
erature.

Pedro’s approach is akin to that of Augustine, who begins by citing evidence from
scripture and then providing philosophical explanations. The content of these ex-
planations is similar, as they both explain the Trinity through the faculties of the
mind. However, there is a great divergence between the bishop of Hippo in North
Africa and the Spanish convert in this regard. Augustine posits that memory sym-
bolizes the Father, knowledge or wisdom symbolizes the Son, and love or will sym-
bolizes the Holy Spirit, with three attributes of the soul symbolizing the three
persons of the Trinity. He explains how knowledge and love stem from memory, yet
all three qualities are of one soul. Pedro, however, views the situation differently,
with a single essence of the soul having only two qualities. This results in a relation-
ship of absolute inequality between the various persons of the Trinity, which is con-
trary to the official position of the Catholic Church. Though it is possible that Pedro
was influenced by Augustine, the difference between the two thinkers suggests that
he did not fully internalize the latter’s positions.

In contrast to Pedro’s likely partial utilization of Augustine’s opinion, it is evident
that he had a strong belief that the Zohar unequivocally supported the concept of
the Trinity. His references to this renowned Jewish work demonstrate a deep knowl-
edge of Kabbalah literature and a willingness to cite parts of it to validate the Trin-
ity. For instance, when introducing the book to his non-Jewish readers, Pedro wrote:

25 The position according to which love comes from God’s essence and intellect corresponds to
the Catholic Christian paradigm, which states that the Holy Spirit derives from a combination of the
Father and the Son, in contrast to the position of the Orthodox Church, according to which the Holy
Spirit derives from the Father alone.

26 On the history of the catholic version of the Trinity see inter alia, Harnack (1901: 1-137); Wolfson
(1970: 141-362); and Margerie (1975). It is important to note that the same comparison to the Trinity
also appears in Augustine of Hippo, De Trinitate (book IX). However, in book X and in its continua-
tion Augustine gives other explanation of the Trinity (as we said the comparison between memory,
knowledge, and God).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

102 Shalom Sadik

Et sequitur ibi: Sanctus Sanctus Sanctus Dominus Deus Sabahoth. Et scribunt
iudaei antiqui, qui dicuntur Mecubalini (quod est apud eos dicere: Qui sciunt
scire Divinia) in quodam libro vocato; Cefer Azohar, quem attribuunt Rabbi Si-
meoni Beniohay: qui liber est Regno Castellae, apud peculiares judaeos. Et dictus
liber scribit, & glossat serem totam Bibliam. Et est liber magni voluminis, & mag-
norum secretorum apud judaeos. Et cum est medio. C. 6. Isaia, dicit Sanctus David
Abba; (quod est dicere) iste est Pater Sanctus Dabera. quod est dicere: iste est Fi-
lius. Sanctus da Ruha de Cudsa: quod est dicere: iste est Spiritus Sanctus. Quia dic-
tus liber est scriptus Caldea lingua. (ZC, sec. 212-213)*

It is evident from the passage that Pedro was familiar with the ZoAar and held it
in high regard. He attributed it to Rabbi Shimon bar Yochai, considered it to be an
ancient and authoritative book, and linked it to the Kabbalists. He also noted that it
was written in Aramaic (“Chaldean”) and was close to the hearts of the Jews of the
Kingdom of Castile. However, there are some inaccuracies in his description of the
Zohar, such as the fact that it does not provide a commentary on the entire Bible,
but rather focuses on the Torah and several books of the Writings.

According to Pedro’s view, the Kabbalists, particularly the Zohar, were aware of
the secret of the Trinity and believed in it in a similar way to Christians. This is simi-
lar to the opinion of the apostate Pablo de Santa Maria, who also held that the Kab-
balists believed in the Trinity, but in contrast to the apostate Abner of Burgos, who,
citing Jewish philosophers, argued that the Kabbalists were distant from the Trini-
ty.> However, when one compares Pedro’s presentation of the Zohar with the origi-
nal text, one finds that it is highly dissimilar and should be seen as, at best, a rough

27 On this passage see Scholem (1979: 31-32), and Huss (2012: 362). Scholem and Huss both assert
that the passage is a forgery. However, I believe that the likelihood of Pedro having forged it is low, and
it is more probable that he created a loosely based paraphrase of a passage that is present in the Zo-
haric literature.

28 The relationship between the two apostates and Kabbalah is explored in Sadik (2020: 60-96).
Abner is seen to quote from Kabbalistic sources on few occasions, agreeing with their view that the
essence of God can be divided without compromising its unity: E otrossi la conpanna que sse llaman
mecubalim otorgan esto en lo que dizen que Dios que es diez cuentos, maguera que es uno sustangia (Bur-
g0s, 1996-1997: I: 224). However, Abner does not concur with the Kabbalist, asserting that the Trinity
is superior to the ten Sefirot, which are likened to the ten separated intellects: “...ca puede mostrar
los diez cuentos que tienen los mecubalim. E con lo que ya prové por dichos de los sabios de (1) Tal-
mud que aquel viesso muestra las tres maneras que sson en Dios, con que crio el mundo e con que dio
la Ley, e prové que aquella Trinidad es més alta que aquella dezenidad. E assi dize en Beressit Rraba
que dixo Rrab Zutra bar Tobia de nonbre de Rrab que con diez maneras que son en Dios fue criado
el mundo... Rrabi Alazar dixo: En tres maneras encerr6 Dios su mundo que estas sson: sapienca, e en-
tender una cosa de otra, e saber... E devemos tener mientes en lo que dixo Rrabi Alazar que con aquel-
las tres maneras fue criado el mundo encerradamiente, que quiere dezir universsalmient, maguera
que especialmient fue (criado) con aquellas diez maneras dichas. E esto es como lo que ya dixiemos
que la Trinidat es mas alta que la dezinidat” (Burgos, 1996-1997: I: 281). The Kabbalists assert that the
divine essence is divided into ten distinct entities, as outlined in Burgos (1996-1997: II, cap. 10: 420).
Pablo utilized the Bahir in his work (De Santamaria, 1515-1516: I, X, 9: 357-358). This text is not present

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of Trinity 103

paraphrase. It is unclear where in the Zohar Pedro is quoting from, though it is likely
Ra'aya Mehimna, volume 3, Parashat Pinechas.>

It can be concluded from the analysis that Pedro likely had only a partial under-
standing of Christian theological literature, as he presented a position that was not
accepted by the official Church, and seemingly without knowing it was an unusual
take on the Trinity. Moreover, he did not show any recognition of the many discus-
sions of the Trinity found in Christian literature in his book. However, Pedro’s dis-
cussion of the Trinity does indicate a good knowledge of the Kabbalistic literature
of his time, and a willingness to use it as a foundation and reference point for Chris-
tian beliefs such as the Trinity.

4. CONCLUSION

Pedro was more radical than most Christian thinkers in his opposition to philoso-
phy, rejecting any attempt to analyze faith through the application of human rea-
son. By contrast, most Christian thinkers, such as Augustine, Thomas Aquinas, and
the more conservative members of the Franciscan school, argued that while the
foundations of faith are based on divine revelation, it is still necessary to use philo-
sophical methodology to distill the axioms of revelation through theological study.
This view maintains that certain points lie beyond the scope of philosophical study,
yet still does not contradict philosophical proofs. Furthermore, all revealed knowl-
edge can only be discussed within the framework of intellectual perceptions, mak-
ing philosophy applicable even in the context of divine revelation.

In terms of the content of his beliefs, it should be noted that Pedro deviated sig-
nificantly from the accepted Christian paradigm of the Trinity, creating an imbal-
ance among the persons of the Trinity. He believed that the person of the Father
was the main person, while the remaining two persons were related to Him in a sub-
ordinate manner. While Pedro did not explicitly reject or deviate from the standard
doctrine, a comparison between his personal position and the official one reveals a
clear contradiction that must be considered for an objective understanding of his
position. Furthermore, Pedro drew upon Kabbalistic sources when addressing the
two key topics of the Trinity and the role of philosophy within theology.

We can conclude that Pedro likely had only a limited knowledge of Christian
sources, although he was likely aware of some of the Church’s creeds and had some
direct or indirect knowledge of Augustine’s views on the Trinity. However, Pedro
had a relatively extensive knowledge of Kabbalistic sources, such as Nahmanides,

in our current edition of the book. He also cited the commentary of the Torah by Nahmanides on sev-
eral occasions.
29 See pp. 242b-243a:
IPRT RNITT RADYH TITD WITH PR POR LRI 532 10O TP T Dwa AN Y pan o mn Han
TRNRT AN PN A AW N1 AT WAl TPRT Rrowa 7O 137 AkYY 9na3 anon 50 naxan
IRAD » 992 1R wa 52 HY min nR TIawR

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

104 Shalom Sadik

the Zohar, and several books of R. Gikatilla.s It is likely that Pedro was a Jewish
student of Kabbalah prior to his conversion and continued to define his new faith
using Kabbalistic tools after his conversion to Christianity.

In his analysis of the two topics discussed in this paper, Pedro serves as an exem-
plar of some of the adult Jewish converts to Christianity in the Middle Ages who
sought to explain their new beliefs primarily through their Jewish knowledge.» No-
tably, Petrus Alphonsi and Abner of Burgos shared a similar perspective to that of
Pedro. Petrus Alphonsi expresses an opinion analogous to that of Pedro concern-
ing the delineation of the Trinity:3*: “Volo tres personas substantiam, sapientiam et
voluntatem dicere. Ideo autem personam primam substantiam appelo, quia in ipsa
et de ipsa sunt sapienta et voluntas et ipsa de nullo, quamvis tres personae, omnes
sint una substantia” (Alfonso de Huesca, 1996: 104). It is evident from this text that
Petrus Alphonsi and Pedro share a similar opinion regarding the Father, Son, and
Holy Spirit. According to their views, the Father is identified with divine essence,
while the Son and Holy Spirit are associated with knowledge and will (or knowl-
edge and love in Pedro’s Zelus Christi). Consequently, the Father is seen as being of
greater importance than the Son and Holy Spirit.

Abner’s opinion on the Trinity is complex and requires a thorough analysis that
exceeds the scope of this article.» In summary, his opinion on the relationship be-
tween the three persons of the Trinity and their relation to the divine essence is
largely in line with traditional Christian thought:

Porque la memoria es virtud del ymaginar, assi como (el) entendimiento es el
certificar en que cae verdad o mentira. E como es sabido que el ymaginar es ante
por natura que el certificar... E por ende fui guisado de asemejar la perssona del Pa-
dre ala virtud del ymaginar, que nombramos memoria. E la perssona del Ffijo ase-
mejamosla a la virtud del certificar, que es el entendimiento en acto. E la perssona
del Spiritu Santo asemejamosla a la virtud de la voluntad; e como dixo Aristotiles
que nos entendemos quando queremos. (Burgos, 1996-1997: I: 269-270)

3° He mentions this book in ZC, sec- 577: “Et qui judaei... multa habent scripta quae veritatem nos-
trae fidei fatentur... Ipsi quidem judaei, ultra libros Talmud, Habent libros vocatos sermones Hebraico;
Cabala, quod est dicere: Traditiones antiquae, sive scriptura, quae postea in scriptis per illos quibus
tradita sunt, redacta reperiuntur & ad manus meas devenerunt duo libri, unus vocatur: Portae justi-
tiae, alius portae lucis. In quibus apud judaeos, tractantur secreta Coelestia nominum Dei divinorum,
& proprietatum”.

3 In contrast to the second and third-generation Conversos, who had been born and raised as
Christians and were thus more familiar with Christian sources than Jewish ones, there is an interesting
parallel with those who returned to Judaism. These individuals sought to construct an idealized ver-
sion of the religion based on external sources, though in this case the process was reversed: the return-
ing Jews primarily studied Christian sources, and were sometimes taken aback upon encountering the
realities of rabbinic Judaism. An extreme example of this phenomenon is Uriel da Costa, who rejected
rabbinic Judaism, was eventually excommunicated, and ultimately committed suicide.

32 Without making use of Kabbalistic texts, since Petrus Alphonsi predates Kabbalah.

33 On this question see Sadik (2020: 114-181).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of Trinity 105

In this text, Abner identifies the Father with imagination (also known as mem-
ory), the Son with knowledge (intellect in action) and the Holy Spirit with will. This
opinion is similar to Augustine’s view that the different persons of the Trinity cor-
respond to different capacities of the human soul. However, Abner has some unor-
thodox opinions about Trinity. Notably, his opinion that divine presence is present
in all of the world, not just in the person of Jesus, is derived from his very radical
neo-Platonic view.s+

One exception to the general lack of deep Christian knowledge among the first
generation of conversos was the case of Pablo de Santa Maria (Paul of Burgos). He
had obtained a doctorate in theology from the University of Paris,’s demonstrating
a thorough understanding of Christian theology and a familiarity with the official
doctrines of the Church on theological matters.

Most of the first generation of Jewish apostates did not internalize or study
Christian theology or philosophy in depth; however, they typically drew upon well-
known sources and developed their ideas based on their prior Jewish knowledge.
In some cases, they sought to identify Jewish sources as Christian, as Pedro did
with the Kabbalah, while in other cases, they rejected certain Jewish positions and
formed their Christian theology in opposition to them.3¢

REFERENCES

Beinart, H. (1982). Conversos on Trial - The Inquisition in Ciudad Real. Magness.

Bourassa, J. T. (1977). Trinitarian Theology in Saint Augustine. Gregorianum, 58, 675-725.

Brachtendorf, J. (1998). Prius esse cogitare quam credere. A Natural Understanding of
“Trinity” in St. Augustine? Augustinian Studies, 29, 35-45. https://doi.org/10.5840/
augstudiesi9gg82927

Cavadini, J. (1992). The Structure and Intention of Augustine’s De Trinitate. Augustinian
Studies, 23,103-123. https://doi.org/10.5840/augstudiesig92234

Chadwick, H. (2010). Augustine of Hippo: A Life. Cambridge University Press.

34 In regards to this topic, see, for example, Burgos (1996-1997: I: 149): “Ca las ffondrajas de la olla es
dicho segunt el ebrayco por la espegias que sson mezcladas con la cozina e que dan buen sabor e que
se apegan a las parades de la olla... E assi la divinidat da virtud e nobleza a todo el mundo por quanto
se enviste e mora en los baxos en alguna manera...” These opinions are reminiscent of certain radical
neo-Platonic Christian views (e.g. those of Maester Eckard and Dionysius the Areopagite). However,
there is no indication that Abner was aware of these sources, and it is likely that his views were based
solely on his Jewish sources and a limited understanding of Christian dogma.

35 For example, Pablo adopted the classical Christian view that it is logically possible to believe in
the Trinity, even though it cannot be proven: “Licet posse concedere, quod hoc mysterrium, scilicet
santae Trinitatis & unitatis a ratione naturali conprehendi non posset, cum hoc excedat naturalem
hominis rationem, nullo tamen modo concedendum est, quod praedictum mysterium contrariatur
naturali rationis humanae” (De Santamaria, 1515-1516: L. D. IX. Cap III).

36 On this see Sadik (2017, 145-167).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://doi.org/10.5840/augstudies19982927
https://doi.org/10.5840/augstudies19982927
https://doi.org/10.5840/augstudies1992234
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

106 Shalom Sadik

Clark, M. T. (2001). De Trinitate. In E. Stump & N. Kretzmann (Eds.), The Cambridge
Companion to Augustine (pp. 91-102). Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CCOL0521650186.008

Coakley, S. (2007). Introduction: Disputed Questions in Patristic Trinitarianism. The Harvard
Theological Review, 100(2), 125-138. https://doi.org/10.1017/S0017816007001472

Cross, R. (2007). Quid Tres? On What Precisely Augustine Professes Not to Understand in De
Trinitate 5 and 7. The Harvard Theological Review, 100(2), 215-232. https://doi.org/10.1017/
S0017816007001551

Drever, M. (2007). The Self Before God: Rethinking Augustine’s Trinitarian Thought. The
Harvard Theological Review, 100(2), 233-242. https://doi.org/10.1017/S0017816007001563

Du Roy, O. (1966). Lintelligence de la foi en la trinité selon Saint Augustin. Etudes
augustiniénnes.

Gilson, E. (1987). Introduction a létude de Saint Augustin. Vrin.

Gitlitz, D. M. (1996). Secrey and Deceit. The Religion of the Crypto-Jews. Jewish Publication
Society.

Gomez Llaguer, N. (2013). Polemics and Christian Reason in the Zelus Christi contra iudaeos,
sarracenos et infideles de Pedro de la Caballeria. Iberia Judaica, 5,195-205.

Haliczer, S. (1990). Inquisition and Society in the Kingdom of Valencia 1478-1834. University of
California Press.

Harnack, A. (1901). The History of Dogma. Williams & Norgate.

Hernandez Franco, J. (2011). Sangre limpia, sangre espaiiola — El debate de los estatutos de
limpieza (siglo XV-XVII). Catedra.

Huss, B. (2012). As the Appearance of the Brilliance: Essays, Poems, and Freudianism in
the Language of the Zohar. In M. R. Niehoff, R. Meroz, & J. Garb (Eds.), V'Zot LiHudah
(pp- 359-380). Bialik.

Kozodoy, M. (2015). The Secret Faith of Maestre Honoratus—Profayt Duran and Jewish
Identity in Later Medieval Iberia. Pennsylvania University Press. https://doi.org/10.9783/
9780812291810

Lasker, D. (1980). Averroistic Trends in Jewish-Christian Polemics in the Late Middle Ages.
Speculum, 55(2), 294-304. https://doi.org/10.2307/2847289

Lasker, D. (1977, 2007). Jewish Philosophical Polemics Against Christianity in the Middle Ages.
Ktav Publishing House; 2ed., Littman Library.

Madec, G. (1989). La Patrie et la voie. - Le Christ dans la vie et la pensée de Saint Augustin.
Editions Desclée.

Maier, J. L. (1960). Les missions divines selon saint Augustin. Edition Universitaire Fribourg.

Margerie, B. de (1975). La trinité chrétienne dans Uhistoire. Beauchesne. https://doi.org/10
.14375/NP.9782701000657

Melamed, R. (2004). A Question of Identity. Iberian Conversos in Historical Perspective. Oxford
University Press. https://doi.org/10.1093/0195170717.001.0001

Netanyahu, B. (1995). The Origins of the Inquisition in Fifteenth Century Spain. Random
House.

Netanyahu, B. (1998). The Marranos of Spain, From the Late 14th to the Early 16th Century:
According to Contemporary Hebrew Sources. Cornell University Press.

Rudebusch, G. (1989). Aristotelian Predication, Augustine, and the Trinity. The Thomist,
53(4), 587-597. https://doi.org/10.1353/tho.1989.0002

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://doi.org/10.1017/CCOL0521650186.008
https://doi.org/10.1017/CCOL0521650186.008
https://doi.org/10.1017/S0017816007001472
https://doi.org/10.1017/S0017816007001551
https://doi.org/10.1017/S0017816007001551
https://doi.org/10.1017/S0017816007001563
https://doi.org/10.9783/9780812291810
https://doi.org/10.9783/9780812291810
https://doi.org/10.2307/2847289
https://doi.org/10.14375/NP.9782701000657
https://doi.org/10.14375/NP.9782701000657
https://doi.org/10.1093/0195170717.001.0001
https://doi.org/10.1353/tho.1989.0002
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04

Faith upon Intellect. The Argument of Pedro de la Caballeria in Favor of Trinity 107

Saraiva, A. J. (2001). The Marrano Factory — The Portuguese Inquisition and its New Christians
1536-1765 [Translated, revised and augmented by H. P. Salomon and I. S. D. Sasson].
https://doi.org/10.1163/9789047400868

Scholem, G. (1979). Considerations sur I'histoire des debuts de la Kabbale chretienne. In A.
Faivre & F. Tristan (Eds.), Kabbalistes Chretiens (pp. 17-48). A. Michel.

Sadik, S. (2017). When Maimonideans and Kabbalists Convert to Christianity. Jewish Studies
Quarterly, 24(2), 145-167. https://doi.org/10.1628/094457017X14909690198999

Sadik, S. (2020). Ideology of Apostasy. Magness Press.

Vidal Doval, R. (2015). Misera Hispania — Jews and Conversos in Alonso de Espina Fortalitum
Fidei. SSMLL.

Wolfson, H. A. (1970). The Philosophy of the Church Fathers. Harvard University Press.

Primary sources

Alfonso de Huesca, P. (1996). Didlogo contra los judios [Intr. ]. Tolan y trad. E. Ducay]. Instituto
de Estudios Altoaragoneses.

Augustine of Hippo. De Trinitate. The Latin Library. http://thelatinlibrary.com/august.html

Burgos, A. de (1996-1997). Mostrador de justicia [Ed. W. Mettmann]. Opladen.

(ZC) = De la Caballeria, P. (1592). Tractatus Zelus Christi contra Iudaeos, Sarracenos et
infideles. Venettis: apud Baretium de Baretijs.

De Santamaria, P. (ca. 1515-1516). Scrutinium Scripturarum. In domo Iohannis Frellon.

Maiménides (ca. 1190). Guide For the Perplexed, first Hebrew translation by Samuel Ibn
Tibbon. https://goo.su/GVcus

Thomas Aquinas. Summa Contra Gentiles. https:/ [www.corpusthomisticum.org/iopera.html

Yehuda ha-Levi. Kuzari, first Hebrew translation by Yehuda Ibn Tibbon. https://goo.su/
dPbTWv

Zohar. https://goo.su/oydtz

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.04 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 93-107


https://doi.org/10.1163/9789047400868
https://doi.org/10.1628/094457017X14909690198999
https://goo.su/GVcus
https://he.wikisource.org/wiki/%D7%9E%D7%95%D7%A8%D7%94_%D7%A0%D7%91%D7%95%D7%9B%D7%99%D7%9D_(%D7%90%D7%91%D7%9F_%D7%AA%D7%99%D7%91%D7%95%D7%9F)
https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html
https://goo.su/dPbTWv 
https://goo.su/dPbTWv 
https://goo.su/oydtz
http://thelatinlibrary
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.04




ESTUDIOS LITERARIOS

BEFORE “PURITY OF BLOOD”: ELEMENTS AND METAPHORS
IN THE 1449-1450 CONVERSO DEBATE

ANTES DE “LA LIMPIEZA DE SANGRE”: ELEMENTOS Y METAFORAS EN
EL DEBATE DE 1449-1450 SOBRE LOS CONVERSOS

ERIKA TRITLE

Coastal Carolina University
etritle@coastal.edu

ORCID: 0000-0001-9094-8097

Recibido: 28-10-2022
Aceptado: 05-04-2023

ABSTRACT

This study pays careful attention to the ways in which Latin and Castilian terms for ‘blood’
and flesh’ are employed in the converso debate centered on the anti-converso uprising at To-
ledo in 1449. It considers how those terms are used —or not used— to conceive of human
relationship to one another and to Christ as well as how they convey moral and spiritual sta-
tus in terms related to purity and impurity. This microscopic look at a particular moment
in Castile will enrich telescopic studies that aim for synthesis across disciplinary, chrono-
logical, and geographic boundaries. In the more immediate term, this essay demonstrates
that, although Iberian historiography has tended to frame the exclusion of conversos from
religious and civic life in terms of blood criteria, purity of blood was not a central category
in the converso debate of 1449-1450. Rather, the dominant concerns whose relationship to
blood and flesh, purity and impurity, faith and heresy, class, king, and country was at stake
were honor and lineage itself.

Keywords: Conversos, blood, flesh, purity, honor, lineage, sacraments, race, historiography.

RESUMEN

Este estudio presta especial atencion a las formas en que los términos latinos y castellanos
para “sangre” y “carne” se emplean en el debate converso centrado en el levantamiento an-
ticonverso en Toledo, en 1449. Considera cémo se usan o no esos términos para concebir la
relacion humana entre si y con Cristo, ademas de cdmo transmiten el estatus moral y espi-
ritual en términos relacionados con la limpieza y la impureza. Esta mirada microscépica
a un momento particular de Castilla enriquecera los estudios telescépicos que apuntan a
la sintesis a través de fronteras disciplinarias, cronoldgicas y geograficas. En el plazo mas

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:etritle%40coastal.edu?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9094-8097
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

110 Erika Tritle

inmediato, este ensayo demuestra que, aunque la historiografia ibérica ha tendido a enmar-
car la exclusion de los conversos de la vida religiosa y civica en términos de criterios de san-
gre, la limpieza de sangre no fue una categoria central en el debate converso de 1449-1450.
Mas bien, las preocupaciones dominantes que estaban en juego eran el honor y el linaje
mismo, pese a la relacion de estos con la sangre y la carne, la limpieza y la impureza, la fe y
la herejia, la clase, el rey y el pais.

Palabras clave: conversos, sangre, carne, limpieza, honor, linaje, sacramentos, raza,
historiografia.

1. INTRODUCTION

In Iberian historiography, the exclusion of conversos from religious and civic life has
tended to be framed in terms of blood criteria, given the importance of the purity
of blood statutes that developed during the early modern era.' Most discussions of
the origins of limpieza de sangre ideology highlight the middle of the fifteenth cen-
tury and many, following historian Albert Sicroff’s assessment, point to the “Sen-
tencia—Estatuto de Pero Sarmiento” of 1449 as “the first statute of purity of blood
in Spain” (Sicroff, 1985: 52; Martinez, 2o11: 29).> The “Sentencia” targeted all “con-
versos of the lineage of the Jews”, “past and present and future’, for discrimination
and persecution on the grounds that they were not and could never be truly Chris-
tian (Sarmiento, 2012a: 23, 30). That their forcibly-vacated offices would be filled by
“Old, clean Christians” (cristianos viejos lindos) supports assessments that an early
version of the logic of converso exclusion based on purity and lineage appears in
that document. However, the authors of the Sentencia did not use the language of
limpieza de sangre; the “Sentencia’s” only mention of ‘blood’ appears in an allega-
tion that the conversos, “armed with blood and fire”, posed a violent threat to the
Old Christians of Toledo (25).3 It is worth noting that the “Estatuto de limpieza”
published by the Cathedral Chapter of Toledo under the leadership of Archbishop

! Research for this study was supported by fellowships from Fulbright Israel and the Center for the
Study of Conversion and Inter-Religious Encounters (CSoC) at Ben Gurion University of the Negev.
Earlier versions of this paper were presented at a workshop of the CSoC in 2019; the American Acad-
emy of Religion Southeast Region in 2022, and for the Department of Philosophy and Religious Studies
Research and Teaching Seminar of Coastal Carolina University in 2022. I am grateful for the feedback
I received on all these occasions and especially for insights from Claude Stuczynksi and the anony-
mous reviewers.

2 An important exception to this historiographical trend is Rosa Vidal Doval’s careful reading that
leads her to affirm the significance of the Sentencia for its influence on subsequent measures to ex-
clude conversos from public life while pointing to key features that distinguish it from later purity of
blood doctrine (Vidal Doval, 2013: 226-227). Burk and Anidjar note some scholarly evidence for earlier
documents as the first to display limpieza logic (Burk, 2o10: 17; Anidjar, 2014: 196).

3 Amran Cohén (2006) provides a useful summary of key sources in the development of limpieza
ideology, but for an example of the way that blood criteria is often assumed rather than cited from
primary sources, see the following passage: “Es aqui, en la Sentencia cuando encontramos uno de los
‘componentes’ anticonversos que se repetira, formulado por primera vez, la limpieza de sangre’: los

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 1m

Martinez Siliceo almost one hundred years later in 1547 also does not use the term
‘blood.. It does, however, restrict its positions to “Old Christians” and insist that they
not descend “from the lineage of Jews nor of Moors nor of Heretics” (Martinez Sili-
ceo, 1547: fol. 3).+ Far from arguing that the historiography is incorrect to identify a
logic of converso exclusion based on a notion of limpieza, this essay suggests that
we pay more attention to the way the logic of Old Christian purity developed and
ask when, how, and to what extent and effect ‘purity’ came to be associated specifi-
cally and especially with ‘blood’s

This historiographical habit of defining converso exclusion in terms of blood cri-
teria before the ideology of limpieza de sangre took hold informs the work of other
scholars wanting to incorporate Iberian material into their projects. In his “critique
of Christianity” aptly titled Blood, Gil Anidjar (2014) contends that the element of
blood is where we need to explore nothing less than “the origin of both nation and
race” (32). He argues further that in order to understand how blood is implicated in
those concepts, we need to look to the Christian “eucharistic matrix” as the source
of the notion “that communities partake, or understand themselves to partake, of
one substance” (32). Anidjar places Eucharist in opposition to Inquisition, two “mo-
ments” that are both about “the construction —imaginative or fictional, ritual and
institutional— of a community” (42). These two moments, however, are seldom
considered in relation to one another, for “they are as distant and distinct as two
historical paths, an internal parting of ways within Christianity and its understand-
ings (the rule and the exception)” (42-43). Anidjar turns to “the 1449 Statutes on the
Purity of Blood (estatutos de limpieza de sangre)” (61), namely, the “Sentencia’, as
a key moment on the path toward Inquisition. Following Sicroff, Anidjar suggests
that this document and its historical context show us the beginning and epitome of
the code which eventually “institutionalized [the] perception whereby Christians
were deemed hematologically distinct from converts”, or of different “blood” (41).

conversos, de linaje judio, tienen una ‘caracteristica’ que delimitara su presente dentro de la sociedad
cristiana, y también su futuro (el de sus descendientes), su ‘sangre”.

4 Hering Torres (2003) appears to cite a different version of this manuscript which stipulates that
all office holders in the church “fuesen xristianos Viejos sin raza de Judio ni de Moro ni hereges” (10).
I have not been able to verify that version, but the variant wording supports Hering Torres’ argument
that raza ('race’) was used interchangeably with ‘lineage’ in this context. Hering Torres credits Arch-
bishop Martinez Siliceo with the “ideological construction” of limpieza de sangre (Hering Torres ,
2003: 3). A manuscript edition of the statute published between 1701-1800 also uses the wording I have
quoted in the main text, declaring that no one may be admitted to church offices “decienda de linage
de Judios ni de Moros ni de Herejes” (Martinez Siliceo 1701: fol. 4).

5 The studies collected in the volume edited by Garcia-Arenal and Pereda (2021) make an impor-
tant contribution to our understanding of how discourses about ‘blood’ and ‘milk’ shape and reveal
the relationships between “race and religion’, as indicated by the subtitle, and “the relationship be-
tween blood and religion” (28). As the subtitle also indicates, the volume’s focus is directed toward the
modern Iberian world.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

112 Erika Tritle

While Eucharist and Inquisition sustain opposing images of community, Anid-
jar (2014) suspects that there is an uninterrogated connection between them: “Inso-
far as it singularizes and exceptionalizes, insofar as it quietly governs or rules over
and across the unbridged opposition of Eucharist and Inquisition, insofar as it con-
stitutes one of the earliest and most massive instances of ‘social disciplining, blood
may well be a rule we have yet to contend with” (44). Given the weight of the “Sen-
tencia” in Iberian historiography of limpieza de sangre and converso exclusion, it is
worth looking more closely at how ‘blood’ is used in the “Sentencia” and other texts
produced in relation to the 1449 anti-converso uprising at Toledo.

The other eucharistic element, flesh, receives attention by J. Kameron Carter,
a theorist also working at the intersection of religion and race with a more sym-
pathetic, if no less critical, position toward Christianity. While he only briefly
addresses fifteenth-century Iberia, he does so in a way that highlights its im-
portance for our understanding of broader questions regarding Western ideas
about race, religion, and nation (Carter, 2008: 5-6). Carter argues that mod-
ern “‘racial” flesh emerged when “Christ was abstracted from Jesus, and thus
from his Jewish body, thereby severing Christianity from its Jewish roots” (6-
7). That severing, Carter argues, entailed the conversion of Jewish “covenantal”
flesh which signified the enduring covenant between God and Israel, into “ra-
cial flesh”, by which “Jews were cast as a race group in contrast to Western Chris-
tians” (4). My reading of Carter’s theological account of race suggests how the
converso debate in question, which Carter has not studied, can serve as a win-
dow through which we can observe what Carter describes as “the taproot of
modern racial reasoning” (6-7).

The study that follows pays careful attention to the ways in which Latin and Cas-
tilian terms for ‘blood’ and ‘flesh’ are employed. It considers how those terms are
used —or not used— to conceive of human relationship to one another and to
Christ as well as how they convey moral and spiritual status in terms related to pu-
rity and impurity. This microscopic look at a particular moment in Castile will en-
rich telescopic studies such as those of Anidjar and Carter that aim for synthesis
across disciplinary, chronological, and geographic boundaries. In the more imme-
diate term, this essay demonstrates that purity of blood was not a central category
in the converso debate of 1449-1450. Rather, the dominant concerns whose relation-
ship to blood and flesh, purity and impurity, faith and heresy, class, king, and coun-
try was at stake were honor and lineage itself. Blood would become a useful and
powerful element for imagining all the meanings that lineage could convey, but its
rein was not yet established.

2. THE 1449 UPRISING AT TOLEDO
When the citizens of Toledo received a royal request for a war loan in January

of 1449, a plurality of them responded with rioting in the streets and targeted

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate u3

anti-converso actions including religious interrogations, property theft, expul-
sion from professional positions, and public executions (Benito Ruano, 1961: 35-76;
Round, 1966; Netanyahu, 1995: 296-350). Their actions would have far-reaching eco-
nomic, social, and political impacts (Lopez Gémez, 2014). Under the leadership of
Pero Sarmiento, chief butler (repostero mayor) for the current king, Juan II, the in-
surrectionists took control of the city and outlined their demands in a “Suplicacién
y requirimiento” (Sarmiento, 2012b), which they presented to Juan II in May. These
demands included the removal of the king’s chief minister, Alvaro de Luna, as well
as all conversos, from the king’s administration. Unsuccessful in achieving these
demands, they drafted the aforementioned “Sentencia—Estatuto” on 5 June. Vidal
Doval (2013) argues that in some respects the Toledan rebellion could be read as
an attempt by a minority group of Old Christian urban elites to protect their own
economic and political interests in the face of competition for lucrative public no-
tary positions, among other prizes, with a well-connected converso kin group. This
group’s extended membership included the wealthy merchant Alonso Cota, who
was placed in charge of the special levy and whose house was attacked at the onset
of the uprising. Leaders such as Sarmiento made arguments about “the public good”
and framed their actions as advocacy for the entire Old Christian population even
though the immediate effects of their legislation only benefited an elite Old Chris-
tian few (221-225).

Whatever their personal economic and political motivations, the rebels drew
on a combination of anti-Jewish tropes and tactics, suspicion toward neophytes
in general, and ideas about the genealogical transmission of tendencies and be-
haviors (Vidal Doval, 2013: 232) to lump all conversos into one recognizable group
and tie them to the royal favorite who was viewed with extreme suspicion and ani-
mosity by many of the king’s subjects (Fernandez Gallardo, 2018: 560). Their efforts
would have far-reaching effects. By linking the conversos to their Jewish contem-
poraries and ancestors genealogically and theologically (Tritle, 2015) and defend-
ing their actions with arguments from canon law (Vidal Doval, 2020), the Toledan
rebels turned converso status into a legal category that could be used to exclude
all conversos “past, present, and future” (Sarmiento, 2012a: 30) from full citizenship
(Vidal Doval, 2013: 323-233). The “Sentencia” that they produced provided scaffold-
ing for the development of purity of blood doctrine (ibid.), though that doctrine
would be fiercely resisted.

On the pro-converso side, Fernan Diaz de Toledo, the chief royal secretary or Re-
lator, circulated his “Instruction” for Bishop Lope de Barrientos shortly after the
beginning of the Toledo uprising; the bishop responded with his “Contra algunos
cicafladores de la nacion de los convertidos del pueblo de Israel” sometime between
March and May. Both of these texts were written in Castilian. Meanwhile, bishop of
Burgos Alfonso de Cartagena and cardinal at the papal curia Juan de Torquemada
were composing their lengthier Latin treatises, which were published in 1450. The

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

14 Erika Tritle

bachelor Marcos Garcia de Mora’s anti-converso “Apelaccion e Suplicacién”, which
Cartagena directly addresses, probably appeared in November of 1449.5 Other texts
of note for this particular converso debate include the anonymous anti-converso
“Carta de privilegio del rey Juan II a un hijodalgo” (ca. Nov. 1449) and Barrientos’
“Respuesta a una proposicion’, published in Latin and translated into Castilian by
an anonymous contemporary in 1449 or 1450.

3. ANTI-CONVERSO ARGUMENTS

The section that follows does not aim to present an exhaustive study of the argu-
ments for converso exclusion, which have been analyzed in works already cited. In-
stead, this study will focus on how these texts employ terms and concepts selected
to help us glimpse the way the logic of exclusion developed; these terms and con-
cepts include blood and flesh, purity and impurity, honor and lineage. Ultimately I
devote less space to the anti-converso arguments in part because of the shear differ-
ence in the volume of ink they used in comparison to the pro-converso texts on the
whole. More importantly, this asymmetrical amount of attention underscores my
argument about the significance of the absence of the language of flesh, of the clear
attachment of blood to lineage, and of reference to the Christian sacraments in the
cluster of anti-converso texts that were written by or in support of the Sarmiento re-
gime.

In these texts, blood is associated not with the sacraments but with honor. Like
honor, blood is vulnerable and must be protected and avenged. It appears most
often in the context of violence and sacrifice as framed by the shed blood of Christ.”
The “Suplicacién y requirimiento” claims that because the king allowed his favorite,
Alvaro de Luna, free rein, “the memory of the cross and blood of Our Lord Jesus
Christ is forgotten, and many heresies and infidelities have arisen” in the kingdoms
of Juan II (Sarmiento, 2012b: 5). Christ’s shed blood also appears as an object of de-
votion, albeit again in the context of that which is forgotten. In the “Apelac¢ién e
Suplicacion”, Garcia de Mora reproaches the pope for forgetting this devotion, ask-
ing, “who cooled and chilled your accustomed and ancient devotion... for the spill-
ing of the blood of Jesus Christ?” (Garcia de Mora, 2012: 228).

Christ’s spilled blood accuses its spillers and demands vengeance. In his own act
of faulty memory, Garcia de Mora forgets that Roman officials and soldiers, rather
than Jews, performed the crucifixion; he attributes the Roman sack of Jerusalem in

6 This document is also known as the “Memorial contra los conversos” published by Eloy Ben-
ito Ruano in 1957. All citations come from the more recent edition (Garcia de Mora, 2012). All Eng-
lish translations of Latin and Castilian Spanish texts are my own. A full English translation of the
“Apelacgion” will appear as an appendix to Cartagena (forthcoming) mentioned below.

7 Many of the meanings of blood discussed here confirm Caroline Walker Bynum’s analysis of
blood in late medieval Christian Europe. Without noting every parallel, I refer the reader to her impor-
tant work (Bynum, 2007).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 15

70 CE to vengeance for Christ’s death, calling Roman emperor Titus the “avenger
of the blood of Jesus Christ” (Garcia de Mora, 2012: 218). Blood links Christ with his
followers, who suffer at the hands of the same enemies. In these mid-to late-fif-
teenth century texts, those enemies include Muslims along with Jews, even if the
“Jews” are now masquerading as Christians. In the “Suplicacién” Christian blood,
along with Christian property, is victimized by “avenging Moors” (Sarmiento, 2012b:
7), while the “Apelaccion” claims that conversos “swallo[w] the blood and sweat of
the poor Christian race (género)” (Garcia de Mora, 2012: 203). The “Sentencia’, as
mentioned above, only uses blood to describe the violence of the conversos against
Old Christians.

Just as Christ’s sacrifice and blood must be remembered for the sake of the
kingdom’s spiritual protection, so the blood sacrifice of those who fought to se-
cure and protect the land must be remembered to ensure the kingdom’s eco-
nomic vitality and the physical health of its Christian citizens. The “Suplicacién”
contends that don Alvaro’s quest for power and wealth has led him to revoke
the rights and privileges of “the cities and towns and villages of your kingdoms,
and their grandees, with whose blood of their predecessors the kings of glorious
memory, your progenitors, won what your grace has allowed and does allow to be
lost because of the said don Alvaro de Luna” (Sarmiento, 2012b: 4). In this way the
document links the king’s progenitors with the predecessors of the high nobility
through the shed blood of those noble predecessors who died in the king’s ser-
vice. In the Toledan rebels’ view, the blood sacrifice of the ancestors should con-
tinue to link the progeny of king and nobles, but the king has severed the link by
dishonoring the sacrifice.

All of the these examples involve blood that is shed, the invisible internal made
externally visible. Shed blood symbolizes Christ’s salvific sacrifice and serves as an
object of proper Christian devotion; it joins Christians to one another and to Christ
and against Jews and Muslims and their baptized counterparts. Shed blood also
symbolizes violence and death more generally and serves as a metaphor for the
bond of alliance between king and nobility. In these symbols blood is spilled and
remembered (or forgotten). Blood’s spilling symbolizes performative sacrifice, vol-
untary in the case of Christ and the nobles who died defending the homeland, and
involuntary in the case of victimized Christians. The spilling —when properly re-
membered— creates and sustains an exclusive bond of alliance or community.
Anidjiar cites Caroline Walker Bynum’s observation that late medieval Christians
“equated their own blood with Christ’s” (Anidjar, 2014: 55; Bynum, 2007: 244). How-
ever, Bynum'’s statement refers specifically to those “like the cryptoflaggellants of
Thuringia’, extremists deemed heretical by church officials. She explains that “what
the authorities feared was the idea that blood was a more immediate means of ac-
cess to salvation than any sacrament of the church” (Bynum, 2007: 35). It is sig-
nificant that the anti-converso texts do not use sacramental language but do find

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

116 Erika Tritle

meaning by identifying the “sacrificial” blood of Old Christians with the sacrificial
blood of Christ.®

Only one reference to blood in these anti-converso texts evokes limpieza de san-
gre ideology in which blood, not spilled externally but transmitted internally, in-
dicates physical genealogy. That reference appears in the anonymous “Carta de
privilegio” which satirizes royal certificates of nobility.s In this text the fictive king
Juan authorizes another man named Juan, of Old Christian lineage, to be a marrano
(a derogatory alterative to converso) and act in all the ways that marranos suppos-
edly acted. Among the various “privileges” that the king authorizes are the killing
and intimidating of Old Christians by medical professionals (apothecaries, physi-
cians, surgeons). Having killed off their Old Christian male patients, the marranos
can marry the patients’ widows and swallow up their property and estates. Marry-
ing Old Christian widows allows the said marranos to assume the offices that the
dead husbands have left vacant as well as “to dirty and stain the clean blood” (“Carta
de privilegio”: 86). This passage from the “Carta de Privilegio” combines several
anti-Jewish themes, including allegations of material greed, lechery, and violent
anti-Christian animosity. The passage attaches these themes to the fear of misce-
genation not only with Jews but also with their converso relatives and descendants,
presenting an early formulation of the concept of “purity of blood” that we recog-
nize. This is the only such passage in this cluster of mid-fifteenth-century anti-con-
verso texts.

Two other references to blood in the “Apelaccion” offer additional, if possibly
idiosyncratic, examples of the uses and meanings of blood in this debate. At first
glance, Garcia de Mora’s statement that “by reason of blood there is no nobility
before God” appears to support Christian doctrine regarding the spiritual equality
of all Christians regardless of earthly social status. However, his explanation indi-
cates a very different rationale, one that suggests a literal, material conception of
blood. “[I]f a king is sick with an abscess,” he explains, “and a plebeian is healthy
and well-regulated, and they bleed both of them[,] better blood will go out of the
plebeian than from the king” (Garcia de Mora, 2012: 235). Here “noble blood” refers
to the substance that flows through the veins of a noble person, rather than to their
lineage or kin. A sick person, noble or otherwise, will have blood of a lesser quality

8 Claude Stuczynski assesses the situation thus: “Toledo’s rebels, who contested both the sacral
and the profane aspects of the mystical body promoted by the Christian Church and the Castilian
Monarchy, were ecclesiastically schismatic, theologically heretical, and politically seditious” (Stuczyn-
ski, 2020:17). Likewise, Vidal Doval notes that the rebels contravened royal authority, legal precedent,
and ecclesiastical doctrine (Vidal Doval, 2013: 221).

9 Concepts of nobility, noble blood, and their relationship to “purity of blood” ideology have been
extensively studied and debated and are certainly relevant to the material at hand. Hering Torres,
Martinez, and Nirenberg (2012) suggest that the idea of noble blood was a late medieval and early
modern “pan-European” phenomenon that “early on” in Iberia became linked to racial “purity of

blood” (2).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate nuy

than that of a healthy person regardless of social status. Garcia de Mora may be en-
gaging in some class polemics with this example as well, given ongoing coetaneous
debates about the nature of nobility (as witness the “Carta de privilegio”). As I will
discuss below, his opponents who defend the conversos accuse him and his allies of
class envy and mock their lower-class ancestry.

A final reference to blood in the “Apelac¢ion” involves criticism of the king. The
author argues that Juan II has forfeited his own judgment and instead completely
obeys “the said tyrant” Alvaro de Luna, the king “having no discernment nor discre-
tion between leper and leper, blood and blood” (Garcia de Mora, 2012: 207).* Garcia
de Mora might only have intended to emphasize the king’s inability to make impor-
tant judgments. However, the common medieval association of leprosy with heresy,
and both with Jews and Muslims, might also inform this use of the biblical passage
(Nirenberg, 1996; Moore, 2007). ‘Blood’ may refer to people the author regards as
heretics whose blood links them, whether by descent or creed or both, to other so-
called heretics, including judaizing conversos. If so, his interpretation of Deuteron-
omy (17: 8) reveals an inchoate sense of the incorporation of belief (or heresy) with
lineage and especially with Jewish lineage, carried by blood.

In these anti-converso texts, the language of blood coexists with the language of
kinship and purity but does not define them. Whereas Anidjar assigns blame for the
inquisitional turn to blood solely to the church,” there were other cultural forces at
play in Spain and Europe more broadly. David Nirenberg (2014), for example, has
highlighted the shift to “genealogical mentalities” among late medieval Spanish Old
Christians, New Christians, and Jews (143-168),> while Simon Teuscher’s study of
late medieval European family tree diagrams shows a shift toward thinking about
kinship in terms of lineage and descent. While Teuscher (2013) cites Anita Guer-
reau-Jalabert’s (2013) insights regarding the eucharist’s higher valorization of blood
as the more spiritual part of the body, and Bynum’s study of Christian gravitation
toward blood as the holy matter in which God could be present even when ab-
sent, Teuscher understands these eucharistic concepts as providing tools to reflect
a higher valorization of kinship than had existed previously (Teuscher, 2013: 98). He
explains that “[w]e can associate the metaphors of flesh and of the unification of

° Cf. Deut. 17:8: If you perceive that there be among you a hard and doubtful matter in judgment
between blood and blood, cause and cause, leprosy and leprosy; and you see that the words of the
judges within your gates do vary; arise, and go up to the place, which the Lord your God shall choose.

1 “But the Spanish people did not invent the association of blood and lineage, nor did they invent
the notion of pure blood as a source of worth and glorious lineage. In the passion for blood they shared
with the whole of Western Christendom, the people did not invent religion and race, religion as race.
Nor did the aristocracy. Nor, finally, did Spain. The church —the corpus mysticum of the church, heads,
hands, and feet, head over heels in its passion for blood— did” (Anidjar, 2014: 78).

12 Granted, this shift arose in part as a response to the mass conversions that resulted from an-
ti-Jewish pogroms spread by a subset of Christians, but there were other factors at play as well (Niren-
berg, 2014:143-168).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

118 Erika Tritle

flesh through sex and marriage with the older system and its stress on marriages as
central hitches in an extended network of kin related by a variety of different dy-
adic relationships. Metaphors of blood, in contrast, are adjusted to conceptions of
kinship that attached greater importance to lineage and descent” (100). The work
of Teuscher and Guerreau-Jalabert suggests a process whereby a growing secular
interest in descent found in blood a powerful symbol that drew strength from, but
was not caused by, its theological significance.s

With respect to kinship, terms for descent abound: desgender de (to descend
from) and desgendientes de (descendants of), linaje (lineage), linea (line), los proge-
dientes de (those proceeding from), generacion (generation), casa de (house of),
fijos de (sons of), stirpe (stock), and ralea (breed) all appear with some frequency.
Notably, the only mention of kinship with Jesus appears embedded in the “Senten-
cia’s” list of the conversos’ alleged errors in faith: they are accused of claiming that
“our Savior and Redeemer Jesus Christ is a man of their lineage, whom the Chris-
tians adore as God” (Sarmiento, 2012a: 24).

Additional terms for group identity that appear include nacion (nation), gen-
te(s) [people(s)], pueblo(s) [people(s)], and género.+ Social concepts of class and
citizenship are also prevalent. The “Suplicacién” complains that don Alvaro has
been waging war on the king’s “natural citizens” (naturales) (Sarmiento, 2012b: 3),
and the “Sentencia” writes of the crimes committed by its “enemy residents” (veci-
nos enemigos) (Sarmiento, 2012a: 23). The “Apelaccion” uses various terms for res-
idency or citizenship interchangeably (naturales, cibdadanos, vecinos), stressing
the relationship based on mutual obligation between king and citizens and claim-
ing noble status for all residents (vecinos) of “the very noble and very loyal and
holy city of Toledo” (Garcia de Mora, 2012: 202). The “Apelaccion” never uses any
of these terms of citizenship for conversos, not even qualified by an “enemy” ad-
jective as in the “Sentencia”, except to say that the converso Relator “should not be
called a resident of [the city of Toledo] to its benefit, rather to its harm” (Garcia de
Mora, 2012: 236).

Faith, (im)morality, and (un)cleanness also define group identity, intertwining
with and reinforcing the categories of class and nobility without reference to blood.
Garcia de Mora explains that the Relator is naked of all three forms of nobility; of
civil nobility because “it is notorious that he is a Jew and of the most vile and dirty
Jews of Alcala de Henares”, and of natural nobility because “he has the expression

3 Stuczynski offers a similar analysis of a related theological concept, the mystical body. He ex-
plains that the concept became increasingly secularized from the thirteenth century onward such that
it could be applied to a range of juridical bodies including the emerging early modern state (Stuczyn-
ski, 2020:120).

4 This term indicates something of species, type, or race, as in género humano. Garcia de Mora’s
“Apelacgion” adds the modifier “Christian” (género humano e cristiano) (200, cf. 211). The “Apelacc¢ion”
also uses género with cristiano alone (203) and with judaico (206) or to describe the peculiar “fourth
género” of baptized Jews (200).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 19

(gesto) of a base Jew” in contrast to the bachelor who has the expression of a “Chris-
tian and Old Christian, clean (limpio)". The Relator is naked of theological nobility
because he is “a traitor to his land and king... having evil customs, lecherous, drunk-
ard, evil, villain”, whereas the bachelor claims for himself the opposite qualities, at-
testing that he is “loyal to [his] king and to [his] land and to [his] friends, defender
of the poor and widows and orphans and of [his] land” and thus “clothed in the
honor of the Christian faith” (Garcia de Mora, 2012: 235-237).

Both the “Sentencia” (Sarmiento, 2012a: 22, 24, 29, 30) and the “Carta de privile-
gio” (85) speak of “old clean Christians” (cristianos viejos lindos).’s We have already
seen the “Carta de privilegio’s” reference to the “sangre limpia” of Old Christians
that “all those of the generation of marranos try to dirty and stain” (“Carta de priv-
ilegio”: 86). To amass all the references to the immoral behavior of Jews and con-
versos that appear in these anti-converso texts would be redundant. For now let it
suffice to note how the category of (im)morality swirls around with the categories
of (un)faith, (un)cleanness, class, and lineage as viable means for defining people,
grouping them and separating them according to shifting definitions and bounda-
ries. Let us also note the unsystematic and non-sacramental use of ‘blood’ in these
anti-converso texts; only one passage presents a recognizable notion of limpieza
de sangre, although we know that eventually blood would—pardon the pun—co-
agulate all these categories and means for classification in a such a way that they
could be imagined to be transmitted together physically and genealogically across
generations.

While there is some language of blood, plenty of language of descent and of
purity in these anti-converso texts, there is no sacramental language or any refer-
ence to the flesh of Jesus, the other eucharistic element. ‘Flesh’ does not appear
in the “Suplicacion’, the “Sentencia’, the “Apelaccion”, or the “Carta de privilegio”.
Whereas their opponents avoid all mention of ‘flesh’, the term appears with fre-
quency in the pro-converso texts, calling to mind Carter’s insight that modern West-
ern racial reasoning occurred once ‘Christ’ had been severed from the covenantal
Jewish flesh of Jesus. While Carter does not use the language of sacrament, my read-
ing of the pro-converso texts in question suggests that where Carter speaks of “cov-
enantal flesh’, we could also speak of “sacramental flesh’, since it is through the
sacraments that Christians enter the divine covenant.

5 Hering Torres (2012) observes that lindo relates philologically to limpio (clean, clear, pure) and
probably became equated with limpieza’ in the last third of the fifteenth century, noting that “purity
of blood was only an incipient juridical concept at this time” (16). He also notes the relevance of con-
cepts of hereditary contagion and the way ‘race’ (raza) became conjoined to ‘defect’ on the one hand
and to ‘lineage’ on the other in the second half of the fifteenth century, the two hands becoming joined
by the mid-sixteenth century (17-18).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

120 Erika Tritle

4. PRO-CONVERSO ARGUMENTSI: RELATOR DIAZ DE TOLEDO AND LOPE DE BARRIENTOS

The texts of the chief royal secretary, or Relator, Fernan Diaz de Toledo, and Bishop
of Cuenca and royal advisor Lope de Barrientos show that the concept of lineage
itself predominates ‘flesh’ and ‘blood;, all of which appear within the sacramental
framework of baptism. In Diaz de Toledo’s “Instruccion” to Barrientos, lineage’ (/in-
aje/linage) and other terms for kinship (house, estate, descent) dominate notions
of human relatedness. Of the three times that ‘flesh’ appears, it modifies ‘lineage’
and refers to Christ and once also to Jesus’ mother, the apostles, martyrs, and other
saints “also of his lineage”, as in “Jesus Christ is our head and came from that lineage
with respect to the flesh” (Diaz de Toledo, 2012: 107). ‘Blood’ appears only once in
the text and does so to specify the “royal blood” of the noble lineages whose mem-
bers’ ancestors included both Jews and gentiles (Diaz de Toledo, 2012:116). In that
case the modern editors note that two of the manuscripts actually replace ‘blood’
with ‘lineage’, suggesting that while the concept of lineage dominated the Relator’s
thinking in his defense of the conversos, the element of blood was only one, albeit
powerful and compelling, way to imagine lineage.

In the Relator’s text, blood does not even appear with respect to discussions
of the sacraments or in the context of the violent shedding of blood. Many more
times, ‘lineage’ appears on its own or with other terms such as ‘estate’ (solar),
‘house’, ‘family’, or as a synonym of those latter terms. Evoking the “Sentencia’s” ac-
cusation cited above while affirming the conversos’ orthodox Christian faith, the Re-
lator refers to “the nation of the lineage of our savior Jesus Christ” (Diaz de Toledo
2012: 95; cf. 98). Further, for the Relator lineages, like noble houses and families, can
be “mixed’, but he never indicates the mixing of blood. Thus he argues that all the
noble houses of Castile can claim descent “from the Israelite lineage” whether re-
cently or going back to the Jewish conversions of the Visigothic era (116). Reflect-
ing a growing late-medieval development in the understanding of family trees in
terms of kin groups defined by relationships of descent rather than as explorations
of complex lateral relationships (Teuscher, 2013: 92-93), the Relator also speaks of
‘sides” and ‘parts), as in the mother’s side or father’s part (Diaz de Toledo 2012: 114-
115), but not in terms of ‘blood.

In the two Latin texts by Barrientos, then magnified in the coetaneous anonymous
Castilian translation of the “Respuesta a una proposicion’, lineage’ sets the conditions
of possible meaning for the elements of flesh and blood and appears more generally
as a means of categorization. For example, the Latin text of the “Respuesta” says that
the two thieves crucified with Jesus were “of the same lineage” (ambos eiusdem gen-
eris erant) because both were Jews, and that they received the same punishment of
crucifixion (ambo eiusdem poenae participe) (Barrientos, 2012b: 156) because they had
committed the same crime. The Castilian translation uses the term ‘linage’ to refer
both to the thieves’ Jewish identity as noted in the Latin but additionally to the na-
ture of their crime, saying that the thieves received the same “lineage of punishment”

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 121

(eran penados por un linage de pena), adding a word for ‘type’ where the Latin text had
none (Barrientos, 2012b: 180). This version of the text also writes of “lineages of death”
and “lineages of torments”, using ‘linage’ to translate the Latin gens, generis (Barrien-
tos, 2012b: 159, 184). Likewise, where the Latin texts cite the Vulgate version of Acts
10:35 affirming that God accepts all those who fear him and work justice, the Castil-
ian translator renders “in every nation” (in omne gente) as “in all the lineages of the na-
tions” (en todos los linages de las gentes) (Barrientos, 2012b: 155, 179).

Of all the authors under consideration here, pro-converso and anti-converso, Bar-
rientos uses blood as lineage most frequently. He denounces the bachelor as “of low
pastoral blood” (Barrientos, 2012a: 125), writes of “other lords similar in blood as
in dignities” (Barrientos, 2012a: 128) and sympathizes that his addressee of mixed
descent “feel[s] within [him]self both those bloods and generations” (Barrientos,
2012a:141). His references to Christ’s “lineage and blood” (Barrientos, 2012a:133) and
the “divine blood” of “our mother Holy Mary, the holy Humanity and her son, apos-
tles, saints” (Barrientos, 2012a: 140) must be considered in view of a concern with
social class distinctions that appears in the Relator’s text as well. The Relator’s in-
sistence on the diffusion of those of “Israelite lineage” among all the noble houses
including the royal one complements his barb against Garcia de Mora for his “peas-
ant lineage”, because of which Marcos would be better off “plowing and digging as
his father and grandparents did, and his brothers and relatives still do today” (Diaz
de Toledo 2012: 116-117). Barrientos picks up this thread but includes Marcos’s allies
in the insult and alters slightly the use of the term ‘lineage’, replacing the “brothers
and relatives” (hermanos y parientes) in the Relator’s text with ‘lineages’ in the plu-
ral, writing of “father, grandfathers, and lineages” (Barrientos 2012a: 140).

Claude Stuczynski’s work on the mystical body metaphor shows how pro-converso
writers drew on the Apostle Paul’s image to balance the theological claim that bap-
tism made all Christians equal before God with social-political defenses of social
hierarchies (Stuczynski, 2014, 2020). Thus along with these insults of the bachelor’s
lower-class ancestry, both the Relator and Barrientos affirm the efficacy of baptism,
“which makes the one baptized a new man and washes him and removes every pen-
alty and guilt and sin and effect of sin,” leaving “stain or defect”, while to declare oth-
erwise “would be notorious heresy” (Diaz de Toledo 2012: 99). Likewise, Barrientos
cites the recent Council of Basel’'s declaration that “it is much more worthy to be
regenerated in the spirit than to be born in the flesh” (Barrientos, 2012b:164, 190).
He refers to the other sacraments as well when he explains the importance of the
pillars of the Church “who were of that lineage”, in whose deeds and writings “we
are baptized, we are married, and even commended... to eternal life... Finally, in
our birth, marriage and prayer and life and death we are always with them and we
never part from them, if we want to remain Christians” (Barrientos, 2012a: 132). All
of Christian life, Barrientos affirms, is ordered and maintained and given meaning
only through the sacraments.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

122 Erika Tritle

5. PRO-CONVERSO ARGUMENTS II: FLESH AND BLOOD IN CARTAGENA

While Anidjar (2014) concedes the importance of flesh in Cartagena’s thought, he
argues that already the bishop has “long surrendered to the notion that lineage is
neither flesh nor bones but blood” (73). Rather, I argue that placing Cartagena’s uses
of ‘flesh’, ‘blood’, and other relevant terms within the context of this debate shows
thatlineage itself has become a central concern onto which Cartagena and his allies
are attaching different elements, metaphors, and qualities, searching for the ones
with the staying power to support a more inclusive sacramental and covenantal un-
derstanding of the place of descendants of Jews within their church and country.

Cartagena’s use of ‘flesh’ is firmly grounded in biblical usage, especially that of
Paul. While he quotes some Old Testament passages that associate flesh with the
human body and human health and life,” and the circumcised flesh of the foreskin
that symbolizes the divine covenant,® Paul’s various uses of flesh in the New Testa-
ment provide the foundation on which Cartagena constructs a complex defense of
the theological and civic status of the conversos. Romans (9-11) plays a central role
in Cartagena’s ecclesiology and political theology. There Paul stresses his kinship
“according to the flesh (secundum carnem)” with the Israelites, his brethren (Rom.
9:3-4, quoted in Def: IL.1.5), wishing he could “provoke to emulation them who are
[his] flesh” (Rom. 11:14, quoted in Def. IL.1.4). Paul claims ownership by the Israelites
of the patriarchs (quorum patres) and association of the Israelites with Christ (ex
quibus Christus) all according to the flesh (secundum carnem) (Rom. 9:5, quoted in
Def 11.1.5).

The idea of kinship “according to the flesh” appears throughout the Defensorium
and provides the foundation for the treatise’s argument. In the prologue, Carta-
gena explains the grave implications —“disturbance of the peace or dissolution of
church discipline’— of the Toledan rebels’ actions, given that they “would distin-
guish some from others according to the birth of the flesh, trying to separate those
who derive [their] origin from the Israelite people and those who derive [their] ori-
gin, according to the flesh, from illustrious gentility” (Def:: prologue). Already, how-
ever, we can discern some differences in nuance between Paul’s notion of shared
substance with brethren, kinsmen, fathers, and Christ “according to the flesh”, and
the prologue’s stress on birth and origins, a sign of the fifteenth-century concern
with lineage which was not present in the first-century context.

In the Defensorium, biblical ‘flesh’ often appears with ‘blood’ to symbolize hu-
manity. Two of these passages specifically refer to Christ’s humanity, as when Jesus
praises Simon (who would become Peter) for recognizing Jesus’ divinity under

16 Citations of Cartagena’s Defensorium are given according to section (part, theorem, chapter for
part Il or part, chapter for parts I and III). Translations are my own and will appear in Cartagena (forth-
coming). P. Manuel Alonso published an earlier edition (Cartagena, 1943).

7 See Gen. 2:21/Def. L1; 2 Kings 5:10/Def. 11.2.3; Job 2:4-5/Def- 11.4.30.

8 Gen. 17:10-11/Def L.2.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 123

the “flesh and blood” of his humanity, quoting Matthew 16:16-17 (IL.1.1).9 Flesh and
blood also appear in Cartagena’s reference to the Last Supper, when Jesus affirms
that “he that eats my flesh and drinks my blood abides in me, and I in him” (John
6:57, quoted in Def. I1.4.26). Anidjar (2014: 51) has noted an inchoate use of “flesh
and blood” to symbolize the human being reflected in the New Testament;> the use
of it here in the context of the establishment of the eucharist supports his claim
that “the eucharistic matrix” informs the development of notions of communities
of blood. However, whereas Juan de Torquemada gives a fascinatingly literal read-
ing of this passage which I will return to shortly, Cartagena’s eucharistic use of flesh
and blood remains symbolic. Participation in the eucharist incorporates Christians
into the mystical body of Christ, in which their ethnic or geographic origin becomes
irrelevant and all that matters is one’s correct belief or lack thereof, that is, one’s
spiritual status as opposed to one’s physical origins, or one’s flesh.

Flesh and blood appear together within one other biblical passage cited in the
Defensorium. This instance happens shortly before the Last Supper reference, when
Cartagena highlights the distinction between physical and spiritual or mental af-
filiation and birth. He quotes from John's gospel, “[ Christ] gave them power to be
made the sons of God, to them that believe in his name. Who are born, not of blood,
nor of the will of the flesh, nor of the will of man, but of God” (John 1:12-13, quoted
in Def. 11.4.26). In this case, blood serves as a synecdoche for physical human birth,
while flesh stands in for human passions and appetites of the will; both symbol-
ize humanity and human frailty in contrast to divinity. In other cases flesh and
blood work together with slightly different meanings. Cartagena uses both ‘flesh’
and ‘blood’ to connect contemporary conversos to biblical Israelites and pillars of
the Church. In a single passage, for example, he refers to “the pillars of faith, the
holy apostles, and after them the disciples of our Redeemer, and indeed many oth-
ers who descending from Israelite blood, have guided the church of God” and the
“many [within the regular cloisters] who, descending from this people according to
the origin of the flesh, were not a little beneficial in the Catholic Church and con-
tinue to be beneficial by word and example” (I1.4.29).

With respect to Christ’s humanity, Cartagena most often refers to flesh as when
he asks, “what other prophet had arisen from his nation (gente) and from his breth-
ren, who would be heard as Moses, if not Christ who assumed humanity from the
nation (gente) of Israelites who were his brethren according to the flesh?” (IL.1.1) He

19 The biblical text uses “flesh and blood” as a synecdoche for human being to show that Peter re-
ceived insight into Jesus’ divinity from God and not from any human knowledge. In a debate over the
nature of the flesh and blood of conversos and their kinship with Jesus, Cartagena here offers a reading
of the relationship between humanity and divinity. Humanity, “flesh and blood”, encloses and hides
divinity in the person of Christ.

20 Anidjar states there that this usage only appears in Paul’s letters, but in addition to Matt. 16:16-
17 quoted in the text above, see also Heb. 2:14 along with the Apocrypha book of Ecclesiasticus (Ben
Sira) 1418 and 17:31.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

124 Erika Tritle

also claims that attacks on the conversos “descending through the propagation of
the flesh” from Abraham, Isaac, and Jacob insult those venerable patriarchs them-
selves (IIL10). Continuing, though, he asks, “But why am I speaking of those pa-
triarchs, when he insults our Lord Jesus Christ, who is the lord and prince of the
patriarchs, who tries to taunt with rash daring that blood from which he deemed it
worthy to descend according to the flesh?” (IIL.10.) In this passage blood appears to
work as the substance of descent which can be dishonored, while flesh serves as the
symbol of humanity and human kinship that is transmitted by blood.

Flesh and blood work together in a similar way when Cartagena discusses Christ’s
physical generation. He emphasizes that Christ took up his humanity “chiefly” from
the flesh of the Israelites (Def: I1.3.1). Nevertheless, so that “in his supposite and in-
divisible [nature] [Christ] might make all persons one”, the bishop points to two
women in Christ’s genealogy: “[I]n his generation Rahab and Ruth, who were from
gentility, occasioned the mixture of blood” (I.3.1). Further highlighting the cooper-
ation of blood and flesh, he stresses that in the “wondrous union” of Christ’s sup-
posite nature “no gentile men gave a mixture of blood for the propagation of the
flesh...although there were some women among his ancestors” (I1.3.2). These ex-
amples show how Cartagena understands blood and flesh to work together as ma-
terial elements comprising the human being. The terms are neither synonymous
nor precisely interchangeable; he never says that one descends from flesh accord-
ing to blood. He does, however, speak of both “the propagation of blood” (II.4.20)
and “the propagation of flesh” (IL.1.5), as well as “descending from” flesh (II.4.31) and
“descending from” blood (IIL.g), whether Israelite or gentile.>* These parallel uses of
‘flesh’ and ‘blood’ show that lineage, as well as honor, are central concerns whose re-
lationship to those elements and to purity and faith are under negotiation.

As the editors of the collection of essays exploring the relationship between
Blood and Kinship from European antiquity into the present argue, blood ac-
quired meanings of kinship later than flesh (Johnson et al, 2013: 5, 11). The He-
brew scriptures do not conceive of blood as the substance of kinship (Anidjar, 2014:
46); the biblical passages that Cartagena cites which include ‘blood’ understand
blood as symbolic of life and its ending. He cites Solomon’s enumeration of the
“six things there are which the Lord hates”, which include “hands that shed inno-
cent blood” (Prov. 6:16, 17; Def. IIL.1). The sins of King Manasseh of Judah included
“the innocent blood that he shed, filling Jerusalem with innocent blood” (2 Kings
24:3-4; Def. 11L.5).>> While the New Testament speaks little of blood with respect

2 “For those things written in the beginning of your decree are sufficient that are most correctly
about Judaizers, whether they descend from Israelite or from gentile flesh” (Def. 11.4.31); “Some of
these [heretics] have descended from Israelite, others from gentile blood over the passage of time”
(Def T1Lg).

22 Note that both biblical examples subordinate the sin of shedding innocent blood to that of sow-
ing discord or schism among brethren.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 125

to the crucifixion when compared to the intense interest in blood to be found in
much late medieval European piety, Cartagena does quote a key passage that links
Christ’s death to the previous examples of shedding innocent blood. He cites the
acceptance of collective guilt on the part of the Jews when they cry out in Matthew,
“His blood be upon us and upon our children” (Matt. 27:25, quoted in Def. I1.4.5). In
these three biblical passages blood stands for wrongful death caused by sinful peo-
ple. It also stands for the innocence of the lives of those killed and the guilt of those
responsible. In the case of the Matthew passage, the guilt for shedding the inno-
cent blood of Christ extends to the perpetrators’ children. In opposition to purity of
blood ideology, however, Cartagena insists that the guilt that transmits to the “chil-
dren” is not transmitted through physical procreation. Rather, it is a matter of the
will; the guilt inheres in all who assent to that guilt by resisting the grace of baptism
regardless of their descent. Moving beyond biblical references to blood and flesh
allows Cartagena more flexibility with the terms. Both ‘flesh’ and ‘blood’ connect
fifteenth-century Jews and conversos to the biblical Israelites through kinship, and
both also inform our understanding of Christ’s humanity. Importantly in view of
the emphasis on purity or cleanness of blood that would crystallize in the coming
century, in the Defensorium both flesh and blood can bear purity or impurity. How-
ever, a careful analysis yields key differences that can begin to help us understand
the complexities and potentialities of the concepts within Cartagena’s thought.

In terms of descent, while Cartagena does write of “descent from” Israelite or
gentile flesh, more often he writes of descent or origins “according to the flesh’
suggesting a physical or biological descent that contrasts with other forms of rela-
tionship, such as kinship through adoption or affiliation through faith. These more
spiritual relationships ultimately bear the most importance for Cartagena; one’s
faith and moral behavior weigh more heavily than one’s biological descent or line-
age, especially with respect to salvation. However, his adversaries weaponized the
conversos’ biological kinship with Jews by using it to attach the negative moral and
spiritual traits associated with Jews to the conversos (Tritle, 2015). To parry such at-
tacks, Cartagena highlights the fact that fleshly kinship with Jews entails kinship
with Jesus Christ himself. While no one could claim biological descent from Christ,
one could certainly follow Paul to claim more lateral kinship with the Savior “ac-
cording to the flesh’, given that flesh could encompass a broad array of kinship re-
lations beyond direct lines of descent. Stressing the conversos’ fleshly relationship
with Christ, Cartagena declares, “I reckon no one to be so out of his mind as to sup-
pose the savior of Israel, taking up flesh from Israel and dwelling in Israel, should
have excluded Israel from the good health of his salvation” (Def. I1.2.1).24

2 See Def. I1.4.10; IL.1.5.
24 See also, “Thus the reason for the distinction granted to that people is derived from the flesh of
Christ, which was taken up from them” (Def. L.4).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

126 Erika Tritle

Teuscher (2013) has observed that medieval kinship metaphors understand flesh
as a substance either shared or not shared. Blood, by contrast, is a substance that
can be imagined as shared to varying degrees, divided into larger and smaller por-
tions, and mixed with other ‘bloods’ (98-99). Cartagena writes of descending “from
whichever part of ancient blood” (II.3.3). He also writes of the mixture of Israelite
and gentile blood in Christ’s human generation, a mixing that joins descendants of
Jews and descendants of gentiles in Christ’s incarnation, who are also united in the
act of crucifixion and finally in the salvation Christ offers to humanity. Cartagena
repeatedly reminds readers that grace from these acts of Christ is mediated through
the sacraments.

We have seen the Relator’s concern with noble lineages and royal blood.»s Cart-
agena builds on this association to argue for many conversos’ latent nobility which
smoldered like a live coal in their breasts, ready to shine anew once the smoke of
theological slavery that had blackened it was removed in baptism (Def. II.4.20).
Blood allows this latent nobility to be made manifest, serving as the substance that
transmits the disposition toward virtue from one generation to the next: “For, as
Aristotle would have it, among the dispositions toward virtue, none is so derived
through the propagation of blood in descendants as the disposition that tends to-
ward courage” (I.4.20). The original passage from Aristotle that Cartagena cites
does not use language of the propagation of courage through blood,*® an indication
of how concepts of descent and virtue are coming to be associated with blood dur-
ing the fifteenth century.

6. PRO-CONVERSO ARGUMENTS III: PURITY AND SACRAMENT IN CARTAGENA AND
TORQUEMADA

Given that the limpieza de sangre ideology to come would connect purity and im-
purity to lineage through blood, we might well ask to what degree such connec-
tions appear in these pro-converso sources. Purity and impurity, or related notions
of cleanness and cleansing, purification, filth, stain, and rust, appear several times
in the Defensorium. Purity and its related terms are aligned with morality and faith,
while impurity and its cognates imply sinfulness and unfaith (Def. IIL.g). Theo-
logically, Cartagena stresses the purity and cleansing that occur through baptism
(Def. 11. theor. 3). Conversely, sinfulness and heresy “stain” one with impurity and
filth (Def. 1IL.2). In contrast to later limpieza de sangre ideology, Cartagena does
not suggest that purity or impurity can be inherited, but that each new generation
must seek baptism for the cleansing that Christ’s sacrifice made sufficient for all
people and all sins. ‘Blood’ appears only twice in the Defensorium with reference to

%5 Cartagena affirms this relationship when he bolsters the authority of St. Isidore of Seville by not-
ing his descent “from royal blood” (Def I1.4.33).
26 See Aristotle, Nicomachean Ethics 111, chap. 8.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 127

(im)purity or (un)cleanness, while ‘flesh’ appears in such respect once. These small
numbers are instructive in themselves, because they demonstrate that the notion
of “purity of blood” as we know it was still inchoate at this time. It is worth looking
more closely at the way Cartagena does discuss purity along with blood and flesh in
order to enhance our understanding of the way at least one influential thinker was
grappling with these concepts within the context of efforts to exclude conversos.
The first two theorems of the second part of the treatise demonstrate that both
the Israelites and the gentiles received salvation “sufficiently” through Jesus Christ.
In both examples, we see Cartagena working with the tension between the literal and
the symbolic, the material and the spiritual. With respect to the Israelites, he writes:

It is not without cause that whatsoever faithful person can be called an Israe-
lite; indeed they are true Israelites who join the Catholic faith to good and pious
characters. Truly, others who have blackened Israelite blood with faithlessness (in-
fidelitate) or other depraved acts, while they may descend from Israel, we will not
call them true Israelites. The Truth says, Behold an Israelite indeed, in whom there is
no guile [ John 1:47]. For in order for Israelite purity to penetrate, it must be remo-
ved from guile. Therefore every faithful one can rightly say with the apostle con-
cerning all the faithful, They are Israelites: so am I. They are the seed of Abraham:
so am I [2 Cor. 11:22], for in the name of Israel every chosen person can be inclu-
ded ... And under the seed of Abraham all the faithful are likewise contained...
But not because of this should they who descend from Israelite stock be excluded
from this honor, if the mystical sense is joined together with carnal propagation,
when they are faithful and they have included with Israelite flesh a Catholic, and
indeed an Israelite, mind without guile or the rust of faithlessness. For if such was
the purity of Israel, that under this name we include all the faithful, by what man-
ner should that very Israelite flesh, if Israelite purity is present in it, be shut off
from Israelite honor?* (Def. I1.1.2)

In this passage, Cartagena posits Israelite purity as the standard against which
other purity should be measured, countering his adversaries’ claims that purity or
cleanness belonged to Old Christians precisely in their not having Jewish ances-
try. Of special interest is the notion that “Israelite blood” could be “blackened”. The
English cognate “to denigrate” captures the metaphorical valence that coexists in
the Latin along with the literal concept of coloring something black. Because else-
where in the treatise Cartagena discusses the “blackening” of reputation, nobility,
and “virtues, faith, and fidelity”, it follows that we should also understand the black-
ening of blood metaphorically, as denigration. Indeed, the blood is blackened not
with any corporeal miscegenation but with faithlessness. That the faithlessness has
appeared in those with “Israelite blood” does not, however, tarnish anyone else’s “Is-
raelite blood” unless they share in that faithlessness”>” Further, anyone can be “the

27 See also Barrientos’s claim that the conversos’ opponents “dirty themselves with envy and
greed” by trying to injure conversos who are not only “good” but who “proceed from the divine blood”

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

128 Erika Tritle

seed of Abraham” through faith regardless of from which “stock” they descend, an
example of the mixing of terms and concepts ('seed’ and ‘stock’ instead of ‘blood’
and ‘flesh’) along with the mixing of the literal and the symbolic in Cartagena’s trea-
tise. Despite his insistence on the greater weight of faith and the purity of spirit in
comparison to the relevance of fleshly descent, Cartagena does not dismiss the ma-
terial and the literal. He insists, rather, on the “purity” that especially can be “pres-
ent in” “Israelite flesh”.

The other passage that combines a notion of purity with blood and flesh builds
on Augustine’s discussion of baptism:

[A]s the same Augustine says, “if the flesh of Christ, which was without sin, was
baptized, in order to be an example for imitation, how much more should the flesh
of a corpse be baptized in order to avoid the judgment of damnation?...From this
itis concluded that no one, if he has not been born, could be reborn in his parent...
[B]y the sacrament of regeneration the children from the remaining antiquity of
the parents avoid the damnation of sin transmitted to ancient flesh”. This is Au-
gustine. Therefore everything which the spite of the envious ones may have presu-
med to produce in daring temerity in detraction of the Israelites or of the Israelite
blood?® of the descendants who live cleanly under the Catholic faith, this same
thing ought to be forced to extend onto the ones issuing from gentility, since the
purity of baptism is not extended beyond the bounds of the baptized. (Def. I.4.12)

Here Christ’s flesh, which was without sin, was baptized as an example for the
baptism of the flesh of ordinary human beings (or “corpses”) which contain original
sin. We could construe Christ’s flesh as “pure” and that of ordinary human beings
as “tainted’, but significantly Cartagena does not use such language. Elsewhere the
bishop describes the baptismal water as “reddened” by Christ’s blood (Def. 11.4.4).
Thus human flesh, understood universally, is baptized in Christ’s blood through the
water of baptism and cleansed of sin. Clearly Cartagena did not imply that the bap-
tismal water was literally reddened with blood. The reddening and the cleansing
are metaphorical. Cartagena critiques the hyper-literal implications of his adversar-
ies’ understanding of baptism when he explains that baptism does not extend “be-
yond the bounds of the [one] baptized’, or as elsewhere, that it does not penetrate
the womb (IL.3.5). Thus those who blacken “the Israelite blood of the descendants”

(Barrientos, 2012a: 140). Teuscher (2013) argues that one of blood’s advantages over flesh was its ability
to “be thought of as pure or tainted” (100). Cartagena’s description of purity in Israelite flesh contra-
dicts that claim. However, this example may be an exception that proves the rule. While neither flesh
nor blood transmits purity for Cartagena, once the concept of purity “in” flesh or blood gained trac-
tion, only blood could be imagined to transmit purity or impurity through the generations.

28 Cartagena seems to be countering claims by adversaries about the impure blood of the conver-
sos. While the only anti-converso document in this particular cluster of texts to indicate a knowledge
of purity of blood ideology is the “Carta de privilegio”, Cartagena’s approach here might indicate that
such ideology was present elsewhere, perhaps made in oral rather than written arguments.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 129

of Jews, living “cleanly under the Catholic faith” sin by not granting the efficacy
and sufficiency of Christ’s sacrifice. In baptized flesh, water reddened with Christ’s
blood, blood flowing in descendants, we slip between metaphor and material.>
Baptism is a material sacrament that cleanses human beings embodied in material-
ity. Cartagena urges the recognition of this materiality and the importance of wed-
ding it to moral uprightness and faith without granting that that materiality should
carry paramount importance. Further, the purity or blackness of the blood came
not from genealogy and lineage but from sin and unbelief and could arise internally
or be imposed externally by the defamation of others.

As I have noted, Cartagena does not use either ‘blood’ or ‘flesh’ exclusively, or
even primarily, in relation to notions of kinship and descent. While he does use
both terms to refer to the elements of the eucharist, we might be surprised, given
the centrality of the eucharist to much late medieval European piety and Anid-
jar's “eucharistic matrix”, by how little Cartagena explicitly does so, only twice
(Def. 11.4.25, 11.4.26)* and without extended discussion. Torquemada similarly lim-
its the discussion of either term with respect to the eucharist. His one reference to
the flesh and blood of Christ communicated to Christians through the eucharist is,
however, important to discuss. He writes, “it cannot be said without insult that the
lineage (genus, generis) of the Jews is condemned and unbelieving in faith, since
the true flesh of Christ was taken up from that lineage (genus, generis) and his most
precious blood, which is offered in this sacrament for the vital sustenance of our
souls, according to John 6[56-57]: For my flesh is meat indeed, and my blood is drink
indeed. He that eats my flesh and drinks my blood abides in me, and I in him” (De
Torquemada, 2002: 4.3). Drawing on Carter’s insights, if the anti-conversos are try-
ing to sever Jesus from his covenantal Jewish flesh by omitting all references to ei-
ther, Torquemada here grasps that flesh as materially as possible.

With respect to sacramental references to ‘flesh’ and ‘blood’, Torquemada, like
Cartagena, makes more frequent reference to baptism (Torquemada, 2002: 2.6,
14.6, 15.2d-¢, 15.12), in which the blood of Christ’s sacrifice washes not only the
flesh, but more importantly the heart, of the one baptized (Def. I1.2.3). It may
be that baptism as rebirth offered a more compelling answer to the pull of kin-
ship as lineage; baptism produces a new kin group in which participants receive
a new name (Christian), a new mother (Church), and new brothers (Chris-
tians) (Def. 11.4.33, 34), whose honor the baptizee was bound to defend.s* Flesh

29 Teuscher (2013) explains the need to recognize a medieval system of knowledge different from
our modern binary of matter and metaphor, in which “descriptions of natural entities (such as ani-
mals, plants, flesh, or, for that matter, blood) were not separated from descriptions of the symbolic
meanings attributed to them” (85).

3° Note that the first example refers to the “body” (corpus) rather than the “flesh” (carnis) of the Lord.

3 See also Torquemada, who draws on St. Paul’s mystical body language and baptismal formulae,
to explain that all who receive baptism are rendered co-heirs with Christ with one father God and one
mother Church (Torquemada, 2002: 14.4-14.6). Stuczynski suggests that Cartagena stresses baptism

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

130 Erika Tritle

also appears with reference to circumcision, in which the sign of God’s covenant
with the chosen people resided as a mark on the flesh. Indeed, Cartagena reasons
that God allowed only gentile women to join in Christ’s human lineage by mix-
ing their blood so that the mark of circumcision on the flesh would continue un-
interrupted between Abraham and Christ (Def. I1.3.2).3* Torquemada mentions
blood only once with respect to the eucharist as discussed, and flesh once with
respect to the circumcision of Christ as a mark of his human sonship of Abraham
(Torquemada, 2002: 6.5).

While acknowledging the cultural weight of physical or genealogical descent,
Cartagena insists on the ultimate precedence of faith and spiritual versus physical
inheritance. Stressing that one’s spiritual affiliation is more important than physi-
cal genealogy, the bishop explains that the legal precedents his adversaries want to
use to condemn all conversos “are most correctly about Judaizers, whether they de-
scend from Israelite or from gentile flesh” (Def. I1.4.31). Similarly, he argues that her-
esy can infect anyone without respect to physical kinship or genealogy. Heretics
are found all over the world: “some of these have descended from Israelite, others
from gentile blood over the passage of time” (Def. IIL.g). A nuanced look at the lan-
guage used by both Cartagena and Torquemada shows that they are grappling with
concepts of flesh, blood, kinship and faith and the place of lineage with respect to
those concepts, working with burgeoning notions of lineage transmitted through
a blood which differentiates to construct a community unified sacramentally by
Christ’s flesh and blood.

All of the pro-converso writers insist that faith, moral character, and virtue are
what matter, not one’s lineage, or one’s origins according to the flesh, or from whose
blood one descends. In a telling passage, Torquemada adapts the metaphorical
blood of a prophetic warning to this concern when he writes, “when one makes
such a difference [between converts of the Israelite people and other Christians],
one gives honors not to the virtues, to which they are due, but to the origin of the
flesh and the succession of the blood, which would be highly dishonorable, accord-
ing to the words of Habakkuk 2: Woe to those who build a city with blood!” (Hab. 2:12,
quoted in De Torquemada, 2002:15.8).

because of “the immediate consequences of conversion” that it produced (Stuczynski, 2020: 121-122).
Meanwhile, Burk (2010) posits that as limpieza ideology took hold, a growing mind/body division al-
lowed the body to be seen as an obstacle to conversion and as “the singular, generative source of dif-
ference between populations”.

32 Cartagena does not discuss the blood of circumcision, which Biale (2007) has shown played a
role in Jewish-Christian polemics over the relative merits of blood and water and of different sacra-
mental bloods. Torquemada might refer to this polemic when he insists that baptism has not lesser
but greater efficacy than circumcision, although he too avoids mentioning blood with respect to cir-
cumcision (Torquemada, 2002: 95-100).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 131

7. CONCLUSION

Let us return to Carter and Anidjar, to flesh and blood. Carter (2008) argues “that
modernity’s racial imagination has its genesis in the theological problem of Christi-
anity’s quest to sever itself from its Jewish roots” (4). He contends that theologically
speaking, Jesus as the Christ discloses the transcendence of God and enables human
beings to understand all created reality in relationship to God/YHWH (13-14). For
Carter, the particularity of Christ’s Jewish flesh and of the history of Israel and its
relationship to God stand outside the tyranny of anthropological hierarchies (race,
gender, etc.). Instead, they orient creation toward the God of Abraham and the cove-
nant that transforms and liberates where the racial imagination reinscribes and en-
slaves. Perhaps Carter’s concept of conversion from covenantal flesh to racial flesh
can help us understand what is happening in this converso debate.

Turning from flesh to blood, Anidjar (2014) argues that the eucharist, through
which medieval Christians became “Jesus’ kin”, played a foundational role in the
notion of a community constituted by blood that could, in certain historical cir-
cumstances, become a community of “pure blood” (32). Anidjar makes a convinc-
ing case for looking closely and seriously at the “rule of blood” that functions largely
invisibly at the intersection of racial and religious imaginations on both sides of
modernity and the Atlantic Ocean. However, he overstates the causal role of the
eucharist and of “the church” in attaching blood to lineage and the definition of
community. Nirenberg’s exploration of the development of “genealogical mentali-
ties” and Teuscher’s observations about an increased valorization of kinship as de-
scent hint at broader cultural contexts in which “the church” was embedded, an
influential but by no means unison voice of power that was acknowledged as well
as constantly challenged. The conversos’ opponents avoided any reference to the
sacraments, while resistance to a racialized “purity of blood” ideology on the part of
the conversos’ Christian advocates was made precisely on sacramental grounds. In
this reading, Anidjar’s moments of Eucharist and Inquisition might helpfully sym-
bolize two complementary potentials of community definition in which the church
participates in dynamic cultural processes, while blood symbolizes the rule by
which those potentials become realized. At one pole divine blood mediates grace,
while at the other it demands protection via exclusion and persecution. In this for-
mulation, conversos stand at the crossroads of Eucharist and Inquisition, of sacra-
ment and race.

33 If so, then this aligns with the “hermeneutic of the flesh” that I have previously observed work-
ing among these anti-converso authors who conflate the Pauline metaphors of flesh as immorality and
hermeneutical disability with Paul’s Jewish “kinsmen according to the flesh”. Perhaps this fleshly her-
meneutic facilitated the conversion that Carter identifies (Tritle, 2015).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

132 Erika Tritle

REFERENCES

Amréan Cohén, R. (2006). De Pedro Sarmiento a Martinez Siliceo: La “génesis” de los estatutos
de limpieza de sangre. https:/ [www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcb2867

Anidjar, G. (2014). Blood: A critique of Christianity. Columbia University Press. https://doi
.org/10.7312/anid16720

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV: Vida politica. Escuela de Estudios Medievales.

Biale, D. (2007). Blood and belief: The circulation of a symbol between Jews and Christians.
University of California Press. https://doi.org/10.1525/9780520934238

Burk, R. L. (2010). Salus erat in sanguine: Limpieza de sangre and other discourses of blood
in early modern Spain. University of Pennsylvania. https://repository.upenn.edu/
edissertations/1550

Bynum, C. W. (2007). Wonderful blood: Theology and practice in late medieval northern
Germany and beyond. University of Pennsylvania Press.

Carter, J. K. (2008). Race: A theological account. Oxford University Press. https://doi.org/10
.1093/acprof:0s0/9780195152791.001.0001

Fernandez Gallardo, L. (2018). Teologia y derecho en el “Defensorium” de Alonso de
Cartagena. En J. M. Nieto Soria y O. Villarroel Gonzalez (Eds.), Comunicacién y conflicto
en la cultura politica peninsular: (siglos XIII al XV') (pp. 559-588). Silex.

Garcia-Arenal, M. y Pereda, F. (2021). De sangre y leche: Raza y religién en el mundo ibérico
moderno. Marcial Pons Ediciones de Historia.

Guerreau-Jalabert, A. (2013). Flesh and Blood in Medieval Language about Kinship. In C.
H. Johnson, B. Jussen, D. W. Sabean, & S. Teuscher (Eds.), Blood and Kinship: Matter for
Metaphor from Ancient Rome to the Present (pp. 61-82). Berghahn Books.

Hering Torres, M. S. (2003). “Limpieza de sangre”. ;Racismo en la edad moderna? Tiempos
modernos. Revista electronica de Historia Moderna, 4(9). http://[www.tiemposmodernos
.org/tmg/index.php/tm/article/view/26

Hering Torres, M. S. (2012). Purity of blood: Problems of interpretation. In M. S. Hering
Torres, M. E. Martinez, & D. Nirenberg (Eds.), Race and blood in the Iberian world (pp. 11-
38). LIT Verlag.

Hering Torres, M. S., Martinez, M. E., & Nirenberg, D. (Eds.). (2012). Race and blood in the
Iberian world (Vol. 3). LIT Verlag.

Johnson, C. H., Jussen, B.,, Sabean, D. W., & Teuscher, S. (Eds.). (2013). Blood and kinship:
Matter for metaphor from ancient Rome to the present. Berghahn Books.

Lopez Gomez, O. (2014). El impacto de las revueltas urbanas en el siglo XV: A proposito de la
rebelion de 1449 en Toledo. Edad Media: revista de historia, (15), 175-191.

Martinez, M. E. (20m). Genealogical fictions: Limpieza de sangre, religion, and gender in
colonial Mexico. Stanford University Press.

Moore, R. L. (2007). The Formation of a persecuting society: Authority and deviance in western
Europe g50-1250 (2nd ed.). Wiley-Blackwell. https://doi.org/10.1002/9780470773987

Netanyahu, B. (1995). The origins of the Inquisition in fifteenth-century Spain (1st ed.). Random
House.

Nirenberg, D. (1996). Communities of violence. Princeton University Press.

Nirenberg, D. (2014). Neighboring faiths: Christianity, Islam, and Judaism in the Middle Ages and
today. University of Chicago Press. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226169095.003.0008

Round, N. G. (1966). La rebelion toledana de 1449: Aspectos ideoldgicos. Archivum, (16), 385-446.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcb2867
https://doi.org/10.7312/anid16720
https://doi.org/10.7312/anid16720
https://doi.org/10.1525/9780520934238
https://repository.upenn.edu/edissertations/1550
https://repository.upenn.edu/edissertations/1550
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195152791.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195152791.001.0001
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/26
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/26
https://doi.org/10.1002/9780470773987
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226169095.003.0008
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

Before “Purity of Blood”: Elements and Metaphors in the 1449-1450 Converso Debate 133

Sicroff, A. A. (1985). Los estatutos de limpieza de sangre: Controversias entre los siglos XV'y
XVII. Taurus.

Stuczynski, C. B. (2014). From polemics and apologetics to theology and politics: Alonso
de Cartagena and the conversos within the “mystical body.”. In I. Jacob & R. Ben-Shalom
(Eds.), Conflict and religious conversation in Latin Christendom: Studies in honour of Ora
Limor (pp. 253-275). Brepols. https://doi.org/10.1484/M.CELAMA-EB.1.102017

Stuczynski, C. B. (2020). Converso paulinism and residual Jewishness: Conversion from
Judaism to Christianity as a theologico-political problem. In T. Dunkelgriin & P. Maciejko
(Eds.), Bastards and Believers (pp. 112-133). University of Pennsylvania Press. https://doi
.0rg/10.9783/9780812296754-007

Teuscher, S. (2013). Flesh and blood in the treatises on the arbor consanguinitas (thirteenth
to sixteenth Centuries). In C. H. Johnson, B. Jussen, D. W. Sabean, & S. Teuscher (Eds.),
Blood and kinship: Matter for metaphor from ancient Rome to the present (pp. 83-104).
Berghahn Books.

Tritle, E. (2015). Anti-Judaism and a hermeneutic of the flesh. Church History and Religious
Culture, 95(2-3), 182-202. https://doi.org/10.1163/18712428-09502007

Vidal Doval, R. (2013). ‘Nos soli sumus christiani’: Conversos in the texts of the Toledo
rebellion of 1449. In A. M. Beresford, J. Weiss, & L. M. Haywood (Eds.), Medieval Hispanic
studies in memory of Alan Deyermond (pp. 215-236). Boydell & Brewer.

Vidal Doval, R. (2020). Qui ex iudeis sunt. In M. Garcia-Arenal & Y. Glazer-Eytan (Eds.),
Forced Conversion in Judaism, Christianity, and Islam: Coercion and Faith in Premodern
Iberia and Beyond (pp. 60-85). Brill.

Primary sources

Barrientos, L. de (2012a). Contra algunos cicafladores de la nacién de los convertidos
del pueblo de Israel. In T. Gonzalez Rolan & P. Saquero Suarez-Somonte (Eds.), De la
Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la Instruccion del Relator (pp. 121-141). Aben Ezra
Ediciones. (Original published in 1449/1450). (Against certain sowers of discord about
the nation of those converted from the people of Israel).

Barrientos, L. de (2012b). Respuesta a una proposicion. In T. Gonzélez Rolan & P. Saquero
Suéarez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la Instruccion del Relator
(pp- 143-191). Aben Ezra Ediciones. (Original published in 1449). (Answer to a proposition).

Carta de privilegio del rey Juan II a un hijodalgo (2012). En T. Gonzélez Rolan y P. Saquero
Suarez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la Instruccién del
Relator (pp. 79-91). Aben Ezra Ediciones. (Original published ca. 1449). (Letter of privilege
of the king Juan II to an hidalgo).

Cartagena, A. de (1943). Defensorium unitatis christianae. Tratado en favor de los judios
conversos (P. M. Alonso, Ed.). Consejo superior de investigaciones cientificas. (Original
published in 1450). (Defense of Christian unity. Treatise in favor of the judeo-conversos).

Cartagena, A. de (forthcoming). Defensorium unitatis christianae (E. Tritle, ed. & trans.).
Peeters (original published in 1450).

Diaz de Toledo, F. (2012). Instrucgién del Relator para don Lope de Barrientos, obispo de
Cuenca, sobre la ¢icafia de Toledo contra Pero Sarmiento y el bachiller Marcos Gargia de
Mora. In T. Gonzélez Rolan & P. Saquero Sudrez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


https://doi.org/10.1484/M.CELAMA-EB.1.102017
https://doi.org/10.9783/9780812296754-007
https://doi.org/10.9783/9780812296754-007
https://doi.org/10.1163/18712428-09502007
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

134 Erika Tritle

de Pero Sarmiento a la Instruccion del Relator (pp. 95-120). Aben Ezra Ediciones. (Original
published in 1449). (Instruction of the Relator for don Lope de Barrientos, bishop of
Cuenca, concerning the discord at Toledo against Pero Sarmiento and the bachelor
Marcos Garcia de Mora).

Garcia de Mora, M. (2012). Apelaccion e suplicagion del bachiller Marcos Garcia de Mora
en su favor e de Pero Sarmiento y de esta ¢ibdad de Toledo en tiempo del rey don Juan
el segundo. In T. Gonzalez Rolan & P. Saquero Sudrez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-
Estatuto de Pero Sarmiento a la Instruccion del Relator (pp. 193-242). Aben Ezra Ediciones.
(Original published in 1449). (Appeal and supplication of the bachelor Marcos Garcia de
Mora in his favor and of Pero Sarmiento and of this city of Toledo in the time of the king
don Juan the Second).

Martinez Siliceo, J. (1547). Estatuto de limpieza de la Sagrada Primada Iglesia de las Esparias
de Toledo. Ms. 6170 Biblioteca Nacional de Espaiia. pid bdhooooo14024. (Statute of purity
of the Holy Primate Church of the Spains of Toledo).

Martinez Siliceo, ]. (1701). Papeles referentes al Estatuto de limpieza de sangre de la Iglesia
de Toledo, hecho siendo Arzobispo D. Juan Martinez Siliceo. Ms. 13038 Biblioteca Nacional
de Espafia. pid bdhoooo122705. (Original published in 1547). (Papers in reference to the
purity of blood Statute of the Church of Toledo, made by Archbishop D. Juan Martinez
Siliceo). http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=oo00122705&page=1

Sarmiento, P. (2012a). Sentencia-Estatuto de Pedro Sarmiento. En T. Gonzélez Rolan y
P. Saquero Suarez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento a la
Instruccion del Relator (pp. 13-31). Aben Ezra Ediciones. (Original published in 1449).

Sarmiento, P. (2012b). Suplicacién y requirimiento de Pero Sarmiento al rey Juan II. En T.
Gonzalez Rolan y P. Saquero Sudrez-Somonte (Eds.), De la Sentencia-Estatuto de Pero
Sarmiento a la Instruccién del Relator (pp. 1-12). Aben Ezra Ediciones. (Original published
in1449). (Supplication and request of Pero Sarmiento to the king Juan II).

Torquemada, J. de (2002). Tratado contra los madianitas e ismaelitas, de Juan de Torquemada:
Contra la discriminacion conversa (C. Del Valle & E. Benito Ruano, ed. & Spanish trans.)
Aben Ezra Ediciones. (Original published in 1450). (Treatise against the Midianites and
Ishmaelites, by Juan de Torquemada: Against converso discrimination).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 109-134


http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000122705&page=1
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.05

ESTUDIOS LITERARIOS

HACIA UNA NUEVA EDICION DE LA INSTRUCCION DEL RELATOR FERNAN
DIiAZ DE TOLEDO: VARIANTES Y ERRORES EN LA TRANSMISION DEL TEXTO

TOWARDS A NEW EDITION OF FERNAN DIAZ DE TOLEDO'S INSTRUCCION DEL
RELATOR: VARIATION AND ERRORS IN THE TEXTUAL TRADITION

VALERIA LEHMANN

Scuola Superiore Meridionale
valeria.lehmann@unina.it
ORCID: 0000-0001-9081-8444

Recibido: 31-10-2022
Aceptado: 17-02-2023

RESUMEN

En este trabajo se analiza desde un punto de vista filolégico la situacion textual de una obra
breve pero significativa para la historia de los conversos espaiioles, la Instruccion que el re-
lator Fernan Diaz de Toledo escribi6 en 1449 para el obispo de Cuenca en contra del primer
Estatuto de limpieza de sangre. A las ediciones publicadas hasta el dia de hoy, se aportan
cuatro nuevos manuscritos. Mediante el andlisis de sus variantes, se demuestra la validez de
la version transmitida por los testimonios H S, considerada hasta ahora abreviada por cor-
tes: al contrario, muchos elementos textuales sugieren que los demas manuscritos afiadie-
ron frases de variada longitud para aportar un grado mas alto de formalidad al texto, acaso
en un proceso de revisiéon emprendido por el propio autor. El hecho de que la gran mayo-
ria de los manuscritos transmita la versién mas larga sugiere que, para los lectores de los si-
glos xvII y xvI11, altura a la cual se remontan las copias conservadas, la obra de Fernan Diaz
se habia convertido de carta en tratado histérico-juridico.

Palabras clave: conversos, limpieza de sangre, critica textual, Instruccion del Relator, Fernan
Diaz de Toledo.

ABSTRACT

The aim of this article is to present a philological analysis of the text known as Instruccion
del Relator, a letter written in 1449 by the relator Fernan Diaz de Toledo to convince the
bishop of Cuenca to defend the cristianos nuevos from the first Estatuto de limpieza de san-
gre. The comparison between ten manuscripts (four of them ignored by the existent edi-
tions) points out the existence of two redactional phases, probably both composed by the
author himself. The fact that the majority of the xvir and xvii1 century copies report the

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:valeria.lehmann%40unina.it?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9081-8444
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

136 Valeria Lehmann

most extended version of the text indicate that at that time the Instruccién might have been
interpretated by the readers more as a treatise than as the letter it originally was.

Keywords: conversos, limpieza de sangre, textual criticism, Instruccion del Relator, Fernan
Diaz de Toledo.

1. INTRODUCCION

Hace un par de afios, durante un afortunado periodo de intercambio en la Univer-
sidad de Salamanca, comencé a interesarme por un tratado escrito con ocasién de
la revuelta toledana de 1449, probablemente entre octubre y noviembre del mismo
afo', en defensa de los conversos. Se trata de una carta que Fernan Diaz de Toledo,
€l mismo de origen judio (su nombre antes de la conversion fue Mosé Amomo?), re-
lator del rey de Castilla Juan II, escribi6 e hizo enviar a Lope de Barrientos, obispo
de Cuenca, para que este defendiese publicamente a los cristianos viejos de las
injusticias y de la violencia a las cuales los rebeldes, encabezados por Pedro Sar-
miento, repostero mayor del rey, y por el bachiller Marcos Garcia de Mora, los esta-
ban sometiendos.

El documento, redactado en castellano y generalmente conocido bajo la deno-
minacién de Instruccion del Relator (Diaz de Toledo, 2012), hace hincapié en tres
razones principales por las cuales no se deberia discriminar a los conversos: una
razon de tipo religioso, una de tipo juridico y una de tipo pragmatico. La alegacion
religiosa se funda principalmente en la cuestion del bautismo, un tema central en la
controversia pro conversis, esgrimido magistralmente también por Alfonso de Car-
tagena en el Defensorium Unitatis Christianae (Cartagena, 2022): este argumento in-
siste en la idea de que considerar que podria quedar algiin pecado después de ese

! La cuestion de la fecha de composicién resultd viciada durante mucho tiempo por la interpreta-
cién de Fermin Caballero (1873), que, al indicar erréneamente el 30 de mayo de 1449 como fecha del
fallecimiento del destinatario de la carta del relator, Lope de Barrientos, quien en realidad murié en
1469, eligi6 aquella fecha como terminus ante quem de composicion de la obra. Como puso de relieve
Nicholas Round (1969) en una hipétesis aceptada también por Gonzalez Rolan y Saquero Sudrez-So-
monte (2012), la carta no pudo ser redactada antes de que la bula papal Si ad reprimendas, del 24 de
septiembre 1449, hubiese llegado a Espaiia, ya que en la Instruccion aparece una referencia a la traduc-
cion al castellano de este documento que excomulgaba a uno de los lideres de la revuelta, Pedro Sar-
miento, y a sus seguidores.

2 El nombre judio, anterior a la conversion, de Mosé Amomo aparece en dos de los diez testimo-
nios: “Doctor Mose Hamomo” en Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia MSS/721 y “Mosen Amomo”
en Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia MSS/6259.

3 La Instruccion no es la tinica obra de Fernan Diaz que se ha conservado: a ella se afiade un for-
mulario de modelos documentales relacionados con la practica notarial conocido bajo el titulo Notas
del Relator (Ostos Salcedo, 2016). Eleazar Gutwirth (1986) sefiala que, al margen de la actividad de es-
critor y de relator, Fernan Diaz habria también patrocinado la traduccién al hebreo del Tratado sobre
el asma de Maimonides efectuada por Samuel Benveniste, segun indica el colofén presente en uno de
los manuscritos. Un documento clave para mas informaciones biograficas sobre el autor de la Instruc-
cidon es el testamento que el propio Fernan Diaz dict6 al notario Pedro Gonzalez (Sanz Fuentes, 2014).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Hacia una nueva edicién de La Instruccion del Relator Ferndn Diaz de Toledo 137

sacramento seria una herejia. La alegacion juridica destaca la ilegalidad de cual-
quier forma de discriminacion y hace referencia a la Partida Séptima de Alonso X, al
Ordenamiento de Alcald de 1348 y alos decretos del Concilio de Basilea. Finalmente,
la alegacién pragmatica insiste en el caracter utopico del plan de los rebeldes: se
afirma que, aun admitiendo que fuese justificable y justo discriminar a quienes lle-
vasen alguna gota de sangre judia en sus venas, esto no seria posible, ya que en esa
época nadie, ni siquiera la nobleza, podia afirmar rotundamente no tener ninguna
ascendencia judia.

2. MANUSCRITOS Y EDICIONES

Aprovechando la cercania de uno de los testimonios de la obra, conservado en la
Biblioteca Universitaria de Salamanca, me decidi a investigar el estado de la tradi-
cion textual.

Se conocen diez manuscritos de la Instruccién#:

A = Buenos Aires, Biblioteca Nacional de Argentina, ms. FD 233

H = Madrid, Real Academia de la Historia, ms. 9/5849

I = Madrid, Real Academia de la Historia, ms. 9/2033

L= Fundagéo da Casa de Braganca, Luis Filipe Leal Pessoa Ferreira da Silva, ms. 10305
M = Madrid, Biblioteca Nacional de Espana, ms. 2041

N = Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia, ms. 6259

O = Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia, ms. 721

R = Madrid, Real Biblioteca, ms. I1/2836

S = Salamanca, Biblioteca General Hist6rica de Salamanca, ms. 455

T = Madrid, Biblioteca Nacional de Esparia, ms. 20067/15°

Se trata de copias tardias conservadas en obras miscelaneas que recolectan docu-
mentos sobre la cuestion conversa y papeles de la Inquisicion. Las copias de la Ins-
truccion se remontan a los siglos xvit (AHLMN O S T) y xviI (I R), segtin indican

4 Una descripcion de los manuscritos se encuentra en la Bibliografia espariola de textos antiguos
(BETA = Bibliografia Espaiiola de Textos Antiguos, 2022) de PhiloBiblon (PhiloBiblon, 2022). Los ma-
nuscritos M N O han sido digitalizados y se encuentran en linea, en la Biblioteca Digital Hispanica de
la Biblioteca Nacional de Esparia (Biblioteca Nacional de Espafia, 2022).

5 Este ejemplar pertenecié ala coleccion privada del doctor Luis Filipe Leal Pessoa Ferreira da Silva
hasta finales del afio 2021, cuando fue vendido y trasladado, junto a todas las demas piezas de su bi-
blioteca, al archivo Casa de Braganca de Vila Vigosa (Evora). Segtin se lee en el colofén, fue copiado
de un manuscrito mas antiguo perdido: “Este libro se trasladé de otro que era de Blas de Salazar, Rey
de Armas de su Magestad D. Phelipe quarto, fue autor de las Aliancas de los Reyes de Castilla y Le6n i
descendientes de su Real casa D. Joseph de Zeuallos-Mezopa”. Para mas informaciones sobre la colec-
cién de obras manuscritas e impresas procedentes de la biblioteca privada de Silva, véase Silva (2019).

6 Para evitar confusiones, la letra atribuida a cada uno de los manuscritos es la misma empleada
por la edicién Gonzalez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte (2012), con la excepcién de AIL N, que no
fueron tenidos en cuenta en dicha edicién.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

138 Valeria Lehmann

los catalogos de las respectivas bibliotecas’. Este dato coincide, acaso de manera
significativa, con un periodo en el cual se asisti6 a un replanteamiento general de la
cuestion de la limpieza de sangre: tras la revuelta toledana, y tras la institucion de la
Inquisicién espaiiola, la obsesion genealdgica se habia exacerbado tanto en ciento
cincuenta afios que se habia hecho necesaria una renovacion del debate acerca de
los estatutos. Fue precisamente en ese contexto cuando, a comienzos del siglo xv11,
fray Agustin Salucio escribié su Discurso sobre los estatutos de limpieza de sangre
(Salucio, 1975) con el objetivo de restringir el campo de aplicacion de los estatutos.
Entre varias razones, Salucio aducia la necesidad de preservar el nombre de Espaiia
de la mala fama de nacién de conversos. Dos décadas mas tarde, la misma Inqui-
sicion prohibid la lectura de una obra genealdgica como el Libro Verde de Aragon
(Anénimo, 2003), cuya intencion explicita era difamar a la nobleza aragonesa des-
velando sus origenes judios. En ese mismo contexto, no parece fuera de lugar que
la Instruccion del Relator se recuperara y su proceso de copia y circulacion se am-
pliase, debido a que este fue uno de los primeros documentos que se opuso al pri-
mer estatuto de limpieza de sangre, la Sentencia-Estatuto de Pedro Sarmiento, y a
que lo hizo también a través de una argumentacion, a la cual hice referencia ante-
riormente, que se dedica a demostrar que las familias nobles mas distinguidas de la
peninsula ibérica llevaban todas alguna gota de sangre judia en sus venas:

cierto es que la Iglesia de Dios es fecha e ayuntada de dos pueblos, el uno israeli-
tico y el otro gentilico, e desque se comenzd, todavia de tiempo en tiempo, agora
de los unos, agora de los otros siempre se convirtieron e se convirtiran hasta la fin
del mundo. Ca todos estos fico e face Nuestro Sefior un pueblo por su Sancta Pa-
sion, e por todos padescio. E tanto 4 que anda esta mercaderia que ya no se sabe de
donde viene cada uno, ca como dice san Isidoro en las Ethymologias: Todos los ju-
dios de Esparia en tiempo de un rey de los Godos, lo cual habrd bien setegientos arios,
fueron cristianos. Lo cual él requenta por una de las grandes cosas que se an fecho
en el mundo, pues los que de éstos descgienden, quién sabe quéles son. En nues-
tros tiempos fue el reverendo padre don Pablo, obispo de Burgos, de buena memo-
ria, changiller mayor de el rey e de su consejo; e sus nietos e viznietos e sobrinos,
e los otros de su linaje, son ya oy en los linages de los Manriques, e Mendozas e
Rojas, e Sarabias e Pimenteles e Lujanes e Solises, e Mirandas, e Ossorios, e Sau-
cedos, e otros solares, e algunos de ellos son viznietos de Juan Hurtado de Men-
doza, mayordomo mayor de el rey, y de el mariscal Diego Fernandez de Cérdoba,
sobrino de los mayores de el reino. E assimesmo Juan Sanchez de Sevilla, que era
de este linaje, e fue contador mayor de el Rey, sus nietos y trasviznietos son oy los
de Araujo e los de Porres, e los de Valdés e de Anaya e de Ocampo e de Monroy
e de Solis e de Sosa, e de Villaquiran, e los de Bobadilla e de otros linages [...]. Y
ansi podria enchir papel de otros muchos. (Gonzalez Rolan y Saquero Suarez-So-
monte, 2012: 112-114)

7 Més precisamente, L habria sido copiado en la segunda mitad del siglo xvi1 y R en la segunda
mitad del xviir.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Hacia una nueva edicién de La Instruccion del Relator Ferndn Diaz de Toledo 139

He citado aqui fragmentos de un listado mas extenso: se trata de una verdadera
encuesta genealdgica, con un objetivo diametralmente opuesto a los libros difama-
torios como el Libro Verde de Aragén que se comenzaron a prohibir en el siglo xvis.

La primera edicién moderna de la Instruccion, realizada por Fermin Caballero
en 1873 y publicada en un volumen titulado Noticias de la vida, cargos y escritos del
Doctor Alonso Diaz de Montalvo se basa en un inico manuscrito perdido, que el edi-
tor indica como “manuscrito que poseo, letra del siglo xv1119". Esta edicién, aunque
encomiable por ser la primera edicién moderna, y la primera ediciéon impresa, por
lo que sabemos, se caracteriza por sus “muchas e importantes deficiencias”, segiin
Gonzaélez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte (2012: 94).

La realizacién de una segunda edicidn, sin duda la mas completa hasta el dia de
hoy, fue llevada a cabo en 2012 por los mencionados Gonzalez Rolan y Saquero Sua-
rez-Somonte. Esta edicion, que forma parte de un volumen que recoge varios textos
que tratan sobre la revuelta toledana de 1449, toma en consideracion seis testimo-
nios (HM O RS T) de los diez ahora conocidos. Por lo que se refiere a las relaciones
entre los testimonios, los editores plantearon la hipétesis de la existencia de dos fa-
milias, basandose en supuestas omisiones en los manuscritos H S:

la primera, mas completa y en general mas fiel al original, formada por los cédi-
gos M O R Ty la segunda por H S. Estos tltimos testimonios presentan un texto
lleno de omisiones, pero también nos ofrecen lecturas que, apoyadas a veces en
alguno de los codices de la primera familia, en especial, M, han de ser preferidas a
las de los otros manuscritos. (Gonzalez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte, 2012: 95)

3. METODOLOGIA

Para una revision de la tradicion textual de la Instruccién que pueda tal vez propor-
cionar nuevas informaciones acerca de la redaccion de la carta y de su recepcion y
fortuna, me he propuesto hacer un listado de las omisiones de la familia H S y anali-
zarlas caso por caso. De hecho, aun siendo de longitud variable (algunas constan de
una tnica palabra, otras de frases enteras de varias lineas), se nota que, cotejando-
las, se pueden identificar grupos de omisiones similares. Se presentan aqui abajo las
omisiones individuadas, ordenadas por categorias de forma y contenido: la primera

8 El concepto de genealogia como aspecto fundamental de la cuestién conversa a partir de la re-
vuelta toledana, mas alld de las sospechas de criptojudaismo, fue evidenciado por David Nirenberg,
que lo asocid ala nocién de “raza” (Nirenberg, 2013) y a la tendencia a reformular un nuevo paradigma
de encasillamiento social en un momento en el cual, debido al elevado ntimero de conversiones al
cristianismo, el criterio religioso comenzaba a ser percibido como insuficiente (Nirenberg, 2002). Al
examen de la situacion genealdgica de las familias cristianas ibéricas, la Instruccion del Relator afiade
también una reflexion sobre la antigua distincion entre judios y gentiles, llegando incluso a cuestionar
la legitimidad del término “converso’, segtin destacan Yisraeli e Israeli (2022).

9 El texto de la edicién Caballero 1873 también fue reproducido por Manuel Alonso, que lo insert6
en su edicion del Defensorium unitatis christianae de Alfonso de Cartagena (Cartagena, 1943).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

140 Valeria Lehmann

variante indicada es la mas escueta, transmitida siempre por H S y presentada con
la grafia de H, la segunda la mas extendida, ofrecida con la grafia de A. A las grafias
de estos manuscritos solo se afiaden las tildes segtin el uso moderno, para mayor
claridad. Dado que no existen ediciones de la Instruccion con numeracion de pa-
rrafos, he puesto a la derecha de cada pasaje la indicacion del nimero de la pagina
de la edicién de Gonzalez Rolan y Saquero Suarez-Somonte (2012) en la cual se en-
cuentran los fragmentos a los cuales se hace referencia.

4. RESULTADOS

4.1. Incorporaciéon de un sinénimo o adicién de una palabra o de un nombre a
una descripcion o a un listado para ampliarlo

a. Y tornaron a los ritos judaicos] i (oy R) se tornaron a ser Judios y a los ritos
Judaicos AILM R T, y se tornaron a hazer judios y a los ritos judaicos N, y re-
tornaron a ser judios y a los ritos judaycos O (98)

b. Yordend] ordeno, i declar6c AILMNORT (102)

c.  Muchos cavalleros] muchos (nuestros O) Regidores e Caballeros AILM N O
RT (u3)

d. Rojas] Roxas e de Ossorios AILMN ORT (115)

e. Condes] Reies, e condes AILMNORT (115)

f.  E otros] e de altos Linages de Caballeros, e de los maiores de el Reino e mas
principales de los quales allende (hallan N) de la Caballeria e nobleza e de
aver en ellos Condes e Ricos hombres, e otros Grandes Sefiores AILM N O
RT (16)

g. Perlados] Prelados, e Barones Ecclesiasticos e Religiosos, e si (oy I L) viven al-
gunos de ellos AILM ONRT (16)

h. Nietos] nietos e bisnietos AILMN O RT (116)

i. Amonesta] amonesta,e mandaAILMNOT (118)

j- Dios] Dios e de su sancta madre, e en vilipendio de la fee cathoélica e en tanta
injuria e vituperio de tantos e e tan Grandes seflores AILM N O R T (118)

4.2. Especificacion de contra qué o contra quién se expresa un concepto

a. Fuese] fuesse no lo consentiria la sancta Theologia ni los Sanctos Doctores S
de ella. T las sacras auctoridades de la Lei scripta i de gragcia, i Apostholica i
canoénica todas quedarian en vagio, i agradarse ia mui poco nuestro sefior
Jhesu Cristo si por venir a la fee los que son de su linage segtin la carne fues-
sen, i quedasen, infamados e non pudiessen aver officios nin benefigios, nin
honrras, nin libertades, nin dignidades AILM N O R T (98)

b. Cielo] ¢ielo e lebantar tal blasfemia en tanta injuria de Dios e de su Sancta
madre, e de los Apdstolos e de los otros Sanctos e Sanctas de la Corte ¢elestial.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Hacia una nueva edicién de La Instruccion del Relator Ferndn Diaz de Toledo 141

E ansi mismo es tanta ignominia, e vituperio, en contumelia de tantos e tan
Grandes sefiores e sefioras e Condes e condessas e mui notables Prelados
que oy son en la Iglessia de Dios e Caballeros, e maestres, e Religiosos, e fi-
dalgos, e Doctores e Oidores e oficiales de el Rei nuestro sefior, e de su con-
sejo e otras mui notables personas que han parte en este linaje, e sobre todo
lo que mas grave e peor es querer a sabiendas dogmaticar con grande herror
contra nuestra sanctafee AILMNORT (117)

4.3. Precision de un tema, de una referencia o de un objetivo

a. Doctores] doctores que sobre ello fablan AILM N O RT, autores H (98)
. Fe] fee, maiormente los Judios AILMN O R T (105)
c. Enseflanca] enseflanca por los ganar e (a I) fager fijos de Dios AILM NRT,
y graciosa y por los ganar y facer hicos de Dios O (105)
d. Ordenamientos] hordenamientos que sobre esto fablan AILM N O T (119)

4.4. Paralipsis

a. Reinos] Reinos a tornar Judios diciendo que la fee no les vale, ni con ella se
pueden defender de los males. Lo qual quanto sea en deshonor de Dios i
de su fee a todos es notorio, i no es negesario de despender palabras en ello
maiormente con su merced que lo sabe mejor durmiendo que io velando A
ILMNORT (97)

b. Valencia] Valencia yo no sé para que me detengo en esto pues fablo con
quien lo sabe (sabe cien mil veces I R) mejor que yo AILM N O R T (104-105)

c. Sefores] sefiores que seria (sera N) mucho luengo de escribir, e aun dexando
la antiguedad, que non se sabe de donde vinieron nin (vinieron nin om. N R)
deciende cada uno (cadauno om. N) AILM N ORT (118)

4.5. Digresiones sobre el papel salvifico de Cristo que ponen de relieve su origen
judio

a. Nacion] Nacidn (razon N) de el linage de nuestro sefior Jhesu Cristo segtin la
carne el qual es (es om. O N T) sobre todas las cosas Dios vendito (bendixo
T)YAILMNORT (95)

b. Jesu Cristo S] uso Cristiano H, Jesu Cristo era el Rei Messias prometido en la
Lei, i en los prophetas AILM N ORT (107)

4.6. Precision de un titulo honorifico o de un vinculo familiar

a. Dios] nuestro Seflor Dios AILMN ORT (96)
b. Henrrique] Henrrique padre de el Rey AILMNORT (100)

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

142 Valeria Lehmann

4.7. Consolidacion del discurso a través de la insercion de una auctoritas

Justicia] justicia que si seiendo amonestado como los derechos communes e la
Leies de el Reino e aun el dicho nuestro sefior el papa en la dicha su Bulla, e esto
mismo los decretos de Basilea lo quieren, non quisieren emmendarse, que es gran
razon e Justicia que se guarde la horden en ello AILMNORT (109)

4.8. Informacion del fallecimiento de alguien

Obispo de Burgos] obispo de Burgos de buena memoria AILMN ORT (113)

5. DISCUSION
5.1. ;Omisiones o incorporaciones?

Todas las omisiones de este listado, independientemente de su brevedad o ampli-
tud, tienen una caracteristica en comun: ninguna afecta el sentido ni le resta flui-
dez al texto, ya que todas esas categorias diversas presentan naturaleza de incisos.
Creo entonces que, observando detenidamente esas supuestas omisiones, se puede
llegar a hipotetizar que no hay que considerarlas lagunas de H S, sino mas bien am-
pliaciones de los demas manuscritos, incluyendo también A I L N. Como tal, no
pueden considerarse errores, y mucho menos errores conjuntivos de H S. Se trata
posiblemente de apartados incorporados en un segundo momento: podrian consti-
tuir entonces tanto variantes de autor como variantes afiadidas en el desarrollo de
la tradicion textual de la obra.

Para evidenciar la diferencia con una laguna propiamente dicha, se presentan, a
continuacion, los tnicos casos en la Instruccién para la definicion de los cuales el
término “laguna” me parece adecuado:

Embiara e asimismo se muestre a su merced el trasunto que llevades del otro
breve que el Papa om. M (119).

La frase que se lee en los demas manuscritos es: “E se dé a el Principe el breve
que el Papa embiara e asimismo se muestre a su merced el trasunto que llevades del
otro breve que el Papa sobre esto embi6 a el Rey nuestro sefior”.

Como se ve, aqui también, como en los casos anteriormente enumerados, la frase
no pierde su sentido en M (queda: “E se dé a el Principe el breve que el Papa sobre
esto embio a el Rey nuestro sefior”). Sin embargo, a diferencia de lo que ocurre
en los casos de las supuestas omisiones de H S, aqui hay un elemento textual que
permite categorizar esta omisidn como omissio ex homoioteleuton: la repeticiéon del
sintagma “el Papa” a breve distancia en una frase larga. En este caso el lector se en-
cuentra, sin duda, con un error textual de tipo poligenético.

Poco antes de este pasaje, se encuentra un ejemplo andlogo, que, esta vez,
afecta a mas manuscritos; estos podrian haber originado su omision de manera

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Hacia una nueva edicién de La Instruccion del Relator Ferndn Diaz de Toledo 143

independiente, considerada la naturaleza poligenética de ese tipo de error: un des-
cuido que diferentes copistas podrian haber cometido cada uno por su cuenta, con-
fundiéndose en la lectura de un texto que propone palabras idénticas en la misma
pagina del cddice antigrafo.

De filiabus, quia ex multitudine doloris et maeroris meilocuta sum. “Ecclesia te
putat ancillam suam quasi una de filiabus™° om. O R T (118).

Como se ve, en este caso también la repeticion del sintagma “de filiabus” sugiere
que se clasifique esta omisiéon como laguna imputable, una vez mas, a un salto de
igual a igual.

Distinto es el caso de las demas aportaciones que faltan en H S. Para entender
mejor la naturaleza de esas aportaciones que se suponen intercaladas posterior-
mente, es necesario preguntarse cuando habra sido llevado a cabo el proceso de
insercion de esos elementos textuales; elementos que, como se ha evidenciado,
contribuyen a ampliar y en cierta manera a elevar el estilo de la Instruccion, gracias
a figuras retéricas como la acumulacion y la hendiadis.

Un elemento que permite formular suposiciones acerca de ello es la compara-
cién con una obra redactada por el obispo Lope de Barrientos tras la recepcion de
la carta del relator, el tratado titulado Contra algunos ¢icaiiadores de la nacion de
los convertidos del pueblo de Israel (Barrientos, 2012). Esta pequeiia obra retoma de
cerca el contenido de la Instruccion, pero modifica su forma. Gonzélez Rolan y Sa-
quero Sudrez-Somonte le atribuyen las caracteristicas de lo que, si no fuera por al-
gunos cambios, la sensibilidad contemporanea llamaria plagio en toda regla:

A simple vista, el proceder de Lope de Barrientos podria considerarse desde
nuestra mentalidad actual como un plagio, pero si bien es cierto que mantuvo to-
dos los argumentos, no es menos cierto que agregé algunos nuevos datos, eliminé
otros y sobre todo cambid el tono de la invectiva personalizada en Marcos Garcia
de Mora por el de una acusacion mas plural, que incluia no solo a este tltimo sino
también a todos los que le apoyaron o secundaron. (Gonzalez Rolan y Saquero
Sudrez-Somonte, 2012: 37-38)

Por su parte, Nicholas Round puso de relieve el caracter oral de la Instruccion del
Relator, concebida para impresionar a su destinatario con técnicas retéricas perte-
necientes al ambito de la abogacia: “The form of the Instruccion, so strongly remi-
niscent of a lawyer’s plea, supports the notion that it was written with oral delivery
in mind” (Round, 1969: 298). En comparacién con ella, el tratado de Barrientos se
califica como una reformulacién mas equilibrada, pensada para la lectura.

1° Esta cita hace referencia a un pasaje conclusivo en el cual el relator, con el propésito de discul-
parse por su prolijidad, se compara al personaje biblico de Ana, madre de Samuel, que habia persis-
tido con firmeza en sus oraciones hasta quedarse embarazada (1 Re 1:16).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

144 Valeria Lehmann

El mismo titulo del tratado de Barrientos retoma el comienzo de la Instruccidn,
donde el relator afirma que el bachiller Marquillos “ha sembrado cicafia en aquella
ciudad, diciendo que los convertidos a la fee y los que vienen de ellos no deban aver
oficios, ni honras, ni dignidades, ni atin deben ser recividos por testigos entre los fie-
les [...]" (Gonzalez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte, 2012: 97).

Pese a la fuerte semejanza entre la obra de Fernan Diaz y la de Barrientos, no es
facil comparar las partes acrecentadas de la Instruccion con el tratado del obispo,
ya que algunos pequefios elementos textuales se tuvieron que modificar a la hora
de cambiar de destinatario y de formato. La parte inicial de la carta del relator, que
consta de una apelacion al obispo de Cuenca, la parte conclusiva, que describe las
modalidades de entrega, y en general todas las partes en las cuales el relator se di-
rige directamente a Lope de Barrientos se encuentran modificadas en la reformula-
cion del propio Barrientos, de manera que resulta imposible cotejar puntualmente
elementos textuales menores.

Aun asi, comparando el texto de Barrientos con el del relator, se nota que cier-
tas partes que habrian sido afadidas posteriormente a una primera redaccién de la
Instruccion también se encuentran en el tratado del obispo. A continuacién, se da
muestra de algunas de ellas, con la indicacién numérica de la correspondencia con
los pasajes de la redaccion ampliada de la Instruccion. Los ntimeros de paginas de la
edicion Gonzalez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte (2012) de Contra algunos ¢ica-
fiadores de la nacion de los convertidos del pueblo de Israel preceden dicha indica-
ciéon numérica.

a. Mas yo no sé, sefior sobrino, para qué en esto me detengo, pues que sé que
segun vuestro sotil ingenio sabéis de aquesto tanto que lo mio no vos venga
nuevo; por si la heregia... (130) 4.4 b

b. Mansa e graciosa enseflanza para los ganar e facer hijos de Dios (130-131)
43¢

c. Nuestro Sefior Jesuchristo era el Mesias prometido en la Ley e en los pro-
fetas (130) 4.5 b
Obispo de Burgos, de buena memoria (136) 4.8
Muchos regidores e caballeros e oficiales (137) 4.1 ¢

f. Todos los altos linages, caballeros e de los mayores e mas principales del
reino; de los quales allende de la caballeria e de la nobleza e de aver entre
ellos condes e ricos homes e otros grandes sefiores (139) 4.1 f

g. Eno solamente a nuestra Sefiora Sancta Maria, mas la Santa Humanidad y
fijo suyo, apéstoles e sanctos e sanctas de la corte celestial; e asimismo en
tanta ignominia y vilipendio e en contumelia de tantos e tan grandes sefio-
res e seforas, perlados, caballeros que oy son en la sancta Iglesia de Dios,
condes, condesas, doctores, oidores, oficiales del Rey nuestro sefior y de
su Consejo, maestros, religiosos, fidalgos e otras muchas notables perso-
nas (140) 4.1j

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Hacia una nueva edicién de La Instruccion del Relator Ferndn Diaz de Toledo 145

El tratado del obispo de Cuenca se data entre finales de noviembre y comienzos
de diciembre de 1449. Hubo de ser redactado, entonces, inmediatamente después
de la recepcioén de la Instruccion:

esta adaptacion o reformulacion fue realizada por Lope de Barrientos una vez lle-
gado a Toledo a mediados de noviembre y antes de que el bachiller Marcos Garcia
de Mora fuese cruelmente descuartizado por mandato del principe Enrique bien
entrado el mes de diciembre, es decir, entre el 15 de noviembre y el 15 de diciem-
bre. (Gonzalez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte, 2012: 87-88)

Como decia, no me parece plausible la hipétesis de que las partes citadas anterior-
mente sean omisiones en la transmision del texto de H S:la critica textual nos ensefia
que es muy dificil que se verifiquen lagunas tan extensas en ntimero y de tipologia
tan precisa sin que ninguna de ellas afecte el sentido general del texto y sin que haya
habido algtn tipo de intencién voluntaria detras de una supresiéon como esa.

Es improbable también la hipdtesis de que el relator haya escrito una primera
version mas larga de la carta y que luego él mismo o alguien mas la haya acortado
para que fuese entregada al obispo: el hecho de que el obispo retome la version
larga lo excluye. Otra opcién podria ser que el relator haya escrito primero la ver-
sién mas corta y que esta ya hubiera sido copiada y difundida cuando decidié alar-
garla afiadiendo algunos detalles mas. Nicholas Round ya formuld esta hipotesis,
aunque sin evidenciar las pistas textuales, constatando que el bachiller Marquillos,
en una obra anticonversa conocida como Memorial del Bachiller Marquillos (Garcia
de Mora, 2012), respondié muy pronto a las acusaciones del relator (Round, 1969),
probablemente en el mes de noviembre. Aun asi, Marquillos podria haberse ente-
rado de las acusaciones del relator tras la recepcion de la carta por parte de Barrien-
tos, puesto que debid pasar poco tiempo entre la composicion y la entrega.

Tal vez se podria imaginar que alguien que realiz6 una copia de la Instruccion en
un momento en el cual ya se habia divulgado el tratado de Barrientos decidid deli-
beradamente incorporar algunos de los pasajes afiadidos que aparecian en Contra
algunos cizariadores de la nacion de los convertidos del pueblo de Israel a la Instruc-
cion. Pero, ;por qué razon alguien deberia haber decidido insertar en el tratado del
relator ciertos pasajes de Barrientos? Se trataria de una hipdtesis fantasiosa y an-
tiecondmica, que supondria una labor innecesaria por parte de los copistas. Una
quinta hipdtesis me parece mas defendible: que el relator haya escrito primero la
version mas breve, que la haya modificado enseguida para elevar su estilo y que, en
el momento de la recepcion, delante del obispo, se haya leido la versién mas breve
y que se le haya entregado en forma escrita la versién mas larga. Esta hipotesis po-
dria quizas explicar como es posible que en la tradiciéon textual haya quedado ras-
tro tanto de la primera como de la segunda redaccion.

Con referencia a la transmision textual, cabe destacar que los dos tnicos testi-
monios conocidos del tratado de Lope de Barrientos se encuentran en lo cdédices

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

146 Valeria Lehmann

designados como H S, que no presentan variaciones significativas entre ellos en
los pasajes citados de esta obra, y que son precisamente los dos tinicos codices que
transmiten la version abreviada de la Instruccion. ;Acaso podria ser un indicio que
sugiere que quienes se dedicaron a la organizacion de estos cddices no advirtieron
la necesidad de insertar una hipotética redaccion de la Instruccion reservada a la
lectura, al incluir en estos codices el texto Contra algunos gicariadores, reformula-
cion de la Instruccion?

En todo caso, independientemente de las que pudieran ser las intenciones de
Fernan Diaz a la hora de escribir y, probablemente, modificar la Instruccion, am-
pliandola, asi como las modalidades con las cuales Lope de Barrientos decidi6 re-
dactar y difundir una version reelaborada del texto, es altamente probable que la
version mas larga fuera la version predilecta por los lectores de los siglos xvir y xviii,
ya que el 80% de los manuscritos conservados son testimonios de la redaccion am-
pliada, y solo el 20% de la redaccion mas escueta.

5.2. Errores textuales comunes a mas de un manuscrito: pistas para la hipdtesis
de un stemma codicum de la Instruccion

En este segundo apartado se exponen algunos elementos, diferentes de las inser-
ciones mencionadas anteriormente, que emergen en la fase de collatio y que nos
pueden proporcionar algunas pistas sobre las relaciones entre los testimonios con-
servados de la Instruccion del Relator.

Por lo que se refiere a los errores, he individuado los errores conjuntivos enume-
rados en el listado que sigue a continuacion. Primero se indican los errores comu-
nes a H S y sucesivamente los de los demas manuscritos. Los niimeros que siguen
hacen referencia, una vez mas, a las paginas de la edicion de Gonzalez Rolan y Sa-
quero Sudrez-Somonte (2012) en las cuales se encuentran los pasajes citados.

a. Basilea] de la silua H, dele sileia S (102)
Aqui se evidencia una confusién de H S acerca del nombre de la ciudad en
la que hubo lugar el Concilio de Basilea.

b. Arcediano de Niebla mi primo lo mueva] no lo promueua H S (120)
La negacién aqui no tiene ningin sentido, ya que el relator quiere decir que
espera que su propio primo “mueva’, es decir, traslade, la carta de la Ins-
truccion, precisamente para “promoverla’, para que llegue a los oidos de su
destinatario:
E si entendiere su merced que es bien que el arcediano de Niebla, mi primo,
lo mueva por que su merced mejor nos pueda aprovechar en ello, que lo
mande su merced, que asi se fard.

c. Graeco] gratie HN] grecos L (99)
En el contexto:
Concuerda bien con las palabras del Apoéstol [...] donde dige: iudaeo pri-
mum et graeco.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Hacia una nueva edicién de La Instruccion del Relator Ferndn Diaz de Toledo 147

Este error deriva de la interpretacién de un copista que no supo reconocer
aqui una cita biblica: Rom. 1: 16; 2: 10. Es probable que en el antigrafo hu-
biese una abreviatura que fue mal interpretada por el copista: en este caso
podria considerarse error poligenético.

d. Nos habemos de regir] no havemos de regir HN (99)

La sustitucion del pronombre personal por el adverbio de negacién muda
radicalmente el sentido de la frase:

Y esto mismo lo dicen las leyes de las Partidas, ordenadas por el rey don
Alonso el Sabio, por las quales nos avemos de regir y gobernar.

Como en el caso anterior, este error podria ser poligenético, ya que consta
de la caida de una tnica letra. Sin embargo, el hecho de que estos dos erro-
res se encuentren en secuencia en H N y solo en H N podria tener cierta
relevancia para suponer una familiaridad entre ellos. Por eso, a pesar del ca-
racter poligenético de estos errores, no los excluyo de este listado.

e. Conclusion] confusion A M, colusion H, confusion I R] confession L (118)
Por el contexto es evidente que el término correcto aqui es “conclusion”:
Finalmente diréis a su merced que la conclusion es esta [...].

f. Basilea] Sigilia A M] Sevilla L (106)

Aqui también hubo una lectura errada de “Basilea’, como en el primer
punto.

g Ante de rescriptis] de rescripto canta I R (102)

Este error deriva del hecho de que, en los testimonios correctos, se lee “c.
antes de rescriptis”: la abreviacién podria haber sido malinterpretada y ha-
berse unido a “antes”, dando origen a “cante”, “canta”:

h. Libro de los pronésticos] libro de las pro IR (104)

Se trata de un error grafico, pero conjuntivo.
i. Trasumpto] transito I R (106)
El error es evidente por el contexto:
Con lo qual todo bien concuerda el decreto fecho en el congilio de Basilea
[...], el trasumpto del qual vos llevades para mostrar a mi sefior el obispo.

j. Robado] aprobado IR (120).

Como en el precedente pasaje, este error también se revela por el contexto:
[...] La restitucion de lo que Pedro Sarmiento e Marquillos e los otros an ro-
bado en esta ciudad dejando, como dejan, pobres e disaugiados a los due-
fios de ellos.

Basandome en estas consideraciones, propongo una hipétesis de stemma codi-
cum que suponga dos familias de testimonios: de un lado, H S, la redaccion breve y
probablemente la original, de otrolado AILM N O R T, redaccién ampliada. En par-
ticular, en esta rama A M L e I R se agruparian por errores conjuntivos.

6. CONCLUSIONES

Seguin se acaba de argumentar, el examen de las variantes de los testimonios de
la Instruccion del Relator, con particular referencia a los pasajes probablemente

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

148 Valeria Lehmann

afadidos por ALM N O RST frente a H S, testifica la conservacion de una doble re-
daccion del texto: una version muy cuidada en cuanto a orden y simetria y otra mas
escueta, quizas dirigida a esa declamacion oral propuesta por Round (1969).

Creo que el estudio de los nuevos testimonios que aqui se han considerado, y,
sobre todo, la hipdtesis de la doble redaccién, indica que podria ser provechoso dar
a luz a una nueva edicidn critica que integre las ediciones publicadas hasta hoy.
Una revision de las variantes podria constituir una nueva herramienta para desci-
frar la naturaleza hibrida de la Instruccion, en la encrucijada entre el formato de la
cartay el del tratado. De hecho, la redaccion del texto de Barrientos en favor de los
conversos podria considerarse parte de una tendencia a la readaptacion hacia el gé-
nero del tratado.

Lo que originariamente fue una carta propiamente dicha", escrita bajo la pre-
sién de una situacion contingente en bisqueda de una solucién inmediata, se con-
virtio, para los lectores de los siglos xvi1 y Xv111, en un tratado que formalizaba, con
alegaciones sélidas respaldadas por una retdrica consistente, argumentos validos
para defender a una parte de la sociedad perseguida desde hacia mas de un siglo y
medio.

El estudio de las modalidades de redaccion y de difusion de las obras en benefi-
cio de los conversos escritas al calor de la revuelta toledana ofrece una clave de lec-
tura sobre la sociedad del tiempo de los autores y de los lectores en la medida en
que, en una situacion de violencia y, en el caso especifico de Toledo en el fatidico
afo de 1449, de debilidad del poder politico de la corona®, parafraseando a Sicroff,
fue “la pluma” la que asumid la ardua tarea de responder “a la violencia populars”
(Sicroff, 1985: 56).

" El estatuto de carta de la version original de la Instruccién del Relator es confirmado no solo por
la estructura formal y textual de la obra, sino también por la referencia a una copia de la traduccién
castellana de la bulla Si ad reprimendas, a una copia de la Partida Séptima y a una copia de los decre-
tos de Basilea acerca de las cuales Fernan Diaz afirma que deberan ser entregadas a Lope de Barrien-
tos junto con su carta. Segin Enrique Cantera Montenegro, el “cargo de relator le permite aportar
documentos de gran interés, que hacen de esta obra una de las mas sélidas, desde el punto de vista
argumental, de cuantas fueron redactadas a lo largo de este debate [acerca de los conversos]” (Can-
tera Montenegro, 1997: 19). Pese a la importancia de estas piezas adjuntas, la tradicién de los ma-
nuscritos no las ha conservado junto a la Instruccién: una sefial que indica que la relevancia de esos
documentos, por grande que fuese, quedd circunscripta a la entrega al obispo de la Instruccién en for-
mato de carta.

2 En su ensayo Toledo en el siglo XV, Eloy Benito Ruano destacé la fuerza de la vertiente antimo-
ndrquica en los origenes de la revuelta, llegando a definir “el latente problema judio” como un “pre-
texto” (Benito Ruano, 1961: 47).

3 Albert Sicroff dedicé un capitulo de su memorable ensayo, Los estatutos de limpieza de sangre, a
la produccién literaria que se originé en el contexto de la rebelién toledana. Para este capitulo escogi6
un titulo emblematico: La pluma responde a la violencia popular.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

Hacia una nueva edicién de La Instruccion del Relator Ferndn Diaz de Toledo 149

AGRADECIMIENTOS

Agradezco las valiosas sugerencias hechas por los evaluadores. Asimismo, quiero
expresar mi profunda gratitud a Juan Miguel Valero Moreno y al equipo de inves-
tigacion del proyecto Alfonso de Cartagena. Obras completas, cuyo apoyo ha sido
imprescindible. Mi agradecimiento también va dirigido a Lino Leonardi y Fabrizio
Cigni, quienes me sostuvieron cuando mis intuiciones para la realizacion de este
trabajo se encontraban atin en fase embrionaria. Todo error que haya me pertenece.

FINANCIACION

Este trabajo se inscribe en el proyecto de investigacion Alfonso de Cartagena. Obras
Completas, Ministerio de Ciencia e Investigacion. AEL PID2021-126557NB-Ioo, que
se desarrolla en el Instituto de Estudios Medievales y Renacentistas y de Humani-
dades Digitales de la Universidad de Salamanca (IEMYRhd).

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Benito Ruano, E. (1961). Toledo en el siglo XV. Vida politica. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Escuela de Estudios Medievales.

Caballero, F. (1873). Noticias de la vida, cargos y escritos del doctor Alonso Diaz de Montalvo.
Colegio de Sordo-Mudos y de Ciegos.

Cantera Montenegro, E. (1997). El obispo Lope de Barrientos y la sociedad judeo-conversa: su
intervencion en el debate doctrinal en torno a la Sentencia-Estatuto de Pero Sarmiento.
Espacio, Tiempo, Forma, Historia medieval, 3(10), 11-29.

Gonzalez Rolan, T. y Saquero Sudrez-Somonte, P. (2012). De la Sentencia-Estatuto de Pero
Sarmiento a la Instruccion del Relator. Aben Ezra Ediciones.

Gutwirth, E. (1986). Dyl'twr o ryl'twr: Fernan Diaz de Toledo y los judios. Sefarad: Revista de
Estudios Hebraicosy Sefardies, 46(1-2), 229-234.

Nirenberg, D. (2002). Mass Conversion and Genealogical Mentalities: Jews and Christians
in Fifteenth-Century Spain. Past & Present, 174(1), 3-41. https://doi.org/10.1093/past/174.1.3

Nirenberg, D. (2013). Anti-Judaism: the Western Tradition. W.W. Norton & Company.

Ostos Salcedo, P. (2016). Las Notas del Relator: un formulario castellano del siglo XV. En O.
Guyotjeannin, L. Morelle, & S. P. Scalfati, Compilation et circulation des modéles d'actes
dans [Europe médiévale et moderne. XIlle congrés de la Commission internationale
de diplomatique (Paris, 3-4 septembre 2012) (pp. 189-209). Editions en ligne de I'Ecole
des chartes (Elec). Recuperado el 5 septiembre 2022, de http://elec.enc.sorbonne.fr/
cid2o12/partio

Round, N. (1969). Politics, style and group attitudes in the Instruccion del Relator. Bulletin of
Hispanic Studies, 46(4), 289-319. https://doi.org/10.3828/bhs.46.4.289

Sanz Fuentes, M. (2014). El testamento de Fernan Diaz de Toledo, el Relator (1455). Historia.
Instituciones. Documentos, (41), 381-406. https://doi.org/10.12795/hid.2014.i41.12

Sicroff, A. (1985). Los estatutos de limpieza de sangre: controversias entre los siglos XVy XVII.
Taurus. (Primera edicion: 1960. Les controverses des statuts de pureté de sang en Espagne
du XVe au XVIIe siécle. Didier).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://doi.org/10.1093/past/174.1.3
http://elec.enc.sorbonne.fr/cid2012/part10
http://elec.enc.sorbonne.fr/cid2012/part10
https://doi.org/10.3828/bhs.46.4.289
https://doi.org/10.12795/hid.2014.i41.12
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

150 Valeria Lehmann

Silva, L. F. L. P. F. da. (2019). Crdnicas: memdrias histéricas e literdrias dos Reis de Portugal e de
seus descendentes. Luis Filipe Leal Pessoa Ferreira da Silva.

Yisraeli, Y., & Israeli, Y. (2022). Defining “conversos” in Fifteenth-century Castile: The making
of a controversial category. Speculum, 97(3), 609-648. https://doi.org/10.1086 /720233

Fuentes documentales

Anénimo. (2003). El Libro Verde de Aragén (M. Combescure Thiry y M. A. Motis Dolader,
eds.). Libros Certeza. (Original del siglo XVI).

Barrientos, L. de (2012). Contra algunos ¢i¢aiiadores de la nacion de los convertidos del pueblo
de Israel (T. Gonzalez Rolan y P. Saquero Sudrez-Somonte, eds.). Aben Ezra Ediciones.
(Original de 1449).).

BETA = Bibliografia Espafiola de Textos Antiguos. Bancroft Library. University of California,
Berkeley. Recuperado el 5 septiembre 2022, de http://vmig6.lib.berkeley.edu/BANC/
philobiblon/beta_en.html

Biblioteca Nacional de Espaiia. Biblioteca digital hispdnica. Recuperado el 1 octubre 2022, de
http://bdh.bne.es/

Cartagena, A. de (1943). Defensorium unitatis christianae (M. Alonso, ed.). Instituto Arias
Montano, CSIC. (Original de 1449).

Cartagena, A. de (2022). Defensorium unitatis christianae (H. . Garcia Fuentes, ed.). SEMYR.
(Original de 1449).

Diaz de Toledo, F. (2012). Instruccién del Relator para don Lope de Barrientos, obispo de
Cuenca, sobre la ¢icaria de Toledo contra Pero Sarmiento y el bachiller Marcos Garcia
de Mora (T. Gonzalez Rolan y P. Saquero Suarez-Somonte, eds.). Aben Ezra Ediciones.
(Original de 1449).

Garcia de Mora, M. (2012). Memorial del Bachiller (T. Gonzélez Rolan y P. Saquero Sudrez-
Somonte, eds.). Aben Ezra Ediciones. (Original de 1449).

PhiloBiblon. Bancroft Library. University of California, Berkeley. Recuperado el 5 septiembre
2022, de http://vmig6.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/index.html

Salucio, A. (1975). Discurso sobre los Estatutos de Limpieza de sangre (A. Pérez y Gémez, ed.).
Cieza. (Original publicado en 1600).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.102.06 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 135-150


https://doi.org/10.1086/720233
http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/beta_en.html
http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/beta_en.html
http://bdh.bne.es/
http://vm136.lib.berkeley.edu/BANC/philobiblon/index.html
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.06

ESTUDIOS LITERARIOS

LA DISCUSION DE DIEGO RAMIREZ DE VILLAESCUSA (1459-1537) Y
HERNANDO DE TALAVERA (1428-1507) SOBRE LOS JUDEOCONVERSOS.
REDEUNTES AD IUDAEORUM RITUS

THE DISCUSSION OF DIEGO RAMIREZ DE VILLAESCUSA (1459-1537) AND
HERNANDO DE TALAVERA (1428-1507) ON THE JEWISH CONVERTS.
REDEUNTES AD IUDAEORUM RITUS

VICTORIANO PASTOR JULIAN
Asociacion Hispana de Estudios Hebraicos
victorianopastorjulian@gmail.com
ORCID: 0000-0002-2295-031X

Recibido: 31-10-2022
Aceptado: 05-05-2023

RESUMEN

Tratamos fundamentalmente de la disputa entre Villaescusa y Talavera, que recoge el Ms 133
(volumen facticio) de la BH de la Universidad Complutense, fols. 161r-163v; 165r-171v., sobre
la vuelta de los judeoconversos a las practicas judaizantes, que habia sido motivo de debate
a raiz de los conflictos de Sevilla de 1480 por parte de Hernando de Talavera para rebatir “el
herético libelo” en su Catdlica impugnacion (publicada en Salamanca en 1487). La discusion
es cordial, pues el licenciado Villaescusa y Talavera son discipulo y maestro. El licenciado
Villaescusa comienza rebatiendo la exégesis (Ex 12 y Lev 7-11) demasiado permisiva de El
Tostado respecto a las practicas judaicas. El maestro Fray Hernando defiende la postura de
Alfonso de Madrigal sobre las practicas judaizantes utilizando los textos paulinos, los de san
Agustin y santo Tomds, entre otros, y recurre a las Eticas de Aristételes (en la traduccién de
L. Bruni) —como profesor que era de Filosofia Moral en el Estudio salmantino—. Villaes-
cusa no contesta —que sepamos— al maestro, pero nos dara un amplio tratamiento del
tema en su obra (escrita entre 1502-1504) De Religione Christiana contra transeuntes vel re-
deuntes ad Iudaeorum ritus, Mss 2413 de la BG de la Universidad de Salamanca, en especial
fols. 233-275, liber tertius. ]

Palabras clave: Judeoconversos, conversos, judaizantes, judios, ceremonias, ritos, Diego Ra-
mirez de Villaescusa, Hernando de Talavera, El Tostado.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:victorianopastorjulian%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2295-031X
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

152 Victoriano Pastor Julidn

ABSTRACT

We deal fundamentally with the dispute between the Villaescusa and Talavera that col-
lects the Ms 133 (factitious volume) of the BH of the Complutense University, fols. 1611-163v;
1651-171v., on the return of the Judeo-converts to Judaizing practices, which had been the
subject of debate as a result of the conflicts of Seville of 1480 by Hernando de Talavera to
refute the heretical libello in his Catholic challenge (published in Salamanca in 1487). The
discussion is cordial because Mr. Villaescusa and Talavera are disciples and teachers. Mr. Vil-
laescusa begins by refuting the excessively permissive exegesis (Ex 12 and Lev 7-11) of El To-
stado with respect to Judaic practices. The master Fray Hernando defends the position of
Alfonso de Madrigal on Judaizing practices using the Pauline texts, those of St. Augustine
and St. Thomas, among others, and turns to the Ethics of Aristotle (in the translation of L.
Bruni) —as a professor who was of Moral Philosophy in the Study of Salamanca—. Villaes-
cusa does not answer —as far as we know— the master but will give us a broad treatment
of the subject in his work (written between 1502-1504) De Religione Christiana contra tran-
seuntes vel redeuntes ad Iudaeorum ritus Mss 2413 of the BG University of Salamanca, espe-
cially fols. 233-275, liber tertius.

Keywords: Jewish converts, converts, Judaizers, Jews, ceremonies, rites, Diego Ramirez de
Villaescusa, Hernando de Talavera, El Tostado.

1. INTRODUCCION

Nuestro acercamiento a los judeoconversos o conversos procedentes del judaismo
en la segunda mitad del siglo xv es fundamentalmente teolégico. En efecto, las dos
figuras de las que tratamos, a saber, Hernando de Talavera (1430-1507) y Diego Ra-
mirez de Villaescusa (1459-1537), proporcionan un enfoque teolégico al tema que
nos ocupa: la vuelta de los judeoconversos a los ritos y practicas judias. Este regreso
de los ‘conversos del judaismo’ (conversi ex iudaismo) o judaizantes a las ceremo-
nias judias es un hecho para ambos en su discusion de 1481-1485 y en sus dos obras
posteriores: el tratado De Religione Christiana (1501-1503) de Villaescusa y la Catélica
impugnacion (1487) de Talavera. Ambos también son conscientes de que hay judai-
zantes que compaginan las practicas judias con las cristianas. En la discusién habla
Villaescusa de aquellos que consideran que pueden observar los preceptos legales
de la Ley mosaica a la vez que el Evangelio y la circuncision con el bautismo:

Legalia cum Evangelio et circuncisionem cum baptismo servandam (Ms 133:
fol. 162r).

Se trata de la herejia de los Ebionitas de la Iglesia primitiva que se dio con gran
virulencia entre los judaizantes sevillanos a los que adoctrina Talavera, como re-
coge su Catdlica impugnacion, pero que ya aparece en la discusion con el Licen-
ciado Villaescusa. Talavera indica a Villaescusa que esos ebionitas son herejes:

Ex iudaismo conversi... afirmantes legem simul cum Evangelio observandam
esse, sunt heretici (Ms 133: fol. 166r).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 153

Creemos que convendria aclarar la terminologia de ‘conversos’ y ‘judaizantes’
antes de comenzar el tema. En esta tarea nos ha sido de gran ayuda la aportacion de
Yisraeli e Israeli (2022) para el término ‘conversos) cuyos usos sinonimicos son ana-
lizados en diversos contexto, autores y obras del siglo xv. Su estudio es amplio, do-
cumentado y valioso en sus aportaciones, como sefialaremos. Por otra parte, para el
tratamiento terminoldgico e histérico de los ‘judaizantes) es fundamental el estudio
de Muiioz Solla (2010: 709-712) en sus tres epigrafes: precisiones terminoldgicas, pro-
yeccion histdrica del criptojudaismo castellano y comportamientos religiosos del ju-
daizante, asi como la perspectiva lexicografica ofrecida por Bajo Pérez (2015: 84-98).

Las conversiones masivas de 1391 tanto en Castilla como en el Reino de Aragéon
fueron en general forzosas y hubo un sentimiento antijudio en casi toda la Espafia
cristiana (Roth, 2011: 48-49); no anticonverso, de momento. Los judios convertidos
en torno a esa fecha son llamados en hebreo anusim, es decir, forzados. Esta nueva
realidad provoco una convivencia dificil en la sociedad cristiana, que intentara so-
luciones varias para los recién convertidos: predicacion (Vicente Ferrer), disputas
teoldgicas como la de Tortosa (en el reino de Aragoén), discriminacién y restriccio-
nes en el acceso a los cargos publicos mediante leyes. Hubo varias disposiciones en
la Corona de Aragdn (1433,1434 y 1437), en las que se utiliza el término nedfitos para
designar a los cristianos (conversos) descendientes de judios, como sefialan Yisraeli
e Israeli (2022: 617). En 1434 el Concilio de Basilea redacta “el decreto de Neophytis
para atajar en su raiz la locura segregacionista que amenazaba ya entonces con en-
venenar por dos o tres siglos la vida cotidiana de los habitantes de las ciudades y
reinos de Espaiia” (Gilly, 2020: 200). Dicho decreto De Judaeis et Neophytis, 7 de sep-
tiembre 1434, contd en territorio hispanico con una versién en romance de la que
solo conservamos un parrafo que transmite Lope de Barrientos (Gonzalez Rolan y
Saquero Suarez-Somonte, 2012:189-190):

Et por quanto por la gracia del baptismo son fechos ¢ibdadanos de los santos
et caseros de dios, et luengamente es mas digno regenerar de spiritu que nacer de
carne, por esta ley ordenamos que estos conversos gozen de todos los privilegios e
inmunidades e exengiones de las ¢ibdades e lugares donde el sacro baptismo reci-
bieron, de que los otros christianos por razén de nas¢imiento gozan e deven gozar.

Gilly (2020:163) atribuye a Alfonso de Cartagena un papel importante en la ges-
tacion y formulacion del decreto. Pero mientras en el Reino de Aragoén las leyes de
la reina Maria y del rey Alfonso V decretan contra la discriminacion, antes y des-
pués del citado decreto del Concilio de Basilea en Castilla tenemos la Pragmatica
de la reina dofia Catalina o Leyes de Ayllon (1412). Son 24 leyes de caracter antiju-
dio (Baer, 1936: 263-271) que promovian la segregacion de los judios y musulmanes
de los cristianos, promulgadas a raiz de las predicaciones de Vicente Ferrer, quien
pide a la reina que actte contra los judios (Roth, 1995: 49). Posteriormente, a partir

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

154 Victoriano Pastor Julidn

de 1430, Pablo de Santa Mariat, obispo de Burgos, defendera la llamada judeidad
conversa y la asimilacion del converso en la sociedad cristiana (Yisraeli, 2016: 186).
El famoso Alfonso de Madrigal El Tostado, profesor del Studium salmantino, por las
mismas fechas, 1436-1438, recogera varios testimonios de las ofensas a los conversos
(Yisraeli & Israeli, 2022: 218-219). Damos uno de los textos:

Idem enim quidam et plurimi modernorum nostrorum patiuntur ad conversos
de judaismo, detestantes, vilipendentes, atque contristantes eos, sed fieri non de-
bet, ut patet extra de rescript., ubi dicitur de quodam quem Episcopus in canoni-
cum recipere nolebat, quia conversus erat, et Papa rescribit dicens, pro eo vero,
quod Judaeus extiterit eum dedignari non debes. (Tostati, 1728b: 7)

También Ramirez de Villaescusa (1501-1503: 273v) se hara eco de los conversos de
su época en estas lineas de su tratado De Religione Christiana:

Quarto sequitur que valde errant qui neophitos conviciis prosequitur et contu-
melias eis dicunt. Per hoc enim plures eorum cum se despectos vident, minus fi-
delibus adficiuntur et plerumque ad infidelitatem suam redeunt, cui facinoris que
prestat occasionem non leviter errat. Unde et municipalibus Hispanie legibus pe-
cunia mulctantur qui neophitos ex iudaismo venientes marranos appellant, quod
verbum apud hispanos contumelia plenum est. (Las cursivas son nuestras)

Pero Villaescusa, al final de su obra, tiene esperanza en la convivencia de judios
y gentiles en un solo rebaiio bajo un solo pastor:

In fine vero lecti relique Israel salve fient et erit gentiliun /275vb/ atque iudeo-
rum unum ovile et unus pastor Iesus Christus qui est Deus Benedictus in secula.
(Ramirez de Villaescusa, 1501-1503: 2751-275V)

No podemos dejar de citar a Gilly en su reciente articulo:

Al terminar el siglo XV, ya muy pocos parecian recordar los canones del Conci-
lio de Basilea y en especial el decreto “de Neophytis”, aunque era entonces, debido
al gran numero de conversiones a raiz de la expulsion de los judios, cuando mas
falta hubiera hecho en Espaiia. (Gilly, 2020: 191)

' A Pablo de Santa Maria dedicara unas lineas Diego Ramirez de Villaescusa en un capitulo que
trata de conversos famosos de los siglos XIv-xv en su tratado De Religione Christiana 1501-1503, Ms 2413
BUS, fol. 274v-2751: Huic successit in eodem regno Paulus Burgensis temporibus Enrrici Tertii et Io-
hannis Secundi qui reges fuerunt ab anno Domini millesimo trecentesimo nonagesimo [1390] usque
ad annum quadrigentessimum quinquagessimum quartum [1454]. Quorum temporibus cum prelatus
Paulus iam in matura etate fides Christiane recepissent insignia, tanta morum et litteratu- /275rb/ re
probitate claruit, quod primum Carthaginem deinde Burgensem minister Ecclesie ordinatus est, qui
Additiones edidit ad Commentarios Nicolay de Lyra super textum Scripture Sacre satis utiles. Deinde
librum dialogorum facit quem appellant Scrutinium Scripturarum ad convincendos iudeos et confir-
mandos fideles satis utilem. (Las cursivas son nuestras).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 155

Respecto al grupo de los ‘judaizantes) tan importante en este trabajo, comenza-
mos por su definicién, en palabras de Muiioz Solla:

Nel corso del XV secolo il termine ‘giudaizzante’ fu usato in Spagna per desig-
nare quegli ebrei convertiti al cristianesimo e i loro discendenti che, gia battez-
zati, continuavano ad essere piut 0 meno fedeli al credo e alle pratiche ebraiche
che avevano apparentemente abbandonato. (Mufioz Solla, 2010: 710)

El sustantivo ‘judaizante’ al igual que el verbo ‘judaizar’ son frecuentes en la dis-
cusion entre Villaescusa y Talavera en el epigrafe 4, asi como en los tratados respec-
tivos de ambos, a saber, el De Religione Christiana contra transeuntes vel redeuntes
ad Iudaeorum ritus y la Catélica impugnacion. En estas obras el tratamiento es teo-
légico. Sobre todo en Villaescusa, pero en la Catélica impugnacion se afiade el as-
pecto catequético y pastoral, que Talavera conoce y domina muy bien. Habria que
hacer una salvedad: Talavera escribe dicha obra contra un libelista anénimo que de-
fiende la practica simultanea de las ceremonias judias y cristianas, es decir, la he-
rejia de los Ebionitas de la Iglesia primitiva. Ahora bien, el converso que judaiza
recibe a veces el nombre despectivo de ‘marrano’, que es ademas una ofensa, como
puede verse en el tratado de Villaescusa, en el fragmento anteriormente citado. Evi-
dentemente no nos consta en estos textos que tratamos el vocablo ‘criptojudio’, si-
nénimo de judaizante, no recogido por el DLE pero utilizado por los investigadores
en el sentido etimolodgico de ‘judio secreto u oculto™.

Una vez presentados someramente los usos y abusos de los términos converso y
judaizante en el contexto de la época, pasamos a los autores y obras que nos ocupan.
En primer lugar, siguiendo el orden cronoldgico tratamos de fray Hernando de Ta-
lavera. Cuando él regresa con los Reyes Catoélicos de Sevilla a Valladolid, la Reina le
entrega el libelo de un judaizante/cristiano viejo sevillano, cuya refutacion acabara
siendo la Catdlica impugnacion. Pero antes de publicarla en Salamanca (1487) escri-
biria una carta a un Reverendisimo —que no conocemos— en la que refuta la Quaes-
tio scholastica del Licenciado Villaescusa sobre si los que practican las ceremonias de
los judios se pueden considerar apdstatas o herejes. Fray Hernando ha vivido en Sevilla
las primeras actuaciones de los Inquisidores, a partir de enero de 1481, y ha captado,
al igual que el cronista de los Reyes, Fernando del Pulgars, la situacion lamentable del

2 Muy interesante es el comentario del epigrafe que Mufioz Solla (2010: 711-712) titula ‘los compor-
tamientos de los judaizantes) pero no es posible tratar de él en este marco. Remitimos al lector a las
péginas citadas.

3 Del Pulgar (2022: 224-225): Carta xxxiv... sobre la ejecucion (trato a) de los conversos a don Pedro
Gonzélez de Mendoza: Yo creo, seior, que alli hay algunos que pecan de malos, y otros, y los mas por-
que se van tras aquellos malos; y se irfan tras otros buenos si los hobiese. Pero como los viejos [cris-
tianos] sean alli tan malos cristianos, los nuevos [cristianos] son tan buenos judios. [...] Me pareceria,
seflor, poner en aquella tierra personas notables, y con algunos de ellos de su misma nacién, que con
ejemplo de vida y con palabras de dotrina redujesen a los unos y enmendasen a los otros poco a poco.
[...] Buenos son, por cierto, Diego de Merlo y el doctor de Medina; pero sé bien que no haran ellos tan

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

156 Victoriano Pastor Julidn

Tribunal sevillano. Posiblemente Villaescusa y Talavera hablarian sobre lo sucedido
en Sevilla entre 1478-1480 y sobre las primeras actividades de la Inquisicién. Ambos
se encontraban en Salamanca, en 1486, con los Reyes, cuando estos, a la vuelta del
viaje a Santiago de Compostela visitaron la Universidad. En el acto Villaescusa, ya
Maestro en Teologia, hablé de modo brillante sobre la Teologia y las Artes y conocid
a Talavera, iniciandose una relacion muy fructifera, en especial para Ramirez de Vi-
llaescusa, a juzgar por los cargos que ocup6 en los afios siguientes.

A continuacién presentamos una breve biografia de Villaescusa, antes de pasar
a la discusion sobre la vuelta de los conversos a los ritos judios. Y finalmente, en el
ultimo epigrafe completamos el tratamiento sobre la vuelta de los conversos a las
ceremonias de los judios con el estudio de su tratado inédito (Ms 2413 BUS) De Reli-
gione Christiana (1501-1503). Finalmente, junto con algunas conclusiones, debemos
anadir que esta investigacion hace uso prioritario de las fuentes o bibliografia pri-
maria, pues la bibliografia secundaria —valiosa, por supuesto— que hemos leido,
no aporta datos relevantes para el tema. Con todo, citamos un par de docenas de
trabajos que hemos tenido en cuenta. La discusion sobre la vuelta de los conversos
alos ritos judios entre Villaescusa y Talavera en torno a 1484-1485 constituye una no-
vedad en la investigacion por el asunto y su repercusion: shay apostasia o herejia?
También por las dos personalidades que lo plantean y por las obras que ambos es-
taban escribiendo o preparando, la Catélica impugnacion (1487) y el tratado De Reli-
gione Christiana (1501-1503), de Talavera y Villaescusa respectivamente. Por tltimo,
por el contexto: primeros afios de la represion inquisitorial.

2. HERNANDO DE TALAVERA (1430-1507)

Presentamos unos breves datos biograficos siguiendo a Aldea Vaquero (1999) sobre
fray Hernando, de la Orden de san Jerénimo, pariente de fray Alonso de Oropesa y
protegido de Hernando Alvarez de Toledo, sefior de Oropesa. Descendiente de ju-
deoconversos por linea materna, estudi6 Artes y Teologia en la Universidad de Sa-
lamanca y fue profesor en la misma de Filosofia Moral (1463-1466). El 15 de agosto
de 1466 ingreso en el monasterio de san Leonardo de Alba de Tormes. Después del
afio de noviciado (ya era sacerdote desde 1460) permanecio alli hasta su nombra-
miento (ca. 1470) como Prior de Nuestra Sefiora de Prado (Valladolid), cuyo cargo
desempefié hasta su nombramiento como Obispo de Avila en 1485. Sus afios de
El Prado como predicador y director espiritual fueron muy fructiferos y le dieron
fama. La reina Isabel, entre 1475 y 1476, le nombr6 su confesor y comenz6 a formar
parte del Consejo Real. Se convirtié en un consejero imprescindible para la reina
y la Corte. Intervino en acontecimientos importantes de la vida nacional, como el

buenos cristianos con su fuego como hicieron los obispos don Paulo y don Alonso con su agua. Y no
sin causa; porque a estos escogié Nuestro Redentor Cristo para aquello, y a estos otros escogid el licen-
ciado nuestro bachiller para esto otro.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 157

Concilio Nacional de Sevilla (1478) y las Cortes de Toledo (1480), entre otros. La es-
tancia de la Corte en Sevilla (a partir de 1477) y también de fray Hernando son dos
hechos muy relevantes para el tema que nos ocupa, pues en esta ciudad se recibie-
ron graves denuncias de la existencia de focos judaizantes. En este asunto intervino
el Cardenal Mendoza, consejero supremo de los Reyes y Arzobispo de Sevilla, que
ordend unas Constituciones que contenian las creencias y deberes del cristiano. En-
cargo a frailes y clérigos —entre ellos a Hernando de Talavera— predicar a los con-
versos para apartarles de sus practicas judaizantes y, mediante un adoctrinamiento
persuasivo4, conducirlos a un cristianismo sincero. Tales hechos los comenta el cro-
nista real Fernando del Pulgar en su Crénica de los Reyes Catdlicos:

Estos religiosos a quien fue dado este cargo, como quier que primero con dul-
ces amonestaciones e después con agras reprehensiones, trabajaron por reducir a
estos que judayzauan, pero aprovecho poco, porque su pertinacia fue una cegue-
dat tan necia e una ynorangia tan ¢iega, que como quier que negaban e encubrian
su yerro, pero secretamente tornauan a recaer en él, e facer e guardar sus ritos ju-
daicos. El Rey e la Reyna, considerando la mala e perversa calidad de aquel error,
enbidronlo notificar al Sumo Pontifice; el qual dié su bula, por la qual les concedié
la facultad para poner inquisidores de la fe en sus reynos, e pugnir e castigar los de
aquel pecado de herética prauedat. (Del Pulgar, 1943: 335)

Del texto cabe destacar dos hechos:

— Elprimero, la predicaciéon de Hernando de Talavera, del Obispo de Cadiz don
Pedro de Solis y de los otros frailes y clérigos a los judaizantes, que a pesar
de su adoctrinamiento con dulces amonestaciones o con agras reprehensio-
nes no consiguieron sacarlos de su ceguedat tan negia y de su ynorangia tan
ciega, sino que negaban su error —que consistia en practicar las dos leyes: la
Ley de Moisés y la Ley del Evangelio— y seguian practicando sus ritos judai-
cos que tenian superioridad sobre los del Evangelio, si se interpretaba con
literalidad la Escritura. Esto lo sabemos por el tratado de Talavera titulado
Catélica impugnacion del que trataremos a continuacion.

— El segundo, el establecimiento por parte de los Reyes Catdlicos de la Inquisi-
cion mediante la Bula papal de autorizacién como tnica solucidn para este
problema de los judaizantes. Aunque el Papa Sixto IV expide a los Reyes Ca-
tolicos la Bula Exigit sincerae devotionis affectus (que les faculta para nombrar
inquisidores), el 1 de noviembre de 1478, sin embargo los nombramientos no
se produciran hasta dos afios después. Asi, el 17 de septiembre fueron desig-
nados inquisidores en todos sus reinos y sefiorios fray Juan de San Martin, ba-
chiller en Teologia, y fray Miguel de Morillo, maestro en Teologia, ambos de la
Orden de Predicadores. E el 2 de enero de 1481 los inquisidores solicitaron la

4 Este es el mensaje que quiere transmitir en su reciente monografia Isabella Iannuzzi (2019).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

158

Victoriano Pastor Julidn

colaboracion del marqués de Cadiz y demas sefiores de vasallos con la Inquisi-
cion de sevillanas. ; Por qué se retraso la actuacion de la Inquisicion si el asunto
era tan grave? Por lo que conocemos hasta ahora sobre la trayectoria teoldgica
y la responsabilidad de Hernando de Talavera en estos asuntos y los que tie-
nen relacion con la Reina, podemos suponer que fray Hernando no descartaba
la tltima medida —la Inquisicién—, pero cuando se hubieran agotado otros
medios de adoctrinamiento. También la Reina —creemos— demord esta so-
lucidn, tal vez por el mismo motivo que su confesor. En efecto, sera la propia
doiia Isabel quien le entregue a Talavera en el monasterio de Prado, en los pri-
meros meses de 1481, durante su estancia en Valladolid, el escrito o libelo de un
judaizante sevillano —para la mayoria de los estudiosos—, o de un cristiano
viejo, segtin Holl (2020), que contiene un ataque muy duro a su predicacion
de 1478 y a las Constituciones (y Ordenanzas) del Cardenal Mendoza, proba-
blemente inspiradas por él, a la luz de lo que dice Hernando de Talavera en su
contestacion a dicho libelo, en el capitulo 66 de su Catélica impugnacion del
herético libelo, maldito y descomulgado:

También se atrevié este nescio malicioso a contradezir y aver por mal defen-
dido que no se oviessen de lavar los cuerpos de los defuntos; y es verdad que alli
se ordeno y vedd y yo fue [sic] en que se ordenasse y vedasse. (Talavera, 2019: 262)

La labor de Talavera y sus compaiieros era predicar y adoctrinar con cathdélicas y
teologales razones a los judaizantes:

... de la muy grand excelencia que el Sancto Evangelio, ley de gracia y de verdad
[...] tiene sobre la Ley Vieja, ley de letra, de sombra y de figura, dada por Moisén
al pueblo judiego; y como los mandamientos, cerimonias y observancias y juizios
de aquella cessaron por la venida de Nuestro Sefior Jhesuchristo y por la promul-
gacion de su Sancto Evangelio. (Talavera, 2019: 45)

Y apoyandose en san Pablo aclarara en el capitulo 18:

... prediqué muy abiertamente y por muchas veces en Sevilla, que la Ley Mosaica
ya no tiene obligacién y que es vieja, podrida, cassa y rota, pues que el Spiritu
Sancto, que esse mesmo Dios que dio la ley y la escribié por la mano de Moisén, lo
dize asi por la boca del sancto Apdstol sant Pablo. [...] Ca diciendo nuestro Sefior
que daria otro Testamento Nuevo, dio a entender claramente que aquel era Viejo;
y es claro que lo que se antigua y envejece que esta cerca de la muerte y que final-
mente perece. Todo esto dize el sancto Apéstol [Heb g9,15], y diziéndolo él y nos
también no destruimos ni amenguamos la ley, commo esse sancto Apdstol dize
[Rom 3,21-22], antes la statuimos y affirmamos. (Talavera, 2019: 17-118)

5 Los tres documentos a los que nos hemos referido estdn en Martinez Diez (1999: 74-87). Véase,
también, Gil (2000-2003).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 159

La Catdlica impugnacion contiene setenta y siete capitulos que se podrian agru-
par en tres bloques tematicos: primero, el doctrinal (capitulos 1-26) sobre la Ley
Vieja y la Ley Nueva; segundo, las practicas judaizantes vs. practicas cristianas (ca-
pitulos 27-70) con varios capitulos (27-29, 53-54 y 56-58) dedicados al tema de las
imagenes, estudiado por Pereda (2007: 254-286); y el tercero dedicado a los senti-
dos de la Sagrada Escritura: sentido literal y sentido espiritual /mistico (mesianico)
del AT y del NT o del AT en el NT (capitulos 71-77).

Varias obras precedieron a la Catélica impugnacion de Hernando de Talavera en
una especie de compromiso con las ideas de Pablo en la defensa de los conver-
sos y en integrar a los judios en la historia de la salvacion cristiana. Pero cada obra
nace en un contexto concreto que le da su enfoque prioritario. En nuestro caso el
contexto es el de los judaizantes de Sevilla (1478) y lo que estéd en juego es el valor
y validez de la Ley judia o la Vieja Ley —la Ley del Padre la llama el libelista ané-
nimo— frente a la Ley de la gracia o la Ley de la verdad, cuya superioridad defiende
Talavera, “tras los pasos de san Pablo”, como sefiala Scotto (2018:128). Con este tema
comienza el prélogo propiamente dicho que sigue a la carta dedicatoria a los Reyes
Isabel y Fernando.

El judaizante, autor del libelo, defiende como los Ebionitas® de la Iglesia del
siglo 1, “que se deben o pueden guardar algunas cerimonias de la Ley Mosaica con
el Sancto Evangelio”. Talavera responde que “jes imposible aquesto! Porque, segiin
dize el Apostol sant Pablo [Gal 3,23-29] fue commo amo o ayo que cri6 a aquel pue-
blo fasta que viniesse el maestro de los maestros Jhesuchristo” (Talavera, 2019: 48).

Y afiade otra comparacion —Ila carta de pago—, que no es biblica sino del Dere-
cho de naturaleza comercial:

... como no es menester el contracto de la obligacion cuando ya la promessa y obli-
gacion es complida, pero guardase algunas vezes para memoria, rasgado el signo
del escrivano y junta con él la carta de pago’. E asi tiene la Sancta Iglesia y pueblo
christiano el Testamento Viejo, en que estaba prometida la venida de Jhesuchristo,
rasgado el signo, que era la circuncision, con las otras cerimonias, observancias y
juizios de aquella ley; junto con ello, el Sancto Evangelio, que es la carta de pago de
cémo es complido todo aquello. [...] ... es mas expresamente por lo que el Apos-
tol sant Pablo dixo, como arriba fue apuntado en sus epistolas, sefialadamente ad
Galathas y ad Colossenses, donde reprehende y defiende muy abiertamente la cir-
cuncision, la guarda del sabado y de otras fiestas mandadas en la Ley Mosaica, y
la observancia de las viandas y de los beveres y las otras cerimonias todas, con sus
observancias y juizios. (Talavera, 2019: 48-49)

6 Los herejes Ebionitas son citados tanto por Talavera como por Villaescusa en su discusién del Ms
BU 133 (10) y (11), como veremos en el epigrafe 4.
7 Posiblemente se esté refiriendo a las llamadas cartas judiegas de los prestamistas.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

160 Victoriano Pastor Julidn

En los capitulos doce y catorce de la Catdlica impugnacion expondra fray Her-
nando cémo Cristo ha innovado o renovado la Vieja Ley. El doce es el mas teoldgico
y profundo de todos los capitulos, pues no solo utiliza el NT (evangelios, cartas pau-
linas), sino también el AT, pero:

... commo dize el Apdstol de la letra de Moisén, la cual, commo él dize mata [2
Cor 3,6], no pudiste hallar ni ver lo que esta tan abiero, tan manifiesto y tan claro
de conocer. Mas no es maravilla que no lo entendiesses, pues ti mesmo confiessas
que lo leiste sin afeccion, porque commo Isaias dize, el que no cree no entiende.
[Is 7,9] (Talavera, 2019: 73)

Ademas de servirse de los textos biblicos en cuyo desarrollo exegético muestra
la deuda que tienen con san Pablo y los Padres de la Iglesia en sus comentarios a
Romanos y Galatas (Origenes, Criséstomo, Jeronimo y Agustin), también se apoya
en autoridades teolédgicas (san Agustin, Pedro Lombardo, Tomas de Aquino, entre
otros, y filosoficas (Aristdteles: las causas). Y si esto fuera poco, afiade un nuevo ca-
pitulo (12bis o decimotercio) que no estaba en la tabla inicial, que es una amplia-
cion del doce con ‘seis maneras en que Cristo ha innovado la Ley Judia’.

En el capitulo trece es fray Hernando mas concreto, mas practico. Asi la supresion
o abrogacion de la Vieja Ley no implica un vacio moral para los creyentes cristianos.
Cristo renueva los Diez Mandamientos de la Ley Judia (“no he venido a abolir...”).
¢Como? Innovando plegarias (Pater noster), reemplazando el Sabado por el Domingo
como dia de descanso, etc. No olvidemos la vertiente practica de la mayor parte de las
obras de Talavera en relacion a la eucaristia, la confesion y la comunion; o la breve doc-
trina o cartilla o catecismo, etc., de las que informa de modo amplio y preciso Gémez
Redondo (2012: 763-828). Y el tema de las imagenes u ordenanzas sobre las imagenes,
en la segunda parte de la Catélica impugnacion, en la que no nos vamos a detener.

El contexto con el que se top6 fray Hernando de Talavera en Sevilla, el de los ju-
daizantes, fue real. En cambio, la discusion teoldgica (ca. 1481-1485) sobre la vuelta
de los judeoconversos a los ritos o ceremonias judias entre Villaescusa y Talavera es
una elaboracion teoldgica de contenido muy semejante al que encontramos en la
Catélica impugnacion de fray Hernando, que se disponia en 1487 a publicar en Sa-
lamanca en la imprenta (llamada de los libros de Nebrija). En el caso de Ramirez de
Villaescusa su quaestio scholastica se mueve en un contexto hipotético: si los que
practican las ceremonias o ritos judios deben considerarse apdstatas o herejes. Aun-
que esta es la tesis de la quaestio, en la exposicién de ambos el tema central es la
practica de qué ceremonias supondrian una herejia o apostasia. Hernando de Ta-
lavera vivié también en Sevilla una pequefa lucha interior —entre el adoctrina-
miento de los judaizantes o la inquisicion—. Aposté por la doctrina catequéticay a
la vez porlas cathdlicas y teologales razones frente a la inquisicion, como sefiala Holl
(2022:115), que proponian otros, y que al final se impuso (enero de 1481), después de
dos afios de la autorizacion del Santo Oficio en Castilla y Aragén.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 161

Por su parte, Ramirez de Villaescusa maduré la doctrina, siempre cercano a Tala-
vera y a los Reyes Catolicos, a quienes llegard a dedicar, como veremos a continua-
cion, su obra teolégica mas importante, el tratado De Religione Christiana contra
transeuntes vel redeuntes ad Iudaeorum ritus (ca. 1501-1503), que quedd manuscrita.

3. DIEGO RAMIREZ DE VILLAESCUSA (1459-1537)

El conquense Diego Ramirez, nacido en Villaescusa de Haro, estudié latinidad en
Castillo de Garcimufioz, municipio muy cercano al de su nacimiento. Vendria a Sa-
lamanca a estudiar Artes, pero hasta 1478 no encontramos su nombre en los libros
de claustros; en concreto el dia 6 de julio aparece mencionado “el bachiller diego
de Villaescusa” como lector de las clases de Fernando de Roa, maestro de filoso-
fia moral. Nos indica esta referencia que ya seria bachiller en Artes. Lo sustituira
de nuevo en mayo de 1479, segtin Olivares (2021: 17). En 1480, tras unos meses des-
empeifiando la catedra de Retorica que habia ganado por oposicion, disfrutara de
una beca de teologia otorgada por el arzobispo de Toledo, Alfonso Carrillo, durante
tres aflos —que cambiard por otra del Colegio de san Bartolomé, en Salamanca,
como tedlogo— que le facultaba a la docencia en la Catedra de Prima leyendo al
Maestro de las Sentencias, Pedro Lombardo, hasta 1484. Ese afio, el 22 de septiembre,
mediante un documento con autorizacion papal, citado por Olivares (2021: 18), es
promovido a Maestro en Teologia. Este tltimo dato nos proporcionara la fecha post
quem (en 1484 ya es Maestro), del documento que estudiaremos a continuacion, en
el que aparece como Licenciado, fecha ante quem (1480, Licenciado en Teologia).

4. LA DISCUSION ENTRE VILLAESCUSA Y TALAVERA SOBRE LA VUELTA DE LOS
CONVERSOS A LOS RITOS JUDiOS

Los textos de esta discusién amable entre el Licenciado Villaescusa y el Maestro Ta-
lavera se encuentran en el Ms 133 facticio (sectores x y xi) de la Biblioteca Histd-
rica ‘Marqués de Valdecilla’ de la Universidad Complutense, como ha sefialado y
estudiado Durdn Barcel6 (2012 y 2019). El primer texto, atribuido a Villaescusa por
Duran Barcel6, ocupa los ff. 161r-163v8. Segin Duran Barcelé (2019: 630), “aunque el
manuscrito carece de mencion de responsabilidad, la nota al final (f. 163v) de una
mano contemporanea suscribe Huc usque scripsit licenciatus de Villascusa. Basan-
dose en esto, el bibliotecario Francisco Ledn de Aparicio en 1800 afiadié la rabrica
(en f. 1611, margen superior): “Lic. Villaescusa, Quaestio utrum exercentes cerimonias
quascumque aut ritus Iudeorum sint propter ea apostate aut heretici censendi. [ ...] La
subscripcion al final que revela la autoria (en f. 163v: Hucusque scripsit licenciatus de
Villascusa) es de mano de Hernando de Talavera”. Por tanto, el texto de Villaescusa

8 En nuestra transcripcién completa, que daremos en otra publicacién, son tres folios en formato
convencional.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

162 Victoriano Pastor Julidn

seria autografo y la fecha de escritura entre 1481-1484, como hemos sefialado en el
epigrafe anterior.

El segundo texto semiautégrafo, atribuido a Hernando de Talavera y compuesto
en torno a 1485, ocupa los ff. 165r-173ve. Siguiendo a Duran Barceld (2019: 632), “en
esta carta [Epistola ad quemdam Reverendissimum Dominum circa Quaestionem
supra dictam Licenciati Villaescusa] mutilada del primer folio, dirigida a un cargo
eclesiastico cuyo nombre no figura, se rebaten muy sélidamente los argumentos del
Licenciado Villaescusa vertidos en el sector 133 (10)". Ambos textos, que estuvieron
juntos desde un principio, pues comparten las manchas del papel, estarian proba-
blemente en el Colegio de San Bartolomé, en Salamanca, en el que se guardaban en
depésito los codices de Alfonso de Madrigal El Tostado (1410-1455) hasta que salie-
ron hacia Venecia para su impresion el 11 de noviembre de 1525, a cargo de Alfonso
Polo, canonigo de la catedral de Cuenca y gran conocedor de la obra de El Tostado
por haber estado desde 1512 en el citado Colegio de san Bartolomé.

Comienza el Licenciado Villaescusa con una objecion —falta la tesis— a la in-
terpretacion que da El Tostado en su Comentario® a Exodo 12 y 21, y a Levitico 1 res-
pecto a las ceremonias de la Ley Antigua. Sefialemos algunos de los epigrafes de las
57 Quaestiones a Exodo 12:

La I Quaestio: “An interposito praeceptorum ceremonialium de celebratione
Paschae convenienter ponitur in loco isto?” (Tostati, 1728a: 112-113).

La L Quaestio: “Convenientissima allegoria agni Paschalis Messia mortem, et
Eucharistiae Sacramentum evidentissime representatis” (Tostati, 1728a: 147-149).

La LVII Quaestio: “An aequalitas apud Hebraeos servaretur tam Judaeis quam
conversis ad Judaismum nisi honoribus?” (Tostati, 1728a: 158-159).

Y a Exodo 21 dedica 33 Quaestiones entre las cuales destacamos la I Quaestio:
“Quatuor praeceptorum genera apud Hebraeos et de differentiis eorum inter se”
(Tostati, 1728a: 330-331). Explica detalladamente los cuatro tipos de preceptos: los
morales y naturales, y los judiciales y ceremoniales. Estos dos tltimos son los prae-
cepta Decalogi. Los otros dos, fruto de las leyes humanas y naturales.

Finalmente, en la I Quaestio a Levitico 1, semejante a la anterior se pregunta: “Per
quae praecepta Deus sibi magis inivit populum Judaicum?” (Tostati, 1728b: 1-2). Ex-
plica que mediante los precepta Decalogi o preceptos judiciales y ceremoniales Dios
mantuvo unido al pueblo judio, pues esos preceptos son los que los diferencian de

9 También hemos hecho la transcripcién completa del mismo con una extension de siete folios en
formato convencional.

° Los comentarios de El Tostado a los libros biblicos —la mayoria son del Antiguo Testamento y
solo el Evangelio de Mateo del Nuevo—, no son postillas o comentarios propiamente dichos como los
de Nicolas de Lira, como ha supuesto Duran Barcel6 (2012: 53) al sefialar que la objecion esta basada
en una interpretacion de las “Postillas Super Exodum del Abulense”. Alfonso de Madrigal comenta el
texto biblico mediante Quaestiones que va formulando después de poner el capitulo correspondiente
en latin de la Vulgata.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 163

los otros pueblos. Y afiade que en el libro del Levitico puso el Sefior los praecepta ce-
remonialia, mientras que los judiciales... sparsim aliis libris inseruit (los inserté en
distintos lugares de los otros libros). Los ceremoniales tienen que ver con el culto a
Dios; los judiciales, en relacién con el préjimo.

Ahora ya, teniendo en cuenta la exégesis de El Tostado, podemos leer la objecion
que presenta Villaescusa:

[INC. Quaestio:] In hac questione quidam dicunt que inter cerimonias legis vete-
ris quedam sunt principaliter institute ad ostendendum Christum venturum, sicut
est oblacio agni paschalis, custodia azimorum (de quibus Exodo, 12), et oblacio sa-
crificiorum bacce vel arietis (de quibus Leviti. 1° et usque ad septimum). Et talia
ex quacumgque (ntencione observentur magnum et grave peccatum est. Alia vero
sunt principaliter ad hoc non instituta, sicut est abstinentia a quibusdam cibis, si-
cut a porco et anguilla, aquila, miluo, et quibusdam aliis (de quibus Leviti. 10). Et
talia observare quia sunt in lege prohibita, magnum peccatum est. Observare au-
tem alia intencione ut quia sunt animalia illa naturaliter egra et inconvenientis
nutrimenti nullum peccatum est. Hec est doctrina domini Abulensis (Exodi 21°).
Sed hec doctrina nova est, et sanctorum dictis ut vero obvians. Nova quidem, quia
nullus doctorum theologorum qui communiter legere consueverunt, hanc distin-
cionem fecit. (Ramirez de Villaescusa, 1481-1483: fol. 161r) (La cursiva es nuestra).

Ellicenciado Villaescusa confronta a continuacion la doctrina nova del Abulense
con la doctrina de santo Tomas en diversas obras, con san Agustin y con el Libro
de las Sentencias de Pedro Lombardo. Ademas, recurre a la Sagrada Escritura (san
Pablo a los Galatas), a la Glossa Ordinaria y alos libros Ethicorum de Aristoteles. Vi-
llaescusa intenta conciliar en su Quaestio diversas autoridades pero, segun Talavera,
no prueba su tesis. Dice este:

Et preterea racio prefati Licenciati [166r] nichil faciat ad propositum, non enim
erat quaestio utrum observantes ceremonias legis peccarent, sed utrum heretici
vel apostate sint dicendi, quod ille sua racioni non probat. [...] Patet igitur ex su-
pradictis plenaria responsio ad argumentum quod Licenciatus prefatus contra
dominum Abulensem: primo contra veritatem inducebat, patet simpliciter etiam
mediocriter doctis in Sacra Pagina, quantum sua racio quam pro fundamento pe-
nitus assumebat a veritate dessinat. (Talavera, 1485: 165v-166v)

Fray Hernando le advierte al licenciado Villaescusa que se ha desviado de su
tesis: si los que observan las ceremonias de la Ley son herejes o apdstatas. A Villaes-
cusa le sorprende la doctrina nova de El Tostado sobre el pecado al observar las
ceremonias porque se opone a la doctrina de los te6logos (santo Tomas, Pedro Lom-
bardo, etc.), pero no se fija en la intencion al observar las ceremonias judias. Se lo va
a aclarar ahora Talavera en el parrafo inicial de la Epistola, que es sumamente claro,
pues al practicar una ceremonia lo que cuenta es la intencion de judaizar:

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

164 Victoriano Pastor Julidn

... ponamus que aliquis peliculam sui membri virilis scinderet propter sanitatem,
non causa legalis circuncisionis observande, manifestum est que illa circuncisio
non esset aliquid cerimoniale. Quo fit ut facientes aliquid quod in lege observa-
batur non intencione iudaizandi, non sunt dicendi iudaizare. [...] facere aliquid
quod in lege fiebat, ut dicit Anselmus, non est iudaizare. Sed facere aliquid sac
intencione ut legalia serventur, est iudaizare. (Talavera, 1485: 165r) (La cursiva es
nuestra).

Y para que haya intencion tiene que haber conocimiento de lo que se hace, pues
la ignorancia no excusa de la herejia o de la apostasia, le dice Talavera al Licenciado
Villaescusa:

Et preterea posito que in hoc ego starem cum prenominato Licenciatu que
ignorancia in his non excusaret in toto vel in parte quod in meo videre non est
verum. Non tamen poterit ipse negare que non excusi ab heresi vel ab apostasia.
Cuius non est quia nomen heresis cum sit propinquum pro heresi, que latine dici-
tur electio. Nam in ethicis ubi tantum translacio Leonardi habetur omnis ars, om-
nisque doctrina, omnis actus et electio. Antiqua translacio habetur omnis actus et
pro heresis. Nullus dicendus est hereticus nisi qui operator ex electione et quasi
habitu formato. (Talavera, 1485:168v) (La cursiva es nuestra).

Este texto es central en la discusion entre Villaescusa y Talavera. Aporta un dato
excepcional al debate: para que haya herejia la persona tiene que ser consciente de
lo que hace y si elige (electio es la traduccion de Bruni de haeresis, es decir, la here-
jia) la doctrina herética o abraza la ceremonia prohibida, entonces sera hereje. La
consulta de la moderna traduccién de Bruni de los Libros de ética de Aristdteles en
las clases de Pedro de Osma por Talavera en el Estudio salamantino es un hecho.
También manejara la traduccion de Bruni Villaescusa, pero en el tratado De Reli-
gione Christiana (1502-1503).

El texto (1481-1483/1484) de Villaescusa nos da de manera breve lo que veremos
de modo amplio en su tratado De Religione Christiana (1502-1503) (vid. siguiente
epigrafe). Por su parte, en el texto (ca. 1485) de Talavera aparecen temas que estan
a punto de pasar a la imprenta en su obra Catélica impugnacion (Salamanca, 1487),
tratado en el epigrafe 2.

5. EL TRATADO DE RELIGIONE CHRISTIANA CONTRA TRANSEUNTES VEL REDEUNTES
AD IUDAEORUM RITUS (CA. 1502-1503)

Este tratado manuscrito, dado por perdido, fue redescubierto en 1960 por Marcos
Rodriguez (1960), quien documenta la autoria de don Diego Ramirez de Villaescusa.
Es el Ms 2413 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca, procedente del Colegio de
san Bartolomé, donde estuvo becado el propio autor en sus afios de estudiante y pro-
fesor del Estudio salmantino. La obra ya estaba registrada a nombre de Villaescusa,

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 165

fundador del Colegio de Santiago Zebedeo o de Cuenca, segun documenta también
Marcos Rodriguez (1960: 263) por medio del Ms 2424 de la misma Biblioteca sal-
mantina, titulado Apuntamiento para la Historia del Colegio de Cuenca, que viene a
ser copia del Libro de cadena del colegio, escrito entre 1610-1620, nos dice que el funda-
dor del colegio de Cuenca escribio las obras siguientes: Super Symbolum S. Athanasii,
De religione Christianae contra transeuntes vel redeuntes ad iudaeorum ritus, De
potentiis animae tractatus, Commentarius in Oeconomiam Aristotelis, Historia de la
vida, muerteyy sepultura de la Reina Catélica y Didlogos de la muerte del Principe Don
Juan. Solamente conociamos la tltima obra citada, editada en facsimil y en edicion
critica y traduccion del latin al castellano al menos tres veces, segun Olivares (2021:
405, 419 y 429). La mas reciente y cientifica es la editada y traducida por Gonzalez
Rolan et al. (2005: 117-355).

Volviendo al Ms 2413 De Religione Christiana, tenemos que afiadir que después de
la descripcion detallada y estudio de Marcos Rodriguez (1960) y la descripciéon breve
del mismo autor (Marcos Rodriguez, 1971: 445), ha sido descrito recientemente por
Lilao Franca y Castrillo Gonzalez (2002: 799-800) y consultado, segtin el registro de
la Biblioteca, por Olivari (1999: 40) quien no cita a Marcos Rodriguez y se atribuye
el descubrimiento de esta guisa: “a la Biblioteca Universitaria de Salamanca, he lo-
calitzat finalment, després de no poques infructuoses recerques, el text manuscrit
del seu tractat De Christiana Religione adversus transuentes vel redeuntes ad Judaeo-
rum ritus”. También lo ha consultado Duran Barcel6 (2012: 54) y el que esto escribe™.

En el prefacio-dedicatoria, dedicado a los Reyes Catolicos, Isabel y Fernando, Ra-
mirez de Villaescusa, Obispo de Malaga, dice asi:

A los muy poderosos, invictos y religiosos Principes Fernando e Isabel, su con-
sorte, Rey y Reina de las Espafias y las dos Sicilias, prefacio al libro sobre la Reli-
gion Cristiana de Diego, Obispo de Malaga.

[Prélogo] Como no hace mucho tiempo, muy ilustres e invictos Principes, que, or-
denandolo Dios inmortal y ayudandole vosotros como ministros suyos, fueran exa-
minados la vida y los hechos de quienes, azuzando el enemigo de la cruz de Cristo,
pasaron o volvieron al rito de los judios, y de ellos se hiciera por toda Espafia una
inquisicién nada infructuosa, siquiera de manera rapida y cuanto en muy pocas
palabras se pudo, dimos una respuesta a cierto ministro de esta misma Santa In-
quisicion que indagaba sobre si quienes pasaban o volvian a los ritos judaicos eran
o no herejes y apdstatas. Y no habian cruzado todavia el umbral nuestras palabras,
cuando he aqui que se nos mostraron los escritos de uno, —no pudimos averiguar
bien si eran tinicamente de aquel cuyo nombre aparecia en ellos— quien, no solo
se esforzaba en refutar los nuestros, sino que —y esto no es propio de un hombre
benigno y noble— describia con injurias al autor de ellos; y asi, para satisfacer a un
desconsiderado argumentador y ocuparnos de la entrafia de la Iglesia usando del
talento que nos otorgé el Sefior, con todo cuidado compusimos esta obra —valga

' He consultado personalmente el Ms 2413 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca el 16-12-2021.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

166 Victoriano Pastor Julidn

lo que valga— que enviamos a Vuestras Majestades y a la que dimos el titulo de So-
bre la religion cristiana®.

Los libros II y III tienen que ver con nuestro tema. El libro segundo trata de por
qué después de la venida de Cristo los descendientes de Jacob eran excluidos y los
gentiles eran admitidos a la dignidad de Israels.El tema es el de judios y gentiles,
como en el Lumen ad revelationem gentium (1468) de Alonso de Oropesa, que fue
escrito a raiz del alboroto de Toledo (1449). Pero en este momento los gentiles o
cristianos viejos son los que protestan frente a los conversos o cristianos nuevos,
neophitos en el Lumen.

El libro tercero lo escribe Ramirez de Villaescusa “contra los que se pasan o vuel-
ven a los ritos judios creyendo que se pueden observar a la vez que los ritos de la Ley
Nueva'¥. La practica judaizante de las dos fes o leyes se dio en Sevilla en 1480 du-
rante las predicaciones de Talavera a los judaizantes que llama Ebionitas.

En este tratado De Religione Christiana contra transeuntes vel redeuntes ad Iu-
daeorum ritus Villaescusa utiliza, como en la Quaestio utrum exercentes cerimonias
quascumgque aut ritus ludeorum sint propter ea apostate aut heretici censsendi, la Sa-
grada Escritura, en especial el Antiguo Testamento —la Biblia de los judios—, los
Padres de la Iglesia (Jerénimo y Agustin, sobre todo), el Corpus Iuris Canonici y sus
comentadores, los te6logos Tomas de Aquino y Pedro Lombardo, los biblistas (El
Tostado y Nicolas de Lira). De los clasicos griegos destaca Aristoteles con sus Ethico-
rum y Politicorum en traduccién latina de Leonardo Brunis. Ademas, en el tratado

2 Ms 2413, fol. 41: Tacobi Malacitani praesulis in librum de christiana religione ad potentissimos, in-
victissimos et religiosissimos principes Ferdinandum et Helisabeth eius consortem Hispaniarum et
utriusque Sicilie regem reginamque prefatio. [Prologus] <C>um pridem clarissimi atque invictissimi
principes inmortali disponente Deo vobisque ipsius ministris cooperantibus eorum vita actusque ex-
plorarentur: qui instigantem crucis Christi inimico ad iudeorum transierunt aut redierunt ritus. Fieret-
que de hiis per universam Hispaniam non infructuosa inquisitio, cuidam eiusdem sancte inquisitionis
ministro, brevissime quidem et quam paucissimis responsum dedimus percontanti an ad iudeorum
ritus transeuntes vel redeuntes, heretici atque apostate essent. Que necdum a nobis edita limen exie-
rant, cum ecce cuiusdam nobis scripta ostensa sunt, utrum eius solius cuius nomine prenotata eran
fuerint, non satis nobis compertum est, qui non solum nostra refellere nitebatur, sed quod non est
satis modesti hominis atque ingenui, convicii nostrorum prosequebatur auctorem, ut, itaque, huic
immodesto argumentatori faciamus satis, et iuxta talentum a Domino creditum inmensa /4rb/ Ec-
clesie negotiemur, libellum hunc, quem majestatibus vestris mittimus (qualiscumque sit) elucubravi-
mus, quem de christiana religione titulo prenotavimus. (La transcripcién y la traducciéon son nuestras).

3 Ms 2413: fol. 260v: Quod per adventum Christi descendentes ex Iacob eran excludendi et gentiles in-
troducendi ad israeliticam dignitatem.

14 Ms 2413: fol. 2331: Contra eos qui transeunt vel redeunt ad ritus iudeorum credentes eos simul esse
observandos cum ritibus novae legis.

5 El Ms. 2603 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca contiene: Ethica, Oeconomica, Politica de
Aristételes, trad. de Leonardo Bruni, copiado en 1461 por Nebrija (tltimo folio, Scripsit magister egregius
Antonius de Librixa). Dicho Ms procede del Colegio de San Bartolomé, donde estuvo varios afios becado
Villaescusa. Ver descripcién completa en Lilao Franca y Castrillo Gonzalez (2002: 954-955).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 167

maneja fuentes de polémica judeocristiana (debido al tema que trata en los libros
I y IIT) que recoge Marcos Rodriguez (1960: 273-274), como el Pugio fidei adversos
mauros et iudaeos de R. Marti, el Scrutinium Scripturarum del judeoconverso Pablo
de Santa Maria y el Fortalitium fidei (1460) de Alfonso de Espina. También cita obras
de rabinos, como Maimonides.

Tal vez tuvo Villaescusa conocimientos de la lengua hebrea, pues estuvo muy
interesado a lo largo de su vida en reunir una buena biblioteca de obras exegéti-
cas y de polémica judeocristiana, como lo atestiguan varios manuscritos atn exis-
tentes en la BU de Salamanca, que proceden del Colegio de San Bartolomé, sobre
la disputa de Tortosa, sobre Pedro Alfonso, etc. En concreto el Ms 2170 de la BU de
Salamanca fue escrito en 1530 (fecha posterior al tratado) por Alfonso de Zamora,
profesor de hebreo en Alcald a la sazén, para Ramirez de Villaescusa, como indica el
colofén del Ms. de estos tres libros biblicos (con el texto hebreo y traduccion latina
interlineal de A. de Zamora y Pedro Ciruelo con anotaciones marginales) Lamenta-
ciones, Daniel e Isaias (18-8-1530) de la BU de Salamanca, fol. 16ov con el texto en he-
breo, cuya trad. castellana tomamos de Pastor Julian (2021: 80):

Se acabaron [de escribir] estos tres libros el dia quinto (jueves), dia 18 del mes
de agosto, del afio mil quinientos treinta del computo de nuestra salvacion, para el
maestro y gran sabio en Teologia, obispo de la ciudad de Cuenca, varén recto y te-
meroso de Dios, don Diego Ramirez. Fueron escritos por mano de Alfonso de Za-
mora en la villa de Alcala de Henares. Gloria a Dios.

Que era un gran sabio en Teologia y Sagrada Escritura no hay duda, como lo
muestra también la relaciéon con Antonio de Nebrija, de quien tenemos al menos
dos dedicatorias de sus obras. La primera tuvo lugar cuando Nebrija, al acabar la
Apologia, una obra en la que reivindica como tarea del gramatico el ocuparse de
las Sagradas Escrituras, frente a la oposicién del Inquisidor Diego de Deza, decide,
antes de darla a la imprenta, enviar una copia a Cisneros y otra a Villaescusa, anti-
guo alumno y compaiiero del Estudio salmantino, para que la corrigieran o dieran
su asentimiento. La dedicatoria a don Diego Ramirez de Villaescusa se encuentra
manuscrita —posiblemente autdgrafa— en el ejemplar de la Biblioteca Britanica,
que dice:

Al Padre reverendisimo en Cristo y muy noble sefior don Diego, obispo de Ma-
laga. [...] Te envio la Apologia con la que respondi a algunos enemigos de la lengua

16 British Library, Londres: C.63.b.38(1): Apologia cum quibusdam Sacrae Scripturae locis non vulga-
riter expositis [Logrofio: Arnao Guillén de Brocar, ca. 1507] fol. alv: Reverendissimo in Christo Patri ac
nobilissimo domino Didaco Malacitano episcopo. [...] Mitto igitur Apologiam qua respondi quibus-
dam linguae latinae hostibus, qui dicebant non licere homini grammatica tantum disciplina imbuto
Sacras Litteras attingere. [...] Eam principio misi Cardinali meo quasi harum rerum censori maximo.
Eam iterum praestantiae tuo mitto, veluti mei iurisconsulto aut causae meae patrono, aut industriae
meae testi. [...] obstestor [...] me secreto stultiae meae admoneas.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

168 Victoriano Pastor Julidn

latina que decian que no esta permitido que un hombre solo entendido en grama-
tica se ocupe de la Sagrada Escritura. [...] Se la envié primeramente a mi querido
Cardenal, extraordinario censor en estos temas. De nuevo la envio ahora a tu Ex-
celencia, como letrado o procurador de mi causa, o testigo de mi diligencia. [...] te
pido [...] que me corrijas en privado mi necedad. (La traduccién de las lineas se-
leccionadas es nuestra, asi como la transcripcion latina correspondiente que da-
mos en la nota a pie de pagina).

La segunda dedicatoria tuvo lugar en 1512. En ella Nebrija dedicé a Villaescusa la
edicion del poeta Prudencio con comentarios. No nos detenemos en ella, sino que
remitimos al lector a Olivares (2021: 217-219).

6. CONCLUSIONES

En la discusién académica entre Villaescusa y Talavera podemos constatar que
ambos estan preocupados por la vuelta de ‘los conversos del judaismo’ a las cere-
monias judias, es decir, de los llamados judaizantes.

Tanto Villaescusa como Talavera son claros defensores de los conversos, al igual
que El Tostado, al que los dos citan. Con todo, los judaizantes, que los hispanos lla-
man despectivamente ‘marranos’ —como recogen El Tostado y Villaescusa—, deben
ser considerados herejes, segtin Talavera, si practican las dos fes. Villaescusa, por su
parte, no hace esa distincion, pero duda sobre si deben considerarse herejes o ap6s-
tatas, tesis que plantea en la Quaestio scholastica o discusiéon académica con Talavera.

Lo esencial de la discusion es que al observar las ceremonias lo que cuenta es la
intencién, segun indica Talavera mediante el ejemplo de una operacién por motivos
meédicos y no por observar la circuncisién. En ello no hay intencién de judaizar. De
igual modo, se podrian repasar otras leyes dietéticas de los judios. Para que haya in-
tencion se tiene que haber obrado una eleccion: quien abrace una ceremonia prohi-
bida serd hereje, le indica Talavera a Villaescusa. Este tom6 buena nota de la respuesta
de Talavera y en el prefacio-dedicatoria —del que traducimos un fragmento— a los
Reyes Catolicos les explica la intencién de su obra frente a un anénimo que le refuta.
La obra, escrita ca. 1502-1504, De Religione Christiana contra transeuntes vel redeuntes
ad Iudaeorum ritus, plantea en el libro tercero la tesis: “contra los que se pasan o vuel-
ven a los ritos judios creyendo que se pueden observar a la vez que los ritos de la Ley
Nueva’, tesis que propuso también Talavera en la Catélica impugnacion.

La postura de ambos es de respeto y aprecio hacia los conversos frente a la acti-
tud discriminatoria de muchos cristianos viejos” (Alfonso de Espina, el mas sefialado).

7 Creemos que el titulo del libro reciente de Holl (2022) recoge magnificamente estas dos postu-
ras: a favor y en contra de los conversos. El titulo del libro es: Die Conversos. Christliche Gegner und
Verteidiger der iberischen Neuchristen in den Jahren vor1492. [ Los conversos. Adversarios cristianosy de-

fensores de los cristianos nuevos de la Peninsula Ibérica antes de 1492]. Holl no conoce la obra de Villaes-
cusa ni la discusion académica con Talavera.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

La discusion de Diego Ramirez de Villaescusa'y Hernando de Talavera 169

Siguen Talavera y Villaescusa el discurso y valoracion de muchos defensores anteriores
de los conversos como Alfonso de Cartagena, Alonso de Oropesa o Fernando del Pul-
gar. Y respecto a los judaizantes en ambos la actitud es la de emplear las cathdlicas y
teologales razones —en palabras de Talavera— y la catequesis pastoral antes de llegar
a la Inquisicion. A ella lleg6 Talavera como acusado y pidié que, “si a alguien hay que
llamar para que me defienda, deseo que llamen a don Diego Ramirez de Villaescusa”.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Aldea Vaquero, Q. (1999). Politicay religion en los albores de la Edad Moderna. Real Academia
de la Historia.

Bajo Pérez, E. (2015). Vocabulario y fe. Los grupos étnico-religiosos de la Edad Media y la
primera Modernidad. Universitas Studiorum Editrice.

Durdn Barceld, J. (2012). UCM BH MSS 133: Catalogacion de los once manuscritos
encuadernados en este volumen facticio. Pecia Complutense, (16), 36-57.

Duréan Barcelo, J. (2019). BH MSS 133. En A. Lopez Fonseca y M. Torres Santo Domingo (Eds.),
Catdlogo de manuscritos medievales de la Biblioteca Historica “Marqués de Valdecilla”
(Universidad Complutense) (pp. 629-634). Ediciones Complutense.

Gil, J. (2000-2003). Los conversos y la inquisicion sevillana. Universidad de Sevilla.

Gilly, C. (2020). Toledo contra Basilea: El decreto De neophytis del Concilio de Basilea,
causa inmediata y antidoto permanente contra los estatutos de pureza de sangre. Iberia

Judaica, (12), 159-206.

Gomez Redondo, F. (2012). Historia de la prosa de los Reyes Catdlicos: El umbral del
Renacimiento (Vol. I). Catedra.

Gonzalez Rolan, T., Bafios Bafios, J. M. y Saquero Suarez-Somonte, P. (Eds.). (2005). El
humanismo cristiano en la Corte de los Reyes Catélicos: Las Consolatorias latinas a la
muerte del principe Juan Diego de Muros, Bernardinno Lépez de Carvajal, Garcia de
Bovadilla, Diego Ramirez de Villaescusa y Alfonso Ortiz. Ediciones Clasicas.

Holl, B. (2020). Antijiidische Polemik unter falscher Flagge. Das vorgebliche Pamphlet eines
anonymen Judaisierers 1480 in Sevilla. Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte,
72(4), 412-424. https://doi.org/10.1163/15700739-07204004

Holl, B. (2022). Die Conversos. Christliche Gegner und Verteidiger der iberischen Neuchristen
in den Jahren vor 1492. Ergon Verlag. https://doi.org/10.5771/9783956509667

lannuzzi, L. (2019). Convencer para convertir: la Catdlica Impugnacion de fray Hernando de
Talavera. Nuevo Inicio.

Lilao Franca, O. y Castrillo Gonzalez, C. (2002). Catdlogo de manuscritos de la Biblioteca
Universitaria de Salamanca: Vol. II. Manuscritos 1680-2777. Universidad de Salamanca.
Marcos Rodriguez, F. (1960). Un manuscrito perdido de Diego Ramirez Villaescusa. Revista

Espariola de Teologia, 20(3) 263-276.

Marcos Rodriguez, F. (1971). Los manuscritos pretridentinos hispanos de ciencias sagradas en
la Biblioteca Universitaria de Salamanca. Universidad Pontificia.

Martinez Diez, G. (1999). Bulario de la Inquisicion Espariola (hasta la muerte de Fernando el
Catilico). Editorial Complutense.

Muiioz Solla, R. (2010). Giudaizzanti. En A. Prosperi (Ed.), Dizionario storico dell'Inquisizione
(Vol. 2, pp. 709-712). Scuola Normale Superiore.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://doi.org/10.1163/15700739-07204004
https://doi.org/10.5771/9783956509667
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

170 Victoriano Pastor Julidn

Olivares, A. (2021). El Obispo Diego Ramirez de Villaescusa y su papel como mecenas de las
artes. Dykinson. https://doi.org/10.2307/j.ctv2ohcshx

Olivari, M. (1999). Hernando de Talavera i un tratat inédit de Diego Ramirez de Villaescusa.
Manuscrits. Revista d’historia moderna, (17), 39-56.

Pastor Julian, V. (2021). Las traducciones latinas interlineales manuscritas de Alfonso de
Zamora (ca. 1475-1545) y Pedro Ciruelo del texto hebreo del AT. Iberia Judaica, (13), 55-82.

Pereda, F. (2007). Las imdgenes de la discordia. Politica 'y poética de la imagen sagrada en la
Esparia del 400. Marcial Pons.

Roth, N. (1995). Conversos, Inquisition and the Expulsion of the Jews from Spain. University Press.

Roth, N. (2011). 1391 in the Kingdom of Castile, Attacks on the Jews and 1391 in Aragén,
Catalonia, Valencia and Majorca. Iberia Judaica, (3), 19-75.

Scotto, D. (2018). Theology of the Laws and Anti-Judaizing Polemics in Hernando de
Talavera’s Catdlica impugnacion. In M. Garcia-Arenal & G. Wiegers (Eds.), Polemical
Encounters. Christians, Jews, and Muslims in Iberia and Beyond (pp. 117-154). University
Press. https://doi.org/10.1515/9780271082998-009

Yisraeli, Y. (2016). Constructing and Undermining Converso Jewishness: Profiat Duran and
Pablo de Santa Maria. En I. Katznelson & M. Rubin (Eds.), Religious Conversion: History,
Experience and Meaning (pp. 185-215). Routledge.

Yisraeli, Y., & Israeli, Y. (2022). Defining ‘Conversos’ in Fifteenth-Century Castile: The Making
of a Controversial Category. Speculum, 97(3), 609-648. https://doi.org/10.1086/720233

Fuentes Documentales

Baer, F. (1936). Die Juden im christlichen Spanien. Erster Teil. Urkunden und Regesten. Zweiter
Band. Kastilien /Inquisitionsakten. Schocken.

Del Pulgar, F. (1943). Cronica de los Reyes Catdlicos (J. de Mata Carriazo, Ed.). Espasa.

Del Pulgar, F. (2022). Claros varones de Castilla. Letras (M. 1. de Paiz Hernandez, P. Martin
Barios, & G. Pontdn Gijon, Eds.). RAE.

Gonzalez Rolan, T. y Saquero Suarez-Somonte, P. (2012). De la Sentencia-estatuto de Pero
Sarmiento a la Instruccion del Relator. Aben Ezra.

Ramirez de Villaescusa, D. (ca. 1481-1483). Quaestio est utrum exercentes caerimonias aut
ritus Judeorum sint censsendi, MS 133(10) de la BH ‘Marqués de Valdecilla, fols. 1611-164.

Ramirez de Villaescusa, D. (ca. 1501-1503). De Religione Christiana, Ms 2413 de la BG de Salamanca.

Talavera, H. de (ca. 1485). Epistola ad quemdam Reverendissimum Dominum circa
Quaestionem supra dictam Licenciati Villaescusa, MS 133(11) de la BH ‘Marqués de
Valdecilla), fols. 165r-173v.

Talavera, H. de (2019). Catélica Impugnacion del herético libelo, maldito y descomulgado (A.
Gémez Moreno, ed. y prélogo de 1. Iannuzzi). Nuevo Inicio.

Tostati, A. (1728a). Commentaria in primam partem Exodi. Operum 2. Balleoniana.

Tostati, A. (1728b). Commentaria in Leviticum. Operum 4. Balleoniana.

Tostati, A. (1728¢c). Commentaria in Deuteronomium. Operum 7. Balleoniana.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 151-170


https://doi.org/10.2307/j.ctv20hcshx
https://doi.org/10.1515/9780271082998-009
https://doi.org/10.1086/720233
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.07

ESTUDIOS LITERARIOS

EL AMBIENTE ANTICONVERSO EN LA UNIVERSIDAD DE SALAMANCA
DE FINALES DEL SIGLO XV: LOS ESCRITOS DEL MAESTRO
FRAY JUAN DE SANTO DOMINGO

THE ANTICONVERSO ATMOSPHERE IN THE UNIVERSITY OF SALAMANCA AT THE END
OF THE 15" CENTURY: THE WRITINGS OF FRAY JUAN DE SANTO DOMINGO

PEDRO MARTIN BANOS

IES Carolina Coronado, Almendralejo
Universitat Autonoma de Barcelona
pmartinbanos@yahoo.es

ORCID: 0000-0002-0439-9499

Recibido: 27-10-2022
Aceptado: 23-02-2023

RESUMEN

Se ofrecen en este articulo la edicién y traduccién de dos opusculos anticonversos de fray
Juan de Santo Domingo, maestro de Teologia en la Universidad de Salamanca, predicador
e inquisidor, contenidos en el manuscrito 2696 de la Biblioteca Historica de la Universidad
de Salamanca. La primera de las obras es una defensa del estatuto promovido en 1486 por la
orden jerénima para vetar el acceso al habito de las personas de origen judeoconverso; la se-
gunda es una critica al tratado sobre los tornadizos de Alonso Diaz de Montalvo, publicado
por primera vez hacia 1483.

Palabras clave: conversos, Inquisicién, fray Juan de Santo Domingo, jerénimos.

ABSTRACT

This article offers the edition and translation of two ‘anticonverso’ works by fray Juan de
Santo Domingo, professor of Theology at the University of Salamanca, preacher and in-
quisitor, contained in manuscript 2696 of the Biblioteca Histdrica de la Universidad de
Salamanca. The first of the works is a defense of the statute promoted in 1486 by the Hiero-
nymite order to prohibit access to the habit of people of Jewish origin; the second is a criti-
cism of Alonso Diaz de Montalvo’s treatise on ‘tornadizos), first published around 1483.

Keywords: conversos, Inquisition, fray Juan de Santo Domingo, Hieronymite order.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:pmartinbanos%40yahoo.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-0439-9499
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

172 Pedro Martin Barios

1. INTRODUCCION. DE LA REVUELTA ANTICONVERSA DE 1449 A LOS ESTATUTOS DE
LIMPIEZA DE SANGRE

La tragica revuelta anticonversa toledana de 1449 tuvo, paraddjicamente, un
efecto positivo para los conversos. La Sentencia-Estatuto promulgada en Toledo,
que pretendia que “ningn confesso del linaje de los judios no pudiese aver ni
tener ningan oficio ni benefigio en la dicha ¢ibdad de Toledo” (Gonzalez Rolan
y Saquero Sudrez-Somonte, 2012: 21-22), fue contestada en los aflos inmedia-
tamente siguientes con una bateria de textos de una contundencia intelectual
verdaderamente notable'. La solidez con que Alfonso de Cartagena, Juan de Tor-
quemada, Fernan Diaz de Toledo, Lope de Barrientos o Alonso Diaz de Montalvo
escudrinaron los derechos civil y canénico y el texto biblico en busca de argu-
mentos contra cualquier tipo de discriminacién anticonversa contrastaba con
la pobreza discursiva de la propia Sentencia y del bilioso Memorial del bachiller
Marcos Garcia de Mora (Marquillos), quien, enfrentado a doctores y maestros
curtidos en el cuerpo a cuerpo de la dialéctica escolastica, no pasaba de ser un
acomplejado amateur —“aunque bachiller, legista e canonista famoso, e por tal
conoscido en muchas partes”—, decia pretenciosamente él de si mismo (Benito
Ruano, 2001: 97). La guerra, claro estd, no se libraba tan solo en el frente doctri-
nal. Mas importante era la batalla politica y diplomatica: bien armados ideol6-
gicamente, pero al mismo tiempo respaldados por amplios sectores cercanos al
poder, los cristianos nuevos obtuvieron sus principales victorias en el entorno
de la corte y, algo quizd mas importante atin, de la Santa Sede. El papa Nicolas V
promulgo el 24 de septiembre de 1449 una bula decisiva (Humani generis inimi-
cus) que intimaba a la Cristiandad, ex proprio motu et certa scientia, a que “entre
los recién convertidos a la fe, de modo especial los procedentes del pueblo de Is-
rael, y los cristianos viejos no se establezca ninguna diferencia a la hora de reci-
bir y poseer honores, cargos publicos y oficios, tanto eclesidsticos como civiles”
(Gonzalez Rolan y Saquero Sudrez-Somonte, 2012: 255).

Sabemos bien, por supuesto, que el asunto crucial de la segregaciéon adminis-
trativa seguiria luego por otros derroteros muy distintos, pero a la altura de 1450 se
habian sentado bases estables que animaban a los judeoconversos —cohesiona-
dos ahora por una cierta coincidencia de intereses: puro instinto de supervivencia

! La bibliografia sobre el problema converso es ingente. Ademas de los trabajos que iran citdndose
en el cuerpo del texto, es inevitable dejar constancia de los siguiente estudios que hemos manejado:
Lopez Martinez (1954), Los judaizantes castellanos; Round (1966), “La rebelion toledana de 1449”; Ne-
tanyahu (1999), Los origenes de la Inquisicién; Benito Ruano (2001); Pastore (2010), Una herejia espa-
fiola; y Beltran de Heredia (1961), “Las bulas de Nicolas V”. Ofrecen, ademas, panoramas actualizados
Hernandez Franco (2011), Sangre limpia, sangre espariola; Ladero Quesada (2016), Judiosy conversos
de Castilla en el siglo XV; y Lopez Gémez (2021), “La revuelta de 1449 en Toledo”.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 173

frente a las persecuciones y los excesos>— a no desfallecer, a presentar batalla con
toda la firmeza y toda la fortaleza de animo posibles.

En su vertiente social, sin embargo, el problema de fondo persistia. El senti-
miento popular de que la comunidad cristiana estaba infiltrada de judaizantes, un
sentimiento exacerbado y habilmente manipulado por actores politico-religiosos
interesados, dio lugar a periddicos estallidos de violencia. Casi nadie tenia dudas
de que era necesario plantar cara al asunto y, para cuando los Reyes Catolicos de-
cidieron establecer la llamada Inquisicién ‘moderna) las discusiones lo eran sobre
todo acerca del alcance y los métodos de esa inquisicion, pero no sobre que debia
perseguirse a los falsos convertidos. Frente a los partidarios de una, llamémosla asi,
cirugia de minima invasion, que salvaguardase el espiritu tolerante, paulino, del
Evangelio, y que pusiese el acento antes en la catequizacion que en el castigo, fue
adquiriendo pujanza una facciéon mas fanatizada, predispuesta a emplear la violen-
cia de la carcel, las torturas o la hoguera, e inclinada a instituir de facto y de iure un
cordon sanitario que aislase preventivamente a todos los conversos. Alonso de Es-
pina, uno de los artifices del salto cualitativo que supuso la conceptuacion del ju-
daizante como hereje, dej6 dicho en su Fortalitium fidei que, “si se hiciera en nuestro
tiempo una verdadera inquisicion, serian innumerables los entregados al fuego, de
cuantos realmente se hallara que judaizan; los cuales, si no fueren aqui mas cruel-
mente castigados por judios publicos, habran de ser quemados en el fuego eterno”
(apud Amador de los Rios, 1875: 630). El comienzo de la actividad inquisitorial en
Sevilla, en 1480, es buena muestra de hacia donde se dirigia el vagon de la historia:
precedida de una campana de evangelizacion que no dio los frutos deseados (entre
otras cosas porque no estaba exenta de medidas coercitivas), la actuacion de la In-
quisicion sevillana fue escalofriantemente feroz, con varios centenares de infelices
quemados y encarcelados en apenas unos meses, “e fasta todo el afio de ochenta y
ocho, que fueron ocho afios, quemaron mas de setecientas personas e reconciliaron
mas de cinco mill, e echaron en carceles perpetuas muchos” (Bernaldez, 1962: 101).
Cristianos nuevos como Fernando de Pulgar dieron la voz de alarma: “no haran ellos
[los inquisidores] tan buenos cristianos con su fuego como hicieron los obispos don
Paulo y don Alonso [dos notorios convertidos] con su agua” (Pulgar, 2022: 224-225);
pero era tarde ya: la comunidad conversa veia tambalearse buena parte de su suelo
politico, y en toda Espaiia se instalaba de forma irremediable un clima propicio a
tolerar y aun fomentar las actuaciones del Santo Oficio y la implantacién de los es-
tatutos de limpieza de sangre.

2 Sobre esta conciencia de clase, véase la Consolatio pro conversis que editan Lehmann y Martin
Barlos (2021), “Un nuevo inédito proconverso”.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

174 Pedro Martin Barios

2. FRAY JUAN DE SANTO DOMINGO: TEOLOGO, PREDICADOR E INQUISIDOR

Los escritos que presentamos en este articulo, obra del maestro dominico fray Juan
de Santo Domingo, catedratico de teologia de la Universidad de Salamanca e inqui-
sidor, son un buen indicador de cémo en las dos tltimas décadas del siglo xv los
cristianos nuevos perdieron pie, asimismo, en el terreno ideoldgico, no tanto por la
invalidez de sus argumentos como por la insistencia de los adversarios en resucitar
las viejas discusiones y en tratar de cuartear y quebrantar los otrora sdlidos funda-
mentos doctrinales proconversos, bula de Nicolas V incluida.

De fray Juan de Santo Domingo no poseemos demasiados datos, aunque los que
podemos acopiar nos permiten dibujar un perfil del personaje suficientemente elo-
cuente. Hijo del convento de San Esteban, entre 1487 y el afio de su muerte, 1507,
rigi6 la catedra de Prima de teologia en Salamanca (accedid a ella en sustitucion
de fray Diego de Deza, que la abandon¢ para convertirse en preceptor del principe
don Juan (Cuervo, 1914-1915: 1043)). En el poema De la vida o la muerte de Francisco
de Avila, por ejemplo, publicado en 1508, fray Juan era recordado como uno de los
sabios dominicos salmantinos por antonomasia, junto con sus colegas fray Juan de
Santi Spiritus, fray Diego de Betofio y fray Alonso de Penafiels. Antes de posesio-
narse de la catedra de Prima de teologia, culminacion de su cursus honorum, fray
Juan de Santo Domingo debié de haber ocupado algunas otras plazas menores en la
universidad. El primer apunte de los libros de claustro sobre él, de 1464, lo identifica
como [dgico, y veinte afios después, en 1484, se publicaba en Zamora su unica obra
impresa: un Tractatus de universalibus que certifica su competencia en ese campo+.
Tal vez en algiin momento profesase también —ya en el estudio, ya en San Este-
ban— la ensefanza de la astrologia (o las mathemdticas, como a menudo era cono-
cida entonces la amalgama de aritmética, geometria, astronomia e incluso musica
que se cursaba en el bachillerato de Artes): el cronista de la orden dominica, Sebas-
tian de Olmeda, se refirié a fray Juan como magnus mathematicus (Beltran de Here-
dia, 1941: 44); y de entre lo poco que se conoce de su obra puede consignarse, como
vamos a comprobar, un tratadito inédito sobre computo eclesidstico.

No obstante, la vinculacion de fray Juan de Santo Domingo con la facultad de teo-
logia, en puestos subalternos (o como mero aspirante), debe sin duda retrotraerse
a antes de 1487, y en este sentido es significativo que en 1479 aparezca —atin como
bachiller— en la némina de los tedlogos convocados al proceso seguido en Al-
calé de Henares contra Pedro Martinez de Osma (Labajos Alonso, 2010: 159; Martin

3 Avila (2000: 309): “Ni disanto, ni domingo | yo guardo para matar; | fray Juan de Santo Domingo,
| maestro, vio mi pesar; | provaron mi regaljar | Santispiritus, Bretonio, | que pese o plega al demonio,
| Pefiafiel no ha de quedar”. Recuérdese que la obra es una danza de la muerte, que convoca a danzar-
morir a los nombrados. Sobre los colegas de fray Juan, constltese Beltran de Heredia (1941).

4 La referencia al claustro en Marcos Rodriguez (1964). Para el Tractatus de universalibus remiti-
mos a ISTC ijoog26000. Del tinico ejemplar conocido hay reproduccién de varias paginas en Tipogra-

fiay diserio editorial en Zamora, pp. 152-153.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 175

Barfios, 2020: 260). En su De laudibus Hispaniae, Lucio Marineo Siculo dej6 constan-
cia de la condicién de maximus theologus et in omni doctrina scientissimus de fray
Juan, asi como también de sus excepcionales dotes como concionators. Fuera del es-
tudio salmantino, en efecto, estd documentado que nuestro dominico fue estipen-
diado como predicador en la ciudad de Zamora, entre los afios 1484 y 1485 (Ladero
Quesada, 1988: 42), y en esta misma ciudad (en la que, no lo olvidemos, se impri-
mi6 su Tractatus de universalibus) dos documentos de Simancas registran una po-
lémica actuacion suya cuando, en 1491 y siendo predicador de la Cruzada, intentd
imponer la bula a los vecinos judios y amenazo con la excomunion a los cristianos
que tuviesen tratos con ellos, de donde se siguieron “escandalos, bollicios e alboro-
tos”. Para Ladero Quesada, este ardoroso celo de fray Juan probaria que nuestro per-
sonaje era de linaje converso®.

Debe mencionarse, finalmente, la experiencia de fray Juan como inquisidor. Su
nombre aparece ya en 1482, en un breve de Sixto IV que instituia ocho nuevos in-
quisidores para Castilla y Ledn, todos ellos frailes dominicos, en un intento nada
disimulado del Papa de configurar “una Inquisicién mas dependiente de los ordi-
narios y de la Orden de Predicadores” (Escudero, 2005: 186), y por tanto menos su-
jeta al poder los reyes?. En sus Anales de la Inquisicion, Juan Antonio Llorente hacia
de fray Juan también inquisidor en Avila, y aunque su apunte parece errado, la ciu-
dad abulense pudo haber sido también escenario de, al menos, la actividad predi-
cadora del dominico?.

5 Apud Beltran de Heredia (1941: 158-159): loannes vero magister, Sancti Dominici cognominatus,
plurimum quidem et sacrarum rerum scientia et concionandi eloquentia ac vitae integritate, praedica-
torum ordinem atque fidem catholicam et christianam religionem illustrat. Hic enim, cum sit maximus
theologus et in omni doctrina scientissimus, et a natura etiam eloquentiae beneficio dotatus, magnum
quidem atque uberrimum tum praedicatorum ordini tum vero divino cultui atque populis concionando
fructum praebet. In hac enim concionandi virtute ac praestantia, et disserendis quaestionibus atque ar-
gumentis, omnes quidem, ut accepimus, longe praestat. Nulla est enim adeo difficilis ac aenigmatibus
plena, quam sua maxima scientia vel rationibus vel exemplis non ipsa luce clariorem faciat. Cum autem
concionatur, velut consummatus et perfectus orator, valde movet, suadet, docet, delectat, omniumque
animos ad sua vota et quocumque vult impellit. Quare in Abilensi civitate, ubi multum commemoratur,
plurimos quotidie mauros ad religionem nostram christianam convertit.

6 Los documentos (AGS, RGS, 1491V, f. 28 y RGS, 1491-V, . 29) estan publicados en Sudrez Fernandez
(1964: 363-366). Véase Ladero Quesada (1988: 42), “Apuntes para la historia de los judios”. No debe con-
fundirse, como hace Martialay Sacristan (2017: 42) a fray Juan con otro Juan de Santo Domingo, horte-
lano, que en 1493 vendia por 12000 maravedies el meson de los judios de Zamora. En Ladero Quesada
(2000:173) comparece fray Juan en un apunte de 1501 (y varias veces mas el otro Juan de Santo Domingo).

7 El breve de Sixto IV puede leerse en Llorca (1949: 64), Bulario pontificio de la Inquisicién espariola;
y en Torre (1949: 389), Documentos sobre relaciones internacionales de los Reyes Catdlicos. Los inquisi-
dores eran fray Tomas de Torquemada, fray Juan de Santo Espiritu, Alonso de San Cebrian, fray Juan
de Santo Domingo, fray Pedro de Ocaiia, fray Bernardo de Santa Maria, fray Pedro Martinez y fray Ro-
drigo Segarra.

8 Llorente (1812: 72). El autor confunde a fray Juan de Santo Domingo con fray Fernando de Santo
Domingo (su fuente declarada es Monteiro (1749-1750: 11, 415), Historia da Santa Inquisi¢ao do reyno de

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

176 Pedro Martin Barios

3. LA OBRA DE FRAY JUAN DE SANTO DOMINGO

Ademas del Tractatus de universalibus, la escasa obra conocida de fray Juan de
Santo Domingo se ha conservado en el manuscrito 2696 de la Biblioteca Histdrica
de la Universidad de Salamancas. El volumen es una misceldnea de factura mo-
desta, que recoge textos muy heterogéneos escritos en varias manos y tintas, data-
bles entre 1482 y 1513 (con especial recurrencia de los afios 1492-1505, y con una sola
fecha extrema muy posterior, de 1534), testimonio todos ellos de una actividad in-
telectual de intereses dispares, sin duda ligada al &mbito universitario, y al mismo
tiempo de una preocupacion por la actualidad politico-administrativa de Casti-
lla, con el traslado de numerosas pragmaticas, provisiones reales y bulas (sobre
paiios, seda, brocados, mulas, la Cruzada, los beneficios eclesiasticos, la moralidad
de los clérigos, etc.). La ciudad de Zamora y la tematica judeoconversa e inquisi-
torial estan muy presentes en las paginas del facticio: se asientan, por ejemplo, al-
rededor de veinte documentos que afectan directamente al municipio de Zamora
(sobre la seda, las medidas, la caza, los saledizos de los edificios, el salario de los
corregidores..., con un par de notas de 1505 sobre la actividad inquisitorial); hay
también pragmaticas sobre los judios y los tornadizos®; e igualmente copias de tra-
tados reveladores como el Contra haereticam pravitatem de Gonzalo de Villadiego
o el Flagellum maleficorum de Pierre Mamoris®. Toda esta serie de contenidos per-
mitiria vincular sin demasiada violencia el manuscrito con el propio fray Juan, a
quien sin embargo se alude en ocasiones en tercera persona. Ocurrird asi tanto
en los opusculos que editamos como en algunas anotaciones dispersas: en el folio
2251, verbigracia, que alberga una de las epistolas de San Ignacio de Antioquia, to-
mada de la Leyenda durea de Santiago de la Voragine, el copista inscribe en el mar-
gen: De hiis retulit magister frater lo. de Sancto Dominico sermonizando. La hip6tesis
que creemos mas convincente es la de que el ms. 2696 sea la ordenacion de papeles

Portugal, donde se alude sin lugar a dudas a fray Fernando como inquisidor en Avila). Cf. también Bel-
monte Diaz (1989: 130). No obstante, léanse las palabras antes citadas de Marineo Siculo (nota 5), en
las que asevera que a fray Juan se le recordaba por su actuacién en la ciudad de Avila, donde convir-
ti6 a muchos moros.

9 Una completa descripcion del manuscrito en Lilao Franca y Castrillo (2002: 1093-1099), Catdlogo
de manuscritos de la Biblioteca Universitaria de Salamanca.

1° Véanse los ff. 107v y 148v. La segunda de las notas, por ejemplo, dice: “Afio 1505. En agosto los yn-
quisidores en Gamora por su notario pregonaron que desde todos estos adelante en ese afio, so pena
de xV mrs. e de etc. ningund christiano nuevo biviesse syno entre dos christianos viejos, ni por las es-
paldas de la casa no confine con vezino christiano nuevo, scilicet nuevamente convertido, ynsuper est
pena suspitionis de heresi, y dende a quinze dias curriter se pregoné eodem modo que mostrasen sus
titulos de christianos, y en fin del dicho término se prorrogé hasta Sant Juan de junio a los que llega-
sen justa cabsa’.

" En el f. 34v se copia una pragmatica de 1499 sobre que los judios no puedan volver a los reinos
de Espana alegando ser extranjeros; y en los ff. 37r-v otra de 1500 sobre que no se permita a los torna-
dizos arrendar rentas (hay versiones de ambos documentos editadas en Rubio Garcia (1997: 362-365).

2 Sus traslados en los ff. 119r-1311, y 173r-180v. De ambas obras existen ediciones incunables.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 177

de trabajo pertenecientes en parte al propio fray Juan, que tras su muerte fueron
heredados, revisados y completados por alguien cercano a €I, 1éase algun secreta-
rio o colaborador estrecho.

Pasaremos por alto ahora el breve compendio de computo eclesiastico a que
hemos hecho referencia arriba, que se rotula como Ex computo magistri fratris Io-
hannes de Sacto Dominico (f. 1961-v, 202v-207r)", y nos centraremos en las dos obri-
tas de indole anticonversa que transmite el manuscrito salmantino: un Tractatus
magistri fratris Iohannes de Sancto Dominico quod neofiti non monachentur (f. 104r-
v), y un Contra tractatum doctoris de Montalvo (ff. 104v-105v). El Tractatus sobre los
nedfitos, que se halla lamentablemente incompleto al final, posee las hechuras de
un memorial o informe monografico bien estructurado; el escrito contra Montalvo,
por su parte, es una recopilacion mas deslavazada de objeciones redactadas como
apostillas a pasajes concretos de otro Tractatus ajeno: el que, en defensa de los tor-
nadizos, incluy6 el doctor Alonso Diaz de Montalvo en su edicién comentada del
Fuero real (cuya primera edicion ha sido fechada hacia 1483, con reediciones en
1491, en 1500 y —dos mas— en 1501)*.

4. EL TRACTATUS QUOD NEOPHITI NON MONACHENTUR

Para comprender el primero de los textos de fray Juan de Santo Domingo debemos
trasladarnos a 1486, fecha en que la orden jerénima promulgé en capitulo general
de 17 de abril un estatuto que impedia a los conversos ser admitidos en la orden y
obtener oficios y prelacias:

ordenaron que en quanto durare la dicha inquisicién en estos reinos et sea dellos
alimpiada esta manzilla de la heregia, ninguno que sea de los christianos nuevos
sea resgebido del habito de la dicha religién, nin mucho menos a la profesion. (Ca-
rrete Parrondo, 1975: 105)'

El estatuto fue la consecuencia de los convulsos afios previos en que arrecia-
ron los enfrentamientos entre los frailes detractores y los favorecedores de los
cristianos nuevos —cuyo nimero habia crecido en la orden a lo largo de todo el
siglo xv—, y en los que en Guadalupe (tanto en el monasterio como en la propia
Puebla) se destapo el escandalo de un criptojudaismo que al parecer estaba bien
arraigado y se conducia sin demasiados disimulos. Establecido en 1485 un tribunal

3 En medio, en el f. 197, se copia un curioso método numérico para averiguar si una mujer emba-
razada dard a luz un varén o una hembra.

4 Las ediciones en ISTC ifoo325756, ifoo325757 y ifoo325758; y Martin Abad (2001-2016), Post-in-
cunables, nims. 730-731. Hemos manejado la edicion moderna de la obra: Diaz de Montalvo (2008).

5 Sobre el asunto del estatuto y la Inquisicién en la orden jerénima, y ademas de la bibliografia ci-
tada en el cuerpo del articulo, resultan indispensables: Beinart (1961); Coussemacker (1991), “Convertis
et judaisants dans l'ordre de Saint Jerdme”; Llopis Agelan y Ruiz Garcia (2019), El monasterio de Guada-
lupe y la Inquisicion; y Herrera Vazquez (2022), La inquisicion en el monasterio de Guadalupe.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

178 Pedro Martin Barios

real del Santo Oficio en la villa y otro interno en el convento (una inquisicion ex-
tramuros y otra intramuros), solo en ese afio fueron encausados mas de doscientos
judeoconversos y se celebraron siete autos publicos de fe, con el resultado de unos
cincuenta relajados a la hoguera. Entre los entregados al brazo secular se encon-
traba fray Diego de Marchena, primer religioso regular quemado en Espaiia por la
Inquisicién ‘moderna), al que las fuentes retratan como un converso imprudente,
provocador y combativo, tal vez no judaizante pero si, desde luego, heterodoxo de
palabra y de obra.

La oposicion de los frailes conversos al estatuto fue tenaz y porfiada. No pudo de-
tenerse la actuacion inquisitorial en el monasterio cacerefio, pero ya en el propio
capitulo de 17 de abril de 1486 se invocd la bula de Nicolas V:

Cerca de los estatutos suso dichos se mueven las dubdas siguientes, mayor
mente ¢erca del segundo [...]. Iten, estos sobre dichos se fundan et escudan en una
bula del papa Nicolao, la qual tunc temporis fue ganada, en que manda que nin-
gunos destos desta generacion sean deshechados de los ofigios et dignidades [...],
como por la bula mas largo paresce. Queritur si la tal bula los podra a ellos apro-
vechar para que por virtud della puedan derogar el estatuto et proceder contra los
que lo ordenaron e fizieron. (Carrete Parrondo, 1975: 105)

La abierta lucha intestina entre conversos y anticonversos descabalgé del gene-
ralato de la orden a fray Rodrigo de Orenes, quien, no obstante, tuvo tiempo de de-
rogar el estatuto y de proclamar cismaticos y excomulgados a sus promotores, asi
como de buscar apoyos fuera, tratando de involucrar en el asunto a fray Hernando
de Talavera, al cardenal Mendoza y al duque del Infantado. Fray Garcia de Madrid,
profeso en el convento de San Bartolomé de Lupiana, debié de elaborar un memo-
rando, que no se conserva, que sacaba a relucir no solo la bula de 1449, sino el pre-
cedente del sinodo de Toledo de 1481, presidido por el arzobispo Alfonso Carrillo, en
el que se rechazaba cualquier clase de “ordenaciones, estatutos y costumbres” que
estableciesen diferencias en “confradias e hermandades e cabildos” (Garcia Garcia,
2011: 673). Orenes urgio a fray Garcia, ademas, a que “consultasse con todos los le-
trados confessos que avia en Castilla” (Sigiienza, 1907-1909: 34). Aunque la presion
que ejerci6 el partido converso dio inicialmente sus frutos —por mandato expreso
de los reyes, el estatuto fue revocado en el capitulo siguiente, de agosto de 1486—,
el control de la orden pasé al nuevo general fray Gonzalo de Toro, declaradamente
anticonverso, que asimismo habia sido investido como inquisidor, y que luché con
denuedo por la reimplantacion de la norma, enviando negociadores a Roma para
que instaran a Inocencio VIII a revocar la bula de Nicolas V, o al menos a conce-
der un indulto a los defensores de la segregacion. El papa no ofrecié entonces mas
que una solucion dilatoria (se limité a encomendar la revision del estatuto a varios
prelados castellanos), lo que no obstante dio oxigeno a los partidarios de limitar a
los conversos el acceso a la orden: el estatuto traté de imponerse de nuevo en sus

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 179

mismos términos en 1487 y en 1493, con triunfos parciales como la bula de 1492 por
la que Inocencio VIII prohibia que los jerénimos pudieran ser admitidos en otras
o6rdenes sin permiso expreso de su general, con el propdsito evidente de vedar esa
escapatoria a los conversos (Sicroff, 1985: 112). En diciembre de 1495, con el breve In-
telleximus, que fue leido en el capitulo de 1486 y ratificado definitivamente en 1504,
Alejandro VI sancionaba por fin el estatuto®. Quienes se oponian a él no se dieron
en absoluto por vencidos: Tarsicio de Azcona edité en 1973 un extenso Dictamen fe-
chable hacia 1507, en el que un informado cristiano viejo descargaba su conciencia
y arremetia contra la validez del breve Intelleximus, que a su entender habia sido
obtenido subrepticiamente y no invalidaba el motu proprio de Nicolas V (Azcona
1973); y todavia entre 1513 y 1515, y ante las dudas persistentes, se sometio el estatuto
al examen de varios te6logos reconocidos (entre ellos, el arzobispo de Sevilla y anti-
guo inquisidor general Diego de Deza). Solo a partir de 1520 la costumbre de exigir
pruebas de limpieza de sangre en la orden jer6nima se documenta como un hecho
ya incontestado®.

;Donde hemos de situar, pues, el Tractatus de fray Juan de Santo Domingo, que
se rotula como una abierta defensa del estatuto de la orden jerénima? Escrito por
fuerza antes de 1507, fecha de la muerte de fray Juan, el texto ha de ser también an-
terior a 1496, pues no alude en ningtin momento al breve Intelleximus de Alejandro
VI, que en adelante se convirtié en municién inexcusable contra la bula de Nico-
las V a la que se aferraban los conversos. El Tractatus, de hecho, comienza parafra-
seando la bula, y en una anotacién marginal en otra mano se alude al breve como
‘recientemente’ obtenido: “Se dice que recientemente han conseguido una bula
para que ningin neofito, hasta la tercera generacion, pueda entrar en esta orden”
(Ymo fertur quod noviter habent bulam quod nullus neofitus usque in tertiam genera-
tionem potest ingredi in hac religione). Notese que el comentario es lo bastante im-
preciso como para hacernos pensar que debié de haberse consignado no mucho
después de 1496. El escrito de fray Juan de Santo Domingo, asi pues, perteneceria a
la década inmediatamente posterior al intento de implantacién del estatuto jerd-
nimo, en la que tanto un bando como otro movilizaron a cuantos letrados fue posi-
ble. Azcona sospechaba que debieron de existir innumerables libelli de lite de una
y otra parte, y el de fray Juan atestigua que la cuestion fue abordada en la universi-
dad de Salamanca. Alli, en Salamanca, el colegio de San Bartolomé habia impuesto
ya un estatuto de limpieza de sangre (con réplicas subsiguientes en el de San Cle-
mente de Bolonia y el de Santa Cruz de Valladolid), y a no mucho tardar el claus-
tro de la universidad decretaria, primero, que los conversos no desemperfiasen los

16 En noviembre de 1496, Alejandro VI expidié otra bula por la que negaba a los descendientes de
judios tomar el hébito en el monasterio dominico de Santo Tomés de Avila (Belmonte Diaz, 1989: 150).

7 Aun asi, la validez de la bula serfa un asunto persistente, y en el siglo xvi1 seria contradicha toda-
via, bien deslizando sospechas de no haber existido, bien circunscribiendo su efecto a los cargos pu-
blicos de caracter civil, pero no a los eclesiasticos (Sicroff, 1985: 84).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

180 Pedro Martin Barios

cargos de vicerrector o viceconsiliario, y, segundo, que tampoco pudiesen acceder a
grados y a catedras de propiedad (Martin Baflos, 2019: 410-412).

El Tractatus de fray Juan de Santo Domingo comienza, efectivamente, con un
resumen de la bula de Nicolas V, aceptando su tenor, aunque esforzandose por
limitar su alcance: no pone en cuestién que, como establece la bula, sea recha-
zable toda discriminacién en el seno de la Iglesia, pero considera que solo debe
juzgarse cristianos a los ‘verdaderos’ cristianos, aquellos cuya fe es irreprochable
y probada; los conversos, por tanto, sobre los que se cierne la sospecha de here-
jia, pueden y deben ser segregados en tanto dure la inquisicion sobre ellos. Este
mismo razonamiento era aceptable incluso para los sectores moderados cuando
se entendia que el problema afectaba a individuos concretos, y no a la colectivi-
dad; y sin embargo es obvio que en la mente anticonversa de fray Juan debia ex-
tenderse la condicion de suspectos a todos los conversos, por el hecho de serlo, y
que no se concebia la inquisicion ni la exigencia de demostraciones de la pureza
de sangre como necesidades meramente coyunturales o transitorias, sino perdu-
rables sine die. Tras los primeros parrafos introductorios, la médula del Tracta-
tus la constituyen siete proposiciones con las que intenta demostrarse que a los
apostatas hay que castigarlos y perseguirlos con severidad. Como se ha dicho, la
obra esta incompleta, y solo constan tres de las siete proposiciones anunciadas.
En primer lugar, fray Juan arguye que el estatuto es una antigua costumbre de in-
dole cautelar —no esta claro que pretenda referirse a la existencia de un estatuto
previo de la orden jerénima—, y que la norma no es una imposicién positiva,
sino negativa; esto es, no discrimina de manera absoluta, sino tan solo como me-
dida de prevencion. Echando mano de sutilezas ldgicas, la segunda proposicién
persevera en el mismo argumento: cuando el estatuto establece que ‘ninguno de
los conversos’ acceda a la orden, la expresion universal posee un sentido distri-
butivo proporcional (acommode), y no distributivo simple (simpliciter), en tanto
que solo se refiere a aquellos conversos que no sean acreditadamente sinceros.
La tercera proposicion asegura que el recelo hacia los conversos no responde a
un sentimiento de odio, sino a la experiencia, pues se ha hecho patente en los ul-
timos tiempos que la mayoria de ellos vuelve la espalda a la nueva fe y judaiza en
secreto. Fray Juan rechaza, por consiguiente, la imputacion de que el estatuto sea
cismatico —una imputacion gravisima que, como sabemos, hizo el general jer6-
nimo saliente, fray Rodrigo de Orenes, pero que se repite en toda la literatura pro-
conversa desde 1449—, y sostiene que fue propuesto y refrendado en toda forma
por los definidores de la orden, en capitulo general. El Tractatus, desgraciada-
mente, termina aqui.

5. CONTRA TRACTATUM DOCTORIS DE MONTALVO
En el Contra tractatum doctoris de Montalvo, fray Juan de Santo Domingo ofrece tan

solo una lectura critica de varios pasajes del conspicuo Tractatus proconverso que

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 181

Diaz de Montalvo escribi6 en 1449 “sobre los hechos acaecidos en Toledo” (super
factis Toleti contingentibus), opusculo injerido después en las ediciones del Fuero
real que cuido el propio Diaz de Montalvo (y que se editaron por primera vez, como
se ha dicho, hacia 1483, fecha que debemos tomar como término post quem de la
obra de fray Juan). El tono de nuestro dominico es a ratos desabrido, y la argumen-
tacion espesa y no siempre demasiado explicita. Aunque, a diferencia del escrito a
favor de los estatutos jeronimos, el Contra Montalvum parece si estar completo —
concluye con el habitual sometimiento de las opiniones vertidas al dictamen de la
Santa Madre Iglesia, y con un explicit expreso—, lo cierto es que da la impresion de
ser mas una coleccion de notas apresuradas que un auténtico opusculo destinado a
una difusion fuera del circulo universitario.

En los primeros parrafos, fray Juan demuestra haber identificado bien el argu-
mento fundamental del Tractatus de Montalvo: la denuncia de que la discrimina-
cion entre cristianos es carnal, es decir, atiende al origen de las personas, cuando
la esencia del cristianismo es la igualacion de todos, sea cual sea su estirpe, en una
misma fe, un mismo bautismo y una misma salvacién; los conversos no heredan
los pecados de los padres. Fray Juan se queja, entonces, entre lineas y sin dema-
siada hondura, de la perseverancia de los judaizantes en las costumbres carnales
de los padres, y deplora Montalvo trate de atenuar la culpa de los judios como pue-
blo asesino de Cristo entendiendo que los gentiles participaron también de su pa-
sién y muerte.

El segundo de los argumentos rebatidos es la proclamacion de Montalvo de que
la Virgen, los apdstoles y los confesores fueron judios de linaje (se trata de un razo-
namiento repetido en todos los tratados proconversos). En este caso, fray Juan con-
traataca con una légica en verdad impecable: ya que Diaz de Montalvo apela, para
discutir la segregacion, a que lo definitorio del cristianismo es el espiritu, y no a
la carne, ja qué se permite exaltar del origen judio de la Virgen? Fray Juan da, por
tanto, la vuelta al concepto de la no carnalidad: si debe anteponerse el espiritu a la
carne, defender la judeidad como un mérito se convierte en un fundamento “defec-
tuoso, tramposo y erréneo” (y mas cuando —opina fray Juan— Cristo y la Virgen te-
nian sangre gentil, y no solo judia).

La tercera idea de Montalvo que busca impugnarse es la de no derramar la culpa
de unos pocos sobre el resto, o dicho mediante la parabola del trigo y la cizafia
(Mt.13), la de tolerar a los malos por bien de los buenos. Fray Juan, ahora bien, con-
trario a cualquier politica indulgente y compasiva, afirma que el propio Evangelio
establece que no ha lugar a que los pecadores manifiestos no deban ser perseguidos
y destruidos. Lo mas interesante de este tramo del Contra Montalvum es sin duda
la aseveracion de nuestro dominico de que en un texto anterior (del que no hay
constancia) habia explicado con detenimiento la diferencia entre herejia y aposta-
sia, dos nociones dificiles de deslindar, sobre todo cuando se aplicaban a los nue-
vos convertidos.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

182 Pedro Martin Barios

Tras una impugnacién muy breve de que privar de oficios publicos a los con-
versos deba considerarse como algo herético —acusaciéon por antonomasia
desde 1449—, fray Juan combate en la parte final de su escrito otra de las impu-
taciones lanzadas asiduamente contra los anticonversos: la de que, con sus orde-
nanzas y estatutos segregadores, niegan la eficacia del bautismo. Mas que rebatir
con consistencia el fondo de la cuestion, el Contra Montalvum se queda en minu-
cias superficiales, y despotrica contra la apetencia de honores de los conversos,
honores que estos persiguen con avaricia —dice—, gafilendo como perros que
pierden la presa.

6. EDICION Y TRADUCCION DE LOS TEXTOS™

I. [TRACTATUS MAGISTRI FRATRIS IOHANNES DE SANCTO DOMINICO QUOD
NEOFITI NON MONACHENTUR]"

Ius.

[§ 1] Bulla ad futuram rei memoriam Nicholay 5 pape anno 14[49]%, que [?] hoc dicit
omnem hominem de noviter conversum [conversis ms.], secandum quod decet
christianum viventem, admiti ad omnes dignitates, honores, oficia et ad omnia
allia ad que allii christiani quantumcumque antiqui admituntur>. [§ 2] Secundo
quod propter fidei novam sumptionem non fiat discretio inter eos et allios chris-
tianos nec verbis aut facto contumelliis eos aficiant nec afici permitant. [§ 3] Tertio
quod si post bautismi sumptionem reperiantur apostatase, et aliqui de hoc scanda-
lizati fuerint, adeant iudicem conpetentem et quod iustum est fieri circa illos pu-
blica auctoritate, iuris servato ordine, fiat, et non qualibet propria auctoritate aut
ordine iuris non servato aliquis horum audeat atentare. [§ 4] Quarto adversus eos
qui contraria dogmatizaverint et contra prestantes auxilium, consilium aut favo-

8 En las ediciones hemos respetado la grafia del original, segmentando los textos con signa sec-
tionis (§) para que puedan seguirse con mayor comodidad las traducciones. La copia inicial ha sido
sometida a correccion por el propio amanuense y por otra mano posterior, que introduce asimismo
apostillas al margen, pero solo dejamos constancia en la edicién de las enmiendas y aclaraciones
mas notables.

19 Biblioteca Histdrica de la Universidad de Salamanca, ms. 2696, ff. 104r-v. En la tabla-indice que
antecede a todo el manuscrito (f. 1r), redactada a posteriori, se asienta un titulo equivoco (Tractatus

fratris Io. de Sancto Domingo contra Montalvum an neofitus monachabitur, cum notula de animatione
embrionis), que amalgama las dos obritas que editamos, y que alude ademas al contenido parcial de
las anotaciones que siguen al tratado contra Montalvo (ff. 105v-106r).

2° Inicialmente, el manuscrito lefa 1490, con enmienda del propio copista a 1409. En nota margi-
nal derecha se dice, en otra letra: Ymo fertur quod noviter habent bulam quod nullus neofitus usque
in tertiam generationem potest ingredi in hac religione. En el margen izquierdo: Pape confirmatione
eq[...]?vel a Papa habent potestatem generaliter (con llamada atn en otra mano: Deque hac late sanc-
tus Tho. opusculo Contra inpugnantes religionem c. 1 et 3 et 4, facit quod dicit in libro De perfectione vite,
capitulo 9).

2 El comienzo podia estar incompleto: hay un relativo que sobra.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 183

rem ynponit hos iudices archiepiscopum Hispalensem, episcopum Salmantinum et
Seguntinensem et scolasticum Seguntinensis ecclesie, qui omni iuris solempnitate
omisa, sola facti veritate ynspecta, posint eos prout delicti kalitas requirit punire.

[§ 5] Ad hec per ordinem respondet dominus reverendus magister frater Iohan-
nes de Sancto Dominico, tenendo quod noviter conversi non admitantur ad mona-
chatum nisi postquam inquisitio inter eos aliquo tempore viguerit.

[§ 6] Et primo ad primum dicit vere vocem Domini et Salvatoris nostri hanc esse
quam verus Christi vicarius precipit, ut videlicet qui catholice vixerit ad omnes pre-
heminentias inter catholicos promotus sit debito tempore et ordine, subintelecto
eo quod novitii in fide austerius alliis debent vivere (De consecrationibus, dist. 5,
Neophiti), et publica ofitia eis commiti non debet ([C.] 17, q. 4, Constituit). [§ 7] Sed
restat disererendum an presumptus de heresi, presumptione violenta aut fama cum
quibusdam alliis coniecturis, ut pretactum est, catholice vivere dicendus sit, quod
ego aserere non auderem propter reverentiam fidei et pulcritudinem Eclesie Christi
que sine macula et ruga est (Ad Ephesios 5 [Eph. 5.26]).

[§ 8] Ad secundum dicendum est quod non solum propter novam fidei sumptio-
nem ymproperandum cuiquam non est, sed multipliciter iocundandum in Domino
et ei congratulandum quod nostre gracie et perpetue glorie ipse Dominus fecit par-
ticipem et consortem. [§ 9] Si enim de hoc angeli letantur (Luce 15)*, ergo sancti
Eclesie militantis conformari debent et celestibus ut voluntas Domini fiat sicud et
in celo et in terra; non tamen ideo repente ad dignitates et ofitia fidelium quispiam
asumendus est, donec de fidei eius rectitudine et vite integritudine constiterit per
temporis suscesionem.

[§ 10] Ad tertium apostate ab aratro sumpto manum et oculum avertentes, ut na-
rratur Luce 92, iuridico feriantur mucrone. Ex hoc videntur bene excusati religiosi
non admitentes ad monachatum noviter conversos quasi unitatem Eclesie secantes
et contra precepta apostolica premisa ordinantes. Ad hoc distinctius respondemus,
cum ex hoc certamen pendet, quod septem propositionibus muniti agredimur, in
virtute Spiritus septiformis.

[§ 11] Prima propositio est quod ordinatio per huiusmodi religiosos, scilicet divi
Theronimi, de non rescipiendo ad monachatum noviter conversos et cetera facta,
non tam fuit statutum=+ alicuius novitatis ymposite positive quam exsecutio que-
dam suspensionis* antique consuetudinis, ad cautelam propter unitatem fidei et
puritatem religionis conservandam augendamque in melius. [§ 12] Patet hoc, nam
hec ordinatio non precipit aliquid fieri sed aliquid non fieri; non secundum omne
tempus sed secundum determinatum, donec videlicet suspecti de heresi per in-

22 Le. 15.10: Ita dico vobis gaudium erit coram angelis Dei super uno peccatore paenitentiam agente.

23 Lc. 9.62: nemo mittens manum suam in aratrum et aspiciens retro aptus est regno Dei.

>4 Constitutio marg.

25 Suspensio quedam exsecutionis ms. Parece claro que se trata de un error, que trastoca el orden
en que se han copiado los vocablos exsecutio y suspensio.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

184 Pedro Martin Barios

quisitores examinentur durante inquisitione, ut posthac lapis (cui per inferni* tor-
menta securus transierit) in edificium honorificentius et securius aponatur.

[§ 13] Secunda propositio est quod illud signum universale ‘nullus conversorum
ex Iudeis), et cetera, ut in ordinatione [...]*, non inteligitur excludere quemlibet de
noviter conversis ab ingresu religionis distributive simpliciter, ita ut nullus asumen-
dus sit, sed distribuit tantum acommode, idest quod nullus non dignus rescipia-
tur ob suspectos?® de heresi, ut supra, [f. 104v] donec per examen inquisitionis liber
exierit. Similem distributionem acomodam posuit Paulus 1 ad Timoteum 2, dicens
de Christo quod vult omnes homines salvos fieri*, scilicet qui suis meritis ex gra-
tia salvandi sunt, ut sic exponit Sanctus Thomas Prima Secunde, qu. 19, art. 6 ad pri-
mums°.,

[§ 14] Tertia quod predicta suspensio non expelit eos odio, sed potius ipsorum
ynutili et nociva conversacione, non quia aversi sed quia plurimi experimentaliter
nunc reperiuntur antiqua cervicositate perversi; Deuteronomio 31: “Scio tuam con-
tentionem et cervicem tuam durisimam” [Deut. 31.27]. [§ 15] Et ita intentio bule,
licet non litera, servanda, in unitate fidelium conservanda, nec ideo lex infringi-
tur sed observatur, ut patet 5 Ethicorum [Arist. Eth. 5.10], quia ex equitate leges in-
culpabiliter mutari possunt propter republicae vel hominum mutationem (Prima
Secunde, qu. 96. art. 5 ad tertium?; et qu. 61, art. 5 ad secundum: “Ad equitatem
enim quam intendit legislator, et non ad literam recurrendum est”s). [§ 16] Tunc
et contrarie [?]3religiones magnam inquietudinem et infamiam reportarent si in-
diferenter omnes admitterentur in eis. Nec est hec scismatica suspensio, quia est
in fidei favorem ne yn futurum fama et sanctitas ordinis deperiret. Tertio quia a
veris iudicibus ordinis, scilicet quattuor difinitoribus cum consensu generali lata

26 El texto dice g. per hismeris..., grafiada esta tltima palabra titubeantemente. Probablemente es
una mala inteleccion del copista por cui per inferni. El sintagma inferni tormenta es habitual en la Pa-
tristica (vid. por ejemplo San Agustin, ep. 157.4: Ista superbia divitem illum qui iacentem ante ianuam
suam contemnebat pauperem iustum, et ista spes in incerto divitiarum, qua se propter purpuram, bys-
sum, et epulas splendidas beatum putabat, non ipsae divitiae perduxerunt ad inferni tormenta).

27 Hay una llamada al margen que sin embargo no se completa, de manera que la frase parece que-
dar interrumpida. También al margen se escribe: Subinteligere abilitas. En la parte inferior del folio hay
varias frases tachadas, de dificil lectura.

28 Deberfa ser tal vez ob suspectionem, o bien ob suspectiones.

29 1 Tim. 2.4: qui omnes homines vult salvos fieri et ad agnitionem veritatis venire.

3° La cita exacta es Summa theolog., 13-Ilae q. 19 a. 10 ad 2: Ad secundum dicendum quod Deus non
vult damnationem alicuius sub ratione damnationis, nec mortem alicuius inquantum est mors, quia ipse
vult omnes homines salvos fieri, sed vult ista sub ratione iustitiae. Unde sufficit circa talia quod homo velit
{ustitiam Dei, et ordinem naturae servari.

3! En realidad Summa theolog., 13-11ae q. 97.

32 En realidad Summa theolog., I1*-Ilae q. 60 a. 5 ad 2: Et ideo in talibus non est secundum litteram
legis iudicandum, sed recurrendum ad aequitatem, quam intendit legislator.

33 La palabra es una mera conjetura; podria tratarse también de un adverbio acabado en -sive
(;abusive?) o en -sime.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 185

est, et violenta ex presumptione que oritur ex propinqua facti circunstantia (34 dis.
Quorundam)3+. Evidens et manifestum [...]s.

[TRADUCCION]

[Tratado del maestro fray Juan de Santo Domingo sobre que los nedfitos no
tomen el habito en las érdenes religiosas]

Jests

[§ 1] La bula del papa Nicolas V, del afio 1449, para recuerdo perdurable de este
asunto, dice que cualquier hombre recientemente convertido debe ser admitido,
como corresponde a quien vive como cristiano, a cualesquiera dignidades, honores,
oficios, y a todos los demads cargos a los que se admite a los demas cristianos sin im-
portar su antigiiedad. [§ 2] En segundo lugar, que no se establezca, por una reciente
admision en la fe, diferenciacion entre ellos y los demas cristianos, y que no los ul-
trajen de palabra o de obra, ni permitan que sean ultrajados. [§ 3] En tercer lugar
que, si después de la asuncion del bautismo se descubre que han apostatado, y algu-
nos se escandalizan por este motivo, acudan al juez competente y que se haga con
ellos lo que la autoridad publica estime que sea justo, guardando el ordenamiento
juridico, y que nadie de aquellos se atreva, por su propia autoridad y sin guardar el
ordenamiento juridico, a atacarlos. [§ 4] En cuarto lugar, contra quienes defiendan
doctrinas contrarias y contra quienes presten a estos auxilio, consejo o favor, im-
pone como jueces al arzobispo de Sevilla, al obispo de Salamanca y al de Sigiienza y
al maestrescuela de la iglesia de Sigiienza, para que, dejando a un lado toda solem-
nidad de derecho y atendiendo solamente a la verdad de los hechos, puedan casti-
garlos de acuerdo con la gravedad del delito.

[§ 5] A estos puntos responde por orden el reverendo sefior maestro fray Juan de
Santo Domingo, sosteniendo la tesis de que los nuevos convertidos no pueden ser
admitidos al monacato salvo después de que durante algin tiempo se haya practi-
cado una inquisicion entre ellos.

34 La cita es Decretum, D. 34, c. 1. El canon, que versa sobre evitar una excesiva familiaridad con
el obispo, no contiene las palabras mencionadas, si bien el error no es de fray Juan, sino de su fuente,
el indice del Decreto conocido como Margarita Decreti sive tabula martiniana, confeccionado por el
canonista medieval Martin de Opava; en esta Margarita se encuentra, bajo la voz Praesumptio, la si-
guiente entrada, con remision (equivocada) al canon en cuestion: Quod praesumptio violenta oritur ex
propinqua facti circunstantia, 34 dist. Quorundam.

35 El tratado queda interrumpido. Sigue, en cualquier caso, una frase de dificil comprensién: idem
sunt in sensu lo. a. de verbo sig. h. 6 c° constitucionem.

36 La tesis que defiende fray Juan coincide al milimetro con la pretension de quienes promulgaron
el estatuto, tal y como se registré en las actas: “ordenaron que en quanto durare la dicha inquisicién en
estos reinos [ ...] ninguno que sea de los christianos nuevos sea resgebido del habito de la dicha religion”
(Carrete Parrondo, 1975: 105); la cursiva es nuestra.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

186 Pedro Martin Barios

[§ 6] Y en primer lugar, y en cuanto al primer punto, dice que, verdaderamente,
la voz de nuestro Sefior y Salvador es aquella que el vicario verdadero de Cristo en-
sefla, a saber, que quien viviere de manera catélica sea promovido entre los catéli-
cos a todas las preeminencias, a su debido tiempo y orden, sobreentendiéndose asi
que los nuevos en la fe deben vivir con mas austeridad que los demas (De consecra-
tionibus, dist. 5, Neophiti), y que no deben encomendarseles oficios publicos ([C.]
17, q. 4, Constituit)®. [ § 7] Pero resta discutir si puede decirse que vive de manera ca-
tolica el sospechoso de herejia, con sospecha vehemente o fama que venga acom-
pafiada de algunos otros indicios, como se ha tratado, algo que yo no me atreveria a
afirmar por respeto a la fe y la limpieza de la Iglesia de Cristo, que no tiene mancha
ni arruga (A los Efesios 5 [Eph. 5.26]).

[§ 8] En cuanto a lo segundo, ha de decirse no solo que a nadie debe insultarsele
por haber sido admitido recientemente en la fe, sino que debemos alegrarnos so-
bremanera en el Sefior y darle las gracias porque el propio Sefior hace a esa persona
participe y hermano en nuestra gracia y perpetua glorias®. [§ 9] Si los angeles se ale-
gran de ello (Lucas 15[.10]), los santos de la Iglesia militante deben consiguiente-
mente acomodarse también a los deseos celestes para se haga la voluntad del Sefior,
asi en el cielo como en la tierra; pero sin embargo no por ello ha de admitirse de
forma apresurada a cualquier fiel a dignidades y oficios, en tanto que no haya cons-
tancia, durante un lapso de tiempo, de la rectitud de su fe y de su integridad de vida.

[§ 10] En cuanto a lo tercero, los apodstatas que retiran su mano y su ojo del arado
que habian tomado, como se narra en Lucas [Lc. 9.62], han de ser castigados con la
espada de la ley. Ello parece ofrecer una buena disculpa a los religiosos a los que,
por no admitir al monacato a los nuevamente convertidos, [se achaca que es] como
si desgarrasen la unidad de la Iglesia o actuasen contra los preceptos apostolicos

37 En la primera de las citas, fray Juan decide aludir al canon Neophiti, en lugar de al mas habitual
y extenso Prohibentur etiam neophiti (Decretum, D. 48, pars 1). Este ultimo canon y el canon Consti-
tuit son los pasos acostumbrados en el debate sobre la privacién de oficios y beneficios a los conver-
sos. Para los anticonversos, los cdnones demostraban que el derecho canénico prohibia, de un lado,
ordenar a los neéfitos como obispos; y de otro lado, admitir a oficios ptblicos a los judios o sus des-
cendientes. Los tratados proconversos, por el contrario, se afanaron en desmontar la fuerza probato-
ria de ambos pasajes, arguyendo para el primero que los neéfitos aludidos no eran per se los conversos
del judaismo, sino todos los convertidos recientemente, del judaismo o la gentilidad, que debian supe-
rar una etapa de noviciado y perseverar en la fe antes de poder recibir 6rdenes sagradas; e igualmente,
para Constituit, que el canon no suponia la inhabilitacion de todos los descendientes de judios para
ocupar cargos publicos, sino que se referia tan solo a aquellos que no ingresaban en el cristianismo de
manera sincera, sin abandonar su religion o la de sus padres.

38 El asunto de los insultos y humillaciones a los conversos es recurrente desde el siglo x111: véase
tan solo Netanyahu (1999: 1026-1029). Oficialmente, las injurias eran perseguidas por las autoridades
civiles y eclesiasticas (baste citar dos ejemplos posteriores a la expulsion, extraidos del Registro Gene-
ral del Sello: Ordenando se castigue a las personas que injurian a los nuevamente convertidos de los obis-
pados de Cuenca, Osmay Sigiienza, llamdndoles judios, tornadizos y otras cosas, AGS, RGS, 1493-X, f. 146;
y Prohibicion de decir a los cristianos nuevos tornadizos ni otras palabras feas e injuriosas que vayan en
perjuicio de su conversién: AGS, RGS, 1501-X, f. 30).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 187

mencionados. Responderemos a esto parte por parte, pues en ello estriba esta con-
troversia, en la que avanzamos pertrechados con siete proposiciones, en virtud del
Espiritu septiforme.

[§ 11] La primera proposicion es que la ordenanza hecha por estos religiosos, a
saber, los de San Jerénimo, de no recibir al monacato a los nuevamente convertidos,
etc., no fue tanto un estatuto de alguna novedad impuesta positivamente, cuanto
cierta ejecucion de una suspension de antigua costumbre, para conservar y mejorar
las cautelas en favor de la unidad de la fe y de la pureza de la religion. [§ 12] Esto es
patente, pues esta ordenanza no prescribe que algo se haga, sino que no se haga; y
no en todo tiempo, sino por un tiempo determinado, justamente hasta que los sos-
pechosos de herejia sean examinados por los inquisidores mientras dura la inquisi-
cion, para que después la piedra, para quien haya atravesado seguro las tormentas
del infierno, se ponga en el edificio con mayor honra y seguridad.

[§ 13] La segunda proposicion es que la expresion universal ‘ninguno de los con-
versos del judaismo), etc., como [aparece] en la ordenanza, no busca significar que
se excluya a todos los nuevamente convertidos del ingreso en religion de un modo
distributivo simple, de modo que nadie pueda ser admitido, sino que solo es un dis-
tributivo proporcional, esto es, que nadie que no sea digno sea recibido en tanto
que, como sospechoso de herejia, como se ha dicho arriba, quede libre tras el exa-
men de la inquisiciéon. Un distributivo proporcional como este lo utilizé Pablo en
la primera a Timoteo, en el segundo capitulo [1 Tim. 2.4], diciendo de Cristo que
quiere que todos los hombres se salven, es decir, aquellos que por sus méritos han
de salvarse por la gracia, como asi explica Santo Tomas en la Primera de la Segunda
Parte, cuestion 19, articulo 6, en la respuesta al primer argumento [Summa theolog.,
[2-ITae g. 19 a. 10 ad 2].

[§ 14] La tercera es que la mencionada suspension no los rechaza por odio, sino
mas bien por el trato inttil y nocivo de estos, no porque se les dé la espalda, sino
porque ahora la experiencia nos descubre que muchos vuelven a la perversidad de
su antigua pertinacia; Deuteronomio 31: “Conozco tu porfia, y tu durisima terque-
dad” [Deut. 31.27]. [§ 15] Y asi ha de seguirse la intencién de la bula, aunque no su
letra, y hay que guardarla por la unidad de los fieles, y asi la ley no se infringe, sino
que se observa, como queda patente en el quinto de las Eticas [Arist. Eth. 5.10], pues
las leyes pueden alterarse sin culpa en virtud de la justicia, por la mudanza en la re-
publica o en los hombres (Primera de la Segunda Parte, cuestion g6, articulo 5, en
la respuesta al tercer argumento [Summa theolog., 13-Ilae qu. 97]; y cuestion 61, ar-
ticulo 5, en la respuesta al segundo: “Hay que acogerse a la justicia que el espiritu
del legislador pretendia, y no a la letra” [Summa theolog., 113-11ae q. 60 a. 5 ad 2]).
[§ 16] De otro modo las religiones causarian gran inquietud e infamia si admitie-
ran en ellas indistintamente a todos. Tampoco se trata de una suspensién cismatica,
puesto que obra en favor de la fe, para que la fama y santidad de la orden no perezca
en el futuro. En tercer lugar porque ha sido presentada por los verdaderos jueces

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

188 Pedro Martin Barios

de la orden, esto es, los cuatro definidores, con consenso general y con origen en la
presuncion violenta que nace de la cercana circunstancia del hecho (distincion 34,
Quorundam [Decretum, D. 34, c.1])». Es evidente y manifiesto [...].

II. CONTRA TRACTATUM DOCTORIS DE MONTALVO#°

[§ 1] Dicit quod differentia sua inter conversos ex gentibus et ex Iudeis est carnalis
et in fide extimatur quis secundum spiritum (Ioh. 8), nam Io. 6.: “Spiritus est qui vi-
vificat, caro autem non prodest quicquam” [Io. 6.63]. Facit ad Gala. 3. Atolle igitur
mentem a carnalibus festivitatibus Cenophegie. [§ 2] Hismael per naturam, Ysac per
gratiam generatus est, quia muliebria Sarre iam desierant. Ad Galat. 3: “Per Christum
sumus fillii Abrahe, secundum promisionem heredes” [Gal. 3.29]. Ad idem Ioh. 8. Ex
quibus Deus prefert filios fidei et operum cognacioni carnali Abrahe. Luce XI: “San-
guis omnium prophetarum ab Abel usque ad Zachariam requiretur ab hac genera-
tione” [Lc. 11.51]. Dicit Glossa: “Omnes mali una generatio sunt, una civitas, unum
corpus diaboli; eadem in bonis” [Glossa ad Lc. 11.50]; et Deuteronomio 32: “Generatio
prava’, etc#. Ergo, ut notatur, Romanorum tempore illa differentia viguit, nunc fide
equamur. Et ait contra doctor quod Deus corda librans non equat in culpa Christi oc-
cisores. lo. 19: “Propterea qui me tradidit tibi maius peccatum abuit” [Io. 19.11].

[§ 3] Etait doctor, cum Deuteronomio 26, quod fundamenta Eclesie, Virgo Maria,
mater Dei, apostoli et confesores, de illis fuerunt. Item alegat Deut. 33: “Beatus tu
Israel”, etc#2. Hoc fundamentum est defectuosum, cautelosum et erroneum. Defec-
tuosum quia non meminit carnem Christi etiam ex gentibus nobis advenisse, ut tes-
tatur abavus et proavus David. Ergo ex utroque populo Virgo et Christus. [§ 4] Item
cum dicis: “Populus a quo Virgo gloriosa etc. ‘est excelsior cuntis gentibus’ [Deut.
26.19]", si profiteris eorum excelentiam provenire ex generatione carnis falsum est,
et pro errore cecuas si ex fide Christi catholice sentis; sed hoc non facit ad tuum pro-
positum. Igitur duc in altum [Lc. 5.4] et spiritum carni prepone. Ioh. 3: “Quod est ex
carne’, etc®. [ § 5] Similiter quod intulisti: “beatus tu Israel’, etc., eiusmodi est: nemo
enim Israel excelenter, dicitur autem Israel secundum spiritum namque fide Thesu
Christi perficitur, unde ibi cum fidelibus loquitur et infideles et hereticos calcan-
dos dicit. [§ 6] Item quod dicis ex psalmo 28: “lam securi bibite sanguinem quam
fudistis”, hoc non est de psalmo, sed de Glossa, Augustinus super psalmos [Aug. In
psalm. 45.4]+.

39 Los diffinitores eran cargos ejecutivos de la orden, elegidos cada tres afos; su cometido era tanto
asistir a los capitulos generales como celebrar capitulos privados. Fray Juan de Santo Domingo se re-
fiere aqui al capitulo general de 1486.

4° Biblioteca Histdrica de la Universidad de Salamanca, ms. 2696, ff. 104v-105v.

4 Deut. 32.5: peccaverunt ei non filii eius in sordibus generatio prava atque perversa.

42 Deut. 33.29: beatus tu Israhel quis similis tui popule qui salvaris in Domino.

43 To. 3.6: quod natum est ex carne caro est et quod natum est ex Spiritu spiritus est.

44 Conversus bibit sanguinem quam fuderunt sui maiores marg.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 189

[§ 7] Et auctoritates quas alegas ad malos tolerandos propter bonos, hec sententia
in uno vera, in allio tamen est falsa, et ymo explicatius locuta rectior erit, nam XI q. 3.
Nolite [Decretum, D. 13, c. 3] et Glossa Mathei 13, quod ignoti mali vel oculti sinantur
ut zizania, etc.: “Hoc videtur contrarium illi apostoli Co.: ‘Auferte malum ex vobis’ [1
Cor. 5.13]; sed sicud inter lolium et triticum quamdiu herba est parum distat, ita monet
Deus ne de anbiguo iudicemus quod Dominus in iudicio manifeste dapnabit” [Glossa
ad Mt. 13.30]. Idem II-Ile q. 12. ar. 3. in fine. [§ 8] Ergo peccatores manifesti tolerandi
non sunt, quod in nostro casu notandum est. Et licet Bohemiis et Grecis pepercit Papa,
ita hiis; sed ymo non est equa pena [f. 105r] heretici et apostatarum horum, et alibi dixi
quomodo heresis et apostasia uno modo sunt idem, allio modo non.

[§ 9] In quantum dicit quod quia privantur ab ofitiis hereticabunt, dico quod
est mirabilis dialecticus qui ex privatione alicuius efectus arguit privationem rei
sive cause, que nullo modo pertinet ad talem efectum, ac si dicetur cuam modo non
pluat sequitur quod Papa non dormit.

[§ 10] Efectus bautismi*. Ezechie. 36: “Efundam super vos aquam mundam’, etc.
[Ez. 36.25]. Ad idem ad Roma. 6 [Rom. 6.3]. In bautismo gracie conferuntur et vir-
tutes (Glossa ad Titum 3[.5]), et aperit celum ut in bautismo Christi (Luce 3[.21], ibi
Glossa Bede). Ergo non est apertio honoris et vanitas. [§ 11] Preterea desiderabiliora
sunt bona nature quam fortune, sanitas corporalis, extinctio fomitis et similia non
virtutis bautismi directa, sed ordine divine providentie iuxta devotionem suscipien-
tium sacramenta; quibusdam conferuntur, quibusdam non. [ § 12] Huius tue sophis-
ticationis cabsa fuit quod noveris fideles ex Iudeis bautizari magis motu cupiditatis
quam devotionis ardore, et tunc recte infers quod perpendunt se sacro lavacro non
esse ablutos. Verum illa tua illatio heretica est quia dicis nec virtutem bautismi ali-
quid operari, quamvis enim yn ficte bautizatis nullus inducatur efectus; non iccirco
sequitur absolute quod bautismus non aliquid operetur, quia in illis quorum vo-
luntas devotius amplectitur sacramentum omnes efectus per se concurrunt. [§ 13]
Dicere debuisti: ‘Falso hoc extimant’; inquis: ‘perpensi’ litera ‘valde leviter. Hoc ver-
bum ‘perpendent’ absque adverbio actum verbi determinante yn materia fidei po-
suisti. Et ocasio ruine non datur, alias quelibet prohibitio esset ruine ocasio. Igitur
hec ocasio esset acepta, non data; sic lege veteri persistente ynmaculata per man-
datum ocidebat ocasione accepta (ad Roma. 7) [Rom. 7.8]. [§ 14] Non anbiant ergo
dignitates, quia Evangelium prohibet apetitum honoris inordinatum, et quod non
licet apetere non est licitum petere, quod est iudeorum, scilicet anbire (Proverbio 1
cum Glossa: “Ibi marsupium unum” [Prov. 1.14]). Argumentum igitur est quod prop-
ter venerandas Eclesie Christi dignitates advenit qui yncesanter de consecutione
illarum se deceptum esse ganit, veluti canis preda fugiente+, el qual garie.

45 Yn sequentibus se refert ad tractatum Montalvi marg.
46 Gafiir de can marg.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

190 Pedro Martin Barios

[§ 15] Predicta dixi tam legis Dei emulacione quam timore rationis redende de
yntelectu legis que a sacerdotibus expetetur in die [r]emisionis sed iustisime ul-
tionis, dicente Mal. 2 capitulo: “Legem requiram de ore eius” [Mal. 2.7], et Exod. 28
cum Glossa [Ex. 28.2], Iob. 20. Nam Proverbi. 1: “Sapienciam atque doctrinam stulti
despiciunt” [Prov. 1.7]. Error in lege seculi non equus est ut in lege Dei. Proverbiis 21:
“Vir qui erravit a via doctrine yn cetu gigantium conmorabitur” [Prov. 21.16] (Glossa:
“idest demonum, de quibus Iob 22: ‘Ecce gigantes”, etc. [Iob 26.5]).

[§ 16] Ne autem, credens me verba sensise atque yn servitium Eclesie Christi la-
borase, superbia, bonorum laborum consumptio [?]#7, Christi initum corrumpat et
premium, iudicio sacrosancte Romane Ecclesie et eius doctorum catholicorum hu-
militer cuncta que dixi discutienda submito. Explicits.

[TRADUCCION]
Contra el tratado del doctor de Montalvo

[§ 1] Dice que su diferenciacion entre conversos que proceden de los gentiles y de
los judios es carnal, y que en la fe se estima quién se es segtn el espiritu (Juan 8),
pues Juan 6 dice: “El espiritu es el que da la vida, la carne en cambio no aprovecha
ennada” [lo. 6.63]. Esto hace también a Gdlatas 3. Aparta, pues, tu mente, de las fes-
tividades carnales de la Cenofegia®. [§ 2] Ismael fue engendrado por natura, Isaac
por la gracia, porque a Sara ya se le habia retirado el periodo femenino. [Se aplica]
a Gdlatas 3: “Por Cristo somos hijos de Abraham, herederos segiin la promesa” [ Gal.

47 La palabra consumptio es conjetura: se lee con cierta claridad consu.., pero el resto, con tacha-
duras, es ininteligible.

48 En el resto del f. 1051 y en los ff. 105v-106v hay una sucesién de apuntes desordenados e inco-
nexos, que al menos en su primera parte parecen ser un acopio de citas e ideas para abundar en los
argumentos anticonversos. Léanse, por ejemplo, las notas siguientes: V¢ fugerent penam hereseos mo-
nachabant, ymo non ad sacerdotium; iam monachi admisi sunt (f. 1505r); Conversi culpant inquisitio-
nem, dolent ob punitionem, excusant pecantes in heresi; o Durante inquisitione sed lepra curata non
vitentur, cum cutis non est feda, inhonestum non est, quod secundum ratione est (f. 105v). Sigue luego
un breve texto sobre la implantacion del embrién en el Gtero materno (veése la nota 18), y unas ob-
servaciones sobre gramatica. En la parte inferior del f. 105v, una anotacién de Ginicamente tres renglo-
nes (Deus potest revelare multa que per sacram paginam non sunt cognita (arriba: vel nil novum sub
sole), XI dist. ‘Nolite’ [ Decretum, D. 11, c. 3]. Et Thesus nominetur Nazarenus, non Iudeus) posee una inte-
resante llamada al margen sobre Pedro Martinez de Osma y Juan Lépez de Salamanca: Late in dialogo
Petri de Osma cum fratre Ioh. Lopez; dialogus est amirabiliter narral...]? contentione. Pese a la formu-
lacion de la frase, lo mas probable es que se trate de alguna de las obras polémicas de Lopez de Sala-
manca contra Osma.

49 Santo Domingo alude a la celebracién judia de Sucot, la fiesta de los Tabernaculos de octubre.
Vid. Alfonso de Palencia: “Scenophegia es fiesta de tiendas o sombrios que ¢elebran los judios en me-
moria de quando salieron librados de la servidumbre egip¢iana” (Universal vocabulario). La frase es
un exabrupto: si dices que no debe discriminarse segin la carne, ;por qué celebras las fiestas judias?

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 191

3.29]%. Para lo mismo juan 8. De ello se sigue que Dios prefiere a los hijos de la fe
y las obras antes que al parentesco carnal con Abraham. Lucas 11: “Pidase cuentas
a esta generacion desde la sangre de Abel hasta Zacarias” [Lc. 11.51]. Dice la Glosa:
“Todos los malos son una generacion, una ciudad, un cuerpo del diablo; y lo mismo
sucede con los buenos” [Glossa ad Lc. 11.50]; y Deuteronomio 32: “Mala generacion’,
etc. [Deut. 32.5]. Por consiguiente, como se hace notar, en tiempo de los romanos
aquella diferencia estaba vigente, y ahora nos igualamos en la fe. Y contrariamente
dice el doctor que Dios, que sopesa los corazones, no iguala en la culpa a los ase-
sinos de Cristos. Juan 19: “Por ello, los que me han entregado a ti tienen mayor pe-
cado” [To. 19.11].

[§ 3] Y dice el doctor, apoyandose en Deuteronomio 26, que pertenecieron a ellos
los fundamentos de nuestra religion: la Virgen Maria, madre de Dios, los apdstoles
y los confesoress*. Alega también Deuteronomio 33: “Dichoso tq, Israel’, etc. [Deut.
33.29]. Este fundamento es defectuoso, tramposo y erréneo. Defectuoso porque no
tiene en cuenta que la carne de Cristo también derivaba de los gentiles, como ates-
tiguan el bisabuelo y antepasado de David. Luego la Virgen y Cristo descienden de
ambos pueblos. [§ 4] Y cuando dices: “El pueblo del que proviene la Virgen gloriosa,
etc., es ‘el mas excelso de todos los pueblos’ [Deut. 26.19]" si declaras que su exce-
lencia proviene de la generacion de la carne es falso, y te ciegas en el error si sien-
tes catolicamente de la fe de Cristo; pero ello no hace a tu propdsito. De modo que
rema mar adentro [Lc. 5.4] y antepon el espiritu a la carne. Juan 3: “Los que nacen
de la carne’, etc. [Io. 3.6]. [§ 5] Y lo que has aducido de “Dichoso tu, Israel’, etc., es
del mismo jaez: nadie es mas excelente que Israel, pero se dice Israel segin el espi-
ritu, en tanto que este se completa en la fe de Jesucristo, de donde resulta que aqui
habla con los fieles, y dice que a los infieles y herejes hay que pisotearlosss. [§ 6]
Igualmente lo que dices del salmo 28: “Y ya seguros bebed la sangre que derramas-
teis”, no pertenece a ese salmo, sino que es de San Agustin en el comentario de los
salmos, a través de la Glosa [Aug. In psalm. 45.4].

5° Con el trasfondo de Gal. 3-4, en que se establece diferencia entre Isaac, hijo de la gracia y el es-
piritu, e Ismael, hijo de la carne, el pasaje de fray Juan recuerda mas la discusion de Cartagena (2022:
II.4.5-6: 192-206), que la del propio Diaz de Montalvo (2008, § 7), quien funda la oposicién entre Is-
mael y la pareja de Esat y Jacob.

5' Para entender bien a qué se refiere el autor, debe recordarse que Montalvo trata de descargar a
los judios de la culpa de la pasién y muerte de Cristo, en las que igualmente participaron los genti-
les: “Aunque los judios lo acusaron injustamente, sin embargo, los gentiles, en cuyo poder estaba la ju-
risdiccion y el mando, equivocada e injustamente condenaron a Cristo a muerte” (Diaz de Montalvo,
2008:151).

52 Diaz de Montalvo, 2008: 164: “No pueden negar que el pueblo del que proviene nuestra Reden-
cién, la Virgen Santisima, madre del Salvador, y sus santos apdstoles, martires y confesores, por quie-
nes fue fundada la Iglesia del Sefior, es ‘el mas excelso de todos los pueblos que el Sefior ha creado en
honor, nombre y gloria, y es el pueblo santo del Sefior’ [Deut. 26.19]".

53 Téngase presente que el final del versiculo es: negabunt te inimici tui et tu eorum colla calcabis
(Deut. 33.29).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

192 Pedro Martin Barios

[§ 7] Y sobre las autoridades que alegas para tolerar a los malos por bien de los
buenos, esta opinion es verdadera en un aspecto, y sin embargo falsa en otro, y seria
mas correcta si se enunciase con una amplia explicacion, pues [pueden aducirse]
la distincién 11, cuestion 3, Nolite [ Decretum, D. 11, c. 3]54, y la Glosa de Mateo 13, que
dice que se tolere como la cizafia a los malos ignorados u ocultos, etc.: “Esto parece
contrario a lo del apdstolos en Corintios: ‘Extirpad el mal de vosotros mismos’ [1
Cor. 5.13]; pero igual que la cizaiia y el trigo se diferencian poco mientras que son
hierbas, asi Dios aconseja que no juzguemos ambiguamente porque el Sefior con-
denard en el juicio de forma manifiesta” [Glossa ad Mt. 13.30]. Lo mismo expresa
[Santo Tomas en] la Segunda de la Segunda Parte, cuestion 12, al final del articulo
3. [§ 8] Por tanto, los pecadores manifiestos no han de ser tolerados, que es lo que
ha de tenerse en consideracidon en nuestro caso. Y aunque el Papa absolviese a los
bohemios y a los griegos, asi también [ocurrira] con estoss; pero desde luego no es
la misma pena la del hereje y la de estos apdstatas, y en otra parte he dicho que la
herejia y la apostasia son iguales en cierto modo, pero no en otros.

[§ 9] Por lo que respecta a lo que dice de que serdn heréticos por privarles de los
oficios, digo que es un dialéctico asombroso quien a partir de la privaciéon de un
efecto arguye la privacion de la cosa o la causa, que de ninguna manera pertenece
a tal efecto, como si dijera que puesto que no llueve, ha de concluirse que el Papa
no duermes®.

[§ 10] El efecto del bautismo=. Ezequiel 36: “Verteré sobre vosotros agua pura’,
etc. [Ez. 36.25]. Lo mismo en A los Romanos 6 [Rom. 6.3]%. En el bautismo se
confieren gracias y virtudes (Glosa a Tito, 3[.5])%, y el cielo se abrié como en el

54 Decretum, D. 11, c. 3: Nolite errare: A consuetudine Romanae ecclesiae membris dissentire non licet.

55 En realidad es mas bien Summa theolog., I1*-Ilae q. 11 a. 3 arg. 1: Ad tertium sic proceditur. Videtur
quod haeretici sint tolerandi. Véase al respecto Martinez Gazquez (2013).

56 La frase no es de fray Juan, sino que resume a Diaz de Montalvo (2008: 172-173): “De la misma
forma, en otro tiempo los griegos y ahora los de Bohemia se apartaron de la Iglesia de Dios, y alejados,
pretendieron sostener de modo pérfido errores en contra de la Iglesia catélica. Sin embargo, cuando
se arrepintieron de la herejia, fueron recibidos por los catdlicos con equidad y restituidos por el Papa
en sus oficios y 6rdenes [...], jcudnto mas se debe decir de los judios que ahora gana para si la Iglesia!
Sin duda la piadosa madre los abraza con mas ternura y se alegra mucho mas con ellos que con los
que nunca habia perdido”.

57 Nada sabemos sobre un escrito previo de fray Juan de Santo Domingo en que diferenciase entre
herejes y apéstatas, dos nociones muy cercanas y no siempre faciles de deslindar, especialmente en el
caso de los convertidos. El texto bésico sobre ambos conceptos era la Summa theolog., I1>-1lae q. 11-12.

58 Los ejemplos Papa dormit/non dormit son habituales en los tratados de logica.

59 Montalvo trata sobre todo la cuestién del bautismo en La cuestién conversa (Diaz de Montalvo,
2008: §§ 6, 8, 32y 46).

60 Rom. 6.3: an ignoratis quia quicumque baptizati sumus in Christo lesu in morte ipsius baptizati sumus.

6 Tit. 3.5: salvos nos fecit per lavacrum regenerationis et renovationis Spiritus Sancti. La Glossa or-
dinaria anota: per lavacrum regenerationis| baptismi, in quo deposito veteri homine generatur novus;
y et renovationis Spiritus sancti] quia qui credit quotidie magis et magis renovatur per Spiritum in bap-
tismo datum.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 193

bautismo de Cristo (Lucas 3[.21], y en este pasaje la Glosa de Beda)®. Luego no
hay una apertura del honor y la vanidad. [§ 11] Ademas, son mas deseables los bie-
nes de natura que los de fortuna, y la salud corporal y la desaparicion de la fiebre
y otros sintomas no proceden de la eficacia del bautismo, sino que los sacramen-
tos pertenecen al orden de la providencia divina, cuando acompana la devocion
de los que los reciben; se otorgan a algunos, y a otros no®. [§ 12] La causa de tu
sofisteria fue que sabes que los fieles que proceden de judios se bautizan movi-
dos mas por ardor de la codicia que por el de la devocidn, y asi ta infieres recta-
mente que comprenden que no han sido limpiados por el sagrado bautismo®.
Pero tu argumentacion es herética, porque dices que la eficacia del bautismo no
obra nada, por mas que no tenga ningtin efecto sobre los que se han bautizado
fingidamente; de ahi no se sigue de modo absoluto que el bautismo no tenga efi-
cacia, porque todos su efectos si concurren en aquellos cuya voluntad abraza el
sacramento con devocion. [§ 13] Debiste decir: ‘Esto lo creen falsamente), y literal-
mente dices: ‘con ligereza consideran..” Utilizaste en materia de fe este verbo ‘con-
sideran’ (perpendent) sin un adverbio que delimitase la accion verbal. Y no se dala
ocasion de ruina, pues de otro modo cualquier prohibicidn seria ocasion de ruina.
Luego esta ocasion seria recibida, y no dada; asi como cuando regia inmaculada la
ley vieja, tomando ocasion por medio del precepto, [el pecado] moria®. [§ 14] Asi
pues no deben ambicionar dignidades, porque el Evangelio prohibe el apetito des-
ordenado de honra, y lo que no es licito apetecer no es licito pedirlo, lo cual es pro-
pio de los judios, quiero decir, ambicionar (Proverbio 1, junto con la Glosa: “Habra

62 Lc. 3.21;  factum est autem cum baptizaretur omnis populus et lesu baptizato et orante apertum est
caelum. La Glossa transcribe un amplio pasaje de Beda, del que puede destacarse: Unde cum baptiza-
tum populum diceret nihil magnum addidit, sed baptizato lesu et orante dicit apertum celum, quia dum
ille aquas Iordanis subiit: ‘Nobis celi ianuam pandit’ et dum caro innoxia aquis frigentibus tingitur oppo-
sita quamdam noxiis rumphea ignea restringitur nec ibi Christo celum cepit aperiri, sed his verbis osten-
ditur virtus baptismi. Orat autem ut nos ad orandum informet, ut post baptismum precibus et ieiuniis et
eleemosynis et aliis bonis celum nobis aperiatur (Glossa ad Lc. 3.21).

63 Cf. Aquino, Summa theolog., I1I* q. 69 a. 8 ad 4: Ad quartum dicendum quod sanitas corporalis non
est per se effectus Baptismi, sed est quoddam miraculosum opus providentiae divinae.

64 Para entender bien lo que sigue, debemos tener en cuenta el texto completo de Montalvo que
fray Juan pone en entredicho (y que tergiversa): “Pues cuando estos nuevos fieles ven que por ese
cisma son apartados de los correligionarios de Cristo, separados de los cargos publicos e incluso difa-
mados de forma gravisima, es facil que consideren no haber sido lavados por las aguas del bautismo
y que la fuerza del bautismo no produce ningtin efecto y se propicia la ocasion de caer en la herejia”
(Nam cum isti noui fideles uident sectione illa se esse a Christi confidelibus segregatos, ab officiis publi-
cis separatos necnon et grauissime diffamatos, leuiter perpendent sacri baptismatis undas non esse ablu-
tos nec uirtus baptismi aliquid operari, et esset occasio, ut in haeresim laberetur). (Diaz de Montalvo,
2008:127 y 173).

65 La frase es dificil de entender. He supuesto como sujeto “el pecado’, basandome en la fuente
que el autor maneja (Rom. 7.8): occasione autem accepta peccatum per mandatum operatum est in me
omnem concupiscentiam sine lege enim peccatum mortuum erat.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

194 Pedro Martin Barios

alli una sola bolsa” [Prov. 1.14])%. El argumento, de este modo, es que es un adve-
nedizo atraido por las venerables dignidades de la Iglesia de Cristo quien incesan-
temente gafie que estd decepcionado por no conseguirlas, como el perro cuando
se le escapa la presa, el qual garie.

[§ 15] Todo lo anterior lo he dicho tanto por emulacién de la ley de Dios como
por temor de dar cuenta sobre el entendimiento de la ley, que sera reclamado a los
sacerdotes en el dia de la remisién, pero también de la justisima venganza, diciendo
con Malaquias 2: “De su boca ha de salir la ley” [Mal. 2.7], y Exodo 28, con la Glosa
[Ex. 28.2]%, y Job 20%. Pues en Proverbios 1: “Los estultos desprecian la sabiduria y la
doctrina” [Prov. 1.7]. El error en la ley del siglo no es igual que en la ley de Dios. Pro-
verbios 21: “El hombre que yerra en el camino de la doctrina vendra a permanecer
en compaiiia de los gigantes” [Prov. 21.16] (en la Glosa: “es decir, de los demonios, de
los que se habla en Job 22: ‘He aqui los gigantes”, etc. [Iob 26.5]). 6

[§ 16] Para que, creyendo que he vertido estas opiniones y que he trabajado en
servicio de la Iglesia de Cristo, la soberbia, consuncién de las buenas obras, no co-
rrompa la venida de Cristo y su recompensa, someto humildemente todo lo que
dicho ala discusién y al juicio de la sacrosanta Iglesia Romana y de sus doctores ca-
télicos. Fin.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Amador de los Rios, J. (1875). Historia social, politica y religiosa de los judios de Espaiia y
Portugal (Vols. 1-3). Imp. de T. Fortanet.

Azcona, T. (1973). Dictamen en defensa de los judios conversos de la Orden de San Jerénimo
a principios del siglo XVI. En Studia Hieronymiana. VI Centenario de la Orden de San
Jerénimo (Vol. II, pp. 347-380). Rivadeneyra.

Beinart, H. (1961). The Judaizing movement in the Order of San Jeronimo in Castile. Scripta
Hierosolymitana, 7, 168-192.

Belmonte Diaz, J. (1989). Judios e Inquisicién en Avila. Caja de Ahorros de Avila.

Beltran de Heredia, V. (1941). Nebrija y los te6logos de San Esteban de principios del siglo XVI.
Ciencia Tomista, 61, 37-65.

66 Prov. 1.14: sortem mitte nobiscum marsuppium unum sit omnium nostrum. La Glossa apostilla: De
latronibus generaliter patet, quia sociis quos conquirunt prede portionem promittunt, sed et Christi per-
secutores quoscumque sibi poterant adiungebant quos eum sequi videbant extra Synagogam faciebant,
id est sua communione privabant (Glossa ad Prov. 1.14).

67 El pasaje se refiere a la vestimenta de los sacerdotes, y la Glossa anota: Faciesque vestem sanc-
tam) opera iustitie sanctitatem virtutum ornamenta (Glossa ad Ex. 28.2).

68 Se trata de la segunda reprension de Sofar a Job, sobre los bienes efimeros del malvado y el ad-
venimiento del dies irae.

69 La cita no necesita demasiadas aclaraciones (salvo que el pasaje citado de segundas es Iob 26.5).
Los gigantes a que alude Proverbios son interpretados por la Glossa ordinaria, efectivamente, como
“demonios”: spiritus demoniorum cum his quos deceperunt penis sub acti torquentur (Glossa ad Prov.
21.16).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

El ambiente anticonverso en la Universidad de Salamanca de finales del siglo xv 195

Beltran de Heredia, V. (1961). Las bulas de Nicolas V acerca de los conversos de Castilla.
Sefarad, 21(1), 22-47.

Benito Ruano, E. (2001). Los origenes del problema converso. Real Academia de la Historia.

Bernaldez, A. (1962). Memorias del reinado de los Reyes Catélicos, que escribia el bachiller
Andrés Berndldez, cura de Los Palacios (M. Gémez-Moreno y J. de M. Carriazo, Eds.).
Tipografia Blass.

Carrete Parrondo, C. (1975). Los conversos jerénimos ante el estatuto de limpieza de sangre.
Helmantica. Revista de filologia cldsica y hebrea, 26(79-81), 97-16. https://doi.org/10
.36576/summa.2870

Cartagena, A. de (2022). Defensorium Unitatis Christianae. https://bibliotecacartagena.net/
monografia/defensorium-unitatis-christianae

Coussemacker, S. (1991). Convertis et judaisants dans l'ordre de Saint Jerome. Un état de la
question. Melanges de la Casa de Velazquez, 27, 5-27. https://doi.org/10.3406/casa.1991.2583

Cuervo, J. (1914-1915). Historiadores del Convento de San Esteban de Salamanca. Imp. Catélica
Salmanticense.

Diaz de Montalvo, A. (2008). La causa conversa (M. Conde Salazar, A. Pérez Martin, C. Valle
Rodriguez; con la colaboraciéon de R. Guerrero Sancho, Eds.). Aben Ezra.

Escudero, J. A. (2005). Estudios sobre la Inquisicién. Marcial Pons Historia.

Garcia Garcia, A. (2011). Synodicon Hispanum: Vol. X. Cuenca y Toledo. Biblioteca de Autores
Cristianos.

Glossa = Froehlich, K. (1992). Biblia cum glossa ordinaria (ca.1480-1481) (ed. facs. con intr. de
A. Rusch y M. T. Gibson). Brepols.

Gonzalez Rolan, T. y Saquero Suarez-Somonte, P. (2012). De la ‘Sentencia-Estatuto’ de Pero
Sarmiento a la ‘Instruccion’ del Relator. Abez Ezra.

Hernandez Franco, J. (2011). Sangre limpia, sangre espariola. El debate sobre los estatutos de
limpieza de sangre (s. XV-XVII). Catedra.

Herrera Vazquez, M. (2022). La inquisicion en el monasterio de Guadalupe. Editorial de la
Universidad de Extremadura.

ISTC = Incunabula Short Title Catalogue, British Library. http://www.bl.uk/catalogues/istc

Labajos Alonso, ]. (2010). Proceso contra Pedro de Osma. Universidad Pontificia de Salamanca.

Ladero Quesada, M. A. (2016). Judios y conversos de Castilla en el siglo XV. Datosy comentarios.
Dykinson.

Ladero Quesada, M. F. (1988). Apuntes para la historia de los judios y los conversos de
Zamora en la Edad Media (siglos XIII-XV). Sefarad, 48, 29-57.

Ladero Quesada, M. F. (2000). Libros de acuerdos del Consistorio de la ciudad de Zamora
(1500-1504). Ayuntamiento de Zamora-UNED, Centro Asociado de Zamora.

Lehmann, V. y Martin Barios, P. (2021). Un nuevo inédito proconverso en el contexto de la
rebelion toledana de 1449. El cédice 14 de la Catedral de Oviedo. Sefarad, 81(2), 379-448.
https://doi.org/10.3989/sefarad.o21-013.a

Lilao Franca, O. y Castrillo, C. (2002). Catdlogo de manuscritos de la Biblioteca Universitaria
de Salamanca: Vol. II. 1680-2777. Ediciones Universidad de Salamanca.

Llopis Agelan, E. y Ruiz Garcia, E. (2019). El monasterio de Guadalupe y la Inquisicion.
Ediciones Complutense.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://doi.org/10.36576/summa.2870
https://doi.org/10.36576/summa.2870
https://bibliotecacartagena.net/monografia/defensorium-unitatis-christianae
https://bibliotecacartagena.net/monografia/defensorium-unitatis-christianae
https://doi.org/10.3406/casa.1991.2583
http://www.bl.uk/catalogues/istc
https://doi.org/10.3989/sefarad.021-013.a
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

196 Pedro Martin Barios

Llorca, B. (1949). Bulario pontificio de la Inquisicion espariola en su periodo constitucional
(1478-1525) segun los fondos del Archivo Historico Nacional de Madrid. Pontificia Universita
Gregoriana.

Llorente, J. A. (1812). Anales de la Inquisicion de Espaiia: Vol. I. Desde el establecimiento de la
Inquisicion por los Reyes Catélicos hasta el aiio 1508. Imprenta de Ibarra.

Lopez Gomez, O. (2021). Larevuelta de 1449 en Toledo. Historiografia y estado de la cuestion.
eHumanista conversos, 9, 253-283.

Lopez Martinez, N. (1954). Los judaizantes castellanos y la Inquisicién en tiempo de Isabel la
Catdlica. Aldecoa.

Marcos Rodriguez, F. (1964). Extractos de los libros de claustros de Salamanca. Siglo XV (1464-
1481). Universidad de Salamanca.

Martialay Sacristan, T. (2017). Conversos y atribucién de identidades conversas en tiempos
de la expulsién de los judios de la didcesis de Zamora. En A. Cortijo Ocafia y R. Amran
(Eds.), Vivir en Minorias en Espariay América: (siglos XV al XVIII) (pp. 33-46). Publications
of eHumandista. University of California.

Martin Abad, J. (2001-2016). Post-incunables ibéricos. Ollero & Ramos.

Martin Bafios, P. (2019). La pasion de saber. Vida de Antonio de Nebrija. Universidad de
Huelva.

Martin Bafios, P. (2020). Pedro Martinez de Osma: Inquisicién y censura académica
en Castilla. Una reevaluacion. Studia Aurea, 14, 213-270. https://doi.org/10.5565/rev/
studiaaurea.377

Martinez Gazquez, J. (2013). Utrum infidelium ritus sint tolerandi? En J. Martinez Gazquez
y J. Victor Tolan (Eds.), Ritus infidelium. Miradas interconfesionales sobre las prdcticas
religiosas en la Edad Media (pp. 223-246). Casa de Velazquez. http://books.openedition
.org/cvz /19767 https://doi.org/10.4000/books.cvz.19767

Monteiro, P. (1749-1750). Historia da Santa Inquisi¢cao do reyno de Portugal, e suas conquistas.
Regia Officina Sylviana, e da Academia Real.

Netanyahu, B. (1999). Los origenes de la Inquisicion. Critica.

Pastore, S. (2010). Una herejia espariola. Conversos, alumbrados e Inquisicion (1449-1559).
Marcial Pons Historia.

Pulgar, F. (2022). Claros varones de Castilla. Letras (M. I. de Paiz Hernandez, P. Martin Barios,
y G. Pontén Gijon, Eds.). Real Academia Espafiola.

Round, N. (1966). La rebelion toledana de 1449. Aspectos ideolégicos. Archivum, 16, 385-446.

Rubio Garcia, L. (1997). Los judios de Murcia en la Baja Edad Media (1350-1500). Coleccion
documental II. Ediciones de la Universidad de Murcia.

Sicroff, A. A. (1985). Los estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos XV'y
XVII. Taurus.

Sigiienza, J. (1907-1909). Historia de la orden de San Jeronimo (]. Catalina Garcia, Ed.). Bailly
Bailliere e Hijos.

Sudrez Fernandez, L. (1964). Documentos acerca de la expulsion de los judios. Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, Patronato Menéndez Pelayo.

Tipografia y diserio editorial en Zamora: de Centenera al siglo XXI (2004). Biblioteca Publica
del Estado en Zamora.

Torre, A. de la (1949). Documentos sobre relaciones internacionales de los Reyes Catélicos
(Vol. I). Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Patronato Menéndez Pelayo.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 171-196


https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.377
https://doi.org/10.5565/rev/studiaaurea.377
http://books.openedition.org/cvz/19767
http://books.openedition.org/cvz/19767
https://doi.org/10.4000/books.cvz.19767
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.08

Varia






ESTUDIOS LITERARIOS

LA DEMONIZACION DEL EROTISMO FEMENINO Y LA ENFERMEDAD MENTAL
EN LA POETICA DE ANNE SEXTON Y ALDA MERINI: CRITICA DE GENERO

THE DEMONIZATION OF FEMALE EROTISM AND MENTAL DISORDER IN ANNE
SEXTON AND ALDA MERINI POETRY: A GENDER BASIS CRITICS

VICTOR ANGUITA MARTINEZ
Universita degli Studi di Bari Aldo Moro
victor.anguita@uniba.it

ORCID: 0000-0003-3276-0218

Recibido: 11-01-2023
Aceptado: 21-05-2023

RESUMEN

Este trabajo se presenta como un analisis discursivo, con una perspectiva de género, de los
poemas “Her Kind” de Anne Sexton y “Amai teneramente” de Alda Merini, con la intencién
de verificar la posible existencia de un imaginario diabdlico relacionado con la sumisién o
transgresion femenina. A través del analisis de las elecciones léxicas de las autoras analiza-
remos la concepcion diabdlica del impulso sexual de la mujer y de la disidencia, prestando
especial atencion a la simbologia herética y brujeril. El analisis de las metaforas buscara en
todo momento recuperar la relacién implicita de la postura de las autoras frente a las ex-
pectativas de género.

Palabras clave: Anne Sexton, Alda Merini, demonizacién femenina, discurso de género, cri-
tica de género.

ABSTRACT

This article is focused on the poems “Amai teneramente” by Alda Merini and “Her Kind”
by Anne Sexton. By a discourse analysis of the text with a genre approach, we aim to verify
the possible existence of a gender discourse in their poetry, either submissive or transgres-
sive. Through the study of the lexical choices, we will analyze the diabolical conception of
women sexual impulse and dissidence, paying special attention to the heretical and witch-
craft symbology. To do so, we will seek the implicit relationship between these metaphors
and the author’s position against or within gender expectations to finally conclude defining
the perception they have of themselves in their poetical personae.

Keywords: Anne Sexton, Alda Merini, Female demonization, Gender discourse, Gender
basis critics.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:victor.anguita%40uniba.it?subject=
https://orcid.org/0000-0003-3276-0218
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

200 Victor Anguita Martinez

1. INTRODUCCION

El empoderamiento femenino resultante de la convulsion social que surgio tras el
desprestigio del proletariado y del capitalismo* ayud6 a desempolvar las voces opri-
midas de dos realidades incoémodas: la sexualidad activa de la mujer y los trastor-
nos mentales. Meretrices, brujas o poseidas... distintas galas visten los mecanismos
de defensa de un tradicionalismo que asignaba a la mujer un rol doméstico y una
exclusién de la vida social.

Hasta principios del siglo xx, las mujeres carecieron de representacion legislativa
y, por ende, no solo su integridad quedo sin tutela, sino que también les fue negada
cualquier intervencion posible en los cambios histéricos que afectaron a la socie-
dad (Paz Torres y Casas Diaz, 2018:156). Sin embargo, desde cuando finalmente con-
sigui6 infiltrarse en la esfera publica, la mujer “ha logrado eliminar estrictas normas
de conducta, una severa moral sexual y la permanencia obligada [...] en la esfera
privada” (Jana Aguirre, 2013: 120-122), consiguiendo asf introducir rapidamente mas
cambios que en todos los siglos anteriores. De este modo, durante la edad Moderna
y en plena efervescencia reivindicativa, se retoman eufemismos heréticos y deni-
grantes para desprestigiar la disidencia femenina y la “anormalidad”:

La caza de brujas fue, por lo tanto, una guerra contra las mujeres; fue un intento
coordinado de degradarlas, demonizarlas y destruir su poder social. Al mismo
tiempo, fue precisamente en las cdmaras de tortura y en las hogueras en las que
murieron las brujas donde se forjaron los ideales burgueses de feminidad y do-
mesticidad. (Federici, 2014: 255)

De forma andloga, el enfermo mental también ha sido tachado de poseido por el
diablo y marginalizado en el devenir de la historia debido a la “imagen del terror”
(Foucault, 2016) construida en torno a él y que provoco la llegada de los manico-
mios como templo de retiro para el aquelarre* de la sinrazén.

Dentro este juego pendular entre las leyes de lo bioldgico y de la imaginacion
por el que se demoniza la enfermedad mental y el instinto sexual de la mujer, nos

! La situacién econdmica, el crack de la bolsa y el desmoronamiento del mercado bélico tras las
guerras mundiales, sumado a la lucha proletaria obligaron a muchas mujeres a salir a buscar trabajo
para redondear los niimeros de la economia familiar. Haciéndonos eco de los estudios de Jana Agui-
rre (2013), su contratacion precaria, entre otros factores, contribuy¢ al alzamiento por sus derechos,
por un lado, y por el otro sirvié de trampolin para la autorreflexién de su rol social gracias a la auto-
nomia adquirida.

2 Segtin Ortiz (2019) el concepto “aquelarre” naci6 del compuesto de los tratados de tedlogos y de-
mondlogos diluidos en las leyendas populares. Sin embargo, en un principio, el término no ponia el
“énfasis sexista que la idea comun supone: efectivamente el mito del aquelarre en general culpa a las
mujeres de asistir al aquelarre, pero esto depende del demondlogo o tratadista y del momento histé-
rico que se trate. Al menos en el inicio de la construccion del mito, es decir, en plena manifestacion
del Renacimiento, la relacién aquelarre y hombre es general y neutra, no especifica ni responsabiliza
alas mujeres” (21).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femenino y la enfermedad mental 201

centramos en la configuracion subversiva de la lirica de Anne Sexton y Alda Merini.
Ambas conocieron los estragos emocionales, combatieron no solo contra el tras-
torno bipolar y la esquizofrenia que respectivamente padecieron, sino que también
manejaron el arte de amar saciando un apetito sexual sin respetar los protocolos
de una sociedad que exigia compostura. Una apetencia que, siguiendo los princi-
pios de las teorias de Freud, la psiquiatria del siglo xx consideraba sintomatolégica
o patologica cuando se trataba de la mujer. La histeria supuso la irrupcién de la se-
xualidad en la esfera clinica y con ella el cuerpo de la enferma deja de ser anatomo-
patolégico para pasar a ser un cuerpo sexualizado (Foucault, 2005: 380).

El presente estudio, partiendo de dicha sexualizacion del cuerpo alienado de la
mujer, recurre a la critica de género y al analisis discursivo para estudiar la inade-
cuacion a las expectativas de género por parte de las autoras en los poemas “Amai
teneramente dolcissimi amanti’, en Vuoto damore (Merini, 1991), y “Her Kind’, en To
Bedlam and Part Way Back (Sexton, 1963). En primer lugar, nos adentraremos breve-
mente en aquellos momentos de sus biografias que pudieran haber interferido en
la produccion de los textos y en los factores ético-sociales que configuraban el eti-
quetado ético de las buenas conductas. Posteriormente, buscaremos la posible exis-
tencia de un discurso de género a través del analisis de las elecciones léxicas. Para
este fin, estudiaremos la concepcion diabdlica del impulso sexual de la mujer y su
disidencia social, haciendo hincapié en la simbologia herética y brujeril, puesto que
estas imagenes han sido recurrentes desde la Edad Media para atacar tanto la suble-
vacion de clases como la trasgresion sexual femeninas e imponer una ortodoxia ca-
tolica moralista (Federici, 2014: 243-245).

2. ALDA MERINI: PSIQUIATRiA ENTRE AMORES, FAMILIA Y POES{A

Alda Giuseppina Angela Merini (Milan, 1931-2009) es una de las escritoras mas im-
portantes de la poesia italiana contemporanea de finales de siglo. Arropada por
Eugenio Montale, Giorgio Manganelli y Giacinto Spagnoletti, la poetessa del Navi-
glio consigue publicar sus primeras obras en tierna edad. Su extensa produccién en
verso y prosa esta caracterizada por un ingreso de diez afios en un centro psiquia-
trico, donde quedd a la intemperie de la crueldad institucionalizada en tratamien-
tos fisicos y el electroshock.

Hemos aqui la primera de las rupturas con los convencionalismos sociales, el es-
tigma de su enfermedad mental. Emanuela Carniti (2019: 73), hija primogénita de
la poeta, recuerda que:

[QJuando usci, ci accorgemmo che era anche uno stigma: lei era additata come “la
matta’, e io ero “la figlia della matta”. Nel quartiere ci si conosceva tutti, e tutti sa-
pevano, e molti indicavano e ammiccavano. A dire la verita, non solo gli stranei:
anche i parenti di papa le facevano sentire quella macchia.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

202 Victor Anguita Martinez

Anulada su integridad y cuestionada su autonomia como persona, también cayd
su autoridad como madre. La dificil relacion entre ellas quedé sellada para siempre
por su dedicacién a la vida publica y el desprestigio que muchos inculcaron a las pe-
queiias3, sefialando asi la repulsion social que caracterizaba al enfermo mental y la
puesta en juicio del rol materno silo consideramos con la perspectiva diacrénica de
mediados del siglo XX, ya que entonces no atender las exigencias de los hijos podia
suponer un fracaso de gran magnitud ante los ojos ajenos. Solo al final de su vida
las hijas consiguieron reconocer en su madre la gran figura intelectual que era y en-
cajar todas las piezas de una madre-poeta, como reconocia Emmanuela Carnini en
una entrevista para Alessandro Campaiola (2021):

Oltre la poesia, che era la molla interiore a cui non poteva sottrarsi perché piu
forte di lei, c'eravamo noi, le sue figlie. Pero dopo, molto dopo. Nel mezzo cera an-
che la malattia. Ha fatto del suo meglio come mamma, é stata molto importante,
ma —almeno per me— non sufficiente a livello emotivo.

La tltima cara del prisma de su contradictorio espiritu rebelde esta reservada a
su esfera sexual. Alda Merini reconoci6 siempre ser una mujer coqueta y de gran
erotismo (De Lillo, 2013). Contrajo nupcias en dos ocasiones, con Ettore Carniti y
con el poeta tarantino Michele Pierri, y también mantuvo relaciones de limites di-
fusos con ilustres y literatos de su época+ En pocas palabras, Merini encarna la exal-
tacion de una sexualidad en linea contraria a los ideales conservadores imperantes
en su contexto histérico. Su genio de la poesia irrumpia las convenciones tradicio-
nales de mujer, lo que seguramente fue un peso en su producciéon y una lucha, un
techo de cristal en el reconocimiento de su profesionalidad.

3. ANNE SEXTON: TERAPIAS GRABADAS, CONFESIONES EN VERSO

Anne Gray Harvey (Boston, 1928-1974) es el maximo exponente del género confe-
sional de los EE.UU. y premio Pulitzer de poesia en 1967. Comienza a escribir como
parte de la psicoterapia con la que trata su trastorno bipolar con tendencias suici-
das. Fue instruida inicialmente por John Holmes y después, impulsada por su gran

3 Al hablar de la informacién que los asistentes sociales daban a sus hijas en Reato di Vita, Alda Me-
rini (1994: 106) recrimina que a una de ellas “Non le dissero: “Tua madre & una grande poetessa’, le dis-
sero: “E soltanto una povera malata di mente”. Ed & cresciuta con questa ignoranza della societa.” Este
testimonio no seria la tnica evidencia de la preocupacién de la poeta en relacién con la imagen que
sus descendientes tenian de ella, ya que fue un tema recurrente en entrevistas y actuaciones televisivas.

4 En la entrevista para Veroli (2012: 24), Merini confesaba que el vinculo espiritual con Manganelli
y Quasimodo, en su bagaje como poeta, pasaba obligatoriamente por la unién carnal: “Soltanto conos-
cendo il corpo pit che la mente di Manganelli e di Quasimodo ho potuto capire quali malattie patisco,
perché la loro mente, come la mia, era in un corpo particolare e io quei corpi li ho conosciuti. Non
posso dire di non essere stata la loro amante o piti che altro laloro compagna, come sono stata amante
e compagna di mio marito Ettore e del mio secondo marito Michele Pierri. Non si puo parlare di una
persona se non la si & visitata dal di dentro, “conosciuta”

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femeninoy la enfermedad mental 203

amigo W.D. Snodgrass, frecuenta el taller poético de Robert Lowell, de quien ad-
quiere la perspectiva confesional de su obra (Middlebrook, 1998). Con ella, no solo
consiguio alterar los patrones arcaicos de la literatura con la exposicion de su inti-
midad y de su alma suicida, sino que puso de manifiesto una serie de argumentos
considerados tabt para la sociedad estadounidense de mediados de siglo y de do-
minio ampliamente patriarcal. Con dichos argumentos se gand el rechazo de una
gran parte de la critica y de algunos de sus contemporaneos, como Holmes, a cuyos
reproches contesté con su poema “For John Who Begs Me not To Inquire Further”.

En toda su obra existe un hilo conductor, la presencia constante de temas fe-
meninos y del cuerpo de la mujer (Mehrpouyan y Abbasnezhad, 2014: 201). Para
Sexton, la sexualizacion del cuerpo es un arma a su favor para reivindicar libertad
y reforzar las preocupaciones patriarcales de sus contemporaneas. En palabras de
Arce Alvarez (2010: 201): “Su poesia es, sobre todo, la creacién de una nueva imagen,
fotografia de una identidad construida a través de un lenguaje que deconstruye los
estereotipos femeninos. Asimismo, ilumina aquellos aspectos de la mujer silencia-
dos 0, mds atn, anulados.”

También es incuestionable que Anne Sexton se revel6 contra la posicion pasiva
de la mujer en cuestiones sexuales y que plasmo sus fantasias erdticas en poemas
dela talla de “The Ballad of the Lonely Masturbator”. A tenor de esa desviacion de la
norma moral y de la correccidn, su actividad sexual sobrepasa los confines del ma-
trimonio. La poeta busca consuelo en distintos amantes y comparte sin reparo tales
experiencias con el ptublico en “To My Lover Returning to His Wife”. En ultima ins-
tancia, tampoco temié desafiar al extremo el ojo fariseo del tradicionalismo puri-
tano de su entorno al divorciarse de Kayo, padre de sus hijas, Linda y Joyce.

El incumplimiento de su papel de esposa ideal, obediente y recatada no fue, sin
embargo, el peso mayor que tuvo que cargar. La compleja relacion con sus descen-
dientes también es muestra indirecta del empoderamiento femenino y de las pre-
tensiones maternales generalizadas por las construcciones sociales, el anhelo de
sus hijas por tener una madre normal, una ama de casa:

Cuando erais pequefias, Joy y ti siempre deciais: “Bueno, ojala tuviera una ma-
dre normal...!", y os referiais a una con delantal y con galletas y sin todas estas his-
torias con la maquina de escribir que tenian escandalizadisimas a las madres de
vuestros amigos... Pero yo me decia que mas me valia andar dando vueltas en
busca de la verdad y cosas asi... y al fin y al cabo si que iba a daros las buenas no-
ches y aleer “Buenas noches, luna’, o a cantarte nanas cuando llorabas. (carta de
Sexton recogida en Gray, 2015: 535)

Madre ausente, mujer adultera, suicida y bipolar... el coctel molotov de la perso-
nalidad de la poeta fue relevante en la marginalidad que vivi6 en primera persona
y que se reprodujo en los personae de su lirica. La discursividad de género se alzo
en su obra Transformations (1971), cuando reescribi6 los cuentos de los hermanos

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

204 Victor Anguita Martinez

Grimm tergiversando los personajes y ddndole un giro de tuerca gracias a sus prota-
gonistas marginalizadas, pero subversivas.

Si hay algo que atine a toda la critica es que Anne Sexton pagd con su vida y su
estabilidad emocional el anhelo de una perfeccién canonizada de la esfera privada
femenina para la que no estuvo preparada. Esta poeta en busqueda continua de
aprobacion a través de sus cartass puso fin a su vida sin llegar a comprender jamas
que mientras ella misma dudaba de sus capacidades, para el resto del mundo fue
fuente de inspiracion y para sus hijas motivo de orgullo.

Cada vez estaba mas orgullosa de la escritura de mi madre y empezaba a entender
que aunque su mirada, cuando estaba escribiendo, me recordaba inconscientemente
a su enfermedad —como una marea secreta adherida al recuerdo—, mientras lo ha-
cia no estaba loca. Lo que la alejaba de nosotros no era su deseo de escribir, sino su
depresion [...] Por lo tanto, incluso cuando era pequeiia, entendi, intuitivamente, la
magia que se creaba cuando daba forma a un poema. (Gray, 2018:167)

4. LA DEMONIZACION DE LA SEXUALIDAD FEMENINA
4.1. Culpabilidad y exenciones de género

Por evidente que pudiera ser, para comprender los fundamentos de la doctrina
moral sobre el cuerpo femenino es necesario retomar la concepcién asimétrica
entre sexos, que presupone la debilidad de la mujer frente a la figura imperante de
la masculinidad. Esta fenomenologia condiciona la proyecciéon del impulso carnal
del hombre, junto a su apetencia sexual, en la provocacion femenina, basandose en
los preceptos catélicos del pecado capital. Como consecuencia directa, Martinez de
Lagos (2017:14-15) sefala que la evolucién teoldgica asent6 una “visién miségina del
discurso patristico, un discurso que va a determinar la construcciéon de una menta-
lidad basicamente mondstica que asocia la naturaleza femenina con la tentacion,
el sexo y el pecado”, y afiade que “no dejan de ser variantes sobre una misma consi-
deracion de la mujer claramente negativa y merecedora de acciones punitivas por
su propia naturaleza”. Dichas sanciones han mutado en una serie de simbolos o fi-
guras integradas en el entelado social de distintas épocas, imponiendo un canon so-
cial domesticador sobre la castidad, la virginidad y la compostura.

Por contraste, las voces disidentes pertenecian a un grupo repudiado de mere-
trices o prostitutas, personas de mala calafia cuya comparfiia era mejor evitar. La
denigracion de la actividad sexual y los juegos de atraccion femeninos quedaron
instaurados en el discurso patriarcal y en la supersticion occidental, feminizando
el mal y malignizando a la mujer (Ortiz, 2019: 24). Encontramos entonces dos en-
carnaciones principales de la trenza mujer-pasion-mal, donde la subordinacién o
dependencia del hombre es el resultado de un juego sucio: la femme fatale de los

5 Recogidas por su hija mayor y publicadas bajo el titulo traducido en espafiol Anne Sexton. Un au-
torretrato en cartas (Grey, 2015).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femeninoy la enfermedad mental 205

ultimos siglos, cuya exaltacion de sus dotes fisicas resulta ser una trampa irresis-
tible; y la bruja, que se vale de armas sobrenaturales para privar de raciocinio al
hombre con el fin de someterlo a su voluntad. Esta tltima da como resultado la de-
monizacion de su sexualidad y, de consecuencia, habra que exorcizarla (Federici,
2014: 263). La complejidad del origen de la segunda y su recurrente presencia en la
literatura requieren especial detenimiento.

4.2. Entre escobas, brujas y literatura

Una de las personificaciones del amor mas extendidas durante el Romanticismo fue
la rendicion. Inmolarse en el ser amado ha jugado un papel principal en el juego de
la seduccion y ha estado influenciado por los cambios sociales. El nacimiento del
psicoanalisis y el auge de movimientos sociales en respuesta a la tradicion moral
dieron lugar a un modelo muy difundido de feminidad “disturbante” (Berti, 2015:
130), a caballo entre la deidad y la brujeria.

En este contexto, la sociedad puso el punto de mira en el suefio y en el subcons-
ciente, en la fina linea que separa lo natural de lo sobrenatural, reconfigurando la
imagen de lo femenino (Scaraffia y Isastia, 2002: 25). Ahi precisamente entra en
juego el embrujo, que representa el amor como una privacion del sentido, una en-
trega al amado bajo la influencia de la magia. El amor pasa a ser un capricho feme-
nino, una trampa en la batalla por la unién, una imposicion ficticia de la santeria
emergente que inducia temer a las mujeres por ser destructoras del sexo masculino
(Federici, 2014: 259). Despierta de su letargo simbdlico la bruja y lo hace en sordina,
con una piel mas humana y desprovista de sus caracteristicas medievales. Lo hace
bajo el interés general, debido a la cultura moralista burguesa que se alzaba a favor
del conservadurismo y que polarizaba el sexo femenino en dos extremos irreconci-
liables: a un lado, encontramos la mujer taciturna, habil en las labores domésticas y
obediente; al otro, la mujer charlatana, solitaria y de dudosas compaiiias, alejada de
lo pautado y espejo de la marginalidad. La sociedad de finales del x1x y principios
del XX retom¢ la debilidad® y la pulsion de la mujer frente a la tentacion para tajar
los discursos de lo femenino y contener la exposicion de la sexualidad femenina:

De nuevo los vestigios medievales de las malas mujeres se hacen patentes en
los desesperanzados grabados que presidian las puertas de estas instituciones de

6 En espafiol, ‘incémodo’.

7 Extrapolando las referencias a la evolucion del mito de Circe de Berti (2015: 130) y extendiéndolo a
la literatura del siglo X1x y xx, la autora sefiala un cambio de perspectiva a este respecto: “Il tema della se-
duzione e in primo piano assoluto adesso, la magia e in genere solo uno degli strumenti di questa seduzione,
espressione di un'analogia simbolica per cui il fascino’ —malvagio— che lei esercita sugli uomini € magia”.

8 “Del modelo social impregnado por la doctrina catdlica emergfa la idea que consideraba a las
mujeres seres propensos a ser llevados por la lujuria y el crimen, seres que con sus malas artes, como
descendientes de Eva, podian arrastrar al hombre hacia conductas pecaminosas, hacia nuevas formas
del pecado original”. (Paz Torres y Casas Diaz, 2018: 164)

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

206 Victor Anguita Martinez

castigo: Mujeres vagantes, ladronas, hechiceras y alcahuetas. Aparece nuevamente
la imagen de la mujer alejada de la moral imperante que debe ser castigada do-
blemente, por el mal cometido y por incumplir con los mandatos conservadores y
miséginos de una sociedad donde si la mujer honrada no ostenta privilegios, me-
nos atn ha de disponer de ellos la mujer presa. (Paz Torres y Casas Diaz, 2018:167)

Dicha marginalizacién y demonizaciéon también quedd recogida en la creacion
de personajes que pueblan la literatura’ y que dieron lugar a la lexicalizacion de
metaforas relacionadas con la disidencia y la cultura del terror. No es extrafio en-
contrar, ademas de dichas “instituciones de castigo”, similes figuras en la literatura
internacional®, desde la femme sans merci a la femme fatale, pasando por la mujer
vampira o la gitana. Esta ltima guarda una relacion bastante estrecha con la sim-
bologia de la bruja, pues su alma errante es conocedora de las artes del embrujo, el
embuste y el engafio, vistiendo a su vez otra dualidad: o es una morena con largos
cabellos y de una atraccién magnética en su juventud —recordemos el personaje
de Esmeralda de Victor Hugo— o es una vagabunda cubierta de trapajos, santera
de profesion.

Los poemas que someteremos a analisis son un ejemplo tangible del trato que
tanto Anne Sexton como Alda Merini dieron a su condicién de mujer y que man-
tienen la tradicion cultural-literaria. En ellos, la seduccion y la patologia psiquica
invierten la exclusion y el estigma para convertirse en sefial de identidad, de auto-
definicion. Para comprender la analogia entre ambas, nos guiamos por la defini-
cion de la pasion amorosa de Franco Fornari (1985: 13), para quien el amado tiene
“l'impressione di non essere mosso dal proprio Desiderio e fosse un altro a farlo
muovere. La seduzione quindi si struttura come espressione del propio desiderio
alienato”. Dicho “traslado” de la voluntad, por extension, es equiparable al de la sin-
tomatologia de los trastornos mentales que padecieron las poetas.

5. SIMETRIAS Y METAFORAS SEXUALIZADAS EN ANNE SEXTON Y ALDA MERINI
5.1. Ternura, juego y diagnostico tras “Amai teneramente”

La poesia meriniana esta caracterizada por “el uso de la contradiccidn, de la de-
riva, con todas las consecuencias que de ellas se deducen el desdoblamiento, el la-
berinto, el juego de espejos invertidos y deformados” (Arriaga Florez, 2018: 483). La
poeta dedic6 una buena parte de su obra al ingreso en el manicomio, a lo desolador
y esperanzador que el paso por la institucion mental supuso para su yo enfermo. Sin

9 Véase Lara Alberola (2010).

1° Segtin Franco Fornari (1985: 12), esta internacionalidad se debe a que “alla base della dottrina de-
monologica delle streghe sta dunque I'idea centrale della seduzione, che Freud ha descritto come ris-
contrabile nelle fantasie sessuali infantili, in forma di fantasma originario. Il quale non avrebbe una
giustificazione storica, in senso stretto, in quanto i fantasmi originari sono considerati da Freud come
potenze immaginarie filogenetiche, e quindi comuni a tutte le culture”.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femeninoy la enfermedad mental 207

embargo, la mayor parte del publico la conoce como ‘poeta del amor’ y es precisa-
mente en esta lirica amorosa donde podemos encontrar algunas presunciones de
género que demuestran su postura fuera de la norma.

La demonizacion de su fuerte caracter y feminidad no pasa indiferente ni si-
quiera a su familia, que también hace uso del simbolismo diabdlico para reclamar
la fuerza de su impasibilidad: “Non era semplice avere a che fare con il suo lato
“vampiresco’, tanto piu da figlia, e non e facile raccontarlo, non ¢ facile avere una
madre accentratrice e dispotica” (Carniti, 2019: 129). Esta no sera la tinica ocasion
en la que Alda Merini venga descrita como un ser poseido, puesto que ella misma
hace uso de tal adjetivacion en el siguiente poema:

AMAI TENERAMENTE

Amai teneramente dei dolcissimi amanti
senza che essi sapessero mai nulla.

E su questi intessei tele di ragno

e fui preda della mia stessa materia.

In me l'anima c'era della meretrice

della santa della sanguinaria e dell'ipocrita.
Molti diedero al mio modo di vivere un nome
e fui soltanto una isterica.

La oralidad de este poema representa una de las maximas de la narracion meri-
niana, aunque se aleje en parte del uso recurrente de la mitologia clasica y del misti-
cismo catdlico en sus versos cuando canta a la experiencia del manicomio, al amor,
al abandono o a la condicién femenina.

Lo que si encontramos en el texto es la contradiccion genética de su obra, que
desde el comienzo lleva por bandera la marginalidad de la interaccién amorosa.
El mero uso del plural en el primer verso “dolcissimi amanti” es en si un acto puro
de rebeldia contra los “habitus de género™, que estipulan la exclusividad de la
union fisica-espiritual. Ademas, pone en relieve que los amados ignoran los sen-
timientos que despiertan en la poeta, eximiéndolos de cualquier culpa y sefia-
lando la vulnerabilidad ante su trampa. Hemos aqui una definicién por contraste
de la feminidad en Merini que corresponde al binomio tradicional de identifica-
cién de las mujeres (Martin de Doria, 2000: 627): el modelo de mala, la encarna-
cion del pecado y el vicio, y la idealizacion total de su pureza y virtuosidad, de
referente mariano.

1 Por ello se entiende “un sistema de normas profundamente interiorizadas que, sin expresarse
nunca total ni sistematicamente, rigen la relacion de hombres y mujeres con su cuerpo” (Rodriguez,
2003, como se citd en Arriaga Florez, 2002: 27).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

208 Victor Anguita Martinez

En esta ocasion, el vinculo carnal se aleja del misticismo de su obra tardia, en la
que se decanta por los aforismos® y por una serie de poemarios de fuerte influencia
catdlica®. Alejandose la palabra poética y la union celestial de los amantes, en estos
versos Merini representa al amor como una trampa, una tela de arafia que cons-
truye con premeditacion; recupera los conceptos romanticos del amor entendido
como autodestruccion o redenciéon. Observamos en los versos “E su questi intessei
tele di ragno / e fui preda della mia stessa materia” la subversion de su condicién fe-
menina, la sumisién del amante a su capricho y su concepcién del amor como una
pérdida de la autonomia, un embuste y un consumo. No solo el amante juega a per-
der, sino que ella misma combustiona su bienestar durante la partida.

Se trata de una vision patriarcal de dominacion para la que, como afirma Martin
de Doria (2000: 628), Alda Merini recurre a la diminutio persona mediante “masca-
ras marginales” con el fin de degradar su identidad. En su interior conviven la me-
retrice, la santa, la sanguinaria, y la ipocrita. Todas las trasformaciones de su alma
se basan en la tradicion literaria y en la semidtica de los sexos con la que la socie-
dad del siglo x1x castigaba la sexualizacion de la feminidad y la apetencia sexual de
la mujer. Cabe destacar que la lirica amorosa de la poeta del Naviglio milanés da
mayor peso al erotismo y la lujuria, afirmaciéon que la poeta aclara con sus propias
palabras: “ma io sono una donna molto erotica. Pero la passione € una cosa, I'amore
¢ un altra” (Merini, 2007b: 31). Por lo tanto, se reconoce en la pecaminosidad del
sexo, en la meretriz de baja casta que vende su cuerpo, en la sanguinaria que por ex-
tension evoca las figuras vampirescas fundadas en la hechiceria y la hipécrita que
posee la conviccidn con la adulacion®.

Queda latente que la fuente de sus versos no es otra que la toda tradicion litera-
ria y moralista emergente en los codigos éticos burgueses. La autodestruccion de su
identidad poética en canones de género parece subyacer mas alla de su apetencia
sexual, son premisas extraibles en el cierre del poema “Molti diedero al mio modo
di vivere un nome / e fui soltanto una isterica”. Aborda la tematica terminolégica del
diagndstico y disminuye incluso su estado de salud al hacerse eco de las premisas
psiquiatricas que avanzabamos en la introduccion y que incluian la teatralizacién
de la enfermedad, la opresion de la sexualidad cuyo estado demencial no impli-
caba el ingreso en manicomio, sino el seguimiento por un neurélogo en un hospi-
tal (Foucault, 2005). Asimismo, en este ultimo verso, la poeta se describe desde una
perspectiva reduccionista del ser y recalcando la exclusion social. Coincidimos con

2 Entre otros, Aforismi (Merini, 1992) y Aforismi e magie (Merini, 1999).

3 Se trata de un conjunto de obras inspiradas en personajes y hechos biblicos, publicadas en la
primera década del siglo xx1: Corpo damore: un incontro con Gesu (Merini, 2001); Magificat. Un incon-
tro con Maria (Merini, 2002); La carne degli angeli (Merini, 2003b); Poema di Pasqua (Merini, 2003a);
Francesco, canto di una creatura (Merini, 2007a); y Mistica damore (Merini, 2008).

4 Esta vision de la bruja como adultera y lujuriosa, fue configurada durante el xv1 y xv11, y se su-
maba a las creencias populares por las que las brujas eran parteras que practicaban métodos anticon-
ceptivos e infanticidio (Federici, 2014: 252-255).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femeninoy la enfermedad mental 209

Arriaga Florez (2018: 492) en que las desviaciones perversas son consecuencia di-
recta de su paso por el manicomio, cuya anomalia sentencié el sentido de pertenen-
cia e identidad social de la poeta, asumiendo asi un proceso de discriminaciéon que
lallevé a la negacion de si misma y a la escritura autolesionista.

5.2. Cazadoras del amor volantes en “Her Kind”

Para comprender el proceso de composicion de este poema y la intencién comu-
nicativa de la autora, la critica literaria cuenta con el legado biografico de Diane
W. Middlebrook (1998: 130). La bidgrafa narra que Anne Sexton, preocupada por el
resultado final del manuscrito de su primera publicacion, rebuscé entre sus boce-
tos alguna pieza que supusiera el corolario de la naturaleza autobiografica de su
obra. De este modo, reescribié un poema de 1957 titulado “Night Voice on a Broom-
stick” y lo renombré “Witch” en 1959. En un primer momento decidié adoptar la
estructura del soneto y troncar los versos por la mitad hasta alcanzar un total de
38 versos breves que tampoco colmaron su satisfaccion. Después, opté por redu-
cir el numero de versos, pero alargando su extension silabica. Como consecuencia
directa de estas reescrituras y a diferencia de otras obras de la poeta en la que las
estructuras métricas o la rima estan mas descuidadas, en este poema, al haber pa-
sado por la estructura del soneto, observamos un cuidado especial a la rima en las
dos primeras estrofas que remarca la importancia que la poeta daba a sus recita-
les. La version definitiva goz6 de una calida acogida y se convirti6 al poco tiempo
en el poema de apertura de sus recitales y en unos de los poemas mas aclamados
por el publico:

Her Kind

I have gone out, a possessed witch,
haunting the black air, braver at night;
dreaming evil, I have done my hitch

over the plain houses, light by light:
lonely thing, twelve-fingered, out of mind.
A woman like that is not a woman, quite.
I have been her kind.

I have found the warm caves in the woods,
filled them with skillets, carvings, shelves,
closets, silks, innumerable goods;

fixed the suppers for the worms and the elves:
whining, rearranging the disaligned.

A woman like that is misunderstood.

I have been her kind.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

210 Victor Anguita Martinez

I have ridden in your cart, driver,

waved my nude arms at villages going by,
learning the last bright routes, survivor
where your flames still bite my thigh

and my ribs crack where your wheels wind.
A woman like that is not ashamed to die.

I have been her kind.

El poema no deja margen de duda ante la evidente influencia del imaginario co-
lectivo y la sancion de la sexualidad femenina en el cuerpo grotesco de la bruja, hilo
comun entre todas las versiones en borrador del poema desde el titulo. La voz con-
fesional en primera persona, la concatenacion de metaforas o similes arraigados en
la descripcion popular de este ser ermitaiio y huidizo, junto a la crudeza sintactica
sextoniana, ayudan a la poeta a autodefinirse con firmeza solo porque se distancia
de la critica situando todo el discurso en el pasado “I have been her kind” y usa el
comparativo “like that”.

La divisién tripartita del poema queda marcada por las aliteraciones en ‘present
perfect’ con las que inicia las estrofas y por el titulo a modo de estribillo-cierre en
cada una. La primera parece un espejismo de la construccion social asociada a la lu-
juria femenina mediante el vuelo nocturno y solitario, es decir, la figura de la femme
fatale que cuando se pone el sol sale a la caza de hombres “I have gone out [...],
haunting the black air”. La santeria de la que se arma esta mujer bruja no es solo re-
dentora de la debilidad pecaminosa del hombre, sino también su figura de ensuefio
“dreaming evil”. Anne Sexton contradice aqui la descripcién degradante del perso-
naje femenino, culpandose de nuevo sus impulsos.

Como deciamos anteriormente, esta proyeccion de la debilidad de la carne mas-
culina en la fisionomia femenina ha sido la herramienta de oro del discurso patriar-
cal, que vuelve a asomar con fuerza en “a possed witch”. Con dicho simil la poeta
manifiesta uno de los temas que mas espacio ocupan en sus sesiones de terapia’s,
que consiste en su insaciable apetito sexual y la concepcion de este como una pato-
logia psicoldgica, demonizado a intermitencias histéricas en la posesion satanica.
Sin embargo, en “A woman like that is not a woman, quite” la poeta no busca orna-
mentar su consciencia plena del juicio que sobre ella cae por no entrar en el molde
de la mujer ideal de su época, simplemente se considera a si misma una estirpe casi
deleznable. Anne Sexton reconoce sus carencias para el canon puritano-burgués al
que pertenecia, y al hacerlo, de algiin modo, reconoce vivir dentro de él.

5 La confidencialidad en el caso clinico de Sexton despertéd numerosas criticas respecto a la pu-
blicacién de las cintas de terapia entre la biografia de Middlebrook y Anne Accident of Hope: The The-
rapy Tapes of Anne Sexton, (Skorczewski, 2012). Ambas publicaciones fueron importantes a la hora
de trazar la biografia de la poeta, sin embargo, el revuelo mediético por parte de psiquiatras levant6
un debate sobre la ética profesional, del que destacamos las contribuciones de Chodoff (1992) y Judit
Viorst (1992).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femeninoy la enfermedad mental 21

La segunda estrofa, en cambio, esta contextualizada en el habitat de la bruja y
aborda la disputa de la reclusion hogarefia de la mujer en la vida en el interior de
la cueva. Es anecddtico que sittie dicha cueva entre bosques, posiblemente inspi-
rada por la posicion geografica de la morada de los Sexton, en el corazoén rural de
Maine. Sin embargo, sitiia esta segunda ‘stanza’ en dicha esfera privada, mostrando
la rutina a la que se encuentra encadenada y tomando una discursividad social de
género importante, si la observamos desde una perspectiva diacronica. La poeta
bostoniana comparte el cuamplimiento de sus funciones y el caudal de su poder ad-
quisitivo, esto es una sinécdoque de la prosperidad que su saber hacer trae con-
sigo. Llenar la casa de “estantes, armarios, muebles” demuestra ser una necesidad
casi compulsiva para demostrar que es capaz de ofrecer a las personas a su cargo
una vida completa, sin renuncias. De este modo, satisface el rol social asignado a
la mujer y refuerza la dicotomia que engrana dicha estructura patriarcal en que
el hogar es una prision, pero a la vez es un techo seguro y cobijo, como demuestra
con la simplicidad del simil “warm caves”. El cuidado de los hijos también esta pre-
sente en “fixed the suppers for the worms and the elves”; en este verso, sin alejarse
de la metaforizacion de la brujeria, Anne Sexton trata con sutileza todas las res-
ponsabilidades asociadas a su género, pero cumple con su funcién a regafiadien-
tes —“whining”—. El mero hecho de lamentarse y de no demostrar felicidad con
las funciones que le han sido confiadas como madre —es importante recordar la
depresion post-partum que padecid y su poca desenvoltura en el cuidado de sus
hijas— levanta critica y repulsion, como refleja poco mas adelante: “A women like
that is misunderstood”. Ademas, con esta comparacion “Sexton acutely feels this so-
cial pressure to conform and the lack of an identity which embraces both her status
as a woman and a writer” (O’Neill, 1996: 252).

En la tercera estrofa convive su tendencia suicida con el adulterio de un modo
mucho més metaférico. Anne Sexton toma tierra y se vanagloria —“ridden your
cart”; “waved my nude arms”— de llevar las riendas'* y dirigir a su antojo las pasio-
nes mas bajas “your flames still bite my thigh”. La interaccién amorosa se mime-
tiza con un juego de supervivencia en el que ella no tiene nada que perder, ya que
la muerte no le despierta ningun tipo de temor. Con “A woman like that is not as-
hamed to die” termina de sacudir la tltima gota de cuanto disidente hay en ella, ya
que al cantar al suicidio completa el esquema de sus imperfecciones como mujer
casta, madre modelo y cristiana puritana. Al igual que sucedia con Alda Merini, la
escritura de Anne Sexton evidencia “the dual nature of Sexton’s poetry as a cathar-
tic process and destructive urge” (Mehrpouyan y Abbasnezhad, 2014: 201). Una ca-
tarsis que, en cualquiera de los casos, abogaba por la visibilidad de una realidad
problematica que resolver.

16 En el anlisis que Arce Alvarez (2010: 205) hace del poema, esta metafora adquiere una trasgre-
sion de género que representa el control de la vida de uno mismo, se asocia a la figura masculina del
conductor que dirige su vida.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

212 Victor Anguita Martinez

6. CONCLUSIONES

El analisis pormenorizado de los dos poemas nos permite aunar en una discursivi-
dad de género las trayectorias poéticas y biograficas de Anne Sexton y Alda Merini,
que avanzan yuxtapuestas en la misma direccién. A pesar de las distancias geo-
histéricas entre ambas, hemos podido comprender que ambas poetas conciben su
condiciéon mental y la patologizacion de su sexualidad segtin los postulados de la
psiquiatria Moderna, en la ruptura con la normalidad.

Ambas poetas parecen tener intereses en comun a lo largo de su trayectoria, se-
nalada seguramente por la sintomatologia de sus enfermedades mentales. Tanto
Sexton como Merini abordan principalmente las cuestiones psiquidtricas en sus
primeras obras, que alternan con poesias de amor, hasta acercarse a la fe al final de
sus vidas en busca de una redencion.

En lo que se refiere a los aspectos de género, la disidencia y la lucha por salir
de la esfera privada emerge del interior del universo simbélico de los poemas, vis-
tiendo reivindicacion, culpa y condena. Las poetas parecen conscientes de su estilo
de vida poco convencional, de la rebeldia detras de su presencia; la asocian a la de-
nigraciéon que parecen sufrir y de la que se inspiran para metaforizar su discurso,
escondiéndose detras de cuerpos grotescos, mal vestidos, desprovistos de belleza.
Recurren sobre todo a aquellas almas heréticas con las que la tradicion ha identifi-
cado lo pecaminoso y la lujuria. La bruja, la sanguinaria, la meretriz... son las voces
de la alucinacién sintomatica de sus patologias y de la equidad que ansiaban. Ade-
mas, también arrastran los postulados sociales sefalados por Zufiiga Afiazco (2018:
231), por los que la mujer es el origen del descontrol masculino y tergiversadora del
orden moral, basandose en sus iméagenes de incitadoras.

La demonizacion de la feminidad en Sexton y Merini no se limita al reducido
corpus de este trabajo. En el caso de Merini, en “Due poesie per Q.” dentro de Vuoto
damore, resuenan los patrones de reduccion del individuo femenino no merecedor
de amor: “Invece tu d'amore mi incendiasti / 1a sopra i ghetti, a porta Garibaldi, /
come avessi la veste di chiazzata / gitana oppure donna mal vestita”. También toma
como referente a las brujas de Macbeth para escribir su Diario (1986). En cambio,
Sexton recurre a la figura de la bruja en “The Double Image™$, donde las brujas re-
presentan la reverberacion del sentimiento de culpa y el reproche de su familia
por sus intentos de suicidio. En otras palabras, ese imaginario grotesco, herético y

7 En el Diario, ademas de la demonizacién femenina, encontramos otras pinceladas de referentes
grotescos como Rita Fort, famosa asesina de la posguerra o Adalgisa Conti, escritora que también pasé6
parte de su vida ingresada en el manicomio (Camps, 2015).

18 “Nothing sweet to spare / with witches at my side. The blame, / I heard them say, was mine. They
tattled / like green witches in my head, letting doom / leak like a broken faucet; [...] I let the witches
take away my guilty soul. [...], Too late, / too late, to live with your mother, / the witches said. [...] Too
late to be forgiven now, the witches said. / I wasn’t exactly forgiven” (Sexton, 1999: 35-42).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femeninoy la enfermedad mental 213

brujeril acompaiiara la obra de las poetas cada vez que se condenan por no haber
satisfecho sus roles de género y sus funciones maternales.

Para finalizar, aunque ambas poetas no reconocieron jamas un activismo inten-
cional en su obra, la mera exposicion de este simbolismo y la repercusion media-
tica de sus trabajos son en si mismo un acto de rebeldia. Se trata de un acto llego de
riesgos porque, como sefiala Martin Gonzalez (2003: 182), “el identificarse con una
bruja contiene una ventaja y una desventaja al mismo tiempo, pues el ser bruja-
poeta puede derivar hacia una capacidad autoexpresiva liberadora pero también
marginar o alienar a la mujer en el mundo masculino que ha intentado invadir”.
Alienadas por su expresion artistica, por su biologia y por su patologia, ese fue un
riesgo que ambas figuras estuvieron dispuestas a correr, creando parte de su uni-
verso simbolico gracias a cuerpos de mujeres atractivos o grotescos, cuestionando
las posiciones de poder, reconceptualizando el amor o la seduccién. Adoptaron una
voz visible y publica, una voz que las hizo proclamarse dos de las figuras literarias
mas importantes de la poesia contemporanea internacional.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Arce Alvarez, L. (2010). La bruja poeseida: transgresién y reivindicacién de la voz femenina
en la poesia de Anne Sexton. En C. C. Piflero y E. Pifiero (Eds.), Arte y mujer: visiones de
cambio y desarrollo social (pp. 199-220). Horas y horas.

Arriaga Florez, M. (2002). La lujuria es un monumento secreto: Cuerpos y eros en Alda
Merini. Philologia Hispalensis, 16(2), 21-37.

Arriaga Florez, M. (2018). Alda Merini: cartas desde el manicomio. En J. Neira y M. Martos
(Eds.), Identidad autorial femenina 'y comunicacion epistolar (pp. 483-500). UNED.

Berti, I. (2015). La metamorfosi di Circe: Dea, maga e femme fatale. Status Quaestionis, (8),
110-140.

Campaiola, A. (2021, 22 marzo). Alda Merini, mia madre: il ricordo di Emanuela Carniti.
Mar dei Sargassi. https:/[www.mardeisargassi.it/alda-merini-mia-madre-il-ricordo-di
-emanuela-carniti/

Camps, A. (2015). La reivindicacion de la diversidad en Alda Merini: para una lectura de
L'altra verita. Diario di una diversa. En M. Martin Clavijo, M. Gonzalez de Sande, D.
Cerrato y E. M. Moreno Lago (Eds.) Locas, escritorasy personajes femeninos cuestionando
las normas: Actas del XII Congreso Internacional del Grupo de Investigacién Escritoras y
Escrituras (pp. 227-241). Alciber.

Carniti, E. (2019). Alda Merini, mia madre. Manni.

Chodoff, P. (1992). The Anne Sexton Biography: The Limits of Confidentiality. The Journal of
the American Academy of Psychoanalysis, 20(4), 639-643.

De Lillo, A. (2013). La pazza della porta accanto; conversazione con Alda Merini. Documental
producido por Marechiariofilm y RaiCinema. Italia: C. G. Entertainment.

Federici, S. (2014). Calibdn y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacion originaria (V. Hendel y
L. S. Touza, trads.). Traficantes de suefios.

Fornari, F. (1985). Carmen adorata: Psicoanalisi della donna demoniaca. Longanesi&C.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://www
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

214 Victor Anguita Martinez

Foucault, M. (2005). El poder psiquidtrico. Curso en el Collége de France (1973-1974). Fondo de
cultura econémica.

Foucault, M. (2016). Storia della follina nell’Eta Classica (M. Galzigna, Trans.). BUR Rizzoli.

Gray, L. (2015). Anne Sexton: Un autorretrato en cartas (A. Catalan, B. Clark, J. D. Gonzalez-
Iglesias y A. Rebolledo, trads. y eds.). Ediciones Linteo.

Gray, L. (2018). Buscando Mercy Street. El reencuentro con mi madre, Anne Sexton. Navona
Editorial.

Jana Aguirre, D. (2013). Aquelarre de abuelas, madres e hijas rurales. Empoderamiento y
redefinicién de lo femenino en el Cono Sur americano. Cuadernos Kore. Revista de
historia'y pensamiento de género, (8), 119-148.

Lara Alberola, E. (2010). Hechiceras y brujas en la Literatura Espaiiola de los Siglos de Oro.
PUV.

Martin de Doria, C. (2000). Metéforas de la identidad femenina: Alda Merini. En Asociacién
Espariola de Semidtica, Miradasy voces de fin de siglo. Actas del VIII Congreso internacional
de la Asociacion Espariola de Semiética (pp. 627-630). Asociacién Espariola de Semidtica.

Martin Gonzalez, M. (2003). Discursividad sexualy poder disciplinario:unavisién foucaultiana
en la obra de tres poetas americanas. Servicio de publicaciones de la Universidad de la
Laguna.

Martinez de Lagos, M.E. (2017). La mujer como tentacién maligna. Ars bidulma, (7), 13-52.

Mehrpouyan, A. y Abbasnezhad, S. (2014). Feminism and feminine culture in modern
women writers’ Works: With special reference to Anne Sexton and Audre Lorde. Procedia:
Social and Behavioral Sciences, 158, 199-205.

Middlebrook, D. (1998). Anne Sexton. Una biografia. Circe.

Merini, A. (1986). Laltra verita: diario di una diversa. Libri Scheiwiller.

Merini, A. (1991). Vuoto damore. Einaudi.

Merini, A. (1992). Aforismi. Nuove Scritture.

Merini, A. (1994). Reato di vita: autobiografia e poesia. Melusine. Associazione culturale per
comunicare saperi ed esperienze di donne.

Merini, A. (1999). Aforismi e magie. Rizzoli.

Merini, A. (2001). Corpo d'amore: un incontro con Gest. Farissinelli.

Merini, A. (2002). Magnificat. Un incontro con Maria. Farissinelli.

Merini, A. (2003a). Poema di Pasqua. Acquaviva.

)
)
Merini, A. (2007a). Francesco, canto di una creatura. Farissinelli.
Merini, A. (2007b). Uno spettro da amare. Intervista con Alda Merini. Kappa Vu.
Merini, A. (2008). Mistica damore. Farissinelli.

O'Neill, M. (1996). Sex and Selthood in the Poetry of Anne Sexton. In E. Lecazno, I. Moskowich,
S. Gonzalez Fernandez, & A. L. Soto Vazquez (Eds.), Many Sundry Wits Gathered Together.
Actas Congreso de Filoloxia Inglesa (pp. 251-259). Universidade da Coruna.

Ortiz, A. (2019). La comprensién magica de la feminidad. Opiniones demonolégicas acerca
de las mujeres y las brujas. Edad de Oro, (38), 17-34.

Paz Torres, O., & Casas Diaz, L. (2018). Presidio, castigo, prostitucion: Mujeres en el siglo XIX.
Revista Critica Penaly Poder, (15), 150-179.

Scaraffia, L., & Isastia, A. M. (2002). Donne ottimiste. Femminismo e associazioni borghesi
nell’Otto e Novecento. Il Mulino.

(
(
(
Merini, A. (2003b). La carne degli angeli. Farissinelli.
(
(
(

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09

La demonizacion del erotismo femeninoy la enfermedad mental 215

Skorczewski, D. (2012). An Accident of Hope. The Therapy Tapes of Anne Sexton. Routledge.

Sexton, A. (1963). To Bedlam and Part Way Back. Houghton Mifflin.

Sexton, A. (1971). Transformations. Houghton Mifflin.

Sexton, A. (1999). Anne Sexton. The Complete Poems. Mariner Books.

Viorst, J. (1992). Listening at the Keyhole: The Anne Sexton Tapes. The Journal of the American
Academy of Psychoanalysis, 20(4), 645-653.

Veroli, L. (2012). Alda Merini: ridevamo come matte. Melusine. Associazione culturale per
comunicare saperi ed esperienze di donne.

Zuiiiga Afiazco, Y. (2018). Cuerpo, género y derecho. Apuntes para una teoria critica de las
relaciones entre cuerpo, poder y subjetividad. Revista Ius et Praxis, 24(3), 209-254.

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 199-215


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.09




ESTUDIOS LITERARIOS

LA DIOSA AMBARINA: ECOPOETICA DEL ETERNO FEMENINO EN LA POESIA
DE EGUREN

DIOSA AMBARINA: ECOPOETICS OF THE ETERNAL FEMENINE IN EGUREN’S POETRY

PEDRO MARTIN FAVARON PEYON
Pontificia Universidad Catélica del Perii
pfavaron@pucp.edu.pe

ORCID: 0000-0002-1985-1679

Recibido: 14-04-2023
Aceptado: 10-05-2023

RESUMEN

El presente articulo realiza una lectura ecopoética de la poesia de Eguren a partir de la re-
currente presencia del eterno femenino en su obra. Para ello, se propone un didlogo con las
nociones de “verdadera poesia” expuestas en el célebre libro La diosa blanca de Robert Gra-
ves (1948). Una vez comprobada la consagracion a lo femenino en la poética de Eguren, se
da cuenta de la vinculacién de estas concepciones con la consciencia ecolégica. Asi mismo,
se sefiala cdmo este tipo de imaginacion poética puede contribuir a replantear las relacio-
nes que la modernidad hegeménica mantiene con la madre tierra.

Palabras claves: Eterno femenino, ecopoética, reminiscencias medievales, poesia peruana
moderna, imaginarios de la naturaleza.

ABSTRACT

This article undertakes an ecopoetic reading of Eguren’s poetry based on the recurrent pres-
ence of the eternal feminine in his work. To this end, a dialogue is proposed with the notions
of “true poetry” set out in the famous book The White Goddess by Robert Graves [1948]. After
verifying the consecration of the feminine in Eguren’s poetics, the link between these con-
ceptions and ecological consciousness is noted. It also points out how this type of poetic im-
agination can contribute to rethinking the relations that hegemonic modernity maintains
with mother earth.

Keywords: Eternal feminine, Ecopoetics, medieval reminiscences, modern Peruvian poetry,
imaginaries of nature.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 (CCBY-NC-SA 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:pfavaron%40pucp.edu.pe?subject=
https://orcid.org/0000-0002-1985-1679
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

218 Pedro Martin Favaron Peyon

1. INTRODUCCION

La poesia de José Maria Eguren (1874-1942), como la de todo auténtico poeta, tiende
a desbordar las calificaciones demasiado confiadas. Sin embargo, es posible afir-
mar que sus versos se vinculan, sin perder un apice de singularidad, con ciertos
aspectos del simbolismo francés y del modernismo hispanoamericano. Puede en-
tenderse que el modernismo fue una respuesta poética a la primacia del positi-
vismo que, desde mediados del siglo x1x, se habia apoderado del pensamiento de
buena parte de las élites letradas del continente'. Segun Octavio Paz (1990), es jus-
tamente “por haber sido una respuesta de la imaginacion y la sensibilidad al positi-
vismo y su vision helada de la realidad, por haber sido un estado de espiritu, [que el
modernismo] pudo ser un auténtico movimiento poético” (Paz, 1990: 129). Muchos
modernistas concibieron que lo auténticamente distintivo del genio latino era su
inclinacion estética e idealista. Desde finales del siglo X1X, se gestd entre algunos in-
telectuales de la época “el concepto del espiritualismo latinoamericano, articulado
por José Enrique Rodd y otros modernistas en contraste con el materialismo prag-
matico de América del Norte” (Barbas-Rhoden, 2014: 85). Resulta forzado preten-
der que Eguren calce de lleno en este movimiento creativo; su propuesta difiere en
mucho de la impronta de Rubén Dario, tanto como del tono épico de Santos Cho-
cano. Sin embargo, parece compartir un espiritu romantico que se aleja del animo
edificante de la modernidad hegemonica. Sus cantos surgen “con la calma campe-
sina” (Eguren, 1991: 59)% y, en buena medida, buscan una abolicién de la vida crono-
metrada y mecanizada que tiene lugar en “las ciegas capitales / de negros males / y
desventuras” (Eguren, 1991:186): aquella “region atea”, de “avenidas de miedo cerca-
das” (Eguren, 1991:104), en las que el poeta es ignorado y todos desprecian la pureza.

Se ha asegurado ya varias veces que “los modernistas hispanoamericanos reanu-
daron la tradicién europea de la poesia en lengua espafola, que habia sido rota u ol-
vidada en Espaiia” (Paz, 1998: 82). La propuesta de Eguren fue una de las primeras
del Perti contemporaneo que rompi6 (junto con su amigo Manuel Gonzalez Prada
y algunos otros poetas de su tiempo) con la herencia hispanista que habia carac-
terizado, hasta entonces, a la literatura peruanas. Sin embargo, esta ruptura no su-
puso un mero cambio formal, sino que también daba cuenta de nuevas inquietudes

! “El positivismo latinoamericano, mas que un método cientifico, fue una ideologia, una creencia.
Su influencia sobre el desarrollo de la ciencia en nuestros paises fue muchisimo menor que su imperio
sobre las mentes y las sensibilidades de los grupos intelectuales” (Paz, 1990: 129).

2 Todos los versos de Eguren pertenecen a la antologia de 1991 de la Coleccién Visor (véase la bi-
bliografia). Las otras referencias a la obra de Eguren pertenecen a sus poemas en prosa publicados en
el libro Motivos, publicado por primera vez en 1931.

3 Se refiere aqui a cierto modo de entender la tradicién poética hispanica que era hegemonica en el
Pert republicano. Mariategui afirmé que “en nuestra literatura, Eguren es uno de los que representa la
reaccion contra el espanolismo porque hasta su orto, el espafiolismo era todavia retoricismo barroco o
romanticismo grandilocuente” (Mariategui, 2002: 299). Sin embargo, Mariategui reconoce que la forma
de la poesia de Eguren es de herencia espaiiola y, especificamente, de la “Esparfia gética” (2002: 300).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de Equren 219

espirituales. Octavio Paz, en su libro Los hijos del limo [1974], ha resaltado la relacién
del modernismo con los conocimientos herméticos y esotéricos, asi como cierta re-
cuperacion de los cultos mistéricos del antiguo mediterraneo; no fue solo un interés
erudito o arqueoldgico, sino que sus espiritus aspiraban a comulgar con una suerte
de “paganismo vivo” y un culto “ala naturaleza” (Paz, 1990:137). Al igual que ya habia
hecho el romanticismo aleman e inglés, el simbolismo y el modernismo sintieron
un emparentamiento entre su compresion de lo poético con ciertas formas de re-
ligiosidad primordial. Se pretendia, mediante estas recuperaciones, desmontar la
distancia (establecida por la modernidad cartesiana) entre el ser humano, Dios y
la naturaleza. Siguiendo semejante trayecto, la poética de Eguren se decanta hacia
una suerte de “misa verde” (Eguren, 1991: 43); es decir, la busqueda de una comunién
con las plantas, con la tierra, con los astros celestes y los mundos suprasensibles. De-
bido a las rupturas ejercidas por la modernidad hegemonica en las sociedades occi-
dentales (o fuertemente occidentalizadas, como la limefia), realizar esta vuelta a la
inmanencia de lo sagrado implicé que los poetas no tuvieran “mas remedio que in-
ventar mitologias mas o menos personales, hechas de retazos de filosofias y religio-
nes” (Paz, 1990: 85). En el caso de Eguren, su imaginacion poética encontrara en la
Edad Media europea una fuente inagotable de simbolos y figuras para expresar una
poética onirica de la naturaleza.

Mariategui [1928] evidenci6 que el espiritu poético de Eguren “es tal vez el tinico
descendiente de la genuina Europa medioeval y gética” (Mariategui, 2002: 301)+ en
la literatura latinoamericana. ; Cual fue la importancia que Eguren concedio a esta
época? En la Edad Media se suscit6 una convergencia (expresada, por ejemplo, en
los poemas del ciclo artirico) entre el cristianismo y el paganismo. Entre el siglo x1
y X111, se produjo en Europa un intenso entrecruzamiento de las tradiciones cris-
tianas, célticas y orientales (estas tltimas traidas por los cruzados de Tierra Santa
o vehiculizadas al resto de Europa desde Espafa). Algunos cruzados quedaron es-
pecialmente impactados por su encuentro con “varias sectas cristianas herejes que
vivian bajo la proteccién musulmana y que no tardaron en apartarlos de la ortodo-
xia” (Graves, 1996: 535): entre los aspectos que tuvieron un mayor impacto, estuvo el
culto exaltado ala Virgen Maria, que ocupaba una importancia pareja a la de Cristo.
Ademas de ello, “el resultado mas memorable de las Cruzadas fue la introduccién
en la Europa Occidental de una idea de amor romantico” (Graves, 1996: 536), cuyo
entusiasmo poético haria de lo femenino un arquetipo ideal y motivacion de toda
accion noble y generosa.

4 Como se lee en un fragmento del poema “Medioeval’, del poemario La cancion de las figuras
[1916], ese tiempo aparece de forma simbdlica en Eguren como el momento maés propicio para la poe-
sia, cuando los trovadores cantaron exaltados por el eterno femenino: “Junto al Arno, dulce ahora flo-
recido y halagiierio, / las beldades nos parecen de la Logia las teorias;/ y son notas de perfume, son las
hijas del ensueno,/ son la mistica dulzura de las muertas alegrias. / Y esas reinas ideales con su velo
matutino, / ya se postran, ya contemplan la madona del retablo” (Eguren, 1991: 99).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

220 Pedro Martin Favaron Peyon

Como en los trovadores provenzales del medioevo tardio, la figura arquetipica
de la mujer (asociada al misterio, a la vida, a la naturaleza y a la muerte) tiene en
la poesia de Eguren un lugar preponderante. Esto, segtin Robert Graves en La diosa
blanca: gramdtica historica del mito poético [1948], es una constante de la “verda-
dera poesia”s. Graves plantea que la poesia era, desde la prehistoria de las culturas
occidentales, “un lenguaje magico vinculado a ceremonias religiosas populares en
honor de la diosa Luna, o Musa” (Graves, 1996: 10). Siguiendo esta linea interpre-
tativa, es posible conjeturar que en la poesia de Eguren la mujer se presenta, ante
todo, como simbolo de la luna, del eterno femenino y de la naturaleza creadora®.
No se trataria, por lo tanto, de la mujer de carne y hueso, sino de “la mujer en su
caracter divino: la encantadora del poeta, el inico tema de sus canciones” (Gra-
ves, 1996: 525). Este arrebato poético ante lo femenino tiene un simbolismo com-
plejo: no da cuenta, solamente, de una mujer imaginada como inagotable fuente
de bondad, sino que mas bien lo hace a través de una “mezcla de exaltacion y de
horror” (Graves, 1996: 16). La deidad de la poesia se presenta como cruel y dulce,
amable y perversa, dadora de vida y de muerte. Para evidenciar estas dinamicas de
la imaginacion poética, este articulo pone un especial énfasis en la interpretacion
del poema “La nifla de la lampara azul”, del libro La cancion de las figuras (1916),
de “La Walkyria”, de Simbdlicas (1911), y de la prosa poética “Sinfonia del bosque”,
del libro Motivos (1931); sin embargo, los temas sefalados atraviesan la obra de
Eguren de forma consistente, de principio a fin, por lo que se recurrira también a
otros de sus escritos.

2. LA NINA Y LA VALQUIRIA:

Segun Graves, “un verdadero poema es necesariamente una invocacion de la Diosa
blanca, 0 Musa, la Madre de Toda Vida, el antiguo poder del terror y la lujuria” (Gra-
ves, 1996: 29). Aunque la Diosa o la Musa pierde relevancia bajo el predominio del
clasicismo (de raiz apolinea), tiende a resurgir desde el fondo mismo de lo poético
y a “reafirmar su poder en los llamados Renacimientos Romanticos” (Graves, 1996:
532). ¢Podria entenderse, por lo tanto, que la poesia de Eguren tiene algo de esta
impronta romantica, en un sentido hondo del término (y no delimitado a un deter-
minado periodo histdrico)? Para Graves, la Diosa, asociada a la luna, es una figura
cambiante y polivalente; y tiene un rostro triple: “la Luna Nueva es la diosa blanca

5 “Verdadera en el moderno sentido nostalgico del original inmejorable y no un sustituto sinté-
tico” (Graves, 1996: 10).

6 “Eros, el amor, la belleza y el ‘eterno femenino), como simbolos del alma en sus distintos aspec-
tos y expresiones, son conceptos comunes en la filosofia platénica, neoplaténica y hermética. Esta in-
fluencia, que alcanza el Renacimiento, se renueva con espiritu innovador en la Alemania de finales
del siglo xv11I con escritores, poetas y musicos tales como Goethe, Schiller, Schlegel, Holderlin, Hoff-
mann, Beethoven o Schubert, todos ellos adalides del Romanticismo y el Clasicismo aleméan” (De Fa-
ramifian, 2022:1).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de Equren 221

del nacimiento y el crecimiento, la Luna Llena la diosa roja del amor y la batalla, y
la Luna Vieja la diosa negra de la muerte y la adivinacion” (Graves, 1996: 89). La at-
moésfera nocturna que prima en la poética de Eguren (“noche de insondable mara-
villas”) pareceria comprobar que, en buena medida, su poesia esta consagrada a la
luminosidad de la luna. De ella extrae sus momentos de discreto resplandor y la en-
soflacion de sus imagenes.

El eterno femenino en Eguren (1991) recibe diversos nombres y se manifiesta
con rostros variables, aunque casi siempre nocturnos: “la reina de la Fantasia” (26),
“Venus de Carrara” (28), “Deliciosa Mignon” (29), “hadas” (31), “barbara y dulce prin-
cesa de Viena” (35), “rubias virgenes” (37), “Eroe” (38), “virgen nacarina” (47), “diosa
ambarina” (55), “Syhna la blanca” (57), “la Tarda” (58), “Hesperia” (72), “nifia de la
lampara azul” (79), “parda sefiora” (83), “bella de Asia” (89), “nifia de la garza” (135),
“dama antigua” (150), “la loca del cielo” (169), “Sefiora de los preludios” (188), entre
otros. Estos nombres son como blasones nobiliarios con los que el poeta ensalza a
la amada. A pesar de los diversos nombres y los atributos antagoénicos, todas estas fi-
guras pueden ser pensadas dentro de la unidad trinitaria de la divinidad femenina.
No cabe duda del lugar preponderante del eterno femenino en las concepciones de
Eguren sobre la génesis poética. La poesia exalta lo femenino en todas sus manifes-
taciones, empezando como infante y luna nueva, suspendida fuera del tiempo: se
trata de la “nina retama’, que tiene una “rubia / palidez de luna” (Eguren, 1991:149), y
pendula fragil entre la vigilia y el suefio. Es en el poema “La nifia de la lampara azul”
en el que esta figura alcanzara su mas acabada revelacion:

Agil y risuefia se insinta,

y su llama seductora brilla,
tiembla en su cabello la gartia
de la playa de la maravilla.

Con voz infantil y melodiosa

en fresco aroma de abedul,
habla de una vida milagrosa

la nifia de la lampara azul.

Con calidos ojos de dulzura

y besos de amor matutino,

me ofrece la bella criatura

un magico y celeste camino.

De encantacién en un derroche,
hiende leda, vaporoso tul;

y me guia a través de la noche
la nifia de la lampara azul. (Eguren, 1991: 79)

Esta nifia es manifestacion virginal de la luna nueva, que guia al poeta “a tra-
vés de la noche”. Ella promete suefios y dichas afortunadas: la “playa de la maravi-
lla” y “una vida milagrosa”. Ha capturado el alma del poeta desde la tierna infancia

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

222 Pedro Martin Favaron Peyon

y la prefia de imagenes extraordinarias en “el romance de la noche florida” (Eguren,
1991: 145). Esta belleza infantil vuelve una y otra vez, con insistencia, en la poesia de
Eguren. Son “las nifias-mariposas” que “en los juncos navegan dulces y claras” (Egu-
ren, 1991: 122). En otros poemas se dice de la nifia sagrada, por ejemplo, que su ca-
bello olia “a nitido beso de abril” (Eguren, 1991: 92) o que de su mirada emergia una
“primaveral sensacion” (Eguren, 1991: 92), envuelta por “un atireo y tibio resplandor”
(Eguren, 1991: 93), semejante al de la luna. Sin embargo, la fragil juventud de la nifia
estd siempre, en la poética de Eguren, amenazada por la muerte. Inevitablemente la
nifia muere; con su partida se ahoga “el dia argentado” y al poeta lo embarga la cer-
teza de que no volvera “la belleza que mi alma adora” (Eguren, 1991: 87). La imagen
de la nifia eterna es una y otra vez evocada desde la “profunda soledad” del poeta, a
través de “la cancidon simbdlica” que recuerda los ojos y el corazon de la amada. La
atmosfera infantil y Iudica de la poética de Eguren no esta absuelta de la angustia
del tiempo y de la muerte; mas bien, es siempre consciente de que los “goces de la
infancia” y “los amores incipientes” de los afios primeros, “nunca han de durar”. Su
cancion melancélica (“funesta poesia”) contempla perpleja que “la dicha tempra-
nera a la tumba llega” (Eguren, 1991: 26-27). Sus poemas no pueden dejar de evocar
una “desolada visiéon de muerte” (37).

La muerte es el atributo definitivo de la Diosa cuando se manifiesta con “va-
cios ojos / y su extraiia belleza’, lanzando “ronca carcajada” (Eguren, 1991: 58). Por
eso mismo, si pensamos a la nifia como una de las manifestaciones del eterno fe-
menino, la muerte tiene que cumplir en ella una funcién redentora. Es posible in-
terpretar que la muerte salva a la nifia de caer en la opresion moderna, en la que
perderia (segun esta particular perspectiva) sus atributos divinos. La amada-nifia
del poeta, que “en sombras virgineas huyo de la vida” (Eguren, 1991: 39), muere
(“sangrando la piedad de la inocencia”) para absolverse del tiempo y no caer en las
garras del “Duque de los halcones” (40), el hijo del “dios de la centella” (106), que im-
pone sobre la mujer las reglas del orden patriarcal y es el “duefio del espanto y de la
ruina” (106). Al morir “canora y bella” (103), la nifia persiste en el recuerdo del poeta,
viviendo “instintiva o iluminada / en la luz de la muerte. ;Flor de la nada!” (100). De
esta manera, ella cruza virginal “el umbral de la muerte para unirse con el poeta en
un lazo de extrafios nudos” (Segura, 2020: 178). La nifia ha aprendido a “jugar con
la muerte” (Eguren, 1991: 140). La muerte engulle a la nifia para convertirla, ya en el
mundo simbolico, en férrea guerrera y rectora del destino de los seres humanos. Al-
canzada la plenitud de su ser femenino en el mundo post-mortem, es la Musa que
corona a los poetas y a los guerreros: en “vidente suefio” se acerca al poeta, trans-
formada en mujer plena “de obscura luz”. Ella inspira poesia y dicha; pero también,
en tanto regente de la destruccion, pone un férreo limite a la soberbia humana y al
4nimo edificante de la masculinidad. Es posible interpretar desde esta perspectiva
el simbolismo del poema “La Walkyria”:

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de Equren 223

Yo soy la walkyria que, en tiempos guerreros,
cantaba la muerte de los caballeros.

Mis voces obscuras, mi suerte lontana,

mis suefios recorren la arena germana |...]
No valen, no valen las duras corazas

y los guanteletes, las picas, las mazas |[...]

Soy flor venenosa de pétalo rubio,

brotada en las orillas del negro Danubio.

Y no desventuras mi faz manifiesta;

mi origen no saben los cantos de gesta.

Y sé de las ideas funestas y vagas;

y el signo descubro que ocultan las sagas.

Yo soy la que vuelvo continuo las fojas

del mal: las azules, las blancas, las rojas.

Sin tregua contemplo la noche infinita;

me inclino en la curva de ciencia maldita.

Y dando a mi cielo tristisima suerte,

camino en el bayo corcel de la muerte. (Eguren, 1991: 41-42)

En este poema, no es el poeta quien exalta a la Musa que lo inspira, sino que ella
es quien se afirma en primera persona. “A diferencia de la tradicion juglaresca’, en
Eguren ella es “cantora y personaje” (Anchante, 2012: 120); es ella quien, en el pa-
sado, cantaba a los guerreros, y ahora se describe a si misma sin la necesidad de un
poeta varén que interprete su palabra. En la mitologia nérdica, las valquirias eran
espiritus femeninos que elegian a los mas nobles guerreros que caian en el campo
de batalla para llevarlos al Valhala, el mundo de los antepasados’. En el antiguo
mundo europeo, el rol de las mujeres en el combate no se limitaba a los mitos y al
mas alla; segin Graves, entre los celtas y germanicos, era una “prerrogativa de las
mujeres” (Graves, 1996: 424) el entregar las armas a los guerreros. Las armas no solo
sirven para vencer al enemigo, sino también para alcanzar el mundo de los antepa-
sados inmortales mediante el heroismo?.

Sin embargo, la valquiria de Eguren, a pesar de ensalzar la virtud en la batalla,
también da cuenta de que nadie, por mas confianza que deposite en las armaduras
y en las espadas, podra resistirse cuando sea por ella elegido. El beso de “la flor ve-
nenosa de pétalo rubio’, de la “belle dame sans merci” (Anchante, 2012: 113), pone fin
alas escaramuzasy a los suefos de grandeza. La valquiria se impone sobre la volun-
tad de los reyes y de sus guerreros, para establecerse como una deidad irrefutable.

7 “Las valquirias eran vasallas de Odin. Estas divinidades femeninas se encargaban de abastecer su
mesa de alimentos y, por otro lado, conforme a la orden de Odin, elegian quiénes debian morir en ba-
talla y quiénes salir victoriosos. A eso se debe su nombre: val significa “muerte’, por lo que ellas eran
las encargadas de escoger a los muertos” (Llontop, 2020: 30).

8 “En el mundo nérdico, el valor es lo tnico que puede opacar a la muerte, motivo por el que los hé-
roes luchan con valentia sin temor a la llegada de la muerte, que ellos ven lejana” (Llontop, 2020: 30).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

224 Pedro Martin Favaron Peyon

El poema la presenta bajo sus tres semblantes: el azul de la infancia, el rojo de la
madurez y de la guerra, y el blanco del final de los latidos, que es a la vez acceso a
lo celeste y a la eternidad?. Aunque nadie (ni el propio Odin) conoce su origen, ella,
en cambio, ha descubierto los signos “que ocultan las sagas” y es portadora de una
ciencia infausta y destructiva. De esta manera, si bien la valquiria y la nifia se mani-
fiestan al poeta de forma muy diversa y hasta antagénica, lo conveniente (siguiendo
las dinamicas primordiales del mito poético) podria ser entenderlas como diferen-
tes instancias de la Diosa triple.

Las Musas inspiran a los verdaderos poetas. Algunas de ellas los lanzan a la
violencia y a la locura; otras, a la celebracion de la vida y al augurio. “Y la vir-
gen del lago contéme un sueiio, divina” (Eguren, 1991: 110). Pertenece a la luna el
don de la adivinacion y la videncia onirica; y también “la mistica sala / del infi-
nito helado de los muertos” (Eguren, 1991: 142). Cuando muestra el rosto tajante
de la partida, Eguren la llama “Amara, la que extingue la vida” (Eguren, 1991: 153),
la que quiebra las lanzas de quienes se suefian fuertes. Sin embargo, aun cuando
lleva el rostro de la muerte, la Diosa no deja de mostrarse bella y seductora ante
el poeta fiel, como “una rosa / que murmura gentil, misteriosa”; sus ojos son “ne-
gros y hondos”: “son la noche de todos los suefios” (Eguren, 1991: 165). La muerte
no es la antagonista del poeta, sino que lo ha prefiado, desde siempre, con las
imagenes de videncia; como el mismo Eguren escribi6 en uno de los poemas en
prosa del libro Motivos, “el ideal de la muerte es una aspiracién al infinito [...]
la metamorfosis del espiritu en la ternura de la luz [...] es el tiempo que renace
en el panorama de la luz” (Eguren, 2014: 164). El poeta acude a la “cita de amo-
res de la Muerte” (Eguren, 1991: 166) anhelando la disolucién de sus pesares en
el abrazo de quien fue siempre su amada. Sabiéndose amado por la Diosa, em-
prende la partida cantando y con confianza: “Voy por la senda blanca, / y como el
ave entono, / por mi tarde que viene / la cancion del regreso” (Eguren, 1991: 186).
La muerte es para el poeta un retorno a la unidad con lo divino. No es que no ame
la vida, por el contrario: “Debemos amar la vida para no temer la muerte, que es
un portico de renovacion” (Eguren, 2014: 167). Fallecer no es el final, sino que es
“un nuevo tramo en la escala del infinito”, en el que se “preludian nuevas bodas”
(Eguren, 1991:187). La muerte entrafia la regeneracion de la vida; en su caldera se
gestan “las almas verdes” (187). El culto al eterno femenino, radiante de dulzura,
pero no exento de espanto, permite al poeta comprender que lo perecedero par-
ticipa de lo eterno.

9 Anchante (2012) medita sobre estos colores en el poema de Eguren de manera un tanto diversa:
“lo azul se puede asociar con el linaje de los guerreros o también con su edad nubil (el azul es carac-
teristico de las jovencitas a las que se alude en muchos poemas); el blanco con su origen o raza (nér-
dico y en general occidental como en el universo egureniano), o el momento previo a la guerra: la paz;
el rojo, finalmente, como todo lo que atarie a violencia, sangre y muerte” (121).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de Equren 225

3. LA VIDA DEL BOSQUE

¢Qué tiene que ver el culto a lo sagrado femenino con una poética del territorio?
Aunque esto no sea del todo evidente a primera vista, ambas se implican. La Musa
no puede ser nunca la mujer doméstica. Ella vive en lo eterno, lejos de los desgastes
del tiempo, de la rutina cotidiana y de la sociedad patriarcal. El poeta consagrado
a ella no puede adaptarse a una era dominada por la eficiencia y la mercancia. La
poética de Eguren lleva implicita una denuncia a la modernidad hegeménica, go-
bernada por el pensamiento prosaico, el lenguaje técnico, la velocidad de la ma-
quinay la prepotencia humana que somete a la naturaleza. Lo femenino que exalta
el poeta es algo que excede a cualquier mujer; sin embargo, el “poeta inspirado” solo
“adquiere consciencia de la Musa por medio de su experiencia con una mujer en la
que la Diosa reside hasta cierto punto” (Graves, 1996: 671). Eguren ha contado en un
texto llamado “Visién Nocturna™, que, en la nifiez, durante un verano pasado en un
balneario, su corazén quedoé prendado de una nifia “vestida de blanco”, “muy altiva
pero delicada”. En una noche de fiesta, los muchachos fueron a un “cerro alegre” de
“rampas arenosas’; en esa ocasion, Eguren pudo estar cerca de ella y la contempld
arrobado: “Era la gentil remembranza de una vision celeste de la luna, era el astro
feliz que me enviaba mimos y era para iniciar mis poéticos suefios” (Silva-Santiste-
ban, 2012: 26). Pasaron esa noche asidos de la mano. “Sentia el clavel blanco de la
noche, este amanecer poético con toda mi alma” (Silva-Santisteban, 2012: 27). Esa
nifia, a la que no volvid a ver, muri6 en Europa tiempo después.

El hecho de ser un iniciado por la luna no es algo, entonces, que este articulo
esté imponiendo de manera forzada sobre Eguren, sino que era un hecho evidente
y asumido de forma consciente por él mismo. La muchacha, en su pureza infantil,
prendo su alma de nifio como le sucedié a Dante con Beatriz (en 1274) y a Petrarca
con Laura (en 1327). Aunque la mayoria de personas olvida sus experiencias de ena-
moramiento infantil, para estos poetas fueron el temprano comienzo de una consa-
gracion definitiva “al amor, a la imaginacion y a la belleza poética” (Hillman, 2017:
43). Eguren conservo el encuentro con la nifia como un recuerdo imborrable, fuente
de su vocacidn. El amor por la pureza de la nifia resguarda la propia alma del poeta
y permite la vinculacién de la naturaleza (humana y no-humana) con lo divino®; el
amor es, para el poeta, “la inica via de regreso a [...] su verdadera esencia” (De Fara-
mifidn, 2022: 3), su forma de participar en la unidad cdsmica que subyace a la apa-
rente multiplicidad de lo manifestado.

El poeta pasa del amor por una bella muchacha, a consagrarse desde enton-
ces al culto a la belleza, que se manifiesta en todos los seres de la naturaleza. La

1° Citado por Ricardo Silva-Santisteban (2012), quien afirma que es un escrito suprimido del libro
Motivos.

" “La figura del amor (Eros) se presenta como un conector entre dos realidades, como un media-
dor entre ‘lo divino’ y lo humano, entre las ideas y las formas, entre las esencias y las apariencias” (De
Faramifian, 2022: 2).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

226 Pedro Martin Favaron Peyon

muchacha, en si misma, si bien imprescindible, es ante todo un recuerdo de la ver-
dadera amada del poeta: el eterno femenino que ningiin hombre puede dominar,
que somete el corazén de los poetas e insufla los mas hermosos versos. Es justa-
mente por su caracter ajeno ala domesticacion patriarcal, que la Diosa triple, segiin
Graves, “es la Sefiora de las Cosas Silvestres, frecuentadora de las cimas de las coli-
nas boscosas” (Graves, 1996: 658). El eterno femenino revela al poeta “las nobles di-
chas forestales” (Eguren, 1991, 1992: 30). Y lo hace cantar, con mistico arrobamiento,
ala “paz en los campos, / y en la mégica luz del cielo santo” (Eguren, 1991: 59). Cielo
y tierra confluyen ante su percepcién acrecentada por el entusiasmo amoroso. El
eterno femenino invita al poeta a indagar en el misterio “que la Natura encierra”
(Eguren, 1991: 106) y el “femenil aroma” (120) en “donde bebe el alma” (178). Los
lobos, el capitan difunto, los duendes y elfos, los angeles, los espectros y los conju-
rados, los gigantones, asi como toda la multiplicidad de personajes extraordinarios
que proliferan en la poesia de Eguren (1991), parecen ser, al menos muchos de ellos,
parte del cortejo de la Diosa (en sus distintas facetas): ellos “cantan antiguas rondas
salvajes” (136) y nutren su euforia con “vino agreste” (137). En estos versos, el propio
bosque “estd rezando” (Eguren, 1991: 155) a la Diosa; y también los “saltamontes do-
rados / rezan / en atonia campestre / sus poemas” (175).

De esta manera, “al intentar captar la naturaleza, Eguren habria tratado de ilu-
minar el misterio inherente al origen del ser, para terminar en una dolorosa, aun-
que a veces exaltada, union panteista” (Silva-Santisteban, 2012:13). La exaltacion de
la unién y el dolor de la separacion no se contraponen de forma cancelatoria, sino
que parecen dos momentos de la dialéctica (ciclica) del espiritu poético. A pesar de
la aparente complejidad simbdlica, esta se expresa en la poesia de Eguren con can-
dorosa sencillez. Segtn escribié Enrique Bustamante y Ballividn, su poesia presenta
“el profundo sentimiento de la Naturaleza expresado en simbolos como lo siente
la gente del campo que lo anima con leyendas y consejas y lo puebla de duendes y
brujos” (Mariategui, 2002: 294). Todo en el cosmos regentado por la Diosa parece
estar vivo y tener una voz propia e irreductible. Tal vez sea en su poema en prosa
“Sinfonia en el bosque”, publicado en Motivos (que aparecié como libro por primera
vez en 1931), que se pone un mayor énfasis en el didlogo con la naturaleza:

El bosque es una emocion de fantasia, es como la flor del campo entero; la flor
de verde obscuro y aromas resinosas y ténicas de vida. El bosque es la sorpresa,
pero ésta se presenta en la escala alegre de sus claros o en sus umbrias dulces. Por
el bosque pululan los genios olorosos y las damas verdes invioladas. El espiritu
de la vida. El bosque es una afirmacion de la Naturaleza y un elemento vital que
aspira humedad de la atmésfera y tiende sus frutos a todos los seres organicos.
Alimenta desde el hombre hasta el cocén y la efimera, galvanizando los matices
ocultos y descorriendo los poderes magicos de la naturaleza campesina. En una

2 El libro Motivos recopilé diversas prosas poéticas que Eguren habia publicado previamente en
diversas revistas peruanas.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de Equren 227

concentracion harmonica de los valores primos de la Naturaleza. Es mas humano
que el mar, aunque éste sea una providencia. [...] Nos figuramos encontrar a la
nifia del bosque con el cabello rubio verdoso, como las lianas finas, con el cutis de
suave amarillez y los ojazos de gacela con las pupilas espantadas. Silvestre como
brotada de la esencia misma de las hojas y del herbazal. Aparecida en el claro, en
un poértico de ramas sombrias, nos daria la impresién de una divinidad campes-
tre, la que siempre creemos descubrir cuando seguimos el sendero del monte, cu-
bierto de yerba fina aterciopelada, que pide una belleza dulce para formar la obra
de arte de la naturaleza selvatica y misteriosa [...] Pero el bosque bravio o calmo
presenta nuevos aspectos. Hay un aspecto aristocratico que no es el de la encina
guerrera ni el de las serpientes; es del castillo de la selva, de la heredad sefiorial, de
Las Virgenes de las rocas. Donde Violante sentia el perfume de las piedras y con-
templaba los gavilanes que volaban sobre el abismo. Bosque de las virgenes musi-
cales, hijas de la floresta arcaica, del castillo verdoso y del ensuefio. Esas bellezas
musicales son el reflejo de las nayades y ninfas de pasados siglos. Hoy los elfos se
han civilizado y diana ha entrado a la escuela. Ha perdido su hufiarez, ya no es un
peligro, ya no hiere, ya no arafia por un beso [...] Pronto estos bosques viejos, re-
juvenecidos, vestiran smocking verde recortado a nueva forma [...] Antafio some-
tido a los faunos; hoy sometido al hombre. Para éste, para su filosofia, el nuevo
movimiento es involutivo [...] El bosque vivira siempre, sin perder su espiritu, sin
dejar de ser un bosque, sera siempre la primera campifia, una ciudad compuesta
de arboles que serian sus casas y palacios verdes. El bosque es la ciudad del valle,
Cosmopolis, la urbe pululosa, leda por el viento y el agua. La ciudad mistica y atra-
yente de un nuevo miro, que seria el alma vegetal, que alimenta la materia y el es-
piritu por su esencia vital de creacién constante. (Eguren, 2014: 175-179)

En Motivos, segtin ha dicho Ricardo Silva-Santisteban (2012:16), “Eguren trata de
captar el desenvolvimiento psicolégico de la naturaleza”. El poema no habla de un
bosque en particular, sino de uno arquetipico en el que encarnan las maltiples vir-
tudes de todos los bosques. Bajo el auspicio de la Musa, el poema se hunde en el
bosque, lo piensa y lo siente afectivamente, percibe los pensamientos de las savias
y se le revelan los espiritus que lo habitan. El alma del mundo se manifiesta en el
bosque con toda su fuerza tonificante y su imaginacion creativa, engendrando una
infinidad de formas vegetativas y animales vinculadas por un mismo soplo vital.
Gracias a esta potencia verde, el bosque nutre de si a todos los seres vivos, como
una gran madre. La nifia del bosque, como las virgenes de las rocas, parece ser la
manifestacion antropomorfa de “los valores primos de la naturaleza”; “brotada de la
esencia misma de las hojas y del herbazal”, una suerte de avatar que emerge desde
la psique colectiva del conjunto silvestre. Hay una musica secreta que brota entre
los arboles y que solo el poeta sensible capta.

El bosque, sin embargo, ha cambiado bajo la regulacién de la modernidad he-
gemonica y las manipulaciones de la razon instrumental. Parece haber perdido
algo de su naturaleza primigenia y selvatica, de sus inclinaciones mas agresivas;

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

228 Pedro Martin Favaron Peyon

y también, un poco de su misterio esta en riesgo. A pesar de ello, todo bosque que
quede en pie ante los apetitos de la industria sera siempre la manifestacién plena
del animo creativo de la madre naturaleza. Y entre sus arboles, lianas y raices, los
poetas siempre podran nutrirse del “alma vegetal’, que alimenta “la materia y el es-
piritu”. Hay en Eguren un intento, como en otros poetas simbolistas, “de unir lo es-
piritual con la materia” (Silva-Santisteban, 2012: 10). La materia se le manifiesta,
ante su mirada ensofiada, como pensante, dialdgica, cantante, rebalsada del dnima
mundi. No hay nada, para el poeta, que no esté vivo y que carezca de musicalidad,
de imaginacion y poesia. El bosque es una manifestacion vegetal del espiritu de la
Diosa triple.

Para dar cuenta de la hondura de la existencia, no basta el acercamiento obje-
tivo del método cientifico ni el lenguaje técnico. “Es necesario acercarse a ella, tam-
bién, a través de una arqueologia de la imagen” (Solares, 2021: 448). El arte poético
de Eguren parece siempre embarcado para encontrar la propia genealogia de sus
motivaciones estéticas. La infancia se manifiesta ante Eguren como un estado de
consciencia privilegiado. “En el pristino tiempo de la vida, con la inocente luz de
nuestros ojos, cuando vimos el mar por vez primera, una belleza impresentida, una
claridad celeste e impoluta, nos extasié en el silencio” (Eguren, 2014: 167). El nifio
es el arquetipo del poeta. “El niflo es una flor poética que da todo su perfume [...]
Su espiritu vuela para percibir el conocimiento, con la curiosidad de lo ignoto, pues
cada descubrimiento es para él una maravilla” (Eguren, 2014: 65). El poeta, por lo
tanto, es un hombre en quien la sensibilidad no ha sido corrompida. “En sus ojos
deslumbrados de infante, esta la explicacion total del milagro” (Mariategui, 2002:
295). El niflo percibe el alma de todos los seres del cosmos, ya que “él mismo tiene
la vida de los elementos simples; es como la tierra apta para el sembrio” (2014: 66).
Esto sucede de forma espontdnea en los nifios hasta que entran al colegio y la ins-
titucion pedagogica se encarga de ensenarle que solo los seres humanos poseen
razon y que el mundo debe ser dominado. Por eso mismo, Eguren propone una pe-
dagogia de la sensibilidad: “se debe cultivar el corazdén del nifio en ruta de energia,
libertad y nobleza; en el campo de lo bello que afina el alma y enaltece al hombre.
Para el niflo es necesario vivir en belleza” (Eguren, 2014: 67). Eguren evoca asi “la au-
rora de la vida” (Eguren, 2014:188), la madrugada edénica cuando las “almas tiernas,
infantiles / eran hermanas de las flores” (116). Y su poética trata de acercarse con
meditada sencillez al “idioma / del paraiso perfumado” (Eguren, 2014: 117), a la len-
gua adanica de la luna y de la madre tierra.

4. CONCLUSIONES

El canto al eterno femenino manifiesta la relacion de la humanidad con la vida, con
la tierra y con la muerte. ; Como retornd a la poesia de un poeta peruano moderno,
una exaltacion propia de los antiguos cultos celtas? Para Graves, “tales aprensiones,
convicciones u obsesiones son la fuente esencial de toda religion, mito y poesia y no

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de Equren 229

se las puede desarraigar por medio de la conquista ni de la educacion” (Graves, 1996:
553). Por eso mismo, vuelven de forma inesperada a agitar a todo espiritu sensible.
La originalidad de la poesia, segtin Graves, no residiria en extrafos procedimientos
de pirotecnia, sino en cantarle solamente a la Musa y en que el poete alcance a “de-
cirle la verdad acerca de él mismo y de ella con sus palabras apasionadas y particu-
lares” (Graves, 1996: 604). Los poetas serian, entonces, aquellas “almas incurables”
que conocen “los enigmas de la noche, de la muerte y del engaiio” (Graves, 1996: 99).
La poesia de Eguren, a pesar de su aparente simpleza, goza de una erudicién parti-
cular, que le permiti6 concebir una proliferacion de imagenes miticas y arquetipi-
cas de la ancestralidad europea.

Aunque, debido a su salud precaria, Eguren solo tuvo pocos afos de educacion
formal, realizé “privadamente sus estudios estéticos y literarios desde muy tem-
prana edad” (Silva-Santisteban, 2012: 23). Uno de sus hermanos mayores, llamado
Jorge, alento sus gustos poéticos y tradujo para él obras del italiano y del francés. El
gusto de su hermana Susana por el piano alimentd sus ensofiaciones musicales. Las
obras de Verlaine y de Edgar Allan Poe ejercieron una fuerte gravitacion sobre su
imaginario. Sin embargo, este conocimiento, si bien imprescindible, no basta para
dar cuenta de la hondura de sus intuiciones. “Su simbolismo”, escribié Mariategui,
“no depende de influencias ni de sugestiones literarias. Tiene sus raices en la pro-
pia alma del poeta” (Mariategui, 2002: 295). Se trataria, por lo tanto, de una voca-
cion insoslayable. Es posible, ademads, como afirma Blanca Solares (2021: 430), “que
laidea de la naturaleza como divinidad matriarcal constituye uno de los arquetipos
fundamentales en el desarrollo y transformacion (crecimiento) de la conciencia”;
por lo tanto, seria inevitable que, a pesar de ser una imagen reprimida por la edu-
cacion hegemonica y las religiones patriarcales, vuelva a emerger en la consciencia
moderna y perturbe las certezas de la razén edificante.

Parece importante aclarar que el hecho de que la poética de Eguren se alimen-
tara del simbolismo francés y de cierto imaginario medieval no significa que estu-
viese desvinculada de su época, de sus propias experiencias y de la intensa relacion
que mantuvo desde nifio con el paisaje costefio del Pert. Eguren pasé parte de su
infancia viviendo en las haciendas Chuquitanta y Pro, en las que trabajé su padre y
en las que el nifio José Maria encontré un clima mas propicio para su salud. Luego,
viviria casi toda su vida adulta en el balneario de Barranco, a orillas del océano Paci-
fico. En la poesia de Eguren aparecen paisajes que se desdibujan “en la bruma” (Egu-
ren, 1991: 25); este ambiente poético evoca la atmosfera liquida de la costa peruana.
La niebla de Lima “que se adentra en su extension, provoca no sélo el ambiente fan-
tasmal que tan bien supo captar Eguren, sino que, asi mismo, difumina los colores
hacia los matices y vela las formas hacia la imprecision” (Silva-Santisteban 2012: 11).
Eguren (1991) cantd también a las “punas y costas” (82), a las “nieves sagradas” de
las montanas andinas (81), a la “brilladora campifia” (103) y al “valle de la doliente
encina” (109), asi como a “los guarangales” del desierto, a “las totoras caidas” y a

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

230 Pedro Martin Favaron Peyon

los camarones que preifian, con los rios, los valles junto al océano (84). Los recuer-
dos de su infancia resurgen con “las almas campestres” que “con gran anhelo, / en
la espuma rosada / miran su cielo” (Eguren, 1991: 85); su poesia vuelve a cantar a la
“herbosa, brillante hacienda” y a “la capilla colonial” (Eguren, 1991: 91), en la que pe-
netraba el “fresco aroma cerril” y desde la que se podia vislumbrar a los “sauces lle-
nos de luz” (92). También a las “Virgenes piadosas de piedra de Huamanga” (Eguren,
1991: 127) y al “brillor campesino / cuando en la lenta misa, tras los ventanales / mi-
rabamos la cumbre del monte azul” (128).

Segun Graves, la tradicién poética primigenia tenia un ineludible vinculo con la
naturaleza, que hoy podriamos calificar de ecopoético (en el sentido de poesia que
canta a la unidad del ser con la totalidad c6smica):

[La funcién de la poesia] era en un tiempo una advertencia al hombre de que de-
bia mantenerse en armonia con la familia de las criaturas vivientes entre las cua-
les habia nacido, mediante la obediencia a los deseos del ama de casa; ahora es un
recordatorio de que no ha tenido en cuenta la advertencia, ha trastornado la casa
con sus caprichosos experimentos en la filosofia, la ciencia y la industria, y se ha
arruinado a si mismo y a su familia. (Graves, 1996: 16)

¢;Por qué perdio preponderancia el culto poético a la Diosa en el imaginario oc-
cidental? Aunque para la mayoria de los griegos la realizacion de la humanidad era
indesligable a la vinculacion del ser con la naturaleza, es posible que entre algu-
nos de sus mas eminentes filésofos se empezara a configurar, aunque todavia de
manera timida, la separacion entre cultura y territorio, entre mythos y logos, entre
el ser humano y el cosmos. Segun la hipédtesis de Graves (1996: 11), la exaltacion del
eterno femenino fue paulatinamente desterrada de la poesia bajo la primacia filo-
sofica y “su nueva religion de la l16gica”; debido a esta influencia, “se elaboré un len-
guaje poético racional (ahora llamado clasico) en honor de su patrono Apolo, y lo
impusieron al mundo como la tltima palabra respecto a la iluminacion espiritual”.
Sin embargo, no seria hasta unos siglos después (pasado el Medioevo y el Renaci-
miento temprano), que la naciente modernidad europea abriria un abismo radi-
cal: a partir del siglo xvi1, la imagen orgéanica del cosmos fue perdiendo vigencia
frente a una concepcion del universo material como extension carente de cons-
ciencia y de espiritu, cuyo funcionamiento mecanico respondia a estrictas leyes
matematicas. Esta base ontoldgica ha permitido, en buena medida, la explotacion y
sometimiento de la naturaleza. Ademads, ha tecnificado la propia vida humana y ha
empobrecido la sensibilidad.

Por eso mismo, “a estas alturas, resulta claro que la imagen de la naturaleza que
ha guiado a los hombres hacia su dominio e instrumentalizacion debe ser revi-
sada desde su origen, tanto histérico como psiquico o animico” (Solares, 2021: 446).
En este sentido, poéticas como la de Eguren, que rescatan la antigua exaltacion
del eterno femenino, pueden ser un antecedente importante a la hora de plantear

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

La diosa ambarina: ecopoética del eterno femenino en la poesia de Equren 231

posibles imagenes alternativas del territorio que respondan, de mejor manera, a los
retos ecoldgicos de nuestra época y que permitan que nos relacionemos afectiva-
mente con el cosmos. No se trata, por supuesto, de reavivar antiguos cultos, sino de
“recrear una imagen de naturaleza que nos permita tanto una reconciliacién con
nuestra naturaleza interna como externa” (Solares, 2021: 446). Es decir, aunque Egu-
ren no parece haber tenido ninguna defensa explicita del territorio (ya que las pre-
ocupaciones ecoldgicas no eran parte del imaginario creativo de su época), no deja
de ser cierto que su poética propone una vinculaciéon dialégica y estética con el te-
rritorio que resulta fundamental a la hora de plantear formas alternativas de conce-
bir las relaciones del ser humano con la naturaleza.

Para algunos de los jovenes poetas peruanos que siguieron a Eguren (como César
Moro, Emilio Adolfo Westphalen, Martin Adan, Javier Sologuren y Jorge Eduardo
Eielson), su consagraciéon completa a la poesia fue tomada como ejemplo vital. Sus
versos se desembarazan de toda ligazén doctrinaria (religiosa o politica) para ser
fieles solamente a la belleza, al ritmo y a su vocacion estética®. El poeta tomado por
la Musa poco quiere del mundo edificado por el ingenio humano; prefiere seguir la
“via intransitada / a la corte del Clavel encendido” (Eguren, 1991: 111). Por eso mismo,
el poeta ocupa una posicion marginal en la civilizaciéon hegemonica; la poesia ca-
rece de valor para una sociedad que solo considera importante lo que puede ser ca-
pitalizado. Sin embargo, ante la crisis suscitada por el gobierno de la productividad
y de la eficiencia, que pone en riesgo la vida y nuestra propia humanidad, el rescate
de la poético (en su sentido mas primigenio y profundo) se manifiesta como urgen-
cia y necesidad. En la época contemporanea, segun sefiald lucidamente Graves, “el
dinero puede comprar casi todo menos la verdad y a casi todos menos al poeta po-
seido por la verdad” (Graves, 1996:17). Las imagenes de la naturaleza de la poesia de
Eguren pueden ayudar a poner “en cuestion nuestros modelos cognoscitivos vigen-
tes, referidos a la separacion del sujeto y objeto, razén e imaginacion, conciencia e
inconciencia, cuerpo y psique, mythos y logos, naturaleza y cultura” (Solares, 2021:
446). Si la poesia, como afirmaba el propio Eguren, puede reunir el espiritu con la
materia, entonces la naturaleza ya no puede ser simplemente dominada por la hu-
manidad: al tener espiritu, consciencia y afecto, la vida del cosmos nos impone la
obligacion ética de respetarla y de honrar el hecho de sabernos parte de ella.

13 José Carlos Mariategui afirmé que “la poesia de Eguren se distingue de la mayor parte de la poe-
sia peruana en que no pretende ser historia, ni filosofia ni apologética sino exclusiva y solamente poe-
sia [...] Eguren se comporta siempre como un poeta puro [...] Es un poeta que en sus versos dice a los
hombres tinicamente su mensaje divino” (Mariategui, 2002: 293).

ISSN 132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

232 Pedro Martin Favaron Peyon

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Anchante, J. A. (2012). La Walkyria. En J. M.2 Eguren y R. Silva-Santisteban (Eds.), Antologia
comentada (pp. 108-122). Academia Peruana de la Lengua y Biblioteca Abraham
Valdelomar.

Barbas-Rhoden, L. (2014). Hacia una ecocritica transnacional: Aportes de la filosofia y de
la critica cultural latinoamericanas a la practica ecocritica. Revista de Critica Literaria
Latinoamericana, 60(79), 79-96.

De Faramifian, J. M. (2022). El amor, la belleza y el eterno femenino en el Fausto de Goethe
a través de los heroicos furores de Giordano Bruno y la hypnerotomanchia poliphili de
Colonna. Agora. Papeles de Filosofia., 41(1), 110-124. https://doi.org/10.15304/agora.41.1.7577

Eguren, J. M.2 (1991). De Simbdlicas a Rondinelas. Antologia. Coleccion Visor de Poesia.

Eguren, J. M.2 (2014). Motivos. Biblioteca Abraham Valdelomar.

Graves, R. (1996). La Diosa Blanca: gramdtica histdrica del mito poético. Alianza Editorial.

Hillman, J. (2017). El pensamiento del corazén. Atalanta.

Llontop, S. (2020). Simbdlicas: Vinculo femenino-cromatico en Eguren. Desde el Sur, 12(1),
23-35. https://doi.org/10.21142/DES-1201-2020-0003

Mariategui, J. C. (2002). 7 ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Editorial Minerva.

Paz, O. (1990). Los hijos del limo. Del romanticismo a la vanguardia. Seix Barral.

Paz, O. (1998). El arco y la lira: el poema, la revelacién poética, poesia e historia. Fondo de
Cultura Econémica.

Segura, A. (2020). José Maria Eguren y la busqueda de la propia esencia: Un poeta mas alla
del modernismo y del postmodernismo. Monteagudo. Revista de Literatura Espariola,
Hispanoamericana y Teoria de la Literatura, (25), 171-183. https://doi.org/10.6018/
monteagudo.448591

Silva-Santisteban, R. (2012). Prélogo y cronologia. En J. M.2 Eguren, Antologia comentada
(pp- 9-36). Academia Peruana de la Lengua y Biblioteca Abraham Valdelomar.

Solares, B. (2021). La naturaleza como deidad matriarcal. En B. Solares (Ed.), Imaginarios
de la Naturaleza. Hermenéutica simbdlica y crisis ecolégica (pp. 429-452). Universidad
Nacional Auténoma de México.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 217-232


https://doi.org/10.15304/agora.41.1.7577
https://doi.org/10.21142/DES-1201-2020-0003
https://doi.org/10.6018/monteagudo.448591
https://doi.org/10.6018/monteagudo.448591
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2023.v37.i02.10

Resenas de libros






Fray Hernando de Talavera (OSH): Catélica Impugnacion del Herético Libelo,
Maldito y Descomulgado, (Ed.) Angel Gémez Moreno. Prélogo de Isabella Ian-
nuzzi. Colaboraciéon de Patricia Aznar Rubio y Pablo Pereda Diaz. Granada:
Editorial Nuevo Inicio, Monumenta Christiana Baetica Documenta, 4, 2019,
298 pp. ISBN: 978-84-120514-9-0.

En los dltimos 20 afios la figura de Hernando de Talavera ha despertado un mar-
cado interés por parte de la investigacion histdrica, con la apariciéon de un gran nu-
mero de articulos y monografias, asi como de la edicién de varias de las obras del
fraile jeronimo. Dentro de este marco se encuentra la edicion de la Catdlica impug-
nacién, llevada a cabo por Angel Gémez Moreno, que forma parte de un proyecto
editorial mas amplio para propagar el conocimiento sobre las obras y el actuar de
Hernando de Talavera por la editorial granadina Nueva Inicio. Hasta el presente han
salido tres obras en la serie Monumenta Cristiana Baetica relacionadas con Talavera:
a la edicion de la Catélica impugnacion sigui6 en 2021 una edicion de las Biografias
antiguas sobre Hernando de Talavera por Maria Julieta Vega Garcia-Ferrer, y la pre-
cedid en 2019 un analisis monografico de Isabella lannuzzi sobre la propia Catélica
impugnacién. Por eso, la edicion aqui resefiada limita la interpretacion del texto a
un breve ensayo introductorio de la misma autora.

En la introduccion, Isabella Iannuzzi subraya la relevancia de la Catédlica impug-
nacion con la singular importancia de Hernando de Talavera para la vida politica y
religiosa en el reinado de los Reyes Catdlicos. Su influencia sobre la reforma ecle-
siastica y la construccion del Estado se debia a su papel de Consejero Real y, sobre
todo, de confesor de la reina Isabel con lo cual tenia un camino directo a la concien-
ciaregia. Talavera desempeii6 esas funciones, y también su influencia politica hasta
1492 cuando se convirtié en primer arzobispo de Granada.

La Catdlica impugnacion fue escrita a principios de los afos de 1480 y publicada
en forma impresa en 1487. Respondié a un momento histérico concreto. En Sevi-
lla habia circulado un pequefio —y atin hoy desconocido— libro anénimo que, en
defensa de la ley mosaica, atacaba los intentos de evangelizacion. Talavera veia ne-
cesario contradecir este escrito porque ponia en peligro los intentos de atraer a los
judios a la fe cristiana. La respuesta fue la Catélica impugnacién que tuvo dos obje-
tivos, como sefiala Iannuzzi: defender a los conversos contra los ataques de los cris-
tianos viejos y resolver el peligro del criptojudaismo.

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 235-237



236

Isabella Iannuzzi pone especial énfasis en entender la Catélica impugnacion no
solamente como texto religioso que respondio a la circunstancia concreta del crip-
tojudaismo sevillano, sino como un texto eminentemente politico que disefiaba
todo un programa que Isabel y Fernando llevaron a cabo en los afios siguientes. En
la Catélica impugnacion Talavera concibe una politica mesidnica al anteponer la re-
ligion al Estado y convertir este tltimo en instrumento para fines religiosos: la de
crear un conjunto de stbditos unificados por una sola religion.

En la Catélica impugnacion Talavera da una respuesta a la pregunta de como se
debe conseguir esa homogenizacion religiosa: mediante la persuasion, por el uso de
la palabra de cuyo valor estaba convencido, y no por la fuerza. Asi se explica no so-
lamente el titulo Convencer para convertir que Iannuzzi habia dado a su monogra-
fico andlisis, sino también la mucha importancia que Talavera daba a la educacién
y ala catequesis. Eran los instrumentos para atraer e incluir a judios y musulmanes
a la sociedad cristiana. La homogeneizacion de la politica religiosa de Talavera no
acepta ni diversidad externa, i.e. otras religiones o creencias que el catolicismo or-
todoxo, ni diferenciacion interna, i.e. erigir nuevas barreras dentro del catolicismo
para distinguir entre cristianos viejos y nuevos. Talavera era un pronunciado ene-
migo de la limpieza de sangre y critico con la inquisicion.

Para valorar la Catdlica impugnacion dentro del contexto histdrico, lannuzzi es
un tanto ambigua al referirse a “la presencia de culturas no cristianas dentro de la
Peninsula Ibérica” que generaron “un debate y unas reflexiones sobre la doctrina
cristiana y politica” en los que el libro de Talavera es testimonio (p. 21). A la vista de
un contexto histérico que tendia hacia la limpieza de sangre y los métodos inquisi-
toriales se entiende por qué el pensamiento de Talavera tiene tanto atractivo parala
historiografia. No obstante, Hernando de Talavera era un te6logo plenamente orto-
doxo que no concebia ninguna verdad al lado del catolicismo doctrinal. Es un posi-
cionamiento contra la tolerancia religiosa, las especulaciones filosoficas o cualquier
heterodoxia dentro de la Iglesia. El pensamiento y el actuar de Talavera tenian, por
lo tanto, sus limitaciones. lannuzzi las silencia un tanto —algo valido en un ensayo
cuyo proposito es resaltar el valor de la obra y figura de Hernando de Talavera—.

Después del breve ensayo sigue la edicién de la Catdlica impugnacion. Angel
Gémez Moreno hizo la transcripcion y anotacion a base del tinico testimonio del
texto, impreso en 1487 en Salamanca y hoy custodiado en la Biblioteca Vallicelliana
en Roma. Al principio sorprende una nueva edicion de una obra ya editada en 1961
por Francisco Martin Hernandez y reeditada en 2012 No obstante, y como advierte
acertadamente el nuevo editor, la antigua ediciéon no solamente estd pobremente
anotada, sino que resulta bastante errdnea. Eso queda patente porque Gémez Mo-
reno inserta en su edicién las lecturas de la edicion de 1961 para transcribir ahora

! Hernando de Talavera, Catdlica impugnacion. Estudio preliminar de Francisco Marquez. Edicién
y notas de Francisco Martin Hernandez, Barcelona 1961. La re-edicion fue publicada en Cérdoba con
presentacion de Stefania Pastore por la editorial Almuzara.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 235-237



237

fielmente el texto de 1487. Reelabora, ademas, la puntuacion del original, para ofre-
cer asf al lector un texto fidedigno y mas comprensible. Gémez Moreno llama a su
edicion semipaleografica porque sigue fiel al texto, pero lo regulariza segiin el uso
actual del espaiiol con respecto al uso fonético de las letras (por ejemplo, el uso de
v/u,i/y) y la unién y separacion, respectivamente, de las palabras.

Si la presentacion de un texto fidedigno es la conditio sine qua non de un trabajo
filologico, con la anotacion del texto Gomez Moreno muestra su maestria e impre-
sionante saber. Brinda la etimologia de palabras de dificil comprension para el lec-
tor actual, aclara errores tipograficos, localiza referencias escondidas, explica citas
y contextualiza todo dentro del panorama histérico, literario y teoldgico de finales
del siglo XV. La fuente primordial de Talavera es la Biblia, cuyas referencias abundan
en el texto y son un claro testimonio de una teologia orientada por el evangelio y el
ejemplo de Cristo. Aparte, Talavera emplea abundantes referencias a los principa-
les maestros de la iglesia, sobre todo, Tomas de Aquino, al derecho candnigo y auto-
res de la antigiiedad clasica, especialmente Aristdteles, pero también, por ejemplo,
Ovidio. Asi que las anotaciones de Gdmez Moreno muestran el alto grado de inter-
textualidad de la Catélica impugnacion con la que Hernando de Talavera entrd en
un discurso no solamente con el anénimo autor del libelo, sino, sobre todo, con sus
adversarios en la corte que eran partidarios de la coercién. Equipado con toda la au-
toridad de las referencias biblicas, filoséficas y del derecho canénigo Talavera brin-
daba apoyo a los que defendian otra politica religiosa —igualmente ortodoxa, pero
mansa e indulgente en el proceder—.

Dada la importancia de la figura de Hernando de Talavera y de la Catdlica impug-
nacién como texto clave para el reinado de los Reyes Catdlicos, la edicién de Angel
Goémez Moreno significa un gran avance para la historiografia de aquella época.
Cabe esperar que se siga en esta linea, y que otro de los libros clave de Hernando
de Talavera reciba igual cuidado: su version de la Vita Christi de Francesc Eiximenis,
publicada en 1497 en Granada, pero todavia ampliamente ignorada por la investi-
gacion, probablemente por falta de una ediciéon como la que nos ha proporcionado
Angel Gémez Moreno.

Martin Biersack
Ludwig-Maximilians-Universitdt Munich
martin.biersack@lrz.uni-muenchen.de
ORCID: 0000-0001-5686-9790

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 235-237


mailto:martin.biersack%40lrz.uni-muenchen.de?subject=
https://orcid.org/0000-0001-5686-9790




Juan de Valdés: Didlogo de la lengua. Edicion, estudio y notas de Lola Pons Ro-
driguez. Biblioteca Clasica, 23. Madrid: Real Academia Esparnola, 2022. 368
Pp- ISBN 978-84-670-6608-1.

Peculiar, en verdad, la posteridad del Didlogo de la lengua de Juan de Valdés. Es-
crito cuando su autor residia en Napoles, circulé en forma manuscrita harto res-
tringidamente, y no llegd a imprimirse en los tiempos de la vida de su autor, o en
los inmediatos. Durante dos siglos ignorado, fue redescubierto gracias a las edi-
ciones de Gregorio Mayans (en 1737) —quien lo dio como obra anénima— y Luis
de Usoz (de 1860) —primero en darlo como de su autor—. Desde el punto en que
estas ediciones lo difundieron, fue considerado un texto fundamental para el es-
tudio de la historia de la lengua espaiiola en unos decenios fundamentales de su
vida, a pesar de su escasa circulacién y su mas bien tenue influencia. Y no solo un
texto capital para los historiadores de la lengua, sino un cléasico por derecho pro-
pio de las letras espaflolas, como muestra su inclusién en esta Biblioteca Clésica
en que ahora ve la luz, tan candnica en su concepcion original; clasico por estilo,
por maestria discursiva, y por su caracter metaliterario. Y algo de ironia, o de jus-
ticia poética (;0 gramatica?) hay en el hecho de que esta nueva salida del Didlogo
de Valdés se produzca de la mano de una ilustre fildloga sevillana; él, que tanto za-
hirié al Nebrija romancista, en parte por su condicién de sevillano y por la varie-
dad lingiiistica que le era propia. En algtin lugar Nebrija sonreira satisfecho y, en
otro, tal vez no muy distante, el orgulloso Valdés recapacite de mala gana sus pre-
concepciones.

Adelantemos conclusiones: la edicion de la profesora Lola Pons del Didlogo de la
lengua objeto de esta resefa es modélica y ejemplar por multiples conceptos, y, sin
duda, la mejor jamés producida del texto de Valdés. La profesora Pons proporciona
al lector acceso al autor y a la obra editada en un estudio postliminar —que no pre-
liminar, pues asi lo quiere el disefio de la coleccion— perfectamente adecuado y
medido en cuanto a tono y orientacion. Una recopilacion de los hechos fundamen-
tales de la vida de Valdés situados en el contexto cultural y espiritual en que vivid
lo abre (pp. 147-159), enmarcando éptimamente la revision de la obra de Valdés que
ocupa las paginas subsiguientes (pp. 159-163), en las que Pons advierte, y con cudnta
razén, que no debe en el caso de nuestro autor trazarse una divisoria infranquea-
ble entre su obra de indole espiritual y religiosa y el resto de su produccioén, Didlogo

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243



240

incluido: “Valdés se nos presenta como un personaje intelectual de accién que no
rehuia ni la entrada en la disquisicion espiritual peligrosa ni la peticion, la recla-
macién o la queja politica” (p. 160). Abre la relaciéon “la inica obra que conocemos
de su etapa espafiola” (p. 160), y la inica publicada impresa —si bien en condicién
de anonimato— tras de su composicion, el Didlogo de doctrina cristiana (Alcala,
Eguia, 1529), preservada en ejemplar tinico descubierto por Marcel Bataillon y presa
temprana de la Inquisicion, lo que esta en el origen del traslado de Valdés a Roma y
luego a Napoles. Menciona luego Pons la obra producida por Valdés en Italia, cen-
trada fundamentalmente en intereses biblistas (ya presentes, como es sabido, en
su Doctrina cristiana): su traduccion del Salterio desde el hebreo, sus traduccio-
nesy comentarios de las epistolas paulinas y del Evangelio de San Mateo, textos de-
finidores de un nucleo piadoso especialmente significativo para la espiritualidad
valdesiana y su difusion en circulos cortesanos napolitanos (con Giulia Gonzaga
como centro de gravedad). Otras obras de Juan de Valdés, como puntualmente se-
fiala Pons, nos son desconocidas en su original espariol, y se han conservado tnica-
mente en traducciones italianas: asi el Alfabeto cristiano; ese pareci6 ser el caso de
las Ciento diez divinas consideraciones, inicamente accesibles en su traduccidn ita-
liana hasta el siglo xx. Todas estas obras tienen en ultimo término su origen en los
circulos cortesanos de Napoles en que Valdés fungia como respetado maestro, y en
Italia vivieron lo mas de su difusion.

No otro fue el caso del Didlogo de la lengua, cuya ficcién conversacional puede
ajustarse considerablemente a las circunstancias de su génesis. A ellas se dedican
las siguientes paginas del estudio (pp. 163-180), y en ellas examina Pons una plurali-
dad de asuntos: la imbricacién del didlogo en un muy especifico momento y lugar,
definido, por mor del paso del Emperador Carlos, como un privilegiado espacio cor-
tesano asiento de poder y cultura; la identidad y funcién de sus personajes, tanto
social como lingiiistica —del usus al ars—, y su dindmica en el proceso dialogistico,
articulado en torno al personaje de Valdés, “encarnacion ficcional del propio autor
que no se caracteriza como superior en modos al resto, aunque si en conocimiento”
(p-167); no quedan al margen del analisis las implicaciones culturales e ideoldgicas
de la eleccion del didlogo como vehiculo genérico-discursivo de la obra, tan grato
—con Erasmo entre bambalinas— a los dos hermanos Valdés; o las relaciones —
si, pero no; no, pero si— de este didlogo valdesiano con las Prose delle volgare lingue
de Pietro Bembo; o, en fin, la admirable agilidad y naturalidad de la entretejedura
dialogistica de la obra, de humor, viveza y chispa ciertamente notables, y suficientes
para dar cuenta del valor de este Didlogo como literatura, y excelente literatura, del
XVI. Perspicacia y finura en el analisis van de la mano en estas paginas.

Claro que las paginas de mayor valia de este estudio son las que su autora dedica
ala doctrina lingiiistica de Valdés (pp. 180-209), doctrina expresada en términos de
pragmatica flexibilidad en un momento histérico en que nilos modelos, ni los idea-
les, ni los valores son ya los que rigieron para la lengua esparfiola en los decenios

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243



241

anteriores. Flexibilidad no refiida con una preferencia, a menudo intuitiva, por usos
y formas considerados preferibles, siempre en aras del valor supremo del uso y en
nombre de una sprezzante, pero cuidada, naturalidad, clave de béveda de una ele-
gancia basada en la brevedad, con el descuido y la afectacion como némesis, y con
la opcién por una expresion aticista asida de la mano retdrica del Erasmo anticice-
roniano: fundamentales las paginas (182-184) en que elucida, magistral, Pons, el ver-
dadero sentido del célebre “escribo como hablo” valdesiano. (Sin duda este ideal
estilistico impregna la escritura de Pons a lo largo de este estudio.) Valioso es tam-
bién el juicio formulado por la autora de esta edicion acerca de las consideraciones
y juicios estilistico-literarios formulados por Valdés, a la caza de modelos ilustres en
las letras espafiolas que sirvieran a sus ideales sobre la expresion escrita culta: tem-
peramental escrutinio que ignora la penetracion de la poesia italianizante en el am-
bito hispanico y que termina con el desconcertante dictamen de tomar el refranero
como principal modelo de estilo y diccién. Ideologicamente, si se quiere, impeca-
ble; impracticable a todas luces desde la vertiente real del uso (y véanse también
PPp- 192-195). Y si acabo de usar la palabra ‘temperamental, esta les cuadra perfec-
tamente a los famosos juicios que Valdés formulé acerca de Antonio de Nebrija.
De ellos se ocupa, cémo no, Pons, quien saludablemente nos recuerda cuan im-
portante es para entenderlos tener en cuenta la dindmica a que dio impulso un
Francisco Delicado oficiando de difusor de la literatura espafiola en Italia, proceso
que ya sefial6 certeramente Eugenio Asensio en un fundamental articulo (Asensio,
1960). Al margen, claro, de la tensién conceptual de partida entre un partidario ve-
hemente del uso como Valdés y otro, no menos vehemente, del arte como el lebri-
jano, por mas que ambos fueran hermanados por su interés en la indagacién sobre
el vulgar (pp. 190-192). También se ocupa esta parte del estudio, dedicada a las ideas
lingiiisticas de Valdés, de las relaciones del castellano con otras lenguas (pp. 195-
199), de las variedades del castellano —en la heterogénea encrucijada del idiolecto
toledano-conquense y el cortesano, siempre en el eje de la variacion— (pp. 199-
203), y de las ideas valdesianas sobre grafias, sonidos, gramatica y 1éxico —tan va-
lioso testimonio de un statu quo lingiiistico de época— (pp. 203-208). Insisto, son
paginas magistrales.

A ellas siguen las que tratan de lo relativo a la transmision (pp. 209-232) y la edi-
cion (pp. 232-243) del texto. Azarosa fue la primera y, seguramente, como apunta
Pons, la naturaleza lingiiistica y no espiritual de la obra fue la causante tltima de
que, aunque azarosa fuera la transmision, la obra haya conseguido llegar hasta
estos tiempos, pese a la precariedad de una circulacion en copias personales a par-
tir del circulo de valdesianos de Napoles. Cuatro manuscritos quinientistas nos
han transmitido el Didlogo de la lengua, y son descritos con precision y detalle por
Pons; especialmente fascinantes son la génesis y la trayectoria de M (BN, Madrid,
MS/8629), tal cual pormenor de cuyos avatares finales podria haberse perfilado algo
mejor con las informaciones recopiladas en Conde y Haro (1998). Irrefutable es la

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243



242

identificacion del nuevamente descubierto V como copia que sirvid de base a la
edicion mayansiana (pp. 223-226 y 219); solo asenso suscita la filiacién entre estos
testimonios efectuada en pp. 227-230, de la que emerge M como origen de toda la
tradiciéon manuscrita. En pp. 230-232 Pons lista las ediciones modernas —desde la
de Mayans— de la obra, y dilucida las relaciones que guardan entre ellas. Los crite-
rios ecdéticos y graficos de esta edicion se exponen con todo detalle (pp. 232-243).
El texto base es M, pero de él se descartan las enmiendas resultantes de la interven-
cion de un copista tardio (pero aun con el manuscrito en Italia), el llamado copista
¢, que lo enmienda conforme a otro modelo. Pons, con gran acierto, opta por elimi-
nar en su texto critico las huellas de este proceso de contaminatio. Los criterios de
presentacion grafica estan bien fundados, brillantemente razonados, y son merece-
dores de todo encomio.

La edicion es, sin duda, la mejor, textualmente hablando, de todas las producidas
del Didlogo de la lengua; el aparato critico que la acomparia permite a los curiosos
acceder a los entresijos de la transmision textual con precision y detalle. Si exten-
demos el juicio a la anotacién que acompaiia al texto, articulada en el doble nivel
que le es propio a esta coleccidn, la superioridad de esta edicion respecto de las
demas es absolutamente apabullante. Aspectos historicos, contextuales, culturales
y literarios son identificados, documentados y explicados con rigorosidad y preci-
sién ejemplares; los aspectos lingiiisticos reciben, por descontado, una atencién es-
pecialmente detallada y rica, y permiten apreciar en todo su rango de importancia
las informaciones que el texto de Valdés encierra al respecto. Cierran el volumen la
solita relacion de la bibliografia utilizada (pp. 329-352), un utilisimo indice de notas
(pp- 353-362) y un indice de refranes (pp. 363-366), imprescindible en el caso de esta
obra. Los titulillos de las paginas impares son un auxilio impagable para la navega-
cion del libro, aspecto en el que esta coleccion es modelo y, por desgracia, rara avis.

El balance es claro: gracias a la profesora Lola Pons disponemos ahora de una
edicion del Didlogo de la lengua de Juan de Valdés excelente, de plena fiabilidad
textual, merecedora sin vacilaciéon del rotulo edicidn critica, exhaustiva en su anota-
cion y ejemplarmente encuadrada histérica, cultural y lingiiisticamente por un va-
lioso estudio introductorio. A pesar de la falta de love lost entre él y Juan de Valdés,
un fil6logo como Antonio de Nebrija se sentiria plenamente satisfecho con la tarea
realizada por Lola Pons en este libro, que confirma la brillante trayectoria reciente
de la Biblioteca Clasica de la Real Academia Espafola.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243



243

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Asensio, E. (1960). Juan de Valdés contra Delicado. Fondo de una polémica. En E. Asensio,
Homenaje a Damaso Alonso, 1 (pp. 101-113). Editorial Gredos.

Conde, J. C., & Haro, M. (1998). De nobles, eclesiasticos y libros: Sobre los (verdaderos)
propietarios del Libro de los cien capitulos (con una apostilla sobre la recepcion de la
literatura sapiencial en los Siglos de Oro). Cultura Neolatina, 58(1-2), 149-164.

Valdés, J. de (1529). Didlogo de la doctrina cristiana. Miguel de Eguia.

Juan-Carlos Conde

IEMYRhd, Universidad de Salamanca
mjc_conde@usal.es

ORCID: 0000-0002-3877-5122

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 239-243


mailto:mjc_conde%40usal.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-3877-5122




Héctor J. Garcia Fuentes (Ed. y trad.): Alfonso de Cartagena, Defensorium Unita-
tis Christianae. Salamanca: Biblioteca Cartagena, 2022, 570 pp. ISBN: 978-84-
121640-4-6.

Héctor]. Garcia Fuentes es el autor de una edicion digital bilingiie (latin/castellano)
del Defensorium Unitatis Christianae de Alfonso de Cartagena (1386-1456). Del tra-
tado del obispo de Burgos se conocen dos manuscritos: un primero, ms. 442 (s. XV)
conservado en la BNE; y un segundo, posterior, del siglo xvi (BUSAL, ms. 2070). El
autor de la edicion ha cotejado ambos manuscritos y ha mantenido como texto de
referencia el primero de ellos, el manuscrito A de la BNE. También se ha tomado en
consideracion la anterior edicidn critica del texto latino del tratado publicado por
Manuel Alonso en 1943, que ha sido un referente obligado, también por ser el inico
durante muchos afios; asimismo, se ha tenido en cuenta la primera traduccion cas-
tellana de Verdin Diaz, aunque parece que fue la primera, puesto que, segiin nos
informa Garcia Fuentes, hubo una tesis doctoral de 1986 dedicada a la edicién cas-
tellana del Defensorium. Se trata, por tanto, de una obra muy oportuna que ha sub-
sanado los errores de las ediciones de Alonso y de Verdin, y ha proporcionado, asi,
una edicion bilingiie, filologicamente atenta y rigurosa, y de muy facil alcance por
estar disponible en linea. Los estudiosos y los especialistas, como el lector intere-
sado, disponen ahora de una herramienta de gran utilidad para conocer este texto
fundamental de la historia castellana y europea de la primera Edad Moderna.

La edicidn critica del texto estd acompanada por una introduccion historiogra-
fica que reconstruye el marco histérico-intelectual del tratado, una contextualiza-
ci6n indispensable para desentraflar el inmenso valor histérico-cultural, asi como
el significado intrinsecamente novedoso que la obra encierra: el Defensorium inau-
gur6 un género y un modo de usar el discurso teoldgico.

A todo ello hay que afiadir la categoria intelectual y el prestigio politico y perso-
nal de quien la escribié (un prelado investido de responsabilidades de gobierno y
encargos diplomaticos), el cual fue una personalidad casi visionaria por la profun-
didad y agudeza de su mision social y religiosa: salvar la unidad de los cristianos. Su
defensa, aunque muy articulada, consistié en la sustancia, en devolver la acusacién
de herejia a quienes la formularon, y en dejar al descubierto el disfraz religioso de
un discurso de naturaleza ideoldgica.

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248



246

Segun argumenta Garcia Fuentes, la fecha de composicion de la obra tuvo que
ser anterior a la promulgacion de las tres bulas papales de septiembre de 1449,
emanadas a raiz del levantamiento de los toledanos, guiados por Pedro Sarmiento,
repostero mayor del Rey y comandante del alcazar de la ciudad. Se llega a esta con-
clusion porque Cartagena escribe con la esperanza de que el papa intervenga en el
conflicto. Por tanto, ello lleva a pensar que el texto sub Yspano ydiomate, del que se
habla en el primer proélogo, fuera escrito con anterioridad a las bulas de Nicolas V.
En cambio, el hecho de que Cartagena mencione las tesis atribuidas a Marcos Gar-
cia de Mora —el ide6logo del motin publicé su libelo en noviembre— podria hacer
retrasar la obra del obispo (o su version latina) a finales de 1450. Lo que si parece
cierto es que el Defensorium en latin arranca de una previa version vernacula, hoy
perdida.

El editor enfoca correctamente la obra al decir que Cartagena propone repensar
la polémica antijudia de la edad media y, en general, del antisemitismo caté6lico me-
dieval, que veia en el judio un elemento irreductible a la conversion, casi un este-
reotipo de un paganismo de la peor especie, la de quienes deciden ser contumaces
en el rechazo de Cristo: en realidad, los judios que se convirtieron no tenian que ser
asimilados a este estereotipo. El judio no era un infiel (lo era solo si permanecia en
esta condicion), puesto que representaba una posibilidad abierta a la conversion,
que se dio desde finales del siglo X1v, con las conversiones masivas de los judios his-
panos al cristianismo, como él mismo constatd. Hablar de “sangre viciada por na-
turaleza” significa, como recuerda el editor de la edicion, pronunciar “una afrenta a
toda la estructura cristiana” (p. XVI) y a su promesa de salvacién universal.

Las razones de los sediciosos fueron plasmadas en la Sentencia Estatuto, un do-
cumento que representa el paradigma de los estatutos de limpieza de sangre que
flagelaron la vida de los conversos hispanos durante los dos siglos siguientes: el
judio converso era visto inicamente como un judaizante, es decir, un impostor en
su fe cristiana. La identidad del cristiano nuevo de origen hebreo fue fijada “ontolo-
gicamente”, como escribe Garcia Fuentes generando asi una perversion del discurso
religioso que convertia en eterna y ahistorica la condicion de infidelidad Aistérica
del judio. Una simplificacion que el obispo deconstruyé punto por punto a través de
un discurso teoldgico que descendia de un evento real. La consecuencia de este re-
chazo de los cristianos nuevos de la res publica christiana fue la marginacion social
(la expulsion de los “oficios y beneficios publicos y privados”).

Desde un punto de vista politico, el motin de Toledo cre6 una herida en el “com-
promiso juridico” (p. XIX) entre las comunidades juedeoconversas y la monarquia
castellana, como el autor oportunamente sefiala: “una tradicion que arrancaba
con laley VI del titulo XXIV de la séptima Partida (1256-1263) del rey Sabio, pasaba
por el amparo que tanto Enrique III el Doliente, en 1399, como Juan II, en 1412, les
procuraron y llegaba al Concilio de Basilea, decreto VI de la sesion XIX del quince
de septiembre de 1434” (p. XIX). Tiene toda la razén Garcia Fuentes en reconocer

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248



247

la naturaleza turbia de la insurreccion de Toledo, con su inquietante aspecto de
pogrom medieval, y cuyo antijudaismo militante, en realidad, encubria “sérdidos
motivos de origen politicos” (p. XVII): dinamitar la alianza entre los conversos y
don Alvaro de luna, una coalicién que vinculaba esta minoria influyente con el
poder politico, podria ser uno de ellos.

Efectivamente, como constata el editor del tratado, el Defensorium no pertenece
al mundo de las obras especulativas o académicas por proporcionar un “servicio ci-
vico y publico” (p. XXIII). No se puede estar mas de acuerdo: de hecho, en ella late
un imperativo vital, una misiéon pastoral y un suefio paulino: el de la unidad cris-
tiana, sitiada por enemigos internos armados, autores de un “cisma’, una ruptura en
el cuerpo de la res publica christiana por excluir a los nuevos convertidos. La tradi-
cion de los primeros heresidlogos de la Iglesia del siglo 1v, es decir, los que acufiaron
la primera definicion de herejia basandose en los textos paulinos (san Agustin, san
Juan Criséstomo, Ambrosiaster y san Jeronimo) respaldan esta toma de posicién
del obispo, estrictamente alineado a ellos.

El editor presenta la compleja estructura de la obra, dividida en 4 teoremas, cada
uno de los cuales se introduce con su desglose de articulos; al mismo tiempo, hace
emerger los diversos argumentos que componen el articulado discurso teolégico de
Cartagena. Siguiendo la doctrina del Apoéstol, es posible construir una res publica
christiana verdaderamente universal siempre y cuando haya lugar a la regenera-
cion obrada por el bautismo y acontezca otra transformacién no menos impor-
tante, como la culminacién unitiva en el “cuerpo mistico”.

El Cartagena humanista, en cambio, se asoma detras de su valoracion de la res-
ponsabilidad individual, que barre cualquier prejuicio basado en creencias funda-
das sobre atavismos o apriorismos; también su magisterio juridico, como el editor
de la edicion recuerda, que bien pudo ensayar en el Concilio de Basilea, sirvié para
desvelar la verdadera naturaleza, religiosa solo en apariencia, del ataque de Sar-
miento y Garcia de Mora.

Garcia Fuentes muestra toda la rica complejidad del concepto de nobleza re-
formulado por Cartagena, basado, por una parte, en la virtud heredada por via de
sangre (es decir, la que se despierta de los rescoldos del pasado, como la capacidad
militar de los conversos) y, por la otra, en la virtud adquirida con el mérito, que des-
emboca en una vision meritocratica del hombre. No creo que los elementos de la
sangre sean los “mas antiguos” del tratado, como sugiere el editor de esta edicién
(p. XXXVI), casi pensando en un residuo de una vision racial (o premeritocratica).
Todo lo contrario: en mi opinidn, Cartagena con esta referencia a la virtud militar
de los conversos tal vez pretendio resaltar la relacion entrafable de algunos miem-
bros de su familia que prestaron servicio a la monarquia castellana como guardias
personales del soberano y valientes soldados. Veo en ello un guifio a un sélido patri-
monio identitario e histdrico: ellos han destacado por ser militia selectay fiel, como
lo fueron en los tiempos biblicos, guiados por Dios. Y 1a prueba de que no se trata de

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248



248

una caracteristica racial es que, en otro momento del Defensorium, el obispo inter-
preta un versiculo de Isaias atribuyendo el rasgo de la mansedumbre a la raza judia
y, el de la belicosidad, a los gentiles. Tal vez, en este otro caso, Cartagena si que ha-
blaria en términos raciales (pp. 147-149).

Garcia Fuentes pone de manifiesto la estrategia que Cartagena utiliza para des-
montar también las acusaciones de naturaleza juridica: su método defensivo fue
contextualizar (en linea con su sensibilidad historicista) el trato reservado a los ju-
dios en los textos juridicos medievales, trato que el contrincante, Garcia de Mora,
absolutiza y abstria de la realidad histdrica. Asi, el obispo consigue desacreditar el
razonamiento de su adversario, a quien reconoce una naturaleza visceral.

Gracias a esta edicion critica del texto latino del Defensorium se da un impulso
notable al estudio del siglo xv espaiiol y a una de sus mas distinguidas figuras, la del
obispo de Burgos Alfonso de Cartagena, cuyo conocimiento es clave para entender
no solo las reales proporciones de uno de los acontecimientos histéricos mas con-
trovertidos y disminuidos —las conversiones masivas de judios hispanos al cris-
tianismo entre el siglo X1v y el Xv—, sino también su larga sombra sobre eventos
cruciales de las centurias centrales de la Edad Moderna. Asimismo, esta traduccion
proporciona una fuente interesante a quienes se acercan al estudio de la historia
politica hispénica a través de un lenguaje teolégico que, indudablemente, rehabi-
lit6 la hermenéutica biblica paulina. Cartagena y el grupo de intelectuales y hom-
bres de iglesia del siglo xv del que form¢ parte lanzaron sub specie theologiae, una
critica radical al modelo de sociedad cristiana que se estaba implantando, junto
con unos ajustes de tiro para una monarquia que ya los habia dejado de escuchar.

Maria Laura Giordano
Universidad Abat Oliba CEU
giordanoi@uao.es

ORCID: 0000-0002-2341-3567

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 245-248


mailto:giordano1@uao.es

https://orcid.org/0000-0002-2341-3567

Mercedes Garcia-Arenal, Gerard Wiegers, Ryan Szpiech (Eds.): Interreligious En-
counters in Polemics between Christians, Jews, and Muslims in Iberia and Be-
yond. Leiden: Brill, 2019, 343 pp. ISBN: 978-90-04-40176-1.

Por fortuna, las relaciones interreligiosas en la Peninsula Ibérica han gozado de
analisis generosos, si bien han alternado el entusiasmo fervoroso y la hostilidad cri-
tica de no pocos historiadores en Espafa y fuera de ella. Solo aquel que se haya
visto envuelto en la circunstancia de tratar de acercarse a esta materia podra valo-
rar, como merece, el ingente esfuerzo que supone el disefio intelectual de un volu-
men de esta categoria. Aunque el titulo del volumen parece anunciar un contenido
heterdclito, de su lectura, sin embargo, se desprende una imagen unitaria. El libro
editado por Mercedes Garcia-Arenal, Gerard Wiegers y Ryan Szpiech es una obra
colectiva compuesta por diez ensayos, fruto de la seleccién de las ponencias del
congreso “Encuentros polémicos: Polémicas entre cristianos, judios y musulmanes
en Iberia y mas alld”, que tuvo lugar en el Consejo Superior de Investigaciones Cien-
tificas en Madrid el afio 2014. Originalmente su contenido fue publicado en el volu-
men recopilatorio “Polemical Encounters: Christians, Jews, and Muslims in Iberia
and Beyond” (University Park: The Pennsylvania State University Press, 2018). Como
sefiala Szpiech, esta publicacion es idéntica a la anterior, pero actualizada, corre-
gida y en formato libro.

La estructura del volumen es la siguiente: un breve prefacio que expone el porqué
de esta edicion, una introduccidon que constituye una sinopsis muy precisa de los
contenidos, los diez ensayos correspondientes y, finalmente, un indice onomastico.

En el capitulo inicial, “Ne De Fide Presumant Disputare: Legal Regulations of Inte-
rreligious Debate and Disputation in the Middle Ages’, John Tolan, desde el punto de
vista de las autoridades cristianas (real, eclesiastica, juridica) examina una variedad
de textos cristianos y seculares durante los siglos x111 y X1v relativos a los peligros y
prohibiciones de las disputas interreligiosas (véase al respecto Yisraeli pp. 167-168).
Otras formas de encuentro judeo-cristiano fueron mayor objeto de preocupacién
(véase Giordano, la problematica de los conversos en cargos publicos pp. 233-237 y Pe-
reda, sobre el debate de la Inmaculada Concepcidn); a pesar de ello, las disputas con-
formaron una parte esencial en el debilitamiento y descrédito de la fe cristiana. El
fendémeno sirve para repensar el miedo a la conversion y, por ende, profundizar en la
permeabilidad entre los monoteismos abrahdmicos. Se deduce entonces que, ante la

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252



250

abrumadora relacién de prohibiciones a tales discusiones, existiria una vasta canti-
dad de disputas. Los intercambios religiosos eran practicas comunes e inevitables. Es
un tema mas que frecuente: valga como ejemplo elocuente, precisamente, el segundo
capitulo del libro, “The Brighter Side of Medieval Christian-Jewish Polemical Encoun-
ters: Transfer of Medical Knowledge in the Midi (Twelfth-Fourteenth Centuries)”. La
seleccion del espacio de la Provenza francesa (tinico texto que trata de una regién no
ibérica) facilita el marco oportuno a Gad Freudenthal para plantear los efectos positi-
vos del contacto conflictivo. La atencién se dirige al estudio de las traducciones de
textos médicos del latin al hebreo, en las que ante la aparente neutralidad se entrevé
la intromision de ideas cristianas en la cultura judia. Para ilustrar este aspecto el autor
se detiene en varias figuras: Leén José de Carcasona, Moisés ben Samuel de Roque-
maure, Abraham Abigdor, y finalmente Doeg el Edomita, al que dedica un especial in-
terés. Mismo interés que comprende la inclusién en forma de apéndice del prefacio
de Ledn José de Carcasona a la traduccion hebrea de la Pratica super nono Almansoris
de Gerard de Solo (ca. 1394). Los ensayos actiian como vasos comunicantes, pues esta
lectura sugiere de nuevo los peligros de la interrelacion religiosa. En efecto, el papel de
intermediacion de los traductores esta intimamente ligado con su conversién. Y si de
evitar la familiaridad entre distintas religiones tratan estas lineas, la misma tendencia,
pero desde distinto enfoque, presenta Ana Echevarria en el tercer capitulo “Better
Muslim or Jew? The Controversy around Conversion across Minorities in Fifteeth-
Century Castile”. Es determinante el peso de lo local (véanse los textos de Eleazar Gut-
wirth, Glazer-Eytan, Rodriguez Porto y Pereda). Dejar constancia de su importancia
no es baladi, dado que esta dptica ayuda a dar entrada a una informacién contrastada
que completa el relato preestablecido. El capitulo de Ana Echevarria aborda el ambito
delolocal, el episodio que tuvo lugar en Talavera de la Reina en 1451, en el que se pro-
dujo la conversioén de una joven musulmana al judaismo tras haber sido raptada por
un judio llamado Yuda. A raiz de la acusacién de Talavera se pide a Alonso Fernandez
de Madrigal, “El Tostado” (1410-1455), su intervencion para proporcionar bases juridi-
cas en este suceso. La atencion se dirige a su responsio, cuyo contenido abarca los limi-
tes de la jurisdiccion religiosa y la responsabilidad legal de las distintas partes en la
conversion de la joven. El Tostado sugiere volver a la fe en la que nacié la joven musul-
mana, de modo que se deduce la permisividad de practicar su antigua y propia reli-
gion. Tanto el texto como su analisis judicial constituyen una modélica sintesis de
como debe ser entendida la cohabitacion religiosa en el ocaso de la Edad Media, rom-
piendo el mito del periclitado término de tolerancia. En definitiva, los nuevos datos
tienden a corregir errores que tienden a perpetuarse. En cuanto al cuarto capitulo, fir-
mado por Glazer-Eytan, “The Spirit of the Letter: The Hebrew Inscription in Bermejo’s
Piedat Revisited”, no estaria de mas, a mi entender, repensar la denominada “lectura
carnal judia de las escrituras’, esa obsesion por la letra que al parecer hacia perder el
mensaje de Cristo. El supuesto apego a una lectura literal ha conformado una imagen
de los judios subyugados a la esclavitud de la ley y la letra (“Obsessed with the letter,

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252



251

the Jews missed the message of Christ”. Glazer Eytan, p. 80). Respecto al lugar comtn,
Rodriguez Porto entiende dichas circunstancias y sensibilidades con una mayor carga
de complejidad, fuera del yugo de las posturas preconcebidas (“Individual circum-
stances and sensibilities were far more complex than what this limited conceptual
frame allows us to imagine’, Rodriguez Porto, p. 140). Esta apreciacién no pretende
restar valor a las mas que relevantes aportaciones del autor, quien estudia el uso de la
escritura hebrea en la “Piedat” de Bartolomé Bermejo ca. 1474, abordando tanto ima-
gen como texto. Su elocuente revision situia la citada imagen en el contexto especifico
de la vida devocional de Daroca (Zaragoza), asi como de los modelos visuales y tex-
tuales de los que disponia el artista. Este aspecto eleva la proyeccion de su ensayo en
linea con las propuestas metodolégicas que comprenden de una manera mas apro-
piada el caracter poliédrico de las imagenes, aproximandose a sus fluencias activas en
la creacidn, recepcion e interpretacion cultural. El quinto capitulo del volumen, “For-
gotten Witnesses: The Illustrations of Ms Escorial, I, 1.3 and the Dispute over the Bi-
blias Romanceadas’, es otro ejemplo preclaro de este enfoque metodolégico.
Rodriguez Porto esclarece la cronologia y mecenazgo de la Biblia Romanceada escu-
rialense y, sobre esa base, ahonda en la narrativa visual que, hasta el momento, habia
sido estudiada de manera fragmentaria, aislada de una mas compleja cultura visual.
Es de elogiar la combinacién de lo visual y lo textual, aspectos situados en pie de igual-
dad, que facilitan el discurso histérico. Dedicado también al analisis de un texto espe-
cifico, cuya tematica aborda esa latente familiaridad que los conversos atin mantenian
con su religion y el efecto que tuvo en la asimilacién del cristianismo, se presenta el
sexto capitulo “From Christian Polemic to a Jewish-Converso Dialogue”. Yosi Yisraeli
propone una nueva lectura del tratado “antijudio” Scrutinium scripturarum, ca. 1432,
escrito por el obispo converso de Burgos, Pablo de Santa Maria. La ambiciosa labor de
investigacion que ha planteado el autor demuestra cdmo el obispo burgalés difiere de
las tradiciones escolasticas (lo compara con la Disputa de Tortosa en la que se agrava-
ban las animosidades antijudias), subvirtiendo su lenguaje polémico. En sintesis, pro-
porciona una ideologia “misionera’, una estrategia que sostenia que el cristianismo
era la materializacion del judaismo, es decir, una continuidad entre religiones. Pro-
pone a Pablo de Santa Maria como una de las voces conversas mas desafiantes y
fuente imprescindible para comprender las tensiones religiosas en la Peninsula. Este
trabajo ha de enlazarse con el octavo capitulo, “The Virus in the Language: Alonso De
Cartagena’s Deconstruction of the “Limpieza de Sangre” in Defensorium Unitatis
Christianae (1450)", no solo porque junto a los dos ensayos anteriores ya analizados se
dedica al andlisis de textos especificos, sino también porque la tematica hila un dis-
curso del que es relevante dar cuenta. Maria Laura Giordano analiza la esencia espiri-
tual y teoldgica del Defensorium Unitatis Christianae, un tratado escrito por Alfonso
de Cartagena, hijo del anteriormente citado Pablo de Santa Maria. En efecto, la propo-
sicion del padre prefigura la ideologia del hijo, por lo que la apertura hacia lecturas
mas amplias de los textos de este tiltimo realizadas por Giordano, permite encumbrar

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252



252

su figura como el representante de la conciencia critica de los conversos, neutraliza-
dor de la distincion entre cristianos viejos y nuevos y sofiador de la unidad cristiana.

En beneficio del lector, retomemos la estructuracion seguida por los editores con
el séptimo capitulo, “The Rabbi and the Mancebo: Arévalo and the Location of Affi-
nities in the Fifteenth Century”, donde reaparece el estudio de lo local. Eleazar Gut-
wirth analiza los escritos polémicos de un judio, Yosef ibn Saddiq, y un musulman,
“Mancebo de Arévalo’, suponiendo que existen entre sus textos actitudes religiosas
similares, consecuencia de un mismo trasfondo contextual, la Arévalo del siglo xv.
Por su parte, Katarzyna K. Starczewska, en “Apologetic Glosses—Venues for Encoun-
ters: Annotations on Abraham in the Latin Translations of the Qur’an”, analiza la fi-
gura del converso alfaqui Juan Gabriel y el conjunto de glosas al Coran que escribe
en el siglo xv1 en las que presenta el islam como religién compatible con el cristia-
nismo. Se trata de una estrategia similar a la ya mencionada por la familia Santa
Maria (Yisraeli, Giordano). El ultimo capitulo, “Vox Populi: Carnal Blood, Spiritual
Milk, and the Debate Surrounding the Immaculate Conception, ca. 1600" estudia la
defensa del simbolo de la Inmaculada Concepcion por el obispo Pedro de Castro a
través del analisis Alegoria de la Inmaculada Concepcion, obra de Juan de Roelas. Su
estudio ayuda a perfilar el ambiente en el que surgié otra polémica, esta vez entre
dominicos contrarios a la creencia de la Inmaculada Concepcién y sus defensores
durante el siglo xvI1.

Armonizar tal polifonia ha sido un reto para los editores de este monografico, que
han elegido un sugerente acercamiento a la tematica de manera cronoldgica, aun-
que, como se ha podido comprobar, las conexiones son multiples entre el cualificado
elenco de autores donde la espiritualidad, la cultura y el lenguaje, se incardinan de
modo unitario. Los polémicos encuentros interreligiosos muestran un marco de iden-
tidades cambiantes, de culturas permeables, por lo que el planteamiento rompe las
tradicionales interpretaciones basadas en divisiones religiosas estables. Los articulos
reunidos en este volumen ponen de manifiesto una valiosa experiencia de investiga-
cion que se ajusta a lalogica trasversalidad de las relaciones sociales y culturales. Esta
perspectiva es una prueba representativa de los nuevos enfoques metodolégicos que
imprimen a la obra colectiva un gran valor, convirtiéndola en un texto fundamental
para el conocimiento de las interrelaciones entre cristianos, judios y musulmanes en
el arco cronoldgico comprendido entre los siglos X111 y XVIL

Javier Herrera-Vicente
Universidad de Salamanca
jherrera@usal.es

ORCID: 0000-0002-2465-7301

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 249-252


mailto:jherrera%40usal.es%20?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2465-7301

Carlos del Valle Rodriguez (Ed.): La Disputa judeocristiana de Tortosa. Edicion de
las Actas en la version latina y edicion principe de la version hispano-arago-
nesa, junto con los dos relatos contemporaneos. Con la colaboraciéon de Ma-
tilde Conde Salazar y de José Manuel Caiias Reillo en la edicion de la version
latina. Zaragoza: Institucion Fernando el Catdlico, Excma. Diputacién de Za-
ragoza, 2001, 3 tomos, 1820 pp. ISBN: 978-84-9911-645-7.

Esta enriquecedora y considerable publicacién que resefiamos integra el volumen
numero 94 de Fuentes Historicas Aragonesas, coleccion dedicada al estudio y pro-
mocion de la cultura y la ciencia aragonesas, y es la publicacién nimero 3 830 de la
prestigiosa Institucion Fernando el Catdlico. Se trata de una edicion rigurosamente
anotada y de gran importancia cientifica por dar a conocer la tinica y desconocida
version aragonesa de las Actas de la Disputa de Tortosa (1413-1414), conservada en el
Ms. 2 365 de la Biblioteca Universitaria de Salamanca. El texto de este manuscrito
no se atiene totalmente al conocido texto latino de las Actas oficiales (Pacios Lopez,
1957), pues afiade en diversos casos informacién nueva y, en otros, cuamplimenta
datos. El hecho de que se publique esta insélita version aragonesa’ de las Actas no
solo facilita al lector e investigador no familiarizado con el latin el acceso al texto de
las sesiones, sino que también le ofrece nuevos datos. Es por ello por lo que, segiin
reafirma el editor, Carlos del Valle, “se da a la version hispana una nueva dimension,
afladida a la pura traduccién. Se convierte por ello en documento auténomo, nece-
sario e imprescindible para el estudio de la Disputa” (t. I: 16).

Ciertamente, la actual publicacion incluye la edicion principe de la desconocida
version aragonesa (t. II: 857-1575) y también una lograda edicion critica de la ver-
sion latina (t. I: 161-849) a base de los dos manuscritos completos: Ms. Vaticano 4069
y Ms. de El escorial S-1-10; y el incompleto: Ms. 20 de la Biblioteca Capitular Dio-
cesana. En esta labor de la edicidn critica de la version latina colaboraron con el
editor dos prestigiosos cientificos del Consejo Superior de Investigaciones Cientifi-
cas (CSIC) en Madrid: la Dra. en Filologia Clasica, Diia. Matilde Conde Salazar (se-
siones 14-19, 50-56), y el licenciado en Filologia Biblica-Trilingiie y Dr. en Filologia
Latina, D. José Manuel Caiias Reillo (sesiones 45-57, 60-67). Con el fin de ultimar

! Asi se presenta en el manuscrito, redactado en “lengua aragonesa”. Por lo visto, se trata mas bien
de un dialecto histérico del castellano que se hablaba en Aragén, matizado por una serie de rasgos lin-
gliisticos locales.

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257



254

esta nueva edicién enriquecida con fuentes basicas de la Disputa de Tortosa, Carlos
de Valle edita también dos relatos hebreos de las discusiones: 1) la cronica hebrea
sobre las primeras sesiones de la Disputa, relatada por Bonastruc de Gerona, uno
de los delegados de la aljama judia de Barcelona, al que se requiere nominalmente
su presencia debido a su erudicion en los temas que concernian a la Disputa (t. III:
1599-1630), y la version original hebrea de la créonica de Bonastruc (t. III: 1631-1646);
y 2) el relato hebreo andnimo publicado por Rabi Shlomé Zalman Hayim Halbers-
tam (Zalman Hayim, 1868, t.III: 1664-1672) y la traduccioén al castellano del mismo
(t.IT: 1647-1663).

Al Apéndice II (t. I: 131-150) del trabajo también se afiaden el texto latino y la
traduccion castellana del Tractatus de publicacione heresum sue vanitatum et abu-
sionum contentarum in libris talamud [sic] (1417) de Andrés de Escobar, testigo de
la Disputa que, tras la exhortacion publica de Benedicto XIII en la sesion final de
los debates, leyo las ordenaciones finales con las medidas tomadas contra el Tal-
mud y las relaciones entre judios y cristianos. El editor, Del Valle, censura —con gran
acierto— la equivocacion del erudito israeli Chen Merhavia que, en su tiempo, se-
fial6 a Escobar como miembro de la comision encargada exclusivamente de la ins-
truccion de aquellos judios que no querian seguir la discusion. Esta identificacion
resulta errdnea y el editor del Valle la corrige apuntando que el Didacum episcopum
Placentinum mencionado en las Actas 48. 2.2, en realidad, es otra persona: el obispo
de Badajoz Diego de Bedan (1409-1415).

De los diversos manuscritos del mencionado Tratado de Andrés Escobar hasta la
presente publicacion nunca editada el editor se basa en tres manuscritos: B (Bam-
berg) Q.IV.36, Theol 107, fols. 261r-302r, Staatsbibliothek Bamberg; E (Erlangen) Ms
H62/Ms 542; y K (Karlsruhe) Cod. Reichenau, pap. 140, fols. 119-219, Badische Lan-
desbibliothek Karlsruehe, Summa de arte predicatoria, fols. 119r-232. En otras oca-
siones hemos acudido a este ultimo de los manuscritos para exponer algunas de las
noticias contenidas en el mencionado Tratado>.

Entre los apéndices definidos como una edicion de textos relacionados con la
publicaciéon de las Actas consideramos mas concernientes al mencionado relato
ocular de Andrés Escobar el Apéndice II (t. I: 131-150) y el Apéndice I (t. I: 128-131),
que trata de la primera medida antitalmudica, dictada en el afio 553, cuando Justi-
niano prohibi6 explicitamente la lectura y estudio de la Ley oral en la Novella 146 de
su codigo: “lo que entre ellos es llamada deuterosis, la prohibimos totalmente, por-
que no se contiene en los libros Sagrados ni tampoco ha sido transmitida por las
profecias, sino que es una invencion de hombres que hablan solo desde la tierra y
no tiene en si nada divino” (t.I: 130).

En las dos versiones de las Actas de la Disputa, que culminan con la bula pon-
tificia Etsi doctoris gentium que dict6 el 11 de mayo de 1415 Benedicto XIII, el lec-
tor podra constatar la proscripcion del Talmud con el mismo criterio restrictivo

2 Véase Orfali (1987).

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257



255

de Justiniano (t. I: 819-820; t. II: 1559-1561). A nuestro parecer, mas alejado del en-
torno textual y geopolitico hispano se encuentra el Apéndice III sobre la peti-
cién de los judios, en el Concilio de Trento, para que se les tolerase la lectura del
Talmud (t. I: 150-158). Ciertamente, segun el testimonio del mismo Tratado de
Andrés Escobar, Fernando de Aragon aprobd las constitutiones y ordinationes e
impuso castigos de la autoridad secular para garantizar su cumplimiento (Valen-
cia, 13 de noviembre de 1415)3. No obstante, surgieron grandes dificultades al apli-
car la pragmatica, por lo que el mismo rey Fernando Iy, después, su hijo Alfonso
el Magnanimo, fueron mitigando parcialmente sus disposiciones hasta que el 28
de febrero de 1419 cuando el Legado del Papa Martin V, el Cardenal de San Euse-
bio, instado por el rey Alfonso suspendi6 su aplicacion expresando que provo-
caba escandalos y era perjudicial a judios y cristianos. Los motivos que llevaron al
rey Fernando y a su hijo a adoptar esta posiciéon de mitigar el contenido de la bula
han sido estudiados por Francisca Vendrell de Millas* quien, basandose en una
serie de documentos, demuestra cdmo el rey Fernando permitié que los judios
pudieran tener en su poder el Talmud e incluso se lo autoriz6 a “cristianos nue-
vos” con fines de proselitismos. Por lo tanto, el documento sobre la peticion de
los judios que el arzobispo de Granada, Pedro Guerrero (1501-1576), habia traido a
su ciudad desde Trento (tras su participacion en varias de las sesiones del Conci-
lio Tridentino) parece menos adyacente a la edicion de las Actas y ello, por la sus-
pension de la pragmatica de Benedicto XIII y la ausencia de los judios en Espaiia
tras la expulsion general de 1492.

La edicion integra de los textos de la Disputa de Tortosa que resefiamos resplan-
dece la importancia de la version aragonesa original. Tanto esta como la latina
coinciden basicamente en el relato del acontecimiento. Pero ninguna version es tra-
duccién de la otra, es mas, hay lugares o pasajes que faltan en la version aragonesa y
otros que faltan en la version latina, y también se dan, aunque no muchas, algunas
variaciones entre la version latina y la hispana y, en algunos casos, la version arago-
nesa o —como la define Carlos del Valle— “la version hispana”, es mas correcta que
lalatina®. Por consiguiente, cabe decir que la version aragonesa ocupa una posicion
relevante en la investigacion de la Disputa de Tortosa, por lo que es precisamente
en esta version donde el editor elige incluir sus eruditas anotaciones, la identifica-
cion de las fuentes y su comentario.

3 La pragmatica, que se conserva en el Archivo de la Corona de Aragén, nos confirma que el rey
Fernando I habia ratificado las disposiciones pontificias para todo el reino de Aragoén el 23 de julio de
1415 en Valencia (ACA, Real Cancilleria, Reg. 2395, fols. 122-176v.).

4 En Vendrell de Millas (1960).

5 Orfali (1998: 3-4). Segtiin ACA, Real Cancilleria, Reg. 2389, fol. 132v. los autorizados son Leonardo
Benet y Juan Andreu, maestros en medicina, y Gabriel Bellayre y Guillermo Benetad, recién convertidos.

6 El editor en t. I: 85-87 trae a colacién diversos ejemplos que ilustran las diferencias entre las dos
versiones textuales. A nuestro parecer, una de las mas notorias es la referente al resultado de la Dis-
puta: en la version latina se habla de una conversién de mas de mil judios, mientras que en la versién
aragonesa son mas de cuatro mil.

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257



256

La nueva edicion critica de la version latina también se justifica por estar ago-
tada la antigua ediciéon de Antonio Pacios Lopez, quien no tuvo en aquellos duros
tiempos de la posguerra espafiola acceso a los manuscritos ni a otras fuentes que
se incluyen en la reciente edicion y que la enriquecen notablemente. El estudio
introductorio que antecede a la nueva edicion de las dos versiones (t. I: 25-128) sin
duda sera fundamental para ahondar en el conocimiento de las controversias ju-
deocristianas, en general, y de la de Tortosa, en particular. Ademas, se aclaran en
ella enigmas histdricos tales como la autenticidad de las Actas oficiales, tanto la
latina como la aragonesa, asi como los dos relatos hebreos contemporaneos de los
hechos que, aunque no se corroboren en las Actas oficiales, el editor afirma que
no son falsos porque ademas de tener una gran verosimilitud, “muchos [de los]
detalles se confirman y reafirman por otros hechos posteriores certificados en las
Actas oficiales, aunque pueda haber algtin retoque ornamental” (t. I: 9o). También
se dilucida la cuestion de cual fue esa lingua materna en la que se expresaron los
participantes de la Disputa. A través de dos documentos externos, Del Valle logra
certificar que la lengua empleada, al menos desde la sesion 10 (10 de febrero de
1413), fue en hebreo, ya que “tanto el papa como Jeréonimo de Santa Fe considera-
ban la lengua hebrea como la lengua materna de los judios del reino de Aragén,
donde eran varias las lenguas en uso” (t. I: 79). El proceso aceptado y reconocido
por ambas partes era que cada una de ellas debia entregar previamente a la otra,
antes del comienzo de las sesiones, un memorandum por escrito de cada inter-
vencion, al igual que de las réplicas o contestaciones que se seguian del debate.
La razén de este sistema del memorandum escrito que las Actas llaman “cedula”
y Astruc Ha-Levi de Alcaiiiz (uno de los judios participantes en la Disputa), deno-
mina disputatio in scriptis, fue desconocida correctamente por Adolf Poznanski’
y por Antonio Pacios Lopez, y la esclarece aqui el editor basandose en la orden de
Benedicto XIII, quien quiso por este medio evitar que una de las partes se decli-
nara de lo que habia dicho previamente. Sin embargo, Poznanski y Pacios Lopez
pensaron que probablemente las Actas eran la redaccién de Garcia Alvarez Alar-
c6n, notario de la Disputa.

Otro enigma que se descifra es la autoria de la edicién aragonesa que, segtin los
indicios recogidos por el editor, parecen ser suficientes para atribuir esa version a
Jerénimo de Santa Fe (t. I: 87-88). Del Valle (2013), que ha centrado su carrera inves-
tigadora en el estudio y rigurosas ediciones de textos medievales de diferentes te-
maticas y géneros, entre ellos el texto del Tratado ® Jeronimo, lo mas probable es que
no se equivoque al identificar las citas de este en el mismo tenor en que aquellas

7 Poznanski, A. (1922). Le colloque de Tortose et de San Mateo (7 février-13 novembre 1414), Revue
des Etudes Juives, 74(147), 32.

8 Segtin el autor, se trata de la obra que compuso Jerénimo de Santa para demostrar que el Mesias
ya habia venido y que este era Jestis de Nazaret. Fue escrita originariamente en hebreo y mas tarde se
paso al castellano de Aragén. Un ejemplar en hebreo fue entregado a cada una de las comunidades ju-
dias cuyos delegados participaron en la Disputa.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257



257

aparecen en la version aragonesa de las Actas. En cuanto a la evaluacion de los re-
sultados de la Disputa que frente a todo “hay que reconocer que Jerénimo de Santa
Fe era un buen conocedor del rabinismo y hombre de muchas tablas, de muchos re-
cursos, que siempre salia airoso de toda dificultad” (t. I: 126), se ha debido tener en
cuenta no solo la eleccion de un exrabino y fervoroso nuevo converso para llevar a
cabo el peso de las discusiones, sino también la situacion politica que influy6 desde
el principio y decisivamente en el curso de tan larga y agotadora catequesis de dos
afios (1413-1414). Estas circunstancias las describe el prestigioso historiador Yitzhak
Baer (1981): “Ahora el judaismo estaba roto y exhausto y no habia un rey que defen-
diera a los judios como en tiempos de Jaime I 'y Pedro III. Fernando I, que habia as-
cendido al trono de Aragén gracias a la decisiva intervencion de fray Vicente Ferrer,
no podia hacer otra cosa sino apoyar a los hombres de la Iglesia. De esta manera
pudo mostrarse ante los ojos del mundo entero aquel combate dramatico que no
ha tenido igual en la historia de las disputas religiosas entre el judaismo y el cristia-
nismo, ni antes ni después”.

Nos queda, pues, solo felicitar efusivamente al editor y a sus colaboradores por el
gran trabajo realizado con un magistral rigor filoldgico e histérico, y quedamos a la
espera de la préxima publicacion de nuevos textos, que seguiran enriqueciendo los
conocimientos de todos aquellos que se hallan interesados en este campo de la po-
lémica judeocristiana.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Del Valle, C. (2013). Jeronimo de Santa Fe. II. El Tratado (Ha—Ma’'mar). Aben Ezra Ediciones.

Orfali, M. (1987). El tratado de “Iudaicis erroribus ex Talmud” de Jerénimo de Santa Fe. CSIC.

Orfali, M. (1998). Talmud y cristianismo. Historia y causas de un conflicto. Riopiedras.

Pacios Lopez, A. (1957). La Disputa de Tortosa II. Actas. CSIC, Instituto Arias Montano de
Estudios Hebraicos y Oriente Medio.

Poznanski, A. (1922). Le colloque de Tortose et de San Mateo (7 février-13 novembre 1414).
Revue des Etudes Juives, 74(147), 17-39.

Vendrell de Millas, F. (1960). En torno a la confirmacion real, en Aragén, de la pragmatica de
Benedicto XIIL. Sefarad, 20(2), 319-351.

Yitzhak Baer, J. L. (1981). Historia de los Judios en la Esparia Cristiana. Altalena.

Zalman Hayim, H. (1868). Ginse Nistaroth. Handschriftliche.Editionem aus der Jiidischen
Literatur. Unter Mitwirkung mehrerer Gelehrten herausgegeben, Bamberg, Heft, 1-2, 45-54.

Moisés Orfali

Bar Ilan University
orfali@biu.ac.il

ORCID: 0000-0002-7886-1746

ISSN 132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023) 253-257


mailto:orfali%40biu.ac.il?subject=
https://orcid.org/0000-0002-7886-1746




NORMAS DE PUBLICACION

OBSERVACIONES SOBRE EL ARTICULO

Al enviar el articulo, el autor debe tener en cuenta que:

1.

El texto retine las condiciones estilisticas y bibliograficas incluidas en este docu-
mento. En caso contrario no serd admitido.

El articulo no ha sido publicado previamente ni se ha sometido a consideracién por
ninguna otra revista.

Se ha leido y entendido la DECLARACION ETICA DE PUBLICACION Y MALAS
PRACTICAS que tiene establecida la Editorial Universidad de Sevilla en:

Compromiso ético | Philologia Hispalensis (us.es)

Al enviar el texto a la seccién de evaluacién por pares, se siguen las instrucciones
incluidas en Asegurar una evaluacién anénima. Por ello, se comprueba que se ha
eliminado del texto el nombre del autor y cualquier posible referencia que pueda in-
ducir a conocer quién es el autor del articulo.

En el apartado de Referencias bibliograficas, siempre que sea posible, se deben
aportar las direcciones URL asi como los datos DOI de estas referencias (para mas
informacién consultese https://doi.crossref.org/simpleTextQuery).

Al completar los datos del autor, se afiade la direccidn postal para el posterior envio
de ejemplares.

En la primera pégina sélo se incluyen, en la lengua del articulo y en inglés, el Ti-
TULO DEL ARTICULO (maytscula negrita), TITULO EN INGLES (maytscula sen-
cilla), Running head (cursiva) [titulo abreviado para la cabecera de las paginas
alternas con una extensiéon maxima de 8o caracteres (espacios incluidos)], Resu-
men y Abstract (versalitas) [aprox. 150 palabras], y Palabras clave y Keywords (re-
dondita) [5 palabras].

Presenta la siguiente estructura:

TITULO DEL ARTICULO [maytscula negrita]
TITULO EN INGLES [maytscula]

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)


https://revistascientificas.us.es/index.php/PH/compromiso-etico
https://doi.crossref.org/simpleTextQuery
https://doi.crossref.org/simpleTextQuery

260 Normas de publicacion

Running head [cursiva]

Resumen [versalitas] = Titulo en versalitas y cuerpo en redondita sencilla.
Palabras clave [redondita]

Abstract [versalitas] = Titulo en versalitas y cuerpo en redondita sencilla.
Keywords [redondita]

Nota: Se ruega que se presente un resumen estructurado, es decir, que este incluya el
esquema basico OMRC (Objetivos, Metodologia, Resultados y Conclusiones).

8. Laestructura de los articulos de investigacion (epigrafes) debe seguir, en la medida
de lo posible, el modelo: Introduccién, Teoria, Metodologia, Resultados, Discusion,
Conclusiones y Referencias bibliogréficas. Puede ser igualmente adecuada una sec-
ciéon combinada de Resultados y Discusion o Discusion y Conclusiones.

9. En caso de que el articulo vaya firmado por mas de un autor se debera dejar cons-
tancia del criterio escogido para decidir el orden de firma y la contribucion especi-
fica realizada por cada uno de ellos al trabajo que se envia. Esta informacién debe
estar contemplada en una nota ubicada al final del articulo, detras del apartado de
Referencias Bibiliogrdficas, y debera ir introducida por el epigrafe CONTRIBUCION
AUTORES.

10. Asimismo, cuando proceda, debe reconocerse en nota la(s) agencia(s) de financia-
cion y el (los) codigo(s) del (los) proyecto(s) en el marco del (los) cuél(es) se ha
desarrollado la investigacién que ha dado lugar a la publicacién. Esta informacién
también debe estar contemplada en una nota ubicada en la primera pagina del ar-
ticulo.

1. De igual modo, también se puede reconocer en nota cualquier otro apoyo recibido
(administrativo, técnico, etc.) que no esté contemplado en la seccién (nota) de fi-
nanciacion.

12. Sise trata del envio de una resefia, el autor debe tener en cuenta que:

a. Enel encabezado se incluyen los datos del libro que se reseiia, la cantidad de
paginasy el ISBN.

Ejemplo:
Juan Antonio Chavarria Vargas y Virgilio Martinez Enamorado: De la Ragua

a Sacratif: Misceldnea de toponimos andalusies al sur de Granada. Helsinki:
Academia Scientiarum Fennica, 2009, 152 pp. ISBN: 978-84-7635-869-6.

b. El nombre del autor de la resefia, asi como la institucion, la direccién de co-
rreo electrénico y el ORCID figuran al final de la misma.

Ejemplo:

Nombre Apellidos
Institucién
usuario@correo.com
ORCID
13. Se ha de utilizar la fuente Brill pues dispone de todos los caracteres necesarios para
la transcripcion en caracteres latinos.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)


mailto:usuario@correo.com

Normas de publicacion 261

Instrucciones para descargar la fuente Brill: en el enlace Brill Typeface

> Hacer click en “CLICK HERE TO DOWNLOAD THE NEW BRILL TYPE-
FACE” > Hacer click en “I agree” para aceptar los términos de uso de la
fuente. Se abrira una nueva pagina, donde poder descargar el fichero brill_
font_package_2_06.zip. Una vez descargado, copiar o arrastrar solo los fi-
cheros ttf. de la fuente a la carpeta de “Fuentes” del ordenador [en: Panel de
control>Fuentes]. Es importante tener en cuenta que solo hay que pasar
los ficheros con formato .ttf. [4 ficheros: Roman, Italic, Bold, Bold Italic].

Nota: La descarga es efectiva tanto para sistema Windows como Mac, aun-
que la web seiiala que en el caso de Mac puede haber problemas para des-
cargar con ciertos navegadores (especialmente Firefox). Segtn se observa
en nota Download The Brill Typeface, para descargar con Mac hay que
hacer Control-click derecho en los links con extension .ttf y después darle a
“Guardar como”.

Si se ha instalado correctamente debera aparecer Brill en el catalogo de
fuentes del procesador de texto.

14. Laextension maxima del articulo no supere las 20 paginas. Si se trata de una reseia,

15.

la extension maxima es de 5 paginas.

En la actualidad, Philologia Hispalensis sigue las normas de elaboracion de las refe-
rencias bibliograficas establecidas por la American Psychological Association (APA)
2020 (72 edicion), dado que se encuentra entre los estandares académicos mas im-
portantes del conocimiento cientifico. Para mayor detalle constltese el siguiente en-
lace (Referencias) https://bib.us.es/noticias/nueva-version-apa-para-citar-tu

INFORMACION SOBRE EL PROCESO EDITORIAL

El proceso editorial de cada envio incluye las siguientes fases:

1.

Comprobacién por parte del Equipo editorial de que los articulos cumplen con las
normas relativas a estilo y contenido indicadas en las directrices para los autores y
en el documento de compromiso ético (1 mes).

Proceso de revisién por pares ciegos a través de la plataforma OJS (1-2 meses de
plazo).
Edicién y correccién pruebas (2 meses de plazo).
Proceso de maquetacion (formato PDF, HTML y XML-JATS) (2 meses de plazo).
Gestién de la publicacién del nimero en OJS (2 meses de plazo).

a. Introduccion del resumen, palabras clave, referencias bibliograficas y todos

los metadatos, tanto en espafiol como en inglés.
b. Subida de archivos.
c.  Creaciony publicaciéon niimero de la revista en OJS.

Mas alla de lo expresado, la revista cumple con el criterio de periodicidad y los articulos re-
cibidos se publican en diciembre del afio en curso.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)


https://brill.com/page/BrillFont/brill-typeface
https://brill.com/page/BrillFontDownloads/Download-The-Brill-Typeface
https://bib.us.es/noticias/nueva-version-apa-para-citar-tu

262 Normas de publicacion

NORMAS DE ESTILO

Puesto que la revista se publica tanto en version electronica como en papel, durante el pro-
ceso de maquetaciéon muchas de las marcas de estilo personal desaparecen, por lo que se
ruega seguir exclusivamente las normas que a continuacion se indican y evitar las propias.

Formato y presentacion de trabajos

Tipo de letra: Brill
Tamaiio de letra: 12 p. (Nota a pie de pagina: 10 p.)
Margenes: superior e inferior: 2.5 cm.; derecho e izquierdo: 3 cm.

Interlineado: 1,5 para todo el texto con tinica excepcion en las notas a pie de pagina (Nota a
pie de pagina: interlineado sencillo).

Sangria: primera linea del parrafo marcada con el tabulador del teclado a 0,5 cm.
Alineacion del texto: justificada.

Se evita utilizar negrita. Se utiliza cursiva en lugar de subrayado en aquellos casos que sean
necesarios (excepto en las direcciones URL).

Encabezados (epigrafes): sin sangria ni tabulacion, presentan la siguiente
estructura:

1. EPIGRAFE [versalitas negrita]
1.1. Subepigrafe 1 [redondita negrita]

1.1.1. Subepigrafe 2 [redondita]

11.1.1. Subepigrafe 3 [cursiva]
Seriacion

La seriacion puede realizarse con nimeros. Los niumeros son para orden secuencial o crono-
légico, se escriben en niimeros ardbigos seguidos de un punto 1.

Tablas y figuras

Las tablas y figuras deben ser enumeradas con niimeros arabigos (en negrita) segun el orden
como se van mencionando en el texto (Tabla 1; Figura 1) e incluir un titulo claro y preciso
como encabezado en la parte superior (en cursiva).

Ejemplo:

Tabla 1

Diagrama del uso pronominal

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)



Normas de publicacién 263

Se codifican con tamario de letra 10 y separado de los textos anterior y posterior por un salto
de linea, centrados y sin marcas de estilo elaboradas, puesto que desapareceran en el pro-
ceso de maquetacion.

Es imprescindible que se haga referencia a estas tablas y figuras dentro del cuerpo del texto.

En caso de explicar abreviaturas o citar una fuente protegida, es valido incluir una nota. Para
el uso de material con derechos de reproduccidn, es necesario disponer de la autorizacién
del titular de los derechos.

Las ilustraciones o imagenes que se han incluido en el texto se envian ademas como FICHE-
ROS COMPLEMENTARIOS en formato JPG o TIFF., cada imagen en un archivo individual. Se
ha comprobado que la imagen estd en blanco y negro, 300 ppp de resolucion. No se han usado
programas de disefio grafico -Photoshop, Corel o similar- para incrementar la resolucion.

Normalizacion de citas y notas

1. Las llamadas a nota se indicaran mediante numerales arabigos en cifra volada co-
locados inmediatamente después de la frase o palabra a la que se refieran, sin es-
pacio de separacion. No iran entre paréntesis y precederan al signo de puntuacién
(en el caso de tratarse de un articulo en lengua inglesa iran detras del signo de pun-
tuacion). Estas citas no seran nunca utilizadas para referencias bibliograficas, sino
como aclaracion, explicacién o afnadidos al contenido del texto.

2. Las citas de tres lineas o menos (aprox. 40 palabras) de longitud se integraran en el
texto entrecomilladas. Las citas de mayor extension irdn separadas del cuerpo del
texto por un salto de linea al inicio y al final de la cita, con un sangrado de 2 cm. a
la izquierda y con tamario de letra de 11 puntos, sin comillas y sin cursiva. Las omi-
siones dentro de las citas se marcaran por medio de tres puntos entre corchetes:
[...]. No sera necesario indicar con corchetes las omisiones al principio y al final del
texto. No se pondra punto al final de la cita, sino que éste ird detras de la referen-
cia de la obra.

3. Citacion bibliografica. Las citas en el cuerpo del texto deben seguir el siguiente es-
quema: apellido del autor, separado por un espacio del afio de publicacién; éste, a su
vez, ird separado del nimero de pagina por dos puntos y un espacio, todo ello entre
paréntesis, por ejemplo: (Lapesa 1980: 214).

)

Dos autores: dependiendo del lenguaje del articulo/documento se debe usar “y” o
“&” respectivamente para unir los nombres de los autores. Por ejemplo:
1. Cita textual: Gutiérrez y Rojas (2013).
2.  Cita parafraseada: (Gutiérrez y Rojas, 2013)
Hasta tres autores
1. Cita textual: Castiblanco, Gutiérrez y Rojas (2013).
2.  Cita parafraseada: (Castiblanco, Gutiérrez y Rojas, 2013).
Mas de tres autores: siempre se cita el apellido del primer autor seguido de “et al.”
1. Cita textual: Rojas et al. (2013).

2. Cita parafraseada: (Rojas et al., 2013).

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)



264

Normas de publicacion

Si se hace referencia a una nota a pie de pagina, se marcara mediante n., por ejem-
plo: (Tovar 1987: 43, n. 3). Si se hace referencia a varias obras, irdn ordenadas crono-
légicamente y separadas por punto y coma, por ejemplo: (Tovar 1961: 36; Chomsky,
1965). Si la cita comprende varias paginas, se dara el niimero de la pagina inicial y
la final, separadas por un guion: (Tovar 1961: 311-318). Se evitara, en lo posible, el em-
pleo de siguiente y siguientes (s. y ss.). El nimero de pagina no se incluye si la re-
ferencia es a toda la obra, por ejemplo: (Tovar,1987). Si la referencia alude a varios
lugares (paginas, notas) dentro de una misma obra, se indicaran los nimeros de pa-
gina o nota separados por comas y espacio, por ejemplo: (Cano Aguilar 1989: 465,
467, 470). Cuando la referencia se incluye en la sintaxis del texto, entre paréntesis
aparece el afio y nimero(s) de pagina(s), pero no el apellido del autor, por ejemplo:
“como sefiala Tovar (1961: 65)".

En caso de tratarse de consultas de obras clasicas, se afiadira el n° de libro, capitulo
y parrafo (o canto y versos para las obras en verso) en nimeros arabigos separados
por puntos, por ejemplo: (Homero, Od. g.1). Si se incluye una cita literal traducida
se indicara el nombre del traductor y la edicién, por ejemplo: “Los habitantes de las
montafias fueron los que iniciaron esta situacién de anarquia” (Strab. 3.3.5. Trad.
Gémez Espelosin, 2007).

Obras clasicas importantes como la Biblia o el Coran no se anotan como referencias,
pero si se deben mencionar en el texto.

Abreviaturas y siglas: Las abreviaturas latinas se marcaran en cursiva y mindscula
(vid., ibid,, et al,, c., cfr,, pag.). Las siglas iran en mayusculas (ONU). Los acrénimos
equivalentes a los titulos de algunas obras se sefialardn en mayusculas y cursiva
(GRAE, DRAE, CORDE).

Se utilizara un sistema fijo de menciones bibliograficas abreviadas; y vendran acom-
paiiadas de un listado final de referencias bibliograficas completas ordenadas al-
fabéticamente por apellido de autor. Las referencias bibliograficas completas en
ningun caso irdn a pie de pagina.

En el apartado de Referencias Bibliograficas se distinguira entre lo que son real-
mente Obras de referencia (articulos de revistas, capitulos de libros, libros, etc.) y
lo que son Fuentes. En caso de haber utilizado textos o fuentes documentales, estos
deberan aparecer bajo un epigrafe propio (Fuentes Documentales), a continuacién
del de Referencias Bibliograficas, e igualmente ordenados alfabéticamente.

Referencias Bibliograficas

Las menciones bibliograficas completas deberan atenerse a los siguientes modelos segtin

las normas APA (consultar en el siguiente enlace: APA 72 - Bibliografia y citas - Guias de la
BUS at Universidad de Sevilla).

Todos los documentos citados en el texto deben ser incluidos en la bibliografia. Esta debe

ser elaborada estrictamente en orden alfabético segun el apellido del autor/autores.

— Si se incluye la obra de un autor sélo y otra del mismo autor con otros autores, pri-

mero se pone al autor solo y luego la obra compartida.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)



Normas de publicacién 265

Ejemplo:

Moreno Fernandez, F. (2009). La lengua espariola en su geografia. Arco/Libros.
Moreno Fernandez, F. y Otero Roth, J. (2007). Atlas de la lengua espariola en
el mundo. Ariel /[Fundacién Telefénica/Instituto Cervantes.

Cuando se citan varios libros de un mismo autor, se cita el nombre del autor en todas
las entradas y luego se inician las citas desde el afio de publicacién. Las obras se or-
denan de modo cronolégico (de la mas antigua a la mas reciente).

Ejemplo:

Foucault, M. (1996). Vigilar y castigar: nacimiento de la prision. Siglo XXL.
Foucault, M. (2010). El cuerpo utdpico: las heterotopias. Nueva Vision Argen-
tina.

— Si de un mismo autor existen varias referencias de un mismo afio se especificaran
los anos seguidos de un orden alfabético.
Ejemplo:

Bourdieu, P. (2008a). El oficio de sociélogo, presupuestos epistemoldgicos.
Siglo XXI.

Bourdieu, P. (2008b). Una invitacion a la sociologia reflexiva. Siglo XXI.
Bourdieu, P. (2008c). Capital cultural, escuela y espacio social. Siglo XXI.

MODOS DE ENTRADA SEGUN EL TIPO DE DOCUMENTO
Monografias y volimenes colectivos
Un autor:

Apellidos, Iniciales nombre autor (Afio). Titulo. Editorial.
Ejemplo:

Moreno Fernandez, F. (2009). La lengua espariola en su geografia. Arco/Libros.

— En caso de mas de un autor:
Apellidos, Iniciales nombre autor 1, Apellidos, Iniciales nombre autor 2 y Apellidos,
Iniciales nombre autor 3 (Afo). Titulo. Editorial.
Ejemplo:

Genise, N., Crocamo, L. y Genise, G. (2019). Manual de psicoterapia y psicolo-
gla de nifios adolescentes. Editorial Akadia.

— Se pueden incluir hasta 20 autores. Si se supera este nimero, se omite el resto y se
afladen puntos suspensivos (...):

Castiblanco, R., Moreno, H., Rojas, S., Zamora, F., Rivera, A., Bedoya, M. A,
Aréstegui, J., Rodriguez, D, Salinas, G., Martinez, W,, Camargo, D., Sanchez,
A., Ramirez, Y., Arias, M., Castro, K.Y,, Carrillo, H., Valdez-Lépez, J., Her-
mosa, F.,, Daza, C,, ... Hernandez, T. (2020). La variacién de los esfuerzos me-
canicos en la cadera con el ergémetro de escaleras. Revista de Salud Publica,
16(2), 41-67.

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)



266 Normas de publicacion

— Libro con editor:

Apellido, A. A. (Ed.). (Afio). Titulo. Editorial.
Ejemplo:

Wilber, K. (Ed.). (1997). El paradigma hologrdfico. Editorial Kairds.

Capitulos de libro o contribuciones a obra colectiva

Se referencia un capitulo de un libro cuando el libro es con editor, es decir, que el libro
consta de capitulos escritos por diferentes autores.

Apellido, A. A. (Afio). Titulo del capitulo o la entrada. En A. A. Apellido (Ed.), Titulo
del libro (pp. xx-xx). Editorial
Ejemplo:

Escandell Vidal, M. V. (1998). Los enunciados interrogativos. Aspectos se-
manticos y pragmaticos. En 1. Bosque y V. Demonte (Eds.), Gramdtica des-
criptiva de la lengua espariola (pp. 3929-3991). Espasa Calpe.

Articulos de revista

Apellido, A. A. (Fecha). Titulo del articulo. Nombre de la revista, Volumen(Ntamero),
pp-pp- http://DOI o http://URL [si existe]
Ejemplo:

Catford, J. C. (2001). On Rs, rhotacism and paleophony. Journal of the Inter-
national Phonetics Association, 31(2), 171-185.

Tesis doctorales

Autor, A. A. (Afio). Titulo de la tesis [Tipo de tesis, Nombre de la institucion].
Ejemplo:

Pierrehumbert, J. B. (1980). The phonology and phonetics of English intona-
tion [Tesis doctoral, Massachusetts Institute of Technology, Dept. of Linguis-
tics and Philosophy].

— Sila tesis estd en un archivo o en una base de datos en Internet, tenemos que decir
cuél es y su nimero de documento.
Ejemplo:

Munuera Martinez, P. V. (2006). Factores morfoldgicos en la etiologia del ha-
llux limitus y el hallux abductus valgus [Tesis doctoral, Universidad de Sevi-
lla]. http://hdl.handle.net/11441/15798

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)


http://DOI
http://URL
http://hdl.handle.net/11441/15798

Normas de publicacién 267

— Sila tesis no estd publicada, se indica entre corchetes.
Ejemplo:

Andrés Martin, Juan Ramén de (1997). El cisma mellista: historia de una am-
bicion politica. [ Tesis doctoral no publicada]. Universidad Nacional de Edu-
cacion a Distancia, Facultad de Geografia e Historia].

Documentos especificos tomados de un sitio web/paginas web

Apellido, A. A. (Fecha). Titulo del documento. DOI (Si no tiene DOI senalar la direc-
cion URL)
Ejemplos:
Schiraldi, G. R. (25 marzo 2019). The post-traumatic stress disorder source-
book: A guide to healing, recovery, and growth. DOI: 10.1036/0071393722

Carroll, L. & Gilroy, P. ]. (10 septiembre 2002). Transgender issues in counse-
lor preparation. Counselor Education & Supervision, 41, 233-242. http://[www.
counseling.org

Textos y Fuentes documentales

Se relacionan en un apartado distinto de las Referencias bajo el epigrafe de Fuentes docu-
mentales y siguen las mismas pautas que las seguidas en las monografias.
— Sise trata de la edicién original de una obra clasica:

Ejemplo:
Garcia de Palacio, Diego (1587). Instruccion nduthica. Pedro Ocharte.
— Sino se ha usado la edicién original de la obra (cléasica o de la antigiiedad) sino que

se trata de una version posterior (reedicion), hay que especificar los datos de edi-
cidn, traductor, impresion, etc.

Ejemplos:

Shakespeare, W. (2004). Hamlet (J. M. Valverde, ed. y trad.). Planeta (origi-
nal publicado en 1609).

Platon. (1996). El banquete (M. Sacristan, ed. y trad.). Icaria Literaria (origi-
nal publicado c. 385-370 a. C.).

Diccionarios y otras fuentes lexicograficas

Nudelman, R. (2007). Diccionario de politica latinoamericana contempordnea.
Océano.

Real Academia Espanola. (2018). Diccionario de la lengua espariola (edicion del tri-
centenario). https://bit.ly/333ASh8

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)


http://www.counseling.org
http://www.counseling.org
https://bit.ly/333ASh8

268 Normas de publicacion

— Entrada recuperada de un diccionario online.
Ejemplo:
Real Academia Espafiola. (2018). Reproducciéon. En Diccionario de la lengua

espariola (edicién de tricentenario). Consultado el 31 de octubre de 2019.
https://bit.ly/34mNjVs.

Una entrada puede ser actualizada sin que se actualice toda la fuente. Por esto, se re-
comienda afiadir la fecha de consulta como en el ejemplo.

— En caso de haber utilizado siglas o abreviaturas en el cuerpo del texto, tienen que
desarrollarse.
Ejemplos:

DCECH = Coromines, J. y Pascual, J. A. (1974). Diccionario Critico Etimoldgico
Castellano e Hispdnico. Gredos.

BA = Lirola Delgado, J. (Dir./Ed.) (2004). Biblioteca de al-Andalus. Fundaciéon
Ibn Tufayl de Estudios Arabes, 2004-2012 (7 vols.).

Resenas

Autor, A.A. (afio). Resefia del libro: “Titulo del libro” [resefia del libro Titulo de libro
de A. A. Autor]. Periédico/Revista/Blog/Sitio web. http:/ /xooxxx.

Ejemplo:

Benavides, S. (2019). Resefia del libro: “Viaje al corazon de Cortazar” [resefia
del libro Viaje al corazon de Cortdzar de J. C. Rincén]. El Espectador. https://
bit.ly/3dTiZWS

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 37/2 (2023)


https://bit.ly/34mNjVs
http://xxxxxx
https://bit.ly/3dTiZWS
https://bit.ly/3dTiZWS




sCUS

FACULTAD DE FILOLOGIA
UNIVERSIDAD DE SEVILLA




