(e

PHILOLOGIA
HISPALENSIS

ESTUDIOS LITERARIOS






PHILOLOGIA
HISPALENSIS

ANO 2025
VOL. XXXIX/2

ESTUDIOS LITERARIOS

FACULTAD DE FILOLOGIA
UNIVERSIDAD DE SEVILLA



EVALUACION DE ORIGINALES: Los originales se someten a una evaluacion ciega, un proceso anénimo de revisiéon por
pares, siendo enviados a evaluadores externos y también examinados por los miembros del Consejo de Redaccién
y/o los especialistas del Consejo Asesor de la Revista.

PERIODICIDAD: Anual en formato tradicional y en formato electrénico.

PUBLICACION EN INTERNET: <https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis>, <https:/ /revistascientificas.
us.es/index.php/PH>.

BASES DE DATOS: Philologia Hispalensis se encuentra indexada en CARHUS Plus+2018, CIRC (grupo A), DIALNET,
DOA]J, Dulcinea, Index Islamicus, Latindex 2.0 (100% de los criterios cumplidos), MIAR (ICDS 2022 = 10), MLA,
REDIB, SCOPUS, ERIHPLUS y ANVUR (Clase A). Asimismo, cuenta con el sello de calidad de la FECYT (82 edicidn,
2023, renovado en 2024 y valido hasta 2025) en los campos de conocimiento Lingiiistica y Literatura dentro de la
modalidad Humanidades.

ENVIO DE ORIGINALES Y SUSCRIPCIONES: Las colaboraciones deben enviarse a través de <https://revistascientificas.
us.es/index.php/PH>.

DIRECCION DE CONTACTO: Secretariado de la Revista Philologia Hispalensis, Facultad de Filologia, Universidad de
Sevilla, C/ Palos de la Frontera, s/n, 41004 Sevilla; o bien al correo electrénico <philhisp@us.es>.

INTERCAMBIOS O CANJES (BIBLIOTECAS UNIVERSIARIAS): Solicitense a Editorial Universidad de Sevilla o al
Secretariado de la revista <philhisp@us.es>.

© Editorial Universidad de Sevilla

Financiacién: Revista financiada por la Universidad de Sevilla dentro de las
ayudas del VII PPIT-US y del Decanato de la Facultad de Filologia.
PORTADA: referencias.maquetacion@gmail.com

DEPOSITO LEGAL: SE-354-1986

ISSN: 1132 - 0265 / eISSN 2253-8321

Maquetacion: referencias.maquetacion@gmail.com

IMPRIME: Podiprint [—
Di1sTRIBUYE: Editorial Universidad de Sevilla, Porvenir, 27, 41013 Sevilla e

=
Licence Creative Commons Atribucién/Reconocimiento-NoComercial- @ @@@
BY NC SA

Compartirlgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0)

4



https://editorial.us.es/es/revistas/philologia-hispalensis
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
https://revistascientificas.us.es/index.php/PH
mailto:philhisp%40us.es?subject=
mailto:philhisp%40us.es?subject=
mailto:referencias.maquetacion%40gmail.com?subject=
mailto:referencias.maquetacion%40gmail.com?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es_ES
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es_ES
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

EQurro EDITORIAL

Directora: Yolanda Congosto Martin, Universidad de Sevilla, Espafia
Secretaria: Leyre Martin Aizpuru, Universidad de Sevilla, Espafia
Editora: Salomé Lora Bravo, Universidad de Sevilla, Espafia
Coordinadora

de Resefas: M. Amparo Soler Bonafont, Universidad Complutense de Madrid, Espafia
Difusién en
redes sociales

Blanca Jiménez Coca (coord.), Universidad de Sevilla, Espana
Sara Blanco Lépez (ayudante), Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Consejo de
Redaccion: Gema Areta Marigé, Universidad de Sevilla, Espana

Elisabetta Carpitelli, Université Stendhal - Grenoble Alpes, France
Maria Auxiliadora Castillo Carballo, Universidad de Sevilla, Espafia
Antonio Luis Chaves Reino, Universidad de Sevilla, Espafia
Marianna Chodorowska-Pilch, University of Southern California, USA
Yves Citton, Université Paris 8 Vincennes-Saint Denis, France
Ninfa Criado Martinez, Universidad de Sevilla, Espafia

Tsabel Maria Ifiigo Mora, Universidad de Sevilla, Espafia

Manuel Maldonado Aleman, Universidad de Sevilla, Espafia
Daniela Marcheschi, Universita degli Studi di Perugia, Italia

Pedro Martin Butraguefio, Colegio de México, México

Miguel Angel Quesada Pacheco, Universitetet i Bergen, Norge
Angelica Valentinetti, Universidad de Sevilla, Espafia

Alf Monjour, Universitit Duisburg-Essen, Deutschland

Maria José Osuna Cabezas, Universidad de Sevilla, Espana

Fitima Roldan Castro, Universidad de Sevilla, Espafia

Antonio Romano, Universita degli Studi di Torino, Italia

Juan Pedro Sdnchez Méndez, Université de Neuchitel, Suisse
Marifa Luisa Sigudn Boehmer, Universitat de Barcelona, Espafia
José Solis de los Santos, Universidad de Sevilla, Espafia

Modesta Suirez, Université de Toulouse-Le Mirail, France

Marfa Angeles Toda Iglesia, Universidad de Sevilla, Espafia

José Agustin Vidal Dominguez, Universidad de Sevilla, Espafia
Maria Jests Viguera Molins, Universidad Complutense de Madrid, Espana
Adamantia Zerva, Universidad de Sevilla, Espafa

CoMmiTE CIENTIFICO

Juan Francisco Alcina Rovira, Universitat Rovira i Virgili, Espafia
Gerd Antos, Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg, Deutschland
Gianluigi Beccaria, Universita degli Studi di Torino, Italia

Isabel Carrera Sudrez, Universidad de Oviedo, Espana

Carmen Herrero, Manchester Metropolitan University, England
Anna Houskovi, Univerzita Karlova, Ceska Republika

Dieter Kremer, Universitit Trie, Deutschland

Xavier Lufhin, Vrije Universiteit Brussel, Belgique

Roberto Nicolai, Sapienza - Universita di Roma, Italia

Marie-Linda Ortega, Université Sorbonne Nouvelle - Paris 3, France
Deborah C. Payne, American University, USA

Carmen Silva-Corvaldn, University of Southern California, USA
Alicia Yllera Ferndndez, UNED, Espaiia



CONSEJO ASESOR

Estupios Arases E IsLAMICOS

Eva Lapiedra Gutiérrez, Universidad de Alicante, Espafia
Pablo Beneito Arias, Universidad de Murcia, Espafia
Carmelo Pérez Beltran, Universidad de Granada, Espafia

Firorocia ALEMANA

Georg Pichler, Universidad de Alcald, Espafia

Marta Fernandez-Villanueva Jané, Universitat de Barcelona, Espafa
Maria José¢ Dominguez, Universidade de Santiago de Compostela, Espafa

Frrorogia CrAsica - LaTin

Jesus Luque Moreno, Universidad de Granada, Espafia

José Luis Moralejo Alvarez, Universidad de Alcald de Henares, Espaiia
Eustaquio Sanchez Salor, Universidad de Extremadura, Espafia

FrLorogia Crasica - GrieGo

Didier Marcotte, Université Sorbonne Paris, France
Maurizio Sonnino, Sapienza-Universita di Roma, Italia
Stefan Schorn, Université Catholique de Louvain, Belgique

FiLoLocia FRANCEsSA

Dolores Bermudez Medina, Universidad de Cédiz, Espafa
Monserrat Serrano Maiies, Universidad de Granada, Espafia
Maria Luisa Donaire Fernindez, Universidad de Oviedo, Espafia

FrLovocia ITaLIANA

Giovanni Albertocchi, Universitat de Girona, Espafia

Cesireo Calvo Rigual, Universitat de Valéncia - IULMA, Espana

Margarita Borreguero Zuloaga, Universidad Complutense de Madrid, Espafia

Lencua Esparora

Emilio Montero Cartelle, Universidade de Santiago de Compostela, Espafia
Antonio Salvador Plans, Universidad de Extremadura, Espafia

Antonio Briz Gémez, Universitat de Valéncia, Espana

Lencua INGLESA

Emilia Alonso Samefio, Ohio University, USA

Carmen Gregori Signes, Universitat de Valencia, Espafia
Nuria Yanez-Bouza, Universidade de Vigo, Espafia

LinctisTicA

Angel Lépez Garcia, Universitat de Valéncia, Espafia

Eugenio Martinez Celdréin, Universitat de Barcelona, Espafia

Juan Carlos Moreno Cabrera, Universidad Auténoma de Madrid, Espafia

LiTeraTura Espafora

Pedro M. Citedra, Universidad de Salamanca, Espana

Flavia Gherardi, Universita degli Studio di Napoli Federico II, Italia
Leonardo Romero Tobar, Universidad de Zaragoza, Espafia

LrTeraTURA HISPANOAMERICANA

Teodosio Fernandez, Universidad Auténoma de Madrid, Espana
Noé Jitrik, Universidad de Buenos Aires, Argentina

Edwin Williamson, Oxford University, Inglaterra

LiTERATURA INGLESA

Luis Alberto Lazaro Lafuente, Universidad Alcald de Henares, Espafia
Ricardo Mairal Usén, UNED, Espaiia

Carme Manuel Cuenca, Universitat de Valéncia, Espafia

Teoria DE LA LITERATURA

José Dominguez Caparrés, UNED, Espafia

Antonio Garrido Dominguez, Universidad Complutense de Madrid, Espana
Isabel Paraiso Almansa, Universidad de Valladolid, Espafia



REVISORES DEL VOLUMEN 39, NUMERO 2 (2025). ESTUDIOS LITERARIOS

Han actuado como revisores anénimos para uno o mds articulos de este nimero, tanto los aceptados como
los rechazados, los siguientes investigadores:

Alvite Diez, Maria Luisa (Universidad de Leén)

Calarco, Gabriel Alejandro (CONICET, Argentina)

Camprubi Vinyals, Adriana (Universitat de Barcelona)

de Mora Valcircel, Carmen (Universidad de Sevilla)

Fernindez Riva, Gustavo (Heidelberg Universitit, Alemania)

Gatica Cote, Paulo Antonio (Universidad Complutense de Madrid)

Gonzélez Martinez, Déborah (Universidade de Santiago de Compostela)

Gonzilez Miranda, Emilio (Universidade de Santiago de Compostela)

Gonzélez Montes, Antonio (Universidad Nacional Mayor de San Marcos / Academia Peruana de la
Lengua, Peru)

Gonzilez Sanz, Marina (Universidad de Sevilla)

Marti Junquera, Sadurni (Universitat de Girona)

Martin Junquera, Imelda (Universidad de Leon)

Moreno Lago, Eva Marfa (Universidad de Sevilla)

Morras Ruiz-Falcé, Maria (Universitat Pompeu Fabra)

Pérez Agustin, Maria Mercedes (Universidad Complutense de Madrid)

Pérez Ben, Lorena (Universidade de Santiago de Compostela)

Plata Parga, Fernando (Colgate University, EEUU)

Roeder, Torsten (German National Academy Leopoldina, Alemania)

Sanchez Duedias, Blas (Universidad de Cérdoba)

Sim¢ Torres, Meritxell (Universitat de Barcelona)

Vaamonde Dos Santos, Gael (Universidad de Granada)

Vargas Diaz-Toledo, Aurelio (Universidad Complutense de Madrid)






INDICE

Seccion Monografica. Ediciones filoldgicas digitales: hitos y nuevas
perspectivas / Digital Scholarly Editions: Achievements and New Perspectives

Introduccion. Ediciones filoldgicas digitales: hitos y nuevas

perspectivas/ Introduction. Digital Scholarly Editions: Achievements and

New Perspectives
VicTOR MILLET (Universidade de Santiago de Compostela)

Taming the Beast: Transcribing Hernando Coloén’s Libro de los

epitomes| Domando a la bestia: transcripcion del Libro de los epitomes de

Hernando Colon
Matthew Driscoll (University of Copenhagen)
Alessandro Gnasso (University of Copenhagen)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.01

Editing Premodern German Song Texts within the Musicologocial Edition
Platform E-Laute. Challenges and Possibilities/ Editar textos de canciones
alemanas de los siglos xvy xv1 en el contexto de la plataforma de edicion
digital musicoldgica e-laute: desafios y oportunidades
Stefan Rosmer (Universitit Bayreuth)
David M. Weigl (Universitit fiir Musik und darstellende Kunst Wien)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.02

Edicion digital académica de textos dureos no canénicos: la propuesta del

proyecto BIDISO/ The Scholarly Digital Editions of Non-Canonical Spanish

Golden Age Texts: the Proposal of the BIDISO Project
Nieves Pena Sueiro (Universidade da Corufia)
Carlota Fernandez Travieso (Universidade da Coruiia)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.03

Designing a User Interface for the DSE 2.0: New Opportunities, New

Challenges/ Diserio de una interfaz de usuario para la DSE 2.0: Nuevas

oportunidades, nuevos retos
Roberto Rosselli Del Turco (Universita di Torino)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.102.04

13

1519

21-39

41-63

65-96

97-15


https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.01
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.02
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.03
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.04

Designing Digital Editions for Humans: Insights on User Experience and

Usability from the Digital Dossier: Alexander von Humboldt and Cuba

(1800—-1830)/ Diserio de ediciones digitales para humanos: perspectivas

sobre la experiencia del usuario y la usabilidad a partir del Dossier digital:

Alexander von Humboldt y Cuba (1800-1830) 117-130
Antonio Rojas Castro (Eberhard Karls Universitét Tiibingen)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.05

Un modelo HTR para incunables castellanos/ An HTR Model for Spanish
Incunabula 131-177
José Manuel Fradejas Rueda (Universidad de Valladolid)
Mario Cossio Olavide (Université de Bretagne Occidentale)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.06

The Future is already here: Navigating the New Frontiers of Digital

Scholarly Editing in an Age of HTR and AI/ Elfuturo ya estd aqui:

navegar por las nuevas fronteras de la edicion filologica digital en la era

dela HTRy la IA 179-199
James Cummings (University of Newcastle)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.07

Seccidn Varia

Trauma, mito y tragedia en la narrativa de Leslie Marmon Silko: de «Old

Juana» a los zapatistas /| Trauma, Myth, and Tragedy in Leslie Marmon

Silko’s Narrative: from “Old Juana”to the Zapatistas 203-218
José Manuel Correoso Rodenas (Universidad Complutense de Madrid)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.08

El episodio del alguacil en el tratado séptimo del Lazarillo de Tormes: satira

contra el arzobispo de Toledo Juan Martinez Siliceo y los «retraidos» de

la catedral primada / The Episode of the Bailiff in in the Seventh Treatise of

Lazarillo de Tormes: Satire against the Archbishop of Toledo Juan Martinez

Siliceo and the “withdrawn” of the Primate Cathedral 219-237
Jesus Fernando Céseda Teresa (IES Valle del Cidacos - Calahorra,
La Rioja)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.09

El alma del mundo y el tejido cosmico: la poética del territorio del Inca

Garcilaso de la Vega | The Soul of the World and the Cosmic Fabric: the Inca

Garcilaso de la Vega’s Poetics of Territory 239-257
Pedro Martin Favaron Peyon (Pontificia Universidad Catélica del Pert)
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10



https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.05
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.06
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.07
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.08
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.09
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10

Resenias de libros

Javier Salazar Rincon: De alcaldesy alcaldadas. Trayectoriay significado de

un personaje risible en la literatura del Siglo de Oro. La Seu d'Urgell: Javier

Salazar Rincdn, 2024, 735 pp. ISBN: 978-84-09-58793-3 261-264
Luis Gémez Canseco (Universidad de Huelva)

Prue Shaw (Ed.): Dante Alighieri Commedia. A Digital Edition. Segunda

edicion. Florencia: Fondazione Ezio Franceschini, Inkless Editions,

Saskatoon, 2021. ISBN: 1-904628-21-4 265-267
Adriana Camprubi Vinyals (Universidad de Barcelona)

Antonio Reyes Ruiz: Génesis del Ensanche de Tetudn (Marruecos). El papel

de la burguesia comercial catalana. Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla

(Coleccion Mediterrdneo Textos y Estudios, vol. 1), 2024, 158 pp. ISBN: 978-

84-472-2758-7 269-272
Carmelo Pérez Beltran (Universidad de Granada)

Veronica Casais Vila (Ed.): Pedro Calderén de la Barca, Las manos blancas

no ofenden (https://www.calderondelabarca.org/editions/las_manos_

blancas.pdf), pp. 1-102; Verénica Casais Vila (Ed.): Pedro Calderdén de la

Barca, A secreto agravio, secreta venganza (https://www.calderondelabarca.

org/editions/secreto_agravio.pdf), pp. 1-62; Laura Carbajo Lago (Ed.):

Pedro Calderon de la Barca, Duelos de amory lealtad (https:/ [www.

calderondelabarca.org/editions/duelos.pdf), pp. 1-94. Acceso en linea:

https://[www.calderondelabarca.org/ediciones_criticas 273-278
Candela Iglesias Balsa (Universidade de Santiago de Compostela)

Evina Stein y Gustavo Fernandez Riva (Eds.): Networks of Manuscripts,

Networks of Texts, Journal of Historical Network Research, 9(1), 2023, 238

pp- ISSN-e: 2535-8863 279-281
Lorena Pérez Ben (Universidade de Santiago de Compostela)




EL ALMA DEL MUNDO Y EL TEJIDO COSMICO: LA POETICA DEL
TERRITORIO DEL INCA GARCILASO DE LA VEGA

THE SOUL OF THE WORLD AND THE COSMIC FABRIC: THE INCA
GARCILASO DE LA VEGA’S POETICS OF TERRITORY

PEDRO MARTIN FAVARON PEYON
Pontificia Universidad Catélica del Perii
pfavaron@pucp.edu.pe
0000-0002-1985-1679

Recibido: 09-01-2025 | Aceptado: 04-06-2025

Coémo citar: Favaron Peyon, P. M. (2025). El alma del mundo y el tejido césmico: la poética del
territoriodelincaGarcilasodelaVega. PhilologiaHispalensis,39(2),239-257.https://dx.doi.org/10.12795/
PH.2025.v39.i02.10

RESUMEN

El proyecto escritural de Garcilaso de la Vega puede ser entendido (al menos desde cierto
punto de vista) como el testimonio espiritual, retérico y filoséfico del entrecruzamiento
entre el orden idiosincratico virreinal y las racionalidades indigenas. Como miembro (mes-
tizo) de ambos mundos, en el discurso del Inca escritor es posible rastrear (aunque mu-
chas veces en el subtexto) formas indigenas de entender la vida de la totalidad cosmica.
El presente articulo resaltara la presencia, en los Comentarios Reales (1609), de concepcio-
nes del territorio que se corresponden con la cosmogonia amerindia de sus ancestros ma-
ternos. Para ello, se hara una lectura hermenéutica de este libro virreinal en didlogo con
un conocimiento etnografico y lingiiistico que permita desarrollar ciertas nociones cos-
mopoéticas. Esta interpretacion alternativa de la obra de Garcilaso pone de manifiesto la
actualidad del fundador de la literatura en los mundos andinos ante las preocupaciones
ecoldgicas que signan nuestra época.

Palabras clave: archivo virreinal andino, cosmopoética indigena, saberes ancestrales,
literaturas heterogéneas, antropologia lingiiistica.
ABSTRACT

Garcilaso de la Vega’s writing project can be understood (at least from a certain point
of view) as the spiritual, rhetorical and philosophical testimony of the intertwining of
the viceregal idiosyncratic order and indigenous rationalities. As a (mestizo) member

ISSN 1132-0265 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 (CCBY-NC-5A 4.0)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:pfavaron@pucp.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-1985-1679
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10

240 Pedro Martin Favaron Peyon

of both worlds, in the discourse of the Inca writer it is possible to trace (albeit often
in subtext) indigenous ways of understanding the life of the cosmic totality. This
article will highlight the presence, in the Comentarios Reales (1609), of conceptions of
territory that correspond to the Amerindian cosmogony of his maternal ancestors. To
this end, a hermeneutic reading of this viceregal book will be made in dialogue with
an ethnographic and linguistic knowledge that allows for the development of certain
cosmopoetic notions. This alternative interpretation of Garcilaso’s work highlights the
relevance of the founder of literature in the Andean worlds in the face of the ecological
concerns that mark our times.

Keywords: Andean viceregal archive, indigenous cosmopoetics, ancestral knowledge,
heterogeneous literatures, linguistic anthropology.

1. INTRODUCCION

A pesar de la notoria influencia de la filosofia renacentista y del pensamiento catd-
lico en su obra, Garcilaso de la Vega no vivid su integracion al sistema escritural y
al pensamiento europeo «como una renuncia a su identidad india» (Wachtel, 2017:
200). Resultaria bastante parcializado desconocer ciertas reminiscencias de la ora-
lidad y de las ritualidades indigenas. Las persistencias de estas racionalidades indi-
genas aparecen no tanto en la superficie del texto, sino que, ante todo, en los niveles
mas profundos de lectura. Estas resonancias soterradas expresan, por momentos,
ciertas ontologias amerindias que conciben el cosmos como totalidad animada y
consciente. El interés de este articulo es, justamente, sondear aquello que podria-
mos denominar la cosmopoética indigena en la literatura del Inca escritor.

La cosmopoética, entendida como relacion dialdgica y afectiva con la totalidad
de la existencia, es un aspecto fundamental de las reflexiones ontolégicas amerin-
dias. Este concepto trata de designar al arte verbal indigena que pone de manifiesto
que el resto de los seres vivos (categoria que no solo incluiria a los animales y a las
plantas, sino también a las piedras, las montarias y las estrellas, entre otros) partici-
pan de la consciencia, la subjetividad y de las redes del lenguaje. Estas poéticas cos-
micas expresarian el hecho de que el ser humano vive entretejido con la totalidad
de la existencia. Aceptando que la heterogeneidad literaria consiste, justamente,
en la irrupcién de oralidades y saberes indigenas en la textualidad escritural, es in-
evitable proponer que la cosmopoética amerindia ha dejado ciertas trazas en este
tipo de escritos. Podria decirse, por lo tanto, que la poética cdsmica es inherente a
la heterogeneidad.

Para poder identificar las nociones cosmopoéticas en la obra de Garcilaso se lle-
vard a cabo una interpretacion de ciertos pasajes de los Comentarios en los que el
escritor cusquerflo se refiere a practicas rituales que establecian una relacion dia-
légica con el territorio y que dan cuenta de la concepcion indigena de estos seres
como portadores de fuerza espiritual. A su vez, estos pasajes seran analizados con

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 241

base en un conocimiento etnografico que nos permita desentrafiar, hasta donde
nos sea posible, las nociones cosmopoéticas de origen amerindio que vehiculizan
este texto imprescindible de las literaturas heterogéneas de la region andina. El pre-
sente articulo plantea una lectura de la obra de Garcilaso nutrida de herramientas
teoricas de la antropologia lingiiistica (prestando especial atencion a las inflexio-
nes poéticas de la lengua quechua) que complementan las metodologias propias
del campo literario y de los estudios culturales.

La constatacion de una cosmopoética en los Comentarios ayudara a sefialar la vi-
gencia de la obra de Garcilaso a la luz de las preocupaciones ecoldgicas de nuestra
época. En este sentido, el presente trabajo retoma la linea de investigacion abierta
por Mazzotti (2018a) en su articulo «El Inca Garcilaso y el calentamiento global
[...]» en el que postula una posible «lectura de los Comentarios reales (1609 y 1617)
en clave contemporanea, es decir, encontrando en la obra significados pertinentes
a problematicas sociales e histéricas de principios del siglo XXI» (2018a: 79). Segtin
Mazzotti, una interpretacion de este tipo estaria orientada a sefialar la relevancia
presente y futura «del Inca, es decir, su validez para entender y contribuir a la so-
lucién de crisis actuales» (2018a: 79). La cosmopoética que vehiculiza la obra de
Garcilaso permite vislumbrar la posibilidad de plantear un pensamiento ecologista
desde las ontologias indigenas, que supere el paradigma naturalista y sefiale la in-
tima vinculacién del ser humano con la totalidad de la existencia.

2. LAS RESONANCIAS INDIiGENAS DEL INCA GARCILASO

Garcilaso llama a la «naturaleza», casi al principio del Libro Primero de los
Comentarios, «<madre universal y piadosa» (Garcilaso de la Vega, 1976a: 26). Aunque
tal expresion no puede ser atribuida solamente a su herencia indigena, si sefiala
una apertura y una sensibilidad hacia la agencia fecundativa del cosmos que bien
podria ser indicio del entrecruzamiento de la poética amerindia con la filosofia re-
nacentista. La escritura de los Comentarios esta impregnada de cierto goce estético
frente al territorio; la prosa, en algunos pasajes del libro, realiza un ejercicio poético
de lalengua para evocar la belleza de la tierra natal del autor andino. Un ejemplo es
la descripcion que hace de la cordillera de los Andes: «Al levante tiene por término
aquella nunca jamas pisada de hombres, ni de animales ni de aves, inaccesible cor-
dillera de nieves que corre desde Santa Marta hasta el Estrecho de Magallanes, que
los indios llaman Ritisuyo, que es banda de nieves» (Garcilaso de la Vega, 1976a:
39). Como sabemos, para buena parte de las naciones amerindias de la regién an-
dina, las montafias son seres vivos y duefos espirituales de toda la vida que se des-
envuelve a sus pies.

Garcilaso expresé la impresion que guardaba en su memoria de las imponen-
tes montarias, ante las cuales sus parientes maternos sentian una piadosa reveren-
cia. Las investigaciones etnograficas recientes sefialan que la fuerza espiritual de

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



242 Pedro Martin Favaron Peyon

una montafia depende, al menos en buena medida, de su tamaiio: se afirma que
las mas grandes son las mas poderosas (Allen, 2021). Desde que se ve una determi-
nada montafia, el caminante indigena sabe que ha ingresado al territorio resguar-
dado y animado por ese ser. Ademas de ello, «los cerros en las sociedades andinas,
especialmente los situados en las nacientes de los rios, son tradicionalmente con-
siderados sagrados porque alli residen las divinidades que controlan los fenome-
nos meteorolégicos» (Astuhuaman, 2008: 9g9). Las montanas, entonces, ejercerian
cierta influencia sobre la lluvia y los rios, lo cual sefalaria su importancia para ga-
rantizar la subsistencia de los seres vivos.

Debido a que el proyecto literario de Garcilaso procuraba probar que la racio-
nalidad de los gobernantes cusquerfios era, en muchos aspectos, semejante y casi
una prefiguracion del cristianismo, silencié algunas de sus concepciones (pasando-
las por alto o atribuyéndoselas muchas veces de manera exclusiva a naciones ante-
riores a los incas). Sin embargo, influido por los fildsofos renacentistas (en los que
se daba una confluencia entre cristianismo y cultura helénica), el pensamiento de
Garcilaso no descarto del todo la idea del territorio como ser vivo, generoso, mater-
nal y consciente. Estos procedimientos reflexivos se evidencian cuando describe las
concepciones cosmogodnicas de las poblaciones andinas anteriores a la expansion
«civilizatoria» de los incas:

Otros muchos indios hubo de diversas naciones, en aquella primera edad, que
escogieron sus dioses con alguna més consideracion que los pasados, porque ado-
raban las fuentes caudalosas y rios grandes, por decir que les daban agua para re-
gar sus sementeras.

Otros adoraban la tierra y la llamaban Madre, porque les daba sus frutos; otros
al aire por el respirar, porque decian que mediante él vivian los hombres; otros al
fuego, porque los calentaba y porque guisaban de comer con él; otros adoraban a
un carnero por el mucho ganado que en sus tierras se criaba; otros a la cordillera
grande de la Sierra nevada, por su altura y admirable grandeza y por los muchos
rios que salen de ella para los riegos; otros al maiz o zara, como ellos le llaman,
porque es el pan comun de ellos; otros a otras mieses y legumbres, segun que mas
abundantemente se daban en sus provincias.

Los de la costa de la mar, ademas de otra infinidad de dioses que tuvieron, o
quiza lo mismo que hemos dicho, adoraban en comun al mar y le llamaban Ma-
macocha, que quiere decir Madre Mar, dando a entender con ellos hacia otro ofi-
cio de madre en sustentarlos con pescado. Adoraban también generalmente a la
ballena por su grandeza y monstruosidad. (Garcilaso de la Vega, 1976a: 45)

Para estas naciones antiguas, segtn afirma Garcilaso, todo aquello que posibili-
taba la vida humana (como los rios, las aguas, el aire, las montanas, el mar, etc.), era
considerado sagrado. Los Comentarios, escritos desde una perspectiva bastante et-
nocéntrica (afincada en la supuesta superioridad de los cusquefios), proponen que

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 243

estas cosmogonias indigenas eran mas primitivas que las del culto solar inca. El es-
critor mestizo comparte, por lo tanto, la descalificacién de los «dioses» locales. En
este sentido, Garcilaso se distancia a si mismo (y a los incas) de esta ecologia reli-
giosa precolombina. Sin embargo, es posible hallar una operacion retérica mas sutil.
A pesar de expresarse con términos peyorativos, Garcilaso también se preocupd por
aclarar la racionalidad detras de estas practicas rituales: segtin el autor cusquefio,
estos elementos primordiales de la «naturaleza» fueron considerados sagrados por
estas naciones porque permitian que la vida humana prosperase. Agradecer a los
elementos materiales que nos dan existencia (como hacia y hacen, hasta el dia de
hoy, muchos pueblos indigenas de la regién), no es algo del todo descabellado o
irracional. Al sefialar el sentido reflexivo de estas practicas ancestrales y la raciona-
lidad implicita en ellas, Garcilaso (hasta cierto punto, al menos) las legitima ante
los lectores cultos de la época. La argumentacion nos permite presumir que el autor
mestizo sabia que esta cosmopoética seguia siendo parte de las practicas de sus
ancestros maternos. En todo caso, una concepcion semejante también se detecta
cuando realiza una interpretacion del término waka (o huaca, segun la grafia de la
época), una de las palabras de mayor importancia en la cosmopoética amerindia.
Aunque los sacerdotes catolicos que investigaban la ritualidad indigena conocian el
término, Garcilaso sinti6 la necesidad de ampliar sus rangos semanticos:

[Huaca] quiere decir cosa sagrada, como eran todas aquellas en que el demo-
nio les hablaba, esto es, los idolos, las peiias, las piedras grandes o arboles en que
el enemigo entraba para hacerles creer que era dios [...]. También dan el mismo
nombre a todas aquellas cosas que en hermosura o excelencia se aventajan a las
otras de su especie, como una rosa, manzana o camuesa o cualquier otra fruta que
sea mayor y mas hermosa que todas las de su arbol [...]. Llamaron huaca a la gran
cordillera de la Sierra Nevada que corre por todo el Perti a lo largo hasta el Estre-
cho de Magallanes, por su largura y eminencia, que es cierto es admirabilisima a
quien la mira con atencién. Dan el mismo nombre a los cerros muy altos, que se
aventajan de los otros cerros [...]. A todas estas cosas y otras semejantes llamaron
huacas, no por tenerlas por dioses ni adorarlas, sino por la particular ventaja que
hacian a las comunes; por esta causa las miraban y trataban con admiracién. (Gar-
cilaso de la Vega, 1976a: 67-69).

Este fragmento muestra que, para el escritor cusquerfio, los pueblos indigenas
tenian una propension a «reconocer en la naturaleza manifestaciones de la gran-
deza divina» (Itier, 2023: 481). Si bien Garcilaso dice que es el «demonio» quien
hablaba a través de estos seres, debe entenderse que se refiere a los duefios es-
pirituales de las rocas o vegetales. Esto, por un lado, indicaria que la agencia se-
midtica era un aspecto fundamental de su consideracién como waka; por otro,
que eran manifestaciones sensibles de entidades suprasensibles de las que prove-
nia su lenguaje, consciencia y sacralidad. Ademas de que Garcilaso conoci6 tales

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



244 Pedro Martin Favaron Peyon

practicas y reflexiones siendo joven, es muy posible que el desarrollo conceptual
de estos razonamientos tuviera asidero en sus lecturas de los renacentistas italia-
nos y, de manera particular, en los Didlogos de Amor de Ledon Hebreo. El texto de
Hebreo, apelando a las operaciones sincréticas del neoplatonismo, vehiculizaba
algunas nociones fundamentales del pensamiento cabalistico, de manera parti-
cular «la relacion entre un Dios incognoscible e incomprensible en si mismo por
la mente humana y sus manifestaciones visibles y espirituales en el universo»
(Mazzotti, 2018b: 45). Es bastante probable que Garcilaso entendiera, a partir de
estas lecturas, que el ser humano puede acercarse al conocimiento de Dios (gno-
sis) mediante una relacién poética con lo sensible.

Los apuntes etnograficos de Garcilaso expresan que los waka «también podian
hablar, escuchar y comunicarse, tanto entre ellos como con las personas» (Bray,
2021: 32). El lenguaje, por lo tanto, no seria exclusivo de la humanidad, sino algo
compartido por el resto de los seres del territorio. Al decir que trataban ritualmente
a los waka por los beneficios que daban a las comunidades, Garcilaso sugiere que
estos seres y sus manifestaciones concretas tenian «capacidad de interaccion per-
sonal y la realizacion de actos beneficiosos» (Bray, 2021: 29). Se trataba de seres que
actuaban sobre el mundo visible segtin su voluntad; los seres humanos podian in-
fluir sobre ellos mediante practicas rituales. Las personas tenian la obligacion de
realizar ofrendas a estos seres extraordinarios para agradecer los beneficios recibi-
dos y evitar el desequilibrio de las relaciones. Los actos verbales y rituales llevados
a cabo para agradecer y honrar a los waka buscaban asegurar la vitalidad césmica y
la continuidad de lo existente.

3. LA COSMOPOETICA INDIGENA DE LA SACRALIDAD

La interpretacion del término waka hecha por Garcilaso pone de manifiesto, como
afirma él mismo, «la mucha significacion que los indios encierran en una sola pa-
labra» (Garcilaso de la Vega, 1976a: 69). Sin duda, esta reflexion seméntica es un
aporte fundamental del autor cusquefo, ya que rompié con la identificacion faci-
lista establecida por buena parte de los sacerdotes virreinales de waka como equi-
valente a idolo o lugar de adoracién (que es como el término, en efecto, ha pasado
al castellano andino). Es posible intuir que el término waka no parece haber hecho
referencia a entidades del todo separadas de la experiencia empirica ni confinadas
a un reino metafisico; por el contrario, estos duefios espirituales estaban ligados a
los seres sensibles y se manifestaban en ellos. Cuando los antiguos llamaban waka
auna piedra o a una montana, por ejemplo, lo hacian en referencia a las cualidades
materiales que estas manifestaban (tamario, color, resistencia, textura, etc.) y que
las convertia en seres excepcionales dentro de su clase; esta excepcionalidad mate-
rial era un indice, justamente, de que estaban habitadas por una fuerza espiritual
y una agencia semiotica de singular intensidad. La apariencia fisica de los seres del

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 245

cosmos podria haber sido entendida como la configuracion material que adquiria
el soplo animico en cada cuerpo, por decirlo de alguna manera.

Dado este contexto cosmogonico, Mannheim y Salas Carrefio (2021) se pregun-
tan si «;tiene sentido hablar de sacralidad cuando las practicas que consideramos
sagradas se entretejen en la vida cotidiana de la cultura andina?» (Mannheim y
Salas Carrefio, 2021: 71). Es evidente que para hablar de lo sagrado desde la pers-
pectiva amerindia esta categoria tiene que ser repensada. «No hubo en quechua
ni en aimara un concepto similar al de ‘sagrado), tal como lo entiende la antropolo-
gia, es decir como algo separado de lo profano» (Itier, 2021: 488). Esto no implica,
al menos no de manera necesaria, que deba descartarse el término, sino que, para
poderlo utilizar, hay que resemantizarlo. Lo sagrado, en un sentido amerindio, seria
lo excepcionalmente cargado de espiritu y dotado de consciencia dialdgica. Por eso
mismo, la fuerza espiritual del waka no debe interpretarse «en un sentido abstracto
o ideal, sino mas bien como un tipo de fuerza natural» (Bray, 2021: 30). Siguiendo
esta logica, Garcilaso se preocup6 por afirmar que estos waka no fueran toma-
dos por «dioses» (al menos no en el sentido grecolatino), sino como entidades del
mundo visible en las que los antiguos percibian que el animo vital (kama-) se ma-
nifestaba con contundencia.

Para Garcilaso «huaca no significa en si mismo dios, ni alude a dioses, sino a un
tipo de fuerzas espirituales que provienen directamente de la naturaleza» (Herrera,
2022:153). El modelo «idolatrico» que guiaba, en buena medida, a los curas que in-
terpretaban la ritualidad amerindia, era la historia de los hebreos del Exodo. La
especulacion traductoldgica de Garcilaso, entonces, pretendia complejizar la des-
cripcién sacerdotal de las practicas rituales indigenas, descartando que se pudiera
proyectar sobre ellas de manera simple «la historia del becerro de oro, en la que un
idolo completamente material se opone a un monoteismo especificamente catélico
romano» (Mannheim y Salas Carreflo, 2021: 83). Esto resulta fundamental, ya que
Garcilaso parece empefiado en demostrar que la actitud indigena no debia ser com-
prendida como una «idolatria» radical, sino que se habria tratado de una suerte de
«panteismo natural» (Itier, 2023: 481). Los incas, segiin Garcilaso, no habrian ado-
rado a meros objetos, sino que presentian la presencia inmanente de la divinidad
en distintos seres de la naturaleza.

Dadas las relecturas que los renacentistas italianos habian realizado de las concep-
ciones religiosas de los griegos y romanos, este «panteismo» tal vez no aparecia como
algo tan condenable ni reflido con Dios para un lector culto de la época. El Inca es-
critor present? el término waka como «un concepto filosdéfico reminiscente del mis-
ticismo astral de la Antigiiedad: era huaca todo lo que inspiraba reverencia ante el
sublime misterio de la Creacion» (Itier, 2023: 481). Waka, en los Comentarios, indica-
ria una especie de reconocimiento, por intuicién y razén natural, de que la maravi-
lla del mundo depende de la obra del Creador. Pero, como ya hemos adelantado, hay
mas ideas que se entretejen en su prosa; por eso mismo, es conveniente permanecer

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



246 Pedro Martin Favaron Peyon

atentos a las sutilezas y a la posibilidad de que, al interior de la escritura de Garcilaso,
diferentes interpretaciones (incluso opuestas) conviven de manera complementaria.

4. LA NARRATIVA COSMICA

Segin deja entrever Garcilaso, algunos de los cantos y de las narraciones ancestra-
les de los incas también daban cuenta de que el cosmos entero estaba animado. En
el capitulo XXVII del Libro Sequndo, el cronista cusquertio cité un poema que, segiin
afirma, encontro en los pocos papeles conservados que escribi6 el jesuita mestizo
Blas Valera sobre la ritualidad amerindia. Este sacerdote, segtin refiere Garcilaso,
afirmaba haber hallado este canto cifrado en unos khipu. Es evidente que, al citar
el poema, Garcilaso pretendia demostrar los logros «literarios» de los incas. Ahora
bien, es muy probable que el texto quechua fuese una creacién del propio Valera,
basandose en lo que recordaba haber escuchado del arte verbal de los amauta. La
introduccién del concepto de «hacedor» (al que se denomina en la versién que-
chua con el epiteto pacharuraq) parece ser un neologismo sacerdotal. Sin embargo,
el texto sefialado contiene elementos propios de las reflexiones ontoldgicas y cos-
mogonicas amerindias. Se cita a continuacion el poema, con la version quechua (tal
como aparece escrita en los Comentarios) y la traduccion al castellano de Garcilaso:

Zumac fiusta
Torallaiquim
Puifiuy quita
Paquir cayan
Hina mantara
Cunufiunun
Illapantac
Camri fiusta
Unuquita
Para munqui
Mai fiimpiri
Chichi munqui
Riti munqui
Pacha rarac
Pachacamac
Vira cocha
Cai hinapac
Churasunqui
Camasunqui

Hermosa doncella
Aquese tu hermano

El tu cantarillo

Lo est4 quebrantando
Y de aquesta causa
Truena y relampaguea
caen rayos.

T, real doncella,

Tus muy lindas aguas
Nos darés lloviendo:
También a las veces
Granizar nos has.

El Hacedor del mundo
Nevaras asimesmo

El Dios que te anima
El gran Viracocha
Para este oficio

Ya te colocaron

Y te dieron alma.

(Garcilaso de la Vega, 1976a: 116)

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10

Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 247

Segtn Garcilaso, estos versos fueron compuestos por «un Inca poeta y astro-
logo», estableciendo asi la posibilidad de una practica cosmopoética antigua que,
en sus cantos rituales y narrativos, reconocia que la vida humana y planetaria era
indesligable del resto del universo. La fidelidad a la Madre Tierra que manifiestan
las reflexiones y ritualidades amerindias extiende, a su vez, sus relaciones afecti-
vas mas alla del limite atmosférico para incluir a la Luna, al Sol, a los planetasy a
las estrellas. Garcilaso asegura que recordaba «haber oido esta fabula en mi nifiez
con otras muchas que me contaban mis parientes, pero como nifios y muchacho,
no les pedi la significacion» (Garcilaso de la Vega, 1976a: 115). Se habria tratado de
un tema narrativo bastante extendido. Gracias a la etnografia contemporanea, se
sabe que entre las poblaciones indigenas de la region andina se conservan «di-
ferentes mitos en los que mujeres jévenes que sostienen una vasija son el ori-
gen del agua en el mundo» (Fabiano y Artzi, 2023: 408). En el poema citado, la
mujer celeste es llamada 7iusta, término que, segiin Garcilaso, quiere «decir don-
cella de sangre real, y no se interpreta con menos» (Garcilaso de la Vega, 1976a:
116). Gonzalez Holguin (1952 [1608]), por su parte, lo define como «princesa, o se-
fora de sangre yllustre». En el poema, parece funcionar como un nombre hono-
rifico dado a una mujer considerada waka; pero es mas dudoso si, como propone
Garcilaso, la virginidad es indesligable del término. La reflexion sobre este punto,
a pesar de lo incierto, cobra importancia en el contexto significante del conjunto
de versos, ya que el poema parece utilizar una metafora sexual como explicacion
narrativa sobre el origen de las lluvias.

Segun se desprende del relato, una fiusta celeste seria la duefia de lalluvia, del gra-
nizo y de la nieve; su hermano, en cambio, parece ser el duefio del trueno, del reldm-
pago y del rayo. El emisor del poema habla de manera directa a la mujer del cielo,
que es la receptora de las palabras rituales, dando cuenta de un dialogo cosmopoé-
tico. En una escritura actualizada del quechua, los tres primeros versos se escribirian
de la siguiente manera: «turallaykim | puyriuykita | pakirqullan». El término turalla-
ykim podria traducirse como «tu amado hermano»; el uso del evidencial -mi pare-
ceria dar cuenta de que el poeta es testigo de la accién que este hombre celeste esta
llevando a cabo. ;Como podria él contemplar esas acciones de los waka celestes?
Una explicacion posible es que el poeta haya sido una persona con habilidades per-
ceptivas extraordinarias, capaz de visionar lo que sucede en los mundos suprasensi-
bles. Puyriuykita designa al cantaro de la joven celestial. Puyriu connota algo fragil y
delicado, que merece ser cuidado. El término pakirqullan proviene del verbo pakiy,
que es romper cosas duras. Debido al uso del sufijo -rqu, parece tratarse de una ac-
cién repentina o inesperada; el -lla, por su parte, connota que ese suceso provoca
cierta congoja. Por lo tanto, se podria traducir estos versos, con cierta libertad poé-
tica, como: «Hermosa mujer-waka del mundo celeste / sin lugar a dudas, he visto que
tu amado y tnico hermano / jay!, ha quebrado con violencia intempestiva / tu fragil
y hermoso cantaro». La ruptura del cantaro parece ser una alusiéon metaférica a la

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



248 Pedro Martin Favaron Peyon

penetracion masculina en el cuerpo de una mujer que, hasta entonces, segiin se des-
prende de las sugerencias del subtexto, no habia tenido relaciones sexuales.

El agua que cae del cielo seria el resultado de la complementacion copular de un
principio masculino con uno femenino. Los diferentes atributos de las tormentas
son presentados por Garcilaso como propios de cada género: «Dicen que el hom-
bre los causa [los rayos y truenos], porque son hechos de hombres feroces y no de
mujeres tiernas. Dicen que el granizar, llover y nevar lo hace la doncella, porque
son hechos de mas suavidad y blandura y de tan provecho» (Garcilaso de la Vega,
1976a:115). Es decir, los fendmenos de mayor contundencia sonora y luminica pare-
cen asociados a la actividad masculina; los otros, que son provechosos para la vida,
son imaginados como propios de la ternura y compasion que, arquetipicamente,
se atribuia a la mujer. La vasija o cantarillo que tiene la mujer en sus manos con-
tiene el agua de las lluvias como potencia latente, todavia no manifestada. «Segin
la percepcion andina el agua estancada es entendida como un ser femenino, como
es el caso de la mama cocha, el océano, o las cochas, las lagunas» (Fabiano y Artzi,
2023: 408). La vasija es también una metafora del cuerpo femenino; la propia bio-
logia de la riusta celeste seria «el lugar donde el agua estd concentrada y de ahi
fluye» (Fabiano y Artzi, 2023: 408). La condicion de posibilidad para que esta agua
contenida logre manifestarse en el mundo visible, fecundando la existencia y posi-
bilitando la vida, parece depender (desde la racionalidad del poema) de la insemi-
nacion masculina.

El rayo, al que se menciona en esta narrativa y que se conocia en quechua como
illapa, tenia un lugar preponderante en el imaginario ritual del area andina, ya que
esluz sonora que vincula el cielo con la Madre Tierra. En el relato poético registrado
por Garcilaso, parece cumplir un rol propiciatorio. La lluvia que permite la vida e
insemina la Tierra seria fruto de una relacion incestuosa. Es sabido que, aunque el
incesto era considerado inapropiado por las naciones amerindias, era licito para
algunos miembros de las élites andinas y, posiblemente, también entre los waka.
Segtn la racionalidad poética, los rayos y truenos se producen cuando la vasija de
la mujer se quiebra. El poema contiene el verbo illantapag, el cual, segin Garcilaso,
«incluye en su significacion la de tres verbos que son tronar, relampaguear y caer
rayos» (Garcilaso de la Vega, 1976a: 115). La manifestacion luminica y sonora de la
tormenta habria sido considerada un indicio de la relacién sexual entre los herma-
nos celestiales. De esta manera, el poema manifiesta una vocacién cosmopoética,
propia de la sensibilidad indigena, que concibe que la vida surge a partir de la vin-
culacion sexual de elementos femeninos y masculinos. «<El mundo de arriba, con
sus elementos como el sol, la luna, las lluvias y los relampagos, se une al mundo
de abajo, con sus elementos como los ancestros, la misma tierra y los puquio, que
salen de la tierra, para hacer fértil y abundante el mundo» (Topic, 2008: 81). El agua
de la vasija, entonces, que tenia una simbologia femenina, se vuelve activa al ser in-
seminada. La lluvia tiene connotaciones masculinas porque es agua vertical que

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 249

insemina la Tierra. Por lo tanto, el agua, en tanto sustancia que contiene y posibi-
lita la vida, se asociaba con lo femenino; pero cuando inseminaba el territorio, po-
seia caracteristicas masculinas.

Segtin Topic (2008), «generalmente, en el mundo andino los elementos masculi-
nos son vinculados con el mundo de arriba, mientras que los elementos femeninos
lo son con el mundo de abajo» (Topic, 2008: 82). Sin embargo, y sin negar la pre-
ponderancia de esta dinamica de la imaginacion arquetipica, el poema citado deja
ver que en el cielo también hay seres masculinos y femeninos que deben comple-
mentarse para que la vida sea posible; asimismo, en la Tierra tiene que darse la co-
pulacion de la diferencia, como cuando los rios (masculinos) inseminan las huertas
(femeninas). De esta manera, se evidencia que en todos los niveles y mundos la vida
surge desde «la complementariedad de lo masculino y femeninos (el concepto de
yanantin): los dos son necesarios para la reproduccién del mundo» (Topic, 2008:
82). Para la reflexién amerindia el encuentro (tinkuy) de lo desemejante produce
la vida desde una cosmopoética erdtica en la que todos los seres vivos tienen una
sexualidad propia y estan interrelacionados. Los fenémenos celestes, entonces, no
serian meras manifestaciones climaticas, sino que tras ellos habria seres inteligen-
tes, y, por eso mismo, susceptibles a ser interpelados por la palabra y los ruegos de
los seres humanos. En el poema citado por Garcilaso, el cantante solicita a la mu-
jer-waka que derrame sus aguas a favor de la vida. En un quechua actualizado, estos
versos se escribirian de la siguiente manera: «Qamri fiusta [ unuykita | paramunki»;
lo cual se podria traducir como: «Tu, mujer-waka celeste / [con] tu agua / llueve
hacia mi»'. Estos versos manifiestan una concepcion indigena acerca del poder rea-
lizativo de la palabra poética, capaz de influenciar en los duefios espirituales de los
fenémenos climaticas, para desatar la lluvia. Es de suponer que si bien Garcilaso,
siguiendo a Blas Valera, presenta el poema como un producto ajustado a la com-
prension literaria europea, esto fue el resultado de la transformacion letrada de una
manifestacion oral. Sin embargo, este procedimiento no borro6 las trazas que permi-
ten conjeturar que poemas semejantes eran parte de un dispositivo ritual mayor, en
el que se ejecutaban danzas y sacrificios (entre otras posibles practicas) para con-
jurar la lluvia.

Debido a la reinterpretacion cristiana de la poética amerindia, el poema afirma
que la mujer celeste ha sido puesta en el cielo como duefia de las lluvias por Dios,
al que se denomina con los términos Wiraqucha y Pachacamac, que aparecen pre-
sentados como si fueran distintos nombres de una misma deidad creadora. Los
tres versos finales, segiin una escritura actualizada, se leerian de la siguiente ma-
nera: «kayhinapaq / churasunki / kamasunki»; lo que podria traducirse como «para
[hacer] esto / fuiste por él designada / y te animé con aliento vital». El sufijo -sunki

' En el contexto semantico del término, en el que se habla de un «fenémeno natural», la direccién
de la accién hacia el hablante se marca con el sufijo -mu.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



250 Pedro Martin Favaron Peyon

da cuenta de que hay otra entidad, con autoridad y una extraordinaria fuerza ani-
mica, que ha asignado este destino y facultades a la mujer-waka. Es complejo des-
lindar en estos fragmentos, de forma tajante, los posibles elementos cristianos de
los de laritualidad indigena; es evidente que Valera hizo una relaboracién escritural
en la que ambas herencias idiosincraticas convergian. Sin embargo, me parece posi-
ble especular que, en efecto, en algunas concepciones amerindias se concebia una
suerte de principio animador (kama-) vinculante, que daba vida a los seres desde
adentro de la materia misma del cosmos y hacia que cada quien tuviera una misién
y destino. Asimismo, el poema manifiesta, de manera implicita, la importancia de
las practicas rituales para mantener el flujo del aliento vital y que la existencia cés-
mica alcance plenitud, lo cual claramente deriva de una cosmopoética indigena le-
jana a la teologia cristiana hegemonica. Los cantos a los duefios de la lluvia y de la
tormenta eran necesarios para promover la fecundacién del mundo. «El Inca au-
mentaba la fertilidad de su imperio no solo a través de la construccién de canales
y andeneria, sino también manteniendo el culto a las divinidades encargadas de la
fertilidad» (Fabiano y Artzi, 2023: 419). La heterogeneidad del poema, entonces, re-
side en que se trata de un texto literario creado a partir de un arte verbal oral, que
era parte de un entramado ritual y de una reflexién cosmogonica en la que la pa-
labra devocional tenia la capacidad de influenciar en el cosmos y era fundamental
para el mantenimiento de la existencia.

La cosmogonia amerindia postulaba que era posible encontrar, a partir de la con-
templacion de los astros, vaticinios sobre la suerte proxima de las cosechas y del ga-
nado. Las constelaciones «eran también objeto de culto, y se creia que controlaban
la reproduccion de especies especificas de plantas y animales» (Durston, 2019: 299).
En general, desde la perspectiva amerindia era posible interactuar con los seres ce-
lestes y conseguir sus favores a través de la ritualidad legada por los ancestros. La
subsistencia dependia de la capacidad de entablar vinculos dialdgicos con seres es-
pirituales a los que se consideraban regentes del cosmos y con una especial vincula-
cion con el flujo del agua. La comprension narrativa de los seres celestes no estuvo
disociada del conocimiento numeérico de sus movimientos; por el contrario, ambos
aspectos estaban entrelazados. Las calculaciones astrondmicas permitieron el esta-
blecimiento de un calendario preciso para el culto a los waka que protagonizaban
los relatos del arte verbal indigena. Lo que se buscaba mediante estas practicas ri-
tuales era conseguir una especie de armonizacion de las sociedades humanas con
la totalidad del cosmos. Segtin Urton, «hay muchas evidencias de caracter histd-
rico-social para apoyar la teoria que las sociedades que han podido funcionar con
mayor eficacia en el marco histérico-cultural, han sido precisamente aquéllas que
han logrado dicho equilibrio» (Urton, 1983: 209). Debido a ello, no conviene descar-
tar estas poéticas como meras supersticiones «animistas», sino que ellas parecen
validarse en la constatacion ontolégica de que lo humano no deberia ser pensado
al margen de sus relaciones con la totalidad de la existencia.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 251
5. EL PADRE SOL Y EL ANIMA DEL MUNDO

Otro momento de especial importancia para rastrear la cosmopoética indigena en
la obra de Garcilaso se da cuando cita el relato de su tio abuelo, Cusi Huallpa (perte-
neciente a la familia real de Tupac Inca Yupanqui), sobre el origen de los gobernan-
tes cusqueiios. Cuando el anciano empieza a hablar, le dice a su sobrino que debe
guardar sus palabras «en el corazon (es frase de ellos por decir en la memoria)»
(Garcilaso de la Vega, 1976a: 37). El anciano manifestaba asi a su sobrino que existe
una forma de generacion de memoria propia de los pueblos indigenas, vinculada al
arte verbal de los consejos, en los que la fuerza vibrante y sonora de la palabra pro-
nunciada dejaria una suerte de grafia en el propio cuerpo del receptor. Se trataria
de un «archivo» cordial que surge al interior de los vinculos afectivos de parentesco.
«La expresion guardarlas en el corazon alude a una informacion oral archivada en
la tradicion emocional de la remembranza de los lazos familiares» (Herrera, 2022:
129). Esta posibilidad implica que, desde la perspectiva indigena, el corazén (sunqu)
es un drgano pensante, sede de los recuerdos y de la fuerza animica. Guardar las pa-
labras de un sabio (yachaq) en el corazon es hacerlas carne de la propia carne, lo
cual permite que las ensefianzas y la fuerza espiritual del anciano (su soplo) pasen a
ser parte de nuestra propia respiracion; que sus ensefianzas vivan en lo mas intimo
de nosotros para que nunca mueran, para que nos guien y sean como una luz inte-
rior en la médula de la consciencia, un resplandor que permite que no nos perda-
mos en modos de vida empobrecidos o impropios de la legitima condiciéon humana
(hatun runa). El pensamiento afectivo del corazon posibilita, ademas, que el ser hu-
mano se mantenga cercano al germen animico de la existencia, atento a la subjeti-
vidad del resto de los seres vivos desde una aproximacion empatica que le permite
intuir el soplo vital compartido por la comunidad de lo viviente>.

El tio materno se regocija ante la pregunta del sobrino, ya que esta le permi-
tird cumplir la labor pedagdgica que las naciones indigenas atribuyen a las perso-
nas mayores: los ancianos tienen la responsabilidad de legar la lengua, los saberes
ancestrales, los cantos y las narraciones a las nuevas generaciones, para que de esa
manera el ayllu no pierda consciencia afectiva de su procedencia, de los vinculos
compartidos y de los lazos comunicantes con los antepasados; los ancianos, ma-
chukuna, son puentes vivientes entre los jovenes y los antepasados, entre nuestro
mundo y el mundo de los ancestros. Los conocimientos que un anciano transmite
a sus descendientes no son (al menos desde la perspectiva indigena) meras fabulas,

2 James Hillman asegura que existe una imaginacion arquetipica que «gracias a la cual el espi-
ritu se traslada desde el corazén hasta el germen de todas las cosas» (Hillman, 2017: 15). La nocién
del corazén como centro intimo del ser y residencia del pensamiento y la memoria no era del todo
ajena a las corrientes intelectuales europeas de las que se nutria Garcilaso. Hillman afirma que «San
Agustin equipara la palabra cor, corazdn, con intima mea, morada interior, gabinete, el anima o alma»
(Hillman, 2017: 33).

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



252 Pedro Martin Favaron Peyon

sino relatos pedagdgicos que ensefian a los mas jovenes los principios éticos y sa-
grados que deben resguardar la existencia de las naciones. Narrar las historias del
origen es volver a darles vida; los relatos ancestrales siembran, en las generaciones
jovenes, un sentido de pertenencia a su nacion, a una red de parentesco que com-
parte un mismo territorio, una serie de relatos constituyentes, y un mismo origen,
una misma pakarina. Tal es lo que, en efecto, se puede ver al leer en los Comentarios
sobre las enseflanzas legadas por el sabio a su sobrino:

Nuestro padre el Sol, viendo los hombres tales como te he dicho, se apiadé y
hubo lastima de ellos y envid del cielo a la tierra un hijo, y una hija de los suyos
para que los doctrinasen en el conocimiento de Nuestro Padre el Sol, para que lo
adorasen, y tuviesen por su Dios; y para que les diesen preceptos y leyes en que vi-
viesen como hombres en razén y urbanidad, para que habitasen en casas y pue-
blos poblados, supiesen labrar las tierras, cultivar las plantas y mieses, criar los
ganados y gozar de ellos y de los frutos de la tierra como hombres racionales y no
como bestias. (Garcilaso de la Vega, 1976a: 37-38)

Estas estrategias retdricas son complejas. Si bien el relato sobre el origen de los
incas se atribuye a un anciano indigena (lo cual seria un recurso discursivo para
dar validez y verosimilitud a la narrativa), no debe pensarse que se trata de una
voz que viene directamente desde el sabio amerindio sin pasar por cierta transfor-
macién o transculturacion por parte del transcriptor. Es evidente que la interpre-
tacion del propio Garcilaso «(cumpliendo funciones de traductor no sélo explicito
sino también implicito), se encuentra latente a lo largo del discurso de Cusi Huallpa
y regulariza aquellos conceptos que podrian resultar extrafios o dilatorios dentro
de una recepcién europea» (Mazzotti, 1996: 110). Sin embargo, esta inevitable «do-
mesticacién» del discurso indigena no llega a tergiversar del todo algunas nociones
fundamentales de la cosmogonia incaica: queda claro que el Sol era considerado
un padre, ya que con su resplandor y calor permiten la vida de todo lo que existe
sobre la Madre Tierra. El Sol es pensado, desde la racionalidad indigena, como un
ser consciente, que participa del lenguaje, y tiene hijos a los que transmite su vo-
luntad. Un poco més adelante en el relato, el Sol habla con voz propia: «A todo el
mundo hago bien, que les doy miluzy claridad [...] tengo cuidado de dar una vuelta
cada dia al mundo por ver que necesidades que en la tierra se ofrecen, para las pro-
veer y socorrer como sustentador y bien hechor de las gentes» (Garcilaso de la Vega,
1976a: 38). El Sol manifiesta, en su propio discurso, que se comporta como un padre
generoso para la comunidad de lo viviente.

Segtin las descripciones de Garcilaso, «el Padre Sol prodiga toda la riqueza que los
seres humanos necesitan: alimentos, filosofia, gobierno. La cosmovision que encie-
rra tiene que ver con la inteligencia y la creatividad humana en sensible equilibrio
con la naturaleza» (Herrera, 2022: 133). Es evidente que las actividades de depreda-
ci6on y transformacion del territorio ejercidas por los seres humanos nunca pueden

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 253

establecer un equilibrio perfecto con el resto de la vida; sin embargo, el legado moral
y reflexivo del Padre Sol parece sefialar ciertas ensefianzas arquetipicas que tienen
implicancias ecoldgicas: marcarian una aspiracion ética que buscaba convivir sabia-
mente con el resto de los seres vivos; este anhelo guio, al menos en buena medida, la
buena convivencia de las naciones indigenas de los Andes con el resto de los seres.
En un pasaje mas adelante, Garcilaso afirmara que sus ancestros amerindios, «aun-
que tenian al Sol por dios, le trataban tan corporalmente como si fuera un hombre
como ellos; porque, entre otras cosas que con €l hacian a semejanza de hombre era
brindarle, y lo que el Sol habia de beber lo echaban en un medio tinajon de oro»
(Garcilaso de la Vega, 1976b: 49). Si bien el autor afirma que sus antepasados conside-
raban al Sol como Dios, él mismo se encarga de relativizar la equivalencia: no era una
deidad completamente trascendente, sino un ser corporal, con necesidades alimen-
ticias y que era tratado como un humano. Es decir, desde la perspectiva amerindia, el
Sol tenia un «alma» antropomorfica, una consciencia parecida a la nuestra, asi como
intenciény capacidad de dialogo. Al mismo tiempo, tenia una corporalidad que debia
ser nutrida, dando cuenta de la mutua dependencia ritual entre los waka y la huma-
nidad. Segun afirma Garcilaso, en la fiesta en honor al Sol, una ofrenda de chicha era
puesta en la plaza publica y con el transcurso de la festividad ritual desaparecia: los
antiguos «decian que lo que de alli faltaba lo bebia el Sol; y no decian mal, porque su
calor lo consumia» (Garcilaso de la Vega, 1976b: 49). De esta manera, el Inca escritor
parece querer afirmar que, si bien sus ancestros tenian «fabulas» de caracter «ani-
mista», sus convicciones no carecian de racionalidad: la evaporacion suscitada por el
calor del Sol podia dar la impresidn, en efecto, de que el astro bebia la chicha.

Estas descripciones evidencian una reflexion antropoldgica amerindia que de-
manda pensar nuestra condicion de manera amplificada, atendiendo a las rela-
ciones que establecemos con otros seres vivos. Se trataria, por eso mismo, de una
antropologia que, de forma constante, va mas alla de lo humano. No somos seres
aislados de los elementos c6smicos; no solo nuestra vida material depende de la
Tierra, de las plantas, de la lluvia, del aire y del Sol, sino que la propia posibilidad de
realizacion humana precisa que dialoguemos con el resto de la existencia y apren-
damos sus ensefianzas. Desde el punto de vista indigena, «existir es siempre coo-
perar y el mundo se sostiene en la cooperacion de todo lo existente» (Depaz, 2023:
278). Asi como el Sol da vida a la Tierra e ilumina a todos los que habitamos sobre
este planeta, los antiguos concebian que el ser humano debia también dar fuerza
al astro celeste mediante ritos, sacrificios y ofrendas de alimentos. La relacién hu-
mana con el Sol, entonces, era de una crianza mutua; hay una dependencia de unos
con otros, la cual no podia ser ignorada por las personas de sabiduria: honrar de
forma ritual los vinculos cosmopoéticos era indispensable para la subsistencia de lo
existente. La humanidad tenia una responsabilidad ineludible en el mantenimiento
del flujo vital. Una sociedad desatenta a estos compromisos, entonces, no podria ser
mas que productora de malestar y desequilibrio.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



254 Pedro Martin Favaron Peyon
6. CONCLUSIONES

Segun las reflexiones de los pueblos indigenas de América, en general, el ser hu-
mano piensa con el corazon. El pensamiento del corazén nos permite realizar un
ejercicio de racionalidad afectiva en el que no necesitamos separarnos del cosmos
para conocerlo (a la manera del objetivismo moderno), sino que podemos pensar
la vida y al ser desde nuestra inmersion en la experiencia, en dialogo con la totali-
dad de los seres, escuchando sus pensamientos. Cuando el venerable anciano Cusi
Huallpa (como se vio lineas antes) aconsejd a su sobrino que guarde sus ensefian-
zas en el corazdn, lo estaba invitando también a realizar un pensamiento cordial.
Para interpretar esta indicacion (que es parte de una pedagogia ancestral indigena)
en toda su profundidad, es necesario entender que «el pensamiento del corazoén es
el pensamiento de las imagenes, que el corazon es el asiento de la imaginacién, que
la imaginacion es la auténtica voz del corazén» (Hillman, 2017: 16). Por eso mismo,
para hallar el verdadero alcance y persistencia de los saberes ancestrales y de la cos-
mopoética indigena en los Comentarios, debemos sumergirnos afectivamente en sus
imagenes. Siguiendo esta linea interpretativa Elena Romiti (2021) afirma que es po-
sible entender la recurrencia a la imagen del kAipu en la obra de Garcilaso como una
metafora de la insercion del ser humano en un tejido vital, sagrado y respiratorio:

Las numerosas veces que el Inca Garcilaso tiende a la analogia entre su texto y
el tejido prehispanico no solo evidencia su intencién de colocar el khipu en el sta-
tus igualitario de escritura, sino que también responden a un proceso cognitivo
propio de la cultura andina, basado en el principio de semejanza, relacionado, a su
vez, con los principios de cooperacidn y reciprocidad. En razén de estos principios
todos los elementos del cosmos aseguran su existencia en el orbe prehispanico. Se
trata de conceptos que reproducen el modo en que objetos y seres vivos intercam-
bian energias para mantener la vida. De modo que el entrelazamiento de las fibras
y los nudos del khipu reproduce analdgicamente el procedimiento en que la ma-
teria cosmica vive. Cada piedra, planta, animal o ser humano seria asi un eslabén
de una cadena de vida césmica. (Romiti, 2021: 40)

La preponderancia que da Garcilaso al concepto del kama- al momento de expli-
car la ritualidad incaica parece abonar a favor de esta interpretacion. Para las con-
cepciones amerindias, «todos los seres del cosmos estan vinculados unos con otros
ya que comparten una misma substancia animada» (Allen, 1997: 81) (traduccién
propia). La vida material, en su conjunto, depende de una misma fuente animica,
de un mismo soplo vibratorio y vivificador; los seres estamos emparentados y vin-
culados como las fibras entretejidas de un telar en el que nadie queda deshilvanado.
La importancia, podriamos decir sagrada, que tuvo (y en buena medida tiene) el te-
jido entre las naciones indigenas de los mundos andinos da pie a entender el telar
como una metafora cdsmica y existencial. El ser humano, segun las concepciones

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257



La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 255

que vehiculiza Garcilaso, «forma parte de la red de la materia césmica, integrado
a ella como los 4tomos y células de su propio cuerpo, como un nudo o una estre-
lla» (Romiti, 2021: 45). Este telar no es mera materia inconsciente ni responde solo
a leyes mecanicas, sino que hay una empatia entre los seres que permite que nos
sepamos en urdiembre. Estas concepciones establecen una ética cosmica: los seres
humanos no podemos abusar de los demas, sino que debemos establecer relaciones
reciprocas, fundadas en el respeto y el reconocimiento de los otros como sujetos.

Las reflexiones indigenas y sus formas de habitar el territorio «se sustenta[n] en
la comunién hombre-naturaleza, en el mundo sacralizado y, a su vez, en lo sagrado
o0 césmico en toda su dimension» (Noriega, 1995:156). Es evidente que estos elemen-
tos son parte de una herencia precolombina. Esto no quiere decir que se trate de
una serie de posturas ontoldgicas cristalizadas y que han llegado inalteradas hasta
nuestros dias; no puede negarse, mas bien, que la influencia hispanica (y, de manera
especifica, la teologia cristiana), han transformado la psique indigena y sus mani-
festaciones rituales. Sin embargo, esta heterogeneidad no debe ser pensada como
una cancelacion de lo anterior, sino como una dinamica continua de reconfigura-
cioén ontoldgica. Aln a la fecha, desde un punto de vista amerindio, implicito en las
lenguas quechuas, se entiende que la sabiduria (yachay) es aquello que «permite
comprender y relacionarse con la naturaleza y los humanos, tratando de establecer
equilibrio en su convivencia [...]. La comprension profunda es saber conectarse con
el alma de las cosas y no quedarse en las apariencias» (Mujica y Cérdova, 2023: 203).
La supervivencia de elementos dialogicos y poéticos en la comprension indigena
del cosmos, a pesar de toda la violencia ejercida, pone en evidencia que se trata de
una disposicion cognitiva y afectiva profundamente arraigada en las dinamicas pri-
mordiales de la psique indigena. Por eso mismo, no debe sorprender que la prosa de
Garcilaso, preocupada por escribir la memoria de sus abuelos incésicos, deje relucir
algunos componentes propios de una cosmopoética amerindia.

REFERENCIAS

Allen, C. (1997). When Pebbles Move Mountains: Iconicity and Symbolism in Quechua
rituals. En R. Howard (Ed.), Creating Context in Andean Cultures (pp. 73-84). Oxford
University  Press.  https://doi.crossref.org/simpleTextQuery#:~:text=https%3A//doi.
0rg/10.1093/0s0/9780195097894.003.0005

Allen, C. (2021). El mundo entero estd viendo: nuevas perspectivas sobre el animismo
andino. En T. Bray (Ed.), La arqueologia de las wakas. Exploraciones de lo sagrado en los
Andes precolombinos (pp. 45-70). Ediciones El Lector.

Astuhuaman, C. (2008). Los otros Pariacaca: oraculos, montaias y parentela sagrada. En M.
Curatola & M. S. Zidlkowski (Eds.), Adivinacion y ordculos en el mundo andino antiguo
(pp- 97-119). IFEA y PUCP., https://doi.org/10.18800/9789972428463.003

Bray, T. (2021). Introduccién. En T. Bray (Ed.), La arqueologia de las wakas. Exploraciones de
lo sagrado en los Andes precolombinos (pp. 25-42). Ediciones El Lector.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257


https://doi.crossref.org/simpleTextQuery#
http://doi.org/10.1093/oso/9780195097894.003.0005
http://doi.org/10.1093/oso/9780195097894.003.0005
https://doi.org/10.18800/9789972428463.003

256 Pedro Martin Favaron Peyon

Depaz, Z. (2023). Presupuestos ontolégicos del conocimiento en la tradicién andina. En P.
Quintanilla, H. Clark Barret, M. L. Cepek, E. Fabiano y E. Machery (Eds.), Epistemologias
andinas y amazonicas. Conocimientos indigenas de conocimiento, sabiduriay comprension
(pp. 271-295). PUCP.

Durston, A. (2019). El quechua pastoral: la historia de la traduccion cristiana en el Peru
colonial (1550-1650). PUCP.

Fabiano, E. y Artzi, B.-A. (2023). Epistemologia del cuerpo: la orina en el mundo andino
y amazodnico. En P. Quintanilla, H. Clark Barret, M. L. Cepek, E. Fabiano y E. Machery
(Eds.), Epistemologias andinas y amazénicas. Conocimientos indigenas de conocimiento,
sabiduriay comprension (pp. 391-438). PUCP.

Garcilaso de la Vega, I. (1609/1976a). Comentarios Reales de los Incas (tomo I, A. Mir6
Quesada, ed.). Biblioteca Ayacucho.

Garcilaso de la Vega, I. (1609/1976b). Comentarios Reales de los Incas (tomo II, A. Mir6
Quesada, ed.). Biblioteca Ayacucho.

Gonzalez Holguin, D. (1952). Vocabulario de la lengua general de todo el Peru llamada lengua
qquichua o del inca. UNMSM. (Obra original publicada en 1608)

Herrera, S. A. (2022). Pensamiento, memoria e identidad en los Andes coloniales. Siglos xviy
xvii. Universidad Andina del Cusco.

Hillman, ]. (2017). El pensamiento del corazén. Atalanta.

Itier, C. (2021). Huaca, un concepto andino mal entendido. Chungara (Arica), 53(3), 480-490.

Itier, C. (2023). Palabras claves de la sociedad y la cultura incas. IFEA. https://doi.crossref.
org/simpleTextQuery#:~:text=https%3A//doi.org/10.4000/12am8

Mannheim, B. y Salas Carrefio, G. (2021). Wakas: entificaciones andinas de lo sagrado.
En T. Bray (Ed.), La arqueologia de las wakas. Exploraciones de lo sagrado en los Andes
precolombinos (pp. 71-99). Ediciones El Lector.

Mazzotti, J. A. (1996). Coros mestizos del Inca Garcilaso: resonancias andinas. Fondo de
Cultura Econémica.

Mazzotti, J. A. (2018a). El Inca Garcilaso y el calentamiento global: Claves para una lectura
contemporanea de los Comentarios Reales. Philologia Hispalensis, 32(2), 79-87. https://
doi.org/10.12795/PH.2018.v32.i02.05

Mazzotti, ]. A. (2018b). Encontrando a un Inca: Ensayos escogidos sobre el Inca Garcilaso de la
Vega. Editorial UH. https://doi.org/10.18800/9786123172503.012

Mujica, L. y Cérdova, G. (2023). Rigsiy, yachay, musyay, uyariy ima: acerca de los
conocimientos, los saberes y las comprensiones quechua. En P. Quintanilla, H. Clark
Barret, M. L. Cepek, E. Fabiano y E. Machery (Eds.), Epistemologias andinas y amazdnicas.
Conocimientos indigenas de conocimiento, sabiduria y comprension (pp.167-212). PUCP.

Noriega, J. E. (1995). Buscando una tradicion poética quechua en el Perii. University of Miami
Press.

Romiti, E. (2021). La légica prehispanica de la materia en Comentarios Reales 1. Revista de
Critica Literaria Latinoamericana, 47(94), 37-50.

Topic, J. (2008). El santuario de Catequil: estructura y agencia. Hacia una comprension
de los oraculos andinos. En M. Curatola & M. S. Ziélkowski (Eds.), Adivinacion
y ordculos en el mundo andino antiguo (pp. 71-95). IFEA y PUCP, https://doi.
0rg/10.18800/9789972428463.002

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257


https://doi.crossref.org/simpleTextQuery#
https://doi.crossref.org/simpleTextQuery#
http://doi.org/10.4000/12am8
https://doi.org/10.12795/PH.2018.v32.i02.05
https://doi.org/10.12795/PH.2018.v32.i02.05
https://doi.org/10.18800/9786123172503.012
https://doi.org/10.18800/9789972428463.002
https://doi.org/10.18800/9789972428463.002

La poética del territorio del Inca Garcilaso de la Vega 257

Urton, G. (1983). El sistema de orientaciones de los incas y de algunos quechuahablantes
actuales tal como queda reflejado en su concepto de la astronomia y del universo.
Anthropologica, 1(1), 209-238. https://doi.org/10.18800/anthropologica.198301.011

Wachtel, N. (2017). Sociedad e ideologia. Ensayos de historia y de antropologia andinas.
Instituto de Estudios Peruanos.

ISSN 1132-0265
https://dx.doi.org/10.12795/PH.2025.v39.i02.10 Philologia Hispalensis 39/2 (2025) 239-257


https://doi.org/10.18800/anthropologica.198301.011

sCUS

FACULTAD DE FILOLOGIA
UNIVERSIDAD DE SEVILLA




