
FRANCIA Y EL CONFLICTO DEL LIBANO 

Clara M.ª Thomas de Antonio 

Comprender la actual situación del Líbano no es tarea fácil. Es mucho lo 
que se ha escrito sobre una guerra que dura ya, de forma casi ininterrumpida, 
desde mediados de los años setenta y a la que no se ve salida, al menos de inme­
diato. Las causas de este conflicto hay que buscarlas tanto en acontecimientos 
recientes como remotos, y forman un entramado tan complejo y enmarañado que 
resulta difícil un análisis racional que pueda conducir a su solución. Este trabajo 
no pretende, ni mucho menos, dar una explicación definitiva que ni los más ex­
pertos analistas han conseguido; su objetivo es clarificar algunas de las razones 
históricas que subyacen en el conflicto y que pocas veces se mencionan. 

Entre los factores más importantes de dicho conflicto, y sin entrar a valorar 
su peso relativo en el mantenimiento de la situación actual, se podrían citar los 
siguientes : 

- El cambio de las estructuras demográficas: los cristianos están perdiendo 
su status de comunidad mayoritaria en favor de los musulmanes, y entre ellos de 
los chiíes, que están sobrepasando a los sunníes. 

- Las desigualdades crecientes entre las diferentes capas de la población: 
ciertos elementos de las comunidades cristiana, sunní y drusa gozan de un status 
socio-económico más elevado que otras, especialmente la chií. 

- La vecindad del Estado de Israel, fuertemente apoyado por los EEUU, 
y el enorme crecimiento de la población palestina del Líbano tras su expulsión 
de Jordania en 1970: La actividad armada de estos refugiados expone al Líbano 
a las represalias israelíes y pone en entredicho su soberanía. Los palestinos son, 
además, un apoyo para los partidos de izquierda que minan el poder de los líde­
res feudales tradicionales. Por ser musulmanes en su mayoría, también ponen en 
peligro el equilibrio establecido entre las distintas comunidades. En consecuen­
cia, se ha producido la militarización de muchas organizaciones comunitarias. 

- La situación geo-política del país en el Oriente Medio: la intervención de 
otros países, árabes y occidentales, en el conflicto ha convertido al Líbano en el 
escenario de una guerra por el predominio en la región. 

http://dx.doi.org/10.12795/PH.1989.v04.i02.15



636 Clara M.ª Thomas de Antonio 

Además de estas causas, más o menos recientes, a las que cada día se añaden 
nuevos incidentes que enmarañan más la madeja, existen otras aún más profun­
das y remotas que están en la raíz de su desarrollo y en las que fue decisiva la 
actuación de Francia: la creación del Líbano como país independiente dentro de 
unas fronteras artificiales y la institucionalización del confesionalismo como sis­
tema de participación en el poder . 

La actuación de Francia fue similar a la de otras potencias occidentales en 
otros países de la región y por ello su análisis también puede ayudar a entender 
la inestabilidad política de un mundo árabe que sigue buscando soluciones a sus 
múltiples problemas estructurales. 

Para comprender la creación del Líbano y el sistema confesional, hay que 
estudiar las relaciones de Francia con los cristianos libaneses y su papel durante 
la época del Mandato, todo ello en el marco de la intrincada historia de este pe­
queño país 1, cuya supervivencia en tan dramática y prolongada situación no deja 
de ser sorprendente. 

El L[bano precristiano. 

La situación geográfica del Líbano, en una encrucijada de caminos entre 
Oriente y Occidente y entre Norte y Sur, ha hecho de esta tierra lugar de encuen­
tro de muchas civilizaciones. Por su peculiar morfología montañosa ha sido tie­
rra de refugio y asilo de distintas comunidades en lucha contra la autoridad cen­
tral o la ortodoxia religiosa. 

Los fenicios, famosos como comerciantes, navegantes e inventores del alfa­
beto, dieron celebridad al Líbano muchos siglos antes de Cristo. Tras su disgre­
gación, el Líbano no constituiría una entidad política separada hasta el s. XVI 
d. C. Como región de Siria 2 , junto a Palestina y Jordania, fue sometida al do­
minio de los asirios, persas, macedonios , romanos, árabes, francos, mongoles y 
turanios. Todos estos acontecimientos fueron acompañados de devastaciones y 
persecuciones alternadas con épocas de florecimiento y esplendor. 

Roma y el nacimiento del cristianismo. 

Ciertos principados habían conservado su autonomía bajo asirios, persas y 
macedonios, unidos a Antioquía por lazos de vasallaje. En el año 64 d. C. Pom­
peyo se adueñó de la región, formando la Provincia Romana de Siria, y Beirut 
se convirtió en un centro de cultura latina. 

1 Para no alargar innecesariamente las notas se incluye al final del trabajo la bibliograf1a utiliza­
da sobre la historia del Líbano, ordenada alfabéticamente. Sólo se citarán a pie de página aquellas 
notas que consideramos imprescindibles. Las citas serán abreviadas, ya que se trata de obras com­
prendidas en la bibliografía final. Por otro lado, se ha optado por una transcripción vulgarizada de 
los nombres propios o de ciertos vocablos árabes que facilite su reconocimiento al lector no especializado. 

2 Hasta la creación del moderno estado del Líbano, es frecuente que los términos «Siria» y «si­
rios» se refieran también al Líbano y a sus habitantes. 



Francia y el conflicto del L(bano 
637 

TURQUI A 
oAdana 

Antio u 10 

OR1Jgga 

o Lataquía 

Deir ez-Zohr" 
o Hama 

o Rostan 

o Homs 

SIRIA 

@DAMASCO 

Q:>AMMAN 

Mar Muerto 

JORDANIA 

S!NAÍ 
ARABIA SAUO( 



638 Clara M .ª Thomas de Antonio 

SIRIA Rostan• 

AKKAR 

• Zghorto 
\.bl\e de 

laQadicha 

~ 
t~\(" 
;j 

~· 

METN 
Zahle• 

Alf?f• 
GARB ''\(" . ~'\(" 

eiteddín cfJ/ 
.:5- Racha ya 
~ . ~ \_; &-

Has boya n.._~ 
• 0-

+~ 

o 
DAMASCO 

SIRIA 

\...: 

ISRAEL 



Francia y el conflicto del Llbano 639 

En esta época tuvo lugar un hecho histórico de gran importancia para la zo­
na: el nacimiento del cristianismo. En un principio éste no se extendió con rapi­
dez, porque los sirios estaban muy ligados a la mitología macedonia y romana. 
Su primer foco de expansión fue Antioquía. A partir del reinado del primer em­
perador cristiano de Roma, Filipo el Árabe, las conversiones se multiplicaron, 
afectando principalmente a arameos autóctonos y a ciertas tribus beduínas de Ara­
bia, instaladas en Siria, como es el caso de los Tanuj. 

Bizancio y el desarrollo de las herejías. 

Cuando el Imperio Romano se dividió (395 d. C.) Siria pasó a formar parte 
del Imperio Bizantino. Fue dividida en tres provincias, quedando los territorios 
del Líbano actual repartidos entre dos de ellas. Beirut volvió a vivir una edad de 
oro hasta que un terremoto asoló la costa libanesa en el año 555 . 

Pero la zona de la montaña no pudo prosperar por la política de Bizancio, 
que impidió un desarrollo económico que habría podido ser brillante gracias a 
la introducción del gusano de seda, traído de la China en el s. IV, y a la extensión 
del arte de su cría. Esto hizo impopulares a los bizantinos entre la población autóc­
tona y ayudó a preservar la lengua aramea, mientras el griego y el latín quedaban 
para usos no cotidianos. 

De esta época datan también las primeras expatriaciones de comerciantes siro­
libaneses, los cuales fundaron importantes colonias en Italia, España y sur de Fran­
cia. Otra consecuencia de la política autoritaria de Bizancio fue el desarrollo de 
herejías que empezaron a dividir al mundo cristiano: nestorianos, monofisitas, 
monotelitas, etc ... 

Árabes: Omeyas, Abbas{es y Fatim{es. 

En esta situación, los árabes iniciaron su expansión por la región siro-libanesa 
sin encontrar resistencia. Los bizantinos huyeron y los conquistadores beduinos 
se asentaron en el interior, y no en la costa, por su tradicional miedo al mar. 

Cuando Muawiya fundó la dinastía Omeya (661-750) y estableció su capital 
en Damasco, tomó el litoral para defenderse de un posible regreso de los bizanti­
nos. Con el apoyo de los sirios, conquistó Acre, Trípoli y Tiro, instalando allí 
algunas guarniciones y a grupos de refugiados del Iraq que huían de su contrin­
cante Alí. Este es el principal origen de la población árabe de los puertos libaneses. 

Los cristianos no fueron perseguidos sino incorporados a la corte califal y 
a su administración. Su libertad de conciencia, sus iglesias y sus santuarios fue­
ron respetados. Durante esta etapa la región siria fue el centro del mayor imperio 
del Islam. 

Pero el Imperio Omeya pereció por las disensiones entre yemeníes y qaisíes, 
dos clanes beduinos que habían participado en la conquista. Los omeyas se apo­
yaban en los yemeníes y esto suscitó los celos de los qaisíes que, aliados con los 



640 Clara M.ª Thomas de Antonio 

chiíes iraquies partidarios de Alí, les vencieron y trasladaron la capital del impe­
rio a Bagdad en el año 750. 

Bajo el Imperio Abbasí (750-1258), la región siria perdió su esplendor, que­
dando relegada al nivel de simple provincia. Las primeras víctimas de la tiranía 
de los califas fueron los cristianos, que tomaron las armas y se sublevaron en Mo­
naitira en el año 759. Fracasada la rebelión, los cristianos de raza árabe fueron 
forzados a convertirse al Islam. En adelante, y hasta el s. XVIII, los cristianos 
de Siria serían casi exclusivamente de raza aramea. 

En el s. X el Imperio Abbasí se desdobló y surgió la dinastía fatimí (909-1 171) 
en Egipto. Los bizantinos volvieron a conquistar Siria, aprovechando el desor­
den reinante. Cuando más tarde la abandonaran, Allaqa se había proclamado emir, 
y ejerció su dominio hasta que los fatimíes le vencieron. En esta época se produce 
la fundación del drusismo, secta musulmana que jugará un importante papel en 
la historia del Líbano. 

A finales del s. XI, Alepo, Damasco y Jerusalem cayeron en manos de los 
turcos selyucidas, quedando la costa en poder de los fatimíes. En el país reinaba 
el caos, mientras los emires locales tiranizaban a la población. En ese momento, 
las comunidades del territorio libanés eran ya muy numerosas y estaban muy di­
ferenciadas de la comunidad sunní, representante de la ortodoxia islámica. Entre 
las más importantes estaban la mardaíta, la maronita, la greco-ortodoxa, la chií 
y la drusa. Las sectas más hostiles al Islam ortodoxo se refugiaron en las monta­
ñas. Todo estaba listo para la aparición de las cruzadas. 

Las cruzadas y los cristianos libaneses. 

En el año 1098 los cruzados francos se apoderaban de Antioquia y durante 
dos siglos dominarían el Oriente Medio. Los emires del Líbano central tuvieron 
que practicar un difícil equilibrio, pactando tanto con los francos como con los 
pachás musulmanes, logrando así conservar sus dominios. Los francos, que re­
sistieron largo tiempo los ataques musulmanes, terminaron sucumbiendo ante los 
mamelucos de Baybars a finales del siglo XIII. 

El balance del gigantesco esfuerzo de los cruzados en Levante fue muy pobre 
desde el punto de vista religioso: perdieron la oportunidad de extender su religión 
entre los mongoles y, a través de ellos, por Asia; no hubo conversiones de musul­
mantes y las iglesias separadas no volvieron a la ortodoxia. Quizás dejaron en 
Levante menos cristianos de los que había cuando llegaron pues, tras su marcha, 
algunos maronitas que les habían apoyado desde el principio fueron perseguidos, 
otros huyeron con los francos y se instalaron en Chipre, y los que quedaron fue­
ron deportados al interior. Sólo el odio de los mamelucos hacia los chiíes libró 
a los maronitas de una completa destrucción. 

Sin embargo, la prolongada convivencia entre los francos y las poblaciones 
levantinas les llevó a conocerse, dando lugar no sólo a la agresión sino, a veces, 
a un respeto mutuo, a la amistad o a la colaboración. 



Francia y el conflicto del Ltbano 641 

Mamelucos: comercio con los francos y consulados. 

Aún más importantes para la futura relación de Francia con el Líbano serían 
los lazos comerciales que se crearon. El gusto de los francos hacia la vida oriental 
-sus perfumes y sus especias, su seda y su algodón, su azúcar, su pimienta o su 
incienso- creó un próspero comercio y dio lugar a la instauración de los Consu­
lados, institución con múltiples consecuencias políticas que resistiría todas las prue­
bas durante siglos . 

Los corsarios francos de Chipre y Rodas multiplicaban sus incursiones con­
tra las costas sirias y esto obligó a los mamelucos a modificar la población coste­
ra para defenderlas: de Trípoli a Beirut las dejaron en manos de los turcomanos, 
y de Beirut a Saída, en manos de los emires del Garb . 

Los mamelucos permitieron a los francos comerciar con Beirut y tener en 
esta ciudad iglesias, baños y hospedajes. Esto estimuló aún más el comercio; tras 
los navíos de Chipre vinieron otros de Venecia, Pisa, Florencia, Provenza y Cata­
luña. Los derechos de entrada y salida de estos navíos proporcionaban unas sus­
tanciales rentas a los gobernantes de Damasco y Saída, de los que dependían los 
puertos de la costa, y parte de estas rentas iban destinadas a los mamelucos del 
Cairo . 

Esto explica la institución de los consulados francos y de otros privilegios 
que fueron obteniendo, como la creación del derecho consular o de los tribunales 
consulares para los extranjeros. Este liberalismo se fue extendiendo hasta el as­
pecto religioso, y se permitió a los franciscanos abrir en Beirut un establecimien­
to para albergar a los peregrinos que se dirigían a Tierra Santa. 

Así, Beirut , gracias a su magnífico puerto natural, gozó de más prosperidad 
que otras ciudades costeras, arruinadas por los cercos de los cruzados . Esta in­
fluencia de los francos jugaría un decisivo papel en la historia moderna y contem­
poránea del Líbano . 

Turcos Otomanos y emires Maán . 

En 1453, los turcos otomanos tomaron Constantinopla y acabaron con el Im­
perio Bizantino. Siria, sujeta al dominio mameluco, cayó en poder otomano a 
principios del siglo XVI y no se libraría de él hasta el año 1918 en que se derrum­
bó su imperio a consecuencia de la primera guerra mundial. Durante este perío­
do, los principados libaneses serían administrados por emires de las familias Maán 
(1516-1697) y Chehab (1697-1842) sucesivamente. 

En la contienda entre turcos y mamelucos, los emires Tanuj del Garb no su­
pieron ser tan habilidosos como sus antepasados y tomaron decidido partido por 
los mamelucos. Los emires Maán -drusos de origen kurdo o árabe instalados 
en el Chuf desde el s. XII, que hasta entonces habían pasado desapercibidos­
tomaron partido por los otomanos. Su jefe, el emir Fajreddín I (1515-1545), re­
cogió la herencia de los Tanuj y se convirtió en el gran señor del Líbano central. 
Pero ni él ni su hijo supieron conservar el favor otomano. 



642 Clara M.ª Thomas de Antonio 

Mientras tanto, el resto del país estaba dividido en pequeñas dinastías loca­
les, toleradas por los otomanos, más preocupados en recaudar tributos que en 
los aspectos políticos de su gobierno. Estas dinastías locales estaban enfrentadas 
entre sí -situación azuzada a su vez por los otomanos- y el país vivió en medio 
de batallas, pillajes y asesinatos hasta que surgió una personalidad que supondría 
un hito en la historia del Líbano: el emir Fajreddín II (1585-1634), que durante 
medio siglo dominaría la región. 

Fajreddín JI, fundador del Líbano. 

Fajreddín era nieto del primer emir Maán. A la muerte de su padre tenía do­
ce años y su madre le envió a educar a Kesruan para sustraerle al rigor otomano. 
A los dieciocho años tomó posesión de su feudo del Chuf. Odiaba a los turcos, 
que habían acabado con su padre y su abuelo, y se dedicó a combatirles con la 
fuerza y con la astucia. 

Como su feudo era pequeño para enfrentarse a ellos directamente, empezó 
sometiendo a los feudos vecinos y extendiendo sus dominios más allá de los lími­
tes del Líbano contemporáneo. A la vez, desarrolló el comercio exterior y esta­
bleció alianzas militares secretas con Europa, dirigidas contra los turcos. 

Actuaba como emir independiente y hostil, pero los turcos, ocupados en gue­
rrear contra Persia y Hungría, toleraban su expansión, ya que pagaba sus tribu­
tos religiosamente, no atacaba las regiones administradas por ellos y sabía ganar­
se a los ministros de Estambul con regalos. 

Sin embargo, cuando sobrepasó los límites tolerables, los turcos le atacaron 
y le obligaron a exiliarse durante cinco años, que aprovechó recorriendo Italia, 
visitando hospitales, arsenales y museos, y aprendiendo nuevos métodos banca­
rios y agrícolas. Cuando los turcos le permitieron volver, elevó su poder a límites 
legendarios, administró su país con sabiduría y siguió ampliando sus dominios. 
Pero, después de diecisiete años de gobierno, un nuevo ataque a los turcos acabó 
conduciéndole a un trágico final. 

Al tiempo que un gran general, con un ejército eficaz, Fajreddín fue un ex­
cepcional constructor, administrador, diplomático y político. Embelleció Beirut 
y Saída con grandes palacios y jardines. En el Chuf y la Bekáa efectuó trabajos 
de irrigación. Fue el primero en crear imprentas en Levante para imprimir en ára­
be, siriaco, persa y copto. Como liberal , suprimió toda discriminación religiosa: 
mantuvo como ministro a un maronita, levantó las prohibiciones que pesaban 
contra los cristianos y les permitió construir conventos. 

Pero su auténtico mérito fue la fundación del Líbano, haber hecho un Esta­
do de unos principados dispersos. Bajo su administración reunió los territorios 
que hoy forman el Líbano y extendió su autoridad más allá de sus límites. Fue 
nombrado por el sultán otomano «Soltan al-barrn, es decir, Sultán del Continen­
te, con autoridad sobre todos los árabes desde Alepo a Jerusalem. Por primera 
vez se ligó en vasallaje directo a la Sublime Puerta, con tal independencia que 
hasta llegó a establecer relaciones diplomáticas con Florencia, Francia, España 
y Malta. 



Francia y el conflicto del L1'bano 643 

Según la valoración de muchos historiadores, no sólo creó el Líbano político 
sino también el Líbano moral: bajo su administración las diversas comunidades 
constituyeron un mismo pueblo y vivieron solidariamente. Aunque sucumbió y 
sus fronteras se borraron, el Líbano sería, desde entonces, una realidad. 

Los emires Chehab. 

Tras la ejecución de Fajreddín en Estambul, los turcos entregaron la admi­
nistración a un sobrino suyo, Melhem (1635-1657), que fue sucedido más tarde 
por su hijo Ahmed (1657-1697). Durante casi medio siglo ambos administraron 
el país con el talante liberal de su predecesor, aunque estrechamente vigilados por 
los turcos. 

Al morir Ahmed sin descendencia masculina, los sultanes otomanos estaban 
demasiado ocupados con Europa para poner al Líbano bajo administración di­
recta. Los emires de la región se reunieron y eligieron a un sobrino de Ahmed, 
Bechir I (1697-1706), emir de la rama de Rachaya de la familia Chehab, familia 
descendiente del Profeta, asentada en la zona siro-libanesa desde los tiempos de 
la expansión árabe. Bechir administró el país con sabiduría y dejó un recuerdo 
de señor valiente y generoso y de buen administrador . Pero murió envenenado 
por el nieto de Ahmed, Haydar, un Chehab de la rama de Hasbaya. Él y sus des­
cendientes mantuvieron durante cerca de un siglo la tradición guerrera de los emires 
Maán, con un ejército tan temido como el de Fajreddín, llegando a dominar in­
cluso a poderosos pachás otomanos. 

La familia Chehab se dividió en dos ramas, ambas representadas en la actua­
lidad: la rama cristiana maronita y la rama musulmana sunní. El primer emir cris­
tiano de la familia, Yusuf, tuvo un gobierno difícil. Sometido a las exigencias de 
Yazzar -que significa «el Carnicero»-, un duro pachá de Saída que estaba al 
servicio de los otomanos, tuvo que imponer fuertes impuestos a los libaneses, que 
pronto se rebelaron. Fue sustituido por su intrigante sobrino Bechir II (1788-1840, 
también maronita, al que había acogido en su corte. 

Bechir JI, El Grande. 

La primera mitad del s. XIX estuvo dominada por la figura de Bechir. Aun­
que le llamarían «el grande» tras cincuenta años de administrar el país, al princi­
pio fue rechazado por los libaneses por sus viles maniobras. Gracias al apoyo de 
Yazzar, el Carnicero, y del partido de Bechir Yumblat, y tras triunfos sangrien­
tos, se hizo con el dominio del país. Pero el apoyo del pachá era caro y también 
se vio obligado a imponer fuertes impuestos. Por otro lado Yazzar incitaba con­
tra él al hijo de Yusuf, para mantener divididos a los emires libaneses . 

Sin embargo, la llegada de Napoleón a Palestina fue providencial para él. 
Aquél esperaba el apoyo de los cristianos libaneses, pero Bechir obró sagazmente 
de modo que la Sublime Puerta le confirmó en su puesto tras la retirada de Napo-



644 Clara M.ª Thomas de Antonio 

león, aunque Yazzar siguió dudando de su fidelidad y hostigándole hasta que murió 
cinco años más tarde (1804). Entonces empezó realmente el reinado de Bechir, 
que fue aliado fiel de los turcos hasta la llegada del egipcio Mohamed Alí a Siria. 

Bechir tuvo un enorme poder, llegando a convertirse, a pesar de grandes di­
ficultades internas, en el árbitro del territorio. Viéndose obligado a veces a dejar 
el gobierno y retirarse, volvía con más fuerza, llegando a tener más prestigio que 
cualquier otro emir o pachá de la región. 

Cuando Mohamed Alí comenzó su política de conquistas, invadiendo parte 
del Imperio Otomano, Bechir le ayudó, pero su ayuda no recibió un buen pago. 
La dura política que impusieron los egipcios llevó a los pueblos sometidos a amo­
tinarse. Tras la victoria de M. Alí sobre el ejército turco en Nizib, las potencias 
occidentales temieron su expansión y decidieron actuar, fomentando una revuel­
ta general en el Líbano. 

Hasta los maronitas, relativamente favorecidos por los egipcios, tomaron par­
tido contra ellos. Las diversas comunidades insurgentes -maronitas, greco­
ortodoxos, drusos y musulmanes- firmaron una histórica alianza en el santua­
rio de Antelías, el día 8 de Junio de 1840. Francia tuvo que permanecer al margen 
del conflicto para no enfrentarse con los maronitas. Las otras potencias impusie­
ron a M. Alí las condiciones de la Sublime Puerta: su dominio se limitaría a sus 
estados de Egipto con carácter hereditario y, pasajeramente, a Acre. 

Bechir vio perdida su ya menguada autoridad y abdicó en 1840. Se exilió a 
Malta y después a Estambul, donde murió en 1851, rico y rodeado del respeto 
de sus antiguos enemigos. Los libaneses le llamarían «el Grande» a pesar de su 
comienzo y final. Fue cruel con sus enemigos y tolerante con su pueblo. Sus ejér­
citos estuvieron presentes en todas las batallas de Levante. Supo mantener la paz 
religiosa y favorecer la solidaridad de las comunidades . Extendió la red viaria y 
los acueductos, construyó un fastuoso palacio en Beiteddín, hizo de Beirut una 
ciudad próspera y supo administrar bien el país. Junto a Fajreddín 11, se le consi­
dera fundador del Líbano y el último de los grandes príncipes de la montaña. 

Al abdicar, los ingleses proclamaron gobernador del Líbano a otro emir Che­
hab y jefe insurgente, Bechir 111 (1840-1842). Las revueltas y la intervención ex­
tranjera crearon un clima de anarquía y las divisiones internas, atizadas por la 
política inglesa -deseosa de impedir la vuelta de Francia a Levante-, dejaron 
sin efecto los pactos de Antelías . Con el apoyo de los turcos, los drusos resurgie­
ron con fuerza, y sus choques con los cristianos abrasaron la montaña libanesa. 
Bechir, debilitado en su poder y aterrado por la acción turca de desarmar a los 
cristianos y dejarlos masacrar por los drusos, abdicó. 

Administración directa turca. 

Con Bechir 111 acabó el dominio de los emires Maán y Chehab sobre la mon­
taña libanesa, pues los turcos pusieron la zona en régimen de administración di­
recta, a cargo del renegado austriaco Ornar Pachá. Pero este nombramiento de 
un extrajero suscitó vivas protestas en las montañas y la intervención de las po­
tencias extranjeras. 



Francia y el conflicto del Ltbano 645 

La Sublime Puerta retiró a Ornar, pero no cedió a la propuesta de Francia 
y de los libaneses de nombrar a un emir Chehab. En 1843 decidió dividir el país 
en dos subprefecturas o qaimacamat: La zona al norte de la línea Beirut-Damasco, 
de mayoría maronita, sería administrada por un maronita, dependiendo del pa­
chalik de Beirut, y la zona sur, de mayoría drusa, sería gobernada por un druso, 
dependiendo del pachalik de Saída. 

Pero en ambos territorios existían importantes minorías: la drusa del Metn 
en el norte y la maronita del Ch uf en el sur. Tras unos años de paz, la sinuosa 
política turca condujo a una serie de terribles matanzas de cristianos a manos de 
los drusos (1841, 1843, 1860), que fueron posibles por la descomposición social 
de los cristianos, a consecuencia de la revuelta campesina contra los señores feu­
dales. Los drusos, con sus estructuras sociales intactas y bajo el mando de sus 
jefes al-Atrach y Yumblat, atacaron diversos poblados cristianos y masacraron 
a sus habitantes. El exterminio se extendió a Siria, y en pocos días, más de veinte 
mil cristianos habían perecido . 

El genocidio de 1860 conmovió a Europa. Las escuadras francesas e inglesas 
se dirigieron hacia Beirut y los turcos , que habían permitido las matanzas, se vie­
ron obligados a tomar medidas para restablecer la paz, medidas más encamina­
das a contentar a Europa que a hacer justicia. Los franceses reavituallaron a los 
cristianos libaneses, les ayudaron a reconstruir sus casas y dieron un nuevo im­
pulso a las obras benéficas, a los hospitales y a las escuelas. 

Autonomía de la montaña libanesa. 

En 1864, las potencias elaboraron un Estatuto para el Líbano, que quedaría, 
no con un gobernador indígena, como pretendía Francia, sino con las condicio­
nes impuestas entre ingleses y turcos : la montaña constituiría un sanyaq autóno­
mo, directamente dependiente de la Sublime Puerta, gobernado por un católico 
no libanés nombrado por los turcos y asistido por un Consejo representativo de 
las comunidades. El orden estaría en manos de una gendarmería indígena con ins­
tructores franceses. 

Al territorio se le amputaron la zona de Wadi Taym, cuna de los Chehab, 
el valle de la Bekáa, cultivado por los campesinos libaneses, y los puertos de Bei­
rut y Saída, salidas marítimas de la montaña, como manera de impedir cualquier 
veleidad autonómica. Pero este Estatuto consagraba la unidad administrativa de 
la montaña, que vivió en paz hasta 1914, con una población de 415.000 habitan­
tes, de los cuales 330.000 eran cristianos y de ellos 240.000 maronitas. 

Fin del dominio turco. 

En la primera guerra mundial, Turquía declaró la guerra a los aliados yaca­
bó con el régimen de autonomía libanés impuesto por Francia. Durante los cua­
tro años de la guerra, el Líbano sufrió una dura política turca: la simpatía hacia 



646 Clara M .ª Thomas de Antonio 

los aliados y el autonomismo libanés eran castigados con la muerte. El bloqueo 
aliado, el hambre y las epidemias diezmaron a la población. Tras la victoria alia­
da de Sarona, el 19 de septiembre de 1918, los turcos se retiraron de la costa liba­
nesa y los aliados entraron en Siria y Líbano. En Beirut, los habitantes les acla­
maron y en pocos días el Líbano se vio liberado del yugo turco. 

De nuevo los franceses tuvieron que reavituallar al pueblo exhausto y dete­
ner la epidemia de tifus que los diezmaba. También acabaron con las pretensio­
nes de soberanía de los seguidores de Feisal, hijo del Jerife de la Meca, a quien 
los aliados habían prometido proclamar rey de los árabes como pago por su ayu­
da en la lucha contra los turcos. La ruptura de esta promesa nunca sería olvidada 
en Levante, sembraría la semilla de la desconfianza hacia Europa y crearía el pri­
mer gran trauma contemporáneo de la nación árabe. 

Mandato francés. 

Tras diversos tratados y conferencias de paz, Siria y Líbano quedarían con­
fiados a la tutela de Francia. El tratado de Versalles, del 8 de Junio de 1919, en 
que se firmó el Pacto de la Sociedad de Naciones instaurando el régimen de Man­
datos, decía en su artículo 22? : 

«Los principios siguientes se aplican a las colonias y territorios que, tras la gue­
rra, han dejado de estar bajo la soberanía de los Estados que los gobernaban 
anteriormente y que están habitados por pueblos aún incapaces de dirigirse a sí 
mismos en las condiciones particularmente difíciles del mundo moderno. El bie­
nestar y el desarrollo de estos pueblos forman una misión sagrada de civiliza­
ción, y conviene incorporar en la presente acta las garantías para el cumplimien­
to de esta misión. 

El mejor método de realizar en la práctica este principio es confiar la tutela 
de estos pueblos a las naciones desarrolladas que, en razón de sus recursos, de 
su experiencia o de su posición geográfica, sean las mejores para asegurar esta 
responsabilidad y que consientan en aceptarla: ejercerán esta tutela en calidad 
de Mandatarios y en el nombre de la Sociedad [de Naciones] ( ... ) 

Ciertas comunidades que antes pertenecían al Imperio Otomano [Siria, Pa­
lestina, Mesopotamia] han alcanzado tal grado de desarrollo que su existencia 
como naciones independientes puede ser reconocida provisionalmente, a condi­
ción de que los consejos y la ayuda de un Mandatario guíen su administración 
hasta el momento en que sean capaces de conducirse solas. Los deseos de estas 
comunidades deben ser tomados en consideración para la elección del Manda­
tario ... » 3• 

Esta resolución, nacida de la imposibilidad de perpetuar el estilo de dominio 
colonial, reconocía implícitamente la independencia de estas naciones. Sin em­
bargo, este espíritu relativamente liberal de ayuda y consejo no sería respetado 
en los siguientes textos relativos al Mandato. Por ejemplo, en la Declaración de 
29 de septiembre de 1923, en la que se especificaban los términos de dicho Man-

3 Rabbath, 1928, p . 49. 



Francia y el conflicto del Ltbano 647 

dato sobre Siria y Líbano, y que sentaría las bases del desarrollo constitucional 
del territorio, Francia se reservaba, en un texto de una calculada ambigüedad, 
un poder ilimitado de decisión y de supervisión que la convertía en autoridad ab­
soluta, deformaba esa «misión sagrada de civilización» y acababa con el espíritu 
humanitario y liberal que parecía haber inspirado el pacto de 1919. 

La política antiárabe, antimayoritaria y antinacionalista de Francia la lleva­
ría a fragmentar la «Gran Siria» en pequeños estados, a entregar Alejandreta a 
los turcos (1939), a fomentar las rivalidades confesionales favoreciendo a ciertas 
minorías, y finalmente a separar la zona litoral (el Líbano), de mayoría cristiana, 
de la zona del interior (Siria), de mayoría musulmana. 

Creación del estado del Libano. 

A Francia se le plantearon varios problemas al asumir el Mandato. Podía 
organizar la antigua provincia otomana de Siria, de la que ya se había desgajado 
Palestina, en un solo Estado o dividirlo en dos: Siria y Líbano . En el caso de op­
tar por la segunda alternativa, ¿cuáles serían las fronteras? ¿cuál sería la estruc­
tura política del país? 

El Líbano era considerado como la fachada marítima de Siria, pero Francia 
decidió convertirlo en Estado independiente, como se lo había prometido al pa­
triarca maronita Hayek en 1919, dejando el resto del país dividido en tres Esta­
dos federados: Damasco, Alepo y el país de los Alauíes. Así, el 1 de septiembre 
de 1920, el General Gouraud proclamaba la independencia del Líbano. 

Para establecer sus fronteras, Francia podía elegir entre el Monte Líbano, 
que había gozado de una cierta autonomía con los otomanos, o el Líbano del emir 
Fajreddín . Aunque la elección era difícil, optó por esta segunda alternativa, la 
creación del Gran Líbano, cuyos límites, fijados en 1926, ya no se han modifica­
do y son los que enmarcan a la actual República Libanesa. De esa manera al Pe­
queño Líbano o Montaña libanesa se le dio su desembocadura marítima, además 
de las tierras de trigo de la Bekáa, como nos lo confirma este expresivo texto del 
historiador Palazzoli: 

«Uno de los fundamentos de la influencia de Francia en Levante había sido, des­
de hacía siglos, su relación privilegiada con las poblaciones cristianas. Así pues, 
era natural que se viera tentada, una vez echados los turcos de la región, a hacer 
prevalecer el deseo de estas poblaciones de administrarse en un cuadro autóno­
mo, con la esperanza de que, por su mediación, la difusión de los intereses fran­
ceses sería garantizada en una zona tan esencial en tantos aspectos. 

Pero un Pequeño Líbano, limitado a los bastiones maronitas de la monta­
ña, no era viable ( ... ). La anexión al Monte Líbano del llano de la Bekáa y de 
las ricas llanuras costeras de Trípoli, Tiro y Saída, regiones musulmanas, permi­
tirían remontar la dificultad, dotando al país de una larga fachada marítima y 
de zonas rurales prósperas, haciéndolo de tal suerte C!1e, en el nuevo conjunto, 
los cristianos fueran mayoritarios» 4 • 

4 Palazzoli, 1970, p. 140. 



648 Clara M.ª Thomas de Antonio 

No menos expresivo es este otro texto del diplomático Charles-Roux, que ex­
pone, con mayor rotundidad aún, las auténticas razones de la separación del Lí­
bano del resto de Siria. 

«Cuando Francia separa política y administrativamente al Líbano de la Siria pro­
piamente dicha, agrandándolo, ( ... ),dándole Beirut por capital, procediendo a 
la organización de ese nuevo estado del Gran Líbano, distinto e independiente, 
donde los cristianos( ... ) están aún en mayoría, ¿qué hace sino asegurar el futuro 
a los cristianos libaneses que había protegido ab antiquo, tener en cuenta las di­
ferencias étnicas, religiosas e intelectuales que les distinguen de los árabes del 
interior, preservándoles de la fusión con una masa extranjera a su nación ( ... ), 
realizando las aspiraciones maronitas que habían quedado insatisfechas? ( ... ). 

Cuando Francia rehusa admitir una monarquía siria en provecho de un miem­
bro de la familia del jerife de la Meca y abre las hostilidades contra el emir Feisal 
( ... ), ¿qué hace aún sino atar corta una ambición panarábiga que amenazaba 
a la vez a la autoridad mandataria y a la seguridad de los cristianos de Siria?» 5 • 

En cuanto a la organización política, Francia optó por un Estado comunita­
rio en el que las comunidades estarían representadas en los empleos públicos y 
en la composición de los ministerios, del gabinete y del parlamento, de forma pro­
porcional a su importancia numérica. Esta institucionalización del «confesiona­
lismo», que en aquel momento era el único medio que tenía Francia para prote­
ger a la población cristiana, mayoritaria en el Monte Líbano, será una de las ba­
ses principales del conflicto actual, ya que la proporción numérica ha variado de 
manera importante, pero no su representación en el poder. 

Tan crucial será este problema que desde 1932 no se ha elaborado un censo 
de población (Ver cuadro 1), ya que demostraría que el equilibrio confesional en 
que se basa toda la organización política no responde a la realidad del país. No 
existen cifras oficiales y las que proporcionan las distintas fuentes difieren entre 
sí, variando según se tenga en cuenta o no a los refugiados palestinos, musulma­
nes en su mayoría, o a los libaneses de la emigración, en gran parte cristianos . 
En 1983, una de estas fuentes estimaba que la población musulmana constituía 
ya el 60% de la población libanesa, pues los musulmanes eran aproximadamente 
1.950.000 mientras los cristianos sólo eran 1.150.000 6• 

Comunidades. 

La población libanesa estaba, y sigue estando, compuesta por un rico mosai­
co de comunidades, distribuidas de forma irregular por todo el territorio (ver cua­
dro 2) y representadas según las proporciones que aparecen en el cuadro 3. 

s Charle-Roux, 1939, pp. 309-311. 
6 The Middle East and North Africa, 1984, p. 507 . 



Francia y el conflicto del L17Jano 649 

Cuadro 1: CENSO DE LA POBLACIÓN LIBANESA EN 1932 

Maronitas ................. 227.800 ········ ··········· 28,53% 
Greco-ortodoxos . ....... 77.312 ....... ... .... ..... 9,68% 
Greco-católicos .......... 46 .709 ··················· 5,85% 
Armenio-ortodoxos ..... 25.462 ········ ······· ···· 3, 18% 
Armenio-católicos .... .. 5.694 ··················· 0,72% 
Protestantes .............. 6.712 .......... ......... 0,85 OJo 
Siro-católicos ............. 2.675 ................... 0,34% 
Siro-ortodoxos ........... 2.574 ········· ·········· 0,32% 
Caldeos-católicos ........ 528 ......... .... ... ... 0,06% 

Total cristianos .... . 395.466 ................... 49,54% 

Sunníes .................... 178.130 ................... 22,31 OJo 
Chiíes ...................... 155 .035 ................... 19,42% 
Drusos ..................... 53.334 ................... 6,68% 

Total musulmanes .. 386.499 ................... 48,41% 

Judíos ...................... 9.981 ................... 1,27% 
Otros .................. ..... 6.301 ... ... ... .... ... ... 0,80% 

Fuente: J. P. Pontalis: Pluralism and Party Transformation in Lebanon. Leiden, 1974. Citado por López 
García, 1985, pp. 128-129. 

Cuadro 2: DISTRIBUCIÓN GEOGRÁFICA POR SECTAS EN 1956 

Beirut Montaña Norte Sur Bekáa 

Sunníes ........... 76.116 24.423 118.203 29.889 37.067 
Maronitas ....... 18.101 224.921 111.917 39.509 29.260 
Chiíes ............. 17.062 22.716 1.337 148.466 61.044 
Drusos ............ 2.457 71.569 19 6.893 7.193 
Greco-ort ........ 25.276 32.239 62.767 10.784 17.861 
Greco-cat ........ 3.617 21.520 3.864 23.147 35.630 

Fuente: D. C. Gordon, 1980, p. 42 . 



650 Clara M.ª Thomas de Antonio 

Cuadro 3: DISTRIBUCIÓN DE LOS ESCAÑOS PARLAMENTARIOS 
POR SECTAS (de 1943 a 1972) 

1943 1947 1951 1953 1957 1960-72 

Maronitas ....... 18 18 23 13 20 30 
Greco-ort ........ 6 6 8 5 7 11 
Greco-cat ........ 3 3 5 3 4 6 
Armenio-cat .... 2 2 3 2 3 4 
Minorías ......... 1 3 2 3 

T. cristianos .... 30 30 42 24 36 54 

Sunníes ........... 11 11 16 9 14 20 
Chiíes ............. 10 10 14 8 12 19 
Drusos ............ 4 4 5 3 4 6 

T. musulmanes. 25 25 35 20 30 45 

T. general. 55 55 77 44 66 99 

Fuente: C. K. Chehab: Les é/ections législatives de 1968. Beirut, 1968, pp. 30-32. Citado por López 
García, 1985, p. 140. 

El origen y la trayectoria histórica de la comunidad maronita son bastante 
discutidos por los especialistas. La creación de la Iglesia maronita data del año 
685 y su nombre procede del monje Marún. Si es cierto que habían defendido 
la herejía monotelita, volvieron a la obediencia romana en el año 1182. Los ma­
ronitas habían sufrido los ataques de los emperadores bizantinos y tuvieron que 
abandonar Antioquía, remontar el Orantes y establecerse en Rastán, entre Homs 
y Hama. La invasión árabe les hizo emigrar de nuevo y atrincherarse en las mon­
tañas del Líbano Norte, en el Valle Santo o Valle de la Qadicha, en el s. VII. 
Desde allí se extendieron hacia Kesruan y Jbail y a los feudos drusos de Metn 
y Chuf. A partir de este núcleo, y tras mezclarse con los autóctonos greco-fenicios 
de la costa, los arameos del interior, los mardaítas, los francos y los armenios 
de los momentos de las cruzadas , constituyeron la actual comunidad maronita. 
En torno a ella se creó el Estado del Líbano, en el que ocupan una situación pre­
eminente por su número, cultura y actividad. En la montaña son agricultores y 
en la ciudad comerciantes, funcionarios o de profesiones liberales. Forman lama­
yor parte de la burguesía de Beirut. 

Los greco-ortodoxos son los descendientes de los h~itantes del Líbano en 
época bizantina. Son los libaneses más antiguos, pues son arameos más puros que 
los maronitas, que se habían mezclado con diversas comunidades a lo largo del 
tiempo. Sin embargo, por su comportamiento, son los cristianos más árabes del 
país, especialmente en los terrenos cultural, ideológico y político. 



Francia y el conflicto del Ltbano 651 

Los greco-católicos son una comunidad formada a partir de una escisión de 
los greco-ortodoxos, a principios del s. XVIII, y se les encuentra en algunos pue­
blos del Chuf, de Zahlé y otros que rodean la Bekáa y Beirut. 

Los armenios ortodoxos o gregorianos, de raza indoeuropea, son originarios 
de la Anatolia oriental y emigraron al Líbano en época reciente. En 1914 apenas 
eran unos tres mil. Huyendo de los turcos, llegaron al Líbano en oleadas sucesi­
vas : en 1918, al evacuar los franceses la Cilicia, y en 1939, al ceder Alejandreta 
a los turcos. Tras vivir en condiciones miserables, lograron ocupar un lugar des­
tacado entre los comerciantes de Beirut. Hoy forman una buena parte de la clase 
media libanesa, juegan un escaso papel político, a excepción de una minoría, y 
han conservado fuertemente su organización comunitaria. 

Los armenios católicos, desgajados de los gregorianos en el s. XVIII, juegan 
un papel político más importante. Otras minorías cristianas son la siro-católica, 
la siro-ortodoxa, la romana católica y la protestante, de escasa importancia en 
la vida del país . 

Entre las comunidades musulmanas, los representantes de la ortodoxia islá­
mica son los sunníes, cuya historia va ligada a la expansión del Islam. Están re­
partidos a lo largo de la costa, con grupos muy numerosos en Beirut y Trípoli, 
y tienen una gran importancia en la vida del Líbano. Es una comunidad relativa­
mente más próspera, educada y urbana que los chiíes, pero en la actualidad son 
inferiores numéricamente a estos últimos . 

Entre los grupos chiíes, disidentes del Islam, surgidos entre los años 656 y 
661, destacan los metualíes que, procedentes del interior de Siria, se extendieron 
por la Bekáa, los montes de Akkar, el norte de Palestina y la región de Tiro. Lue­
go se establecieron en Kesruan y en el llano de Beirut. Actualmente ocupan las 
mismas zonas. 

Los ismailíes , otro grupo disidente y fiel al Aga Kan, apenas están represen­
tados en el Líbano actual, pero dieron origen a otra disidencia importante : los 
drusos. La rama de los nosairíes, ansaríes o alauíes, situada en el extremo de la 
ortodoxia del Islam, desapareció posteriormente del Líbano y se replegó a la mon­
taña alauí y a Lataquía, que forman parte de la actual Siria. 

Los drusos, cuyo origen es también muy discutido, surgieron con las predi­
caciones de Hamza y Darrazi, dos enviados del califa fatimí que fundó la secta. 
Estos enviados se detuvieron en Hasbaya y Rachaya, zonas repletas de grupos 
chiíes. Los nosairíes les fueron hostiles, pero tuvieron éxito entre los ismailíes. 
Tras eliminar a Darrazi -personaje de donde procede la denominación de druso­
Hamza llevó su predicación hasta Alepo y, para evitar las disensiones internas 
y la hostilidad musulmana exterior, decidió cerrar la secta definitivamente. En 
el s. X los drusos de Alepo y de Wadi Taym (Hasbaya y Rachaya), se agruparon 
en el norte del Líbano, en el Chuf, en Metn y en el Garb, que aún siguen siendo 
sus hábitats. Sus dotes guerreras les hicieron dueños de las montañas y les permi­
tieron conservar sus particularismos. Más tarde, parte de los drusos se establecie­
ron en el Haurán, al sur de la Siria actual, que hoy día alberga a la mitad de la 
comunidad. 



652 Clara M.ª Thomas de Antonio 

La República Libanesa. 

En 1926, el Estado del Gran Líbano se convertía en la República Libanesa, 
en virtud de la proclamación de la primera Constitución del Líbano que, modifi­
cada parcialmente en 1927 con la supresión del Senado, sigue siendo la base de 
la Constitución actual. 

En aquel momento también se estableció la tradición -ratificada después 
en el llamado Pacto Nacional y no recogida en ningún texto legal, pero respetada 
con raras excepciones hasta hoy día- de un ejecutivo compuesto por un Presi­
dente de la República maronita, un Presidente del Consejo sunní, un Presidente 
de la Cámara de Diputados chií y un Vice-presidente de la Cámara greco-ortodoxo . 

Durante todo el Mandato, la relación de Francia con el Líbano fue más tran­
quila que su relación con Siria y el país gozó de un período de prosperidad sólo 
oscurecido por algunas nubes: una crisis política en 1932, que llevó al Alto Comi­
sario francés a suspender la Constitución, y el rechazo del Parlamento de Francia 
al tratado de 1936 que debía poner fin al Mandato, pues aprobar el del Líbano 
suponía aprobar también el tratado franco-sirio . Durante este período se conti­
nuó la labor de equipamiento e infraestructura, iniciada por los franceses en el 
s. XIX, con la ampliación de la red viaria y de los ferrocarriles, con la mejora 
del puerto de Beirut y con el desarrollo de los servicios educativos y asistenciales. 

Pero este período de calma se vió interrumpido en 1941 por los acontecimien­
tos de la segunda guerra mundial. El Líbano fue escenario de los violentos com­
bates de los ingleses y los franceses partidarios de la Francia libre contra las tro­
pas de Vichy de la Francia ocupada, causando enormes pérdidas y devastaciones. 

La Independencia. 

Tras la victoria de los aliados sobre las tropas de Vichy, el general Catroux 
proclamó solemnemente la independencia del Líbano el día 25 de diciembre de 
1941 . Pero las circunstancias de la guerra impidieron que esa declaración se con­
virtiera en realidad. Este retraso, la lucha entre los propios franceses y las intrigas 
inglesas para eliminar la influencia francesa en la región, desprestigiaron a la po­
tencia mandataria ante el pueblo libanés. 

En esas condiciones, las elecciones de 1943 llevaron al Líbano y a Siria cá­
maras nacionalistas que, desde las primeras sesiones, decidieron suprimir de la 
Constitución los poderes de Francia. El Delegado General francés reaccionó de­
teniendo al Presidente del Gobierno libanés, Bichara al-Juri, al Presidente de la 
Cámara, Riad Solh, y a varios ministros. 

Este gesto, poco razonable teniendo en cuenta que el poder real estaba en 
manos de los ingleses, tuvo como consecuencia la formación de un «Gobierno 
de resistencia» en la montaña Libanesa y la firma del Pacto Nacional, en que las 
distintas comunidades confirmaban la antigua «entente» de la Jornada de Ante­
lías. Este Pacto constituiría la Carta comunitaria del Líbano en la que se basaría 
toda su política posterior. En él, los cristianos se comprometían a no pedir ayuda 



Francia y el conflicto del Llbano 653 

y asistencia a Occidente y los musulmanes a no luchar por llevar al Líbano a la 
órbita árabe. 

Ante esta situación, el General Catroux, enviado rápidamente por De Gaulle 
a Beirut, hizo liberar a los detenidos. Esta medida restableció la calma, pero el 
poder de Francia sobre el Líbano y Siria ya estaba sentenciado. En 1945 los últi­
mos servicios pasaban a depender del gobierno libanés y en 1946 la evacuación 
de las tropas francesas e inglesas llegaba a su fin. 

A pesar de la tormenta de 1943, no se alteraron profundamente las relacio­
nes de Francia y el Líbano. El día que París fue liberado la Montaña libanesa 
lo festejó. Aunque Francia ya no volvería a gozar del poder y la influencia inter­
nacional que había tenido, y que había pasado a manos de otras potencias, segui­
ría siendo considerada como la protectora de los cristianos de Levante. 

Los primeros años de Independencia. 

La tarea que debían enfrentar las nuevas autoridades indígenas no era fácil. 
El Presidente Bichara al-Juri (1943-1952), maronita, y el Presidente del Consejo, 
Riad Solh, sunní, consolidaron la estructura confesional del Líbano, aún de ma­
yoría cristiana. La calma reinó hasta el asesinato de Solh a manos del Partido 
Popular Sirio, un partido de carácter fascista que pretendía la integración del Lí­
bano en la Gran Siria. 

El equilibrio conseguido en los primeros años de independencia se debilitó 
al faltar el contrapeso musulmán, encarnando por la fuerte personalidad de Riad 
Solh . El poder del Presidente maronita se encontró sin ese freno; el favoritismo 
hacia su clientela y la exclusión de los musulmanes en Ja distribución de las pre­
bendas , suscitaron Ja oposición de éstos y de otros clanes cristianos, rivales de 
al-Juri, también desplazados de las posiciones lucrativas . Estos abusos del clan 
presidencial Je abocaron a una creciente impopularidad. 

En el Parlamento, la oposición se organizó en una coalición heterogénea que 
agrupaba a socialistas y capitalistas, a nacionalistas árabes y a amigos de las po­
tencias occidentales. Las maniobras de Ja coalición y una huelga general en el país 
acabaron con el régimen corrupto de al-Juri, que se vió obligado a dimitir y a 
dejar el gobierno en manos del general Fuad Chehab, que se encargó de convocar 
unas nuevas elecciones. 

Esta crisis puso de relieve Ja debilidad del edificio comunitario, fundado en 
un frágil equilibrio de clanes y comunidades. En Ja elección del nuevo Presidente 
maronita, Camille Chamún (1952-1958), surgió una nueva semilla de odio en el 
clan de su opositor y rival, Hamid Frangie, también cristiano, que cuatro años 
más tarde, se aliaría con Naser en contra de Chamún. 

La creciente ascensión del arabismo hizo surgir las primeras tensiones islamo­
cristianas. La comunidad musulmana había aumentado de forma sustancial y el 
sistema confesional podía haberla favorecido. Por ello reaccionó con hostilidad 
ante las críticas que empezaron a surgir frente al confesionalismo. 



654 Clara M.ª Thomas de Antonio 

Nuevas complicaciones, como las aspiraciones sirias a la anexión, las intri­
gas político-militares, los pactos que dividieron al mundo árabe, la triple agre­
sión del Israel, Francia e Inglaterra en la crisis de Suez, la doctrina Eisenhower, 
etc ... , pusieron en peligro el difícil equilibrio libanés, sus relaciones con el mundo 
árabe y occidente y su propia independencia. 

El alineamiento de Chamún a la doctrina Eisenhower y su deseo de renovar 
su mandato, prohibido por la Constitución por sus efectos desequilibrantes sobre 
la política del país, provocaron una oposición que acabó en una violenta insu­
rrección en 1958 que le obligó a dimitir. 

De nuevo tuvo que ser el general Fuad Chehab (1958-1962), el único capaz 
de reunir los fragmentos del Líbano en torno a su persona, el que tomara las rien­
das: formó un gobierno que integraba a todas las fuerzas revolucionarias e inten­
taba restablecer el equilibrio perdido. Sin embargo, los cristianos reaccionaron 
violentamente, provocando una contra-revolución, pues el nuevo gobierno no daba 
ninguna garantía a la independencia e integridad del Líbano. 

En esta crisis de 1958, de revolución y contra-revolución, se pusieron de re­
lieve no sólo las rivalidades entre clanes y comunidades sino también un proble­
ma más profundo: el enfrentamiento de dos nacionalismos, encarnados por las 
dos grandes comunidades; la maronita, defensora a ultranza del independentis­
mo libanés y prooccidental, y la sunní, partidaria de un mayor acercamiento e 
integración con los países árabes . Sólo un gobierno que estuviera formado por 
el jet.e sunní de la revolución, Rachid Karamé, y el jefe maronita de la contra­
revolución, Pierre Gemayel, podría restablecer la calma y permitir unos años de 
relativa prosperidad, hasta que un nuevo acontecimiento provocara una nueva 
crisis. 

Algunas consideraciones finales. 

La historia de los primeros años de independencia sirve de botón de muestra 
de las siguientes etapas, que sería demasiado largo exponer aquí y que quedaban 
fuera de nuestro objetivo inicial. El precario equilibrio del Líbano se vería roto 
en numerosas ocasiones, hasta culminar con el estallido de la llamada «guerra 
del Líbano», en 1975. A partir de entonces, el país va a vivir en permanente situa­
ción de guerra, de todos conocida, que ha provocado ríos de tinta y de sangre. 

La vida libanesa se irá haciendo cada vez más compleja: a la lucha por el 
poder de las distintas comunidades se añadirán las rivalidades entre distintos cla­
nes de una misma comunidad; frente a la autoridad casi exclusiva de los señores 
feudales libaneses, surgirán los líderes de partidos políticos de nueva implanta­
ción, que darán al conflicto religioso un fuerte carácter socio-económico; la si­
tuación fronteriza con el Estado de Israel y la presencia cada vez más numerosa 
de refugiados y combatientes palestinos en su suelo, extenderán el conflicto a la 
región; la lucha de ciertos países árabes y de las potencias occidentales por la su­
premacía, le darán su carácter internacional. 



Francia y el conflicto del Ltbano 655 

Otros conflictos internos muy complejos y cambios sucesivos en el panora­
ma internacional oscurecen aún más la comprensión del conflicto actual, pero no 
deben hacernos olvidar algunas de sus raíces más profundas: la creación del Lí­
bano moderno y el sistema confesional, en las que Francia jugo un papel crucial. 
Francia delimitó sus fronteras artificiales con la intención de proteger los intere­
ses de los cristianos libaneses y los suyos propios. La separación política del Líba­
no del resto de la Gran Siria, que ha dividido a familias antes pertenecientes a 
un sólo país, nunca ha sido aceptada por los partidarios del nacionalismo pan­
sirio, que la consideran como una amputación de la Siria histórica a la que se 
ha desprovisto de gran parte de su fachada marítima y de su territorio más fértil: 
de ahí el papel de Damasco a lo largo del conflicto. 

Por otro lado, al fijar las fronteras de forma que la población mayoritaria 
fuera cristiana, el sistema confesional como base de acceso al poder favorecía a 
esta comunidad, pero el cambio demográfico producido en los años siguientes 
a favor de los musulmanes ha puesto en peligro la supremacía cristiana. Su posi­
ción privilegiada en los terrenos político, C\lltural, económico y social, ha suscita­
do la hostilidad creciente de las comunidades menos favorecidas y la defensa en­
carnizada de esa posición por parte cristiana. La necesidad de pertenecer a una 
determinada comunidad para acceder a ciertos cargos impide que los desempe­
ñen los más aptos, estanca la evolución política del país e imposibilita encontrar 
una vía de solución al conflicto . 

BIBLIOGRAFÍA 

ALEM, Jean Pierre: Le Liban. P .U.F. París, 1968. 

BAR, Luc Henri de : Les communautés confessionnelles du Liban. Ed. Recherches sur les 
civilisations. París, 1983 . 

CHARLEs-Roux, F. : France et Chrétiens d'Orient. Flammarión, París, 1939. 

DAHDAH , Nagib: Evolución histórica del L(bano. Oasis. México, 1964. 

DESJARDINS, Thierry: Le martyre du Liban. Librairie Pion. París 1976. 

Fichas del Mundo Árabe. Nicosia. (Varios años). 

GHANEM, Hanna: Une solution pour le Liban. Systeme vital integré et valorisation perso-
ne/le. Ed. Didon. Quebec, 1980. 

GORDON, David C .: Lebanon. The fragmented nation. Londres, 1980. 

HADDAD, Jean Pierre: Liban, le courage d'exister. Maisonneuve. París, 1978. 

KHOURY, Enver M.: The crisis in the Lebanese System. Confessionalism and Chaos. Ame­
rican Enterprise lnstitute for Public Policy Research. Washington, D. C., 1976. 

LONGRIGG, S. H.: Syria and Lebanon under French Mandate. Oxford University Press. 
Londres, 1958. 



656 Clara M.ª Thomas de Antonio 

LóPEZ GARCÍA, Bernabé y FERNÁNDEZ SUZOR, c.: Introducción a los regímenes y consti­
tuciones árabes. Centro de Estudios Constitucionales. Madrid, 1985. 

ÜWEN, Roger, ed. : Essays on the crisis in Lebanon. (Varios autores) . lthaca Press . Lon­
dres, 1976. 

PALAZZOLI, Claude: Syrie, le réve et la rupture. Le Sycomore, París, 1977. 

PINO, Domingo del: Crónica de una guerra civil. Diecinueve religiones y un solo cemente­
rio. Argos-Vergara, Barcelona, 1983. 

RABBATH, Edmond: L 'evolution politique de la Syrie sous Manda!. Marce! Riviere, ed. 
París, 1928. 

The Middle East and North A/rica. 1984-1985. Europa Publications Ltd. Londres, 1984. 

TIBAWI, A. L. : A Modern History of Greater Syria, including Lebanon and Palestina. Mac­
millan. Londres, 1969. 

TUENI, Ghassan: Une guerre pour les autres. J. C. Lattes . París, 1985. 

VoN GRUNEBAUM, Gustave E.: El Islam Il: Desde la Caz'da de Constantinopla hasta nues­
tros d{as. 3? ed. Historia general del s. XX. Ed. s. XXI. Madrid-Méjico, 1981 (1971) . 




