http://dx.doi.org/10.12795/PH.1993.v08.101.21

LAS COMUNIDADES LIBANESAS Y SU
INCIDENCIA EN LA PROBLEMATICA
ACTUAL

Clara M° Thomas de Antonio

Para entender la actual situacién del Libano es necesario conocer la gran variedad de
comunidades (td°ifa , pl. tawa?if) que lo habitan, ya que en ellas se basa su sistema politico,
el confesionalismo (td°ifiya), mantenido desde su independencia por una entente atin en
vigorl.

El origen de la poblacién del Libano es muy variado por la multitud de pueblos que han
pasado por sus tierras y que han dejado su huella. La etnia dominante es la drabe, aunque no
hay que desdefiar la primitiva aramea, la kurda, la armenia, la judia o la franca. La lengua
principal es el drabe, aunque existe un 5% que habla el armenio, y otras lenguas persisten en
el culto de algunas sectas. También se hablan el francés (sobre todo en ciertas familias
cristianas), el inglés (que va reemplazandolo), e incluso el espaiiol.

Sin embargo, la division racial tiene escasa importancia frente a la religiosa, pues estas
comunidades y sus organizaciones dominan la vida del pafs. La maronita y la drusa tienen su
centro histérico en el Libano; las demds, aunque asentadas desde antiguo (excepto la
armenia, de reciente implantacién), son ramas de comunidades méds amplias extendidas por
todo el mundo oriental.

CRISTIANOS?.

Estan divididos en tres ramas bdsicas: los catdlicos (fieles a Roma) y los ortodoxos y
protestantes (separados de ella). A su vez, éstas se subdividen en un amplio ndmero de
comunidades. Algunas de ellas tienen su origen en la politica autoritaria de Bizancio en el s.
V, que dio lugar al nacimiento de varias herejias cuya disidencia giraba en torno a la
interpretacion del misterio de la encarnacién de Cristo: la nestoriana (que reconocia en
Cristo dos naturalezas separadas, la divina y la humana) de la que deriva la Iglesia
nestoriana; la monofisita (que casi negaba la naturaleza humana de Cristo, perdida en la
divinidad) de la que derivan los jacobitas o siro-ortodoxos y los coptos de Egipto; y la

1 para evitar largas notas se ha elegido el sistema "autor-fecha-pagina" referido a la bibliograffa final. En
cuanto a los nombres propios y topénimos se ha optado por la grafia mas conocida para el lector medio, siendo
acompanada -en su primera aparicién y entre paréntesis- por la trascripcién del término drabe.

2 Alem, 1968, 13-14; Longrigg, 1958, 10-12; Gordon, 1980, 143; Tibawi, 1969, 439; Hopwood, 1988, 11, 16.

1.S.S.N.:1132-0265 PHILOLOGIA HISPALENSIS 8 (1993) 259-276



260 Clara M?® Thomas de Antonio

monotelita (que, respetando el dogma de la unién hipostdtica de las dos naturalezas de
Cristo, afirmaba que en El s6lo existia una voluntad, la divina) cuya importancia radica en
que, al parecer, fue adoptada durante un tiempo por los maronitas.

Los cristianos se diferencian poco -con excepcién de los armenios- del resto de la
poblaciéon musulmana, pues han asimilado en buena parte su modo de vida, su lengua y su
cultura. Ha habido siglos de coexistencia familiar en el mismo territorio y han compartido
los origenes raciales y el legado cultural drabe. Sin embargo, el maronita se siente maronita,
el ortodoxo se siente griego, mientras que a los ojos de los cristianos el musulmén es un
turco’.

Salvo los maronitas, cuya mayoria es rural, el resto de los cristianos muestran
preferencia por la vida ciudadana. Son grupos muy relacionados entre si por su comun status
y distincién frente al Islam; pero a su vez estdn netamente divididos por su autonomia
interna celosamente preservada, su exclusivismo social, sus diferencias de doctrina, de
centros de culto y educacioén, y su variada actitud politica. Por otro lado, los cristianos eran
tratados por los musulmanes con liberalidad, como "Gentes del Libro", y en tiempos
otomanos sus millets eran auténomos. Sus prelados eran muy influyentes dentro y fuera de
la comunidad. Por lo comin, los cristianos gozaban de buena posicién en la esfera
econdmica y cultural y se les podia considerar favorecidos frente a otras minorfas. Ademds
mantenian desde antiguo buenas relaciones con Occidente, debido en parte a la orientacién de
sus iglesias: ya en el s. XIX se beneficiaron de la labor de los misioneros (que les ofrecian
escuelas de educacién occidental y hospitales) y de los cénsules extranjeros (que les
brindaban su proteccién frente a la posible hostilidad musulmana). Todo esto les hizo mds
receptivos a lo occidental y, aunque no tuvieron el monopolio de la occidentalizacién, seran
mds abiertos en general que los musulmanes.

CATOLICOS.

Los drabes catblicos (kdtiliki, pl. kdtilik) han tendido a una mayor identificacién con
Occidente, especialmente con Francia. De ahi que fueran reacios al nacionalismo drabe y
acusados de preferir a Occidente frente al mundo drabe. Son mds numerosos en Libano que
en Siria y han gozado de los beneficios proporcionados por los misioneros catélicos
(Jesuitas, Lazaristas, Hermanas de la Caridad, monjas de S. José)*. Estdn divididos en buen
nimero de comunidades: maronitas, greco-catélicos, armenio-catélicos, siro-catélicos,
caldeos y latinos.

3 Segiin un diccionario de viaje de 1908, citado por Gordon (1980, 143).
4 Tibawi, 1969, 105; Hopwood, 1988, 11-12..



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 261

- Maronitas®.

Los origenes de los maronitas (mdrini, pl. mawdrina) y su trayectoria histérica han sido
muy discutidos. Varios autores libaneses posteriores al s. XVII los identifican con los
mardaitas; pero esta tesis es insostenible, ya que éstos estaban implantados en el Libano
cuatro siglos antes que los maronitas. El mito de identidad con los mardaitas hallaria
expresioén en 1976, cuando una milicia maronita se apodé Brigada Mardaita (Liwd?® al-
Marada).

Segtin Benassar (1978, 212), su iglesia surge en el afio 451 del Concilio de Calcedonia,
en una época de crisis en que las Iglesias de Oriente se separan del Papado. Pero los
maronitas permanecieron fieles a Roma, consolidando su fe en tiempos de las cruzadas.
Implantados en Homs (Siria), en el s. VI se desplazan a la montaifia libanesa por los
cambios politicos y de rito de Bizancio. Desde alli se expanden por todo el Libano y, a
partir de 1860, por todo el mundo. Compartieron las montafias -Becharre (Bisarri), Kesruan
(Kisrawdn), Metn (Matn)- con las sectas Si¢fes, para acabar controlando la zona. A finales
del XVIII emigran al Chuf ($if), donde est4 la mitad de la comunidad, a Jezzine (Yazin) y
Beirut (Bayriit).

Alem (1968, 20-21) expone otra tesis sobre sus origenes. Cuando el piadoso Mér{in
muere en el afio 423, sus fieles construyen el convento de Mar Mar(in para depositar sus
restos. El convento desarrolla gran actividad y extiende su influencia por la regién. Al
propagarse la herejia monotelita, parece que sus monjes se unen a ella y se convierten en
sus mds fervientes defensores. Uno de esos monjes, Yihannd Marin, crea la Iglesia
Maronita en el afio 685, y se convierte en Patriarca de Antioquia -donde ya existian el
melkita y el jacobita-, llevando desde entonces el titulo de "Patriarca de Antioquia y de todo
Oriente". Pronto sufren las persecuciones de los bizantinos y dificultades con los jacobitas.
En el afio 685 su principal monasterio cerca de Antioquia es destruido y tienen que
abandonar la zona y refugiarse en Rastan, entre Homs y Haméah. Pero la invasién 4rabe les
hace emigrar de nuevo para preservar su autonomia. Bordeando la costa, suben al Valle
Santo o Valle de 1a Qadisa, donde se atrincheran, y desde el s. VIII la montafia libariesa serd
su hdbitat. Se extienden luego a Kesruan y Jbail (Yubayl) y a los feudos drusos del Metn y
el Chuf. A partir de ese nicleo, y tras mezclarse con los autctonos greco-fenicios de la
costa, los arameos del interior, los mardaftas, los francos y los armenios de los momentos
de las cruzadas, constituyen la actual comunidad, localizada en el Monte Libano, la Bekaa
(Biga©) y las ciudades costeras. Los maronitas volvieron a la obediencia romana en 1182, al
alinearse en las cruzadas, pero es tan fuerte su comunién con Roma que han negado haberse
separado de ella, a pesar de lo que dicen la mayorfa de las fuentes no-maronitas. '

La iglesia maronita ejerce gran autoridad. Su liturgia se celebra en siriaco y también en
drabe. Su patriarca es elegido de por vida por el Sinodo de metropolitanos y obispos, y su
eleccién es confirmada por Roma con el envio de un palium; en invierno reside en Bkerké

5 Alem, 1968, 20-21, 107, 113-114; Gordon, 1980, 37-38; Longrigg, 1958, 13-14; de Bar, 1983, 106, 109-113,
115-116; Palazzoli, 1977, 59; Benassar, 1978, 212-213; Hopwood, 1988, 11.



262 Clara M Thomas de Antonio

(Bkirki), cerca de Beirut, y en verano en Diman, en el Valle Santo; tiene jurisdiccién sobre
todos los maronitas del ex-Imperio Otomano. En el Libano hay seis obispados: Tiro (Siir)-
Haifa; Sidén (Saydd); Beirut; Antelfas-Chipre; Sarba-Jounieh (Yiniyah); y Tripoli
(Tardbulus).

De car4cter viril y fuerte sentimiento comunitario, el recuerdo de sus luchas en los valles
y de su imperio local y el dominio de su poderoso clero les dio un cierto cardcter de nacién
en miniatura. Bajo los otomanos gozaron de un estatuto auténomo, algo sin paralelo en
dicho Imperio. Posteriormente Francia crearfa el actual estado del Libano en torno a ellos.
En 1861 eran el 76% de la poblacion del monte Libano. Segin el censo de 1932, eran la
mayor secta del Gran Libano (28,53% de la poblacién). En 1975, eran la comunidad més
poderosa, con 600.000 6 700.000 miembros, y controlaban los puestos claves del gobierno
y la administracién. Hoy dia, sin haber superado las cifras de 1975, constituyen entre el
28% y el 25% de la poblacion.

Ocupan un lugar preeminente en el pais por su nimero, cultura y actividad. En la
montafla son agricultores, de acuerdo con su primitivo origen, pero actualmente también
estdn bien implantados en la industria turistica debido al atractivo de la zona. En las
ciudades, son minorfa: en principio comerciantes, funcionarios o de profesiones liberales,
han ido tomando posiciones en la banca, el sector inmobiliario, la hosteleria y la industria.
En Beirut forman la mayor parte de la burguesia, como cuadros de la administracion y
profesionales liberales, aunque en este monopolio van sufriendo la competencia de los
armenios y greco-ortodoxos, asi como la mds reciente de los sunnies y $ifes. Cuentan con
su propia prensa y su posicion es relativamente acomodada: parte de su poder se cifra en la
gran riqueza de su iglesia, en los medios que le proporciona su abundante emigracién y en
sus relaciones privilegiadas con Occidente.

Al ser la 1* comunidad del pafs, dominan las mds altas magistraturas y los mejores
puestos en la administracion, los empleos publicos y el ejército. Desde 1943 ocupan la
Presidencia de la Republica: Bi¥ara al-Jarf (1943-1952), Camille Chamin (Sam¢in) (1952-
1958), Fucad Chehab (Sikdb) (1958-1964), Charles Helou (1964-1970), Sulayméan Frangié
(1970-1976), Elfas Sarkis (1976-1982), Basir Gemayel (Yumayyil) (1982), Amin Gemayel
(1982-1988) y Elias Harawi (desde 1989).

Estdn muy fragmentados en clanes, basados en un fuerte individualismo y en el prestigio
personal de sus lideres. También cuentan con 4 formaciones politicas: el Destur (al-Dustir), -
de Jalil al-Jird, partidario de ceder en sus privilegios en funcién de la unidad nacional; las
Falanges (Katd®ib), de Pierre Gemayel, formacién de masas enemiga del panarabismo sunni;
el Bloque Nacional (Al-Kutla al-Wataniya), de Raymond Eddé, partido de cuadros cercano al
de Yumblat, antichehabista y partidario de la independencia libanesa y el liberalismo; el
Partido Nacional Liberal (Hizb al-Wataniyin al-Ahrdr), de Camille Chamin, que comparte
con las Falanges y el Bloque su resistencia al naserismo sunni. Aliados con otras
confesiones, los maronitas cuentan con 32 escafios en la Cdmara. A pesar de su
fraccionamiento, se unen a su iglesia cuando la independencia del Libano se ve amenazada.
Deseando escapar al predominio musulman, son reacios al nacionalismo &drabe y luchan



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 263

contra los sunnies por conservar el Libano cristiano. Sacan ventaja del sistema confesional e
intentan mantener sus privilegios, a pesar de tener actualmente mas representacion de la que
les corresponderfa. Son una comunidad en declive relativo, amenazada por el crecimiento
musulman.

- Greco-catdlicos®.

Los greco-catdlicos (riim katilik) proceden de una escisién de los greco-ortodoxos de
Constantinopla. Se unieron a Roma en 1727, aceptando las decisiones del Concilio de
Calcedonia (afio 451). También son llamados melkitas -hombres del rey (malik)- por haber
permanecido fieles al emperador. En la actualidad se reserva el nombre para estos catélicos
de liturgia bizantina, en griego y en drabe. Su "Patriarca de Antioquia, Alejandria, Jerusalem
y el resto de Oriente", que ha cambiado mucho de lugar de residencia, vive en “Ayn Tiraz,
cerca de °Alih. Hoy dia se les encuentra en los pueblos del Chuf, en Zahla (su centro, con
30.000 almas), en las aldeas de la Bekaa y en Beirut.

Son unos 200.000 6 230.000 y forman una comunidad de clases cultas, ciudadanas o
rurales. Se les puede equiparar con los greco-ortodoxos por su educacién occidental y la
distincién de sus adeptos, aunque son mds ricos que ellos. Juegan un buen papel en la
economia y se les halla en el mundo de las altas finanzas, la industria y el comercio.

Politicamente tienen una importancia relativa. Eran la 6 comunidad en 1932 y les estd
reservado uno de los 6 ministerios clave. En el arco parlamentario se sitian a la derecha, por
ser partidarios del liberalismo econémico y representantes de los intereses de los catdlicos,
los empresarios, la propiedad territorial, las profesiones liberales y la alta administracién.
Aliados de los maronitas -especialmente de Chamun- junto a otras comunidades, como la
§1%, son libanesistas en politica, pero culturalmente arabistas.

- Armenio-catélicos’.

Los armenios (armant, pl. arman) cat6licos son una minoria desgajada del tronco
gregoriano-ortodoxo en el s. XVIIL. Su lider, "Patriarca de Constantinopla", reside en Beirut.
El grueso de ellos estéd en Alepo (Siria), pero en el Libano ocupan un irrelevante 10° lugar.

- Siro-cat6licos®.

Los siro-catélicos son una comunidad formada por siro-ortodoxos (jacobitas) convertidos
al catolicismo. Conservan su liturgia en siriaco. Su "Patriarca de Antioquia" residié en
Mardin (Turqufa) o en Antioquia, pero ahora reside en Beirut y en verano en Harlsa
(Kisrawdn). Son escasos en Siria y ain mds en Libano, donde ocupan el puesto 12°, por lo
que su papel es insignificante.

6 Gordon, 1980, 38; Alem, 1968, 108-109; Palazzoli, 1977, 58-59; Rondot, 1978, 72; Longrigg, 1958, 13; de
Bar, 1983, 59, 70-73.

7 Alem, 1968, 109; Gordon, 1980, 38; Longrigg, 1958, 13.

8 Longrigg, 1958, 12; Palazzoli, 1977, 59; Alem, 1968, 108; Gordon, 1980, 38.



264 Clara M?® Thomas de Antonio

- Caldeo-catdlicos®.

Los caldeos (kaldaniyiin) catélicos son ex-nestorianos que se unen a Roma en el s. XIII.
Forman parte de la Iglesia de Mesopotamia, esencialmente iraqui. Su "Patriarca de
Babilonia" reside en Mosul o en Bagdag. Usan el siriaco en su liturgia. Son muy poco
numerosos -ocupan el 14° lugar- y viven sobre todo en las ciudades.

- Latinos!0.

Los latinos (ldtiniyin) son catélicos de rito latino, con escasisima presencia en el
Libano. Dependen de la didcesis de Beirut, cuyo titular en los afios 60 era americano.

ORTODOXOS.

La Iglesia Ortodoxa Oriental es la iglesia méds antigua independiente de Roma y ha
seguido un proceso de fragmentacién similar al de la iglesia armenia. Los seguidores del rito
ortodoxo representan el 75% de los cristianos en el conjunto de la zona siro-libanesa. En el
Libano son més escasos que en Sirial!. Estdn divididos en varias comunidades: greco-
ortodoxos, armenio-gregorianos, siro-jacobitas y nestorianos.

- Greco-ortodoxos!2.

La mayoria de los ortodoxos libaneses pertenecen a esta comunidad. Los greco-ortodoxos
(ritm urtiiduks) son los descendientes de los habitantes del Libano de época Bizantina, y por
ello los libaneses mds antiguos. Arameos mds puros que los maronitas, son por su
comportamiento los cristianos mds drabes del Libano. Los omeyas no persiguieron a estos
cristianos ya implantados en el pafs, sino que les incorporaron a la corte y a la
administracién, respetando sus creencias. De ah{ deriva quizds su buen entendimiento con
los sunnies. Dependen de una iglesia exterior, la Iglesia de Antioquia o la Iglesia Ortodoxa
de Rusia y Grecia, y fueron gobernados por un patriarca griego residente en Constantinopla.
Como su jerarquia -también griega y ausente- descuidaba su iglesia local, los fieles y el
clero se resintieron amargamente y a fines del XIX lograron elegir a un patriarca arabe en
Damasco, eleccidn descrita como "la primera victoria real del nacionalismo drabe". Este
hecho es indicativo de la devocién de los drabes ortodoxos por la causa del nacionalismo.
Para salvar el espinoso problema de ser verdaderamente drabes sin ser musulmanes, tuvieron
que poner mds énfasis en lo que les unifa (raza, lengua, nacionalidad, herencia cultural) que
en lo que les separaba, aunque manteniendo su propia identidad. En 1914 retenian poco de su
origen griego en su liturgia y en su clero. Su patriarca arabe, que lleva también el titulo de
"Patriarca de Antioquia y de todo Oriente", reside en Damasco y mantiene excelentes

9 Longrigg, 1958, 12; Gordon, 1980, 39; Alem, 1968, 108; Palazzoli, 1977, 59.
10 Longrigg, 1958, 12; Alem, 1968, 109.
| Rondot, 1978, 72: Longrigg, 1958, 13.
12 Alem, 1968, 16, 107-109; Longrigg, 1958, 13; Hopwood, 1988, 10-11; F.M.A., I-L17; Gordon, 1980, 39;
Koury, 1976, 2; De Bar, 1983, 39, 41, 46-47, 51, 53-54.



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 265

relaciones con Moscu. Esta iglesia drabe, muy protegida por Rusia -ya que asi se aseguraba
una posicion en Tierra Santa-, pierde esa proteccién en 1917, cuando los comunistas llegan
al poder. Por ello quizds decide unir su suerte a la de la mayorfa musulmana.

La comunidad, con 265.000 miembros estimados en 1976, estd diseminada por el
Libano central y Beirut, donde tiene una fuerte representacion, aunque su epicentro estd en la
montafia. Cuentan con hombres y familias de alto nivel e instituciones bien organizadas.
Suelen ser ciudadanos y présperos hombres de negocios, formando una burguesia mercantil
o de profesidnes liberales. Mds instruidos que el conjunto de los musulmanes, tienden a
oficios de cuello blanco; pero muchos de sus apellidos atestiguan un pasado artesanal:
Haddad (herrero), S&ig (orfebre), Lahham (carnicero).

Politicamente, ocupan el 4° lugar entre las comunidades libanesas, por lo que les estd
reservado el puesto de Vice-Presidente de la Cdmara y uno de los seis ministerios clave, el
de Asuntos Exteriores. Sin embargo, al crearse el Libano, el primer Presidente de la
Republica fue el greco-ortodoxo Charles Debbas. En general estdn satisfeches con el reparto
de escafos y, a pesar de sus inquietudes revolucionarias, refuerzan en la Cdmara a los
conservadores.

Debido a su historia se consideran parte del mundo drabe. Son partidarios de la Gran
Siria y también hay entre ellos grandes teorizadores del panarabismo, como Qustantin
Zurayq, Mija°il “Aflag, Antlin Sacdda o George Habbache. Son a la vez un activo fermento
revolucionario, pues luchan contra cualquier forma de imperialismo occidental anti-4rabe,
como puedan ser el capitalismo o el sionismo. Se oponen a las comunidades cat6licas,
especialmente a los maronitas, por considerarlas vueltas a Occidente y antidrabes. En los
choques de 1841 los greco-ortodoxos se unen a los drusos contra los maronitas, y en 1842,
prefieren vivir en la zona drusa. A pesar de ello, suelen aliarse con los sunnies en la defensa
del panarabismo o el pansirianismo.

-Armenio-ortodoxos o gregorianos!3.

La iglesia armenia ortodoxa -de la que luego se segregarfa un reducido grupo de catélicos
y protestantes- se separa de Roma el afio 491. La mayor parte de los armenios gregorianos
(grigirf) reconocen la autoridad de la iglesia autocéfala gregoriana, una amplia organizacién
internacional con patriarcas regionales. A su cabeza estdn, paraddjicamente, dos catdlicos, y
los armenios gregorianos del Libano dependen del catolicosado de Antelfas. Originarios de
Anatolia y de raza indoeuropea, emigraron al Libano en época reciente: en 1914, apenas eran
unos dos o tres mil; huyendo de las aterradoras persecuciones de los turcos llegarian en dos
oleadas sucesivas: en 1918, al evacuar los franceses la Cilicia, y en 1939, cuando éstos
ceden Alejandreta a los turcos.

Al principio, aun siendo tratados con la misma liberalidad que los demés cristianos,
vivieron en miserables condiciones; pero, gracias a su coraje ¢ inteligencia, lograron ocupar
un destacado lugar en Beirut, donde su comunidad cuenta con cerca de 100.000 miembros.

13 Alem, 1968, 15n1, 108; Longrigg, 1958, 13; de Bar, 1983, 75-76, 86, 94-95.



266 Clara M® Thomas de Antonio

Hoy dia se han integrado y hablan el drabe, aunque muchos conservan el armenio. Cuentan
con una clase cultivada, y a menudo rica, de negociantes e industriales, pero la mayoria son
modestos comerciantes y artesanos. Forman parte de la clase media libanesa y son en su
mayorfa ciudadanos.

Respetuosos con las instituciones del pais, formaban la 7* comunidad por su nimero en
1932, pero su papel no es muy relevante, a excepcién de una pequefia y activa minoria
comunista. Sus aspiraciones estdn mas dirigidas hacia el pafs armenio, por lo que han
conservado fuertes organizaciones comunitarias ligadas a sus partidos: Tachnak, el mds
activo y poderoso, y a su izquierda el Ramkavar y el Hintchak. Atn estando al margen de la
politica, tienden al libanesismo, pero estdn descontentos con su asignacién de escafios.

- Siro-ortodoxos o jacobitas!4,

Los siro-ortodoxos o jacobitas (ya‘qiibi, pl. yadqiba), adeptos a la herejia monofisita,
surgen en el afio 543, cuando el monje Jacques Baradai -de donde procede su nombre- funda
su iglesia. Su patriarca estd en Mardin, su lengua litirgica es el siriaco, y se proclaman
descendientes de los antiguos arameos de la regién. Son una pocas miles de almas, repartidas
entre Beirut y la Bekaa, ocupando el puesto n°® 13. Con su doctrina y su organizacion
diferentes, se mezclan facilmente con sus vecinos y tienen distinguidos portavoces.

- Nestorianos!3.

El origen de los nestorianos (nustir, pl. nasdtir) data de la herejia de Nestorio (s. V). Su
iglesia, con unas 200 didcesis, se diseminaria después hasta los confines extremos de Asia.
Pero hoy dia son poco numerosos, a excepcién de los 350.000 de la costa Malabar. Son
supervivientes de la raza asirio-caldea y vinieron al Libano huyendo de las masacres de 1933
en Iraq. Hoy dia son una comunidad de unos pocos cientos de miembros, en general
aldeanos.

PROTESTANTES!®.

Los protestantes (briitustdntiyin) son muy escasos en el pafs. Sus pequefas
comunidades, anglicanas o presbiterianas, estin formadas por antiguos ortodoxos
convertidos por las misiones britdnicas o americanas. Su mayor importancia radica en haber
fundado la Universidad Americana de Beirut y en la distincién personal de algunos de sus
conversos. En general han rivalizado con los catdlicos, especialmente en el terreno cultural.
También existe una exigua minorfa armenia protestante.

14 Alem, 1968, 14: Longrigg, 1958, 12; Palazzoli, 1977, 58.
15 Gordon, 1980, 39; Alem, 1968, 13-14; Palazzoli, 1977, 59.
16 palazzoli, 1977, 59; Longrigg, 1958, 12; Tibawi, 1969, 88-89.



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 267

JUDIOS!.

Mads numerosos en épocas pasadas, el nimero de judios (yahidi, pl. yahiid) se ha ido
reduciendo con el paso del tiempo. En 1932 eran la 8* comunidad en el Libano, pero
muchos de ellos se han ido marchando a Israel. Atn asi, en 1975 mantenfan una sinagoga y
una escuela en el centro de Beirut. Hoy dia son mds numerosos, debido a la ocupacién
israeli del Sur del Libano. En general han sido bien tratados por los musulmanes, como
"Gentes del Libro", y en tiempos de tensién, al menos antes de la guerra civil, tenfan una

proteccién especial, por evidentes razones simboélicas, por parte del ejército, las Falanges y
la OLP.

YAZIDIES!8.

Los yazidies libaneses no son mds que un puflado de adeptos de una secta sincretista
llamada de "adoradores del diablo". Consideran que Satdn -visto en forma de pavo real
sagrado- es un dngel caido que un dia volverd a Dios. Su liturgia es drabe, aunque hablan el
dialecto kurdo.

MUSULMANES.

Son en su mayoria de raza drabe, y su historia esta ligada a la expansion del Islam y a su
Imperio, en el que han sido predominantes. En el Libano eran una ajustada minorfa respecto
a los cristianos en la época del Mandato, pero han crecido, siendo hoy mayoritarios. Debido
a los avatares histéricos de todos conocidos, se dividieron en varias ramas: una ortodoxa
(sunni) y varias heterodoxas o disidentes (§7¢/es), frecuentemente enfrentadas con el Islam
oficial. Aunque los musulmanes no tienen clero, sus magistrados religiosos (gddies) tienen
gran relevancia social. A la cabeza de sus comunidades estd un Mufti.

SUNNIES .

Son los representantes de la ortodoxia isldmica. El sunnismo -derivado de sunna
(tradicién del Profeta)- procede de la rama que logra acaparar el califato. El Imperio Otomano
pretendio ser su continuador, y de ahf su predominio en la mayor parte de los paises drabes.
Divididos en varias escuelas juridicas, en el Libano predomina la Hanafi. Su Gran Mufti,
residente en Beirut, se declara jefe religioso de todos los musulmanes, incluidos los
disidentes $i¢fes, aunque en el Mandato se reconocid la existencia separada de éstos ultimos,
para evitar que se unieran contra Francia.

17 Gordon, 1980, 39.

18 Gordon, 1980, 39-40.

9 Benassar, 1978, 213; de Bar, 1983, 25-29, 34-37, FM.A,, I-L17; Alem, 1968, 109, 114; Longrigg, 1958, 7;
Gordon, 1980, 40.



268 Clara M*® Thomas de Antonio

Los sunnies (479.499 en las estimaciones de 1976) estédn repartidos por las costas, donde
dominan los puertos desde hace tiempo: son duefios de Beirut, Tripoli y Sid6n. También
puede halldrseles en el monte Akkér, el Chuf, Arkib, Akrim y la Bekaa, con una
implantacién muy fragmentada y puntual, sin vias de comunicacién entre sus
asentamientos.

En sus manos estd el 15% de la riqueza del pafs, especialmente por los bienes habices
(wagqf) de su comunidad, conseguidos a costa de los §i°fes. Socialmente, se yuxtapone el
mundo de los desheredados al de sus 200 familias ricas: frente a las grandes familias urbanas
(de capital improductivo, o con intereses en la industria de transformacién, importacién y
exportacién en los puertos) o terratenientes en el campo, y una pequeiia burguesia (de
profesionales liberales, funcionarios, empleados y comerciantes) estdn las masas sunnies,
subempleadas y pobres, a menudo atraidas por los partidos progresistas y socializantes.

Desde siempre han sido tolerantes con los greco-ortodoxos, llegando incluso a una cierta
simbiosis con ellos, pues son vecinos en muchos enclaves y su apariencia y valores se
asemejan. Intelectualmente son menos abiertos que los cristianos, estdn menos penetrados
por la influencia occidental, aunque no han escapado a ella, y suelen tener una formacién de
tipo tradicional. Econdmica y culturalmente son una comunidad relativamente mds préspera,
educada y urbana que los $ifes.

Los sunnies libaneses viven, nacen y mueren con el sentimiento de ser drabes. Forman
el elemento dominante -la calle- de las principales ciudades del litoral. Por ello dirigen la
vida ciudadana y tienen gran importancia politica, como se demostraria en los incidentes de
1958. La divisiéon de Beirut en dos zonas, durante la guerra de 1975-76, modifica esa
intangible realidad de preeminencia politica en la capital.

Por su nimero formaban en 1932 la 2* comunidad del pafs, aunque hoy dia estdn siendo
sobrepasados por los $i%ies. Por ello se les asigna desde 1943 la Presidencia del Gabinete o
puesto de Primer Ministro, destacando los incombustibles Ra3id Sulh y Rasid Karamé
(Karami).

Aunque desunidos y contradictorios, cuentan con sus propias milicias, las Nayyddés,
varias veces prohibidas, que defienden las tesis extremas del arabismo. Como miembros de
la Umma, su suefio es ser dominantes en el Fértil Creciente o en una unién mds amplia de
paises drabes; de ahi su defensa del pansirianismo y el panarabismo, junto con los greco-
ortodoxos. Sin embargo, han participado en la entente de 1943 y han mantenido el statu
quo.

SIFISMO2,

Los heterodoxos isldmicos derivan, en mayor o menor grado, de la §i°a, grupo de
partidarios de °Alj, el yerno del Profeta desposeido del califato por los ortodoxos en el s.
VII. Su principal base pasé a Iraq, donde fueron organizdndose para combatir a los sunnies y

20 Hopwood, 1988, 9; Alem, 1968, 21, 23; Palazzoli, 1977, 56; Rondot, 1978, 71; Longrigg, 1958, 9.



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 269

convirtiéndose en una nueva doctrina. Al negar la legitimidad de Ab@ Bakr, rechazaban la de
los sucesivos califas. Mantenfan que Al habia recibido la investidura divina, oponiendo a
los califas elegidos sus imdmes designados por Dios, y a la concepcidn ortodoxa del
consenso general (iymadc), la de la obediencia a jefes religiosos infalibles. Sus sentimientos
se intensificaron con la muerte de los hijos de cAlf, Husayn y Hasan, cuyo martirologio
celebran anualmente. Su religiéon es muy intensa: esperan el retorno de los imdmes,
encargados de concluir la misién de Muhammad, y su mayor premio es el martirio luchando
por la causa. El §i°ismo se ha extendido por todo el mundo. Es mayoritario en Irdn y cuenta
con importantes comunidades en Iraq, Yemen y Libano.

Considerados herejes por los sunnies, han sido muy perseguidos y han solido buscar
refugio en zonas montafiosas. En la region siro-libanesa los principales conflictos religiosos
no se dieron entre musulmanes y cristianos, sino entre los propios musulmanes. Desde los
primeros tiempos del Islam la hostilidad entre los ortodoxos y los disidentes era muy
violenta. Los $i¢les fueron diezmados por la represiéon de omeyas, “abbasies, ayy{ibies y
mamelucos. Los otomanos, sunnies, les tratarfan peor que a los cristianos, no reconociendo
su status de sectas separadas. Para resistir la presién del entorno debieron adherirse al
disimulo (fagiya) de sus convicciones frente a sus adversarios, lo que hace que su nimero sea
dificil de contabilizar. Aunque hoy dia esa hostilidad ha desaparecido en lineas generales, la
tagiya ha sobrevivido. El §ismo primitivo se ha dividido en multitud de ramas esotéricas,
entre las que destacan los metwalies, los isma‘ilies, los calawies y los drusos.

- §icfes metwalfes?!.

Los 8i¢fes libaneses, llamados metwalies (mutawdli™, pl. matdwila), son el grupo mas
destacado de la §ia (s. VII). Probablemente de raza aramea, proceden del interior de Siria,
donde hoy son muy minoritarios. Némadas, se extendieron por el valle de la Bekaa, y una de
sus tribus mds turbulentas, los Haméada, ganan los montes de Akkér, la regién de Tiro y
los montes de Palestina, posiblemente en el s. IX. Luego se diseminan por Kesruan y el
llano de Beirut. Actualmente ocupan casi las mismas zonas: Montes Hermel y la Bekaa
(24%) Akkar (1%), Monte Libano (9%), Beirut (7%), la regién de Tiro -donde reside su
Mufti- y el Libano sur (59%). En esta dltima zona son mayoritarios, y por tanto los mds
expuestos a la invasidn israeli y los principales protagonistas de la tragedia. En general sus
comunidades estdn casi fuera del Monte Libano, situadas a lo largo de las fronteras con otros
paises y en la costa.

La zona sur y la Bekaa, subdesarrolladas respecto al conjunto libanés, son terreno fértil
para ideologias revolucionarias. Ademds los §i°fes son muy prolificos y se han extendido
mucho, hasta llegar a componer el humus de los suburbios que circundan Beirut. Son los
que ofrecen mayor niimero de postulantes en el mercado de trabajo. Hoy dia parece que se
han convertido en la poblacién mayoritaria del pafs.

21 Alem, 1968, 21, 109; de Bar, 1983, 19-20, 22-24; F.M.A., I-L17; Benassar, 1978. 213-214; Longrigg, 1958, 8.



270 Clara M® Thomas de Antonio

Su composicién social es contrastante: unas pocas familias dirigentes de sefiores feudales
someten a una gran masa rural, laboriosa, pobre y atrasada, con fuerte sentido de clan.
Montafieses en su mayoria, soportaron -con maronitas y drusos- el exclusivismo religioso
sunni de los otomanos. Por su condicién de eternos perseguidos tienen gran capacidad de
adaptacion y evolucidn, espiritu abierto y afdn de mejora.

Como en el Mandato eran la 3* comunidad del Libano, desde 1943 detentan la
Presidencia de la Cdmara de Diputados. Los metwalies nacen y mueren drabes, pero viven
sintiéndose libaneses. Entre sus filas prosperan las ideas progresistas y marxistas. Cuentan
con el Partido del Pueblo y las milicias de Amal. Al contrario que los sunnies, la juventud
51 es libanesista, pues sabe que s6lo pueden tener futuro en el Libano, por el predominio
sunni que habria en la unién con otros paises drabes; y reprochan a los sunnies que sigan las

ordenes de Damasco o El Cairo.

- Drusos?2.

El origen de los drusos (durzi, pl. duriiz) también es discutido. El emir Fajr al-Din habia
extendido por Europa la leyenda de que los drusos eran descendientes de los cruzados que
escaparon a la matanza de S. Juan de Acre en 1291 y que su nombre derivaba del conde
Dreux. Pero, segiin Alem (1968, 22-23), son una secta herética procedente del ismacilismo.
El extravagante califa fatim{ al-Hakim bi-Amr Allah (985-1020/21) declaré que la divinidad
se habfa encarnado en él. Su nueva religion no encontré casi adeptos entre los egipcios, y
Hakim fue asesinado. Pero antes de su muerte habia enviado a Siria a dos de sus discipulos,
Hamza bn. Alf e Isma‘il al-Darrazi, del que procede el nombre de drusos. Los enviados se
detuvieron al pie del monte Hermon, en Wadi Taym, -regién de Hasbaya y Rasayya- llena de
grupos Si¢fs. Chocaron con la hostilidad de los nusayries, pero tuvieron éxito entre los
ismacilies. Tras asesinar a Darrazi, Hamza llevé su predicacién hasta Alepo, donde renuncié
al proselitismo y cerré la secta, ya que las presiones musulmanas y las querellas internas
amenazaban con dividirla. A partir del s. X, los drusos de Alepo y Wadi Taym se
reagruparon en el Chuf, Metn y Garb, su hdbitat actual en el Libano, y durante siglos
compartieron la montafia libanesa con los maronitas. Para evitar la represion tras la matanza
de cristianos de 1860, parte de ellos marché al Hawran, al sur de Siria, donde se les unieron
otros grupos venidos de Alepo. Desde entonces estas montafias se llamarfan Monte Druso
(Yabal al-Duriiz), donde estd la otra mitad de la poblacién drusa. Su santuario estd cerca de
Hasbay4, en Jalawat al-Bayada. '

El hermetismo tnico de esta secta, su aislamiento, su esoterismo, su caracter iniciatico
y su adhesién a la tagiya van a reflejarse también en el secreto de su dogma, que sélo
conocen los iniciados (ajawies). Los drusos se llaman a si mismos "unitarios"
(muwahhidin), y su doctrina se centra en la creencia en el retorno del imdm Hakim y en la
reencarnacion. Como en ella se sincretizan elementos isldmicos, cristianos, hindies o

22 Alem, 1968, 22-23, 40, 44-45; Palazzoli, 1977, 56; Rondot, 1978, 72-73; Longrigg, 1958, 8-9; Tibawi, 1969,
99-100; Palazzoli, 1977, 56; Hopwood, 1988, 10; de Bar, 1983, 127, 131-137, 211; F.M.A., I-L17; Koury, 1976,
SH



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 271

zorodstricos, son tratados como herejes en el Islam, pero los drusos niegan serlo, ya que sus
costumbres, su apariencia y su discurso son similares a los islamicos, y su raza, arabe. Su
identificacién con la mayorfa musulmana se demostré en su revuelta de 1925-26 contra los
franceses, asi como en su posterior intervencion en los debates sobre nacionalismo.

Aunque relativamente escasos (130.332 en 1976), han jugado un papel capital en la
historia del Libano, especialmente desde el siglo XVI al XIX -con los emires Ma‘an y
Sihab- en coexistencia con los maronitas, y a veces en oposicion a ellos. Su emir Fajr al-
Din es considerado por muchos como el fundador del Libano, pues logra vivir con una cierta
independencia de los turcos y extender sus dominios incluso fuera de las fronteras del Libano
actual.

Orgullosos y leales, tienen un fuerte sentido del honor; disciplinados y con gran espiritu
belicoso y gregario, sienten aversion hacia los extrafios, huyen de los matrimonios mixtos
y tratan de prohibir la apostasia y la conversion. Ferozmente independientes, se han rebelado
cada vez que su autonomia estaba en peligro. Gracias a este cardcter, dominaron la montafia
y han conservado sus particularismos. Eligen a sus jefes, los emires, y no reconocen
ninguna otra autoridad. Estdn sometidos a su propia aristocracia y a sus familias
gobernantes.

En su composicion social destacan unas pocas familias feudales, duefias de grandes
fortunas, algunos pequefios terratenientes, y una gran masa campesina inculta. Por su origen
montaiiés, son una comunidad eminentemente rural, a excepcion de unos pocos ciudadanos
de reciente implantacién y algunos hombres de negocios. Atn asi, el 5% de la riqueza
nacional estd en sus manos.

Muy aferrados a su tradicion feudal, han conservado su divisién en clanes, algunos
originados ya en tiempos de Fajr al-Din: los Yasbaki, drusos del Garb y Beirut, que
reconocen la autoridad del emir Arslan, y los Yumblati, drusos del Chuf, con jefes como
Kamal o Walid Yumblat (Yambuldt). Las rivalidades entre estos clanes han sido frecuentes,
pero a partir de 1962 se pusieron de acuerdo para alternarse en la direccién de su Consejo.

En 1932 ocupaban el 5° puesto entre las comunidades libanesas, por lo que les estd
encomendado uno de los Ministerios clave, el de Defensa. El peso de sus ministros es
importante, y sus representantes en la Cdmara son emanacién de su oligarquia feudal. Su
politica es muy contradictoria. Esta contradiccién aparente, pero coherente en sentido druso,
la encarna la figura de su jefe Walid Yumblat, pues el sefior feudal de Mujtara es el lider de
la izquierda proletaria y progresista. Por otro lado, hay que destacar la tradicional
complementariedad druso-maronita, o solidaridad de la montafia, que les favorece. Gracias a
ella y a su libanesismo, ocupan un buen lugar en el ejército. Pero los drusos son una
comunidad que estd disminuyendo, ya que muchos de sus miembros se han ido convirtiendo
al cristianismo maronita.

- cAlawies?3.

23 Hopwood, 1988, 9-10; Palazzoli, 1977, 54-55; Rondot, 1978, 71-72..



272 Clara M*® Thomas de Antonio

Llamados también nusayries o ansdries, profesan una extrafia doctrina, mezcla de
elementos isldmicos, cristianos, paganos y gnoésticos. Derivados del §iismo, su sincretismo
les coloca en el margen extremo del Islam: dicen ser musulmanes, pero algunos sunnies
estrictos no les reconocen como tales. Rezan en direccidn al sol, no a la Meca, pues creen
que °Alf -hacia el que sienten especial veneracion- habita alli. Son adeptos a la tagiya y creen
en la transmigracién. En el pasado han luchado ferozmente contra isméa‘ilies, drusos y
sunnies y han sido objeto de duras persecuciones a lo largo de su historia. Importante
minoria en Siria, donde su presidente actual pertenece a esta secta, hicieron apariciones por
el norte del Libano (‘Akkér) o en ciudades costeras, como Tripoli, pero hoy casi han
desaparecido al replegarse a la montafia calaw{ en Siria. Hablan el drabe -a veces el kurdo- y
forman una poblacién rural, pobre y poco instruida, obediente a sus sefiores feudales, cuyas
tierras cultivan, junto a las de los sunnies, o viven en las ciudades costeras mezclados con
elementos cristianos. Por su nimero, su papel en la vida del pafs es de escasa importancia.

- Ismacilies?*.

Este grupo disidente del Islam y fiel al Aga Khan, apenas esta representado en el Libano
actual, pero histéricamente tiene su importancia por haber dado origen a la disidencia drusa.

PROBLEMATICA COMUNITARIA.

Francia, tradicional protectora de los cristianos de Oriente Medio, no encuentra otra
forma de protegerlos al recibir la regién siro-libanesa en régimen de Mandato (1918-20) que
crear el Gran Libano como estado separado, dejando a los cristianos en mayoria frente a los
musulmanes. Ademads opté por un régimen confesional, sistema politico tnico en que el
-poder se repartiria entre las comunidades segtin sus proporciones numéricas, estableciéndose
después una ratio fija de 6 cristianos por cada 5 musulmanes. Pero la mayoria cristiana era
muy ajustada, como se refleja en el Censo de 1932: 49,54% de cristianos frente a 48,41% de
musulmanes?.

La necesidad de conciliar los intereses de las diversas comunidades, todas ellas
minoritarias, ha llevado al mantenimiento de este sistema confesional, sin variar la ratio
establecida, aunque con el paso del tiempo las proporciones han variado sustancialmente.
Desde 1932 no se ha elaborado un censo de la poblacién, a pesar de las muchas veces que se
ha intentado. La razén es bdsicamente politica, pues demostraria que las cifras en que se
sigue basando el actual reparto del poder no se corresponden con la realidad.

Hay muchas dificultades para elaborar un nuevo censo: no se han puesto al dia los
registros de época otomana; en 1958 se quemaron muchos registros; los nacimientos,
matrimonios y muertes son registrados por los jefes de las comunidades; las gentes que se
desplazan a la ciudad siguen inscritas en sus aldeas de origen; las reintegraciones y
naturalizaciones no siempre se recogen, etc... Pero la razén fundamental es que el reparto

24 Alem, 1968, 21.
5 Mansfield, 1983, 71-72. El censo de 1932 lo recoge Lépez Garcia (1985, 218-129).



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 273

comunitario variarfa si se incluyera al abultado nimero de emigrantes o de refugiados
palestinos. Este problema es uno de los puntos cruciales de discusion a la hora.de elaborar el
censo, ya que las comunidades no se ponen de acuerdo en los criterios a seguir. Los
cristianos quieren que consten todos los inscritos en el registro civil de sus comunidades,
sean residentes o emigrados, ya que esto mantendria la mayoria maronita. Si se optara por
aquellos que mantienen su nacionalidad libanesa, también habria problemas, ya que no
existe tradicién de registro consular y el Estado no puede saber quiénes estdn fuera sélo de
forma transitoria. Por otro lado, los musulmanes sélo admiten a los residentes, con lo que
quedarfa de manifiesto la preponderancia musulmana, especialmente la $1°1. A su vez, los
sunnies verian incrementado su nimero si se contabilizara a los numerosos refugiados
palestinos, que en su mayor parte pertenecen a su comunidad, por lo que no serfan
sobrepasados por los §i¢les. Por lo tanto, un censo aproximado a la realidad generaria
importantes dificultades politicas y las élites gobernantes prefieren mantener el statu quo de
las proporciones asignadas por la Constitucién de 1926 y el Pacto Nacional de 1943 26,

La ausencia de un censo actualizado obliga a recurrir a diferentes tipos de estadisticas, a
menudo elaboradas con ocasién de unas elecciones. Son generalmente sesgadas y parciales, a
veces no incluyen referencias de orden confesional, y varfan considerablemente entre si,
segin den cifras de poblacién o establezcan el porcentaje de cada grupo, por lo que sélo
tienen un valor orientativo.

Respecto a la poblacién general, se pueden recoger las siguientes estimaciones?’:

- En 1865: en el Monte Libano la poblacién era de 266.661 habitantes.

- En 1932: en el nuevo Libano habfa 798.247 habitantes.

- En 1953: 1.410.000 habitantes.

- En 1964: 2.150.000 libaneses residentes, ademds de 1.214.000 emigrantes, en su mayoria
cristianos, en América, Egipto, Australia o Africa Occidental.

- En 1966: 2.000.000 residentes, de ellos 1.610.000 eran libaneses, 205.000 extranjeros y
166.264 refugiados palestinos. También se estimaban 1.110.000 emigrados, de los
cuales de 300.000 a 350.000 seguian teniendo nacionalidad libanesa.

- En 1968: 2.580.000 residentes, de ellos 360.000 extranjeros (50% palestinos y 35%
sirios). No hay estadisticas sobre los que habfan conseguido la nacionalidad libanesa,
aunque el gobierno tendia a restringir su concesién. El conjunto de emigrantes variaba
entre 500.000 y 1.000.000.

- Entre 1970 y 1977: 3.000.000 de habitantes. En Siria, hacia 1973, habia de 300.000 a
400.000 refugiados libaneses, a causa de la guerra civil.

- En 1983: 3.100.000 habitantes.

- En 1990: 2.700.000 habitantes.

26 Segiin de Bar (1983, 193), los maronitas emigrados y sus desdendientes se estiman en un millén. Los
refugiados palestinos en el Libano son unos 200.000 6 300.000 en 1964, segin Gordon (1980, 41); en 1980 se
estimaban en 330.000 6 600.000, segin se incluyera o no a los naturalizados (F.M.A., 1-L.20).

27 Las cifras las recogen Gordon (1980, 41), Mansfield (1973, 399), Alem (1968, 106), Willemart (1969, 162),
Rodinson (1979, 87), Rondot (1978, 13), M.E.N.A. (1984, 507) y el Anuario de EI Pais (1993, 54).



274 Clara M*® Thomas de Antonio

En lo referente a las cifras de cada confesidn, los porcentajes fijos quedan reflejados en la
distribucién de escafios parlamentarios; pero en las estimaciones de las diversas fuentes?®
hay pocas referencias posteriores a 1932 sobre porcentajes reales, por razones evidentes:

- En 1861: el 76% de los habitantes del Monte Libano eran maronitas.

- En 1932: el 49,54% eran cristianos (28% maronitas) y el 48,41% musulmanes (22%
sunnies y 16% 3i¢ies) en el nuevo Libano.

- En 1964: se estimaba un 52,7% de cristianos (29% maronitas) y un 45,3% de
musulmanes (20,8% sunnies y 18,2% Si¢ies).

- En 1968: la mayoria era maronita, con un 30% de la poblacién, y una ligera mayoria de
los sunnies frente a los $i¢fes.

- En 1983: se estimaba ya un 60% de musulmanes, pues eran cerca de 1.950.000, frente a
1.150.000 cristianos.

De todo este embrollo de cifras se pueden sacar varias conclusiones, ademds de su
imprecisién y falta de fiabilidad:

- La primacia maronita en el Monte Libano desde los tiempos otomanos, que llevard a
Francia a organizar el nuevo Estado del Libano para consolidar la posicién de los
cristianos.

- El estancamiento de la poblacion a partir de la guerra civil (1975).

- El incremento de la proporcién de los musulmanes, tan celosamente ocultado, que les sitda
en mayoria en la actualidad.

- La importancia numérica de los refugiados palestinos o los emigrados como factor
desequilibrante del statu quo.

Por otro lado, la distribucién geografica de los diferentes grupos religiosos es muy
irregular. De forma general, los maronitas y los drusos predominan en el Monte Libano; los
sunnies, en Beirut y en la zona norte; los §i%ies, en el sur y la Bekaa, y los greco-ortodoxos
son numerosos en el norte. Ademds, las distintas comunidades estdn muy mezcladas en
todas las zonas??,

Las estadisticas también son parciales e imperfectas a la hora de evaluar el crecimiento
demografico. Los registros son mds correctos en Beirut, las grandes ciudades y el Monte
Libano que en las aldeas del interior, donde los nacimientos se registran mejor que las
muertes. El crecimiento es mucho mayor entre los musulmanes que entre los cristianos, que
a su vez emigran mds*®, Esto ha llevado a un desequilibrio inter-comunitario, lo que
produce la mayor parte de los enfrentamientos, debidos a la frustracién de una minoria que se
ha convertido de hecho, aunque no de derecho, en mayorfa.

En el terreno econdmico, el gran impulso mercantil tras la segunda guerra mundial ha
trastocado el poder politico, asentado desde antiguo en la aristocracia terrateniente y semi-

28 1 as cifras las recogen Gordon (1980, 38), Alem (1968, 106), Mansfield (1973, 399), de Bar (1983, 194), y
M.E.N.A. (1984, 507).

29 Cfr. Gordon, 1980, 42.

30 Willemart, 1969, 161-163.



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemdtica actual 275

feudal, y ha dado lugar a una mayor movilidad social y a la eclosién de las clases medias,
especialmente ciudadanas, hecho que se une al incremento del éxodo rural. Por otro lado, el
nivel de vida ha subido, pero de forma irregular, ya que los gobiernos han hecho poco por
las clases desfavorecidas, los servicios de bienestar han estado a cargo de instituciones
privadas o religiosas y las organizaciones laborales, atn débiles y fragmentadas, poco han
podido hacer en pro de las reformas sociales!. Las diferencias econémicas inter-
comunitarias son, pues, otro factor de inestabilidad.

El nivel de instruccién y cultural es de los mas altos de su entorno, incluso comparado
con algunos paises del sur de Europa, pero también desigual. En la ensefianza primaria, los
datos no son muy favorables; las ensefianzas técnicas y profesionales, tan vitales para el
desarrollo econémico, también estdn descuidadas; y existe un alto nivel de analfabetismo,
variable segin las regiones y las comunidades. En la ensefianza secundaria y la superior los
niveles de calidad son superiores, pero, al estar en gran medida en manos de instituciones
privadas, resultan prohibitivas para una gran mayoria de jovenes de muchas comunidades. El
Libano cuenta con 4 universidades, entre las que destacan dos de origen extranjero, creadas en
el s. XIX por misiones cristianas y con ensefianza en lenguas extranjeras: la de los jesuitas
de St. Joseph -en francés- y la presbiteriana Universidad Americana de Beirut -en inglés-
ambas mds accesibles a los cristianos que a los musulmanes, por diferentes razones32,

Politicamente, la sociedad libanesa estd en transicion hacia unas formas mas modernas de
organizacién: las estructuras religiosas ancestrales estdn fuertemente arraigadas, y a ellas se
van superponiendo poco a poco otras organizaciones de cuiio mas moderno. A pesar de las
recientes tentativas de laicizacion fomentadas por esas nuevas formaciones, el espiritu
comunitario de tipo confesional sigue siendo el eje de la vida del pais. Su gran
fragmentaciéon en comunidades da lugar a un fuerte individualismo y cerramiento
comunitario que contrasta con su unién en los momentos dificiles. El cerramiento se debe a
su pasado de grupos perseguidos, donde el individuo sélo encontraba refugio entre las gentes
de su comunidad; esto creaba una red de relaciones intra-comunitarias que estard en la base
del clientelismo de sus formaciones politicas tradiciones?3. Por otro lado, a lo largo de su
historia siempre ha habido una entente entre los diversos grupos. Los inevitables conflictos
inter-comunitarios, algunos de ellos muy graves, han acabado por remontarse siempre que
esa "nacién" -cuya unién ha sido mds forzada que natural- ha estado en peligro. Como dice
Pierre Gemayel, jefe de las Falanges libanesas, "si el Libano ha resistido en 1958, nada
podra quebrantarlo en el futuro"34.

La gran variedad de comunidades (con su irregular distribucién territorial y su
interpenetracion, sus diferentes niveles socioeconémicos y culturales y sus distintas Opticas
nacionalistas) hace que el equilibrio politico del Libano actual sea mas complejo y delicado

31 Willemart, 1969, 163; Mansfield, 1973, 411.

32 Willemart, 1969, 163-194; Mansfield, 1973, 411. En 1966-67 habia 1.000 escuelas puiblicas frente a 1.200
g)rivadas, segdn Mansfield (1973, 411).

33 Gordon, 1980, 143; Willemart, 1969, 159-160.

34 cit. por Willemart (1969, 161-162).



276 Clara M*® Thomas de Antonio

atin que el de la montana libanesa. La complejidad de sus instituciones, la fragmentacién de
sus organizaciones politicas y sus milicias, el desigual reparto del poder politico, y en
definitiva el inmovilismo e injusticia que se derivan de su sistema confesional,
imposibilitan la estabilidad y prosperidad necesarias para la subsistencia del Libano.

BIBLIOGRAFIA
ALEM, Jean Pierre: Le Liban. P.U.F. Paris, 1968.

BAR, Luc Henri de: Les communautés confessionnelles du Liban. Ed. Recherches sur les
civilisations. Parfs, 1983.

BENASSAR: Anatomie d' une guerre et d' une occupation. Evenements du Liban de 1970 a 1978.
Parfs, 1978.

(F.M.A.) Fichas del Mundo Arabe. Nicosia. (Varios afios).
GORDON, David C.: Lebanon. The Fragmented Nation. Londres, 1980.
HOPWOOD, Derek: Syria, 1945-1986. Politics and Society. Unwin Hyman. Londres, 1988.

KOURY, Enver M.: The Crisis in the Lebanese System. Confessionalism and Chaos. American
Enterprise Institute for Public Policy Research. Washington D.C., 1976.

— La tragedia del Sur del Libano. Un estudio documentado. Liga Arabe. Beirut, 1981.

LONGRIGG, S.H.: Syria an Lebanon under French Mandate. Oxford University Press. Londres,
1958.

LOPEZ GARCIA, Bernabé y C. Ferndndez Suzor: Introduccion a los regimenes y constituciones
drabes. Centro de Estudios Constitucionales. Madrid, 1985.

MANSFIELD, Peter: The Middle East. A Political and Economic Survey. Oxford University Press.
Londres, 1973.

(M.E.N.A.) The Middle East and North Africa. 1984-1985. Europa Publications Ltd. Londres,
1984.

PALAZZOLI, Claude: Syrie, le réve et la rupture. Le Sycomore. Paris, 1977.
PAREJA, F.M.: Islamologia. Ed. Razén y Fe. Madrid, 1954.

RODINSON, Maxime. Les arabes. P.U.F. Paris, 1979.

RONDOT, Philippe: La Syrie. P.U.F. Parfs, 1976.

TIBAWI, A.L.: A Modern History of Greater Syria, Including Lebanon and Palestina. Macmillan.
Londres, 1969.

WILLEMART, H. y P.: Dossier du Moyen-Orient arabe. Géographie/ Economie/Politique.
Marabout University. Verviers (Bélgica), 1969.





