
LAS COMUNIDADES LIBANESAS Y SU 
INCIDENCIA EN LA PROBLEMATICA 

ACTUAL 

Clara Mª Thomas de Antonio 

Para entender la actual situación del Líbano es necesario conocer la gran variedad de 
comunidades (.tiPifa , pi. .tawa'Jjf) que lo habitan, ya que en ellas se basa su sistema político, 
el confesionalismo (.ta'lijfya), mantenido desde su independencia por una entente aún en 
vigor1. 

El origen de la población del Líbano es muy variado por la multitud de pueblos que han 
pasado por sus tierras y que han dejado su huella. La etnia dominante es la árabe, aunque no 
hay que desdeñar la primitiva aramea, la kurda, la armenia, la judía o la franca. La lengua 
principal es el árabe, aunque existe un 5% que habla el armenio, y otras lenguas persisten en 
el culto de algunas sectas. También se hablan el francés (sobre todo en ciertas familias 
cristianas), el inglés (que va reemplazándolo), e incluso el español. 

Sin embargo, la división racial tiene escasa importancia frente a la religiosa, pues estas 
comunidades y sus organizaciones dominan la vida del país. La maronita y la drusa tienen su 
centro histórico en el Líbano; las demás, aunque asentadas desde antiguo (excepto la 
armenia, de reciente implantación), son ramas de comunidades más amplias extendidas por 
todo el mundo oriental. 

CRISTIANOS2. 

Están divididos en tres ramas básicas: los católicos (fieles a Roma) y los ortodoxos y 
protestantes (separados de ella). A su vez, éstas se subdividen en un amplio número de 
comunidades. Algunas de ellas tienen su origen en la política autoritaria de Bizancio en el s. 
V, que dio lugar al nacimiento de varias herejías cuya disidencia giraba en torno a la 
interpretación del misterio de la encarnación de Cristo: la nestoriana (que reconocía en 
Cristo dos naturalezas separadas, la divina y la humana) de la que deriva la Iglesia 
nestoriana; la monofisita (que casi negaba la naturaleza humana de Cristo, perdida en la 
divinidad) de la que derivan los jacobitas o siro-ortodoxos y los coptos de Egipto; y la 

1 Para evitar largas notas se ha elegido el sistema "autor-fecha-página" referido a la bibliografía final. En 
cuanto a Jos nombres propios y topónimos se ha optado por la grafía más conocida para el lector medio, siendo 
acompañada -en su primera aparición y entre paréntesis- por la trascripción del término árabe. 
2 Alem, 1968, 13-14; Longrigg, 1958, 10-12; Gordon, 1980, 143; Tibawi, 1969, 439; Hopwood, 1988, 11, 16. 

I.S .S.N.: 1132-0265 PHJLOLOGIA HISPALENSIS 8 (1993) 259-276 

http://dx.doi.org/10.12795/PH.1993.v08.i01.21



260 Clara Mª Thomas de Antonio 

monotelita (que, respetando el dogma de la unión hipostática de las dos naturalezas de 
Cristo, afirmaba que en Él sólo existía una voluntad, la divina) cuya importancia radica en 
que, al parecer, fue adoptada durante un tiempo por los maronitas. 

Los cristianos se diferencian poco -con excepción de los armenios- del resto de la 
población musulmana, pues han asimilado en buena parte su modo de vida, su lengua y su 
cultura. Ha habido siglos de coexistencia familiar en el mismo territorio y han compartido 
los orígenes raciales y el legado cultural árabe. Sin embargo, el maronita se siente maronita, 
el ortodoxo se siente griego, mientras que a los ojos de los cristianos el musulmán es un 
turco3. 

Salvo los maronitas, cuya mayoría es rural, el resto de los cristianos muestran 
preferencia por la vida ciudadana. Son grupos muy relacionados entre sí por su común status 
y distinción frente al Islam; pero a su vez están netamente divididos por su autonomía 
interna celosamente preservada, su exclusivismo social, sus diferencias de doctrina, de 
centros de culto y educación, y su variada actitud política. Por otro lado, los cristianos eran 
tratados por los musulmanes con liberalidad, como "Gentes del Libro", y en tiempos 
otomanos sus millets eran autónomos. Sus prelados eran muy influyentes dentro y fuera de 
la comunidad. Por lo común, los cristianos gozaban de buena posición en la esfera 
económica y cultural y se les podía considerar favorecidos frente a otras minorías. Además 
mantenían desde antiguo buenas relaciones con Occidente, debido en parte a la orientación de 
sus iglesias: ya en el s. XIX se beneficiaron de la labor de los misioneros (que les ofrecían 
escuelas de educación occidental y hospitales) y de los cónsules extranjeros (que les 
brindaban su protección frente a la posible hostilidad musulmana). Todo esto les hizo más 
receptivos a lo occidental y, aunque no tuvieron el monopolio de la occidentalización, serán 
más abiertos en general que los musulmanes. 

CATOLICOS. 

Los árabes católicos (kfilúllki, pi. kiitúlik) han tendido a una mayor identificación con 
Occidente, especialmente con Francia. De ahí que fueran reacios al nacionalismo árabe y 
acusados de preferir a Occidente frente al mundo árabe. Son más numerosos en Líbano que 
en Siria y han gozado de los beneficios proporcionados por los misioneros católicos 
(Jesuitas, Lazaristas, Hermanas de la Caridad, monjas de S. José)4. Están divididos en buen 
número de comunidades : maronitas, greco-católicos, armenio-católicos, siro-católicos, 
caldeos y latinos. 

3 Según un diccionario de viaje de 1908, citado por Gordon (1980, 143). 
4 Tibawi, 1969, 105; Hopwood, 1988, 11-12 .. 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 261 

- Maronitas5. 

Los orígenes de los maronitas (maríinf, pi. mawarina) y su trayectoria histórica han sido 
muy discutidos. Varios autores libaneses posteriores al s. XVII los identifican con los 
mardaítas; pero esta tesis es insostenible, ya que éstos estaban implantados en el Líbano 
cuatro siglos antes que los maronitas. El mito de identidad con los mardaítas hallaría 
expresión en 1976, cuando una milicia maronita se apodó Brigada Mardaíta (Liwa:J al­
Marada). 

Según Benassar ( 1978, 212), su iglesia surge en el año 451 del Concilio de Calcedonia, 
en una época de crisis en que las Iglesias de Oriente se separan del Papado. Pero los 
maronitas permanecieron fieles a Roma, consolidando su fe en tiempos· de las cruzadas. 
Implantados en Hom~ (Siria), en el s. VI se desplazan a la montaña libanesa por los 
cambios políticos y de rito de Bizancio. Desde allí se expanden por todo ~l Líbano y, a 
partir de 1860, por todo el mundo. Compartieron las montañas -Becharre (Bisarrf), Kesruan 
(Kisrawan), Metn (Matn)- con las sectas Slcíes, para acabar controlando la zona. A finales 
del XVIII emigran al Chuf (Síif), donde está la mitad de la comunidad, a Jezzine (Yazfn) y 
Beirut (Bayríit). 

Alem (1968, 20-21) expone otra tesis sobre sus orígenes. Cuando el piadoso Marün 
muere en el año 423, sus fieles construyen el convento de Mar Marfin para depositar sus 
restos. El convento desarrolla gran actividad y extiende su influencia por la región. Al 
propagarse la herejía monotelita, parece que sus monjes se unen a ella y se convierten en 
sus más fervientes defensores. Uno de esos monjes, YGl:¡.anna Marün, crea la Iglesia 
Maronita en el año 685, y se convierte en Patriarca de Antioquía -donde ya existían el 
melkita y el jacobita-, llevando desde entonces el título de "Patriarca de Antioquía y de todo 
Oriente". Pronto sufren las persecuciones de los bizantinos y dificultades con los jacobitas. 
En el año 685 su principal monasterio cerca de Antioquía es destruido y tienen que 
abandonar la zona y refugiarse en Rastan, entre Hom~ y Hamah. Pero la invasión árabe les 
hace emigrar de nuevo para preservar su autonomía. Bordeando la costa, suben al V~lle 
Santo o Valle de la Qadlsa, donde se atrincheran, y desde el s. VIII la montaña libanesa será 
su hábitat. Se extienden luego a Kesruan y Jbail (Yubayl) y a los feudos drusos del Metn y 
el Chuf. A partir de ese núcleo, y tras mezclarse con los autóctonos greco-fenicios de la 
costa, los arameos del interior, los mardaítas, los francos y los armenios de los momentos 
de las cruzadas, constituyen la actual comunidad, localizada en el Monte Líbano, lb Bekaa 
(Biqac) y las ciudades costeras. Los maronitas volvieron a la obediencia romana en 1182, al 
alinearse en las cruzadas, pero es tan fuerte su comunión con Roma que han negado:haberse 
separado de ella, a pesar de lo que dicen la mayoría de las fuentes no-maronitas. · 

La iglesia maronita ejerce gran autoridad. Su liturgia se celebra en siriaco y también en 
árabe. Su patriarca es elegido de por vida por el Sínodo de metropolitanos y obispos, y su 
elección es confirmada por Roma con el envío de un palium; en invierno reside en Bkerké 

5 Alem, 1968, 20-21, 107, 113-114; Gordon, 1980, 37-38; Longrigg, 1958, 13-14; de Bar, 1983, 106, 109-113, 
115-116; Palazzoli, 1977, 59; Benassar, 1978, 212-213; Hopwood, 1988, 11. 



262 Clara Mª Thomas de Antonio 

(Bkirkl), cerca de Beirut, y en verano en Diman, en el Valle Santo; tiene jurisdicción sobre 
todos los maronitas del ex-Imperio Otomano. En el Líbano hay seis obispados: Tiro ($úr)­
Haifa; Sidón ($ aydá); Beirut; Antelías-Chipre; Sarba-Jounieh (Yúniyah); y Trípoli 
Cf arábulus). 

De carácter viril y fuerte sentimiento comunitario, el recuerdo de sus luchas en los valles 
y de su imperio local y el dominio de su poderoso clero les dio un cierto carácter de nación 
en miniatura. Bajo los otomanos gozaron de un estatuto autónomo, algo sin paralelo en 
dicho Imperio. Posteriormente Francia crearía el actual estado del Líbano en torno a ellos. 
En 1861 eran el 76% de la población del monte Líbano. Según el censo de 1932, eran la 
mayor secta del Gran Líbano (28,53% de la población). En 1975, eran la comunidad más 
poderosa, con 600.000 ó 700.000 miembros, y controlaban los puestos claves del gobierno 
y la administración. Hoy día, sin haber superado las cifras de 1975, constituyen entre el 
28% y el 25% de la población. 

Ocupan un lugar preeminente en el país por su número, cultura y actividad. En la 
montaña son agricultores, de acuerdo con su primitivo origen, pero actualmente también 
están bien implantados en la industria turística debido al atractivo de la zona. En las 
ciudades, son minoría: en principio comerciantes, funcionarios o de profesiones liberales, 
han ido tomando posiciones en la banca, el sector inmobiliario, la hostelería y la industria. 
En Beirut forman la mayor parte de la burguesía, como cuadros de la administración y 
profesionales liberales, aunque en este monopolio van sufriendo la competencia de los 
armenios y greco-ortodoxos, así como la más reciente de los sunníes y siºíes. Cuentan con 
su propia prensa y su posición es relativamente acomodada: parte de su poder se cifra en la 
gran riqueza de su iglesia, en los medios que le proporciona su abundante emigración y en 
sus relaciones privilegiadas con Occidente. 

Al ser la 1 ª comunidad del país, dominan las más altas magistraturas y los mejores 
puestos en la administración, los empleos públicos y el ejército. Desde 1943 ocupan la 
Presidencia de la República: Bisara al-JGri (1943-1952), Camille Chamún (Samcan) ( 1952-
1958), Fu::iact Chehab (Siháb) ( 1958-1964 ), Charles Helou (1964-1970), Sulayman Frangié 
(1970-1976), Elías Sarkis (1976-1982), Bafü Gemayel (Yumayyil) (1982), Amin Gemayel 
(1982-1988) y Elías ijarawi (desde 1989). 

• Están muy fragmentados en clanes, basados en un fuerte individualismo y en el prestigio 
personal de sus líderes. También cuentan con 4 formaciones políticas: el Destur (al-Dustúr), 
de Jalil al-JGri, partidario de ceder en sus privilegios en función de la unidad nacional; las 
Falanges (Katá::iib), de Pierre Gemayel, formación de masas enemiga del panarabismo sunní; 
el Bloque Nacional (Al-Kutla al-Wa.taniya), de Raymond Eddé, partido de cuadros cercano al 
de Yumblat, antichehabista y partidario de la independencia libanesa y el liberalismo; el 
Partido Nacional Liberal (f!izb al-Wa.taniyin al-Al-,rár), de Camille Chamún, que comparte 
con las Falanges y el Bloque su resistencia al naserismo sunní. Aliados con otras 
confesiones, los maronitas cuentan con 32 escaños en la Cámara. A pesar de su 
fraccionamiento, se unen a su iglesia cuando la independencia del Líbano se ve amenazada. 
Deseando escapar al predominio musulmán, son reacios al nacionalismo árabe y luchan 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 263 

contra los sunníes por conservar el Líbano cristiano. Sacan ventaja del sistema confesional e 
intentan mantener sus privilegios, a pesar de tener actualmente más representación de la que 
les correspondería. Son una comunidad en declive relativo, amenazada por el crecimiento 
musulmán. 

- Greco-católicos6. 

Los greco-católicos (rum kdiullk) proceden de una escisión de Jos greco-ortodoxos de 
Constantinopla. Se unieron a Roma en 1727, aceptando las decisiones del Concilio de 
Calcedonia (año 451 ). También son llamados melkitas -hombres del rey (malik)- por haber 
permanecido fieles al emperador. En la actualidad se reserva el nombre para estos católicos 
de liturgia bizantina, en griego y en árabe. Su "Patriarca de Antioquía, Alejandría, Jerusalem 
y el resto de Oriente", que ha cambiado mucho de lugar de residencia, vive en cAyn Tiraz, 
cerca de cAl!h. Hoy día se les encuentra en los pueblos del Chuf, en ZaQ.la (su centro, con 
30.000 almas), en las aldeas de la Bekaa y en Beirut. 

Son unos 200.000 ó 230.000 y forman una comunidad de clases cultas, ciudadanas o 
rurales. Se les puede equiparar con los greco-ortodoxos por su educación occidental y la 
distinción de sus adeptos, aunque son más ricos que ellos. Juegan un buen papel en la 
economía y se les halla en el mundo de las altas finanzas , la industria y el comercio. 

Políticamente tienen una importancia relativa. Eran la 6ª comunidad en 1932 y les está 
reservado uno de los 6 ministerios clave. En el arco parlamentario se sitúan a Ja derecha, por 
ser partidarios del liberalismo económico y representantes de Jos intereses de Jos católicos, 
los empresarios, Ja propiedad territorial, las profesiones liberales y la alta administración. 
Aliados de Jos maronitas -especialmente de Chamún- junto a otras comunidades, como la 
sicí, son libanesistas en política, pero culturalmente arabistas. 

- Armenio-católicos 7. 

Los armenios (arman!, pl. arman) católicos son una minoría desgajada del tronco 
gregoriano-ortodoxo en el s. XVIII. Su líder, "Patriarca de Constantinopla", reside en Beirut. 
El grueso de ellos está en Alepo (Siria), pero en el Líbano ocupan un irrelevante 10º Jugar. 

- Siro-católicos8. 

Los siro-católicos son una comunidad formada por siro-ortodoxos (jacobitas) convertidos 
al catolicismo. Conservan su liturgia en siriaco. Su "Patriarca de Antioquía" residió en 
Mardin (Turquía) o en Antioquía, pero ahora reside en Beirut y en verano en }i:ari$il. 
(Kisrawdn) . Son escasos en Siria y aún más en Líbano, donde ocupan el puesto 12º, por lo 
que su papel es insignificante. 

6 Gordon, 1980. 38; Alem, 1968, 108-109; Palazzoli, 1977, 58-59; Rondot, 1978, 72; Longrigg, 1958, 13; de 
Bar, 1983, 59, 70-73. 
7 Alem, 1968, 109; Gordon, 1980, 38; Longrigg, 1958, 13. 
8 Longrigg, 1958, 12; Palazzoli, 1977, 59; Alem, 1968, 108; Gordon. 1980, 38. 



264 Clara Mª Thomas de Antonio 

- Caldeo-católicos9. 

Los caldeos (kaldaniyún) católicos son ex-nestorianos que se unen a Roma en el s. XIII. 
Forman parte de la Iglesia de Mesopotamia, esencialmente iraquí. Su "Patriarca de 
Babilonia" reside en Mosul o en Bagdag. Usan el siriaco en su liturgia. Son muy poco 
numerosos -ocupan el 14º lugar- y viven sobre todo en las ciudades. 

- Latinos 10. 

Los latinos (ldtiniyun) son católicos de rito latino, con escas1s1ma presencia en el 
Líbano. Dependen de la diócesis de Beirut, cuyo titular en los años 60 era americano. 

ORTODOXOS. 

La Iglesia Ortodoxa Oriental es la iglesia más antigua independiente de Roma y ha 
seguido un proceso de fragmentación similar al de la iglesia armenia. Los seguidores del rito 
ortodoxo representan el 75% de los cristianos en el conjunto de la zona siro-libanesa. En el 
Líbano son más escasos que en Siria 11 . Están divididos en varias comunidades: greco­
ortodoxos, armenio-gregorianos, siro-jacobitas y nestorianos. 

- Greco-ortodoxosI2. 

La mayoría de los ortodoxos libaneses pertenecen a esta comunidad. Los greco-ortodoxos 
(rum urtúd.uks) son los descendientes de los habitantes del Líbano de época Bizantina, y por 
ello los libaneses más antiguos. Arameos más puros que los maronitas, son por su 
comportamiento los cristianos más árabes del Líbano. Los omeyas no persiguieron a estos 
cristianos ya implantados en el país, sino que les incorporaron a la corte y a la 
administración, respetando sus creencias. De ahí deriva quizás su buen entendimiento con 
los sunníes. Dependen de una iglesia exterior, la Iglesia de Antioquía o la Iglesia Ortodoxa 
de Rusia y Grecia, y fueron gobernados por un patriarca griego residente en Constantinopla. 
Como su jerarquía -también griega y ausente- descuidaba su iglesia local, los fieles y el 
clero se resintieron amargamente y a fines del XIX lograron elegir a un patriarca árabe en 
Damasco, elección descrita como "la primera victoria real del nacionalismo árabe". Este 
hecho es indicativo de la devoción de los árabes ortodoxos por la causa del nacionalismo. 
Para salvar el espinoso problema de ser verdaderamente árabes sin ser musulmanes, tuvieron 
que poner más énfasis en lo que les unía (raza, lengua, nacionalidad, herencia cultural) que 
en lo que les separaba, aunque manteniendo su propia identidad. En 1914 retenían poco de su 
origen griego en su liturgia y en su clero. Su patriarca árabe, que lleva también el título de 
"Patriarca de Antioquía y de todo Oriente", reside en Damasco y mantiene excelentes 

9 Longrigg, 1958, 12; Gordon, 1980, 39; Alem, 1968, 108; Palazzoli, 1977, 59. 
IO Longrigg, 1958, 12; Alem, 1968, 109. 
11 Rondot, 1978, 72: Longrigg, 1958, 13. 
12 Alem, 1968, 16, 107-109; Longrigg, 1958, 13; Hopwood, 1988, 10-11; F.M.A., I-Ll7; Gordon, 1980, 39; 
Koury, 1976, 2; De Bar, 1983, 39, 41 , 46-47, 51, 53-54. 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 265 

relaciones con Moscú. Esta iglesia árabe, muy protegida por Rusia -ya que así se aseguraba 
una posición en Tierra Santa-, pierde esa protección en 1917, cuando los comunistas llegan 
al poder. Por ello quizás decide unir su suerte a la de la mayoría musulmana. 

La comunidad, con 265.000 miembros estimados en 1976, está diseminada por el 
Líbano central y Beirut, donde tiene una fuerte representación, aunque su epicentro está en la 
montaña. Cuentan con hombres y familias de alto nivel e instituciones bien organizadas. 
Suelen ser ciudadanos y prósperos hombres de negocios, formando una burguesía mercantil 
o de profesiones liberales. Más instruidos que el conjunto de los musulmanes, tienden a 
oficios de cuello blanco; pero muchos de sus apellidos atestiguan un pasado artesanal: 
Haddad (herrero), Sa:iig (orfebre), Lal)l:iam (carnicero). 

Políticamente, ocupan el 4º lugar entre las comunidades libanesas, por lo que les está 
reservado el puesto de Vice-Presidente de la Cámara y uno de los seis ministerios clave, el 
de Asuntos Exteriores. Sin embargo, al crearse el Líbano, el primer Presidente de la 
República fue el greco-ortodoxo Charles Debbas. En general están satisfecho" con el reparto 
de escaños y, a pesar de sus inquietudes revolucionarias, refuerzan en la Cámara a los 
conservadores. 

Debido a su historia se consideran parte del mundo árabe. Son partidarios de la Gran 
Siria y también hay entre ellos grandes teorizadores del panarabismo, como Qustantin 
Zurayq, Mija:>i! CAflaq, Antún sacada o George Habbache. Son a la vez un activo fermento 
revolucionario, pues luchan contra cualquier forma de imperialismo occidental anti-árabe, 
como puedan ser el capitalismo o el sionismo. Se oponen a las comunidades católicas, 
especialmente a los maronitas, por considerarlas vueltas a Occidente y antiárabes. En los 
choques de 1841 los greco-ortodoxos se unen a los drusos contra los maronitas, y en 1842, 
prefieren vivir en la zona drusa. A pesar de ello, suelen aliarse con los sunníes en la defensa 
del panarabismo o el pansirianismo. 

-Armenio-ortodoxos o gregorianos13. 

La iglesia armenia ortodoxa -de la que luego se segregaría un reducido grupo de católicos 
y protestantes- se separa de Roma el año 491. La mayor parte de los armenios gregorianos 
(grígíirí) reconocen la autoridad de la iglesia autocéfala gregoriana, una amplia organización 
internacional con patriarcas regionales. A su cabeza están, paradójicamente, dos católicos, y 
los armenios gregorianos del Líbano dependen del catolicosado de Antelías. Originarios de 
Anatolia y de raza indoeuropea, emigraron al Líbano en época reciente: en 1914, apenas eran 
unos dos o tres mil; huyendo de las aterradoras persecuciones de los turcos llegarían en dos 
oleadas sucesivas: en 1918, al evacuar los franceses la Cilicia, y en 1939, cuando éstos 
ceden Alejandreta a los turcos. 

Al principio, aun siendo tratados con la misma liberalidad que los demás cristianos, 
vivieron en miserables condiciones; pero, gracias a su coraje e inteligencia, lograron ocupar 
un destacado lugar en Beirut, donde su comunidad cuenta con cerca de 100.000 miembros. 

13 Alem, 1968, 15nl, 108; Longrigg, 1958, 13; de Bar, 1983, 75-76, 86, 94-95. 



266 Clara Mª Thomas de Antonio 

Hoy día se han integrado y hablan el árabe, aunque muchos conservan el armenio. Cuentan 
con una clase cultivada, y a menudo rica, de negociantes e industriales, pero Ja mayoría son 
modestos comerciantes y artesanos. Forman parte de la clase media libanesa y son en su 
mayoría ciudadanos. 

Respetuosos con las instituciones del país, formaban la 7ª comunidad por su número en 
1932, pero su papel no es muy relevante, a excepción de una pequeña y activa minoría 
comunista. Sus aspiraciones están más dirigidas hacia el país armenio, por lo que han 
conservado fuertes organizaciones comunitarias ligadas a sus partidos: Tachnak, el más 
activo y poderoso, y a su izquierda el Ramkavar y el Hintchak. Aún estando al margen de la 
política, tienden al libanesismo, pero están descontentos con su asignación de escaños. 

- Siro-ortodoxos o jacobitas 14. 

Los siro-ortodoxos o jacobitas (yacqubí, pi. yacaqiba), adeptos a la herejía monofisita, 
surgen en el año 543, cuando el monje Jacques Baradai -de donde procede su nombre- funda 
su iglesia. Su patriarca está en Mardí'n, su lengua litúrgica es el siriaco, y se proclaman 
descendientes de los antiguos arameos de Ja región. Son una pocas miles de almas, repartidas 
entre Beirut y la Bekaa, ocupando el puesto nº 13. Con su doctrina y su organización 
diferentes, se mezclan fácilmente con sus vecinos y tienen distinguidos portavoces. 

- Nestorianos 15 • 

El origen de Jos nestorianos (nus.tur, pi. nasii.tir) data de la herejía de Nestorio (s. V). Su 
iglesia, con unas 200 diócesis, se diseminaría después hasta los confines extremos de Asia. 
Pero hoy día son poco numerosos, a excepción de Jos 350.000 de la costa Malabar. Son 
supervivientes de la raza asirio-caldea y vinieron al Líbano huyendo de las masacres de 1933 
en Iraq. Hoy día son una comunidad de unos pocos cientos de miembros, en general 
aldeanos. 

PROTESTANTESl6. 

Los protestantes (brútustiintíyun) son muy escasos en el _país. Sus pequeñas 
comunidades, anglicanas o presbiterianas, están formadas por antiguos ortodoxos 
convertidos por las misiones británicas o americanas. Su mayor importancia radica en haber 
fundado la Universidad Americana de Beirut y en Ja distinción personal de algunos de sus 
conversos. En general han rivalizado con los católicos, especialmente en el terreno cultural. 
También existe una exigua minoría armenia protestante. 

14 Alem, 1968, 14: Longrigg, 1958, 12; Palazzoli, 1977, 58. 
IS Gordon, 1980, 39; Alem, 1968, 13-14; Palazzoli, 1977, 59. 
16 Palazzoli, 1977, 59; Longrigg, 1958, 12; Tibawi, 1969, 88-89. 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 267 

JUDIOS 17. 

Más numerosos en épocas pasadas, el número de judíos (yahudf, pi. yahUd) se ha ido 
reduciendo con el paso del tiempo. En 1932 eran la 8ª comunidad en el Líbano, pero 
muchos de ellos se han ido marchando a Israel. Aún así, en 1975 mantenían una sinagoga y 
una escuela en el centro de Beirut. Hoy día son más numerosos, debido a la ocupación 
israelí del Sur del Líbano. En general han sido bien tratados por los musulmanes, como 
"Gentes del Libro", y en tiempos de tensión, al menos antes de la guerra civil, tenían una 
protección especial, por evidentes razones simbólicas, por parte del ejército, las Falanges y 
la OLP. 

Y AZIDIES 18. 

Los yazfdíes libaneses no son más que un puñado de adeptos de una secta sincretista 
llamada de "adoradores del diablo" . Consideran que Satán -visto en forma de pavo real 
sagrado- es un ángel caído que un día volverá a Dios. Su liturgia es árabe, aunque hablan el 
dialecto kurdo. 

MUSULMANES. 

Son en su mayoría de raza árabe, y su historia está ligada a la expansión del Islam y a su 
Imperio, en el que han sido predominantes. En el Líbano eran una ajustada minoría respecto 
a los cristianos en la época del Mandato, pero han crecido, siendo hoy mayoritarios. Debido 
a los avatares históricos de todos conocidos, se dividieron en varias ramas: una ortodoxa 
(sunnf) y varias heterodoxas o disidentes (sfCíes), frecuentemente enfrentadas con el Islam 
oficial. Aunque los musulmanes no tienen clero, sus magistrados religiosos (qaqíes) tienen 
gran relevancia social. A la cabeza de sus comunidades está un Mujtf. 

SUNNIES 19. 

Son los representantes de la ortodoxia islámica. El sunnismo -derivado de sunna 
(tradición del Profeta)- procede de la rama que logra acaparar el califato. El Imperio Otomano 
pretendió ser su continuador, y de ahí su predominio en la mayor parte de los países árabes. 
Divididos en varias escuelas jurídicas, en el Líbano predomina la l{anafi. Su Gran Muftf, 
residente en Beirut, se declara jefe religioso de todos los musulmanes, incluidos los 
disidentes sJCíes, aunque en el Mandato se reconoció la existencia separada de éstos últimos, 
para evitar que se unieran contra Francia. 

17 Gordon, 1980, 39. 
18 Gordon, 1980, 39-40. 
19 Benassar, 1978, 213; de Bar, 1983, 25-29, 34-37; F.M.A., I-Ll7; Alem, 1968, 109, 114; Longrigg, 1958, 7; 
Gordon, 1980, 40. 



268 Clara Mª Thomas de Antonio 

Los sunníes (479.499 en las estimaciones de 1976) están repartidos por las costas, donde 
dominan los puertos desde hace tiempo: son dueños de Beirut, Trípoli y Sidón. También 
puede hallárseles en el monte cAkkar, el Chuf, Arkíib, Akríim y la Bekaa, con una 
implantación muy fragmentada y puntual, sin vías de comunicación entre sus 
asentamientos. 

En sus manos está el 15% de la riqueza del país, especialmente por los bienes habices 
(waqf) de su comunidad, conseguidos a costa de los ¡;¡cíes. Socialmente, se yuxtapone el 
mundo de los desheredados al de sus 200 familias ricas: frente a las grandes familias urbanas 
(de capital improductivo, o con intereses en la industria de transformación, importación y 
exportación en los puertos) o terratenientes en el campo, y una pequeña burguesía (de 
profesionales liberales, funcionarios, empleados y comerciantes) están las masas sunníes, 
subempleadas y pobres, a menudo atraídas por los partidos progresistas y socializantes. 

Desde siempre han sido tolerantes con los greco-ortodoxos, llegando incluso a una cierta 
simbiosis con ellos, pues son vecinos en muchos enclaves y su apariencia y valores se 
asemejan. Intelectualmente son menos abiertos que los cristianos, están menos penetrados 
por la influencia occidental, aunque no han escapado a ella, y suelen tener una formación de 
tipo tradicional. Económica y culturalmente son una comunidad relativamente más próspera, 
educada y urbana que los ¡;¡cíes. 

Los sunníes libaneses viven, nacen y mueren con el sentimiento de ser árabes. Forman 
el elemento dominante -la calle- de las principales ciudades del litoral. Por ello dirigen la 
vida ciudadana y tienen gran importancia política, como se demostraría en los incidentes de 
1958. La división de Beirut en dos zonas, durante la guerra de 1975-76, modifica esa 
intangible realidad de preeminencia política en la capital. 

Por su número formaban en 1932 la 2ª comunidad del país, aunque hoy día están siendo 
sobrepasados por los ¡;¡cíes. Por ello se les asigna desde 1943 la Presidencia del Gabinete o 
puesto de Primer Ministro, destacando los incombustibles Rasid ~ull) y Rasid Karamé 
(Karaml). 

Aunque desunidos y contradictorios, cuentan con sus propias milicias, las Nayy&iés, 
varias veces prohibidas, que defienden las tesis extremas del arabismo. Como miembros de 
la Umma, su sueño es ser dominantes en el Fértil Creciente o en una unión más amplia de 
países árabes; de ahí su defensa del pansirianismo y el panarabismo, junto con los greco­
ortodoxos. Sin embargo, han participado en la entente de 1943 y han mantenido el statu 
quo. 

Los heterodoxos islámicos derivan, en mayor o menor grado, de la sfca, grupo de 
partidarios de cAli, el yerno del Profeta desposeído del califato por los ortodoxos en el s. 
VII. Su principal base pasó a Iraq, donde fueron organizándose para combatir a los sunníes y 

2º Hopwood, 1988, 9; Alem, 1968, 21, 23; Palazzoli, 1977, 56; Rondot, 1978, 71; Longrigg, 1958, 9. 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 269 

convirtiéndose en una nueva doctrina. Al negar la legitimidad de AbG Bakr, rechazaban la de 
los sucesivos califas. Mantenían que e Ali había recibido la investidura divina, oponiendo a 
los califas elegidos sus imO.mes designados por Dios, y a la concepción ortodoxa del 
consenso general (iymac), la de la obediencia a jefes religiosos infalibles. Sus sentimientos 
se intensificaron con la muerte de los hijos de cAli, ~usayn y ~asan, cuyo martirologio 
celebran anualmente. Su religión es muy intensa: esperan el retorno de los imO.mes, 
encargados de concluir la misión de Mul}ammad, y su mayor premio es el martirio luchando 
por la causa. El si"ismo se ha extendido por todo el mundo. Es mayoritario en Irán y cuenta 
con importantes comunidades en Iraq, Yemen y Líbano. 

Considerados herejes por los sunníes, han sido muy perseguidos y han solido buscar 
refugio en zonas montañosas. En la región siro-libanesa los principales conflictos religiosos 
no se dieron entre musulmanes y cristianos, sino entre los propios musulmanes. Desde los 
primeros tiempos del Islam la hostilidad entre los ortodoxos y los disidentes era muy 
violenta. Los sí'Cíes fueron diezmados por la represión de omeyas, Cabbasíes, ayyGbíes y 
mamelucos. Los otomanos, sunníes, les tratarían peor que a los cristianos, no reconociendo 
su status de sectas separadas. Para resistir la presión del entorno debieron adherirse al 
disimulo (taqfya) de sus convicciones frente a sus adversarios, lo que hace que su número sea 
difícil de contabilizar. Aunque hoy día esa hostilidad ha desaparecido en líneas generales, la 
taqfya ha sobrevivido. El si"ismo primitivo se ha dividido en multitud de ramas esotéricas, 
entre las que destacan los metwalíes, los ismací'líes, los calawíes y los drusos. 

- Sicíes metwalíes21 . 

Los sí'cíes libaneses, llamados metwalíes (mutawatin , pi. matO.wila), son el grupo más 
destacado de la sfCa (s. VII). Probablemente de raza aramea, proceden del interior de Siria, 
donde hoy son muy minoritarios. Nómadas, se extendieron por el valle de la Bekaa, y una de 
sus tribus más turbulentas, los ~amada, ganan los montes de cAkkar, la región de Tiro y 
los montes de Palestina, posiblemente en el s. IX. Luego se diseminan por Kesruan y el 
llano de Beirut. Actualmente ocupan casi las mismas zonas: Montes Hermel y la Bekaa 
(24%) cAkkar (1 %), Monte Líbano (9%), Beirut (7%), la región de Tiro -donde reside su 
Muftí- y el Líbano sur (59%). En esta última zona son mayoritarios, y por tanto los más 
expuestos a la invasión israelí y los principales protagonistas de la tragedia. En general sus 
comunidades están casi fuera del Monte Líbano, situadas a lo largo de las fronteras con otros 
países y en la costa. 

La zona sur y la Bekaa, subdesarrolladas respecto al conjunto libanés, son terreno fértil 
para ideologías revolucionarias. Además los sicíes son muy prolíficos y se han extendido 
mucho, hasta llegar a componer el humus de los suburbios que circundan Beirut. Son los 
que ofrecen mayor número de postulantes en el mercado de trabajo. Hoy día parece que se 
han convertido en la población mayoritaria del país. 

21 Alem. 1968, 2 1, 109; de Bar, 1983, 19-20, 22-24; F.M.A., l-Ll7; Benassar, 1978. 213-214; Longrigg, 1958, 8. 



270 Clara Mª Thomas de Antonio 

Su composición social es contrastante: unas pocas familias dirigentes de señores feudales 
someten a una gran masa rural, laboriosa, pobre y atrasada, con fuerte sentido de clan. 
Montañeses en su mayoría, soportaron -con maronitas y drusos- el exclusivismo religioso 
sunní de los otomanos. Por su condición de eternos perseguidos tienen gran capacidad de 
adaptación y evolución, espíritu abierto y afán de mejora. 

Como en el Mandato eran la 3ª comunidad del Líbano, desde 1943 detentan la 
Presidencia de la Cámara de Diputados. Los metwalíes nacen y mueren árabes, pero viven 
sintiéndose libaneses. Entre sus filas prosperan las ideas progresistas y marxistas. Cuentan 
con el Partido del Pueblo y las milicias de Ama!. Al contrario que los sunníes, la juventud 
sí'cí es libanesista, pues sabe que sólo pueden tener futuro en el Líbano, por el predominio 
sunní que habría en la unión con otros países árabes; y reprochan a los sunníes que sigan las 
órdenes de Damasco o El Cairo. 

- Drusos22. 

El origen de los drusos (durzi, pi. duruz) también es discutido. El emir Fajr al-Din había 
extendido por Europa la leyenda de que los drusos eran descendientes de los cruzados que 
escaparon a la matanza de S. Juan de Acre en 1291 y que su nombre derivaba del conde 
Dreux. Pero, según Alem (1968, 22-23), son una secta herética procedente del ismacilismo. 
El extravagante califa fütimí al-l-j:akí'm bi-Amr Allah (985-1020/21) declaró que la divinidad 
se había encarnado en él. Su nueva religión no encontró casi adeptos entre los egipcios, y 
l-j:akí:m fue asesinado. Pero antes de su muerte había enviado a Siria a dos de sus discípulos, 
Hamza bn. cAlí' e Ismací'l al-Darrazí', del que procede el nombre de drusos. Los enviados se 
detuvieron al pie del monte Hermon, en Wadí' Taym, -región de l-j:a~baya y Rasayya- llena de 
grupos sJCís. Chocaron con la hostilidad de los nu~ayríes , pero tuvieron éxito entre los 
ismací'líes. Tras asesinar a Darrazí', Hamza llevó su predicación hasta Alepo, donde renunció 
al proselitismo y cerró la secta, ya que las presiones musulmanas y las querellas internas 
amenazaban con dividirla. A partir del s. X, los drusos de Alepo y Wadí' Taym se 
reagruparon en el Chuf, Metn y Garb, su hábitat actual en el Líbano, y durante siglos 
compartieron la montaña libanesa con los maronitas. Para evitar la represión tras la matanza 
de cristianos de 1860, parte de ellos marchó al l-j:awran, al sur de Siria, donde se les unieron 
otros grupos venidos de Alepo. Desde entonces estas montañas se llamarían Monte Druso 
(Yaba! al-Duruz), donde está la otra mitad de la población drusa. Su santuario está cerca de 
l-j:a~baya, en Jalawiit al-Bayada. 

El hermetismo único de esta secta, su aislamiento, su esoterismo, su carácter iniciático 
y su adhesión a la taqíya van a reflejarse también en el secreto de su dogma, que sólo 
conocen los iniciados (ajawíe s). Los drusos se llaman a sí mismos "unitarios" 
(muwafJf¡idun), y su doctrina se centra en la creencia en el retorno del imam l-j:akí'm y en la 
reencarnación. Como en ella se sincretizan elementos islámicos, cristianos, hindúes o 

22 Alem, 1968, 22-23, 40, 44-45; Palazzoli, 1977, 56; Rondot, 1978, 72-73; Longrigg, 1958, 8-9; Tibawi, 1969, 
99-100; Palazzoli, 1977, 56; Hopwood, 1988, 10; de Bar, 1983, 127, 131-1 37, 211; F.M.A., J-Ll7; Koury, 1976, 
5. 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 271 

zoroástricos, son tratados como herejes en el Islam, pero los drusos niegan serlo, ya que sus 
costumbres, su apariencia y su discurso son similares a los islámicos, y su raza, árabe. Su 
identificación con la mayoría musulmana se demostró en su revuelta de 1925-26 contra los 
franceses, así como en su posterior intervención en los debates sobre nacionalismo. 

Aunque relativamente escasos (130.332 en 1976), han jugado un papel capital en la 
historia del Líbano, especialmente desde el siglo XVI al XIX -con los emires Macan y 
Sihab- en coexistencia con los maronitas, y a veces en oposición a ellos. Su emir Fajr al­
Dí'n es considerado por muchos como el fundador del Líbano, pues logra vivir con una cierta 
independencia de los turcos y extender sus dominios incluso fuera de las fronteras del Líbano 
actual. 

Orgullosos y leales, tienen un fuerte sentido del honor; disciplinados y con gran espíritu 
belicoso y gregario, sienten aversión hacia los extraños, huyen de los matrimonios mixtos 
y tratan de prohibir la apostasía y la conversión. Ferozmente independientes, se han rebelado 
cada vez que su autonomía estaba en peligro. Gracias a este carácter, dominaron la montaña 
y han conservado sus particularismos. Eligen a sus jefes, los emires, y no reconocen 
ninguna otra autoridad. Están sometidos a su propia aristocracia y a sus familias 
gobernantes. 

En su composición social destacan unas pocas familias feudales, dueñas de grandes 
fortunas, algunos pequeños terratenientes, y una gran masa campesina inculta. Por su origen 
montañés, son una comunidad eminentemente rural, a excepción de unos pocos ciudadanos 
de reciente implantación y algunos hombres de negocios. Aún así, el 5% de la riqueza 
nacional está en sus manos. 

Muy aferrados a su tradición feudal, han conservado su división en clanes, algunos 
originados ya en tiempos de Fajr al-Din: los Yasbaki, drusos del Garb y Beirut, que 
reconocen la autoridad del emir Ars!an, y los Yumbla.ti, drusos del Chuf, con jefes como 
Kamal o Walid Yumb!at (Yambula,t). Las rivalidades entre estos clanes han sido frecuentes, 
pero a partir de 1962 se pusieron de acuerdo para alternarse en la dirección de su Consejo. 

En 1932 ocupaban el 5º puesto entre las comunidades libanesas, por lo que les está 
encomendado uno de los Ministerios clave, el de Defensa. El peso de sus ministros es 
importante, y sus representantes en la Cámara son emanación de su oligarquía feudal. Su 
política es muy contradictoria. Esta contradicción aparente, pero coherente en sentido druso, 
la encarna la figura de su jefe Walid Yumblfü, pues el señor feudal de Mujtara es el líder de 
la izquierda proletaria y progresista. Por otro lado, hay que destacar la tradicional 
complementariedad druso-maronita, o solidaridad de la montaña, que les favorece. Gracias a 
ella y a su libanesismo, ocupan un buen lugar en el ejército. Pero los drusos son una 
comunidad que está disminuyendo, ya que muchos de sus miembros se han ido convirtiendo 
al cristianismo maronita. 

- e Alawíes23 . 

23 Hopwood, 1988, 9-10; Palazzoli, 1977, 54-55; Rondot, 1978, 71-72 .. 



272 Clara Mª Thomas de Antonio 

Llamados también nufiayríes o anfiaríes, profesan una extraña doctrina, mezcla de 
elementos islámicos, cristianos, paganos y gnósticos. Derivados del sl"ismo, su sincretismo 

. . .. 
les coloca en el margen extremo del Islam: dicen ser musulmanes, pero algunos sunníes 
estrictos no les reconocen como tales. Rezan en dirección al sol, no a la Meca, pues creen 
que e Ali -hacia el que sienten especial veneración- habita allí. Son adeptos a la taqfya y creen 
en la transmigración. En el pasado han luchado ferozmente contra ismacílíes, drusos y 
sunníes y han sido objeto de duras persecuciones a lo largo de su historia. Importante 
minoría en Siria, donde su presidente actual pertenece a esta secta, hicieron apariciones por 
el norte del Líbano (cAkkiir) o en ciudades costeras, como Trípoli, pero hoy casi han 
desaparecido al replegarse a la montaña calawí en Siria. Hablan el árabe -a veces el kurdo- y 
forman una población rural, pobre y poco instruida, obediente a sus señores feudales, cuyas 
tierras cultivan, junto a las de los sunníes, o viven en las ciudades costeras mezclados con 
elementos cristianos. Por su número, su papel en la vida del país es de escasa importancia. 

- Ismací!íes24. 

Este grupo disidente del Islam y fiel al Aga Khan, apenas está representado en el Líbano 
actual, pero históricamente tiene su importancia por haber dado origen a la disidencia drusa. 

PROBLEMA TICA COMUNITARIA. 

Francia, tradicional protectora de los cristianos de Oriente Medio, no encuentra otra 
forma de protegerlos al recibir la región siro-libanesa en régimen de Mandato (1918-20) que 
crear el Gran Líbano como estado separado, dejando a los cristianos en mayoría frente a los 
musulmanes. Además optó por un régimen confesional, sistema político único en que el 

·poder se repartiría entre las comunidades según sus proporciones numéricas, estableciéndose 
después una ratio fija de 6 cristianos por cada 5 musulmanes. Pero la mayoría cristiana era 
muy ajustada, como se refleja en el Censo de 1932: 49,54% de cristianos frente a 48,41 % de 
musulmanes25 . 

La necesidad de conciliar los intereses de las diversas comunidades, todas ellas 
minoritarias, ha llevado al mantenimiento de este sistema confesional, sin variar la ratio 
establecida, aunque con el paso del tiempo las proporciones han variado sustancialmente. 
Desde 1932 no se ha elaborado un censo de la población, a pesar de las muchas veces que se 
ha intentado. La razón es básicamente política, pues demostraría que las cifras en que se 
sigue basando el actual reparto del poder no se corresponden con la realidad. 

Hay muchas dificultades para elaborar un nuevo censo: no se han puesto al día los 
registros de época otomana; en 1958 se quemaron muchos registros; los nacimientos, 
matrimonios y muertes son registrados por los jefes de las comunidiiides; las gentes que se 
desplazan a la ciudad siguen inscritas en sus aldeas de origen; las reintegraciones y 
naturalizaciones no siempre se recogen, etc ... Pero la razón fundamental es que el reparto 

24 Alem, 1968, 21. 
25 Mansfield, 1983, 71-72. El censo de 1932 lo recoge López García (1985, 218-129). 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 273 

comunitario variaría si se incluyera al abultado número de emigrantes o de refugiados 
palestinos. Este problema es uno de los puntos cruciales de discusión a la hora..de elaborar el 
censo, ya que las comunidades no se ponen de acuerdo en los criterios a seguir. Los 
cristianos quieren que consten todos los inscritos en el registro civil de sus comunidades, 
sean residentes o emigrados, ya que esto mantendría la mayoría maronita. Si se optara por 
aquellos que mantienen su nacionalidad libanesa, también habría problemas, ya que no 
existe tradición de registro consular y el Estado no puede saber quiénes están fuera sólo de 
forma transitoria. Por otro lado, los musulmanes sólo admiten a los residentes, con lo que 
quedaría de manifiesto la preponderancia musulmana, especialmente la slcí. A su vez, los 
sunníes verían incrementado su número si se contabilizara a los numerosos refugiados 
palestinos, que en su mayor parte pertenecen a su comunidad, por lo que no serían 
sobrepasados por los slcíes. Por lo tanto, un censo aproximado a la realidad generaría 
importantes dificultades políticas y las élites gobernantes prefieren mantener el statu quo de 
las proporciones asignadas por la Constitución de 1926 y el Pacto Nacional de 1943 26. 

La ausencia de un censo actualizado obliga a recurrir a diferentes tipos de estadísticas, a 
menudo elaboradas con ocasión de unas elecciones. Son generalmente sesgadas y parciales, a 
veces no incluyen referencias de orden confesional, y varían considerablemente entre sí, 
según den cifras de población o establezcan el porcentaje de cada grupo, por lo que sólo 
tienen un valor orientativo. 

Respecto a la población general, se pueden recoger las siguientes estimaciones27: 

- En 1865: en el Monte Líbano la población era de 266.661 habitantes. 
En 1932: en el nuevo Líbano había 798.247 habitantes. 

- En 1953: 1.410.000 habitantes. 
- En 1964: 2.150.000 libaneses residentes, además de 1.214.000 emigrantes, en su mayoría 

cristianos, en América, Egipto, Australia o Africa Occidental. 
- En 1966: 2.000.000 residentes, de ellos 1.610.000 eran libaneses, 205.000 extranjeros y 

166.264 refugiados palestinos. También se estimaban 1.110.000 emigrados, de los 
cuales de 300.000 a 350.000 seguían teniendo nacionalidad libanesa. 

- En 1968: 2.580.000 residentes, de ellos 360.000 extranjeros (50% palestinos y 35% 
sirios). No hay estadísticas sobre los que habían conseguido la nacionalidad libanesa, 
aunque el gobierno tendía a restringir su concesión. El conjunto de emigrantes variaba 
entre 500.000 y 1.000.000. 

- Entre 1970 y 1977: 3.000.000 de habitantes. En Siria, hacia 1973, había de 300.000 a 
400.000 refugiados libaneses, a causa de la guerra civil. 

- En 1983: 3.100.000 habitantes. 
- En 1990: 2.700.000 habitantes. 

26 Según de Bar ( 1983, 193), los maronitas emigrados y sus desdendientes se estiman en un millón. Los 
refugiados palestinos en el Líbano son unos 200.000 ó 300.000 en 1964, según Gordon (1980, 41); en 1980 se 
estimaban en 330.000 ó 600.000, según se incluyera o no a los naturalizados (F.M.A., I-L20). 
27 Las cifras las recogen Gordon (1980, 41), Mansfield (1973, 399), Alem (1968, 106), Willemart (1969, 162), 
Rodinson (1979, 87), Rondot (1978, 13), M.E.N.A. (1984, 507) y el Anuario de El País (1993, 54). 



274 Clara Mª Thomas de Antonio 

En lo referente a las cifras de cada confesión, los porcentajes fijos quedan reflejados en la 
distribución de escaños parlamentarios; pero en las estimaciones de las diversas fuentes28 

hay pocas referencias posteriores a 1932 sobre porcentajes reales, por razones evidentes: 

- En 1861 : el 76% de los habitantes del Monte Líbano eran maronitas. 
- En 1932: el 49,54% eran cristianos (28% maronitas) y el 48,41 o/o musulmanes (22% 

sunníes y 16% sJCíes) en el nuevo Líbano. 
- En 1964: se estimaba un 52,7% de cristianos (29% maronitas) y un 45,3% de 

musulmanes (20,8% sunníes y 18,2% sJCíes). 
- En 1968: la mayoría era maronita, con un 30% de la población, y una ligera mayoría de 

los sunníes frente a los sJCíes. 
- En 1983: se estimaba ya un 60% de musulmanes, pues eran cerca de 1.950.000, frente a 

1.150.000 cristianos. 

De todo este embrollo de cifras se pueden sacar varias conclusiones, además de su 
imprecisión y falta de fiabilidad: 

- La primacía maronita en el Monte Líbano desde los tiempos otomanos, que llevará a 
Francia a organizar el nuevo Estado del Líbano para consolidar la posición de los 
cristianos. 

- El estancamiento de la población a partir de la guerra civil (1975). 
- El incremento de la proporción de los musulmanes, tan celosamente ocultado, que les sitúa 

en mayoría en la actualidad. 
- La importancia numérica de los refugiados palestinos o los emigrados como factor 

desequilibrante del statu quo. 

Por otro lado, la distribución geográfica de los diferentes grupos religiosos es muy 
irregular. De forma general, los maronitas y los drusos predominan en el Monte Líbano; los 
sunníes, en Beirut y en la zona norte; los sJCíes, en el sur y la Bekaa, y los greco-ortodoxos 
son numerosos en el norte. Además, las distintas comunidades están muy mezcladas en 
todas las zonas29. 

Las estadísticas también son parciales e imperfectas a la hora de evaluar el crecimiento 
demográfico. Los registros son más correctos en Beirut, las grandes ciudades y el Monte 
Líbano que en las aldeas del interior, donde los nacimientos se registran mejor que las 
muertes. El crecimiento es mucho mayor entre los musulmanes que entre los cristianos, que 
a su vez emigran más30. Esto ha llevado a un desequilibrio inter-comunitario, lo que 
produce Ja mayor parte de Jos enfrentamientos, debidos a la frustración de una minoría que se 
ha convertido de hecho, aunque no de derecho, en mayoría. 

En el terreno económico, el gran impulso mercantil tras la segunda guerra mundial ha 
trastocado el poder político, asentado desde antiguo en la aristocracia terrateniente y semi-

28 Las cifras las recogen Gordon (1980, 38), Alem (1968, 106), Mansfield (1973, 399), de Bar (1983, 194), y 
M.E.N.A. (1984, 507) 
29 Cfr. Gordon, 1980, 42. 
30 Willemart, 1969, 161-163. 



Las comunidades libanesas y su incidencia en la problemática actual 275 

feudal, y ha dado lugar a una mayor movilidad social y a la eclosión de las clases medias, 
especialmente ciudadanas, hecho que se une al incremento del éxodo rural. Por otro lado, el 
nivel de vida ha subido, pero de forma irregular, ya que los gobiernos han hecho poco por 
las clases desfavorecidas, los servicios de bienestar han estado a cargo de instituciones 
privadas o religiosas y las organizaciones laborales, aún débiles y fragmentadas, poco han 
podido hacer en pro de las reformas sociales31 . Las diferencias económicas inter­
comunitarias son, pues, otro factor de inestabilidad. 

El nivel de instrucción y cultural es de los más altos de su entorno, incluso comparado 
con algunos países del sur de Europa, pero también desigual. En la enseñanza primaria, los 
datos no son muy favorables; las enseñanzas técnicas y profesionales, tan vitales para el 
desarrollo económico, también están descuidadas; y existe un alto nivel de analfabetismo, 
variable según las regiones y las comunidades. En la enseñanza secundaria y la superior los 
niveles de calidad son superiores, pero, al estar en gran medida en manos de instituciones 
privadas, resultan prohibitivas para una gran mayoría de jóvenes de muchas comunidades. El 
Líbano cuenta con 4 universidades, entre las que destacan dos de origen extranjero, creadas en 
el s. XIX por misiones cristianas y con enseñanza en lenguas extranjeras: la de los jesuitas 
de St. Joseph -en francés- y la presbiteriana Universidad Americana de Beirut -en inglés­
ambas más accesibles a los cristianos que a los musulmanes, por diferentes razones32. 

Políticamente, la sociedad libanesa está en transición hacia unas formas más modernas de 
organización: las estructuras religiosas ancestrales están fuertemente arraigadas, y a ellas se 
van superponiendo poco a poco otras organizaciones de cuño más moderno. A pesar de las 
recientes tentativas de laicización fomentadas por esas nuevas formaciones, el espíritu 
comunitario de tipo confesional sigue siendo el eje de la vida del país. Su gran 
fragmentación en comunidades da lugar a un fuerte individualismo y cerramiento 
comunitario que contrasta con su unión en los momentos difíciles. El cerramiento se debe a 
su pasado de grupos perseguidos, donde el individuo sólo encontraba refugio entre las gentes 
de su comunidad; esto creaba una red de relaciones intra-comunitarias que estará en la base 
del clientelismo de sus formaciones políticas tradiciones33 . Por otro lado, a lo largo de su 
historia siempre ha habido una entente entre los diversos grupos. Los inevitables conflictos 
inter-comunitarios, algunos de ellos muy graves, han acabado por remontarse siempre que 
esa "nación" -cuya unión ha sido más forzada que natural- ha estado en peligro. Como dice 
Pierre Gemayel, jefe de las Falanges libanesas, "si el Líbano ha resistido en 1958, nada 
podrá quebrantarlo en el futuro" 34. 

La gran variedad de comunidades (con su irregular distribución territorial y su 
interpenetración, sus diferentes niveles socioeconómicos y culturales y sus distintas ópticas 
nacionalistas) hace que el equilibrio político del Líbano actual sea más complejo y delicado 

31 Willemart, 1969, 163; Mansfield, 1973, 411. 
32 Willemart, 1969, 163-194; Mansfield, 1973, 411. En 1966-67 había 1.000 escuelas públicas frente a 1.200 
privadas, según Mansfield (1973, 411). 
33 Gordon, 1980, 143; Willemart, 1969, 159-160. 
34 Cit. por Willemart (1969, 161-162) 



276 Clara Mª Thomas de Antonio 

aún que el de la montaña libanesa. La complejidad de sus instituciones, la fragmentación de 
sus organizaciones políticas y sus milicias, el desigual reparto del poder político, y en 
definitiva el inmovilismo e injusticia que se derivan de su sistema confesional, 
imposibilitan la estabilidad y prosperidad necesarias para la subsistencia del Líbano. 

BIBLIOGRAFIA 
ALEM, Jean Pierre: le liban. P.U.F. París, 1968. 
BAR, Luc Henri de: Les communautés confessionnelles du Liban. Ed. Recherches sur les 

civilisations. París, 1983. 
BENASSAR: Anatomie d' une guerre et d ' une occupation. Evenements du Liban de 1970 a 1978. 

París, 1978. 
(F.M.A.) Fichas del Mundo Arabe. Nicosia. (Varios años). 
GORDON, David C.: Lebanon. The Fragmented Nation. Londres, 1980. 
HOPWOOD, Derek: Syria, 1945-1986. Politics and Society. Unwin Hyman. Londres, 1988. 
KOURY, Enver M.: The Crisis in the Lebanese System. Confessionalism and Chaos. American 

Enterprise Institute for Public Policy Research. Washington D.C., 1976. 
- La tragedia del Sur del Líbano. Un estudio documentado. Liga Arabe. Beirut, 1981. 

LONGRIGG, S.H. : Syria an Lebanon under French Mandate. Oxford University Press. Londres, 
1958. 

LÓPEZ GARCÍA, Bernabé y C. Fernández Suzor: Introducción a los regímenes y constituciones 
árabes. Centro de Estudios Constitucionales. Madrid, 1985. 

MANSFIELD, Peter: The Middle East. A Political and Economic Survey. Oxford University Press. 
Londres, 1973. 

(M.E.N.A.) The Middle East and North Africa. 1984-1985. Europa Publications Ltd. Londres , 
1984. 

PALAZZOLI, Claude: Syrie, le réve et la rupture. Le Sycomore. París, 1977. 
PAREJA, F.M.: lslamo/ogfa. Ed. Razón y Fe. Madrid, 1954. 
RODINSON, Maxime. Les arabes. P.U.F. París, 1979. 
RONDOT, Philippe: La Syrie. P.U.F. París, 1976. 
TIBA WI, A.L.: A Modern History of Greater Syria, lncluding Lebanon and Palestina. Macmillan. 

Londres, 1969. 
WILLEMART, H. y P.: Dossier du Moyen-Orient arabe. Géographiel Economie/Politique. 

Marabout University. Verviers (Bélgica), 1969. 




