http://dx.doi.org/10.12795/PH.1993.v08.101.01

LA CONSTRUCCION DE UN NUEVO
ORDEN EN LA HISTOIRE COMIQUE DES
ETATS ET EMPIRES DE LA LUNE DE
CYRANO DE BERGERAC"

Adelaida Porras Medrano

El imaginario viaje a la luna que Cyrano describe en su Histoire comique constituye L
base anecddtica sobre la que se elabora una estructura narrativa aparentemente simple, frente
a la complejidad del discurso filoséfico que la informa. La creacion de un universo utépico,
término del fantdstico trayecto recorrido por el narrador, y la preeminencia del nivel
ideoldgico dentro de la construccién del texto van a ser por tanto dos de sus caracteristicas
mds relevantes. Caracteristicas que, ademds de permitir situarlo dentro de una tépica
genérica, implican la continua interferencia de la realidad histdrica en la realidad de la
ficcion.

Por ello, utilizaremos como primer modo de aproximacion a este universo narrativo, el
establecimiento de la red paradigmatica de la que forma parte, en virtud de dos relaciones
esenciales: la que mantiene con su grupo genérico en cuanto estructura narrativa y la que
establece con la Historia, agente determinante en la constitucion de los niveles referencial e
ideoldgico del texto!.

El descubrimiento y descripcién del mundo lunar («I’autre monde»), destino del viaje
espacial del narrador, suponen en efecto la explotacion de dos paradigmas cldsicos del relato
utépico (creacioén de un orden social nuevo y viaje imaginario) e implican, por tanto, la
inclusién del texto dentro de los Ifmites de este Gltimo?.

Ahora bien, si la estructuraciéon del texto como topos utdpico parece un hecho
irrefutable, luego volveremos sobre ello, su verdadera originalidad no estriba tanto en su
concepcién como tal, sino en el discurso filoséfico, y sobre todo cientifico, que este topos
transmite.

"La primera versién de este articulo fue recibida en febrero de 1992.

I Utilizamos 1la terminologia de J. del Prado, quien distingue cuatro niveles dentro del texto narrativo:
anecdético, referencial, ideoldgico y metalingiiistico. Cf. J. del Prado, Cdmo se analiza una novela (Madrid:
Alhambra Universidad, 1984), pp. 27-29.

2 Sobre las caracteristicas que constituyen el género utépico como tal, cf. R. Trousson, Voyages aux pays de
nulle part (Bruxelles: Editions de I'Université de Bruxelles, 1979). pp. 19-28. Cf. igualmente Adelaida Porras
Medrano, «En torno al concepto de utopfa», Discurso, n® 3/4 (1989), pp. 159-167.

I.S.S.N.:1132-0265 PHILOLOGIA HISPALENSIS 8 (1993) 25-36



26 Adelaidé Porras Medrano

El universo utépico y las dos etapas del viaje imaginario que conducen hasta él se
constituyen por consiguiente en pretexto narrativo, cuya finalidad es la divulgacién de unas
constantes ideoldgicas que permiten la inserciéon del texto en un espacio-tiempo
determinado.

Redactada en 1649, aunque no serd publicada hasta 1657, dos afios después de la muerte
de Cyrano, y ello de forma fragmentaria, mutilando los pasajes considerados escandalosos, la
Histoire Comique des Etats et Empires de la Lune sintetiza varias de las grandes derivas
filoséficas y cientificas de la primera mitad del siglo XVII en Francia.

En la etapa que precede el estallido de la fronda (1648), el fermento de la contestacién del
orden establecido y de la reivindicacion del libre-pensamiento se afirma por la especulacién
libertina. Inspirados por la filosofia de Epicuro y por los materialistas italianos (entre ellos
Campanella, autor de otro texto utopico: La Ciudad del Sol), los libertinos fundamentan su
doctrina sobre un materialismo vitalista, atomista y mecdnico en el que se manifiesta la
impronta decisiva de los descubrimientos astronémicos de la época.

Con Copérnico, y mds tarde con Kepler, el universo cambia de forma. El Cosmos
cerrado y jerarquico de la Antigliedad y la Edad Media da paso al universo homogéneo e
infinito de los modernos?, cuyo centro ya no es la tierra, que pasa a ser considerada como un
planeta mds entre los otros muchos que giran alrededor del sol.

El heliocentrismo sustituye al geocentrismo medieval y con él se opera una
modificacién profunda de la concepcién que el hombre tiene sobre su puesto en el mundo®.

La percepcién del yo y de sus relaciones con el Cosmos varfan sensiblemente. Como
afirma Tocanne, «I’homme, perdant sa position privilégiée, n’est plus le centre ni au centre
du monde.»>

La conciencia nueva que el hombre tiene de la «relatividad» terrdquea, y de la suya
propia, producen como consecuencia inmediata la aparicion del sentimiento de la alteridad:
«Si ’on admet que les planétes ne soient pas substantiellement différentes de la terre,
que les étoiles soient comme d’autres soleils, peut-étre entourés de leur propre cortége de
planétes, pourquoi ne pas supposer que ces planetes, solaires ou extrasolaires, puissent
étre elles aussi habitées? La question se posait tout naturellement, du moment que la terre
perdait sa place et son caractere privilégiés dans I'univers, et 'homme avec elle.»®

Heliocentrismo y conciencia de la propia relatividad, de la necesaria asuncién de la
existencia de una posible alteridad, confluyen en la creacion de lo que Hallyn ha llamado
literatura lunar’.

3¢t A Koyré, «La revolucion copernicana», en Historia general de las ciencias, dir. René Taton (Barcelona:
Orbis, 1988), IV, 71y ss.

4 Cf. B. Tocanne, L’idée de nature en France dans la seconde moitié du XVlle siécle (Paris: Klincksieck,
1978), p. 35 y ss.

5 Tbidem. P. 35.
% Ibidem. P. 36.
TF. Hallyn, La structure poétique du monde: Copernic, Kepler (Paris: Seuil, 1987), pp. 270-271.



La construcion de un nuevo orden en ... 27

El Somnium seu de astronomia lunari de Kepler constituye, en 1634, el primer eslabon
de las utopias selenitas. Utilizando el procedimiento retdrico del suefio, Kepler lleva a cabo
una alegoria de la ciencia, para lo que toma como punto de partida la descripcién de la luna,
concebida como un «monde a I’envers», al que se llegaria a través del cono de sombra con
que se une a la tierra®,

Al suefio de Kepler, que se considera tributario de la ya citada Ciudad del sol de
Campanella’, sucederdn The Man in the Moon de Godwin y The Discovery of a World in
the Moon de Wilkins, ambas de 1638,

Cyrano marca, tal como dice Tocanne, el fin de las utopias astronémicas!!, y lo hace
por partida doble, ya que a su viaje a la luna sucede otro al sol (Histoire comique des Etats
et Empires du Soleil, publicada en 1662), reuniendo en su produccion las dos tendencias a
las que antes nos referiamos: la conversidén apasionada a la teorfa heliocentrista y la
admision de una vida planetaria alternativa con la que el hombre recuperaria su justa medida
en el Cosmos.

Los descubrimientos astronémicos son paralelos, por tanto, a una nueva concepcion
filosofica, vertebrada por el impulso de la mecdnica, el atomismo y el epicureismo moral,
frente a la denuncia de los errores de la Escoldstica. Se impone aqui, como figura sintética y
representativa de estas diferentes tendencias, la referencia a Gassendi, cuya influencia sobre
Cyrano y otros libertinos creadores resulta trascendental. Maestro de este dltimo en la
Academia puteana, Gassendi encarna la nueva ciencia. Opuesto al cartesianismo y
copernicano convencido, no sélo realiza la defensa de Epicuro y la critica de la Escol4stica,
sino que ademads establece una teorfa sobre la actividad de los dtomos, la caida de graves -en
la que es percursor de la formulacion de Newton-, el principio de inercia y un principio de
relatividad «avant la lettre» con el que clarifica a Galileo'2. Sobre estas tesis Cyrano va a
construir el discurso filoséfico-cientifico que informa su Histoire. Ahora bien, su reflexion
no se limita a una transposicion de las teorfas del maestro, sino que sobre ellas establece
una construccion personal, segdn la cual el mundo estarfa formado por 4tomos unidos entre
si por las leyes de la mecdnica y las de una necesidad universal regida por el azar.

Una dltima dimensién de la personalidad de Cyrano es necesario contemplar en este
recorrido paradigmadtico: su condicién libertina, por la que asume en parte las tesis del
ateismo materialista y utiliza la razén como medio de contestacion de las ideas recibidas en
distintos 6rdenes de cosas: religioso, cientifico o filos6fico. Practica que lo aleja
considerablemente de la actitud prudente que en todo momento traté de mantener Gassendi.

8 Cf. Ibidem. Cap. 11: «Le Songe de la lune», pp. 270-298.

9 Cf. Ibidem. P. 270.

10 Cf. Tbidem. Pp. 270-271. Cf. igualmente R. Trousson, op. cit. Pp. 94-97.
I B Tocanne, op. cit. Pp. 36-37.

12 cf R Dugas and P. Costabel, «Nacimiento de una nueva ciencia: La Mecdnica», en Historia general de las
ciencias, dir. René Taton (Barcelona: Orbis, 1988) V, 282-283. Cf. igualmente A. Adam: «Le mouvement des
idées», in L'Age classique, I. 1624-1660, Coll. Littérature frangaise (Paris: Arthaud, 1968) VI, 67-74.



28 ' Adelaida Porras Medrano

La construccién del universo utdpico lunar reposa, en efecto, como ahora veremos, sobre la
destruccion sistematica, a través de distintos procesos razonadores, de una serie de verdades
heredadas concernientes a los dmbitos que acabamos de sefalar.

Por ultimo, antes de adentrarnos en el andlisis del texto, una vez determinados los nexos
por los que se une a la realidad histérica, y con la finalidad de establecer en su totalidad la red
paradigmadtica a la que nos referiamos al comienzo de nuestro trabajo, creemos conveniente
delimitar la especificidad de la Histoire de Cyrano dentro del género utépico.

El texto de Cyrano, tanto por su intencionalidad como por su eleccidn discursiva, es
susceptible de ser inscrito dentro de la ortodoxia genérica que rige la estructuracion del topos
utdpico: la Histoire no es en definitiva mds que una «descripcion literaria individualizada de
una sociedad imaginaria, organizada sobre unas bases que implican una critica subyacente de
la sociedad real»'3. Esta descripcion se lleva a cabo a través de la continua confrontacién en
el texto de dos referentes: uno negativo, asimilable al orden existente en la realidad histérica
y otro positivo, generado por la propia dindmica de la narracion y que deja al descubierto el
substrato ideoldgico que el yo proyecta en su obra!“.

Descripcién, por tanto, dentro de los limites de una narracion, de una comunidad
ordenada segtn ciertos principios, situada dentro de un espacio imaginario y concebida como
término de un viaje inverosimil'3.

Cyrano recupera en su texto las grandes lineas de la utopfa cldsica del XVI con la
explotacién de lo que Moreau'® ha llamado temdtica de la «fermeture» y temdtica de la
«différence», que corresponden en definitiva, Ia primera a la creacién de un universo cerrado,
aislado y alejado de los limites espaciales convencionales, y la segunda, a la estructuracién
de este universo bajo el signo de la alteridad.

La racionalizacion del universo imaginario, la visualizacién de principios y valores
abstractos, el andlisis de las relaciones causa-efecto!”, a través de la confluencia en la
construccion del topos utdépico de tres discursos distintos: critico, descriptivo y
justificativo'8, constituyen otros tantos puntos de contacto entre la creacién de Cyrano y la
t6pica genérica en que ésta se inscribe.

A estos puntos de contacto habrfa que sumar otros de orden simbdlico, que en nuestro
texto quedan ampliamente ilustrados por la creacidn de una red de imdgenes, estructurada a
partir de la temdtica del viaje, y en la que cabe sefialar el polimorfismo referencial del vuelo,

13 Cf. A. Cioranescu, L'avenir du passé. Utopie et littérature (Paris: Gallimard, 1972) p. 22.

14 Creemos en efecto que la continua cohabitacion de estos dos referentes a lo largo de todo el texto constituye
la caracteristica esencial sobre la que reposa la funcionalidad de todo discurso utépico. Cf. A. Porras, op. cit.
Pp. 163-164.

IS Cf. R. Trousson, op. cit. P. 28.

16 Cf, P.-J. Moreau, Le récit utopique (Paris: P.U.F., 1982), Pp. 101-129.

17 ¢t B, Baczko, Lumiéres et utopie (Paris: Payot, 1978), Pp. 32-33.

18 p_J. Moreau (op. cit. P. 11) afirma que «les relations de ces trois discours (..) instituent le fonctionnement et
les limites du genre pour pres de trois siccles.»



La construcion de un nuevo orden en ... 29

elevacién sobre un mundo corrompido en busca de un espacio puro; de la luna, universo
regresivo, retorno a la madre primordial; de la transformacion del narrador a su llegada al
universo lunar, nacimiento (re-nacimiento) a una nueva vida o del proceso de iniciacién que
el conocimiento del nuevo orden social implical?.

Frente al discurso eminentemente descriptivo de gran nimero de utopias, en las que la
narracién no tiene mds funciéon que la de ilustrar determinados aspectos del universo
descrito?, en Cyrano,la continua intencién justificativa y la exposicién tedrico-cientifica
van a privilegiar la reflexién como modo de expresién predominante, desde su insercién en
una estructura dialdgica, cuya aparicién estard siempre propiciada por la progresién de la
accion: cada nuevo escenario narrativo implica la formulacién de un proceso razonador
también nuevo.

La Histoire comique de Cyrano supone por tanto una aportacién original dentro del
paradigma genérico en que se inscribe, cuya especificidad radica en la inclusién de un
discurso filos6fico-cientifico dentro de una ensofiacion utopica, determinada a su vez por la
dindmica de la accién.

El descubrimiento de las leyes internas que rigen esta continua alternancia entre accién y
reflexion dentro del texto han de proporcionarnos, por consiguiente, las claves para su
interpretacién, por lo que dicho esto, pasamos ahora al andlisis de las estructuras narrativas
y temdticas que lo informan.

El texto, redactado en primera persona, cuenta el viaje de ida y vuelta a la luna llevado a
cabo en el pasado por el narrador, por lo que toma la apariencia de un relato autobiografico
de estructura circular.

La progresién de la accion es claramente lineal, respetando en todo momento el orden
cronoldgico en que se producen los acontecimientos. Esta reposa ademds sobre una sélida
estructuracion narrativa, ya que en su dindmica arrastra la presentacion de una serie de
cuadros sucesivos, firmemente unidos entre si por una relacion causa-efecto, siempre
explicita y fdacilmente controlable por la memoria del lector. Ahora bien, si la nocién de
causalidad rige la progresion dindmica de la accidn, las causas que desencadenan los
acontecimientos son en su mayoria fruto del azar, por lo que el binomio causalidad-
casualidad constituye uno de los resortes esenciales, no sélo del nivel anecdético del texto,
sino, como ahora veremos, del referencial y del ideoldgico.

La sucesién y variedad de escenarios narrativos queda por otra parte plenamente
justificada por el metadiscurso ideoldgico en ellos vertido, ya que a cada nueva situacion del
personaje corresponde bien la exposicion, siempre dentro del nivel ficcional, de una teorfa de
orden cientifico o filoséfico, bien la critica de una verdad heredada y generalmente rechazada
por medio una argumentacion racionalista.

19 ¢t 1. Servier, «Les symboles de 1'utopie», en L’utopie (Paris: P.U.F.,1979), 87-124.
20 Cf. A. Porras, op cit. Pp. 162-163.



30 Adelaida Porras Medrano

El texto, considerado a menudo como un antecedente del cuento volteriano, se construye
sobre una s6lida armazon narrativa que excluye la nocion de gratuidad y donde la funcién de
cada elemento no sélo es garantizar la progresion de la accidn, sino permitir la afloracion de
un discurso filoséfico que constituye una confesion consciente del yo. La accién no es por
tanto mds que un pretexto que favorece la aparicion de un discurso critico-justificativo, a la
vez que un modo de distanciamiento de este yo con respecto a su propia confesion.

El nivel ficcional del texto se estructura pues como una sucesién de acontecimientos
impuestos por el azar a la dindmica vital del yo, inmerso en esta causalidad casual, cuya
explicacion entrafia la preeminencia del discurso justificativo a todo lo largo del relato.

Este comienza en efecto por la relacion de las razones que originan el viaje del narrador a
la luna y termina por la explicacion de las causas del desconocimiento de la Revelacién por
parte de los habitantes del satélite. El origen del viaje imaginario se encuentra por tanto en
una afirmacién pronunciada al azar, aunque refrendada por opiniones de reconocida solvencia
(el autor cita en apoyo de sus argumentos a Pitdgoras, Epicuro, Demdcrito, Copérnico y
Kepler), segin la cual «la lune est un monde comme celui-ci, a qui le ndtre sert de lune.»?!

Primera toma de posicién a favor del «renversement» sobre el que va a construirse la
estructura narrativa: vuelco, por tanto, de la l6gica admitida por la experiencia, realizado en
favor de una implicita aceptacion de la nocién de alteridad y de la explicita afirmacién de la
relatividad del hombre dentro del Cosmos.

El relato que sigue se plantea como una confirmacion de estas tesis, a la que el yo accede
de manera fortuita:
«(...) a force d’appuyer cette créance burlesque par des raisonnements sérieux, je me le

persuadai quasi, mais, écoute lecteur, le miracle ou 1’accident dont la Providence ou la
fortune se servirent pour me le confirmer.»22

Este accidente milagroso va a ser la casualidad por la que el narrador encuentra abierto
sobre su mesa un texto del astronomo Cardan, donde éste ultimo habla de la existencia de
habitantes en la luna:

«Je demeurai surpris, tant de voir un livre qui s’était apporté 1a tout seul, que du temps
et de la feuille ou il s’était rencontré ouvert, que je pris toute cette enchainure d’incidents

pour une inspiration de Dieu qui me poussait & faire connaitre aux hommes que la lune est
un monde.»23

Decide entonces, como un moderno Prometeo («Et pourquoi non? me répondais-je
aussitot. Prométhée fut bien autrefois au ciel dérober du feu.»)?*, intentar la ascensién
espacial, para lo que se reviste de frascos llenos de rocio que el calor del sol atrae. La
excesiva rapidez de la subida lo aleja de su objetivo, de manera que tiene que romper varias
de las botellas hasta que consigue aterrizar, gracias a la rotacién del globo terrdqueo, que su

2 Cyrano de Bergerac, Voyage dans la lune (Paris, Garnier-Flammarion, 1970), p. 31.
22 Ibidem. P. 31-32.

23 Ibidem. P. 32.

24 Tbidem.



La construcion de un nuevo orden en ... 31

aventura trata de justificar, en la Nouvelle France, desde donde intentard una segunda
ascension, esta vez con €xito, hasta la luna:
«(...) je cassai plusieurs de mes fioles, jusqu'a ce que je sentis que ma pesanteur
surmontait I’attraction et que je descendais vers la lune.
Mon opinion ne fut point fausse, car j’y retombai quelque temps apres, et & compter
I’heure que j’en étais parti, il devait &tre minuit. Cependant je reconnus que le soleil était
alors au plus haut de ’horizon, et qu’il était midi. Je vous laisse a penser combien je fus
étonné: certes je le fus de si bonne sorte que, ne sachant a quoi attribuer ce miracle, j’eus
I’insolence de m’imaginer qu’en faveur de ma hardiesse, Dieu avait encore une fois recloué
le soleil aux cieux, afin d’éclairer une si généreuse entreprise.»2

A bordo de un artefacto de su invencidn, provisto de alas, Cyrano despega ahora, gracias
a la casualidad por la que unos soldados han atado a su alredeor cohetes, con los que piensan
convertir el aparato en un dragon de fuego para la fiesta de la noche de San Juan. La méaquina
volverd, victima de su propio peso, a la tierra, mientras que Cyrano continda su ascensién
atraido hacia la luna, que succiona la grasa de buey con que éste ha tratado de aliviar las
magulladuras producidas en las caidas de varios de sus intentos de vuelo. El principio de
gravedad queda aquf puesto de manifiesto por la caida del artefacto y, al mismo tiempo
pervertido por el argumento inverosimil con que Cyrano justifica su ascension:
«(...) je connus qu’étant alors en décours, et la lune pendant ce quartier ayant
accoutumé de succer la moelle des animaux, elle buvait celle dont je m’étais enduit avec

d’autant plus de force que son globe était plus proche de moi, et que I’interposition des
nuées n’en affaiblissait point la vigueur.»2°

Cyrano aluniza en el paraiso terrenal que, paraddjicamente, se encuentra en el satélite y
no en el planeta del que recibe su nombre. Nueva perversién por tanto en la localizacién de
este universo utopico que se extenderd a todos los niveles del mismo y cuya finalidad es la
de desarticular una creencia heredada, a través de un proceso de inversion hiperbdlica con el
que se trata de desmitificar un espacio tradicionalmente sagrado:

«(...) les petits cailloux n’étaient raboteux ni durs qu’a la vue: ils avaient soin de
s’amollir quand on marchait dessus.

Je rencontrai d’abord une étoile de cing avenues, dont les chénes qui la composent
semblaient par leur excessive hauteur porter au ciel un parterre de haute futaie. En
promenant mes yeux de la racine jusqu’au sommet, puis les précipitant du fafte jusqu’au
pied, je doutais si la terre les portait, ou si eux-mémes ne portaient point la terre pendue a
leur racine, (...)»27

Descripcion pervertida de este «locus amoenus», donde el yo penetra en un espacio
regresivo de la memoria individual y de la colectiva, del que poco después serd expulsado
acusado de atefsmo, no sin antes experimentar los efectos benéficos de este retroceso a la
edad prenatal en su esfera mds sensible:

25 Ibidem. P. 33.
26 Ihidem. P. 41.
27 bidem. P. 42.



32, Adelaida Porras Medrano

«Il faut que je vous avoue qu’a la vue de tant de belles choses je me sentis chatouillé de

ces agréables douleurs, ot on dit que I’embryon se trouve a I’infusion de son dme. Le vieux

. pail mg tomba pour faire place a d’autres cheveux plus €pais et plus déliés. Je sentis ma

jeunesse se rallumer, mon visage devenir vermeil, ma chaleur naturelle se reméler
doucement a2 mon humide radical; enfin je reculai sur mon Age environ quatorze ans.»28

Proceso de rejuvenecimiento, de vuelta atrds en el tiempo, en el que el narrador vuelve a
trazar el itinerario del primer hombre antes de despertar en el otro mundo:

«Voici I’Arbre du Savoir, me dit-il, ol tu aurais puis¢ des lumieéres inconcevables sans
ton irréligion.»29

Expulsado del paraiso terrenal, espacio de la irracionalidad, el yo penetra en el otro
mundo, espacio de la razén , donde tendrd como iniciador al espiritu de Sécrates, demonio
procedente del sol, cuya funcion , tanto en la tierra como en la luna, es la de instruir a los
hombres en el conocimiento de la verdad. Rechazo implicito del dogma heredado, por tanto,
en el abandono de la fe en favor de la razén, puesto de manifiesto en el texto por el
simbolismo de la dialéctica suefio-despertar, como sintesis de la muerte-renacimiento que se
opera en el personaje del narrador:

«(...) une épaisse nuit tomba sur mon ame: (...) Je restai bien surpris de me voir tout
seul au milieu d’un pays que je ne connaissais point.»30

La construccion de este nuevo espacio utopico se lleva a cabo través de la desarticulacion
absoluta y sistemdtica del mundo real, procedimiento que redunda en beneficio de dos de las
ideas claves sobre las que se construye el texto y que ya anticipaba la primera afirmacién del
narrador: la necesidad de admision de la relatividad de la condicion del hombre y de su
situacién en el Cosmos, por un lado y, por otro, la subsiguiente existencia de una posible
alteridad que Cyrano imagina de forma simétrica y opuesta, lo que le permite poner en tela
de juicio la globalidad de los «a prioris» terrdqueos.

Este mundo alternativo estd poblado por hombres de gran tamafio, que andan a cuatro
patas y que se comunican entre s{ por medio de dos lenguajes diferentes: uno musical,
privativo de la nobleza y la realeza, y otro gestual, propio del pueblo. Universo regido por
los jovenes, donde los padres deben obediencia y respeto a sus hijos, donde la poesia
sustituye al dinero y cuyos habitantes se alimentan de los vapores exhalados por los
alimentos, con lo que evitan la produccién de excrementos, «qui sont a 1’origine de quasi
toutes les maladies.»?!

Los habitantes de este mundo al revés creerdn que el narrador es la hembra «du petit
animal de la reine», espafiol que tras haber recorrido el mundo en busca de un pais donde la
imaginacion goce de libertad, se vio obligado a exiliarse a la luna. Macho y hembra (el

28 Ibidem. P. 43.
29 Tbidem. P. 53.
30 Ibidem. P. 54.
31 Ibidem. P. 63.



La construcion de un nuevo orden en ... 33

espafiol y el francés) son encerrados juntos con el fin de multiplicar tan extrafia especie en la
luna.

Sin embargo, la percepcién que del narrador tienen los habitantes de la luna varia con el
curso del relato, ya que de ser considerado undnimemente como un animal, pasa a serlo tan
s6lo por los sacerdotes, quienes se niegan a admitir que dos monstruos pertenezcan a su
misma especie y decretan que el narrador sea tratado como un loro, ya que al igual que los
pdjaros, no tiene mds que dos pies:

«J’entendais tous les jours, a ma loge, les prétres faire ces contes-1a ou de semblables;
enfin ils briderent si bien la conscience des peuples sur cet article qu’il fut arrété que je ne
passerais tout au plus que pour un perroquet emplumé; ils confirmaient les persuadés sur ce
que non plus qu’un oiseau je n’avais que deux pieds. On me mit donc en cage par ordre
expres du Conseil d’en haut. La tous les jours I’oiseleur de la reine prenait le soin de me
venir siffler la langue comme on fait ici aux sansonnets, j’étais heureux a la vérité en ce
que ma volidre ne manquait point de mangeaille.»>2

Juzgado por sostener, segtin la opinién de Aristételes, la idea de que el mundo en que se
encuentra es la luna, serd defendido en la vista por el demonio de Sécrates, consiguiendo el
estatuto de hombre y con él la libertad, lo que le permite continuar su interrumpido proceso
de iniciacién, hasta que un dia, tratando de salvar de las garras de un demonio a uno de sus
anfitriones condenado por blasfemo, es arrastrado junto a éste tdltimo en su viaje hacia el
infierno, situado en el centro de Ia tierra. De este modo Cyrano vuelve a nuestro mundo,
pero antes de reintegrase plenamente a él, tendrd que purificarse de los restos de luna que su
cuerpo conserva, operacion catdrtica que realiza exponiéndose al calor del sol y en la que,
junto al olor del satélite, parece haber perdido el conocimiento racional adquirido en su viaje:

«J’admirai mille fois la providence de Dieu, qui avait reculé ces hommes,
naturellement impies, en lieu ol ils ne pussent corrompre ses bien-aimés et les avait punis
de leur orgueil en les abandonnant a leur propre suffisance. Aussi je ne doute point qu’il
n’ait différé jusqu’ici d’envoyer leur précher I’Evangile parce qu’il savait qu’ils en
abuseraient et que cette résistance ne servirait qu’a leur faire mériter une plus rude punition
en ’autre monde.»33

Con la reintegracion del yo a la situacion ideolégica que precede a su viaje espacial, el

relato adquiere la estrcutura circular a la que antes nos referfamos, representada en el nivel
anecdoético del texto por el regreso a la tierra.

La anecdética del texto se articula por tanto en funcién de la nocién de perversién, que
sirve de base a la estructuracién de los dos universos lunares, tanto del irracional (el paraiso)
como del racional (la sociedad selenita), constituyendo este tltimo el espacio de la alteridad,
uno de los otros mundos posibles cuya creacién en la escritura corresponde al sentimiento de

32 Ibidem. P. 74.

33 Ibidem. P. 118.

34 Roudaut, Les villes imaginaires dans la littérature francaise (Paris:Hatier, 1990), pp. 43-44, habla de
inversién para referirse a la movilidad horizontal o vertical de las ciudades lunares de Cyrano.Pensamos, sin
embargo, que la doble intencionalidad de Cyrano -invertir desnaturalizando- queda mds claramente reflejada
por la nocion de perversion.



34 Adelaida Porras Medrano

relatividad que el heliocentrismo genera en el hombre moderno, niicleo por consiguiente del
metadiscurso ideolégico que el texto vehicula.

La cadena de causalidades que hace avanzar el relato, provocando el cambio de escenarios
en que éste se desarrolla, potencia igualmente la perversion de la realidad exterior al texto,
convirtiéndola en motor de la diégesis?S: asi, por ejemplo, las ciudades pueden ser méviles y
sedentarias (éstas ultimas llegado el caso pueden enterrarse bajo tierra), los muertos son
devorados por sus allegados con la finalidad de que algo del difunto se perpetie en su
descendencia, los médicos se ocupan de los sanos y los libros hablan por si solos sin
necesidad de ser leidos.

Ahora bien, si la diégesis, en este proceso de perversion generalizado,hace del relato un
espacio utépico, ucrénico y metahistérico36,que desarticula por completo la realidad
histdrica y sus pardmetros 16gicos, ésta sin embargo se incorpora al texto, no s6lo a través
del metadiscurso ideoldgico presente ya en el mismo proceso de perversion, sino del
discurso cientifico-filoséfico presente de forma explicita a lo largo de toda la creacién
utépica.

Un dltimo problema queda atin por resolver: ;cémo se lleva acabo la conciliacién entre

un discurso anclado en la realidad histérica y una creacién ficcional que desarticula esta
misma realidad histdrica?

El autor consigue reunir en efecto recreacién y destruccion histérica, como componentes
complementarios de un mismo todo, gracias a la inclusion, en el interior de la realidad
ficcional, de una serie de estructuras dialdgicas que retoman la realidad de la Historia.

De este modo, los diferentes actantes que aparecen en el relato, establecen un didlogo con
el protagonista sobre las distintas cuestiones de orden cientifico o filoséfico tratadas en el
texto. Estas estructuras dialdgicas guardan, por tanto, estrecha relacién con cada una de las
distintas situaciones narrativas a las que antes nos referfamos, pretexto para el paso a la
reflexion del yo.

La accidn encierra, por consiguiente, una doble dimensién dentro del relato: determinada
por una sucesién causal regida por el azar, pone de manifiesto la existencia de un
metadiscurso ideoldgico, elaborado a partir de un proceso de perversién que ilustra la
temadtica de la diferencia, y constituye, al mismo tiempo, el pretexto que permite el paso a
la reflexion, es decir, a la formulacién discursiva de un pensamiento 16gico-tedrico por el
que la realidad histérica interfiere de forma intermitente en la realidad de la ficcion.

Asi, el primer elemento activo del texto, el fallido intento de ascensién del narrador,
tiene como ultima finalidad la de poder ilustrar la idea de rotacién de la tierra, junto a un
intuido y no explicito principio de gravedad que permite el aterrizaje del protagonista,

35 Utilizamos el término «diégesis» en el sentido en que lo hace J. del Prado (op. cit. Pp.290-291), quien
recupera su valor etimolégico como «diferente de la realidad».

36 Cf. A. Porras, op. cit. P. 164.



La construcion de un nuevo orden en ... 35

gracias al didlogo mantenido por éste dltimo y M. de Montmagny, «vice-roi de la Nouvelle
France»:

«Et puis, quelles grandes vraisemblances avez-vous pour vous figurer que le soleil soit
immobile, quand nous le voyons marcher? et que la terre tourne autour de son centre avec
tant de rapidité, quand nous la sentons ferme dessous nous?

Monsieur, lui répliquai-je, voici les raisons qui nous obligent a le préjuger.
Premierement, il est du sens commun de croire que le soleil a pris place au centre de
I’univers, puisque tous les corps qui sont dans la nature ont besoin de ce feu radical qui
habite au coeur du royaume pour étre en état de satisfaire promptement 2 leurs nécessités
(...) Cela donc supposé, je dis que la terre ayant besoin de la lumiere, de la chaleur, et de
I’influence de ce grand feu, elle se tourne autour de lui pour recevoir également en toutes
ses parties cette vertu qui la conserve. Car il serait aussi ridicule de croire que ce grand
corps lumineux tournat autour d’un point dont il n’a que faire, que de s’imaginer quand nous
voyons une alouette rdtie, qu’on a, pour la cuire, tourné la cheminée a 1’entour.(...) Encore
nous, qui sommes assurés de la rondeur de la terre, il nous est aisé de conclure son
mouvement par sa figure.»3’

Especial atencién merecen, dentro de esta discursividad dialdgica, los dos introductores
del yo en los dos universos opuestos del nuevo mundo: Elias, con quien recorre el paraiso y
el demonio de Sdcrates, quien lo inicia en el conocimiento del mundo lunar.

Opuestos en todos los dmbitos, el primero introduce en el relato un discurso profético,
basado en la admisién de lo sobrenatural, cuya finalidad es desarticular, pervirtiéndolo, el
discurso de la Revelacién, que en el texto aparece siempre como negacién del de la ciencia:

«J’oubliais, 6 mon fils, a vous découvrir un secret dont on ne peut pas vous voir
instruit. Vous saurez donc qu’apres qu’Eve et son mari eurent mangé de la pomme défendue,
Dieu, pour punir le serpent qui les en avait tentés, le relégua dans le corps de I’homme. Il
n’est point né depuis créature humaine qui, en punition du crime de son premier pere, ne
nourrisse un serpent dans son ventre, issu de ce premier.»

Si la perversion del paraiso y el discurso profético de Elfas, igualmente pervertido,
simbolizan la negacién de la trascendencia, el demonio de Socrates, sintesis cientifica y
filoséfica, se construye sobre la inmanencia, que recupera e inserta en el relato la realidad
histérica desde una perspectiva ideoldgica. Personaje procedente del sol, forma parte por
tanto de la ensofiacion heliocentrista que rige la construccién del texto, y que lo convierte en
depositario de la verdadera sabidurfa. A través de él Cyrano realiza su profesién de fe:

«Un jour, entre autres j’apparus & Cardan comme il étudiait; je I’instruisis de quantité
de choses, et en récompense il me promit qu’il témoignerait a la postérité de qui il tenait
les miracles qu’il s’attendait d’écrire. (...) Je connus aussi Campanella, (...) il commenga a
ma priére un livre que nous intituldmes de Sensu rerum. J’ai fréquenté pareillement en

France La Mothe Le Vayer et Gassendi. Ce second est un homme qui €écrit autant en
philosophe que ce premier y vit. J'y ai connu aussi quantité d’autres gens, que votre siecle

- 37 Cyrano de Bergerac, op. cit. Pp. 35-36.
38 Ibidem. P. 49.



36 Adelaida Porras Medrano

traite en divins, mais je n’ai rien trouvé en eux que beaucoup de babil et beaucoup
d’orgueil.»3?

Esta estructuracion dialdgica, por la que el texto se convierte en un precedente de Jacques
le Fataliste de Diderot, es una constante en la creacién del universo lunar. Este, al igual que
la teorfa filoséfico-cientifica de Cyrano, se construye sobre las distintas réplicas de cada
didlogo, que justifican la perversion de la realidad, por la construccién de un mundo al revés
y la existencia, en este mundo, de un libre pensamiento que transgrede en muchos
momentos el orden establecido en la sociedad terrdquea: asi, por ejemplo, el espaifiol
compafiero de cautiverio del narrador durante su etapa de animalizacidn, le instruye sobre la
unicidad de la materia, y el joven que lo recibe poco después en su casa establece toda una
teorfa sobre el funcionamiento de los distintos sentidos, préxima al sensualismo de
Condillac.

Ahora bien, cuando este mismo joven refuta la inmortalidad del alma, dltima confesién
del yo en el texto, el narrador, supuestamente escandalizado, lanza sobre €l el anatema con el
que se reintegra al orden establecido:

«Ces opinions diaboliques et ridicules me firent naitre un frémissement par tout le
corps; je commencai alors de contempler cet homme avec un peu plus d’attention et je fus
ébahi de remarquer sur son visage je ne sais quoi d’effroyable, que je n’avais point encore
apercu: ses yeux étaient petits et enfoncés, le teint basané, la bouche grande, le menton
velu, les ongles noirs. O Dieu, songeai-je aussitdt, ce misérable est réprouvé des cette vie
et possible méme que c’est 1’ Antéchrist dont il se parle tant dans notre monde.»*0

Estratagema, por tanto, con la que el yo niega su propia confesién, proceso de
autocensura cuya tnica salida en la ficcion serd la reintegracién al mundo real, espacio del
orden establecido. Sobre este viaje de retorno se cierra el relato, no sin antes someterse el
narrador a una simbdlica operacion de catarsis, cuya finalidad es la de purificarse de los
relentes de luna que impiden su total incorporacion al universo terrestre.

Anadiremos por tultimo, como conclusién a todo este recorrido imaginario, que el
retorno a la tierra ha de ser contemplado como la recuperacion de la trascendencia abandonada
con la expulsion del parafso. Reinsercién en eleorden establecido, que refuerza atin mds el
caracter utopico del universo lunar, cuya finalidad esencial es la de constituirse en refraccién
deformante de este orden, transgredido, en sus diferentes niveles, por la creacién de otro
nuevo e inverosimil, en definitiva, utépico.

39 Ibidem. Pp. 56-57.
40 Ibidem. P. 116.





