
LA MIRADA ANDALUZA DE LORCA (POETA) EN 
NUEVA YORK 

Ángel Estévez Molinero 

Creemos oportuno, de salida, realizar dos matizaciones al título que portica nuestro 
trabajo para evitar posibles interpretaciones reductoras. En primer lugar, la calificación de 
mirada 'andaluza' debe entenderse, desechando minimalismos localistas, con el sentido 
universal que el propio Lorca le asigna en su conferencia Un poeta en Nueva York cuando, 
recordando su salida de esta ciudad y su llegada a Cuba, escribe: " ... el barco se aleja y 
comienzan a llegar, palma y canela, los perfumes de la América con raíces, la América de 
Dios, la América española. ¿Pero qué es esto? ¿Otra vez España? ¿Otra vez la Andalucía 
mundial?" 1. Insistimos: «la Andalucía mundial». La segunda matización se refiere a la 
actitud de quien verbaliza la mirada y esta actitud es la de un poeta; de ahí la precisión 
parentética que hacemos, apoyándonos, una vez más, en el propio autor, que así creyó 
conveniente explicitarlo al indicar: "He dicho «Un poeta en Nueva York» y he debido decir 
«Nueva York en un poeta»" (p. 111). Se sobrepasan, con ello, los límites de lo meramente 
descriptivo y se afianza la voz en los dominios del hablante lírico, transformando los 
referentes poetizados en referencia última del propio yo; de esta forma, la realidad presentada 
se convierte en representación del paisaje íntimo del poeta, descubriendo desde él y fuera de 
él, mediante traslaciones metafóricas, imágenes y símbolos, las angustias, los deseos, la 
soledad que él siente y que universaliza solidariamente en cuanto hombre. 

Así ha procedido Lorca en los libros que, dentro de su trayectoria poética, preceden a 
Poeta en Nueva York, fundamentalmente en Poema del cante jondo, Canciones y 
Romancero gitano, construyendo la Andalucía mítica que, sobre lo restrictiva y 
escenográficamente localista, se eleva a la categoría de símbolo universal y que el poeta 
utilizará para contrapuntear su visión de la megápolis neoyorquina. En este sentido, y como 
resultado de la confrontación, la mirada que Lorca verbaliza en Poeta en Nueva York "revela, 
pues, no sólo la ausencia del mito, sino el sistemático asesinato de las figuras míticas y la 
destrucción persistente de toda señal de mítica significación por el mundo de los símbolos 
negativos", según Gustavo Correa2. Se reitera, así pues, el paradigma básico que articula, 
una y otra vez, el pensamiento lorquiano en interjuego permanente de fórmulas antitéticas y 
que confluye sistemáticamente en lo que Greimas denomina 'eje temático', entendiendo por 
tal "el común denominador de los dos términos" que posibilitan el discurso dialéctico o el 

1 Federico García Lorca, "Un poeta en Nueva York", en Poesía, 23-24, Madrid, Ministerio de Cultura, 1986, 
pp. 111-126 (125). 
2 Gustavo Correa, La poesía mítica de Federico García Larca, Madrid, Gredos, 1975, p. 171. 

I.S.S.N.:1132-0265 PHILOLOGJA HJSPALENSIS 10 (1995) 209-222 

http://dx.doi.org/10.12795/PH.1995.v10.i01.16



210 Ángel Estévez Molinero 

"fondo del cual se destaca la articulación de la significación"3. Desde este punto de vista, el 
amor, con una clara dimensión panerótica y panenteísta, queda tensionado por la dialéctica de 
los contrarios, y el duelo de subespacios antonímicos4 que sostienen las fuerzas positivas 
(vida, naturaleza, libertad) y las negativas (muerte, desnaturalización, represión), resuelto a 
favor de éstas, instituye como tema nuclear la frustración5. Ésta se manifiesta en un sentido 
tanto metafísico como histórico, es decir, en un doble plano -con frecuencia difícilmente 
disociable- ontológico y social, que proyecta al poeta, más allá de su yo y de las 
circunstancias que lo rodean, hacia la solidaridad con todos los marginados raciales y 
sexuales (gitanos, negros, homosexuales, mujeres ... ), cercenados por la sociedad y la moral 
imperantes. Y esto es algo que, trascendiendo la exterioridad escenogrática y los referentes 
corticales, constituye ese «fondo del cual se destaca la articulación de la significación» e 
ilumina, finalmente, la mirada andaluza de Lorca, pues el poeta no nos va a decir, como 
claramente advierte, " ... lo que es Nueva York por fuera [como tampoco, añadimos, está 
vista por fuera la Andalucía de los libros anteriores]; ni voy a narrar un viaje, pero sí mi 
reacción lírica con toda sinceridad y sencillez; sinceridad y sencillez dificilísimas a Jos 
intelectuales, pero fácil al poeta"6. Veamos, pues, cómo se materializa Ja reacción lírica de 
Lorca y su mirada, 'por dentro', ante la arquitectura extrahumana y el ritmo furioso de Nueva 
York. 

Si "la transmisión de la poesía lorquiana ha sido complicada y azarosa"7, en general, más 
lo ha sido, particularmente, el libro que nos ocupa. A los problemas de formación y 
transmisión textual se añaden los interpretativos. Hace ya algunos años, José Ángel 
Valente8 lamentaba que la obra de Lorca estaba siendo bastante mal leída; de entonces a 
estos días se ha avanzado mucho, tanto en lo que se refiere al esclarecimiento textual como a 
la interpretación del universo poético/dramático lorquiano. Sin embargo, continúan 
apareciendo inéditos, se arrojan nuevas luces sobre las viejas sombras e, incluso entre lo ya 
publicado, persisten problemas textuales e interpretativos en casos muy puntuales, como es 
el de Poeta en Nueva York. "Ambos problemas, cada uno con su propia y diferente 
complejidad -tal como señala Díez de Revenga- han sido debatidos durante años y aún lo 
serán durante bastantes más, porque en su raíz está el conocimiento de la obra del poeta"9. 

Digamos, con respecto a los problemas de formación y transmisión del texto, que las 
primeras ediciones de Poeta en Nueva York, escrito entre 1929 y 1930, aparecen, casi 
simultáneamente, el año 1940, en Nueva York y México. Aunque se aprecian algunas 

3 A. J. Greimas, Semántica estructural, Madrid, Gredos, 1971, p. 37. 
4 Tenemos en cuenta ad hoc la modelización del espacio artístico según la propuesta de Yiri M. Lotman, 
Estructura del Texto Artístico, Madrid, Istmo, 1982 (2ª ed.), p. 270 y ss. 
5 Miguel García-Posada, "Poesía de la generación del 27: Federico García Lorca, Rafael Alberti", en Francisco 
Rico (ed.), Historia y crítica de la literatura espwlola, t. 7, Barcelona, Crítica, 1984, pp. 351-382 (359). 
6 Federico García Lorca, op. cit., pp. 111-112. 
7 Miguel García-Posada, op. cit., p. 351. 
8 José Ángel Yalente, "Pez luna", en Trece de Nieve, 2ª época, 1-2 (1976), pp. 191-201. 
9 Francisco Javier Díez de Revenga, "Federico García Lorca", en Panorama crítico de la generación del 27, 
Madrid, Castalia, 1987, p. 173. 



La mirada andaluza de Larca (Poeta) en Nueva York 211 

diferencias entre una y otra, ambas parten del manuscrito entregado por Larca a Bergamín en 
julio de 1936. Pero, apoyándose en tales divergencias, Eutimio Martín suscita en 1972 la 
pregunta de si existe una versión definitiva; pregunta que él mismo responde, no sin 
levantar discrepancias, con la bipartición, en 1981, Poeta en Nueva York. Tierra y luna10. A 
esta propuesta se adhiere, con algunas modificaciones en cuanto a la ordenación de los 
poemas de la primera parte, Miguel García-Posada11 . Sin embargo, Predmore sostiene que 
"más del noventa por ciento de Poeta en Nueva York, en su forma actual, refleja la 
ordenación que le dio Larca en 1935"12; se apoya Predmore en la autoridad de un 
contemporáneo y amigo de Larca, como Bergamín, así como en la opinión de Ángel del 
Río, que vivió estrechamente el proceso de creación del libro. Claro que, con anterioridad 
incluso, Eutimio Martín recurre al testimonio de Luis Rosales, también contemporáneo y 
amigo de Larca, del que obtiene la siguiente declaración: "A diferencia de Diván del Tamarit, 
que yo le vi entregar personalmente en la universidad de Granada, no recuerdo que me haya 
hablado nunca de un manuscrito [en referencia a Poeta en Nueva York] definitivo"13. Puede 
deducirse, pues, que la polémica al respecto no está, ni mucho menos, cerrada14. 

A tales problemas, cuyo esclarecimiento debe, indudablemente, aportar luces más 
diáfanas para la lectura del libro, se añaden los problemas interpretativos. De inmediato 
llama la atención el contraste de Poeta en Nueva York con respecto a los libros 
anteriormente escritos por Larca, tanto desde el punto de vista formal como a nivel 
contenidístico. Según Correa, "Poeta en Nueva York nos asombra a primera vista por su 
aparente cambio radical del mundo poético a que estamos acostumbrados"15. Formalmente, 
como ha dicho Luis Cernuda, hay que "reconocer como cualidad rara en Larca que no le 
deslumbró el éxito del Romancero ni quiso asegurarlo siguiendo el rumbo que le marcaba 
dicho tipo de verso, docilidad al éxito que sin duda sus lectores esperaban de él"16. Pero es 
que, además del cambio de verso y estrofa populares por el versolibrismo, se produce el 
desplazamiento del mundo rural al mundo urbano, de la sociedad agraria a la industrial, de la 
polis a la megápolis, del milenario sincretismo cultural de Andalucía al artificial 
abigarramiento cosmopolita de Nueva York, de un ámbito enraizado en lo sagrado a un 
espacio desenraizado espiritualmente. La consecuencia de ello es que "trasladado el poeta a 
un ambiente dominado casi exclusivamente por la civilización mecánica, se halla de pronto 
privado de su espontánea y natural comunicación con el mundo afirmativo de la naturaleza 

10 Cfr. Federico García Lorca, Poeta en Nueva York. Tierra y luna, ed. de Eutimio Martín, Barcelona, Ariel, 
1981 ; para la pregunta supra abierta. véase del mismo, "¿Existe una versión definitiva de Poeta en Nueva York 
de Lorca1", Ínsula, 310 (1972), pp. 1y10. 
11 Cfr. Federico García Lorca, Obras, 2 vols., ed. de Miguel García-Posada, Madrid, Akal, 1982. 
12 Richard Predmore, Los poemas neoyorquinos de García Lorca, Madrid, Taurus, 1985, p. 15. 

13 Eutimio Martín, "Testimonio de Luis Rosales sobre Poeta en Nueva York, de García Lorca", en El País, 29 de 
enero de 1978, p. V. 
14 Nada aclara al respecto Derek Harris en su edición de Federico García Lorca, Romancero gitano 1 Poeta en 
Nueva York/ El público, Madrid, Taurus, 1993, si bien resulta tan sugerente como operativa su exhaustiva 
anotación de las variantes textuales de la obra que nos ocupa. 

lS Gustavo Correa, op. cit., p. 163. 
16 Luis Cernuda, Estudios sobre poesía española contemporánea, Madrid, Guadarrama, 1975 (4' ed.), p. 167. 



212 Ángel Estévez Molinero 

cósmica, y su mundo interior sufre una caída que produce un derrumbamiento momentáneo 
de todos sus valores" 17 . El poema titulado Vuelta de paseo contiene, al respecto, las claves 
básicas de esa caída del mundo interior de Lorca, a que se refiere Correas, ejemplificada 
intensivamente por su estructura circular con el verso, «Asesinado por el cielo», que inicia y 
cierra la composición; o, por citar otro ejemplo de los muchos posibles, la aurora -en el 
poema de igual título- pasa de ser un símbolo emblemático, tradicionalmente positivo, a 
una representación negativa que tiene "cuatro columnas de cieno / y un huracán de negras 
palomas/ que chapotean las aguas podridas" (p. 133)18. 

Es innegable que, por contraste con libros anteriores, las nuevas formas y los nuevos 
contenidos, así como la actitud que Lorca adopta frente a la realidad neoyorquina, nos sitúan 
ante un nuevo lenguaje poético, superador en buena medida de los modos culteranos que 
tanto habían atraído a los poetas del 27 ; sin embargo, según Marie Laffranque19, Lorca 
sobrepasa pronto tal influencia, por más que "la filiación barroca, gongorina, de la metáfora 
lorquiana, es en este punto un hecho central al que he prestado la atención precisa en mi 
estudio sobre Poeta en Nueva York", matiza García-Posada20. En cualquier caso, y sea 
mayor o menor esta presencia culterana, resulta obligado referirse a la irrupción del elemento 
surrealista que, por muy matizable que sea, marca diferencias con respecto a libros 
anteriores. Con el surrealismo, y más concretamente con el surrealismo francés, parece 
conectar el tono de protesta y denuncia que el propio Lorca manifiesta en su conferencia Un 
poeta en Nueva York y que también ha sido destacado por Cernuda, Belamich y Predmore21 , 

entre otros. Ahora bien, conviene tener en cuenta que la consciencia de la injusticia, como 
ha precisado Cernuda, era algo a lo que "ya estaba predispuesto Lorca por motivos 
personales íntimos" 22 ; y conviene recordar, desde otra perspectiva, que "los elementos 
oníricos -según Dámaso Alonso- son lo que da transmundo y misterio a la poesía de 
Federico desde sus primeras canciones, mucho antes de todo superrealismo"23 . Podemos 
ampliar el campo de las matizaciones que tienden a dejar la cuestión surrealista en una 
particular interpretación lorquiana, incorporando las opiniones de especilistas en la materia 
como Paul Ilie o Derek Harris, para quien Lorca destacaba en sus poemas lo que él mismo 
llamaba la emocion pura, descarnada, desligada del control lógico; más aún, García-Posada 
llega a negar, en las conclusiones de su análisis estilístico de Poeta en Nueva York, el 

17 Gustavo Correa, op. cit., p. 164. 
18 Federico García Lorca, Romancero gitano/ Poeta en Nueva York/ El público , ed. de Derek Harris, Madrid, 
Taurus, 1993; citaremos en lo sucesivo por esta edición en lo concerniente a tales libros, indicando entre 
paréntesis la página correspondiente. En el caso de Poema del cante jondo, lo haremos por la edición de Allen 
Josephs y Juan Caballero, Madrid, Cátedra, 1978 (2ª ed.), mientras que seguiremos, para las demás referencias, 
las Obras completas, 2 vols., Madrid, Aguilar, 1980 (21ª ed.). 
19 Marie Laffranque, Les idées esthetiques de F. G. L., París, Centre de Recherches Hispaniques, 1967, p. 115. 
20 Miguel García-Posada, "Poesía de la generación del 27: Federico García Lorca, Rafael Alberti" , op. cit., p. 
361; para el estudio a que se refiere, cfr. Miguel García-Posada, Larca: Interpretación de «Poeta en Nueva 
York», Madrid, Akal, 1981. 
21 Cfr. Luis Cernuda, op. cit.; André Bellamich, Lorca, Paris, Gallimard, 1981; Richard Predmore, op. cit. 

22 Luis Cernuda, op. cit., p. 168. 
23 Dámaso Alonso, Poetas espaiioles contemporáneos, Madrid, Gredos, 1969 (3' ed.), p. 173. 



La mirada andaluza de Lorca (Poeta) en Nueva York 213 

surrealismo formal del libro24 . Sea cual sea, no obstante, el componente surrealista, lo 
importante, a nuestro entender, es la funcionalidad comunicativa que de él extraen, además de 
Lorca, poetas como Aleixandre, Cernuda o Alberti (todos ellos, por cierto, andaluces); en 
este sentido, nos parece muy esclarecedora la opinión de Fernando Ortiz al indicar que el 
surrealismo "nunca pretendió negar lo sagrado, y lo que en él buscan y encuentran los poetas 
andaluces es una forma más libre de estructurar el discurso artístico y, también, un cauce 
para expresar su descontento , su rebeldía, su radicalismo antiburgués" 25 . Más adelante 
retomaremos algunos de estos aspectos; interesa, por ahora, retener que la pretensión 
lorquiana de trasmitir la emoción pura, descarnada, desligada del control lógico, es decir, con 
la libertad que hubiera negado el sometimiento a las normas convencionales, se traduce con 
gran coherencia en la adecuación métrico-temática que, bien sea deliberadamente pretendida o 
sorpresivamente intuida, ofrece Poeta en Nueva York. 

El cambio formal (versolibrismo) y temático (nuevos referentes de la civilización 
anglosajona y de la deshumanización urbana), así como una actitud desencandada y pesimista 
que se registra en un tono acusador y apocalíptico, constituyen una evidencia inmediata en el 
libro que nos ocupa y parecen resquebrajar el sentido unitario del universo poético lorquiano 
y la base poética, muy precisa y coherente que lo sustenta. Ahora bien, el cambio con 
respecto a los libros anteriores afecta a lo más cortical de la expresión; es, pues, un cambio 
más accidental que esencial, porque los referentes elegidos confluyen, a fin de cuentas, en ese 
«fondo del cual se destaca, según hemos oído a Greimas, la articulación de la significación». 
Podrá cambiar, en función de los referentes externos, el término metafórico, la imaginería o 
el símbolo, incluso «desligados del control lógico», como por lo demás frecuentemente 
ocurre; pero, subyaciendo a tales referentes, persiste el plano metaforizado que podemos 
esquematizar en un proceso básico de amor, falta de libertad y frustración, diversificado y 
trascendido por efectos de Ja solidaridad que Lorca proyecta hacia todos los marginados y de 
la protesta que eleva contra todo aquello y aquéllos que atentan contra la realización humana; 
en este sentido, conviene destacar la funcionalidad de la metáfora como elemento conector, 
según Concha Zardoya, de planos y campos semánticos múltiples26 . A visados 
consiguientemente sobre lo que Unamuno llamaba el engañoso realismo de lo aparencia!, 
por ser una tentación permanente en un estilo -el lorquiano- que ha sido caracterizado por 
Honig como el triunfo de la realidad sensual y que García-Posada califica como un discurso 
de lo concreto27 , interesa atender a las claves básicas que fluyen por toda su obra asegurando 
la unidad y vertebración del universo poético. Ya en las Suites, por ejemplo, junto a 

24 Cfr., para las distintas perspectivas, Paul Ilie, Los surrealistas españoles, Madrid, Taurus, 1972; Derek Harris, 
García Larca: «Poeta en Nueva York» , Londres, Grant & Cutler, 1978, así como "¿Escritura automática: lectura 
racional? Una pesquisa comparativa acerca del surrealismo en España", Litoral, 174-176 (1987), pp. 190-206; 
Miguel García-Posada, Larca: Interpretación de «Poeta en Nueva York», op. cit. 
25 Fernando Ortiz, "Actualidad de la poesía andaluza contemporánea", en Mis tradiciones (Poéticas y poetas 
andaluces), Córdoba, Eds. de la Posada, 1988, pp. 103-108 (106). 
26 Cfr. Concha Zardoya, Poesía española del siglo XX. Estudios temáticos y estilísticos, Madrid, Gredos, 1974. 
27 Edwing Hiining, García Larca, Barcelona, Laia, 1963, y Miguel García-Posada (ed.), Obras, op. cit., 
respectivamente. 



214 Ángel Estévez Molinero 

poemas ligeros y alegres, encontramos otros que reflexionan con inquietud y desazón sobre 
el tiempo, la soledad o la muerte; esta segunda línea, según Bellamich, "marca el punto de 
partida del gran río negro, meditativo y visionario, radicalmente pesimista que, corriendo por 
debajo de las Canciones y del Romancero gitano, anegará Poeta en Nueva York y el Diván 
del Tamarit" 28 . También Charles Marcilly ha documentado en las Suites huellas de la crisis 
personal que explotaría de forma abierta en Poeta en Nueva York29 . Por su parte, Allen 
Josephs y Juan Caballero apuntan que donde "mejor se ve la presencia de Andalucía sería en 
los dos libros [Poema del cante jondo y Romancero gitano] que presentamos, cuyos temas 
son andaluces por excelencia. Sin embargo, no se trata de exclusividad; es precisamente una 
visión andaluza la que observa la gran metrópoli de Nueva York con tanto horror"3º. 

Pero ya con anterioridad a los libros mencionados, y en una obra en gran manera 
primeriza como es el Libro de poemas, podemos encontrar gérmenes claros de lo que serán 
el tono y la actitud proyectados en Poeta en Nueva York. Tomemos, como ejemplo, el 
poema titulado Vuelta de paseo, significativamente porticado por estos versos de Luis 
Cernuda: «Furia color de amor,/ amor color de olvido»: 

Asesinado por el cielo, 
entre las formas que van hacia la sierpe 
y las formas que buscan el cristal, 
dejaré crecer mis cabellos. 

Con el árbol de muñones que no canta 
y el niño con el blanco rostro de huevo. 
Con los animalitos de cabeza rota 
y el agua harapienta de los pies secos. 
Con todo lo que tiene cansancio sordomudo 
y mariposa ahogada en el tintero. 

Tropezando con mi rostro distinto de cada día. 
¡Asesinado por el cielo! (pp. 129-130) 

Tres aspectos llaman la atención en el poema; en primer lugar, el desmoronamiento del 
mito ejemplificado en la involución negativa de los elementos cósmicos: el cielo que 
asesina, el árbol de muñones que no canta, el niño con el blanco rostro de huevo, los 
animalitos de cabeza rota, el agua harapienta de los pies secos y la mariposa ahogada en el 

28 André Bellamich, introducción a Federico García Lorca, Suites, Barcelona, Ariel, 1983, p. 22. 
29 Charles Marcully, "El pensamiento de Federico", en Los Domingos de ABC, núm. 954, 17 de agosto de 1986, 
p. 13. 
30 Allen Josephs y Juan Caballero, introducción a Poema del cante jondo /Romancero gitano, op. cit., p. 15. 
Esta visión andaluza, a partir del contraste de la civilización española y, particularmente, andaluza, con la 
anglosajona, será pormenorizado por el propio Allen Josephs, "Poeta en Nueva York, a medio siglo", Nueva 
Estafeta, 4 (1979). 



La mirada andaluza de Lorca (Poeta) en Nueva York 215 

tintero; en segundo lugar, la deshumanización, pues las personas se reducen a formas que 
van hacia la sierpe(= calles y subterráneos del metro) o que buscan el cristal(= habitaciones 
y oficinas de los rascacielos), aceptando la interpretación de Correa31 ; finalmente, la pérdida 
de la identidad, patéticamente reflejada en el penúltimo verso: «Tropezando con mi rostro 
distinto de cada día», cuya causa, según sugieren los versos porticadores de Cernuda, es el 
mal de amor. Los referentes utilizados en este poema por Lorca para anunciar el asesinato de 
toda señal de mítica significación, modificados por elementos de signo negativo, podemos 
ya encontrarlos, con valoración inicial positiva, en Los encuentros de un caracol aventurero, 
del Libro de poemas, cuyos primeros versos, para facilitar la comparación, creo interesante 
reproducir: "Hay dulzura infantil /en la mañana quieta. / Los árboles extienden / sus brazos 
a la tierra./ Un vaho tembloroso/ cubre las sementeras, / y las arañas tienden/ sus caminos 
de seda/ -rayas al cristal limpio /del aire-. En la alameda/ un manantial recita/ su canto 
entre las hierbas. / Y el caracol, pacífico / burgués de la vereda, /ignorado y humilde, /el 
paisaje contempla. /La divina quietud/ de la Naturaleza/ le dio valor y fe/ y olvidando las 
penas/ de su hogar, deseó/ ver el fin de la senda" (l: 12), etc. Pero, premonitoriamente, al 
final de la senda (metáfora, como los caminos manriqueños, de la vida), encontramos al 
caracol, tras las experiencias pasadas, aturdido e inquieto contemplando el paisaje. Los 
referentes, en cualquier caso, mantienen una clara correspondencia en los poemas de ambos 
libros: dulzura infantil y niños; árboles y árbol; arañas y caracol (más otros animales que 
aparecen a lo largo de la senda), por una parte, y animalitos, por otra; manantial y agua; 
aparece, incluso, la mariposa, aunque sea en la apreciación errónea de la rana casi ciega. En 
el caso del Libro de poemas, los elementos naturales tienen, en principio, un valor positivo, 
mientras que en Poeta en Nueva York a esos mismos elementos se le han adherido 
significaciones negativas. Sin embargo, el caracol podrá comprobar a lo largo de la senda 
que aquella Naturaleza que le dio valor y fe para recorrer el camino, ni tiene tanta quietud ni 
esta quietud es tan divina, y, por ello, queda aturdido e inquieto, como imagen premonitoria 
del poeta que, en Vuelta de paseo, se sorprende tropezando con su rostro distinto de cada día. 
En el mismo Libro de poemas encontramos algunos de estos referentes transmutados en 
elementos de signo negativo; así, por ejemplo, el árbol de muñones que no canta recuerda 
estos versos del poema Mañana: "Los árboles que cantan / se tronchan y se secan" (1: 30); el 
agua harapienta de los pies secos (en imagen, por cierto, explicada detalladamente por 
Harris32), parece vitalmente entrevista en estos versos de Manantial: "Mas yo siento en el 
agua/ algo que me estremece ... como un aire/ que agita los ramajes de mi alma" (1: 120); 
la mariposa ahogada en el tintero bien pudiera ser aquella de Balada triste "que presa por la 
araña gris del tiempo/ tiene el polen fatal del desengaño" (I: 27); la pérdida de la identidad, 
ejemplificada en ese tropiezo "con mi rostro distinto de cada día", parece ser el desenlace al 
que llega "La sombra de mi alma -en el poema de igual título- (que)/ huye por un ocaso de 
alfabetos,/ niebla de libros/ y palabras" (I: 32); incluso los versos, "Veo la palabra amor/ 
desmoronada" (1: 33), del mismo poema, quieren anticipar los de Cernuda que portican la 

31 Gustavo Correa, op. cit., p. 165. 
32 Derek Harris, "A la caza de la imagen surrealista en Lorca", Ínsula , 368-369 (1977), p. 19. 



216 Ángel Estévez Molinero 

composición de Poeta en Nueva York a la que nos venimos refiriendo. Son muchas más, 
indudablemente, las huellas del Libro de poemas que pueden rastrearse en Poeta en Nueva 
York; por ejemplo, el poema titulado 1910 (Intermedio) comienza: "Aquellos ojos míos de 
mil novecientos diez ... " (p. 131); pero ya Lorca, en el poema Balada triste, fechado en abril 
de 1918, traduce su nostalgia por la pérdida del paraíso infantil cuando expresa: "¡Qué 
tristeza tan seria me da sombra! /Niños buenos del prado, /cómo recuerda dulce el corazón/ 
los días ya lejanos ... " (I: 29); y, en Norma y paraíso de los negros, nos dice que "Odian la 
flecha sin cuerpo ... " (p. 141 ), lo que, a la luz metáforica del Poema de la saeta, del cante 
jondo, podría relacionarse con la interrogación retórica, "¿Que será del corazón/ si el Amor 
no tiene flechas?" (1: 19), de Canción otoñal. 

Las conexiones de Poeta en Nueva York con otros libros arraigadamente andaluces del 
universo lorquiano pueden documentarse con abundancia, e incluso más fácilmente. 
Pongamos como ejemplo esta estructura sinónima del paradigma de la frustración registrada 
en los siguientes versos del poema 1910 (Intermedio) : "No preguntarme nada. He visto que 
las cosas / cuando buscan su curso encuentran su vacío" (p. 132), y contrastémoslos con 
otros de distintos libros. En el poema Camino, incluido dentro del Gráfico de la petenera, 
del Poema del cante }onda, leemos: "Cien jinetes enlutados , / ¿dónde irán, / por el cielo 
yacente/ del naranjal?/ Ni a Córdoba ni a Sevilla/ llegarán . / Ni a Granada la que suspira/ 
por el mar" (p. 176). Posteriormente se nos informa, en el poema De profundis, que "Los 
cien enamorados / duermen para siempre / bajo la tierra seca. / Andalucía tiene / largos 
caminos rojos. /Córdoba, olivos verdes/ donde poner cien cruces, /que los recuerden" (p. 
182). En el libro Canciones, y en el poema Canción de jinete , Córdoba se transmuta en 
símbolo de la "imposibilidad de llegar a algún sitio a donde se quiere ir, se necesita ir, se 
está yendo y nunca se llega" 33 ; sabe el jinete, como sabe y reitera Lorca, que "Aunque sepa 
los caminos,/ yo nunca llegaré a Córdoba" (I: 313). También en el Romancero gitano 
pueden inventariarse ejemplos; sirvan como muestra concluyente estos versos del Romance 
de la pena negra: "Soledad, ¿por quién preguntas/ sin compaña y a estas horas?/ Pregunte 
por quien pregunte/ dime: ¿a ti qué se te importa?/ Vengo a buscar lo que busco,/ mi 
alegría y mi persona" (pp. 84-85); pero ya sabía Lorca «que las cosas / cuando buscan su 
cauce encuentran su vacío» y, por ello, Soledad Montoya, metaforizada en "caballo que se 
desboca, / al fin encuentra la mar/ y se lo tragan las olas" (p. 85). Como puede deducirse, 
las estructuras oracionales, métricamente distintas y semánticamente sinónimas, instituyen 
el paradigma de la frustración y de la muerte de los deseos insatisfechos34. 

En el mismo sentido cabe interpretar ese "¡Agua que no desemboca!", imagen 
patéticamente reiterada en el poema Niña ahogada en el pozo, subtitulado significativamente 
(gracias al valor de la unión copulativa) Granada y Newburg, y que tiene claros precedentes 
en "las hondas cisternas" (p. 154) del Poema de la soleá, en el número 4 de Nocturnos de la 

33 Francisco Umbral, Lorca poeta maldito, Madrid, Biblioteca Nueva, 1975 (2ª ed.), p. 50. 
34 Para todos estos aspectos, cfr. Ángel Estévez Molinero, Federico García Lorca o poética de la libertad, 
Córdoba, Eds. de la Posada, 1987, así como "De Rivas a Lorca: efectos, en transtextualidad, de oposiciones 
dialógicas", Glosa 4 (1993) 61-77. 



La mirada andaluza de Lorca (Poeta) en Nueva York 217 

ventana", del libro Canciones : "Al estanque se le ha muerto/ hoy una niña de agua./ Está 
fuera del estanque, / sobre el suelo amortajada" (1: 302), así como en el Romance 
sonámbulo, del Romancero gitano: "Sobre el rostro del aljibe/ se mecía la gitana./ Verde 
carne, pelo verde, / con ojos de fría plata" (p. 78). El pozo, las cisternas, el estanque y el 
aljibe, así pues, comparten, como sinónimos léxicos, la noción de agua que no desemboca y 
reproducen el paradigma de lo que, al no ser realizable por no tener salida, representa la 
frustración y la muerte. Los ejemplos, obviamente, pueden multiplicarse; sin embargo, lo 
expuesto resulta suficientemente esclarecedor para nuestra pretensión de insistir en el sentido 
unitario del universo lorquiano, pues las claves básicas, conformadas en paradigmas 
generadores de traslaciones metafóricas múltiples, se mantienen, con aires de premonición o 
clara explicitación, desde el principio, construyendo una poética -y recordamos nuevamente a 
Marie Laffranque- muy precisa y coherente. La ruptura, así pues, que parece marcar en la 
historia poética lorquiana Poeta en Nueva York, es más aparencia] que real, porque, en todo 
momento, la mirada que verbaliza la realidad contemplada, es una mirada andaluza, que, eso 
sí, reacciona, sensiblemente herida, ante la pe~adilla de la gran metrópoli neoyorquina y, por 
extensión, ante una civilización, la anglosajona, que choca violentamente con la civilización 
arraigadamente milenaria, cósmicamente armónica y emblemáticamente sagrada, de la 
Andalucía mundial. Esa mirada andaluza, tan autóctona como familiarizada con una visión 
mítica y panteísta de la Naturaleza, es la que permite afirmar a Allen Josephs que toda "la 
obra de Lorca es inconfundiblemente andaluza e indescifrable sin ella, y es precisamente por 
ello que el empleo a la inversa de su norma poética, fuera de su propio contexto, en esta 
visión de un apocalipsis americano tenga tanta severidad, tanta agudeza humana y, en última 
instancia, tanta universalidad profética"35 . 

Ahora bien, no se puede negar que Poeta en Nueva York representa un punto de 
inflexión en el quehacer poético lorquiano que, inexcusablemente, hay que relacionar con la 
crisis que motiva el viaje del poeta a Norteamérica. Verdad es que la crisis, que ahora explota 
desgarradamente, estaba ya previamente incubada, como lo prueban las muchas huellas que 
pueden rastrearse en libros anteriores. Pero no se pueden desdeñar las circunstancias de tipo 
estético y sentimental que, definitivamente, la desencadenan. Tan imprescindible resulta 
considerar tales circunstancias para comprender la auténtica dimensión de la crisis, como 
tener ésta en cuenta si no queremos incurrir en una visión reductora de lo que el libro 
significa. Por lo demás, los testimonios del propio Lorca al respecto son suficientemente 
explícitos y aportan, consiguientemente, no pocas luces interpretativas . 

La crisis estética, analizada entre otros por Martínez Nada] y Gibson36, se desencadena 
tras la publicación del Romancero gitano, y la reacción de Lorca, harto de la etiqueta de 
popularismo y gitanería que el libro le ha deparado, es altamente ilustrativa: "el gitanismo 
-escribirá a Jorge Guillén- me da un tono de incultura, de falta de educacidn y de poeta 
salvaje que tú sabes bien no soy. No quiero que me encasillen. Siento que me van echando 

35 Allen Josephs, "Poeta en Nueva York, a medio siglo", op. cit., p. 70. 
36 Cfr. Rafael Martínez Nada!, Cuatro lecciones sobre Federico García Larca , Madrid, Fundación Juan March, 
1980; Jan Gibson, Federico García Larca, 1, Barcelona, Grijalbo, 1985. 



218 Ángel Estévez Molinero 

cadenas"37. Desechando, así pues, interpretaciones que, por localistas, resultan reductoras, 
conviene aceptar, como indica Piero Menarini, que "el gitanismo de Lorca no es un hecho 
meramente español, no es fórmula folklorística de apego morboso al patriotismo popular 
nacional, sino expresión particular de una época que, a través del discurso artístico, intenta 
rechazar la sociedad constituida y, con ella, el arte oficial"38. Desde esta perspectiva, hay que 
situar los gitanos del Romancero en la misma línea significativa que, en la lucha dialéctica 
de opresores/oprimidos, desempeñan en el contexto neoyorquino los negros, los judíos, los 
niños .. ., porque todos ellos son, como lo es el propio Lorca por su peculiaridad sexual, 
seres que margina la sociedad y la moral burguesa. Por ello, continúa Menarini, "no es una 
casualidad que, recién llegado a América, García Lorca se dirija a las clases marginadas de la 
sociedad civil, identificables, sobre todo, en los negros: en ellos, por estar apartados parcial 
o totalmente de la fruición del «bienestar», y, por consiguiente, de los esquemas del correcto 
vivir burgués, encuentra las instancias primitivas de ingenuidad, pureza, moralidad natural y, 
sobre todo, libertad instintiva que ya había apreciado en los gitanos"39. Y a propósito de 
esta libertad cercenada, ¿no había dicho ya Lorca, en 1923, por boca de Mariana Pineda al 
final de la obra de igual título, "Yo soy la libertad herida por los hombres./ Amor, amor, 
amor y eternas soledades"? (11: 1047). En esta ocasión, Lorca se camufla tras la voz de 
Mariana Pineda; pero son otros muchos los momentos en que el propio Lorca, con el 
patetismo de quien busca su alegría y su persona, canta al amor y a la libertad; así podemos 
escucharlo, por ejemplo, en el Poema doble del lago Eden, de Poeta en Nueva York, cuando 
pide: "Pero no quiero mundo ni sueño, voz divina, / quiero mi libertad, mi amor humano / 
en el rincón más oscuro de la brisa que nadie quiera. / ¡Mi amor humano!" (p. 174). Frente a 
este deseo de libertad, no deja de ser ciertamente significativo el que esas cadenas, que el 
poeta confiesa a Guillén le van echando, se transmuten en imagen de la opresión que, como 
él, sienten esos tres mil judíos que, en el poema Cementerio judío, lloran "porque reunían 
entre todos con esfuerzo media paloma, /porque uno tenía la rueda de un reloj /y otro un 
botín con orugas parlantes /y otro una lluvia nocturna cargada de cadenas" (p. 208); o que 
lamente, en Grito hacia Roma, que haya "un millón de herreros / forjando cadenas para los 
niños que han de venir" (p. 214). Sistemáticamente, así pues, la utilización del gitano en el 
Romancero, como la del negro, la del judío o la de los niños en Poeta en Nueva York, hay 
que considerarla, más allá de las estrecheces tipistas y folflorísticas, como producto, dice 
Menarini, "de la evolución de los más modernos movimientos de vanguardia europea de 
comienzos de siglo (primitivismo, negrismo, infantilismo, etc.)" (ibid.); también Maurer 
sostiene que esta "visión lorquiana de los negros está anclada, como es lógico, en el 
romanticismo de la epoca"4º. Pero uno y otro saben que la auténtica raíz de estas presencias 
sobrepasa los límites puramente estéticos para llenarse de significaciones más hondas. Así, 
por ejemplo, indica Maurer, que en "Harlem, el blanco no sólo intentaba evadirse de la 

37 Federico García Lorca, Obras completas, t. ll, Madrid, Aguilar, 1980, p. 1277. 
38 Piero Menarini y Ángel del Río, "Sobre Poeta en Nueva York", en Historia y crítica de la literatura española, 
op. cit., pp. 392-396 (394). 
39 lbíd. 
4° Christopher Maurer, "Los negros", en Poesía, op. cit., p. 150. 



La mirada andaluza de Lo rea (Poeta) en Nueva York 219 

mecanización, sino también de Ja moral «puritana» . Junto al cliché de la superioridad 
espiritual del negro se alzaba el de su «amoralidad» ( ... ) Observa el mismo Lorca que en 
Harlem «lo lúbrico tiene un acento de inocencia que lo hace perturbador y religioso». La 
idea de que esta minoría no compartiera la moral sexual del grupo dominante debió de 
interesarle; no es casual que en la "Oda a Walt Whitman" una criatura marginada, un niño 
negro, sea quien anuncie a Jos blancos «la llegada del reino de Ja espiga» "41 . O, como dice 
Menarini comentando el poema Cementerio judío -opinión extensible a todo el libro por su 
validez-, "la pérdida de sí mismo, de la propia identidad, de la propia esencia humana, que 
afecta a los negros, a Jos judíos, a los niños y al mismo poeta, es total en este momento y 
parece acometer al universo entero"42. La raíz de todo ello, precisamos, hay que buscarla en 
la mirada andaluza del poeta, como él mismo nos aclara: "Y o creo que el ser de Granada me 
inclina a la comprensión simpática de los perseguidos. Del gitano, del negro, del judío ... , 
del morisco, que todos llevamos dentro. Granada huele a misterio, a cosa que no puede ser y, 
sin embargo, es ( ... ). Que se ve acorralada y trata de injertarse en todo lo que la rodea y 
amenaza para ayudar a disolverla" (II: 975). Recordemos, una vez más, para más apuntalar 
las interrelaciones existentes en el universo lorquiano, cómo en el subtítulo del poema Niña 
ahogada en el pozo están copulativamente unidas, con lo que ello implica de equivalencia 
funcional, Granada y Newburg. Y entendamos, desde ese acorralamiento que propicia Ja 
imagen de Granada, desde esa comprensión simpática de los perseguidos, el grito de denuncia 
al "hombre vestido de blanco/ [que] ignora el misterio de la espiga" (p. 214), exigiendo el 
derecho a la libre realización que en justicia les corresponde y que sintácticamente razonan 
las causales que cierran el compulsivo Grito hacia Roma: "Porque queremos el pan nuestro 
de cada día, /flor de aliso y perenne ternura desgranada, /porque queremos que se cumpla la 
voluntad de la Tierra/ que da sus frutos para todos" (p. 216). 

La crisis abierta por el gitanismo, como puede apreciarse, no se manifiesta en una 
dimensión unidireccionalmente estética, sino que encierra, en su estructura latente, el 
germen de la crisis sentimental que había de explotar por esas mismas fechas y de la que se 
han ocupado, entre otros, Ángel del Río, Fusero, Predmore y Maurer43 . En el otoño de 
1928, según recoge Maurer en el Epistolario, Lorca confiesa a Jorge Zalamea que está 
pasando "uno de los estados más dolorosos que he tenido en mi vida"44. El detonante directo 
de la crisis sentimental, desencadenada entre abril y julio de 1928, parece haber sido la 
ruptura con su amante, el escultor Emilio Aladrén Perojo. Cuando, después de haber estado 
en Zamora impartiendo una conferencia sobre Pedro Soto de Rojas, escribe a José Antonio 
Rubio Sacristán, en cuya casa se había alojado, Lorca explicita las razones de esta crisis45 . 

41 , Id., p. 149. 
42 Piero Menarini, op. cit., p. 393. 
43 Cfr. Ángel del Río, Estudios sobre literatura espaíiola contemporánea, Madrid, Gredos, 1966; Clemente 
Fusero, García Larca, Milan, Dall'Ogio, 1969; Richard Predmore, Los poemas neoyorquinos de García Larca, 
op. cit., y Christopher Maurer (ed.), "Catorce cartas", en Poesía, op. cit., pp. 33-90. 
44 Christopher Maurer, Epistolario de F. G. L., t. II, Madrid, Alianza, 1983, p. 119. 
45 Reproducimos el fragmento de la carta recogido por Ch. Maurer, apud la "Presentación" a Poesía, op. cit., p. 
11: " ... tú ya sabes que en Zamora yo estaba preocupado, y con razón. He atravesado (estoy atravesando) una 



220 Ángel Estévez Molinero 

La incidencia de esta situación se refleja, de una forma existencialmente desgarrada, en Poeta 
en Nueva York, cuyo tema nuclear no es otro que el amor, pero en una dimensión de 
angustiosa vaciedad, en una atmósfera de soledad absoluta y en un punto de pérdida de 
identidad que lleva al poeta a lamentar elegiacamente los paraísos perdidos de la infancia, a la 
añoranza del mundo aproblemático e ingenuo de los ninos, a la solidaridad con la libertad 
instintiva y la moral natural de los negros, a la protesta consiguiente contra todo lo que 
obstaculiza la realización del ser humano, al clamor contra todo lo antinatural, 
deshumanizado, materialista, artificial y sin raíces. 

La crítica, en general, poniendo más énfasis en unos u otros aspectos según los casos, 
viene a coincidir en ello. Así, por ejemplo, Marie Laffranque considera que "el personaje 
esencial de este libro no es la muerte, sino el amor martirizado y el hueco que deja su 
ausencia en la vida, la cual, sin embargo, sólo existe gracias a él"46 . También Correa 
entiende que la imagen del "hueco como la expresión más exacta de la pérdida del ser, 
subraya en forma angustiosa el sentimiento de soledad que constituye el subsuelo emocional 
de donde se nutre esta poesía"47 . Para García-Posada existen dos temas nacleares, la soledad 
y la muerte, complementados por otros motivos inquietantes como la soledad amorosa, la 
infancia perdida, la denuncia de la gran ciudad, etc.48 . Predmore, en fin, destaca el carácter de 
denuncia social, así como el tema del amor homosexual y el de la pérdida de la fe 
religiosa49. 

La soledad, en efecto, y más precisamente la soledad amorosa del poeta, queda 
patéticamente reflejada en este verso del poema Tu infancia en Mentan: "¡Amor de siempre, 
amor, amor de nunca!" (p. 136), o en estos otros de Nocturno del hueco: "Dentro de ti, amor 
mío, por tu carne/ ¡qué silencio de trenes boca arriba!,/ ¡cuánto brazo de momia florecido!/ 
¡qué cielo sin salida, amor, qué cielo!" (p. 189). Esta soledad de amor hay que asociarla con 
la crisis de identidad que hace tropezar a Lorca "con mi rostro distinto de cada día" (p. 130), 
como sugieren, incluso por su estructura paralela, los versos del poema Navidad en el 
Hudson: "¡Oh brisa mía de límites que no son míos! / ¡Oh filo de mi amor, oh hiriente 
filo!" (p. 164). El poeta, en esta situación de vacío y desorientación, pero, al mismo 
tiempo, de búsqueda angustiosa de realización personal, viene a ser como "el campo [que] se 
muerde la cola para unir las raíces en un punto/ y el ovillo [que] busca por la grama su 
ansia de longitud insatisfecha" (p. 160, de Paisaje de la multitud que orina). Buscará para 
ello referentes en los que asegurar su tambaleante mundo interior. Sin embargo, como le ha 

de las crisis más hondas de mi vida. Es mi destino poético. No se puede jugar con lo que nos da la vida y la 
sangre, porque se carga uno de cadenas cuando menos lo desea. Ahora me doy cuenta qué es eso del fuego de 
amor de que hablan los poetas eróticos, y me doy cuenta, cuando tengo necesariamente que cortarlo de mi vida 
para no sucumbir. Es más fuerte [de lo] que yo sospechaba. Si hubiera seguido alentándolo, habría acabado con 
mi corazón. Tú nunca me habías visto más amargo, y es verdad. Ahora estoy lleno de desesperanza, sin ganas 
de nada, tullido", etc. 
46 Marie Laffranque, Les idées esthetiques de F. G. L., op. cit., p. 216. 
47 Gustavo Correa, La poesía mítica de F. G. L., op. cit., p. 179. 
48 Cfr. M. García-Posada, Lorca: Imerpretación de «Poeta en Nueva York», op. cit., p. 68 y ss. 
49 Richard Predmore, Los poemas neoyorquinos de García Lorca, op. cit., p. 75 y ss. 



La mirada andaluza de Lorca (Poeta) en Nueva York 221 

ocurrido a los jinetes de las Canciones y de Poema del cante jondo, a Mariana Pineda, o a 
Soledad Montoya en el Romancero, sabe ya Lorca «que las cosas / cuando buscan su cauce 
encuentran su vacío» . Sobreviene, en consecuencia, la melancólica rememoración del 
paraíso de la infancia, porque, entonces, "Aquellos ojos míos de mil novecientos diez / no 
vieron enterrar a los muertos, / ni la feria de ceniza del que llora por la madrugada, / ni el 
corazón que tiembla arrinconado como un caballito de mar" (p. 131), en 1910 (intermedio); 
y la rememoración introduce, emotivamente, un lamento elegiaco en los versos del Poema 
doble del lago Edem: "¡Ay, voz antigua de mi amor,/ ay, voz de mi verdad;/ ay, voz de mi 
abierto costado, / cuando todas las cosas manaban de mi lengua / y el césped no conocía la 
impasible / dentadura del caballo!" (pp. 173-174). Pero la voz antigua y verdadera de ese 
amor ha sido cercenada y el poeta exigirá, en el mismo poema, su libertad, su amor 
humano; como lo pedirá también , en el poema Tu infancia en Mentan, con grito desgarrado 
de protesta: "¡Oh, sí! Yo quiero. ¡Amor, amor! Dejadme. / No me tapen la boca los que 
buscan / espigas de Saturno por la nieve / o castran animales por un cielo, /clínica y selva 
de la anatomía" (p. 136). Los paradigmas, pues , tensionados en la lucha antitética 
amor/represión, libertad/autoridad, vida/muerte ... , como puede apreciarse, se reiteran una y 
otra vez. Lo importante para nuestros propósitos, sin embargo, no es tanto este amor que, 
por su peculiaridad sexual, sufre la marginación y la condena de la moral burguesa 
imperante, cuanto la crisis de identidad que conlleva. Y es de nuevo una mirada andaluza la 
que busca, entre la arquitectura extrahumana y el ritmo furioso de Nueva York, los referentes 
que favorezcan la recuperación de la identidad perdida y logren subvertir la soledad en que se 
anega. Veamos algunos de estos referentes que, sin embargo, la realidad neoyorquina 
estrangula de manera insensible y reiterada. 

Lorca procede de un contexto rural caracterizado por un tipo de estructura agraria y por la 
existencia de pequeñas ciudades, lo que contrasta con el nivel de industrialización y con la 
megápolis norteamericana. El panerotismo lorquiano, que tiene mucho -o todo- de 
panteísmo, de comunión erótica con la Naturaleza, es un rasgo enraizado en su origen 
andaluz (y que con él comparten otros muchos autores andaluces); ya Ortega y Gasset, en su 
Teoría de Andalucía, había destacado esta especie de panteísmo del pueblo andaluz como un 
rasgo configurador de su personalidad al escribir: "Vive, pues, este pueblo referido a su 
tierra, adscrito a ella en forma distinta y más esencial que otro ninguno"5º. El mismo Lorca, 
en declaración recogida en 1934 por José R. Luna, confiesa: "Amo a la tierra. Me siento 
ligado a ella en todas mis emociones. Mis más lejanos recuerdos de niño tienen sabor de 
tierra. La tierra, el campo, han hecho grandes cosas en mi vida" (II: 1058). Pero este amor a 
la tierra y al campo choca frontalmente con la realidad desnaturalizadamente urbana de Nueva 
York en la que "no habrá paraíso ni amores deshojados" (p. 134, La aurora) y donde el poeta 
lamenta, en Nueva York. Oficina y denuncia, haber "venido para ver la turbia sangre" (p. 
204). Desde esta ligazón a la tierra, y para preservar a Stanton de esas monedas que "en 
enjambres furiosos /taladran y devoran abandonados niños" (p. 132, La aurora), es por lo 

50 José Ortega y Gasset, "Teoría de Andalucía" , en Andalucía, sueño y realidad. Granada, Biblioteca de Cultura 
Andaluza, 1984, p. 244. 



222 Ángel Estévez Molinero 

que le pide, en el poema titulado El niño Stanton: "Stanton, vete al bosque con tus arpas 
judías, / vete para aprender celestiales palabras / que duermen en los troncos, en nubes, en 
tortugas, / en los perros dormidos, en el plomo, en el viento, / en lirios que no duermen, en 
aguas que no copian, /para que aprendas, hijo, lo que tu pueblo olvida" (p. 180). Lo que 
Lorca, añadimos, no ha olvidado. La gran metrópoli de Nueva York, en cualquier caso, no 
es el espacio apropiado para la realización del ser humano ni para contrarrestar los efectos de 
la crisis de identidad que asola al poeta, porque aquí "La luz es sepultada por cadenas y ruidos 
/en impúdico reto de ciencia sin raíces" (p. 134, La aurora), luego no es referente válido 
para afirmar sus señas de identidad. 

Tampoco encontrará en Nueva York el componente sagrado tan característico de la 
cultura andaluza, pues, como expresa en la Oda a Walt Whitman, "aquí la vida no es noble, 
ni buena, ni sagrada" (p. 220). En este sentido, la solidaridad con los negros, además de su 
comprensión simpática por marginados, hay que entenderla, porque "ellos -como precisa 
Lorca- ejercen enorme influencia en Norteamérica y, pese a quien pese, son lo más espiritual 
y lo más delicado de aquel mundo"51 ; pero, en contrapunto negativo, el mismo Lorca 
subraya "el dolor que tienen los negros de ser negros en un mundo contrario, esclavos de 
todos los inventos del hombre blanco y de todas sus máquinas" (!bid. p. 114). La imagen de 
Wall Street, desde este punto de vista de la espiritualidad, es definitivamente concluyente, 
pues "en ningún sitio del mundo se siente como allí la ausencia total del espíritu" (!bid 
p.118). Los poemas, en fin, que señalan, desde el título, la Huida de Nueva York, se 
subtitulan significativamente Dos valses hacia la civilización, lo que implica rechazar como 
civilización todo lo que deja atrás, es decir, la violenta pesadilla de la gran metrópoli. Y 
ahora comprendemos mejor, tras la visión del mundo desnaturalizado, deshumanizado, 
materialista de la megápolis neoyorquina y de la civilización anglosajona, su explosión de 
júbilo cuando "el barco se aleja y comienzan a llegar, palma y canela, los perfumes de la 
América con raíces, la América de Dios, la América española. ¿Pero qué es esto? ¿Otra vez 
España? ¿Otra vez la Andalucía mundial?" (/bid. p. 124. Eso es: la contigüidad -tan unitaria 
como diversa- de la América española, de España y de la Andalucía mundial, que conforma 
el subespacio de la civilización latina versus el que corresponde a la civilización 
anglosajona. Desde esta perspectiva, la mirada que ha verbalizado la realidad neoyorquina 
necesariamente había de ser negativa, pesimista, de protesta y denuncia, de rebeldía formal, 
de apocalipsis y vaticinio, porque esa mirada era una mirada andaluza -y, por contigüidad 
contextual y subespacial, latinoamericana y española-, trasladada a un subespacio cultural 
antinómico52 en el que, como certifica el propio Lorca, "Nadie puede hacerse una idea [de] la 
soledad que siente allí un español y más todavía si éste es un hombre del sur"53 . 

51 Federico García Larca, "Un poeta en Nueva York", en Poesía, op. cit., p. 113. 
52 Consideramos, claro está, que el espacio del texto adquiere significado sobre el fondo de una imagen del 
mundo, cuya construcción organizan "los modelos históricos y lingüísticos del espacio'', según Yuri M. Lotman, 
Estructura del Texto Artístico, op. cit.; remitimos al mismo libro para la interrelación que suscitan los códigos 
antinómicos y los subespacios modelizados según tales códigos. 
53 Federico García Larca, "Un poeta en Nueva York", op. cit., p. 120. 




