http://dx.doi.org/10.12795/PH.19961997.v11.i01.12

FORMAS DE LA RELIGIOSIDAD EN LA
LITERATURA ALEMANA ANTIGUA

Fernando Magallanes Latas

This article presents an analysis of German religious literature from its origins to the Baroque,
while it holds a classification from the point of view of textual typology. The issue is also seen
taking as a starting point the concept of irrationality, connecting it with that of theological
rationality. The purpose is to show not only the absence of antinomy but also the perfect
compatibility of both principles when religious literature is dealt with.

Cuando nos referimos a literatura alemana antigua no pensamos Unicamente en aquella
primigenia del alborear lingiiistico alemdn, sino en toda una fase de la historia cultural y
literaria que culmina en la Ilustracién, en el siglo XVIII como momento inicial de una auténtica
y autéctona expresion artistica de cufio netamente alemédn que se irradia hacia el exterior
proyectando desde entonces valores estéticos e influyendo en otros entornos del mundo
occidental. Edad Media, Renacimiento y Barroco son por tanto etapas de esa cultura que
llamamos antigua por dos motivos: en primer lugar, porque hasta finalizar el XVII la
dependencia respecto del extranjero es bien patente desde el Alexanderlied, de mediado el siglo
XII, con el que da comienzo la penetracién cultural francesa en Alemania, pasando por toda
una serie de siglos receptivos al humanismo italiano, la literatura inglesa o la picaresca
espafiola; y, en segundo lugar, porque la pervivencia de lo medieval en las primeras centurias
de la Edad Moderna es evidente en una sociedad alemana que no alcanza el desarrollo de los
paises de su entorno sino hasta épocas més tardias.

Pues bien, en gran medida, la produccién literaria alemana en esa primera fase de su
desarrollo se halla estrechamente vinculada a lo religioso, de la misma manera que
-singularmente en el medievo- sucede con los demds paises europeos. Y la religién no es sino
una via de comprensién y postura ante la realidad, en principio, préxima a lo irracional. Sin
embargo, este término y el concepto que encierra dista bastante de poder ser captado de manera
univoca, en concreto en el caso de la materia que nos ocupa: la literatura religiosa.

Ciertamente, lo irracional es objeto apropiado de los estudios filoséficos, y asunto
escurridizo por su propia naturaleza. En efecto, una de las explicaciones de la racionalidad que
ofrece la Filosofia es aquella que dice que la racionalidad existe cuando se expresan
“proposiciones, principios, creencias, etc.” de forma que “son racionales tales o cuales
proposiciones, principios, creencias, etc.” Pero, acto seguido, -y como si se entrase en propia
contradiccién- se reconoce que esto es “dogmatico y, paradGjicamente, irracional, porque no se

1.S.S.N. 1132-0265 PHILOLOGIA HISPALENSIS 11 (1996-7) 167-179



168 Fernando Magallanes Latas

ofrecen criterios mediante los cuales se adoptan tales o cuales proposiciones, principios,
creencias, etc.”

Parrafos como el citado vienen asi a confirmar ya de entrada lo resbaladizo o escurridizo,
como decia, de toda temética que verse sobre lo irracional. Pese a ello aqui, al hablar de
literatura religiosa, es posible suavizar la dificultad intrinseca de un concepto tan etéreo, como
es lo irracional, porque lo vamos a entender naturalmente referido a la emotividad que, en
mayor o menor medida, domina sobre el aspecto conceptual, es decir, racional, de la obra
artistica. O, dicho de otra manera, el predominio de lo sentimental -el amor, por ejemplo, que
se mueve por caminos de lo irracional-, sobre lo intelectual, que transita por la senda de lo
racional.

Y en la obra artistica religiosa, que es una buena parte de la literatura producida en
Alemania desde los origenes del quehacer literario hasta el siglo XVII incluido, el peso que se
reparten ambos formantes es muy distinto segin los momentos de la historia literaria. Asi,
aspectos sobresalientes relativos a la literatura religiosa aproximan al tema de lo irracional
entendido -segtin lo dicho- como sutilidad expresiva nacida de la sensibilidad emocional >

Para su ejemplificacién, el &mbito aleméan proporciona sobradas fuentes y amplio caudal de
informacion, lo cual no excluye la eventual referencia al entorno préximo de lo espaiiol, con el
fin de resaltar paralelismos pero sin ningin afdn de confrontar dos fenémenos literarios, y lejos
por tanto de cualquier sujecién rigida a la comparatistica.

Claro estd, porque resulta evidente, que un titulo como el propuesto tan sélo permite, en el
breve espacio de unas péginas, revisar algunas cuestiones de interés; por eso no es el pormenor
de la concreta obra literaria o 'de un determinado autor lo que aqui interesa, sino el
detenimiento en un concepto, lo irracional, aplicado a un campo més vasto -un tipo de
literatura con caracteristicas propias, como es la religiosa- porque es eso precisamente lo que
puede dar pie para intentar abarcar el asunto desde perspectivas méas generalizadoras. De ahi
que sea obvio que ni el detalle preciso ni el dato concreto puedan tener cabida en este
momento; ni tampoco interesan excesivamente, pues lo que importa aqui es el fenémeno
literario religioso en si y en un preciso mundo cultural, el alemédn, pero que participa de
similares fuentes de enriquecimiento de las que se nutren otros espacios culturales europeos,
como lo es -y ciertamente de no nimia importancia- el Cristianismo.

Por supuesto, el tema que nos ocupa es amplio; sin duda excesivo, porque ubérrima es la
literatura de la que hablamos y porque nada menos que en el lapso de tiempo de la historia
cultural de la época denominada antigua lo religioso planea de manera omnipotente. No hay
mds que volver la mirada hacia la Edad Media -y no ya s6lo en Alemania, sino en Europa- para
confirmar que en gran medida la literatura no es sino expresion escrita del hecho religioso.

! José Ferrater Mora, Diccionario de Filosofia de Bolsillo I-Z. (Madrid: Alianza Editorial, 1989) P. 659.

? Por evidentes razones de espacio, y siguiendo un criterio basado en la dimensi6n poética de la diversidad textual que
ofrece el panorama alemén escrito del medievo, no entran aqui en consideracién textos menores; asi, del amplio
panorama de lo religioso en sus variadas manifestaciones textuales durante la etapa medieval alemana se exceptia toda
la llamada “Kirchliche Gebrauchsprosa”, es decir, aquellos textos catequéticos de mds interés lingiiistico y cultual que
estrictamente literario, como son “Taufgelobnis”, “Beichtformel”, y las principales oraciones que comienzan a
difundirse, en variantes dialectales del aleman antiguo, por mandato de Capitulares que imponen el conocimiento de la
fe cristiana en los territorios alemanes.



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 169

Pero es que ademds, por lo que atafie a Alemania, finalizado el medievo, ya en época de
Reforma y Contrarreforma, la lucha religiosa invade buena parte de una literatura que, en los
distintos géneros, muestra con frecuencia el desapego de lo estético en textos literarios
convertidos en arma arrojadiza, a veces incluso en invectiva personal, contra todo un conjunto
de ideas religiosas o posturas particulares.’

Pero es mds, en Alemania la religiosidad de tipo mistico, con origen medieval, pervivencia
en el Humanismo e intensificacion en el Barroco, abona el terreno para el estallido idealista y
romdntico inexplicable de no haberse producido -junto a otros factores- el pietismo*
protestante, verdadera actitud irracionalista y punto de apoyo de la sensibilidad literaria de
fenémenos como la Empfindsamkeit o el irracionalismo del Sturm und Drang.’

Dicho esto, no estd de mds hacer una salvedad. A saber: lo irracional, que en principio
puede ser propio de literatura de diverso tipo, no es ni tiene por qué ser patrimonio, ni siquiera
distintivo o cualidad genuina de alguna literatura religiosa alemana, contrariamente a lo que a
primera vista pudiera parecer por la evidente conexién del contenido textual religioso con lo
escatolégico. En consecuencia, cuando el texto poético religioso se aproxima o entra en lo que
convencionalmente cabe ser calificado de irracional, en ocasiones la explicacién tal vez haya
de buscarse en el aspecto formal del texto, no en su tematica, en su contenido conceptual
siempre presente por mucha que sea la sutileza de la que el autor ha hecho gala a la hora de
componer la obra.

? Paradigmético al respecto es el poema Von dem grofien lutherischen Narren, de 1522, con el que Thomas Mumer
anatematiza a Lutero y su doctrina.

* El pietismo es una via de comprensi6n e interiorizacion religiosa a partir del sentimiento individual, surgida a finales
del siglo XVII en ambientes protestantes alemanes, y préximo por sus caracteristicas a la mistica. Figura sefiera es
Philipp Jakob Spener (1635-1705), quien funda en Frankfurt los Collegia pietatis o asambleas de creyentes fuera de la
Iglesia y contrarias a la ortodoxia eclesiastica, pues pensaban los pietistas que la Iglesia como institucién se habia
anquilosado. El pietismo tendrd su reflejo en una literatura de base religiosa o irracionalista que da prioridad al
sentimiento y se opone a la literatura ilustrada, como al Racionalismo en general. Junto a Spener, las personalidades
destacadas del pietismo aleman fueron: Ludwig von Zinzendorf (1700-1760), fundador de asociaciones religiosas
denominadas Wanderprediger y autor de cénticos religiosos misticos. Gottfried Arnold (1666-1714), quien sostenia que
cualquier organizacion eclesiastica de la Religi6n era una degeneracion de la fe, y por ello su fuente de inspiracién fue el
Cristianismo primitivo. En realidad estos pietistas lo que hicieron fue intensificar los ataques a la autoridad de la Iglesia
iniciados ya por intelectuales de la “Ubergangsphase” o “Vorrationalismus”, es decir, de la etapa de transicién del
Barroco a la “Aufkldrung”.

5 Antes de continuar, es preciso no obstante dejar claro que Religién se entiende aqui en su ya habitual sentido
restringido, segiin el concepto que transmite la Sociologia alemana del hecho religioso. Porque si a partir de las ciencias
sociales, por religién se entendia con Durkheim el conjunto de respuestas a los dilemas existenciales humanos capaces
de dar sentido al mundo, es claro que, de acuerdo con esa primera apreciacién, todos somos religiosos, porque todos nos
enfrentamos a la enfermedad, a la muerte y a la vejez. Pero, evidentemente, un concepto asi de lo religioso nos llevaria a
ampliar todavia mucho més la parcela literaria -de suyo ya extensa- a la que remitimos la cuestién de la irracionalidad.
Por eso, tratando de acotar, es preciso partir de Max Weber, natural de Erfurt, la ciudad en la que se formé Lutero, y
fundador de la Sociologia modema. Educado en un ambiente de tradicién pietista, Max Weber restringe tan amplio
concepto de religion, manifestado por su colega francés, al conjunto de creencias y rituales relativos a lo sagrado; y dado
que es un hecho cierto que, en todo caso y con independencia de creencias personales, la distincién profano-sagrado
reviste cardcter universal, es permisible hablar de literatura religiosa cuando la manifestacién literaria basa su razén de
ser y tiene su punto de partida en convicciones acerca de lo sagrado.



170 Fernando Magallanes Latas

Y la explicacién es bien simple, porque si al texto literario religioso subyace con frecuencia
un saber teolégico, ello es singularmente palpable en el dmbito literario alemén.® Pero atin hay
mds, no s6lo bajo el prisma de la ortodoxia institucional hablamos de racionalidad teolégica; en
una concepcién de historia de la cultura, la Religién ha de entenderse como definitivo paso
cualitativo hacia la comprensién de lo escatolGgico; porque supone la superacién de lo méagico,
y por lo mismo de cuanto ello comporta de actitud irracional e inexplicable, de mundos
maravillosos, y su sustitucién por planteamientos susceptibles de captacién racional.

Pues bien, a partir de estos presupuestos y las anteriores acotaciones asentadas en Teologia
dogmidtica y fundamental, hagamos hincapié en una linea cultural -la religiosa- y su
materializacién literaria dentro del panorama alemén antiguo: De la misma manera que la
filosoffa, el sentimiento amoroso, la leyenda o el hecho histérico, la Religion es motor de
creacion literaria. En ocasiones, incluso con ella se inicia la literatura; asi, en el mundo
germadnico el primer texto literario es una traduccién biblica a la lengua gética, realizada por el
sacerdote arriano Ulfilas. Y hasta tal punto ha sido la religién impulso creativo, que sin ella
practicamente ni siquiera habrfa habido produccién literaria en algunas zonas, como en la
correspondiente a la Alemania primitiva, mientras que en otras la ausencia de temadtica
religiosa habria significado un considerable empobrecimiento de la literatura del momento.

Asi, por ejemplo, sin rito religioso no habria surgido cudndo y de la forma en que lo hizo el
drama: representaciones del nacimiento y pasion de Cristo, partes de la misa, etc., que si en
Espafia se inicia con el Auto de los Reyes Magos, del siglo XIII, correspondiente al ciclo
navidefio, en Alemania las piezas glosadoras de la natividad y pasién aparecen ya siglos antes
cuando desde el IX y desde Suiza y Francia se extienden por Europa los Tropos, forma mas
perfeccionada de la Antifona existente ya desde el siglo III, y precursores de los Misterios de
comienzos de la Edad Moderna.

Pero es que ademis, la aparente irracionalidad del sentimiento religioso y su plasmacién en
la obra literaria es nada menos que el primer paso hacia el nacimiento y consolidacién de
auténticos géneros de las literaturas modernas occidentales. Pensemos en la autobiografia,
(existirfa hoy de no ser por el aporte cultural cristiano? Porque lo cierto es que fuera del mundo
cristiano occidental la posibilidad de encontrar textos literarios de tipo autobiografico no es
nada facil. Veamos, pues, la cuestién ejemplificando en los dos d&mbitos culturales ya aludidos:
Si, por ejemplo, los primeros brotes de autobiografia en Espaiia pudieran nacer con el
Arcipreste de Hita -si bien se trata de una cuestién tradicionalmente controvertida-, las

¢ Naturalmente, podrd objetarse en seguida que la Teologia no opera como las demés ciencias. En efecto, asi es; hay
puntos de partida incuestionables, inamovibles, bases indemostrables; pero es que precisamente en esto es en lo que
reside su especificidad. De no ser asi, hablarfamos de Filosofia o de Teorfa de la Ciencia. Sin embargo -como sabemos-
ello no significa imposibilidad de abordar racionalmente la materia religiosa; todo lo contrario, la misma Iglesia rechaza
el fideismo, y en consecuencia por Teologia se entiende en la concepcién cristiana: “la explicacién y desarrollo
cientifico -es decir, metodoldgico y sistemdtico- de la realidad de la revelacién divina patente a la fe, con el fin de
presentarla en lo posible como algo racional para el pensamiento humano.” < Diccionario de Teologia Dogmadtica.
Director de la publicacién Wolfgang Beinert. (Barcelona: Editorial Herder, 1990). Versién castellana de Claudio
Gaucho, de la obra de Wolfgang Beinert (dir.), Lexikon der katholischen Dogmatik. (Friburgo de Brisgovia: Verlag
Herder, 1987). P. 674> Y en cuanto a su dimensién teleolégica, “El fundamento y el centro de la teologia es la
revelacién de Dios en Jesucristo. Su objetivo particular es la inteligencia critica del contenido de la fe para que la vida
creyente pueda ser plenamente significativa.” <Diccionario de Teologia Fundamental. Dirigido por René Latourelle y
Rino Fisichella. Adapt6 la edici6n espaiiola Salvador Pié-Ninot. (Madrid: Ediciones paulinas, 1992) P. 1411.>



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 171

primeras muestras de al menos un subjetivismo estético en Alemania se encuentran ya en
Parzifal, especie de novela biografica de Wolfram von Eschenbach, del siglo XIII, e incluso tal
vez en el Ruodlieb, primer intento de novela de caballerias a mitad del XI. De modo que la
introspeccion sobre uno mismo o la descripcién intelectual del sujeto, como formas de
concebir el texto literario, de plantear la trama literaria, no tienen un origen casual. Es el
sentimiento de culpa cristiano, de indole personalisima y estrictamente privada, lo que mueve
todo un tipo de literatura que sin cesar discurre hasta la actualidad. No hay més que recordar el
titulo de los primeros escritos autobiograficos: Confesiones, ya en San Agustin, ya en
Rousseau, auténtico punto de arranque éste dltimo de la corriente autobiografica europea; y las
confesiones no son sino una modalidad de exteriorizacién del examen de conciencia que
postula la Religion.

En este sentido, cabe pues afirmar la presencia de un fondo religioso -si se quiere remoto,
pero en todo caso cierto- en buena parte de las literaturas occidentales desde el s. XVIII,
cuando la autobiograffa y el prerromanticismo empiezan a despuntar. Si a esto unimos la
religiosidad medieval como una constante literaria, que en paises como Alemania pervive en
cierto modo hasta finalizar el XVII, podemos decir que lo religioso se manifiesta de dos
maneras a lo largo de toda la historia literaria: como literatura propiamente religiosa por su
temdtica y finalidad, y como literatura laica pero en la que el sustrato religioso es més o menos
determinante.

Se trata en ambos fenémenos antes citados -la autobiografia y el prerromanticismo-’ de
profundos cambios en la cosmovision europea decimonénica, de un irracionalismo, por
oposicién al racionalismo, que encuentra su mds genuina expresion en el texto literario. Sin
embargo, desde que surgen las sociedades modernas se produce un retroceso de lo sagrado,
consecuencia de la racionalizacion de la cultura; de tal manera que el proceso de secularizacién
conlleva una rebaja de la significacién social de la institucién y practica religiosas. Bien es
verdad que a su vez la proliferacién de diversidad de cultos hace de la religién cuestién mas
personal que social.

Pero dejemos a un lado estos asuntos de aparicion relativamente reciente en la civilizacién
occidental y olvidémonos de la literatura a partir del XVIII; porque ademds, aunque en Espafia
ya se ha producido desde el Siglo de Oro, en Alemania es a partir de ese momento -el XVIII-
cuando se hace verdaderamente palpable la diversificacién del hecho literario; y ello sin
mencionar otros factores, como son nuevas cosmovisiones, y planteamientos ideolégicos y
politicos, explicativos de que la literatura religiosa pierda cierto protagonismo, pasando a
constituir hasta la actualidad una linea literaria, entre otras muchas.

Asi -volviendo al punto de partida-, a la eclosién irracionalista laica de la Europa
prerroméntica precede toda una etapa de racionalidad teoldgica, sustentada paradéjicamente en
una via de entendimiento del mundo préxima a lo intuitivo, a lo emocional, a lo irracional en
suma, como es la religion, por lo demds auténtico basamento social, cultural y literario de

7 Uno de tipo genérico o generolégico, como se quiera - aunque en realidad ninguno de los dos términos es apropiado a
la autobiografia, pues en ella de lo que hay que hablar es de estilo o forma textual més que de género-; el otro, -¢l
prerromanticismo- protagonista, junto a la inmediata corriente romé4ntica, de una radical transformacién de la
mentalidad europea.



172 Fernando Magallanes Latas

primera magnitud. Y la cuestién se hace mds compleja si nos detenemos en grandes vertientes
de la literatura religiosa, tales como la biblica y litirgica del medievo europeo, de indole mds
sociolégica; y la introspectiva y espiritual de los misticos alemanes del medievo tardio, de claro
sesgo psicoldgico.

Empezando por la primera, es un hecho sabido que toda la Edad Media no es sino un
inmenso mundo religioso; la literatura medieval en Alemania, como en el resto de Europa, es
literatura religiosa. Y ;cémo se manifiesta esa religiosidad en la literatura medieval? Pues en
forma de constante en la historia literaria, que si en nuestro pafs se hace patente desde casi el
primer testimonio literario con un personaje como el Cid que ora y se santigua, 0 mas atin
después en el Mester de Clerecia, en Alemania sucede algo similar. En efecto, alli, y en el
primer medievo, practicamente todos los manuscritos susceptibles de ser considerados
literarios -segiin concepciones estéticas actuales- transmiten contenidos religiosos, acusdndose
asf por tanto la religiosidad en un fenémeno literario de tal manera que sin ella éste serfa casi
inexistente. Y no sélo en los siglos iniciales de literatura alemana, es decir, durante la época
carolingia; también el resurgir de la literatura en aleman, tras el paréntesis latino del siglo X y
primera mitad del XI, estd determinado por la religiosidad: una literatura de fondo religioso que
aborda problemas sobre la fe con intencién de propagarla a través de una tematica biblica, o en
torno a disquisiciones teolégicas, y en la que el poeta hace uso de lenguaje solemne y
pragmatico.

Pero al mismo tiempo esa religiosidad se manifiesta con todo su dogmatismo desde el
momento en que la omnipresencia de lo religioso impide que a nadie se le ocurra otros
planteamientos diferentes o caminos de comprensién de la realidad ajenos a la via de lo
sagrado. Consecuentemente, el texto literario se propone codificar, con resultado practico
aplicable a la vida diaria, el amplio mundo simbélico de la creencia religiosa, surgiendo asf la
ejemplaridad como nota distintiva, de la que son buen testimonio los Bispel, al igual que en
Espaiia hacen los Exempla de Berceo o de Don Juan Manuel en su Conde Lucanor. Lo cual no
es mas que un detalle de la amplia funcién moral de una literatura que seculariza los
procedimientos y recursos retdricos de la oratoria sagrada, dando lugar con ello a la aparicién
de importantes géneros literarios, como el sermdn u otros textos asimilados, tales como el
Muspilli del siglo IX en Alemania, que viene a ser un sermén de penitencia y llamada de
atencion acerca de las postrimerias o novisimos, es decir, muerte, juicio, infierno y gloria.

En definitiva, es la misién de instruir en la doctrina cristiana la que provoca todo un caudal
de literatura religiosa, eficaz medio de resistencia contra el paganismo, de apartar a las gentes
de la Alemania originaria de la poesia oral de procedencia germdnica primitiva, como también
era medio de contrarrestar los relatos juglarescos, en el caso espafiol. A la literatura se le
encomienda la tarea de hacer ver a las gentes el “sic transit gloria mundi”, sobre todo a partir
de Cluny con una literatura religiosa que observa la vida terrena desde la perspectiva teoldgica,
y cuya finalidad dltima es la salvacidn; la brevedad de la vida, lo fiitil de la existencia terrena,
se convierte en maxima de casi toda la literatura religiosa: es el recuerda que has de morir,
como reza el Memento mori aleméan, la idea que machaconamente se repite en la literatura
an6nima y en la mayor parte de las obras de autoria conocida, como el Erinnerung an den Tod
del fraile austriaco del siglo XII, Heinrich von Melk, ejemplo de auténtica actitud de oposicién



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 173

al mundo; mensajes y posturas algo comparables en cierto modo por su trasfondo a lo que
siglos mds tarde dir4 en nuestro pais Jorge Manrique en las Coplas por la muerte de su padre.

Pero también en el medievo, y junto a esa apreciacion de la realidad a partir de la dptica
religiosa, se produce literatura més sutil, mds emotiva o impregnada del elemento maravilloso
dentro del hecho literario religioso. Asi lo corrobora la especial insistencia en la gineolatria; de
manera que en Alemania, cuando lo profano empieza a sobresalir con un cierto protagonismo,
y en la mayoritaria literatura religiosa predomina la linea pesimista de una visién negativa del
mundo, surge con fuerza y apreciable nivel artistico una lirica mariana que canta a Maria en la
liturgia y en la literatura. También en Espaifia contamos con sobrados ejemplos al respecto
desde la Edad Media y mds atin en lo sucesivo.

Caso similar es el de la hagiografia, de lo que si ya en Berceo tenemos un buen ejemplo,
antes incluso en Alemania el poeta anénimo canté a San Jorge, San Pedro® y otros, no tanto al
estilo biografico cuanto al del canto de extraordinaria hermosura y emotividad, que hizo de
algiin texto® rdpido objeto de traduccién latina a fin de dar ya entonces la mayor proyeccién
posible a aquellas muestras de belleza literaria. Y es que la preferencia por el canto
hagiografico tiene su explicacion en el cardcter carismatico del hagiografiado; en efecto, el
carisma -término, por cierto, teolgico-, es decir, las extraordinarias dotes personales del
personaje biblico, del santo, hacen de €l figura digna de culto, modélica para los demds, y lo
convierten en el medievo en uno de los grandes protagonistas del texto literario, junto al héroe
o al cortesano.

En sintesis, toda la ensefianza y didactismo medieval se hallan bajo la atmésfera teoldgica;
y la literatura, ya sea parafrasis biblica o exaltacion lirica, estd ligada a esa atmdsfera de estricta
racionalidad teol6gica. Y Alemania es especialmente paradigmatica en el tema que nos ocupa,
pues en general las primeras manifestaciones de literatura biblica y litirgica de cufio
racionalista-teol6gico, que son el principio del fenémeno literario en aquel pafs, expresiones
muy primitivas y previas todavia al nacimiento de las literaturas romadnicas, son claro
exponente de que lo irracional ni es ni tiene por qué ser consustancial a la literatura religiosa.
De tal manera que incluso no seria exagerado etiquetar esa inicial fase literaria alemana con
notas distintivas que poco tienen que ver con lo que normalmente entendemos por
irracionalidad cuando hablamos de un texto literario.

Asi, esa literatura religiosa alemana, cuando no es s6lo estricta traduccién del texto biblico,
se aproxima a lo descriptivo y explicativo, de lo que es buena muestra el Liber Evangeliorum
de Otfrid von WeiBenburg; y tal rasgo de descripcién es perfectamente explicable por cuanto
es una literatura que se ocupa con notable interés en presentar la biblia y el ritual cristiano a los
pueblos paganos centroeuropeos. Mas ello no excluye cierta sutilidad en la expresién cuando
se abordan, por ejemplo, temas delicados por su dificil asimilacién por parte de las gentes de
pueblos de la Alemania originaria, cuya mentalidad estaba atin muy préxima a lo que habia
sido el mundo germénico primitivo, cuestién ésta que tuvo en especial consideracién el

¢ Importantes poemas medievales en antiguo alto alemén, el Georgslied, muestra de leyenda hagiogrifica del 900
aproximadamente; y el Petruslied, ejemplo de canto eclesidstico, el m4s antiguo en alemén y de una fecha en torno a la
citada para el anterior.

9 Es el caso de Galluslied, conservado exclusivamente en una traduccién al latin realizada por Ekehard IV de St. Gallen.



174 Fernando Magallanes Latas

desconocido -y controvertido en la investigacién filoldgica- adaptador del Nuevo Testamento a
la lengua e idiosincrasia de los antiguos sajones, obra que conocemos con el nombre de
Heliand.

Carece ademds, la literatura religiosa medieval alemana, de nota personal, de proyeccién
del poeta en el texto; y ello por dos razones: en primer lugar, porque el poeta no se considera
todavia digno de figurar ni de inmiscuirse en lo que escribe; lo que acarrea la anonimia
generalizada. Y, en segundo lugar, porque aquella literatura religiosa cumplia una funcién
extraliteraria al tener como meta evangelizar el territorio; en consecuencia, la subjetividad
todavia no interesaba, era incluso inimaginable. Situacién que persiste en siglos subsiguientes,
diferencidndose el texto literario alemén de su coetdneo espaiiol en el que -cierto que de forma
aislada- hay ya sin embargo atisbos de un incipiente tono personal desde Berceo y el Arcipreste
que enlaza con Santillana y Juan de Mena ya en el XV. Aunque serd ya a partir del
Renacimiento cuando, con frecuencia sobre todo en literatura religiosa, el detalle personal,
sigularisimo del poeta, su experiencia individual, dé colorido a una temética reiterativa; cosa
que en Alemania se producird con mayor retraso, si se exceptian las composiciones de tipo
mistico.

Por ultimo, en esta fase literaria a la que nos estamos refiriendo, primitiva dentro de la
etapa denominada antigua, la literatura en Alemania es -segtin acabamos de apuntar- verdadera
literatura de adaptacién: adaptacién del texto sagrado a una forma de sentir y a una cultura que
procede del germanismo primitivo; y la adaptacién tiene lugar respondiendo esa literatura
religiosa medieval a actitudes calculadas que emanan del poder politico carolingio que asume y
hace suyos los objetivos de la Iglesia.

Ambeas instituciones -la Corte Imperial y la red de monasterios y abadias entretejida en
territorio alemédn a modo de estratégica infraestructura que actualizaba entre los germanos las
directrices de Roma-, para cristianizar la zona, propician un tipo de literatura en lengua
verndcula que, aparentemente -como con frecuencia puede suceder en literatura religiosa-
ofrece un contenido irracional. E incluso, otro tipo de manifestaciones poéticas mas préximas
al pueblo, a la creacién de carécter colectivo, las llamadas “Bendiciones”", rompen asimismo
la antinomia irracional-racional; se trata de textos breves similares a férmulas de conjuro
paganas pero a partir de planteamientos cristianos que, plasmados por escrito en el siglo X,
pervivieron muchos siglos en la cultura popular destacandose asf la trascendencia que para las
gentes de aquella recién cristianizada regién centroeuropea tenia la invocacién como remedio
frente a los reveses de la naturaleza.

En definitiva, es tal la fuerza y presencia del hecho religioso conformador de la literatura
vernicula alemana que, junto a la omnipresencia del latin, la lengua popular -el alemén- se

1% Las “Segensformeln” proliferaron extraordinariamente porque eran recursos muy similares en su estructura a los
sortilegios magicos empleados en el ritual pagano de los germanos, todavia arraigados en la mentalidad de los pueblos
de la Alemania primitiva. Aquellas férmulas, herederas -por su parentesco estructural- de ritos magico-mitico-
misteriosos basaban su fuerza en la palabra, sustituta ahora del signo rinico. Entre otras, algunas de las més
significativas son: Wurmsegen, con paralelismos en antiguo indio y en el d4mbito bajo alemén, contra determinadas
enfermedades; Wiener Hundesegen para proteger a los perros de caza de lobos y ladrones; Lorscher Biennensegen para
que las abejas produzcan miel; Ziircher Hausbesegung para protegerse contra el diablo; Strafburger Blutsegen cuya
finalidad es contener hemorragias; Ad equum errehet para la curacién de caballos; Gegen Fallsucht contra la epilepsia.



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 175

convierte en auténtico vehiculo de la institucién eclesiastica y en avanzadilla de la actividad
misionera."

Pasemos ahora a la segunda vertiente: la introspectiva y espiritual de los misticos. El
misticismo tiene su gran momento en nuestro pais en una etapa de extraordinaria creatividad
que recorre todos los ambientes, y naturalmente el eclesidstico con la relevancia de 6rdenes
religiosas de dominicos, jesuitas, etc. Por lo demds, grandes escritores renacentistas y del Siglo
de Oro cuentan con indudable bagaje teoldgico, e incluso alguno de nuestros mds insignes
escritores se ocupa de toda clase de temas religiosos. A su vez, la poesia religiosa abunda tanto
en esa época como cualquier otro género.

En Alemania, aunque la situacién politica, social y cultural en esa etapa difiere bastante de
la espaiiola, en el plano de la literatura religiosa es de destacar un antidogmatismo renacentista
empefiado en indagar por otras vias distintas de la escolastica tradicional, y en rebatir
posiciones de la Iglesia, si bien en principio -y hasta la llegada de Lutero- sélo en lo que a
aspectos formales se refiere, nunca cuestionando el dogma, es decir, fundamentos esenciales de
la Religién.

Sin embargo, en seguida y ya durante todo el periodo barroco la literatura religiosa se
diversifica como consecuencia de la lucha reformista y contrarreformista, aspecto este ultimo
en el que Espafia también hard su contribucién. El teatro de jesuitas y benedictinos en
Alemania, y con €l buena parte de la produccioén literaria del momento, se convierte en arma al
servicio de la idea religiosa, motivo de lucha y enfrentamiento entre la postura tradicional y la
innovacién de la Reforma.

Pues bien, éstos afios en los que simultdneamente la mistica llega a su apogeo en Espaiia, y
aunque no tan destacada se da también en Alemania, abonan el terreno para que en este dltimo
pais se inicie hacia finales ya del XVII el pietismo: aquella similar via de interiorizacién
religiosa que ejercerd apreciable influencia en cultura y literatura posterior. Pero el origen de lo
mistico se inicia en Alemania muy tempranamente y con consecuencias literarias de primer
orden; porque la religiosidad mistica del medievo alemadn va a introducir pluralidad de factores
de especial relieve que suponen extraordinario enriquecimiento de la literatura en lengua
alemana: de un lado, y junto a todo un mundo de éxtasis visionario de personajes de
procedencia dispar, la gran figura del misticismo -Eckhart- significa ya la combinacién de
filosoffa y literatura, algo relativamente frecuente -desde entonces y hasta hoy- a lo largo de la
historia literaria alemana. En efecto, es una explicacién o exposicién del dogma a la manera
filos6fica de un neoplatonismo lo que verdaderamente hace el padre del misticismo medieval
alemédn con més que notable influjo en su época. Pero, de otro lado, las experiencias misticas
de moradores de conventos y, sobre todo, la obra del citado Eckhart, y de sus continuadores,
Seuse o Tauler, conforma nuevos estilos, nuevas formas de escribir propias de un incipiente
género epistolar, por ejemplo, y, en definitiva, da consistencia por primera vez a la prosa
alemana. Es asf una forma de religiosidad, la de tipo mistico, la que contribuye definitivamente

I Cfr.: “Deutsch als Missions- und Kirchensprache”, en: Dieter Kartschoke, Geschichte der deutschen Literatur im
friihen Mittelalter. (Miinchen: dtv, 1990)

12 Véase sobre la cuestion el epigrafe “Visionen”, en: Achim Masser, Bibel- und Legendenepik des deutschen
Mittelalters. (Berlin: Erich Schmidt Verlag, 1976)



176 / Fernando Magallanes Latas

nada menos que al establecimiento y consolidacién de una prosa en lengua alemana, que de
alguna forma tendrd su continuacién en otras manifestaciones literarias religiosas mds
combativas ya en tiempos de la Reforma.

Los inicios del misticismo en Alemania corresponden, por tanto, a la fase tardfa del periodo
medieval; fase cuya literatura en lengua alemana no ha merecido igual intensidad en su estudio
como el resto de la produccion literaria alemana en ese milenio®, y en la que se habla de
decadencia estética, a mi juicio de manera errénea, pues si bien ha quedado atrds la época
cortesano-caballeresca, es decir, el gran momento de la literatura medieval alemana, es ahora
cuando se produce auténtica dispersion de géneros literarios nuevos, temas y estilos que seran
la base del lenguaje poético y literario alemén. Y, dentro del fenémeno literario religioso, es
ahora el drama con escenas litirgicas ya mucho mds desarrolladas una de las grandes
aportaciones del momento, ademas precisamente de la mistica, esa corriente de interiorizacién
religiosa pionera en Europa por su originalidad. A la literatura mistica del medievo tardio se
debe ademds el enriquecimiento de la lengua literaria alemana por el cimulo de imagenes,
metaforas y simbologfa que aporta, junto a todo un caudal de términos abstractos denotativos
de los procesos internos experimentados en la vivencia mistica.

Evidentemente, no es cuestién aqui de matizar respecto del fenémeno mistico, pero si de
mencionar -para el tema que nos ocupa- esa especial forma literaria de religiosidad, que
coexiste paralelamente junto a otra literatura religiosa durante buena parte de la fase que
denominamos antigua. Naturalmente, sabemos que misticismo no equivale a cristianismo; de
hecho es una singular forma de devocién interconfesional, que en el dmbito cristiano adopta
formas peculiares. Por misticismo, pues, se entiende un singular estado psicoldgico, en
ocasiones irracional a los ojos del lector del texto literario, racional segiin el punto de partida de
una fe arraigada, que opta por la contemplacién profunda de lo divino como forma existencial;
en si lo mistico es por lo tanto una metaffsica que, aunque no se le oponga, difiere de la
teologia dogmatica.

Por eso la actitud mistica, cuando se intenta transmitir por escrito, puede conducir a una
forma irracional de expresar en el texto literario un convencimiento teoldgico racional. Porque
el mistico es aquél que, realizando un extraordinario ejercicio de voluntad, obtiene un don
divino consistente en la unién metafisica con Dios; es decir adquiere el conocimiento directo
de Dios por via sobrenatural, no racional. De tal forma que, desde el convencimiento o
racionalidad teolégica, y tras un proceso psiquico, se llega a la irracionalidad del éxtasis,
estadio ultimo que el poeta pretende transmitir en su texto literario. Y es irracional porque nace
de la fuerte voluntad de unién con la divinidad por via del amor, de manera que el fin
perseguido por el mistico es la fusién de alma y Dios. Para ello, el poeta mistico vislumbra
estados de perfeccion y atributos del ser inaprehensibles por via racional. Pero esto, ;c6mo lo
percibimos nosotros?, jcémo captamos el significado irracional o simbolizado del texto
mistico? Pues -de igual modo que se ha dicho para otros tipos de poesia de apariencia

13 Véase al respecto una de las mejores obras publicadas sobre la literatura del final de la Edad Media alemana:
Wentzleff-Eggebert, F.-W., Deutsche Literatur im spdten Mittelalter, 3 vols., Reinbeck 1971; y, sobre el fenémeno
mistico en concreto y en la misma época, del mismo autor: Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und Neuzeit, Berlin
1969.



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 177

fuertemente irracional- por medio de asociaciones que captamos emotivamente, no
l6gicamente.™ Y si eso es asi es porque el impulso mistico es siempre irracional. Y de ahi que
al autor de un poema de fuerte carga simbdlica -como bien puede ser el de un texto mistico, en
el que se utiliza el simbolo como herramienta fundamental- pueda sucederle lo que se ha dicho
para similares casos de poesfa profana: que incluso ignore el significado conceptual de su
escrito, sin que ello presuponga necesario desconocimiento de lo que expresa de manera
intuitiva.”

Claro esta que esto ha sido motivo de discusién en la critica literaria, polémica en la que no
se va a entrar aqui porque, aparte de conducirnos por caminos especulativos interminables, las
diversas posturas que se pueden tomar al respecto no hay manera de reducirlas a la
unanimidad, cosa por lo demds natural en el plano puramente teérico.

Por su evidente interés, una breve incursién en el asunto no estd sin embargo de mads.
Carlos Bousoifio ha dicho que “La poesfa mds aparentemente irracional (...) lleva (...) en su
seno, como sustentdculo, un conglomerado de significacion perfectamente pensable desde el
plano 16gico”. A tal aserto se ha respondido igualmente manifestando radical oposicién: no;
hay poemas carentes “en absoluto de sentido asequible a la razén”, sélo tienen “sentido
poético”; “el significado de esos poemas no tiene posible reduccién conceptual” porque en
ellos no es posible “abreviar” en un concepto la emotividad poemadtica.® Quienes inician el
debate, contraatacan: si es posible; todo se puede enunciar de manera inteligible -racional,
dirfamos- tras el andlisis, o sea, tras el estudio y diseccion del texto.

Pues bien, esto mismo lo podemos aplicar también a la originaria concepcién del simbolo,
tan utilizado en la literatura religiosa, y sélo en parte concomitante con lo que muchos siglos
después se entenderia por poesia simbolista en la acotacion del sentido que
Papadiamantopoulos, es decir, Jean Moréas, da al término simbolo, de nueva acufiacién en el
declinar decimonénico: “La poesia simbolista es enemiga de lo didactico, de lo declamatorio,
de la falsa sensibilidad, de la descripcién objetiva”;"” claro estd que lo que aqui se pretendia era
el distanciamiento y oposicién al realismo, positivismo y cientifismo de la época, pero
perviviendo -eso si- el rasgo originario de lo simbélico: el misterio, o sea, lo irracional como
forma de enfrentarse al mundo. Y la forma de aproximarse al misterio es la ininteligibilidad de
un texto débil en relaciones légicas que sélo quiere ser sugestivo y arrastrar hacia los dominos
del ensuefio.

Pero, hay que insistir: quede en el aire esta cuestion, porque ademds el término “simbolo”
ha adquirido hoy diversidad de connotaciones al hacerse polisémico, con infinidad de
aplicaciones en mds de una rama del conocimiento: lingiifstica, semi6tica, etc., y que no vienen
al caso. De lo que aqui se trata es de recordar el simbolo como recurso literario préximo a la
metifora o, mejor, a la alegoria, es decir, con su originaria y tradicional funcién especialmente
desarrollada en la literatura religiosa desde muy antiguo.

14 Cfr.: Carlos Bousofio, Teoria de la expresion poética, v. 1. (Madrid: Gredos, 1976) P. 196.
!5 Idem, p. 39.
16 Idem, v. II, pp. 142-143.

17 Carlos Pujol, “Baudelaire y los simbolistas”, en: Historia universal de la literatura, v. IV, La literatura del siglo XIX.
(Barcelona: Orbis-Origen, 1982) P. 247.



178 Fernando Magallanes Latas

Dejando fuera, por tanto, el plano teérico que nos desvia por otros derroteros, hay que
concluir que la literatura mistica -y por tanto toda esa forma también de religiosidad reflejada
en textos de “literatura visionaria” del medievo alemén- no es sino una plasmacién en forma
artistica de la racionalidad teol6gica, porque precisamente con el juego del lenguaje el poeta
religioso utiliza el simbolo como eficaz instrumento de transmisién de conceptos. Y es natural;
no en vano el simbolo como recurso literario, incluso el término que lo designa, nace con la
literatura religiosa all4 por el siglo IV y se convierte en habitual modo de expresién de los
ambientes cultos durante todo el medievo, haciendo de nexo de unién entre irracionalidad
literaria y racionalidad teoldgica. Recuérdese -por establecer algin paralelismo clarificador- el
caso de algin poeta de nuestro entorno cultural -como San Juan- que refleja por escrito su
€xtasis mistico sin intencién de publicar o -a lo sumo- pretendiendo dar a conocer su obra a los
més allegados, miembros de la orden religiosa capaces de captar el contenido teolégico de un
texto literario irracional a los ojos del profano; textos, por ejemplo, plagados de sustantivos en
mera sucesion ritmica, en los que falta toda estructura sintdctica, verbos u otros elementos
oracionales que den armazén légica al discurso. Son éstos auténticos casos de obra literaria
abierta a toda clase de interpretacidn, pues el poeta lo tinico que ha hecho es evocar imégenes.

Pero la riqueza y variedad de formas que ofrece la literatura religiosa alemana antigua
permite, a su vez, distinguir incluso dentro de la gran corriente mistica; de tal modo que
simultdneamente a la neta experiencia fuertemente subjetiva, intuitiva e irracional,
exteriorizada en un embrionario género epistolar surgido especialmente en los conventos
femeninos y conformador de toda una “Frauenmystik”, de una literatura femenina que no es
sino expresiéon de vivencias religiosas, se unen otras aportaciones de una mistica mas
esencialmente filoséfica que es la que precisamente incidirdA de manera mas evidente en el
desarrollo del lenguaje literario aleman. Es asi éste el caso del mistico aleman Eckhart -atin hoy
no sabemos si precursor 0 no, junto con otros compatriotas del medievo tardio, de los
carmelitas espafioles- en cuya obra la constante mezcla de saber escoldstico y experiencia
contemplativa minimiza la irracionalidad literaria, aparente irracionalidad como he dicho. Sin
embargo y pese a ello, él mismo da por sentado que quien le lea no es capaz de entender lo que
dice ya que la lectura no la realiza el lector a través de su corazdn, del corazén de Eckhart. Y
no le faltaba razén: andando el tiempo aquella dificultad de comprensién fue aprovechada por
la ilusoria megalomania del nazismo que interpretd frases como: “soy tan eterno como Dios” -
en clara referencia a la inmortalidad del alma- en el sentido bien tergiversado del superhombre
y el “Reich” milenario.

En fin, el trastrueque de esquemas racionales en la poesia mistica, cuya finalidad es la
connotacién sugestiva, se fundamenta en la seguridad de la vivencia experimentada por el
poeta; es decir, en una actitud real e intima, personal, vivida sélo por quien escribe y si acaso,
algo similar, nunca igual, por un reducidisimo nimero de personas. Y vivencias de esa
naturaleza no es posible revivirlas, reproducirlas, por escrito. Por eso el problema estriba en
que el texto poético nunca es capaz de transmitir la experiencia mistica, sélo tal vez evocarla; y
por eso la racionalidad teoldgica se vuelve en el texto poético irracionalidad literaria.

Como inciso antes de concluir, y ya que se ha hecho alusién a dos culturas, no estd de mas
esbozar, a modo de apunte final y con la expresada intencién de trazar algin paralelismo, un



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 179

par de rasgos sobresalientes de la racionalidad teolégica explicitada en el texto literario
religioso.

Ademads del permanente afdn exegético, comin a ambos paises mencionados, durante la
fase aqui glosada, la literatura religiosa alemana muestra en ocasiones proximidad a la
especulacion filoséfica, apego por lo ontolégico, mientras que en nuestro pais se ha subrayado
la familiaridad con que el escritor trata el tema religioso, adoptando en su intencién
moralizante posturas mds netamente psicolégicas y éticas.

De otro lado, a la diversidad de perspectivas en el panorama alemdn, anticonformismo
incluso que serd en su momento nada menos que punto de partida del cisma, se resiste en
Espafia la unidad y conformismo de un tradicionalismo con muy escasas vacilaciones
heterodoxas.

Por dltimo, la ascética -definida por algin erudito como propedéutica que lleva al
misticismo'®- no tiene en la literatura alemana la repercusién alcanzada en nuestro pais.

Hecho el inciso, en sintesis ya, lo importante es que, lejos de absolutizar el elemento
emocional, y consecuentemente hablar de irracionalidad -con independencia de que se esté o
no de acuerdo en ver en el andlisis la via de reduccidn significativa del texto-, cuando nos
referimos a literatura religiosa, sin distincién de nacionalidad -incluso aquella planemante
simbolizada-, lo irracional es la apariencia y formalidad de algo que se presenta en forma
literaria pero que indiscutiblemente responde a convicciones sin duda aprehensibles, es decir,
racionales.

Aunque no se trate aqui de equiparar con otros tipos de literatura, tampoco hay por qué
excluir casos analogos, incluso més exagerados que los de la mistica, en diferentes esferas de la
creacion artistica; y en ese sentido, dirfase que la espontaneidad que pudiera intuirse en un
poema absolutamente irracional, proyeccién escrita de un concreto estado psicolégico, de una
vivencia personal, o simplemente peculiar manera de reproducir la realidad, tal vez no tenga
exacta correspondencia con otro formalmente similar de carécter religioso, por ser en este caso
el resultado final un producto sin posibilidad de materializacién escrita, de no ser por la ardua
gestacién que supone toda actitud mistica, o por el motivo teolégico que dio pie para el canto o
el poema en concreto.

En resumen, las formas de religiosidad que ofrece la literatura alemana antigua entran
practicamente todas ellas en las grandes vertientes aqui apuntadas, naturalmente con
subvertientes y ramificaciones dentro de un amplio abanico de posibilidades; no obstante, lo
dicho acerca de la divisién aqui propuesta, en dos grandes lineas de literatura religiosa alemana
antigua, no quiere ser sino una primera aproximacion a un tipo de manifestacién del fenémeno
literario alemén en aquella época, que bien merece futuras reflexiones y planteamientos que
hagan posible seguir revisando y profundizando acerca de no pocas cuestiones relativas a esa
etapa de la literatura alemana denominada antigua.

18 J. L. Alborg, Historia de la literatura espafiola, v.1, Edad Media y Renacimiento. (Madrid: Gredos, 1979) P. 877.








