
FORMAS DE LA RELIGIOSIDAD EN LA 
LITERA TURA ALEMANA ANTIGUA 

Femando Magallanes Latas 

This article presents an analysis of German religious literature from its origins to the Baroque, 
while it holds a classification from the point of view of textual typology. The issue is also seen 
taking as a starting point the concept of irrationality, connecting it with that of theological 
rationality. The purpose is to show not only the absence of antinomy but also the perfect 
compatibility of both principies when religious literature is dealt with. 

Cuando nos referimos a literatura alemana antigua no pensamos únicamente en aquella 
primigenia del alborear lingüístico alemán, sino en toda una fase de la historia cultural y 
literaria que culmina en la Ilustración, en el ~iglo XVIII como momento inicial de una auténtica 
y autóctona expresión artística de cuño netamente alemán que se irradia hacia el exterior 
proyectando desde entonces valores estéticos e influyendo en otros entornos del mundo 
occidental. Edad Media, Renacimiento y Barroco son por tanto etapas de esa cultura que 
llamamos antigua por dos motivos: en primer lugar, porque hasta finalizar el XVII la 
dependencia respecto del extranjero es bien patente desde el Alexanderlied, de mediado el siglo 
XII, con el que da comienzo la penetración cultural francesa en Alemania, pasando por toda 
una serie de siglos receptivos al humanismo italiano, la literatura inglesa o la picaresca 
española; y, en segundo lugar, porque la pervivencia de lo medieval en las primeras centurias 
de la Edad Moderna es evidente en una sociedad alemana que no alcanza el desarrollo de los 
países de su entorno sino hasta épocas más tardías. 

Pues bien, en gran medida, la producción literaria alemana en esa primera fase de su 
desarrollo se halla estrechamente vinculada a lo religioso, de la misma manera que 
-singularmente en el medievo- sucede con los demás países europeos. Y la religión no es sino 
una vía de comprensión y postura ante la realidad, en principio, próxima a lo irracional. Sin 
embargo, este término y el concepto que encierra dista bastante de poder ser captado de manera 
unívoca, en concreto en el caso de la materia que nos ocupa: la literatura religiosa. 

Ciertamente, lo irracional es objeto apropiado de los estudios filosóficos, y asunto 
escurridizo por su propia naturaleza. En efecto, una de las explicaciones de la racionalidad que 
ofrece la Filosofía es aquella que dice que la racionalidad existe cuando se expresan 
"proposiciones, principios, creencias, etc." de forma que "son racionales tales o cuales 
proposiciones, principios, creencias, etc." Pero, acto seguido, -y como si se entrase en propia 
contradicción- se reconoce que esto es "dogmático y, paradójicamente, irracional, porque no se 

I.S.S.N. 1132-0265 PHILOLOG/A HISPALENS/S 11(1996-7)167-179 

http://dx.doi.org/10.12795/PH.19961997.v11.i01.12



168 Fernando Magallanes Latas 

ofrecen criterios mediante los cuales se adoptan tales o cuales proposiciones, principios, 
creencias, etc."' 

Párrafos como el citado vienen así a confirmar ya de entrada lo resbaladizo o escurridizo, 
como decía, de toda temática que verse sobre lo irracional. Pese a ello aquí, al hablar de 
literatura religiosa, es posible suavizar la dificultad intrínseca de un concepto tan etéreo, como 
es lo irracional, porque lo vamos a entender naturalmente referido a la emotividad que, en 
mayor o menor medida, domina sobre el aspecto conceptual, es decir, racional, de la obra 
artística. O, dicho de otra manera, el predominio de lo sentimental -el amor, por ejemplo, que 
se mueve por caminos de lo irracional-, sobre lo intelectual, que transita por la senda de lo 
racional. 

Y en la obra artística religiosa, que es una buena parte de la literatura producida en 
Alemania desde los orígenes del quehacer literario hasta el siglo XVII incluido, el peso que se 
reparten ambos formantes es muy distinto según los momentos de la historia literaria. Así, 
aspectos sobresalientes relativos a la literatura religiosa aproximan al tema de lo irracional 
entendido -según lo dicho- como sutilidad expresiva nacida de la sensibilidad emocional.2 

Para su ejemplificación, el ámbito alemán proporciona sobradas fuentes y amplio caudal de 
información, lo cual no excluye la eventual referencia al entorno próximo de lo español, con el 
fin de resaltar paralelismos pero sin ningún afán de confrontar dos fenómenos literarios, y lejos 
por tanto de cualquier sujeción rígida a la comparatística. 

Claro está, porque resulta evidente, que un título como el propuesto tan sólo permite, en el 
breve espacio de unas páginas, revisar algunas cuestiones de interés; por eso no es el pormenor 
de la concreta obra literaria o de un determinado autor lo que aquí interesa, sino el 
detenimiento en un concepto, lo irracional, aplicado a un campo más vasto -un tipo de 
literatura con características propias, como es la religiosa- porque es eso precisamente lo que 
puede dar pie para intentar abarcar el asunto desde perspectivas más generalizadoras. De ahí 
que sea obvio que ni el detalle preciso ni el dato concreto puedan tener cabida en este 
momento; ni tampoco interesan excesivamente, pues lo que importa aquí es el fenómeno 
literario religioso en sí y en un preciso mundo cultural, el alemán, pero que participa de 
similares fuentes de enriquecimiento de las que se nutren otros espacios culturales europeos, 
como lo es -y ciertamente de no nimia importancia- el Cristianismo. 

Por supuesto, el tema que nos ocupa es amplio; sin duda excesivo, porque ubérrima es la 
literatura de la que hablamos y porque nada menos que en el lapso de tiempo de la historia 
cultural de la época denominada antigua lo religioso planea de manera omnipotente. No hay 
más que volver la mirada hacia la Edad Media -y no ya sólo en Alemania, sino en Europa- para 
confirmar que en gran medida la literatura no es sino expresión escrita del hecho religioso. 

1 José Ferrater Mora, Diccionario de Filosofia de Bolsillo 1-Z. (Madrid: Aliam:a Editorial, 1989) P. 659. 
2 Por evidentes razones de espacio, y siguiendo un criterio basado en la dimensión poética de la diversidad textual que 
ofrece el ·panorama alemán escrito del medievo, no entran aquí en consideración textos menores; así, del amplio 
panorama de lo religioso en sus variadas manifestaciones textuales durante la etapa medieval alemana se exceptúa toda 
la llamada "Kirchliche Gebrauchsprosa", es decir, aquellos textos catequéticos de más interés lingüístico y cultual que 
estrictamente literario, como son ''Taufgeliibnis", "Beichtformel", y las principales oraciones que comienzan a 
difundirse, en variantes dialectales del alemán antiguo, por mandato de Capitulares que imponen el conocimiento de la 
fe cristiana en los territorios alemanes. 



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 169 

Pero es que además, por lo que atañe a Alemania, finalizado el medievo, ya en época de 
Reforma y Contrarreforma, la lucha religiosa invade buena parte de una literatura que, en los 
distintos géneros, muestra con frecuencia el desapego de lo estético en textos literarios 
convertidos en arma arrojadiza, a veces incluso en invectiva personal, contra todo un conjunto 
de ideas religiosas o posturas particulares.3 

Pero es más, en Alemania la religiosidad de tipo rrústico, con origen medieval, pervivencia 
en el Humanismo e intensificación en el Barroco, abona el terreno para el estallido idealista y 
romántico inexplicable de no haberse producido -junto a otros factores- el pietismo• 
protestante, verdadera actitud irracionalista y punto de apoyo de la sensibilidad literaria de 
fenómenos como la Empfindsamkeit o el irracionalismo del Sturm und Drang. 5 

Dicho esto, no está de más hacer una salvedad. A saber: lo irracional, que en principio 
puede ser propio de literatura de diverso tipo, no es ni tiene por qué ser patrimonio, ni siquiera 
distintivo o cualidad genuina de alguna literatura religiosa alemana, contrariamente a lo que a 
primera vista pudiera parecer por la evidente conexión del contenido textual religioso con lo 
escatológico. En consecuencia, cuando el texto poético religioso se aproxima o entra en lo que 
convencionalmente cabe ser calificado de irracional, en ocasiones la explicación tal vez haya 
de buscarse en el aspecto formal del texto, no en su temática, en su contenido conceptual 
siempre presente por mucha que sea la sutileza de la que el autor ha hecho gala a la hora de 
componer la obra. 

3 Paradigmático al respecto es el poema Von dem groj3en lutherischen Narren, de 1522, con el que Thomas Murner 
anatematiza a Lutero y su doctrina. 
4 El pietismo es una vía de comprensión e interiorización religiosa a partir del sentimiento individual, surgida a finales 
del siglo XVII en ambientes protestantes alemanes, y próximo por sus características a la rrústica. Figura señera es 
Philipp Jakob Spener (1635-1705), quien funda en Frankfurt los Collegia pietatis o asambleas de creyentes fuera de la 
Iglesia y contrarias a la ortodoxia eclesiástica, pues pensaban los pietistas que la Iglesia como institución se había 
anquilosado. El pietismo tendrá su reflejo en una literatura de base religiosa o irracionalista que da prioridad al 
sentimiento y se opone a la literatura ilustrada, como al Racionalismo en general. Junto a Spener, las personalidades 
destacadas del pietismo alemán fueron: Ludwig von Zinzendorf (1700-1760), fundador de asociaciones religiosas 
denominadas Wanderprediger y autor de cánticos religiosos rrústicos. Gottfried Arnold (1666-1714), quien sostenía que 
cualquier organización eclesiástica de la Religión era una degeneración de la fe, y por ello su fuente de inspiración fue el 
Cristianismo primitivo. En realidad estos pietistas lo que hicieron fue intensificar los ataques a la autoridad de la Iglesia 
iniciados ya por intelectuales de la "Übergangsphase" o "Vorrationalismus", es decir, de la etapa de transición del 
Barroco a la "Aufkliirung". 

' Antes de continuar, es preciso no obstante dejar claro que Religión se entiende aquí en su ya habitual sentido 
restringido, según el concepto que transmite la Sociología alemana del hecho religioso. Porque si a partir de las ciencias 
sociales, por religión se entendía con Durlcheim el conjunto de respuestas a los dilemas existenciales humanos capaces 
de dar sentido al mundo, es claro que, de acuerdo con esa primera apreciación, todos somos religiosos, porque todos nos 
enfrentamos a la enfermedad, a la muerte y a la vejez. Pero, evidentemente, un concepto así de lo religioso nos llevaría a 
ampliar todavía mucho más la parcela literaria -de suyo ya extensa- a la que remitimos la cuestión de la irracionalidad. 
Por eso, tratando de acotar, es preciso partir de Max Weber, natural de Erfurt, la ciudad en la que se formó Lutero, y 
fundador de la Sociología moderna. Educado en un ambiente de tradición pietista, Max Weber restringe tan amplio 
concepto de religión, manifestado por su colega francés, al conjunto de creencias y rituales relativos a lo sagrado; y dado 
que es un hecho cierto que, en todo caso y con independencia de creencias personales, la distinción profano-sagrado 
reviste carácter universal, es pennisible hablar de literatura religiosa cuando la manifestación literaria basa su razón de 
ser y tiene su punto de partida en convicciones acerca de lo sagrado. 



170 Fernando Magallanes Latas 

Y la explicación es bien simple, porque si al texto literario religioso subyace con frecuencia 
un saber teológico, ello es singularmente palpable en el ámbito literario alemán.6 Pero aún hay 
más, no sólo bajo el prisma de la ortodoxia institucional hablamos de racionalidad teológica; en 
una concepción de historia de la cultura, la Religión ha de entenderse como definitivo paso 
cualitativo hacia la comprensión de lo escatológico; porque supone la superación de lo mágico, 
y por lo mismo de cuanto ello comporta de actitud irracional e inexplicable, de mundos 
maravillosos, y su sustitución por planteamientos susceptibles de captación racional. 

Pues bien, a partir de estos presupuestos y las anteriores acotaciones asentadas en Teología 
dogmática y fundamental, hagamos hincapié en una línea cultural -la religiosa- y su 
materialización literaria dentro del panorama alemán antiguo: De la misma manera que la 
filosofía, el sentimiento amoroso, la leyenda o el hecho histórico, la Religión es motor de 
creación literaria. En ocasiones, incluso con ella se inicia la literatura; así, en el mundo 
germánico el primer texto literario es una traducción bíblica a la lengua gótica, realizada por el 
sacerdote arriano Ulfilas. Y hasta tal punto ha sido la religión impulso creativo, que sin ella 
prácticamente ni siquiera habría habido producción literaria en algunas zonas, como en la 
correspondiente a la Alemania primitiva, mientras que en otras la ausencia de temática 
religiosa habría significado un considerable empobrecimiento de la literatura del momento. 

Así, por ejemplo, sin rito religioso no habría surgido cuándo y de la forma en que lo hizo el 
drama: representaciones del nacimiento y pasión de Cristo, partes de la misa, etc., que si en 
España se inicia con el Auto de los Reyes Magos, del siglo XIII, correspondiente al ciclo 
navideño, en Alemania las piezas glosadoras de la natividad y pasión aparecen ya siglos antes 
cuando desde el IX y desde Suiza y Francia se extienden por Europa los Tropos, forma más 
perfeccionada de la Antífona existente ya desde el siglo III, y precursores de los Misterios de 
comienzos de la Edad Moderna. 

Pero es que además, la aparente irracionalidad del sentimiento religioso y su plasmación en 
la obra literaria es nada menos que el primer paso hacia el nacimiento y consolidación de 
auténticos géneros de las literaturas modernas occidentales. Pensemos en la autobiografía, 
¿existiría hoy de no ser por el aporte cultural cristiano? Porque lo cierto es que fuera del mundo 
cristiano occidental la posibilidad de encontrar textos literarios de tipo autobiográfico no es 
nada fácil. Veamos, pues, la cuestión ejemplificando en los dos ámbitos culturales ya aludidos: 
Si, por ejemplo, los primeros brotes de autobiografía en España pudieran nacer con el 
Arcipreste de Hita -si bien se trata de una cuestión tradicionalmente controvertida-, las 

• Naturalmente, podrá objetarse en seguida que la Teología no opera como las demás ciencias. En efecto, así es; hay 
puntos de partida incuestionables, inamovibles, bases indemostrables; pero es que precisamente en esto es en lo que 
reside su especificidad. De no ser así, hablariamos de Filosofía o de Teoría de la Ciencia. Sin embargo -como sabemos­
ello no significa imposibilidad de abordar racionalmente la materia religiosa; todo lo contrario, la misma Iglesia rechaza 
el fideísmo, y en consecuencia por Teología se entiende en la concepción cristiana: "la explicación y desarrollo 
científico -es decir, metodológico y sistemático- de la realidad de la revelación divina patente a la fe, con el fin de 
presentarla en lo posible como algo racional para el pensamiento humano." < Diccionario de Teología Dogmática. 
Director de la publicación Wolfgang Beinert. (Barcelona: Editorial Herder, 1990). Versión castellana de Claudio 
Gaucho, de la obra de Wolfgang Beinert (dir.), Lexilwn der katholischen Dogmatik. (Friburgo de Brisgovia: Verlag 
Herder, 1987). P. 674.> Y en cuanto a su dimensión teleológica, "El fundamento y el centro de la teología es la 
revelación de Dios en Jesucristo. Su objetivo particular es la inteligencia crítica del contenido de la fe para que la vida 
creyente pueda ser plenamente significativa." <Diccionario de Teología Fundamental. Dirigido por René Latourelle y 
Rino Fisichella. Adaptó la edición española Salvador Pié-Ninot. (Madrid: Ediciones paulinas, 1992) P. 1411.> 



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 171 

primeras muestras de al menos un subjetivismo estético en Alemania se encuentran ya en 
Parzifal, especie de novela biográfica de Wolfram von Eschenbach, del siglo XIII, e incluso tal 
vez en el Ruodlieb, primer intento de novela de caballerías a mitad del XI. De modo que la 
introspección sobre uno mismo o la descripción intelectual del sujeto, como formas de 
concebir el texto literario, de plantear la trama literaria, no tienen un origen casual. Es el 
sentimiento de culpa cristiano, de índole personalísima y estrictamente privada, lo que mueve 
todo un tipo de literatura que sin cesar discurre hasta la actualidad. No hay más que recordar el 
título de los primeros escritos autobiográficos: Confesiones, ya en San Agustín, ya en 
Rousseau, auténtico punto de arranque éste último de la corriente autobiográfica europea; y las 
confesiones no son sino una modalidad de exteriorización del examen de conciencia que 
postula la Religión. 

En este sentido, cabe pues afirmar la presencia de un fondo religioso -si se quiere remoto, 
pero en todo caso cierto- en buena parte de las literaturas occidentales desde el s. XVIII, 
cuando la autobiografía y el prerromanticismo empiezan a despuntar. Si a esto unimos la 
religiosidad medieval como una constante literaria, que en países como Alemania pervive en 
cierto modo hasta finalizar el XVII, podemos decir que lo religioso se manifiesta de dos 
maneras a lo largo de toda la historia literaria: como literatura propiamente religiosa por su 
temática y finalidad, y como literatura laica pero en la que el sustrato religioso es más o menos 
determinante. 

Se trata en ambos fenómenos antes citados -la autobiografía y el prerromanticismo-7 de 
profundos cambios en la cosmovisión europea decimonónica, de un irracionalismo, por 
oposición al racionalismo, que encuentra su más genuina expresión en el texto literario. Sin 
embargo, desde que surgen las sociedades modernas se produce un retroceso de lo sagrado, 
consecuencia de la racionalización de la cultura; de tal manera que el proceso de secularización 
conlleva una rebaja de la significación social de la institución y práctica religiosas. Bien es 
verdad que a su vez la proliferación de diversidad de cultos hace de la religión cuestión más 
personal que social. 

Pero dejemos a un lado estos asuntos de aparición relativamente reciente en la civilización 
occidental y olvidémonos de la literatura a partir del XVIII; porque además, aunque en España 
ya se ha producido desde el Siglo de Oro, en Alemania es a partir de ese momento -el XVIII­
cuando se hace verdaderamente palpable la diversificación del hecho literario; y ello sin 
mencionar otros factores, como son nuevas cosmovisiones, y planteamientos ideológicos y 
políticos, explicativos de que la literatura religiosa pierda cierto protagonismo, pasando a 
constituir hasta la actualidad una línea literaria, entre otras muchas. 

Así -volviendo al punto de partida-, a la eclosión irracionalista laica de la Europa 
prerromántica precede toda una etapa de racionalidad teológica, sustentada paradójicamente en 
una vía de entendimiento del mundo próxima a lo intuitivo, a lo emocional, a lo irracional en 
suma, como es la religión, por lo demás auténtico basamento social, cultural y literario de 

7 Uno de tipo genérico o generológico, como se quiera - aunque en realidad ninguno de los dos términos es apropiado a 
la autobiografía, pues en ella de lo que hay que hablar es de estilo o forma textual más que de género-; el otro, -el 
prerromanticismo- protagonista, junto a la inmediata corriente romántica, de una radical transformación de la 
mentalidad europea. 



172 Fernando Magallanes Latas 

primera magnitud. Y la cuestión se hace más compleja si nos detenemos en grandes vertientes 
de la literatura religiosa, tales como la bíblica y litúrgica del medievo europeo, de índole más 
sociológica; y Ja introspectiva y espiritual de Jos místicos alemanes del medievo tardío, de claro 
sesgo psicológico. 

Empezando por Ja primera, es un hecho sabido que toda la Edad Media no es sino un 
inmenso mundo religioso; Ja literatura medieval en Alemania, como en el resto de Europa, es 
literatura religiosa. Y ¿cómo se manifiesta esa religiosidad en Ja literatura medieval? Pues en 
forma de constante en la historia literaria, que si en nuestro país se hace patente desde casi el 
primer testimonio literario con un personaje como el Cid que ora y se santigua, o más aún 
después en el Mester de Clerecía, en Alemania sucede algo similar. En efecto, allí, y en el 
primer medievo, prácticamente todos Jos manuscritos susceptibles de ser considerados 
literarios -según concepciones estéticas actuales- transmiten contenidos religiosos, acusándose 
así por tanto la religiosidad en un fenómeno literario de tal manera que sin ella éste sería casi 
inexistente. Y no sólo en los siglos iniciales de literatura alemana, es decir, durante Ja época 
carolingia; también el resurgir de Ja literatura en alemán, tras el paréntesis latino del siglo X y 
primera mitad del XI, está determinado por la religiosidad: una literatura de fondo religioso que 
aborda problemas sobre la fe con intención de propagarla a través de una temática bíblica, o en 
torno a disquisiciones teológicas, y en Ja que el poeta hace uso de lenguaje solemne y 
pragmático. 

Pero al mismo tiempo esa religiosidad se manifiesta con todo su dogmatismo desde el 
momento en que la omnipresencia de lo religioso impide que a nadie se le ocurra otros 
planteamientos diferentes o caminos de comprensión de la realidad ajenos a Ja vía de lo 
sagrado. Consecuentemente, el texto literario se propone codificar, con resultado práctico 
aplicable a Ja vida diaria, el amplio mundo simbólico de Ja creencia religiosa, surgiendo así Ja 
ejemplaridad como nota distintiva, de Ja que son buen testimonio los Bfspel, al igual que en 
España hacen Jos Exempla de Berceo o de Don Juan Manuel en su Conde Lucanor. Lo cual no 
es más que un detalle de Ja amplia función moral de una literatura que seculariza los 
procedimientos y recursos retóricos de Ja oratoria sagrada, dando Jugar con ello a Ja aparición 
de importantes géneros literarios, como el sermón u otros textos asimilados, tales como el 
Muspilli del siglo IX en Alemania, que viene a ser un sermón de penitencia y llamada de 
atención acerca de las postrimerías o novísimos, es decir, muerte, juicio, infierno y gloria. 

En definitiva, es Ja misión de instruir en la doctrina cristiana la que provoca todo un caudal 
de literatura religiosa, eficaz medio de resistencia contra el paganismo, de apartar a las gentes 
de Ja Alemania originaria de Ja poesía oral de procedencia germánica primitiva, como también 
era medio de contrarrestar los relatos juglarescos, en el caso español. A Ja literatura se le 
encomienda la tarea de hacer ver a las gentes el "sic transit gloria mundi", sobre todo a partir 
de Cluny con una literatura religiosa que observa la vida terrena desde la perspectiva teológica, 
y cuya finalidad última es la salvación; la brevedad de Ja vida, lo fútil de la existencia terrena, 
se convierte en máxima de casi toda la literatura religiosa: es el recuerda que has de morir, 
como reza el Memento mori alemán, la idea que machaconamente se repite en la literatura 
anónima y en Ja mayor parte de las obras de autoría conocida, como el Erinnerung an den Tod 
del fraile austríaco del siglo XII, Heinrich von Melk, ejemplo de auténtica actitud de oposición 



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 173 

al mundo; mensajes y posturas algo comparables en cierto modo por su trasfondo a lo que 
siglos más tarde dirá en nuestro país Jorge Manrique en las Coplas por la muerte de su padre. 

Pero también en el medievo, y junto a esa apreciación de la realidad a partir de la óptica 
religiosa, se produce literatura más sutil, más emotiva o impregnada del elemento maravilloso 
dentro del hecho literario religioso. Así lo corrobora la especial insistencia en la gineolatría; de 
manera que en Alemania, cuando lo profano empieza a sobresalir con un cierto protagonismo, 
y en la mayoritaria literatura religiosa predomina la línea pesimista de una visión negativa del 
mundo, surge con fuerza y apreciable nivel artístico una lírica mariana que canta a María en la 
liturgia y en la literatura. También en España contarnos con sobrados ejemplos al respecto 
desde la Edad Media y más aún en lo sucesivo. 

Caso similar es el de la hagiografía, de lo que si ya en Berceo tenemos un buen ejemplo, 
antes incluso en Alemania el poeta anónimo cantó a San Jorge, San Pedro8 y otros, no tanto al 
estilo biográfico cuanto al del canto de extraordinaria hermosura y emotividad, que hizo de 
algún texto9 rápido objeto de traducción latina a fin de dar ya entonces la mayor proyección 
posible a aquellas muestras de belleza literaria. Y es que la preferencia por el canto 
hagiográfico tiene su explicación en el carácter carismático del hagiografiado; en efecto, el 
carisma -término, por cierto, teológico-, es decir, las extraordinarias dotes personales del 
personaje bíblico, del santo, hacen de él figura digna de culto, modélica para los demás, y lo 
convierten en el medievo en uno de los grandes protagonistas del texto literario, junto al héroe 
o al cortesano. 

En síntesis, toda la enseñanza y didactismo medieval se hallan bajo la atmósfera teológica; 
y la literatura, ya sea paráfrasis bíblica o exaltación lírica, está ligada a esa atmósfera de estricta 
racionalidad teológica. Y Alemania es especialmente paradigmática en el tema que nos ocupa, 
pues en general las primeras manifestaciones de literatura bíblica y litúrgica de cuño 
racionalista-teológico, que son el principio del fenómeno literario en aquel país, expresiones 
muy primitivas y previas todavía al nacimiento de las literaturas románicas, son claro 
exponente de que lo irracional ni es ni tiene por qué ser consustancial a la literatura religiosa. 
De tal manera que incluso no sería exagerado etiquetar esa inicial fase literaria alemana con 
notas distintivas que poco tienen que ver con lo que normalmente entendemos por 
irracionalidad cuando hablamos de un texto literario. 

Así, esa literatura religiosa alemana, cuando no es sólo estricta traducción del texto bíblico, 
se aproxima a lo descriptivo y explicativo, de lo que es buena muestra el Liber Evangeliorum 
de Otfrid von W eiBenburg; y tal rasgo de descripción es perfectamente explicable por cuanto 
es una literatura que se ocupa con notable interés en presentar la biblia y el ritual cristiano a los 
pueblos paganos centroeuropeos. Mas ello no excluye cierta sutilidad en la expresión cuando 
se abordan, por ejemplo, temas delicados por su difícil asimilación por parte de las gentes de 
pueblos de la Alemania originaria, cuya mentalidad estaba aún muy próxima a lo que había 
sido el mundo germánico primitivo, cuestión ésta que tuvo en especial consideración el 

' Importantes poemas medievales en antiguo alto alemán, el Georgslied, muestra de leyenda hagiográfica del 900 
aproximadamente; y el Petruslied, ejemplo de canto eclesiástico, el más antiguo en alemán y de una fecha en tomo a la 
citada para el anterior. 

9 Es el caso de Galluslied, conservado exclusivamente en una traducción al latín realizada por Ekehard IV de St. Gallen. 



174 Fernando Magallanes Latas 

desconocido -y controvertido en la investigación filológica- adaptador del Nuevo Testamento a 
la lengua e idiosincrasia de los antiguos sajones, obra que conocemos con el nombre de 
Heliand. 

Carece además, la literatura religiosa medieval alemana, de nota personal, de proyección 
del poeta en el texto; y ello por dos razones: en primer lugar, porque el poeta no se considera 
todavía digno de figurar ni de inmiscuirse en lo que escribe; lo que acarrea la anonimia 
generalizada. Y, en segundo lugar, porque aquella literatura religiosa cumplía una función 
extraliteraria al tener como meta evangelizar el territorio; en consecuencia, la subjetividad 
todavía no interesaba, era incluso inimaginable. Situación que persiste en siglos subsiguientes, 
diferenciándose el texto literario alemán de su coetáneo español en el que -cierto que de forma 
aislada- hay ya sin embargo atisbos de un incipiente tono personal desde Berceo y el Arcipreste 
que enlaza con Santillana y Juan de Mena ya en el XV. Aunque será ya a partir del 
Renacimiento cuando, con frecuencia sobre todo en literatura religiosa, el detalle personal, 
sigularísimo del poeta, su experiencia individual, dé colorido a una temática reiterativa; cosa 
que en Alemania se producirá con mayor retraso, si se exceptúan las composiciones de tipo 
místico. 

Por último, en esta fase literaria a la que nos estamos refiriendo, primitiva dentro de la 
etapa denominada antigua, la literatura en Alemania es -según acabamos de apuntar- verdadera 
literatura de adaptación: adaptación del texto sagrado a una forma de sentir y a una cultura que 
procede del germanismo primitivo; y la adaptación tiene lugar respondiendo esa literatura 
religiosa medieval a actitudes calculadas que emanan del poder político carolingio que asume y 
hace suyos los objetivos de la Iglesia. 

Ambas instituciones -la Corte Imperial y la red de monasterios y abadías entretejida en 
territorio alemán a modo de estratégica infraestructura que actualizaba entre los germanos las 
directrices de Roma-, para cristianizar la zona, propician un tipo de literatura en lengua 
vernácula que, aparentemente -como con frecuencia puede suceder en literatura religiosa­
ofrece un contenido irracional. E incluso, otro tipo de manifestaciones poéticas más próximas 
al pueblo, a la creación de carácter colectivo, las llamadas "Bendiciones"10, rompen asimismo 
la antinomia irracional-racional; se trata de textos breves similares a fórmulas de conjuro 
paganas pero a partir de planteamientos cristianos que, plasmados por escrito en el siglo X, 
pervivieron muchos siglos en la cultura popular destacándose así la trascendencia que para las 
gentes de aquella recién cristianizada región centroeuropea tenía la invocación como remedio 
frente a los reveses de la naturaleza. 

En definitiva, es tal la fuerza y presencia del hecho religioso conformador de la literatura 
vernácula alemana que, junto a la omnipresencia del latín, la lengua popular -el alemán- se 

10 Las "Segensformeln" proliferaron extraordinariamente porque eran recursos muy similares en su estructura a los 
sortilegios mágicos empleados en el ritual pagano de los germanos, todavía arraigados en la mentalidad de los pueblos 
de la Alemania primitiva. Aquellas fórmulas, herederas -por su parentesco estructural- de ritos mágico-rrútico­
misteriosos basaban su fuerza en la palabra, sustituta ahora del signo runico. Entre otras, algunas de las más 
significativas son: Wunnsegen, con paralelismos en antiguo indio y en el ámbito bajo alemán, contra determinadas 
enfermedades; Wiener Hundesegen para proteger a los perros de caza de lobos y ladrones; Lorscher Biennensegen para 
que las abejas produzcan miel; Zürcher Hausbesegung para protegerse contra el diablo; StrajJburger Blutsegen cuya 
finalidad es contener hemorragias; Ad equum errehet para la curación de caballos; Ge gen Fallsucht contra la epilepsia. 



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 175 

convierte en auténtico vehículo de la institución eclesiástica y en avanzadilla de la actividad 
misionera. u 

Pasemos ahora a la segunda vertiente: la introspectiva y espiritual de los místicos. El 
misticismo tiene su gran momento en nuestro país en una etapa de extraordinaria creatividad 
que recorre todos los ambientes, y naturalmente el eclesiástico con la relevancia de órdenes 
religiosas de dominicos, jesuitas, etc. Por lo demás, grandes escritores renacentistas y del Siglo 
de Oro cuentan con indudable bagaje teológico, e incluso alguno de nuestros más insignes 
escritores se ocupa de toda clase de temas religiosos. A su vez, la poesía religiosa abunda tanto 
en esa época como cualquier otro género. 

En Alemania, aunque la situación política, social y cultural en esa etapa difiere bastante de 
la española, en el plano de la literatura religiosa es de destacar un antidogmatismo renacentista 
empeñado en indagar por otras vías distintas de la escolástica tradicional, y en rebatir 
posiciones de la Iglesia, si bien en principio -y hasta la llegada de Lutero- sólo en lo que a 
aspectos formales se refiere, nunca cuestionando el dogma, es decir, fundamentos esenciales de 
la Religión. 

Sin embargo, en seguida y ya durante todo el periodo barroco la literatura religiosa se 
diversifica como consecuencia de la lucha reformista y contrarreformista, aspecto este último 
en el que España también hará su contribución. El teatro de jesuitas y benedictinos en 
Alemania, y con él buena parte de la producción literaria del momento, se convierte en arma al 
servicio de la idea religiosa, motivo de lucha y enfrentamiento entre la postura tradicional y la 
innovación de la Reforma. 

Pues bien, éstos años en los que simultáneamente la mística llega a su apogeo en España, y 
aunque no tan destacada se da también en Alemania, abonan el terreno para que en este último 
país se inicie hacia finales ya del XVII el pietismo: aquella similar vía de interiorización 
religiosa que ejercerá apreciable influencia en cultura y literatura posterior. Pero el origen de lo 
místico se inicia en Alemania muy tempranamente y con consecuencias literarias de primer 
orden; porque la religiosidad mística del medievo alemán va a introducir pluralidad de factores 
de especial relieve que suponen extraordinario enriquecimiento de la literatura en lengua 
alemana: de un lado, y junto a todo un mundo de éxtasis visionario12 de personajes de 
procedencia dispar, la gran figura del misticismo -Eckhart- significa ya la combinación de 
filosofía y literatura, algo relativamente frecuente -desde entonces y hasta hoy- a lo largo de la 
historia literaria alemana. En efecto, es una explicación o exposición del dogma a la manera 
filosófica de un neoplatonismo lo que verdaderamente hace el padre del misticismo medieval 
alemán con más que notable influjo en su época. Pero, de otro lado, las experiencias místicas 
de moradores de conventos y, sobre todo, la obra del citado Eckhart, y de sus continuadores, 
Seuse o Tauler, conforma nuevos estilos, nuevas formas de escribir propias de un incipiente 
género epistolar, por ejemplo, y, en definitiva, da consistencia por primera vez a la prosa 
alemana. Es así una forma de religiosidad, la de tipo místico, la que contribuye definitivamente 

11 Cfr.: "Deutsch als Missions- und Kirchensprache'', en: Dieter Kartschoke, Geschichte der deutschen Literatur im 
frühen Mitre/alter. (München: dtv, 1990) 
12 Véase sobre la cuestión el epígrafe "Visionen", en: Achirn Masser, Bibel- und Legendenepik des deutschen 
Mitte/alters. (Berlin: Erich Schmidt Verlag, 1976) 



176 Fernando Magallanes Latas 

nada menos que al establecimiento y consolidación de una prosa en lengua alemana, que de 
alguna forma tendrá su continuación en otras manifestaciones literarias religiosas más 
combativas ya en tiempos de la Reforma. 

Los inicios del misticismo en Alemania corresponden, por tanto, a la fase tardía del periodo 
medieval; fase cuya literatura en lengua alemana no ha merecido igual intensidad en su estudio 
como el resto de la producción literaria alemana en ese milenio13, y en la que se habla de 
decadencia estética, a mi juicio de manera errónea, pues si bien ha quedado atrás la época 
cortesano-caballeresca, es decir, el gran momento de la literatura medieval alemana, es ahora 
cuando se produce auténtica dispersión de géneros literarios nuevos, temas y estilos que serán 
la base del lenguaje poético y literario alemán. Y, dentro del fenómeno literario religioso, es 
ahora el drama con escenas litúrgicas ya mucho más desarrolladas una de las grandes 
aportaciones del momento, además precisamente de la mística, esa corriente de interiorización 
religiosa pionera en Europa por su originalidad. A la literatura mística del medievo tardío se 
debe además el enriquecimiento de la lengua literaria alemana por el cúmulo de imágenes, 
metáforas y simbología que aporta, junto a todo un caudal de términos abstractos denotativos 
de los procesos internos experimentados en la vivencia mística. 

Evidentemente, no es cuestión aquí de matizar respecto del fenómeno místico, pero sí de 
mencionar -para el tema que nos ocupa- esa especial forma literaria de religiosidad, que 
coexiste paralelamente junto a otra literatura religiosa durante buena parte de la fase que 
denominamos antigua. Naturalmente, sabemos que misticismo no equivale a cristianismo; de 
hecho es una singular forma de devoción interconfesional, que en el ámbito cristiano adopta 
formas peculiares. Por misticismo, pues, se entiende un singular estado psicológico, en 
ocasiones irracional a los ojos del lector del texto literario, racional según el punto de partida de 
una fe arraigada, que opta por la contemplación profunda de lo divino como forma existencial; 
en sí lo místico es por lo tanto una metafísica que, aunque no se le oponga, difiere de la 
teología dogmática. 

Por eso la actitud mística, cuando se intenta transmitir por escrito, puede conducir a una 
forma irracional de expresar en el texto literario un convencimiento teológico racional. Porque 
el místico es aquél que, realizando un extraordinario ejercicio de voluntad, obtiene un don 
divino consistente en la unión metafísica con Dios; es decir adquiere el conocimiento directo 
de Dios por vía sobrenatural, no racional. De tal forma que, desde el convencimiento o 
racionalidad teológica, y tras un proceso psíquico, se llega a la irracionalidad del éxtasis, 
estadio último que el poeta pretende transmitir en su texto literario. Y es irracional porque nace 
de la fuerte voluntad de unión con la divinidad por vía del amor, de manera que el fin 
perseguido por el místico es la fusión de alma y Dios. Para ello, el poeta místico vislumbra 
estados de perfección y atributos del ser inaprehensibles por vía racional. Pero esto, ¿cómo lo 
percibimos nosotros?, ¿cómo captamos el significado irracional o simbolizado del texto 
místico? Pues -de igual modo que se ha dicho para otros tipos de poesía de apariencia 

13 Véase al respecto una de las mejores obras publicadas sobre la literatura del final de la Edad Media alemana: 
Wentzleff-Eggebert, F.-W., Deutsche Literatur im spiiten Mittelalter, 3 vols., Reinbeck 1971; y, sobre el fenómeno 
rrústico en concreto y en la misma época, del mismo autor: Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und Neuzeit, Berlín 
1969. 



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 177 

fuertemente irracional- por medio de asociaciones que captamos emotivamente, no 
lógicamente. 14 Y si eso es así es porque el impulso místico es siempre irracional. Y de ahí que 
al autor de un poema de fuerte carga simbólica -como bien puede ser el de un texto místico, en 
el que se utiliza el símbolo como herramienta fundamental- pueda sucederle lo que se ha dicho 
para similares casos de poesía profana: que incluso ignore el significado conceptual de su 
escrito, sin que ello presuponga necesario desconocimiento de lo que expresa de manera 
intuitiva. 15 

Claro está que esto ha sido motivo de discusión en la crítica literaria, polémica en la que no 
se va a entrar aquí porque, aparte de conducirnos por caminos especulativos interminables, las 
diversas posturas que se pueden tomar al respecto no hay manera de reducirlas a la 
unanimidad, cosa por lo demás natural en el plano puramente teórico. 

Por su evidente interés, una breve incursión en el asunto no está sin embargo de más. 
Carlos Bousoño ha dicho que "La poesía más aparentemente irracional ( ... ) lleva ( ... ) en su 
seno, como sustentáculo, un conglomerado de significación perfectamente pensable desde el 
plano lógico". A tal aserto se ha respondido igualmente manifestando radical oposición: no; 
hay poemas carentes "en absoluto de sentido asequible a la razón", sólo tienen "sentido 
poético"; "el significado de esos poemas no tiene posible reducción conceptual" porque en 
ellos no es posible "abreviar" en un concepto la emotividad poemática. 16 Quienes inician el 
debate, contraatacan: sí es posible; todo se puede enunciar de manera inteligible -racional, 
diríamos- tras el análisis, o sea, tras el estudio y disección del texto. 

Pues bien, esto mismo lo podemos aplicar también a la originaria concepción del símbolo, 
tan utilizado en la literatura religiosa, y sólo en parte concomitante con lo que muchos siglos 
después se entendería por poesía simbolista en la acotación del sentido que 
Papadiamantopoulos, es decir, Jean Moréas, da al término símbolo, de nueva acuñación en el 
declinar decimonónico: "La poesía simbolista es enemiga de lo didáctico, de lo declamatorio, 
de la falsa sensibilidad, de la descripción objetiva";11 claro está que lo que aquí se pretendía era 
el distanciamiento y oposición al realismo, positivismo y cientifismo de la época, pero 
perviviendo -eso sí- el rasgo originario de lo simbólico: el misterio, o sea, lo irracional como 
forma de enfrentarse al mundo. Y la forma de aproximarse al misterio es la ininteligibilidad de 
un texto débil en relaciones lógicas que sólo quiere ser sugestivo y arrastrar hacia los dominos 
del ensueño. 

Pero, hay que insistir: quede en el aire esta cuestión, porque además el término "símbolo" 
ha adquirido hoy diversidad de connotaciones al hacerse polisémico, con infinidad de 
aplicaciones en más de una rama del conocimiento: lingüística, semiótica, etc., y que no vienen 
al caso. De lo que aquí se trata es de recordar el símbolo como recurso literario próximo a la 
metáfora o, mejor, a la alegoría, es decir, con su originaria y tradicional función especialmente 
desarrollada en la literatura religiosa desde muy antiguo. 

14 Cfr.: Carlos Bousoño, Teoría de In expresión poética, v. l. (Madrid: Gredos, 1976) P. 196. 
15 ldem, p. 39. 
16 Idem, v. II, pp. 142-143. 
17 Carlos Pujo!, "Baudelaire y Jos simbolistas", en: Historia universal de la literatura, v. N, La literatura del siglo XIX. 

(Barcelona: Orbis-Origen, 1982) P. 247. 



178 Fernando Magallanes Latas 

Dejando fuera, por tanto, el plano teórico que nos desvía por otros derroteros, hay que 
concluir que la literatura mística -y por tanto toda esa forma también de religiosidad reflejada 
en textos de "literatura visionaria" del medievo alemán- no es sino una plasmación en forma 
artística de la racionalidad teológica, porque precisamente con el juego del lenguaje el poeta 
religioso utiliza el símbolo como eficaz instrumento de transmisión de conceptos. Y es natural; 
no en vano el símbolo como recurso literario, incluso el término que lo designa, nace con la 
literatura religiosa allá por el siglo IV y se convierte en habitual modo de expresión de los 
ambientes cultos durante todo el medievo, haciendo de nexo de unión entre irracionalidad 
literaria y racionalidad teológica. Recuérdese -por establecer algún paralelismo clarificador- el 
caso de algún poeta de nuestro entorno cultural -como San Juan- que refleja por escrito su 
éxtasis místico sin intención de publicar o -a lo sumo- pretendiendo dar a conocer su obra a los 
más allegados, miembros de la orden religiosa capaces de captar el contenido teológico de un 
texto literario irracional a los ojos del profano; textos, por ejemplo, plagados de sustantivos en 
mera sucesión rítmica, en los que falta toda estructura sintáctica, verbos u otros elementos 
oracionales que den armazón lógica al discurso. Son éstos auténticos casos de obra literaria 
abierta a toda clase de interpretación, pues el poeta lo único que ha hecho es evocar imágenes. 

Pero la riqueza y variedad de formas que ofrece la literatura religiosa alemana antigua 
permite, a su vez, distinguir incluso dentro de la gran corriente mística; de tal modo que 
simultáneamente a la neta experiencia fuertemente subjetiva, intuitiva e irracional, 
exteriorizada en un embrionario género epistolar surgido especialmente en los conventos 
femeninos y conformador de toda una "Frauenmystik", de una literatura femenina que no es 
sino expresión de vivencias religiosas, se unen otras aportaciones de una mística más 
esencialmente filosófica que es la que precisamente incidirá de manera más evidente en el 
desarrollo del lenguaje literario alemán. Es así éste el caso del místico alemán Eckhart -aún hoy 
no sabemos si precursor o no, junto con otros compatriotas del medievo tardío, de los 
carmelitas españoles- en cuya obra la constante mezcla de saber escolástico y experiencia 
contemplativa minimiza la irracionalidad literaria, aparente irracionalidad como he dicho. Sin 
embargo y pese a ello, él mismo da por sentado que quien le lea no es capaz de entender lo que 
dice ya que la lectura no la realiza el lector a través de su corazón, del corazón de Eckhart. Y 
no le faltaba razón: andando el tiempo aquella dificultad de comprensión fue aprovechada por 
la ilusoria megalomanía del nazismo que interpretó frases como: "soy tan eterno como Dios" -
en clara referencia a la inmortalidad del alma- en el sentido bien tergiversado del superhombre 
y el "Reich" milenario. 

En fin, el trastrueque de esquemas racionales en la poesía mística, cuya finalidad es la 
connotación sugestiva, se fundamenta en la seguridad de la vivencia experimentada por el 
poeta; es decir, en una actitud real e íntima, personal, vivida sólo por quien escribe y si acaso, 
algo similar, nunca igual, por un reducidísimo número de personas. Y vivencias de esa 
naturaleza no es posible revivirlas, reproducirlas, por escrito. Por eso el problema estriba en 
que el texto poético nunca es capaz de transmitir la experiencia mística, sólo tal vez evocarla; y 
por eso la racionalidad teológica se vuelve en el texto poético irracionalidad literaria. 

Como inciso antes de concluir, y ya que se ha hecho alusión a dos culturas, no está de más 
esbozar, a modo de apunte final y con la expresada intención de trazar algún paralelismo, un 



Formas de la religiosidad en la literatura alemana antigua 179 

par de rasgos sobresalientes de la racionalidad teológica explicitada en el texto literario 
religioso. 

Además del permanente afán exegético, común a ambos países mencionados, durante la 
fase aquí glosada, la literatura religiosa alemana muestra en ocasiones proximidad a la 
especulación filosófica, apego por lo ontológico, mientras que en nuestro país se ha subrayado 
la familiaridad con que el escritor trata el tema religioso, adoptando en su intención 
moralizante posturas más netamente psicológicas y éticas. 

De otro lado, a la diversidad de perspectivas en el panorama alemán, anticonformismo 
incluso que será en su momento nada menos que punto de partida del cisma, se resiste en 
España la unidad y conformismo de un tradicionalismo con muy escasas vacilaciones 
heterodoxas. 

Por último, la ascética -definida por algún erudito como propedéutica que lleva al 
misticismo18- no tiene en la literatura alemana la repercusión alcanzada en nuestro país. 

Hecho el inciso, en síntesis ya, lo importante es que, lejos de absolutizar el elemento 
emocional, y consecuentemente hablar de irracionalidad -con independencia de que se esté o 
no de acuerdo en ver en el análisis la vía de reducción significativa del texto-, cuando nos 
referimos a literatura religiosa, sin distinción de nacionalidad -incluso aquella planemante 
simbolizada-, lo irracional es la apariencia y formalidad de algo que se presenta en forma 
literaria pero que indiscutiblemente responde a convicciones sin duda aprehensibles, es decir, 
racionales. 

Aunque no se trate aquí de equiparar con otros tipos de literatura, tampoco hay por qué 
excluir casos análogos, incluso más exagerados que los de la mística, en diferentes esferas de la 
creación artística; y en ese sentido, diríase que la espontaneidad que pudiera intuirse en un 
poema absolutamente irracional, proyección escrita de un concreto estado psicológico, de una 
vivencia personal, o simplemente peculiar manera de reproducir la realidad, tal vez no tenga 
exacta correspondencia con otro formalmente similar de carácter religioso, por ser en este caso 
el resultado final un producto sin posibilidad de materialización escrita, de no ser por la ardua 
gestación que supone toda actitud mística, o por el motivo teológico que dio pie para el canto o 
el poema en concreto. 

En resumen, las formas de religiosidad que ofrece la literatura alemana antigua entran 
prácticamente todas ellas en las grandes vertientes aquí apuntadas, naturalmente con 
subvertientes y ramificaciones dentro de un amplio abanico de posibilidades; no obstante, lo 
dicho acerca de la división aquí propuesta, en dos grandes líneas de literatura religiosa alemana 
antigua, no quiere ser sino una primera aproximación a un tipo de manifestación del fenómeno 
literario alemán en aquella época, que bien merece futuras reflexiones y planteamientos que 
hagan posible seguir revisando y profundizando acerca de no pocas cuestiones relativas a esa 
etapa de la literatura alemana denominada antigua. 

ts J. L. Alborg, Historia de la literatura española, v.I, Edad Media y Renacimiento. (Madrid: Gredos, 1979) P. 877. 






