
CONSIDERACIONES ESTRUCTURALES 
SOBRE LA ODA 

María Victoria Utrera Torremocha 

This study will consider the genre of the ode in its various textual fonns, frorn the classical 

period until the twentieth century. Taking as its starting point the relationship between the ode 

and other related fonns, the basic features of the ode are established.lts interrelationships with, 

and influences on, other generic types lend it an essentially historical quality, making it a 

dynamic genre which -whilst following a basic line- is transformed according to the cultural and 

artistic demands of each given historical period. This is the case during the Romantic period, in 

which classical precepts give way to new approaches to literary fonns. This shift allows the ode 

to absorll the influence of other genres such as the meditative poem, a.-id gives it validity within 

the new spiritual framework. This new forro of ode will, with certains variations, continue and 

develop historically throughout the twentieth century. 

El estudio de los géneros literarios suele estar basado en los rasgos estructurales de los 
mismos, aunque es evidente que ninguna modalidad genérica permanece inmutable en el 
tiempo y que tampoco se presenta en cada caso particular como igual y exacta a un posible 
modelo. Las variaciones históricas, con peculiaridades específicas en las distintas literaturas, 
pueden explicar la revolución literaria desde un punto de vista interno1 y son esenciales en la 
aparición de nuevas estructuras. Sin perder de vista este planteamiento de carácter histórico, 
podría decirse, no obstante, que las diversas manifestaciones son susceptibles de ser agrupadas 
de acuerdo con los rasgos formales y estructurales específicos que afectan, o pueden afectar 
según los casos, a lo que Wellek y Warren llaman forma exterior e interior.2 Los rasgos 
fundamentales están integrados, Así, en el propio sistema literario, del que el autor no siempre 
puede desprenderse. Los géneros, entendidos como instituciones que responden a un conjunto 
de reglas y a un tipo previo de discurso, determinan, en cierta medida, la literariedad de los 
textos, al menos en lo que concierne a su producción y a su recepción.3 En algunas ocasiones, 

1 Cfr. M.A. Garrido Gallardo, "Los géneros literarios", en Estudios de semiótica literaria (Madrid, CSIC, 1982), pp. 
94-95; T. Todorov, "Genres littéraires'', en O. Ducrot y T. Todorov, Dictionnaire encyclopédique des sciences du 
language (París, Seuil, 1972), pp. 193 y ss.; A. García Berrio y M.T. Hernández Fernández, La Poética: tradición y 
modernidad (Madrid, Síntesis, 1988), p. 121 

2 R. Wellek y A. Warren, Teoría literaria (Madrid, Gredos, 1974), p. 278. 

3 Vide M.A. Garrido Gallardo, art. cit., pp. 93-94; H. Levin, "Literature asan Institution", Accent, VI (1946), pp. 159-
68; R. Wellek y A. Warren, op. cit., pp. 271 y ss.; F. Abad, Los géneros literarios y otros estudios de filología 
(Madrid, UNED, 1982), pp. 93-94; C. di Girolamo, Teoría crítica de la literatura (Barcelona, Critica, 1982), p. 98; J. 
Culler, La poética estructuralista (Barcelona, Anagrama, 1978), pp. 47-54. 

I.S.S.N. 1132-0265 PHILOLOGIA HJSPALENSIS 12 (1998) 269-289 

http://dx.doi.org/10.12795/PH.1998.v12.i01.17



270 Mª Victoria Utrera Torremocha 

el convencional prestigio literario de un tipo genérico tradicional puede ser el motivo de que 
algún escritor lo recupere como modo de afirmación literaria personal. 

La oda y el himno son tipos genéricos tradicionalmente incluidos en la lírica. Ésta ha sido 
caracterizada de diversas maneras a lo largo de la historia de la teoría de los géneros literarios; 
pero no siempre se le ha prestado la atención que actualmente se le otorga, como sucedía ya en 
la Poética de Aristóteles, que marcó la pauta en la carencia de una tradición seria en la tipología 
y caracterización de la poesía lírica. Hasta Hegel, el ideal de la lírica era el de la multiplicidad 
de materias.4 Con él la lírica queda sistematizada y delimitada, mediante el rasgo básico común 
del subjetivismo, junto con los otros dos géneros, épico y dramático, dentro de la ya clásica 
división tripartita. El planteamiento reciente de que la lírica se fundamenta en la expresión del 
sentir vital y anímico de sus autores es, pues, reciente. No cabe duda de que se sigue un camino 
abierto por los pre-románticos. Ya Goethe entendía la lírica como una exaltación emocional, 
rasgo que se ha elevado a categoría fundamental de lo lírico. Asimismo, y más recientemente, 
Staiger entiende lo lírico como la interiorización de lo objetivo, al igual que Kayser, quien, 
siguiendo también a Goethe, caracteriza la lírica como excitación personal entusiasmada. La 
actitud lírica básica sería, por tanto, hacer subjetivo lo objetivo, aspecto que se mantiene como 
fundamento de los géneros líricos en la mayoría de los estudios al respecto del siglo :XX.5 

El himno y la oda nacen en la cultura griega, ligados a la danza y a la música, al deseo de 
alabanza de los dioses y a la celebración de eventos diversos. El canto podía ser ejecutado por 
un coro, como atestigua, por ejemplo, Homero. Así es como surge la poesía coral. Como 
muestra de una civilización y sus valores -ya que son cantos de alabanza- el canto podría tener 
alguna escena narrativa, centrada a veces en un mito, y también algún tipo de contenido que 
escondiese un comportamiento moral. Lógicamente el lenguaje está lleno de solemnidad y 
nobleza, como corresponde al tema tratado, sobre todo en lo que respecta a los cantos 
dedicados a dioses y héroes. En Esparta, en el siglo VII a. C., comienza una corriente literaria 
con estas características con Terpandro y, poco después, con Alemán, único poeta coral de su 
siglo de quien tenemos versos, donde ya se aprecian las características típicas de la oda, con la 
presencia de las máximas morales, alusiones personales y mitos. Posteriormente es cuando 
nace, hacia el 600 a. C., la poesía hímnica y ódica que tendrá gran influencia en toda la 
literatura posterior, con los poetas de Lesbos. La poesía lírica o mélica -del griego melas, que 
significa 'canto'-, compuesta entre los siglos VII y V a. C., estaba acompañada de la lira o 
algún instrumento de viento, o ambos, y podía ser coral, en la línea de los autores de la escuela 
de Esparta, o monódica, en la que, como su nombre indica, no intervenía el coro, y cuyos 
principales representantes son Safo y Alceo, junto con Anacreonte. Los cantos eran 
interpretados por una sola voz, que cantaba pequeñas estrofas, luego conocidas con nombres 

4 Vide A. García Berrio, Formación de la teoría literaria moderna La tópica horaciana en Europa (Madrid, Cupsa, 
1977), pp. 95-96. 

5 Cfr. F. Lázaro Carreter, "Sobre el género literario", en Estudios de Poética (la obra en sí) (Madrid, Taurus, 1986), 
pp. 113-120; P. Hemadi, Teoría de los géneros literarios (Barcelona, Bosch, 1978), 12-13; W. Kayser, Interpretación 
y análisis de la obra literaria (Madrid, Gredos, 1958), pp. 439-443; F. Abad, op. cit., pp. 91-92; M.A. Garrido 
Gaiiardo, an. cit., pp. í02- í07; K. Harnburger, La lógica de ia iiierwura (Maúriú, Visor, i 995), pp. i64 y .s., E. 
Staiger, Conceptos fundamentales de poética (Madrid, Rialp, 1966), pp. 27 y ss. 



Consideraciones estructurales sobre la oda 271 

específicos: la estrofa sáfica, la alcaica o la anacreóntica. Se trata de una poesía más cercana a 
la individualidad, más conversacional y personal, con un tono, por tanto, menos solemne y 
magnífico que la poesía de tipo coral. Esta última, con representantes como Alemán, 
Simónides, Píndaro y Baquílides, era cantada y bailada por un coro y su estructura difiere de la 
monódica especialmente en la métrica, al estar dividida frecuentemente en tres partes que se 
correspondían con las llamadas estrofa, antistrofa y epodo. Tiene un carácter más público y 
altamente artificial, con un lenguaje más elaborado y diferentes variantes, de acuerdo con el 
tema principal tratado: himnos, peanes, ditirambos, epinicios, etc.6 

En general, en la poesía mélica, aparte de las formas métricas específicas, la estructura de 
los poemas está bastante definida. Son poemas habitualmente ternarios, con proemios típicos 
que pueden variar según el subgénero, como el de la invocación al dios, por ejemplo, de 
algunos himnos, aunque ésta también puede aparecer en las odas. En la parte central la 
narración o reflexión va acompañada de alusiones al poeta o suele centrarse en el mito, caso, 
por ejemplo, de Alceo, aunque ya en éste y otros autores existen centros más innovadores, con 
relatos diversos. Al final, suele haber alguna nueva referencia al mito o se formula el saludo 
final al dios, o se repite la invocación o la fórmula inicial, con estructura circular, o bien se 
ofrece la conclusión. La decisión, de carácter conclusivo o resolutivo, es, para Kayser, una 
"forma interiormente ligada a la actitud ódica" (KA YSER 1958:453). Pero ese final de 
decisión, posible igualmente en el himno, puede presentarse de otras maneras y concretarse 
finalmente en admonición, en deseo, etc. La estructura circular se cumple en la práctica 
totalidad de todos los himnos y odas desde el principio, caso de la "Oda a Afrodita" de Safo, 
aunque hay variaciones, como ocurre en Horacio, cuyos tipos ódicos estructurales más 
frecuentes son, además del circular, la composición lineal, con gradación ascendente o 
descendente, y la bimembre, entre otros.7 

Aunque se supone que, como género serio, la oda ha de tener una extensión más bien larga, 
esto no siempre se ha cumplido. Las odas varían mucho entre sí, sobre todo con respecto a la 
métrica y a la propia estructura. La variedad de la oda puede verse ya desde sus cultivadores 
clásicos, como Safo, Píndaro y, sobre todo, Horacio, que fueron los principales que les 
confirieron los rasgos típicos. Henri Morier, en su Dictionnaire de Poétique et de Rhétorique, 
distingue varios tipos de odas: la pindárica, cultivada después por Ronsard, la oda estrófica, la 
clásica, con casos como Fray Luis, Medrano o Herrera, las Odas de P. Malherbe, junto a las de 
Victor Hugo, y la oda simbolista, que tiene su máximo ejemplo en Paul Verlaine. La 
versificación es, pues, bastante variada. En cualquier caso, las odas clásicas griegas son la 

6 Vide C.M. Bowra, La literatura griega (México, FCE, 1971), pp. 42-45. 

7 Cfr. F. Rodriguez Adrados, Orígenes de la lírica griega (Madrid, Revista de Occidente, 1976), pp. 219-20; C.M. 
Bowra, Greek Lyric Poetry. From Alcman to Símonides (Oxford, Oxford University Press, 1967), p. 200; H.L. Tracy, 
"Thought-Sequence in the Ode", Phoenix, 5 (1955), pp. 108-18; G. Willians, The Third Book of Horace's Odes 
(Oxford, 1969); G. Hinojo Andrés, "La poesía lírica latina", en C. Codoñer (ed.): Géneros literarios latinos 
(Salamanca, Universidad, 1987), pp. 184-87. 



272 Mª Victoria Utrera Torremocha 

pindárica, la sáfica, la alcaica, la anacreóntica y la asclepiada, cada una con un tipo de métrica 
diferente.8 

Tanto la oda como el himno poseen lo que Kayser ha llamado la "vivencia de una tensión", 
(KA YSER 1958: 491) hecho que les confiere cierto dramatismo concretado en la apelación. El 
apóstrofe constituye una de las actitudes básicas de lo lírico, y está siempre presente tanto en el 
himno como en la oda. Mientras que el himno canta un poder superior, concretado 
generalmente en un dios, en la oda el "tú" está más cerca del poeta, por lo que el estilo solemne 
y exaltado del himno da paso a la serenidad de la contemplación y del encuentro y a un 
lenguaje que, sin perder su nobleza, es reflexivo y pausado. El yo tiene bastante peso en la oda, 
pues no se diluye en la exaltación exacerbada del himno y, por lo tanto, se hace más humano y 
también más asequible al lector, "más tangible" y familiar, acorde con el tema de la oda, que 
suele ser igualmente más real y cercano. Pero en la oda pueden aparecer también, como en el 
himno, poderes superiores. En ambos casos, la figura de Ja interpelación, muy presente, por 
otro lado, en buena parte de las manifestaciones de Ja lírica, como señala Paul de Man, es la 
básica, "hasta el extremo de constituir la definición genérica de, como mínimo, la oda (que, a 
su vez, se puede considerar paradigmática de la poesía en general)."9 

Los temas que la oda trata son bastante variados, hasta el punto de que no se puede decir 
que el tema defina la oda. A menudo está dedicado a personas elevadas, o a ciudades y 
paisajes, todo ello acompañado de una reflexión contemplativa en la que se menciona la 
existencia personal y colectiva, con temas como el carpe diem y el beatus ille, provenientes de 
Horacio. Como resulta que la oda es algo sentenciosa, en algunos casos y, según el tema 
tratado, puede derivar hacia la sátira, dando lugar a las odas satíricas, que se alejan de la oda 
clásica. Además podemos encontrar que las referencias personales del poeta pueden tomar 
cuerpo en toda la oda. Así, un tipo de oda es la que trata el proceso creador o el quehacer 
artístico del poeta, caso también clásico, como se aprecia en Horacio -"Pindarum quisquis 
studet aemulari"-, en Fray Luis de León -"Oda a Salinas"- y, mucho más tarde, en Federico 
García Lorca -"Oda a Salvador Dalí". 

El himno tiene originalmente un carácter religioso, ya que está dirigido en muchísimas 
ocasiones a divinidades, a veces también a héroes y abstracciones superiores. Los fragmentos 
de Simónides, Baquílides o Píndaro, por ejemplo, fueron probablemente cantados como 
poemas religiosos. Como una forma interior característica de los himnos, se encuentra "la 
alabanza de lo divino, de lo numioso",1º por lo que suelen implicar un diálogo relativo entre 
dioses y hombres. 

8 Vide H. Morier, Dictionnaire de Poétique et de Rhétorique (París, PUF, 1975).; A. García Berrio y J. Huerta Calvo, 
Los géneros literarios: sistema e historia (Madrid, Cátedra, 1992), p. 153; W. Kayser, op. cit., pp. 115-7; D. Page, 
Sappho and Alcaeus. An Introduction to the Study of Ancient Lesbian Poetry (Oxford, Clarendon Press-Oxford 
University Press, 1975), pp. 323-326. 

9 P. de Man. Lo. resistencia a la teoría (Madrid, Visor, 1990), p. 77. 

IO Kayser, op. cit., p. 453. A veces el himno en su faceta enunciativa se puede convertir en proclamación, dadas las 
afinidades estilísticas entre himno y proclamación. Vide M.A. Garrido Gallardo, "Géneros literarios", en D. 
Villanueva (coord.), Curso de teoría de la literatura (Madrid, Taurus, 1994), pp. 181-182. Algunos incluyen dentro de 



Consideraciones estructurales sobre la oda 273 

Dentro de los tipos hímnicos, cabe destacar el lírico, en su origen de carácter mítico­
religioso, y el litúrgico. El primero surge en Grecia con Calímaco y Píndaro, con escaso cultivo 
en Roma a excepción del Carmen Saeculare de Horacio, modelo para los tiempos posteriores, 
y que otros califican como una oda. El segundo nace con el cristianismo y se desarrolla en la 
Edad Media, manteniéndose actualmente con algunas variaciones. Se trata de un canto de 
alabanza a Dios, a la Virgen o los santos. Procede de San Ambrosio y de la posterior práctica 
monacal del Officium horarum y ha ido modernizándose y emancipándose. El himno surge del 
ámbito religioso para pasar después a extender sus temas hacia lo heroico, los ideales, los 
soberanos, lugares, países o fenómenos destacados. Ejemplos de estos últimos son el "Himno a 
la luna" de Jovellanos, el "Himno al sol" de Espronceda y más recientemente el Cántico de 
Jorge Guillén, en el que se exaltan la alegría de vivir y la perfección del mundo.11 

Píndaro ha sido la fuente fundamental de toda la poesía hímnica europea posterior, junto 
con la fuente bíblica de los salmos. En los poemas de Píndaro la exaltación de los dioses se 
hace a través de la exaltación de sus poderes, su principal atributo. Como después en la obra de 
Holderlin, el mundo literario de Píndaro está lleno de dioses y hombres en continua 
comunicación mágica y presenta a los héroes como una clase intermedia entre ellos. Otra 
fuente importante para los himnos actuales, así como para las odas, es el himno de Calímaco, 
derivado de los himnos homéricos, más narrativos, con una estructura similar a la tripartita, que 
será repetida después en composiciones como la "Ode to Psyche", de Keats, entre otras.12 

El himno, por tanto, reúne intenciones litúrgicas y literarias. En su evolución, asimila varias 
tradiciones, como la oriental de la literatura hebrea, que tanto peso tendría después en los 
himnos cristianos, sobre todo a través de las traducciones de la Biblia, la Vulgata y también en 
los escritos griegos y latinos de los Padres de la Iglesia, tradición que llega hasta el siglo veinte. 
Cuando los setenta traductores tuvieron que traducir el Antiguo Testamento usaron los 
términos himnos y salmos, así como oda y plegaria, entre otros. Muchos salmos bíblicos se 
identificaron como himnos. La atribución a los salmos de los nombres de la oda y del himno 
hace ver las similitudes entre ambos conceptos. Incluso en algunos pasajes del Nuevo 
Testamento los tres términos, salmo, oda, e himno, se mencionan como equivalentes. 13 En sus 
Confesiones, San Agustín señala la introducción de himnos y salmos cantados en Milán por 
Ambrosio. El himno, por su carácter ancestral, sí es nombrado, aunque no estudiado 
detenidamente, en las Etymologiae de San Isidoro de Sevilla, quien se refiere a él por el deseo 
de sobreponer la literatura bíblica a la clásica, haciendo ver que aparece en la Biblia en los 

la literatura hímnica al ditirambo y a los himnos fálicos, ambos como partes de los rituales dionisíacos. Otra variedad 
hímnica sería el peán , el epinicio, el himeneo y la canción erótica. Cfr. F. Rodríguez Adrados, Fiesta, tragedia, 
comedia. Sobre los orígenes griegos del teatro (Barcelona, Planeta, 1972), pp. 21 y ss., y Orígenes de la lírica griega, 
pp. 75-92. 

11 Vide K. Spang, Géneros literarios (Madrid, Síntesis, 1993), pp. 85-86. 

12 Cfr. C.M. Bowra, Pindar (Oxford, Oxford University Press, 1971), pp. 44 y ss.; K. Spang,.op. cit., p. 448. 

: 3 En la literatura oriental, hebreos y hetitas el himno o salmo es fundamental, en forma de elogio o súplica al dios. En 
general se consideran como monodia, pero hay indicios de que en Mesopotamia, Jerusalén y Egipto se cantaban con la 
intervención de un coro y como un tipo de lírica dialógica. Vide F. Rodríguez Adrados, Orígenes de la lírica griega, 

pp. 195-96. 



274 Mª Victoria Utrera Torremocha 

himnos de David, de modo que identifica los salmos de David como modalidad hímnica y 
especifica que deben orar a Dios y ser cantados, aunque en otro lugar indica que Hilary de 
Poitiers compuso himnos de celebración dedicados a santos y mártires (De ecclestiacis 
officiis). 14 

No es fácil determinar los límites entre el himno y la oda. Los términos oda e himno se 
intercambian en ocasiones como términos sinónimos. La "Oda a la Alegría" de Schiller, usada 
en el movimiento final de la novena sinfonía de Beethoven, es calificada generalmente como 
himno. La confusión afecta también a la obra de otros autores, como ocurre, por ejemplo, con 
Píndaro y Holderlin. 

La citada confusión se debe, sin duda, a las similitudes estructurales entre ambos géneros. 
El himno comparte la estructura ternaria de la oda. A veces el tono personal invade el centro. 
Como apunta F. Rodríguez Adrados, con tanta variedad hímnica, formas mixtas de 
enunciación, himnos derivados, apóstrofe no sólo al dios, sino a seres divinizados o abstractos, 
personalización excesiva del poeta y otro tipo de desviaciones, la "forma hímnica puede 
convertirse en una especie de marco", 15 de manera que quizás lo único que quedaría como 
rasgo característico que lo aleja de la oda sería el tono exaltado. 

En la historia de la oda y del himno han existido contaminaciones mutuas, de ahí que no 
siempre se entiendan de igual manera cada uno de los términos, ni se puedan ofrecer límites 
precisos y absolutos. Es, sobre todo, con la aparición pujante de la lírica a partir de los siglos 
XIV y XV cuando algunos teóricos comienzan a preocuparse por los géneros líricos. Así, entre 
otros, el italiano Giovan Giorgio Trissino afirma en 1529 que "cuando el poeta habla siempre 
en su persona y no introduce otras personas que hablen" encontramos "las Elegías, las Odas, 
las Canciones", etc., caracterización global de la lírica como género ligado a la primera 
persona, en la que se menciona ya un género tan clásico como la oda. Minturno se refiere 
también al epigrama y al himno, incorporando la lírica al cuadro genérico. (GARCÍA 
BERRIO-HUERTA CALVO 1992: 114; GARCÍA BERRIO-HERNÁNDEZ FERNÁNDEZ 
1988: 23-24) El Pinciano es buen ejemplo de la confusión con respecto a la lírica. En su 
Philosophía Antigua Poética señala que "dithirámbica, zarabanda y lírica todo es una misma 
cosa",16 y atribuye a la lírica rasgos como la exhortación y la alabanza, entre otros, elementos 
que, desde luego, se pueden aplicar tanto al himno como a la oda, por lo que estos géneros 

14 Respecto a otros géneros, habla de poemas heroicos, elegíacos y bucólicos, de acuerdo con una clasificación 
temática. También nombra, junto con el himno, el epitalamio, el treno, el epitafio, el epigrama, el épodo y la fábula 
como géneros de la Antigüedad. Vide A. García Benio y J. Huerta Calvo, op. cit., pp. 106-7. 

15 De hecho, la "Oda a Afrodita" de Safo (fragmento 1) es una repetición de este esquema. Cfr. F. Rodriguez 
Adrados, Orígenes de la lírica griega, pp. 220-234. Para K. Spang el himno es quizá una forma lírica más exaltada y 
solemne, cuyo sujeto suele ser la primera persona del plural que apostrofa a un tú. No son propias del himno las 
descripciones, aunque sí existen, como en la oda, el dinamismo versátil, apóstrofes, digresiones y la autopresentación 
del poeta, junto a sus circunstancias personales. Cfr. K. Spang, op. cit., pp. 85-86; R. Lapesa, Introducción a los 
estudios literarios (Madrid, Cátedra, 1971), p. 141; A. García Benio y J. Huerta Calvo, op. cit., p. 153. 

16 A. López Pinciano, Philosophía Antigua Poética (ed. Alfredo Carballo Picazo, Madrid, CSIC, Instituto "Miguel de 
Cervantes", 1953), vol. III, p. 93. Vide S. Shepard, El Pinciano y las teorías literarias del Siglo de Oro (segunda 
edición aumentada, Madrid, Gredos, 1970), p.129. 



Consideraciones estructurales sobre la oda 275 

serían considerados implícitamente líricos por Pinciano. De hecho, ofrece un ejemplo muy 
significativo de lo que considera poeta lírico, citando a Petrarca y su himno "Vergine bella che 
di sol vestita", junto con otro atribuido a Aristóteles, un elogio de Hermia, la ateniense. Tomás 
Correa, por su parte, habla de la lírica como canto a los dioses y a otros:" ... lyricis versibus cani 
solere Deorum laudes, et eorum ... "" El Brocense ve en el himno el género dedicado a dioses y 
a héroes: "Hymni, et laudes Deorum, et Heroum in hoc genere scripti sunt. Victores in olympiis 
et caeteris ludis hoc carmine celebrantur",18 y, en sus comentarios a Garcilaso (1570), 
menciona la oda horaciana, incluyendo en sus notas algunas traducciones de Horacio hechas 
por Fray Luis de León, también, como Garcilaso, en liras. Herrera en las Anotaciones a 
Garcilaso (1580), sin embargo, y quizás por antipatía al Brocense, no emplea en ningún 
momento la denominación de "Ode ad Florem Gnidi", sino que se refiere a ella siempre como 
Canción V, en la estela de la canción petrarquista. Evidentemente, como se aprecia en sus 
comentarios, conocía muy bien la tradición de la oda horaciana y explica el término oda de 
acuerdo con su sentido etimológico. Sin embargo, no quiso hacer distinciones entre la oda 
horaciana y la canzone italiana. 19 

Será mucho más tarde, en 1674, cuando se defina y caracterice la oda de manera más 
concreta y específica a partir de sus peculiaridades estilísticas. Así, Boileau en L'Art poétique 
se refiere al ímpetu, el esplendor, la energía y la vehemencia del estilo de la oda, que va 
acompañado de un belio desorden y que, sin duda, es el resultado de una inteligente y 
cuidadosa vigilancia poética: "Son style impétueux souvent marche au hasard, / chez elle un 
beau désordre est un effet de l'art."20 La relación de la oda con el mundo celeste y glorioso y la 
comparación que se hace entre la oda y la abeja implica su condición divina y misteriosa, que 
hace envidiable su estilo fogoso al mismo Apolo. No ha de olvidarse, en este sentido, la 
frecuente comparación entre poesía y miel, como entre poeta y abeja, en la obra de Píndaro. En 
la caracterización de Boileau se pueden observar claros ecos del concepto de lo sublime -
vehemencia, ímpetu, intensidad, etc.-,21 que Longino desarrolla en el tratado que N. Boileau 
tradujo, con Despréaux, también en 1674. La relación entre sublimidad y oda permitiría, por 
tanto, situar este género en un nivel importante dentro del cuadro genérico, aunque nunca a la 
misma altura de los grandes géneros, la epopeya, la tragedia y la comedia. 

17 Tomás Correa, In Librum de Ane Poetica Q. Horatii Flacci Explanationes (Venecia, ap. F. de Franciscis, 
MDLXXXVII, ed. facsimilar, Munich, W. Fink, 1969), p. 38; en A. García Benio, Formación de la teoría literaria 
moderna, p. 96. 

18 F. Sánchez de las Brozas, In Artem Poeticam Horatii Annotationes (Salamanca, 1591), en Opera Omnia (ed. de 
Gregorio Mayans, Ginebra, MDCCLXVI), vol II, p. 119; en A. García Benio, Formación de la teoría literaria 
moderna, p. 95. 

19 Vide F. de Herrera, Obras de Garcilaso de la Vega con Anotaciones de F. de Herrera (ed. facsimilar, prólogo de A. 
Gallego Morell, Madrid, CSIC, 1973), p. 220; E.L. Rivers, Muses and Masks: Sorne Classical Genres of Spanish 
Poetry (Newark (Delaware), Juan de la Cuesta, 1992), pp. 25-26. 

20 N. Boileau, L'An poétique (París, Bordas, 1972), canto II, vv. 58-81, pp. 58-60. La relación del poeta con los dioses 
aparece también en el Ión de Platón y en la Epístola a los Pisones (vv. 83-85) de Horacio. 

21 Cfr. 'Longino·, Soóre lo suólime (Madrid, Gredos, i979), VHi-i, Xl-2, XH-5, XXXTII-5, XXXfv'-4, pp. i.'.í8, lú9, 

171, 200 y 202, respectivamente. 



276 Mª Victoria Utrera Torremocha 

En efecto, como señala M.H. Abrams, en El espejo y la lámpara, las poesías líricas se 
tuvieron por cosa poco provechosa, como si fueran de un rango inferior frente a otras 
modalidades literarias, planteamiento que comparten, por ejemplo, en el siglo XVII Rapin en 
Réflexions sur la Poétique d'Aristote et sur les ouvrages des poetes anciens et modemes 
(1674), reeditado en 1675 como Réflexions sur la Poétique de ce temps et sur les ouvrages des 
poetes anciens et modemes, o Temple en "De la poesía" (1690), quienes, frente a la poesía 
heroica, manifiestan cierto desdén por canciones, sonetos, odas y elegías, desprecio 
generalizado que cambió después con la pujanza de los poemas pindáricos y seudopindáricos, 
que se apartaban ya de las odas menores. Así, en 1704 Dennis agrupaba la poesía lírica mayor, 
en la que se incluía la oda mayor pindárica junto con la epopeya y la tragedia, frente a la 
comedia, la sátira y la pequeña oda, entre otras formas. En esta misma línea, el Dr. Johnson 
distinguía la oda "mayor" de la "menor", por poseer aquélla "sublimidad, arrobamiento y 
rapidez de transición".22 

Al prestigio de la poesía lírica contribuyó la opinión de que la poesía bíblica era 
fundamentalmente lírica. Los que después defendían una teoría expresiva de la lírica, y no 
imitativa, creían que los primeros poemas fueron los líricos, proto-odas o proto-elegías, según 
que el teorizador "supusiera que la pasión religiosa o la erótica había sido la más potente y 
compulsiva en expresarse". (ABRAMS 1975: 158) En la línea de Vico, Diderot cree que la 
espontaneidad apasionada de los pueblos primitivos hace que éstos sean más poéticos y 
relaciona el ardor poético puro con la oda, situándola en el origen de las manifestaciones 
poéticas.23 El ardor del que habla Diderot sería, pues, uno de los rasgos estilísticos básicos del 
género, tal como lo estableció Boileau. Así, la oda llega a ser considerada como la especie de 
lírica más poética, en opinión de Joseph Trapp, y también como la más antigua, la más 
embriagadora y la más alejada de la prosa, según Edward Y oung. Para Jones la poesía se 
explica por el deseo de expresar la alegría, la pesadumbre, el aborrecimiento por el vicio, etc. 
Los distintos géneros que se corresponden con tales estados anímicos y sus relativas actitudes 
vitales y morales serían verdaderamente poéticos. La Allgemeine Theorie der schOnen Künste 
de J.G. Sulzer -cuya primera edición, de 1771-4, fue ampliada en 1792-, obra contemporánea e 
ideológicamente similar al Ensayo sobre las artes llamadas imitativas, de Sir William Jones, 
anticipa ya la teoría expresiva romántica. Sulzer sostiene que la lírica fue la forma primordial 
de la poesía, y declara que el género de la oda constituye la más alta especie poética, en el más 
intenso grado. Como más tarde Poe, defiende que la intensidad de esta forma poética 
quintaesenciada pone un limite a su extensión, "pues este estado de alma por su naturaleza 
misma no puede durar largo tiempo". (ABRAMS 1975: 160-165) Las Naturformen de Goethe 
contienen ejemplos históricos entre los que se incluye también la oda. Con el sistema de Hegel 
la oda y el himno aparecen dentro de las formas líricas propiamente dichas, junto con géneros 
afines, como el ditirambo, el salmo y la canción (lied). (GARCÍA BERRIO-HUERTA 
CALVO 1992: 47-48, 125) Por su parte, Coleridge, al hablar de lo 'subjetivo' y lo 'objetivo' 

22 M.H. Abrams, El espejo y la lámpara. Teoría romántica y tradición crítica (Barcelona, Barral Ecls., 1975), pp. 157-
59. 

23 Vide R. Wellek, Histo;ia de la crítica moderna (1750-1950). l. La segunda mitad del siglo XVIII (Madrid, Gredos, 
1969), p. 53. 



Consideraciones estructurales sobre la oda 277 

como atributos de las especies poéticas, entiende que la oda lírica más genuina es subjetiva. En 
este sentido, y como divulgador de las ideas alemanas, siguiendo a Schiller y los Schlegel, 
junto con Goethe, Henry Crabb Robinson considera la lírica como la literatura en la que se 
refleja la individualidad del poeta e incluye la oda en este tipo de composición, junto con la 
elegía, las canciones, etc. (ABRAMS 1975: 428-429) Actualmente, la mayor parte de los 
teóricos sobre géneros literarios no duda del lirismo puro de la oda y del himno. En esta línea 
se ha de entender la referencia de Paul de Man a la oda como esencia de la poesía, ligada 
siempre al canto y la música de los que se acompañaba primitivamente. En efecto, tanto la 
etimología de oda como la de himno están referidas al canto. 

El prestigio de la oda como manifestación pura de lo lírico y género característico de toda 
la poesía occidental, junto al himno, es evidente por la presencia ininterrumpida de ambos 
géneros a lo largo de la historia de la literatura. La oda occidental europea se muestra heredera 
de la oda horaciana, por un lado, con un tono moderado y con homogeneidad estrófica, y, por 
otro, de la de Píndaro, con forma estrófica triádica y con un tono más elevado y magnífico. 
Pero, en general, el autor que más influencia ha ejercido es Horacio, introductor en Roma de 
las variedades métricas de la lírica griega. De hecho, Horacio puede ser considerado "como el 
realizador estilísticamente puro de la oda". (KAYSER 1958: 449) En algunos de sus poemas 
más extensos se puede observar la imitación de Píndaro -libro IV de odas-, pero con la métrica 
eólica, con pasajes más duros y apartándose del tema central. Dado que el tema no determina la 
oda, se puede decir que el modelo ódico horaciano se caracteriza por la serenidad de su tono y 
la contemplación tranquila y reflexiva.24 

Horacio, uno de los autores clásicos más difundidos, es el gran modelo a partir del 
Renacimiento, desde Petrarca, Tasso, Garcilaso, Fray Luis de León, etc. En la literatura 
española fray Luis de León es el poeta horaciano por excelencia. La "Oda a la vida retirada", 
trasunto del Beatus ille horaciano, es uno de sus poemas más característicos. Como en la "Oda 
de la Magdalena", es clara la morosidad descriptiva horaciana. Otras odas de fray Luis se 
centran en la naturaleza, el mundo, la ciencia, la historia, el arte, la belleza, la música, la 
soledad, la mitología, la moralidad, etc. Son composiciones altamente morales, que exaltan la 
virtud o el contenido patriótico, la pasión amorosa o el carácter religioso. Como Garcilaso, fray 
Luis también emplea la lira para sus odas, forma métrica que, según Macrí, determina el 
carácter estructural de la modalidad ódica, en analogía con Horacio y Píndaro.25 

La oda de métrica homogénea, como la sáfica, la anacreóntica, la asclepiada o la alcaica, es 
la que normalmente se ha conservado en la tradición de la literatura occidental en cuanto a la 
métrica, caso de fray Luis, pero también de Lorca, por citar un ejemplo más cercano en el 

24 Todo esto ha dado Jugar a que se haya criticado, como hizo Byron, la poesía de Horacio por su frialdad. Cfr. E.A. 
Havelock, The Lyric Genius of Catullus (Oxford, 1939), pp. 182-83; L.P. Wilk:inson, Horace and his Lyric Poetry 
(Cambridge, 1946), pp. 123 y ss.; G. Hinojo Andrés, art. cit., p. 180. Con respecto a las influencias y concomitancias 
de Horacio y los poetas anteriores, véase L. Bieler, Historia de la literatura romana (Madrid, Gredos, 1982), pp. 218-
19. Sobre Ja originalidad de Hcracic en !a adaptación de !a oda eólica, Vide G. Hinoje Andrés, art. cit., pp. 158-159. 

25 Cfr. O. Macrí, "Estudio" a fray Luis de León, Poesías (Barcelona, Crítica, 1982), pp. 45-46; V. Cristóbal, 
"Morosidad descriptiva en las Odas de Horacio", en J.A. Hemández Guerrero (ed.), Retórica y Poética (Cádiz. 
Seminario de Teoría de la Llteratura, 1991), pp. 123-33. 



278 Mª Victoria Utrera Torremocha 

tiempo. Junto a las formas literarias nacionales propias no han dejado de existir intentos de 
adaptación de la forma métrica y estrófica latina a la lengua vernácula, como sucede, por 
ejemplo, en Holty, HO!derlin o Klopstock. Los españoles adaptaron desde el siglo XVI con 
éxito la estrofa sáfica al español, que no sólo se utilizó para las odas, aunque aparece en 
algunas, como la Sáfica a Poncio, de Jovellanos, donde no siempre se respetan los acentos del 
adónico. (KAYSER 1958: 115-117; PAGE 1975: 318-323; SPANG 1993: 88-89) 

Según Kayser, en el siglo XX la oda pierde sus características más propias, especialmente 
dadas en los siglos XVII y XVIII, porque sus límites son más fluctuantes, ya que los propios 
poetas no saben, en realidad, qué es una oda y no conocen tampoco autoridades ni modelos. 
(KAYSER 1958: 218) Es verdad que los inciertos límites entre himno y oda se ven aun más 
oscurecidos, si cabe, con la revolución formal de toda la poesía del siglo XX y su renuencia a 
continuar viejos moldes. No obstante, en el siglo XX, en la literatura escrita en lengua 
española, Rubén Darío escribe poemas que podrían integrarse bien en los esquemas genéricos 
de la oda y del himno, como muestra, por ejemplo, su "Oda a Mitre". Así ocurre también con 
F. García Lorca, que escribe varias odas, calificadas explícitamente como tales -"Oda a Walt 
Whitrnan'', con claro tono moralizante, y la "Oda al rey de Harlem"- en uno de sus libros más 
rupturistas: Poeta en Nueva York. No hay que olvidar que Lorca se propuso escribir un libro de 
odas hacia 1928, como consta en la carta dirigida a Melchor Femández Almagro de septiembre 
de ese año.26 Llegó a escribir la "Oda y Burla de Sesostris y Sardanápalo" y "Oda al toro de 
Lidia", ambas atípicas. Cabría añadir otros poemas como la "Oda a Salvador Dalí", "Soledad", 
"Oda al Santísimo Sacramento del Altar" y "Apunte para una oda" o "Apuntes para una oda a 
Baco y Ciso". También escribieron poemas de tono ódico e hímnico Aleixandre, Dámaso 
Alonso, Alberti, Jorge Guillén, con Cántico, o Pablo Neruda, con tres volúmenes de odas: 
Odas elementales, Nuevas odas elementales, y Tercer libro de las odas, en los que se insertan 
numerosas odas totalmente atípicas, de carácter narrativo y sin apóstrofe. En el siglo XX los 
géneros de la oda y del himno se mantienen con diferentes características de época y las lógicas 
variaciones formales y estilísticas, como sucede en algunas odas de Federico García Lorca, por 
ejemplo. A veces estas modalidades sufren una auténtica transformación en sus estructuras 
básicas, hasta el punto de que pierden sus rasgos más típicos, se vacian de contenido, a favor de 
un distanciamiento irónico de la tradición que termina destruyendo sus categorías mínimas, 
como en algunas odas de Neruda. 

Pero la renovación y la transformación de géneros tan asentados en la tradición puede 
lograrse desde otros presupuestos. La integración de una o varias tradiciones ajenas en la 
propia escritura es uno de los modos más claros de originalidad. Tomemos, en este sentido, el 
ejemplo de Luis Cemuda, cuyos estudios sobre literatura, además de su propia poesía, 
demuestran que conocía bien el género de la oda como manifestación de la poesía más clásica. 
Así, al referirse a la lírica española del XVIII critica la frialdad de la oda neoclásica tanto en la 
materia como en la expresión. Ejemplo de esta sequedad a la que llevó la oda neoclásica es 
Quintana, a quien, junto con Meléndez, alude para mostrar su rechazo hacia este tipo de 

26 Vide F. García Lorca, Obras Completas (Madrid, Aguilar, 1991), vol. III, p. 770. 



Consideraciones estructurales sobre la oda 279 

poesía.21 En sus inicios literarios y como experimento formal clásico, escribe Cernuda "Oda", 
de Égloga, Elegía, Odn (1927-1928), poema narrativo con pretensiones clasicistas, escrito 
después de la lectura de Garcilaso de la Vega. En "Oda" se aprecia una exaltación relativa del 
Dios, aunque apenas existe el apóstrofe propio de la oda clásica; sólo al final, en la última 
estrofa, se invoca al dios para seguir, desde una moderada exaltación de la hermosura, con la 
descripción de su marcha y de la naturaleza. Más cerca de fray Luis, aunque sin apóstrofe, está 
"Homenaje", del mismo libro, poema que, tanto por el tono como por el tema musical, presenta 
algunos ecos de la "Oda a Salinas", de fray Luis.28 Parece que Cernuda quisiera reafirmar a 
través de Égloga, Elegía, Odn su filiación con la gran tradición clásica. De hecho, en "Historial 
de un libro" define estos poemas como "ejercicios sobre formas clásicas", (CERNUDA 1994: 
631 )señalando, asimismo, que suponen una mera continuación respecto a su primer poemario, 
Perfil del Aire, publicado en 1927. Son conocidas las críticas, en su mayor parte negativas, que 
recayeron sobre este primer libro cernudiano. Probablemente el deseo de mantener las formas 
clásicas con poemas estróficos regulares y la referencia a poetas lejanos en el tiempo escondían 
el deseo de separarse de un modelo más cercano, Jorge Guillén, evitando, así, ser calificado de 
nuevo como un imitador vacuo y poco original del poeta vallisoletano. Sin embargo, los 
poemas de Égloga, Elegía, Odn son composiciones que carecen del interés y del valor 
literarios que poseen otras de La Realidad y el Deseo, y el poeta sevillano era muy consciente 
de ello cuando las calificó retrospectivamente como simples "ejercicios''. Su existencia se 
justifica por la búsqueda de una tradición prestigiosa que explicara toda la poesía de Cernuda 
no como el fruto de una copia servil de ciertos poetas contemporáneos -Guillén, Salinas, etc.-, 
sino como el resultado de la unión de diversas tradiciones, entre ellas la clásica. De hecho, la 
elección de modalidades genéricas como égloga, elegía, oda y homenaje, y la mención 
explícita de las mismas en los títulos respectivos -tan poco frecuente en los primeros libros de 
La Realidad y el Deseo- confirman tal planteamiento. 

Cernuda abandona las formas clasicistas de Égloga, Elegía, Odn para pasar a lo que se ha 
llamado su etapa surrealista, que comprende Un río, un amor y Los placeres prohibidos. Estos 
libros se explican igualmente por el imperativo de buscar una nueva tradición en la que 
integrarse. Cernuda no logró nunca olvidar la escasa acogida que tuvo Perfil del Aire. Pruebas 
de ello son el diálogo "El crítico, el amigo y el poeta" o el último poema de La Realidad y el 
Deseo, "A sus paisanos". Su poesía y su poética están marcadas, por tanto, por ese angustioso y 
utópico deseo de encontrar una tradición y unos modelos poco cercanos en el tiempo, ajenos a 

27 Vide L. Cernuda, "Observaciones preliminares" a Estudios sobre poesía española contemporánea, en Prosa I 
(Madrid, Siruela, 1994), p. 77, y "Gustavo Adolfo Bécquer(l836-1871)", ib., p. 90. 

28 Agustín Delgado señala la coincidencia de figuras mitológicas usadas en el poema de Cernuda y en la "Ode ad 
jlorem GnidC' de Garcilaso, concretamente en el uso del mito de Anaxarete, que aparece transformado en Cemuda. 
También se alude a la presencia de San Juan de la Cruz. Cfr. A. Delgado, La poética de Luis Cemuda (Madrid, 
Editora Nacional, 1975), pp. 103-117; M. Ulacia, Luis Cemuda: escritura, cuerpq y deseo (Barcelona, Laia, 1984), 
pp. 43-48; G. Correa, "Mallarrné y Garcilaso en Cemuda: de Primeras poesías a Egloga, Elegía, Oda'', en D. Hams 
(ed.), Luis Cemuda (Madrid, Taurus, 1977), pp. 238-243; E. Barón Palma, Luis Cemuda: Vida y obra (Sevilla, 
Editoriales Andaluzas Unidas, 1990), pp. 61-62; J. Talens, El espacio y las máscaras. Introducción a la lectura de 
Cemuda (Barcelona, Anagrama, 1975), pp. 68-69. 



280 Mª Victoria Utrera Torremocha 

la literatura propia.29 Es precisamente el caso del surrealismo, pero también de la influencia de 
Holderlin y de la poesía inglesa, como se verá más adelante. En Los placeres prohibidos 
(1931), no hay odas propiamente dichas, pero sí mantiene, en cierta manera, la actitud ódica 
"Diré cómo nacisteis", el primer poema del libro, que se abre con una proclamación y una 
invocación a los placeres prohibidos, para pasar a la descripción y caracterización de los 
mismos. Se unen aquí las alusiones personales a ciertas opiniones de tipo moral, que hacen 
pensar en el estilo sentencioso de la oda, aunque se trate de una moral contraria la sociedad. El 
poema termina proclamando, a modo de conclusión, la eternidad de los placeres prohibidos y 
la oposición del poeta frente al mundo, con un tono que se vuelve algo solemne en los 
momentos finales. Sin embargo, la nueva manera surrealista se agota pronto para el poeta 
sevillano. 

En el libro siguiente, Donde habite el olvido (1932-1933), ya cansado y decepcionado de la 
"moda" surrealista, hay un poema más acorde con el espíritu y el tono serenos de la oda: "Los 
fantasmas del deseo", dirigido desde el principio a la tierra madre, que aparece como un ente 
sobrenatural y eterno a lo largo de toda la composición. Desde el yo personal, Cernuda realiza 
una primera invocación a la tierra para continuar con la poética narración de un pasado 
amoroso, en la que se intercalan varios apóstrofes. En la segunda estrofa se habla ya desde el 
presente, sin alusiones al pasado, con un tono y un ritmo pausados sobre lo terreno y su 
significado para el poeta y su creación. El tono sentencioso generalizado se mantiene en las 
reflexiones sobre el amor efímero, en contraste con la eternidad de la tierra. Después de haber 
elevado a ésta a ser la esencia del amor, de la belleza y de la vida, Cernuda manifiesta su deseo 
de apresar el mundo divino, representado por lo terreno, para pasar a expresar una visión de la 
realidad, a través de invocaciones y oraciones resolutivas, sobre la vanidad del mundo y la 
verdad esencial de la tierra y del deseo. 

El último poema de Donde habite el olvido introduce el tono y temas principales de 
Invocaciones (1934-1935), libro en el que Cernuda inicia una nueva visión y expresión 
poéticas que se desarrollarán en los posteriores libros. Poemas como "A un muchacho 
andaluz", "Soliloquio del farero" y "El joven marino" muestran ese cambio, sobre todo por la 
aparición del poema más largo y discursivo. En los personajes del muchacho andaluz, del 
farero y del joven marino encarna el poeta un héroe concebido como intermediario entre dioses 
y hombres, algo que recuerda la poesía de F. HO!derlin, a pesar de que Cernuda la leería en 
profundidad algo más tarde. El mismo poeta cuenta en "Historial de un libro" que, cuando ya 
tenía medio escrito Invocaciones, leyó y tradujo a HO!derlin: "Más que mediada ya la 
colección, antes de componer el "Himno a la tristeza", comencé a leer y a estudiar a Holderlin, 
cuyo conocimiento ha sido una de mis mayores experiencias en cuanto poeta ( ... ) Con la 
colaboración de Gebser, emprendí luego la traducción de algunos poemas ( ... ) Al ir 
descubriendo, palabra por palabra, el texto de HO!derlin, la hondura y hermosura poética del 
mismo parecían levantarme hacia lo más alto que pueda ofrecernos la poesía. Así aprendía, no 
sólo una visión nueva del mundo, sino, consonante con ella, una técnica nueva de la expresión 

29 Cfr. H. Bloom, La angustia de las influencias (Caracas, Monte Avila, 1991 ). 



Consideraciones estructurales sobre la oda 281 

poética. Los poemas que entonces traduje aparecieron en Cruz y Raya a comienzos de 1936."30 

Tal como se desprende de estas palabras, la presencia de Héilderlin es fundamental en esta 
nueva etapa de la poesía cemudiana. 

Los esquemas ódicos griegos se imitaron con frecuencia en la literatura alemana desde el 
siglo XVIII. A mediados del siglo, F. G. Klopstock compuso varias odas alcaicas, como 
Héilderlin o Von Platen. Klopstock modificó los modelos clásicos gracias al uso de ritmos 
libres, la abstracción de las materias y una fuerte influencia de los salmos luteranos. Sin 
embargo, es Héilderlin el autor más importante en la renovación formal del himno dentro del 
marco de la modernidad literaria. El estilo sublime y grandioso se deja ver bien sobre todo en 
sus himnos, por ejemplo en "Hymne an die Menschheit" o "Hymne an die Freiheit'', de 1791 y 
1792 respectivamente. En Héilderlin el diálogo a través de la Palabra entre dioses y hombres 
forma parte del himno. Para él, los Dioses hablan por señas, como en el Ión de Platón.31 Es 
lógico pensar que el poeta emplee la modalidad hímnica, por ser la forma lírica más cercana al 
espíritu exaltado, propio del que habla con un dios. En efecto, como comenta Heidegger, el 
poeta logra así manifestar su propia esencia permanente. Poniendo al descubierto el Ser, da 
nombre a los dioses y a todas las cosas, con lo que consigue convertirse en "despertador de las 
apariencias de irrealidad y de ensueño". (HEIDEGGER 1989: 35) Los himnos de Héilderlin, 
como los de Goethe, poseen, según Kayser, un tipo de ritmo libre, caudaloso, impetuoso, -
stromender Rythmus-, de tono elevado, con la plenitud de sonido de un lenguaje solemne, 
(KA YSER 1958: 342) aspectos que se corresponden con la caracterización que Boileau ofrece 
para la oda en general. 

La confusión terminólogica entre oda e himno se manifiesta claramente en los estudios 
sobre la poesía de Héilderlin, cuyos poemas, calificados a veces como odas, a veces como 
himnos, conjugan el estilo apasionado y la presencia continua del yo poético. E. Staiger 
prefiere la denominación de oda para este tipo de poemas héilderlinianos. Para Staiger la oda es 
un género que "ofrece una gran tensión entre el estilo lírico y el estilo patético", algo que se 
podría decir de las odas de Héilderlin, donde "el elemento lírico pertenece a la esfera de la 
naturaleza íntima, lo patético a la esfera del arte, el cual preserva al poeta de diluirse en una 
especie de olvido de sí mismo, y de este modo le obliga a una evocación del espíritu vivo en su 
mundo circundante". Estas características alejarían la oda héilderliniana del modelo horaciano. 
En HOlderlin la oda está sujeta a un espíritu "que no reconoce presente y cuya mirada se dirige 
desde el pasado hacia el futuro, para retomar de nuevo al pasado." (STAIGER 1966: 229) Esto 
es lo que lo diferencia esencialmente de Horacio. Héilderlin, como Coleridge, se presenta en su 
poesía como un ser divino, como un personaje oracular, por lo que sus odas tienen una mezcla 

30 L. Cemuda, "Historial de un libro", pp. 640-41. En 1935 Cemuda publicó una mala traducción de una selección de 
poemas de HO!derlin con una nota introductoria. Sobre las traducciones. más cemudianas que holderlinianas, vide J. 
Talens, op. cit., pp. 383-87. En una carta a Nieves Mathews del 15 de diciembre de 1942 desde Glasgow, Cemuda 
reconoce la importancia del poeta alemán: "Para mí la lectura de Holderlin fue una intuición nueva de la poesía y una 
visión distinta de la realidad." Vide R. Martínez Nada!, Españoles en la Gran Bretaña. Luis Ce muda. El hombre y sus 
temas (Madrid, Hiperión, 1983 ), p. 118. 

31 Vide M. Heidegger, Holderlin y la esencia de la poesía (ed. de J.D. García Bacca, Barcelona, Anthropos, 1989), pp. 

25-26 y 74. 



282 Mª Victoria Utrera Torremocha 

de lo clásico y de la imaginería bíblica religiosa con personificaciones grandiosas propias del 
estilo sublime del XVIII,32 de ahí que sus odas -si se prefiere esta denominación- sean 
hímnicas, complejas, místicas y sublimes. 

El modelo holderliniano supuso en la poesía de Luis Cemuda un cambio considerable. 
El poema largo va a ser, así, consolidado, para el resto de su producción. Dentro de 
Invocaciones, encontramos un tono diferente, ya advertido por Cernuda en sus 
apreciaciones sobre Holderlin, especialmente cuando señala el modo en que la lectura del 
poeta alemán provoca una elevación espiritual que, sin duda, remite al concepto de lo 
sublime, típico de los poemas hímnicos. Este nuevo tono que Cernuda persigue para su obra 
se puede apreciar en los poemas largos, de tono ódico e hímnico, como "A un muchacho 
andaluz", "Soliloquio del farero", "Por unos tulipanes amarillos", "La gloria del poeta'', 
"Dans ma péniche", "El joven marino", "Himno a la tristeza" y "A las estatuas de los 
dioses", por ejemplo. No resulta extraño que Cernuda en su "Historial de un libro" se 
refiera con desagrado, pasados ya algunos años, a la ampulosidad de algunos poemas de 
Invocaciones. 

En "A un muchacho andaluz" se canta desde el yo al joven al que se invoca desde el 
principio y al que se identifica con el amor misterioso. La descripción se une a la narración 
poética de la muerte del muchacho ahogado en el mar, tras la que, como tercer momento, se 
concluye con la exaltación de dioses terrenos y la negación del cristianismo. El contenido 
de protesta se ha amortiguado con respecto a Los placeres prohibidos, pero la intención 
crítica, de un moralismo sui generis, es similar. "El joven marino", más cercano a la elegía, 
al igual que "Por unos tulipanes amarillos", está escrito con verbos en pasado y dirigido al 
joven cuya muerte se narra, quien queda elevado a la categoría de dios. 

"Soliloquio del farero" es un canto a la soiedad que se inicia también con una 
invocación, a la que sigue la narración del poeta-niño, con referencias personales que 
ocupan la parte central y la casi totalidad del poema, para volver a invocar al final a la 
soledad como verdad última y concluir con la necesidad de la misma para el poeta. Más 
cerca del himno está "La gloria del poeta", por su invocación al demonio, con claros ecos 
baudelairianos. Pero la narración y descripción del demonio junto a la identificación con el 
poeta, con abundantes referencias personales, la exposición de los deseos, la superioridad 
del poeta frente a los hombres, las continuas referencias y exhortaciones al demonio y la 
conclusión sentenciosa de que sólo la muerte puede reconfortar al poeta amortiguan el tono 
hímnico y exaltado en favor de la actitud ódica, más personal. Algo similar sucede en 
"Dans ma péniche", con una primera invocación al amor, a la que siguen la descripción de 
los amantes y nuevas invocaciones a éstos, con referencias personales del poeta, que se 
sitúa junto con el deseo y frente al dios cristiano, en un plano superior. La conclusión final 
está centrada en la superioridad sobre el amor del deseo y de la libertad, ligados a la 
verdadera vida. 

32 Cfr. M.H. Abrams, Natural Supematuralism. Tradition and Revolution in Romantic Literature (Nueva York­
Londres, W.W. Norton and Company, 1973), p. 344. 



Consideraciones estructurales sobre la oda 283 

Cernuda encontró en el poeta alemán, además, la importancia de los mitos antiguos 
como expresión de las emociones primarias del hombre, el amor, el poder, la experiencia de 
la belleza y de la poesía. Holderlin le brindó la posibilidad de recuperar los dioses paganos 
y su poder frente al triste dios cristiano, de ahí poemas como "A las estatuas de los dioses" 
y, más tarde, "Resaca en Sansueña" de Las nubes (1937-1940), entre otros. La naturaleza, 
como en HO!derlin, se torna en Cernuda algo esencial, encarnación de la verdad y del 
deseo, idea que ya había aparecido en el último poema de Donde habite el olvido. 

A partir de "Himno a la tristeza'', poema que, en opinión de Coleman, inicia el camino 
de su poesía posterior, puede apreciarse Ja impronta de HO!derlin, tras la lectura detenida de 
su obra. El poema supone la entrada a la poesía meditativa. Desde el mismo título recuerda 
los himnos de Holderlin, además de otros poemas de Keats, Shelley y Coleridge sobre el 
mismo tópico de la tristeza. Cernuda entra de lleno, así, en la tradición romántica europea. 
Pero Coleman al referirse a este poema no habla de himno, sino de oda. Como indica, 
"Himno a la tristeza" comienza in medias res, bruscamente, con una manera dramática que 
es muestra del nuevo estilo cernudiano, con fuerte presencia de la melancolía, 
encabalgamientos que refrenan el tono para retardar el ritmo de lectura y dar mayor pesadez 
a los versos. 33 En realidad, lo que hace Cernuda es dar solemnidad serena a lo que debió 
llamarse oda y no himno. El nuevo estilo es más ampuloso y grandilocuente, pero el yo 
personal nunca se diluye en la exaltación hímnica. Incluso en la invocación a la tristeza 
como "madre inmortal" Cernuda no hace uso de las admiraciones. La designación de 
himno, en realidad, se debe al deseo cernudiano de elevar la tristeza a una categoría divina, 
de ahí el título, pero el desarrollo del poema se acerca mucho más al tono ódico. Después 
de la invocación el poeta vuelve a las referencias personales, identificándose a veces con un 
dios, pero con un sentido estoico de su soledad. El dolor va unido siempre a la tarea del 
poeta y el desarrollo poemático conduce finalmente a la afirmación final de su soledad, que 
sólo encuentra consuelo en Ja tristeza. 

"A las estatuas de los dioses" es otra de las composiciones de Invocaciones de 
influencia claramente holderliniana, apreciable tanto en la sintaxis como en el vocabulario. 
(ULACIA 1984: 111; COLEMAN 1969: 38-41) Como "Himno a la tristeza", se abre con 
una apelación directa a los dioses, a la que sigue una narración en la que se recuerdan los 
gloriosos tiempos pasados, narración que va acompañada del deseo por devolver a los 
dioses la dignidad perdida, y de las alusiones al propio poeta como único ser que sueña con 
ellos, convertido casi en parte esencial de lo divino. El acento que prevalece, sin embargo, 
es el íntimo y personal, por Jo que también predomina aquí el tono ódico. Cernuda tomará, 
pues, de HO!derlin no el sentido profético, más exaltado, sino el moralista y personalizado, 
más cercano a su temperamento, por lo que su tono resulta más ódico que hímnico. En 

33 Cfr. A. Coleman, Other Voices: A Study of the Late Poetry of Luis Cemuda (Chapel Hill, The University of North 
Carolina Press, 1969), pp. 32-35; M. Ulacia, op. cit., p. 112. 



284 Mª Victoría Utrera Torremocha 

realidad, este nuevo tipo de poema abre el desarrollo lírico posterior de La Realidad y el 
Deseo: poemas narrativos, largos, meditativos, con preocupaciones metafísicas.34 

En la etapa del exilio en Inglaterra, Cernuda tendría oportunidad de leer en su lengua 
original a los poetas ingleses, especialmente los metafísicos y los románticos, que, sin duda 
contribuyeron a afianzar y acrisolar el nuevo camino discursivo y metafísico emprendido en 
Invocaciones. En una carta a E.M. Wilson del 17 de marzo de 1948 desde Mount Holyoke 
College, señala la importancia que para él tuvo la poesía inglesa: "No piense que me olvido 
de Inglaterra, porque como es natural la recuerdo mucho ahora, y comprendo cuánto la 
debo espiritualmente. Quizás mi estancia allí, de cerca de diez años, ha sido la fase más rica 
de mi vida hasta ahora, si no como molde primero, como refinación de lo que a ella llevé 
conmigo." Y en "Historial de un libro" reconoce también su deuda con la literatura 
anglosajona: "Si no hubiese regresado, aprendiendo la lengua inglesa y, en lo posible, a 
conocer el país, me faltaría la experiencia más considerable de mis años maduros ( ... ) 
Aprendí mucho de la poesía inglesa, sin cuya lectura y estudio mis versos serían hoy otra 
cosa, no sé si mejor o peor, pero sin duda otra cosa. Creo que fue Pascal quien escribió: "no 
me buscarías si no me hubieras encontrado" y si yo busqué aquella enseñanza y experiencia 
de la poesía inglesa fue porque ya la había encontrado, porque para ella estaba 
predispuesto."35 

Desea Cernuda escribir de una manera más objetiva, más seria y grave, cercana al 
espíritu meditativo y moralista de algunos poetas ingleses. No hay que olvidar tampoco 
que, aparte de las traducciones que hizo, dedicó un libro a algunos de estos poetas: 
Pensamíento poético en la líríca ínglesa, en el que destacaba los rasgos que más le 
interesaron y que están presentes en su propia actividad poética. Así, sobre Wordsworth, 
Coleridge, Keats, Shelley, Byron y Blake, por ejemplo, dice Cernuda que la mayoría "son 
moralistas y no ocultan su propósito de mejorar, corregir y reformar, tratando de hallar en la 
naturaleza humana, y sobre todo en la vida imaginativa, nuevas creencias sustentadoras. El 
poeta no es sólo un poeta, sino el intérprete de la creación; de ahí que la mayoría de ellos 
adopten una posición metafísica y una posición política."36 Insiste en varias ocasiones en el 
tono meditativo y filosófico de estos escritores, a los que, no por ello, es ajena la noción de 
la poesía como visión e imaginación. Hay que tener en cuenta, además, que en Poesía y 
Literatura (1960) dedica un estudio a los poetas clásicos, con referencias a Garcilaso, fray 
Luis y San Juan, y otro a los poetas metafísicos españoles, entre los que incluye a Jorge 
Manrique, Aldana y el autor de la "Epístola Moral a Fabio", en lo que se aprecia de nuevo 

34 También Talens ha señalado la importancia de Invocaciones como el libro en el que hace su aparición en poema 
lírico-narrativo en la obra de Cernuda. Cfr. J. Talens, op. cit., p. 96. 

35 L. Cernuda, "Historial de un libro", p. 645. Vide R. Martínez Nada!, op. cit., p. 184. 

36 L. Cernuda, Pensamiento poético en la lírica inglesa, en Prosa I, p. 262. B. Hughes señala influencias posibles de 
Donne, Herbert, Marvell, los metafísicos en general, Shakespeare, Blake, Keats, Browning, Wordsworth, Shelley, 
entre otros, en la poesía de Cernuda a partir de Las Nubes. Cfr. B. Hughes, Luis Cemuda and the Modem English 
Poets (Alicante, Universidad, 1987). 



Consideraciones estructurales sobre la oda 285 

el interés del poeta de La Realidüd y el Deseo por los aspectos morales y reflexivos de la 
literatura. 

En la poesía inglesa del XVII pocos escritores escriben odas en la línea horaciana. Sin 
embargo, la oda pindárica se impone como modalidad prestigiosa a partir de 1629, fecha en 
que apareció la primera gran imitación de Píndaro en inglés: la "Ode on the Death of Sir H. 
Morison" de Ben Jonson, con la estructura clásica de estrofa, antistrofa y epodo, indicada 
con los términos de turn, compter-turn y stand. En el mismo año Milton comienza su gran 
oda "On the Morning of Christ's Nativity", en una forma estrófica ya regular. El género 
alcanzaría gran popularidad con las Pindarique Odes de Abraham Cowley. La fortuna de la 
poesía lírica como género serio aparece en 1651 en Inglaterra con las imitaciones pindáricas 
de Cowley, que inauguran, en opinión de Abrams, la boga de la "oda mayor". Pero la oda 
pindárica inglesa, introducida por Cowley y usada posteriormente en el neoclasicismo no 
suele mantener la estructura antigua triádica, sino que es libre en la construcción estrófica y 
en Ja rima. Son odas con un tono elevado y un lenguaje solemne, que se corresponden con 
Jo que Kayser llama "ritmo caudaloso" o impetuoso -stromender Rythmus-, caracterización 
no lejana de la que ofrece Boileau en su Art Poétique. Se trata, pues, de poemas fogosos, 
impetuosos e irregulares, a los que los críticos han aplicado el concepto de Longino sobre 
lo sublime, frente a Ja más denostada oda menor. Estas odas mayores fueron luego 
cultivadas, además, por Warton, Gray y Collins, entre otros. En el siglo XVIII, hay que 
destacar a Williams Collins, poeta británico, cuya obra principal es una colección de Odes 
on severa! descriptive and allegorical subjects (1747), de escasa acogida en su época. 
Collins está unido por el tono profético y protestante, que sigue a Spenser y a Milton, a los 
poetas románticos ingleses, como Keats, Blake y Wordsworth.37 En esta línea de la oda 
mayor pindárica se encuentran también Dryden y Thomas Gray. 

La oda romántica inglesa comienza con la composición de Coleridge "Dejection: An 
Ode", de 1802, y con la oda seudopindárica de Wordsworth "Ode: lntimations of 
Jmmortality", escrita entre 1802-4 y publicada en 1815. Ésta, con versos variados, ritmo 
complejo y estrofas diversas, ha sido considerada la mejor oda pindárica de la literatura 
inglesa. Otras odas, no pindáricas, de William Wordsworth son "To the Cuckoo", "A 
Farewell", "To a Highland Girl", "To a Skylark". También escriben odas en esta etapa 
Shelley, Keats, Blake y, ocasionalmente, Byron. La oda tiene, pues, en este periodo, un 
resurgimiento paralelo al de la poesía lírica, antes despreciada. La "Ode to the West Wind" 
(1819), de Shelley, es un poema religioso, casi como la oda dedicada a la alondra, 
compuesta un año más tarde. Keats escribe textos como "Ode on a Grecian Urn", "To a 
Nightingale", "Ode to Psique" o "To Autumn". Éste último, traducido por Cernuda, es para 
H. Bloom, el más sutil y hermoso del autor.38 Todos estos poemas están escritos en estrofas 
regulares, derivadas no de Horacio, sino de los experimentos de Keats sobre el soneto. 

37 H. Bloom, Los poetas visionarios del Romanticisrrw inglés (Barcelona, Barral Ecls., 1974), p.15. 

38 Cfr. ib., pp. 135, 210-213 y 292-299. Con respecto a los himnos, desde la doble tradición, litúrgica y literaria, 

inaugurada por Prudencio y continuada después, escribe Keats su "Hynm to Apollo" y también Shelley los himnos "To 
Jntellectual Beauty", "Of Apollo" y "Of Pan''. Para H. Bloom, la influencia de La Nueva Eloísa de Rousseau se une a 



286 Mª Victoria Utrera Torremocha 

Pero lo más interesante de la tradición poética inglesa es que las odas de algunos de 
estos autores pertenecen a un tipo de composición característica del romanticismo. Entre 
tales poemas, algunos de los cuales son odas, se incluyen los siguientes: de Coleridge, 
"Eolian Harp", "Frost at Midnight", "Fears in Solitude" y "Dejection: An Ode"; de 
Wordsworth, "Titern Abbey", "Ode: Intimations of Immortality" y "Elegiac Stanzas 
Suggested by a Picture of Peele Castle in a Storm"; de Shelley, "Stanzas Written in 
Dejection" y "Ode to the West Wind"; de Keats, la "Ode to a Nightingale" . De los 
románticos, sólo se excluye a Byron en esta clase de poemas. Todos ellos presentan un 
hablante que comienza describiendo el paisaje, para evocar alguna vivencia, iniciando, así, 
un proceso en el que el recuerdo, los pensamientos, los sentimientos, etc., están 
relacionados con dicho paisaje. Se pasa, pues, de la descripción a la meditación, en la que el 
personaje, tras una serie de comentarios, se enfrenta a un momento trágico o llega a una 
decisión moral o resuelve un problema de tipo emocional. A menudo el poema vuelve al 
principio, al paisaje, pero ya con un estado de ánimo diferente, tras la meditación. Este 
género romántico, a veces llamado the descriptive-meditative poem, ha sido calificado por 
Abrams como the greater Romantic lyric, sugiriendo no el hecho de que estos poemas sean 
lo mejores de la época, sino que desplazan lo que los críticos neoclásicos han llamado the 
greater ode, la oda pindárica elevada frente a la llamada menor, más cerca de la pauta 
horaciana. Esta modalidad ha encontrado eco en autores posteriores como Matthew Arnold, 
Walt Whitman, Wallace Stevens, W.H. Auden y, en la literatura española, Luis Cernuda. 

Evidentemente, el hecho de partir de la naturaleza para la reflexión no era algo 
totalmente novedoso, pero con el romanticismo se impuso la moda de hablar de temas 
serios -vida, muerte, amor, gozo, Dios- junto con la referencia al paisaje. Tiene especial 
interés por ser la más temprana invención romántica, especialmente practicada por 
Coleridge -también, aunque menos, por Wordsworth-, que fue quien inauguró the greater 
Romantic lyric, establecido ya este esquema. Claro está que hay antecedentes, aunque no en 
las fórmulas clásicas inglesas, como podría pensarse a partir de las odas Collins. Para 
descubrir los verdaderos precursores, Abrams se centra en la precisión con la que se 
describe el paisaje, dando el lugar e incluso el momento exacto, con un escrúpulo total, 
como en W ordsworth, que especificaba al principio la circunstancias personales de sus 
poemas. En el siglo XVIII existían composiciones muy populares que detallaban también 
en el título la localización y describían una escena que sugería unos pensamientos; eran los 
llamados poemas local por loco-descriptive, de donde se desarrollaría este tipo de textos 
románticos. En general, como apunta Abrams, se dice que Sir John Denham fue el autor del 
género con su "Cooper's Hill", cuya primera versión es de 1642. Thomas Gray, con su 
"Ode on a Distant Prospect of Eton College", de 1747, también proporciona evidencia de 
que el poema local evolucionó hacia el tipo romántico. Pero, yendo más lejos en la 
tradición literaria inglesa, hay que mencionar los poemas devotos del XVII que incluían la 
meditación como elemento básico, al igual que sucede en algunas de las composiciones 

la de Wordsworth en el "Himno a la belleza intelectual" de Shelley, donde intelectual hace referencia a espiritual o 
más allá de los sentidos. El tema del himno es sirrúlar al de la oda "Sugerencias" de Wordsworth. Cfr. H. Bloom, ib., 
p. 284. 



Consideraciones estructurales sobre la oda 287 

románticas citadas. En The Poetry of Meditation, Martz ha hablado de la importancia que 
para los poetas religiosos metafísicos tuvieron los devocionarios, en los que el 
procedimiento recomendado para la reflexión se dividía en tres partes, siguiendo las 
directrices de San Ignacio de Loyola. El primer momento correspondía a la composición de 
lugar, en que se contemplaba detenidamente el entorno; el segundo, a la meditación 
propiamente dicha, y el último, a los resultados de esa meditación y a la voluntad, es decir, 
a la conclusión, que podía tener forma de coloquio, o de plegaria o concretarse en unas 
palabras dirigidas a Dios. Los escasos poemas meditativos del siglo XVII mantienen estas 
fórmulas de los devocionarios católicos y anglicanos. Poetas metafísicos en los que 
encontramos estas estructuras son Vaughan y George Herbert. De aquí provendría la 
modalidad romántica de the greater Romantic lyric. Las meditaciones románticas, por otro 
lado, a veces provocan momentos críticos, cercanos a las crisis espirituales de los poetas 
religiosos. La influencia de los metafísicos se extiende hasta el punto de que los románticos 
dan a su expresión algunos tintes teológicos, e incluso llegan a apostrofar no a un ser 
humano, real o imaginado, sino a Dios o algún espíritu de la naturaleza de carácter superior, 
como si fuese una plegaria formal, caso de la "Ode to the West Wind'', o incluso llegan a la 
fórmula de la bendición formal , como en "Frost at Midnight" y "Dejection", de Coleridge, 
y en "Tintern Abbey", de Wordsworth. Evidentemente, hay diferencias que afectan 
especialmente a la composición de lugar, más concreta en los románticos y más general en 
los metafísicos.39 

En La Nubes, un libro crucial en el momento de transición hacia la poesía meditativa, el 
tono ódico de Cernuda se extiende a muchos poemas, aunque no siempre aparece el 
apóstrofe. Un poema de tono ódico es "La visita de Dios", en el que el poeta, desde sus 
circunstancias personales, inicia un recorrido por sus recuerdos, que le llevan a reflexionar 
sobre la existencia humana, el amor, el tiempo, y a criticar la sociedad, aunque de modo 
moderado. Es un poema jalonado de preguntas y sólo muy al final encontramos el tardío 
apóstrofe a Dios, como si no hubiera acudido antes al dolor del hombre, como si no 
existiera y por ello se hubiera tardado tanto en mencionar. Tras ello vienen la plegaria y la 
petición. 

Mucho más cercano a la oda es el poema final de Las Nubes: "El ruiseñor sobre la 
piedra", con estructura tripartita. Es éste el primer poema del exilio en el que se aprecia 
claramente el influjo del poema meditativo romántico. Comienza con una invocación al 
Escorial bajo las metáforas del lirio y del ruiseñor. La descripción idealizada, desde el 
recuerdo del poeta, llega hasta el verso 15 y da lugar a una larga reflexión sobre la vida -
con referencias personales al destierro-, sobre el amor, sobre el trágico ocio del poeta. La 
lírica meditación, serena y, en ocasiones, algo sentenciosa, conduce a la proclamación final, 
de carácter conclusivo, de la eternidad del Escorial como símbolo de España y de su raza. 
Se trata de una composición en la que es patente el influjo de la poesía meditativa de 

39 Vide M.H. Abrams, "Structure and Style in the Greater Romantic Lyric", en H. Bloom (ed.), RorrlLlnticism and 
Consciousness. Essays in Criticism (Nueva York-Londres, W.W. Norton and Company, 1970), pp. 201-228; L.L. 
Martz, The Poetry of Meditation (New Haven-Londres, Yale University Press, 1962). 



288 Mª Victoria Utrera Torremocha 

práctica religiosa. En ella es la mirada interior, que recrea plásticamente los recuerdos 
ligados a un lugar emblemático del pasado, la que provoca el desarrollo meditativo. 

Otros poemas ajustados claramente a un esquema similar son "Elegía anticipada", "Río 
vespertino",40 "Las ruinas", "Otros tulipanes amarillos", "Vereda del cuco", de Como quien 
espera el alba (1941-1944), "La ventana", "La escarcha", "El árbol", "Otras ruinas", "El 
César", de Vivir sin estar viviendo (1944-1949), "Desolación de la Quimera" y "Epílogo", 
de Desolación de la Quimera (1956-1962), entre otros. En ellos, el punto de partida para la 
reflexión sigue siendo un paisaje que, o bien se finge como presente en el momento del 
discurso, o bien se evoca desde el recuerdo, gracias a la memoria y a la mirada interior que 
lo actualiza y recupera. En el caso de "El César" la estructura meditativa se combina con la 
técnica del monólogo dramático, como también sucede en "Desolación de la Quimera", 
aunque este último combina la voz poético-narrativa para la descripción inicial del lugar y 

las conclusiones finales con el monólogo dramático de la Quimera, que ocupa el centro de 
la composición y se corresponde con el desarrollo meditativo. 

Uno de los poemas más característicos de Cernuda en la adaptación del poema 
meditativo es "Las ruinas". En efecto, se inicia con la larga descripción de unas ruinas, 
marmóreas, solitarias y bellas en su decadencia. Las tumbas y los cipreses contrastan con la 
hermosura del mirto, de las aguas libres, de las hojas que tiemblan en las ramas, de la luz 
incierta de la luna. La contraposición continua entre muerte y vida, ausencia y presencia, 
conduce a la reflexión sobre el tiempo y la vida breve del hombre, quien se rebela contra su 
condición mortal en su tenaz búsqueda de la belleza y la eternidad. La invocación 
desesperada a Dios y las preguntas que el poeta le dirige para, a continuación, negar su 
existencia como modo de rebeldía más radical se corresponden con el característico 
momento de crisis de este tipo de composiciones: 

"Oh Dios. Tú que nos has hecho 

Para morir, ¿por qué nos infundiste 

La sed de eternidad, que hace al poeta? 

¿Puedes dejar así, siglo tras siglo, 

Caer como vilanos que deshace un soplo 

Los hijos de la luz en la tinieblas avara? 

Mas tú no existes. Eres tan sólo el nombre 

Que da el hombre a su miedo y su impotencia". 

Tras este momento crítico, breve y angustiado, pero decisivo, en el que ha derivado la 
reflexión, el poeta proclama la hermosura del instante y la necesidad de buscar la eternidad 

40 Sobre "El ruiseñor sobre la piedra", "Elegía anticipada" y "Río vespertino'', Vide J.A. Valente, "Luis Cemuda y la 
poesía de la meditación", La caña gris, núms. 6-8 (1962), pp. 33 y ss. 



Consideraciones estructurales sobre la oda 289 

en la belleza efímera, aceptando finalmente su condición mortal. El poema, de estructura 
circular, termina con la vuelta al paisaje nocturno de las ruinas, aunque ya con la serenidad 
y la conformidad espirituales dadas por la voluntad de vivir de acuerdo con la naturaleza 
propia del ser humano.41 

La influencia literaria inglesa se une en este y otros textos a la tendencia propia hacia el 
tono sentencioso, sereno y discursivo de la oda, tono al que habría que añadir, como rasgos 
básicos del género, la estructura tripartita y la presencia de los apóstrofes. Existen en la 
poesía del exilio otros poemas que pueden calificarse como odas, por su tono y su 
estructura, pero el logro mayor de Luis Cernuda fue precisamente la adaptación del poema 
meditativo anglosajón, de claro acento ódico, a la literatura española, hecho que ha 
emparentado definitivamente al poeta sevillano con la gran tradición moral y metafísica 
europea, ligada, como se ha comprobado ya, a la actitud y el espíritu de la oda.42 

41 Para H. Pato, el poema se puede dividir en cinco partes que corresponden a diferentes niveles de pensamiento: 
observación, evocación meditativa, invocación, meditación, contemplación. Por otra parte, señala Pato que su final es 
representativo por su resolución filosófica. Cfr. H. Pato, Los finales poemiÍticos en la obra de Luis Ce muda (Boulder, 
Society of Spanish and Spanish-American Studies, 1988), pp. 69 y ss. 

42 Sobre la influencia de la tradición meditativa en la prosa de Cemuda, véase J. Valender, Cemuda y el poema en 
prosa (Londres, Tarnesis Books, 1984), pp. 48-49. Para C.P. Otero Luis Cemuda "es el gran poeta metafísico de su 
generación". Cfr. C.P. Otero, "La tercera salida de La realidad y el deseo", en Letras I (Londres, Tamesis Books, 

1966), p. 174. 





NORMAS DE PUBLICACIÓN 
1. Los originales deberán ser inéditos y no estar aprobados para su publicación por ninguna otra 
entidad. 

2. Los originales recibidos serán examinados por miembros del Consejo de Redacción y/o del 
Consejo Asesor de la Revista. 

3. La publicación de artículos en las revistas de la Universidad de Sevilla no da derecho a 
remuneración alguna. Los derechos de edición son de la Facultad de Filología de la Universidad de 
Sevilla y es necesario su permiso para cualquier reproducción. En todo caso, será preciso citar la 
procedencia en cualquier reproducción parcial o total. 
5. Los autores tendrán derecho a veinte separatas de los artículos y tres de las reseñas. 

NORMAS DE PRESENTACIÓN 

l. Los originales definitivos se enviarán al Secretario de la revista (Facultad de Filología, 
Departamento de Lengua Española, Lingüística y Teoría de la Literatura, C/ Palos de la Frontera, sin, 
41004 Sevilla). Irán precedidos de una hoja en la que figure el título del trabajo, el nombre del autor 
(o autores), su dirección y el teléfono y el nombre de la institución a la que pertenece. Asimismo, se 
hará constar la fecha de envío del trabajo. 
2. Los artículos y notas tendrán una extensión máxima de veinticinco y ocho páginas 
respectivamente, a razón de treinta líneas por página y setenta caracteres por línea como máximo. Las 
reseñas tendrán una extensión máxima de tres páginas. El autor especificará si presenta el trabajo en 
calidad de artículo o de nota. En todo caso, el Consejo de Redacción se reserva el derecho de 
proponer al autor la inclusión de su trabajo en una sección distinta de la indicada. 
3. Se ha de enviar dos copias impresas de cada manuscrito. Debe adjuntarse una copia del documento 
original definitivo en soporte informático. Sólo se aceptarán disquettes de 3'5 pulgadas formateados 
en sistema MS-DOS. Pueden enviarse ficheros creados con las aplicaciones siguientes: 
WORDPERFECT, MS WORD, LOTUS AMIPRO o WORDPR0'97, todas ellas en versión 
Windows. Los ficheros de texto ASCII también son aceptados, debiendo llevar las notas a pie de 
página enumeradas consecutivamente al final del trabajo. 
4. Cada artículo irá acompañado de un resumen de no más de quince líneas (aprox. 250 palabras) 
redactado en inglés, sin la palabra "Abstract". 
5. Los cuadros, mapas, gráficos, tablas, figuras, etc., que se entreguen con los trabajos deberán ser 
originales y se presentarán preferentemente en papel vegetal y perfectamente rotulados. Todos irán 
numerados y llevarán un breve pie o leyenda para su identificación. También se indicará el lugar 
aproximado de su colocación. 

NORMALIZACIÓN DE CITAS Y NOTAS 
l. Los números indicativos de nota serán numerales arábigos, escritos ligeramente por encima de la 
línea de escritura, e inmediatamente después del material al que se refiere. No irán entre paréntesis. 
2. Si la referencia es breve, puede insertarse entre paréntesis en el texto (Ej . Eliot 1920:37), pero la 
primera referencia completa de un trabajo debe aparecer en una nota o al final del trabajo. 

3. Las citas bibliográficas atenderán a las normas siguientes: 
LIBROS: INICIAL. APELLIDO DEL AUTOR, TÍTULO (CIUDAD AÑO) PÁGINAS 
Ejemplo: T. S. Eliot, The Sacred Wood (London 1920) 36-38. 
REVISTAS: INICIAL. APELLIDO DEL AUTOR, "TÍTULO DEL ARTÍCULO", REVISTA Nº 
(AÑO) PÁGINAS 
Ejemplo: A. Díaz Tejera, "El género en griego clásico: descripción sincrónica y explicación 
diacrónica", Revista Española de Lingüística 11 (1981) 13-31. 






