
CONCEPTO DE LITERATURA EN LA EDAD MEDIA 

ALGUNAS REFLEXIONES SOBRE TEORÍA LITERARIA EN 
AUTORES MEDIEVALES ALEMANES 

Eva Parra Membrives 

Although the beginning of Poetics in Germany has been traditionally located in the Baroque, 
with Martín Opitz as its pioneer author, it is possible to find in many medieval texts evident 
examples about the literary reflections. The present article seeks to show a brief selection of 
representative texts in this respect, a panoramic of the diverse opinions of sorne of the most 
excellent German medieval authors about literature, its function and finality. 

La dificultad existente a la hora de establecer con mayor o menor fidelidad qué ha de 
entenderse por literatura en un espacio temporal determinado puede advertirse ya durante la 
observación del desarrollo histórico no sólo de la disciplina misma, sino también del 
vocablo que la denota. Así, 'literatura' -'litteratura' en sus orígenes latinos- no surge en 
principio como un término que habría de ser aplicado a la producción de carácter estético 
resultante del trabajo del hombre versado en las letras. Antes bien, en sus inicios, no 
aspiraba a hacer referencia más que a un determinado tipo de instrucción, el que venía dado 
por el simple conocimiento de las letras, la mera capacidad humana de dominar la escritura 
y lectura 1. Esta circunstancia puede comprobarse precisamente con particular claridad en 
los comienzos de la Edad Media alemana, en la que la oposición entre lo 'litterati' y lo 
'illiterati' servía no sólo para designar los diferentes grados de erudición del individuo, sino 
que, además, por extensión, suponía un criterio valorativo que seleccionaba entre esas 
lenguas que eran capaces de recurrir a la escritura como medio de expresión --<:orno, sobre 
todo, la latina-- y aquellas otras, que sólo existían todavía en su forma oral --<:orno, por 
ejemplo, cualesquiera de las lenguas populares de las diferentes zonas germánicas. La 
supremacía que le proporcionaba al latín su naturaleza también escrita, culta, o, en 
definitiva, 'litterata', condujo de este modo a que, durante gran parte del período medieval 
alemán, únicamente esta última len~ua mencionada pudiera llegar a ser acompañada con 
propiedad por el vocablo 'literaria' , puesto que aparecía en esas fechas como el medio 

1 Aguiar e Silva. Y. M. de, Teoría de la literatura, Madrid, 1972, pág. 11 

2 Wehrli . M., Literatur im deutschen Mittelalter. Eine poetologische Einfiihrung, Stuttgart, 1984, pág. 49 

1.S.S.N. 1132-0265 PHILOLOGIA 11/SPALENSIS 14 (2000) 207-218 

http://dx.doi.org/10.12795/PH.2000.v14.i01.15



208 Eva Parra Membrives 

exclusivo de expresión humana capaz de presumir de poseer una escritura, esto es, una 
'Iittera' propia. 

Literatura, o, en alemán --<londe se halla documentado el término ya desde el siglo 
xvi3- 'Literatur', aparece así en un principio casi como un sinónimo más de cultura, 
erudición, mientras que para esas manifestaciones de tipo estético que hoy en día reciben la 
calificación de 'literatura', en alemán son empleados durante largos siglos en exclusiva los 
términos de 'Dichtkunst' o 'Poeterey', 'Poesie'. De hecho, a pesar de que en el siglo XVIII 
Lessing habla en su importante colección de cartas referentes a la teoría literaria de Briefe, 
die neueste Literatur betreffencÍ', constatándose aquí ya la transformación de significado 
experimentada por el término, el gran y voluminoso diccionario de los hermanos Grimm 
recoge, bien avanzado el siglo XIX, diversas variantes de 'Dichtung' y 'Poesie', pero 
ignora todavía el por entonces aún relativamente novedoso 'Literatur'. 

El vocablo 'Dichtung', cuyo origen se halla íntimamente relacionado también con la 
mera habilidad de la escritura, pues no significaba en principio más que 'fijar por escrito', o 
'dictar', puede registrarse ya --<lesmintiendo lo indicado en el diccionario Grimm, que fija 
su aparición en una fecha más tardía5 -, en textos del siglo IX, y haciendo allí referencia al 
conjunto de obras escritas con intencionalidad poética. En cuanto a 'Poesie', que surge 
como préstamo del francés alrededor del siglo XVI, ostentará, en alemán, esa significación 
de producción de carácter estético desde el instante mismo de su importación. Sobre todo el 
primero de los términos cuenta así en alemán, como se ve, con una tradición bastante 
respetable, de mucha mayor veteranía, desde luego, que la que pudiera presentar 'Literatur'. 
Por esta causa, será más que nada a la aparición de 'Dichtung' y, en menor medida, a la de 
'Poesie', a lo que habrá que prestar atención en lo principal en los ejemplos textuales más 
antiguos si se desease observar la concepción de este particular modo de manifestación 
artística a lo largo de los siglos, mientras que el equívoco 'Literatur' habrá de mantenerse, 
para los propósitos de este trabajo, al margen de cualquier análisis hasta, al menos, el siglo 
XVIII. 

En cualquier caso, la existencia ya en tiempos muy remotos de un vocablo específico 
para hacer referencia a un conjunto de producción estética -aunque éste no sea 'Literatur', 
sino 'Dichtung' o, posteriormente, 'Poesie'- parece sugerir un cierto interés también por 
parte de las épocas predieciochescas alemanas por reunir, clasificar, explicar y normalizar 
sus manifestaciones culturales escritas. Esta inclinación no se ve lamentablemente traducida 
durante la Edad Media en la elaboración, al menos en lengua alemana, de alguno de esos 
tratados teóricos normativos6, comúnmente llamados 'Poetik' a partir del Barroco alemán7, 

3 Duden. Herkunftswéirterbuch, pág. 406 y s. 

4 333 cartas escritas entre los años 1759 y 1765. El subrayado es nuestro. 

5 La entrada en el diccionario afirma - erróneamente - que "das wort kommt im ahd. und mhd. noch nicht vor". 
Grimm, Jakob, Wéirterbuch der deutschen Sprache, pág. 1071 

6 Haug, W., Literaturtheorie im deutschen Mittelalter. Von den Anfángen bis zum Ende des 13. Jahrhunderts, 
Darrnstadt, 1992, pág. 7 



Concepto de literatura e la Edad Media ... 209 

que pudieran servir hoy como acercamiento al pensamiento literario de entonces, pero 
puede encontrar no obstante su reflejo e ilustración en abundantes testimonios escritos de la 
época. 

A pesar de que algunos críticos de renombre piensan que no puede hablarse con 
propiedad de una teoría literaria específicamente alemana durante la Edad Media, e insisten 
en señalar el acusado carácter cosmopolita de la literatura medieval europea en genera18, sin 
embargo, es innegable que diversos autores de los que conoció el Medievo alemán 
muestran ya un interés marcado no sólo por explicar el hecho literario en sí, sino por 
establecer las normas básicas para el desarrollo de una literatura nacional en lengua 
vernácula. Precisamente como pionero en la elaboración de uno de estos documentos 
aparece el monje alsaciano Otfried von Weissenburg con su texto sobre los evangelios9. 

Especial atención habrá que prestar, en el contexto actual, no sólo al conocido capítulo 
inicial de su Evangelienbuch, que incluye, en dialecto renano-franconio, su justificación de 
"Cur scriptor hunc librum theotisce dictaverit"1º, sino también a la interesantísima misiva 
dirigida a modo de dedicatoria al arzobispo Liutbert de Maguncia -aunque esta vez escrita 
en lengua latina. En ambos textos el conocido autor altomedieval aborda por vez primera en 
la historia alemana-- entendiéndose aquí 'alemán' en el sentido lingüístico -asuntos tan 
relevantes para cualquier texto teorizante de la composición poética como puede ser la 
intencionalidad del escrito, el modo en el que éste habrá de ser compuesto, y también las 
dificultades prácticas que van a derivarse de este trabajo, cuestiones todas con las que el 
monje revela su particular concepción de la literatura. De todo el pensamiento de Otfried el 
mayor interés quizá le corresponde a su idea de que ocuparse de la poesía -'dihta' es el 
término que él emplea-- contribuye en gran medida a la alegría vital y, sobre todo, a la 
mejora espiritual del hombre11 . Dado que Otfried concibe la literatura como un don divino, 
las secuelas de este particular acto creador ciertamente sólo pueden llegar a afectar de 
manera positiva al espíritu humano. Debido al origen sublime que le adjudica a la 
comunicación literaria concluye el monje, además, que cualquier obra poética debe ser 
encaminada precisamente para, de algún modo, ensalzar a Dios y agradecerle esa fascinante 
capacidad de versificar que se ha dignado compartir con el hombre12. De este modo, el 
alsaciano ha situado en Dios el origen, y, a la vez, el fin último de la literatura. 

7 Vid. Wehrli, M., op.cit., pág. 20 

8 Lempicki, S. v., Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, Gottingen, 
1968,pág. 20 

9 Emst llega a hablar de 'Nationalpoetik' en el caso de Otfried von Weissenburg. Vid. Emst, U., Der Liber 
Evangeliorum Otfrieds von Weissenburg. Literarasthetik und Verstechnik im Lichte der Tradition, Koln, 1975, 
págs.125 y SS. 

'ºO. v. WeiBenburg, Libro l. Cap. l. Para el encabezamiento del capítulo, no obstante, Otfried emplea la lengua 
latina, comg puede comprobarse. 

11 O. von WeiBenburg, Evangelienbuch, Libro l. Cap.I, v. 17 

12 O. v. WeiBenburg, op. cit., Libro l. Cap. 2, vv 3-5; Cap. 2, vv 33-35 



210 Eva Parra Membrives 

En este ejerc1c10 de carácter cíclico en el que a Dios se devuelve lo que de Dios 
proviene, la misión principal del poeta será la de realizar un ingente esfuerzo por ejecutar 
su labor con la mayor perfección que le permita la herramienta --en este caso la lengua-­
de la que dispone. Como, en el caso de Otfried, se trata de servirse, de manera 
relativamente inusual, de la por entonces considerada poco flexible lengua vernácula, el 
autor estima necesario dedicar un espacio considerable de su texto a ejemplificar cómo 
deben subsanarse diversas dificultades que los poetas hallarán a la hora de iniciar su 
trabajo. Con ayuda de algunas recomendaciones de carácter práctico auxiliará así Otfried en 
la dificultosa tarea de la versificación para poder convertir, como es su deseo, la lengua 
franca en una lengua 'literaria' en el sentido originario. 

Ciertamente, cuando se dispone a explicar no sólo el fin con el que él mismo ha 
compuesto su libro, sino, en general, cualquier rasgo inherente al fenómeno literario, 
Otfried no puede sustraherse del apoyo de la retórica y la poética latinas. Menciona, por 
ejemplo, como solía ser habitual en las manifestaciones poéticas anteriores a la suya 
elaboradas en latín13 --siguiendo la fórmula de la 'captatio benevolentiae'-, que ha escrito 
su libro por encargo, critica los textos en lengua vulgar de contenido no cristiano, presenta a 
continuación las múltiples ventajas educativas de su obra y emplea, por último, las usuales 
fórmulas de modestia, en las que, humildemente, se declara incapacitado para llevar a cabo 
de manera adecuada la poderosa tarea que se dispone a emprender14. A excepción de la 
aplicación, por parte de Otfried, al dialecto vernáculo de lo anteriormente referido, 
marginando por esta vez al latín, el autor no resulta en absoluto innovador, pues todo lo por 
él indicado constituyen en mayor o menor medida recursos de aplicación común en las 
poéticas latinas tradicionales. No obstante, este continuo recurrir a los clásicos no ha de 
restarle en absoluto valor a sus más que interesantes consideraciones si se atiende al valor 
que en el Medievo se le asignaba a la tradición. 

La fundamentación en una tradición cultural antigua aparece por lo usual, durante la 
Edad Media, como uno de los elementos más valiosos de cualquier texto --tanto cristiano 
como pagano--, con pretensiones de llegar a ser concebido como literario. La posible 
autoridad personal de un autor en particular se ve prácticamente anulada en esta época por 
el peso conferido a la experiencia que parte de las fuentes anteriores 15 . La traducción, en 
todas su formas posibles, se convierte en uno de los más importantes modos de 
manifestación literaria16. E incluso la literatura germánica de contenido no cristiano recurre 

13 Fórmulas que mantuvieron su vigencia aún en siglos posteriores. Vid., a modo de ejemplo, cómo la monja 
sajona Roswitha von Gandersheim, ya en el siglo X, insiste en que elabora sus textos por encargo, critica la 
literatura no cristiana del porta latino Terencio y advierte del ventajoso ejemplo que proporcionan sus propias 
obras para la comunidad cristiana no sólo femenina (Vid. el capítulo "4.1.1. Hrotsvith von Gandersheim. La 
comunicación literaria" en Parra Membrives, E., Mundos femeninos emancipados. Reconstrucción teórico­
empírica de una propuesta literaria femenina en la Edad Mesia alemana, Zaragoza, 1998, págs. 91-108) 

14 Cfr. Haug, W., op. cit., pág. 33; Emt, U., op. cit., pág. 10 

15 Wehrli, M., op. cit., pág. 100 

16 Wehrli, M., op. cit., pág. 34 



Concepto de literatura e la Edad Media ... 211 

a fórmulas de apoyo como, por ejemplo, "lk gihorta dat seggen"17, el conocido verso inicial 
del Hildebrandslied, lo cual confirma la necesidad de afianzar al texto dentro una 
determinada tradición. Apareciendo el autor como un mero transmisor del relato, el 
receptor queda convencido de lo provechoso que resulta prestarle atención, una vez que 
accederá a una historia que puede calificarse de patrimonio cultural de su pueblo y que fue 
ya conocida por sus antepasados. Los ejemplos textuales en los que se aprecia esta 
búsqueda de apoyo en otros y esa marcada renuencia por parte de los autores medievales a 
asumir en solitario la responsabilidad de la creación se extienden casi hacia el infinito, 
tratándose de un fenómeno bastante bien documentado18. 

El anclaje en la historia contribuye a demostrar además en cierto modo la veracidad de 
lo referido, y es precisamente en esta búsqueda de la verdad donde ha de encontrarse otra 
de las funciones principales de la literatura --de la 'Dichtung'- medieval. Los autores de 
textos no específicamente cristianos recurren al pasado histórico, a la tradición o a la 
experiencia para ratificar lo veraz de lo relatado19. Más fácil lo tendrá el poeta cristiano, y 
ello se torna especialmente evidente en cuanto se vuelve a tomar en consideración la 
concepción, presente ya en Otfried, de la literatura como un precioso presente de los cielos. 

Es evidente -volviendo ahora un pequeño paso atrás-- que, si se contempla un 
principio divino para la literatura, esto implica que cualquier posible aportación personal 
del poeta será, en función a esto, irrelevante20. En realidad, no importa qué obra decida 
escribir jamás el autor medieval, pues en ningún caso ésta habrá sido del todo construida 
por él; en su primer origen se halla siempre el acto creador de Dios. En ese sentido, el autor 
actúa como mediador, casi como traductor, puesto que se dedica a trasladar un mensaje en 
concreto, elaborado previamente por Dios en una lengua muy particular, a un sistema de 
signos humano del que puede ser partícipes un mayor número de personas. El prestigio del 
autor vendrá dado por su capacidad de asimilar el idioma divino, por su competencia al 
dominar varios sistemas de comunicación de carácter tan dispar, el divino y el humano, y 
por su talento, si llega a ser capaz de utilizar sus habilidades tan adecuadamente como para 
obtener como re-sultado una obra artística o literaria. Pero jamás pretenderá ser el autor 
último de lo que escriba. Ciertamente, aunque, en el momento de la escritura, el poeta se ve 
casi hermanado con Dios por el acto creador que ello supone21 , esa íntima unión, o, mejor, 

17 Hildebrandslied, v. 1 

18 Vid. Pórksen, U, Der Erzahler im mittelhochdeutschen Epas, Berlin, 1971. En ocasiones el autor incluso inventa 
su fuente. Por ejemplo, podría mencionarse aquí el conocido caso de Wolfram von Eschenbach y su 'Kyot der 
Provenzale' que hoy en día es considerado ficticio por la maypr parte de la crítica. Vid. Draener, U, Wege durch 
erzahlte Welten, Frankfurt, 1993 

19 Así, por ejemplo, el autor desconocido de Herzog Emst, intenta que aquellos de entre su público que puedan 
calificarse de personas expertas y capacitadas corroboren su narración. Vid. Herzog Emst, vv. 1-19 

20 Según Brinkmann, ni siquiera intencionadamente pretendida. Vid. H. Brinkmann, Zu Wesen und Form 
mittelalterlicher Dichtung, Tübingen, 1979, pág. 10 

21 De destacar es en este contexto sobre todo la mística medieval, en la que el autor literario se siente únicamente 
mediador, siendo Dios el verdadero autor de lo escrito. Vid., por ejemplo, H. v. Bingen, Scivias - Wisse die 
Wege. Eine Schau von Gott und Mensch in Schopfung ud Zeit, Freiburg, 1992, pág. 5 y también M. v. Magdeburg, 



212 Eva Parra Membrives 

identificación con el ser divino, convierte en realidad al humano en un personaje sin 
voluntad propia, en un simple mediador, en un instrumento a la espera de la gracia de la 
inspiración divina. Dado que, según lo indicado, es el mismo Dios el verdadero autor de la 
obra, la literatura ---<J, mejor dicho, la palabra de Dios-- aparece así como una 
manifestación superior, un modo de expresión soberano, que en ningún momento puede 
contener maldad o falsedad y que ha de ser verdadero por necesidad. No sólo se 
comprenderá ahora cuál habrá de ser, en esta época, el fin último de la literatura cristiana 
--el de acercar a aquellos que se hallan menos capacitados la palabra divina- sino que 
podrá entenderse la resistencia de los poetas medievales a atribuirse en solitario la autoría 
de lo por ellos escrito. 

La 'verdad' que aparentemente transmite, por ejemplo, la verston alemana de las 
aventuras del popular héroe franco Rolando, el Rolandslied de Der Pfaffe Konrad, podrá 
corroborar de manera ilustrativa todo lo anteriormente indicado. En primer lugar, Konrad 
invoca el auxilio de Dios en su composición para ser capaz de escribir una historia que él 
mismo califica de verídica y que cuenta como protagonista con un hombre santo. 
Transforma el autor su fuente francesa de tal modo que convierte un texto con pretensiones 
casi exclusivamente nacionalistas en una alegoría de la lucha perenne entre Dios y el 
Diablo, en la que quede reflejada la victoria final del Primero22. La verdad de los hechos 
históricos -la muerte de Rolando en Roncesvalles a manos de los vascos-- será una mera 
excusa para insistir en la verdad divina -la grandeza de Dios-- y pondrá así la literatura al 
servicio de un mandatario superior. Don de Dios que es, pues, devuelto a Dios23 . 

Siendo el conocimiento de la verdad un importante fin en sí mismo, con frecuencia el 
autor medieval se cree no obstante en la necesidad de subrayar las múltiples ventajas que, 
aunque sobre todo para el espíritu, no siempre de signo religioso, proporciona este 
exquisito regalo divino que es la literatura. Así, por ejemplo, en el prólogo de la anónima 
Kaiserchronik, se sostiene que la literatura ha de ser veraz para poder así, con su carácter de 
ejemplaridad, proporcionar sabiduría y honor -"wistuom unt ere" 24 - a cualquier posible 
lector. En su prólogo al lwein, la segunda de sus novelas artúricas, Hartmann von Aue, a 
finales del siglo XII, insiste en la misma idea: historias tan modélicas como la suya -así lo 
afirma él- si no contribuyen a incrementar la fama de quien las conozca, al menos servirán 
para alejar la vergüenza y el deshonor -lasterlfcher schame erwert25 -. En cualquier caso, 
como señala el introductor del ciclo artúrico en tierras alemanas, las hazañas grandiosas que 
suponen el núcleo de su relato servirán de gozoso entretenimiento, tanto para él mismo, que 

Offenbarungen der Schwester Mechthild von Magdeburg oder das flieflende Licht der Gottheit, Darmstadt, 1980, 
pág. 3 

22 Wehrli, M., op. cit., pág. 73; Haug, W., op. cit., pág. 80 

23 Es la intención declarada también de Hartmann von Aue en su Der arme Heinrich. Vid. Wehrli, M., op. cit., 
pág. 73. 

24 Kaiserchronik, v. 13 

2~ H. v. Aue, Iwein, vv. 19-20 



Concepto de literatura e la Edad Media ... 213 

disfruta sobremanera mientras las compone, como para cualquier receptor que consiga 
acceder a ellas26. En la última aseveración se reconocerá sin duda alguna el prodesse et 
detectare horaciano. Pero, además, el fin perseguido por Hartmann resulta también de 
interés por otros motivos, pues, a pesar de lo sugerido por algunas teorías literarias más mo­
dernas27, evidencia cómo la idea de entretenimiento, 'kurzweil', no es en el Medievo 
alemán un concepto desconocido dentro del entorno literario. 

El hombre medieval sabe distinguir a la perfección en los espacios temporales no 
cubiertos por ninguna actividad en concreto entre pereza y ocio28. Lo último es considerado 
una circunstancia tremendamente positiva, y, lo que habrá que subrayarse ahora, detonante 
en multitud de casos de comunicaciones literarias. Véanse en este contexto, como muestra, 
los textos -latinos-- de Hermann von Lerbecke, historiador del siglo XIV, quien escribe 
"pro temporis sublevamine" o de Widukind, en el siglo X, que dedica su crónica a la reina 
Matilde "ut ea legendo pulchro otio voces" 29, y de Heinrich von dem Türlin que, en 
alemán, afirma que escribe su obra Diu Crone "ze kurzewíle"30, entre otros muchos 
ejemplos 

En el caso de Hartmann, sin embargo, su preocupación va todavía más allá de la simple 
intención de proporcionar enseñanza y entretenimiento. Tal noble voluntad sólo se verá 
realizada --<le ello es plenamente consciente el autor- si el lector que recepciona la obra 
cumple también adecuadamente con su papel, esto es, si se muestra más que dispuesto a 
comprender el texto de manera literaria y si acepta sufrir en sí mismo ese proceso de 
perfeccionamiento intencionado. La obra literaria por sí sola no resultará jamás de utilidad, 
no tendrá efecto positivo alguno --concluye Hartmann en lo que parece una asombrosa 
anticipación de la teoría de la recepción-- si no puede contar para sí con el lector 
adecuado31 • 

No se encuentra solo Hartmann en su búsqueda del lector ideal. En su prólogo al Tristan 
Gottfried von StraBburg se detiene también unos instantes en el lector para subrayar la 
necesidad de una recepción eficaz que garantizase el éxito de la literatura. Su propia obra, 
centrada en el amor -así Gottfried-- cuenta de manera potencial con todos los 

26 H. v. Aue, Iwein, vv. 25-30 

27 Plumpe y Werber le asignan a la literatura como función principal el entretenimiento, pero no creen que la 
aparición de este último pueda situarse con anterioridad al siglo XVIII. Plumpe, G.; Werber, N., "Literatur, ist 
codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen Literaturwissenschaft", en: Schmidt: S. J., Literaturwissenschaft und 
Systemtheorie, Opladen, 1993, págs. 9-43, aquí pág. 33 

28 Vid. Sprandel, R., "Kurzweil durch Geschichte. Studien zur spatmittelalterlichen Geschichts-schreibung in 
Deutschland", en: Ruhe, E.; Behrens, R. (ed.), Mittelalterbilder aus neuer Perspektive, Diskussionsanstoj3e zu 
amour courtois, Subjektivitiit in der Dichtung und Strategien des Erliihlens, München, págs. 344-363, aquí pág. 
344 

29 Vid. Sprandel, R., op. cit., pág. 344 y ss. Y también Partner, N. F., Serious Entertainments. The Writing of 
History in the Twelfth-Century England, Chicago, 1977 

30 H. von dem Türlin, Diu Crone, v. 229 

31 H. v. Aue, /wein, vv. 244-257 



214 Eva Parra Membrives 

ingredientes necesarios para poder proporcionarle al lector ese perfeccionamiento espiritual 
que debe aspirar a conseguir a través de la literatura. Pero el autor cortesano va más allá 
aún. No resultará suficiente contar sólo con una buena predisposición y expresar el deseo de 
leer o escuchar la obra atentamente. Sobre todas las cosas, el lector habrá de estar preparado 
y dispuesto para sufrir, para vivir con íntimo padecimiento las torturantes desventuras de 
los personajes, único medio para alcanzar su objetivo final. Según Gottfried, só.lo con el 
dolor-penitencia se logrará la purificación ansiada32, idea que, desde luego, se halla muy 
arraigada en el pensamiento cristiano. 

Esta --por otra parte inevitable y necesaria-- angustia del lector se produce en 
Gottfried a través de la identificación a modo de Mitleid lessingniano con los personajes de 
la obra literaria, que forzosamente habrán de ser desgraciados para producir ese reacción 
catártica en el lector del texto. Más complejo y dificultoso será el método contemplado por 
Wolfram von Eschenbach para desencadenar el dolor en el público. El autor de la que es 
considerada una de las más grandes obras no sólo de la Edad Media, sino de la literatura 
alemana en general, Parzival, secunda a sus compañeros cortesanos antes mencionado en 
su insistencia en el correcto comportamiento del lector, de cuya buena predisposición, 
repite, depende en alta medida que la obra llegue o no a resultar finalmente de utilidad. 
Wolfram mismo parece tener a su público en mente en cada uno de los casi 25000 versos 
que escribe. Como ha demostrado W. Haug muy convincentemente, la narración de la 
azarosa vida del joven Parzival se halla repleta de intrincadas estrategias lingüísticas y 
literarias encaminadas a conducir al receptor del texto --<:uya lectura se llega a convertir en 
una dificultosa peripecia de tintes similares a las del héroe de ese relato por el que avanza 
trabajosamente-- hacia el perfeccionamiento espiritual, la catarsis, final33 . El dolor 
provocado en el alma del lector no deberá surgir así a través de la identificación con el 
personaje por una empatía compasiva. El lector soporta su propio padecimiento, se tortura a 
sí mismo con la lectura, el acto de acceder al texto se convierte en un camino estrecho y 
tortuoso, tal como siempre aparece el camino del bien verdadero. Ese bien verdadero que, 
en este caso, estará representado por la literatura. La labor del poeta, tal como la concibe 
Wolfram, se completa así aquí con un objetivo mucho más ambicioso -y, desde luego, 
mucho más noble-- que todo lo hasta ahora vivido: no sólo el autor literario habrá de 
ayudar a su público a conservar el honor o protegerlo del deshonor. No sólo se trata de 
proporcionar, en la medida de lo posible, entretenimiento. Además deberá auxiliar, 
constituyendo esto su función principal, al lector dispuesto a ello a alcanzar el máximo 
perfeccionamiento interior y a conseguir la purificación de su alma mediante un acto 
complejo de recepción textual. Para ello, el autor deberá utilizar todo tipo de recursos 
lingüísticos y literarios, convertir, de este modo, su texto en una verdadera obra artística 
debido a su alto grado de complejidad. Es ahí donde residirá la maestría del gran poeta. 

Evidentemente, la consecución de ese noble objetivo que se plantea Wolfram sólo se 
convierte en realizable porque este autor, al igual que otros muchos ya mencionados aquí 

32 G. v. StraBburg, Tristan, vv. 45-65 

33 Haug, W., op. cit., pág. 167 y ss. 



Concepto de literatura e la Edad Media ... 215 

con anterioridad, concibe la literatura como veraz y originada en Dios. El poeta actúa así 
casi como un sacerdote, un reperesentante divino, que guía al rebaño de fieles --en este 
caso compuesto por lectores-- hacia la futura felicidad celestial. Wolfram mismo afirma en 
varias ocasiones en su Willehalm que su propia inspiración, como no puede ser de otro 
modo, bebe de fuentes divinas34, siendo así que sólo la verdad que destila la palabra de 
Dios podrá alcanzar debidamente el corazón del lector. 

Interesante habrá de ser así ahora el programa de Thomasin von Zerklrere, autor no 
mucho más joven en edad que Wolfram, pero con una visión no obstante bien distinta y 
mucho más avanzada del fenómeno literario. Su intención de escribir un texto educativo 
para jóvenes y damas se desprende con claridad de la introducción de su extenso poema 
didáctico Der welsche Gast35• El autor explica allí que su propia obra esta concebida de 
manera tan modélica que servirá sin duda alguna para incrementar las buenas cualidades del 
público. Puede comprobarse aquí cómo el lector habrá de representar así también para 
Zerklrere un papel fundamental en la comunicación literaria, y se repiten en este lugar las 
recomendaciones para que se efectúe una lectura bien intencionada, esto es, deseosa de 
absorver el mensaje educativo que el texto contiene. 

Pero lo novedoso y fuera de lo común en este autor habrá de ser el modo por él previsto 
para alcanzar los siempre ambiciosos objetivos de la literatura. Junto a las propuestas antes 
mencionadas de Gottfried von StraBburg y Wolfram von Eschenbach, Thomasin von 
Zerklrere vislumbra nuevas posibilidades, un nuevo sendero literario, mucho más amplio y 

permisivo: el de la ficción. Aunque reconoce Zerklrere que su propio texto se ajusta en 
grado elevado a la norma tradicional y pretende de nuevo transmitir principalmente sólo la 
verdad divina, no ocurre así, según él considera, con toda la épica cortesana anterior. En 
particular en el caso de las novelas de caballería, que narran múltiples aventuras, resulta 
evidente para el autor que tales historias no son ciertas --ni pretenden tampoco serlcr- sino 
inventadas, o tal como él lo califica, mentiras. Pero la literatura no siempre -así lo afirma 
el autor- habrá de ser veraz por necesidad, ni siquiera ha de intentar aparecer como 
verosímil. Está comprobado que, al margen del lector ideal, culto, instruido y perfectamente 
capacitado para comprender en toda su complejidad Ja verdad divina, ese lector que, en el 
fondo, desea para sí todo autor literario, existe otro tipo de público, más inmaduro y mucho 
menos lúcido. A este otro receptor en nada beneficiará un mensaje de contenido y 
revestimiento tan excelso que trascienda la capacidad de comprensión de su limitado 
intelecto. 

No obstante, este público menos capaz no debe quedar marginado de los objetivos 
previstos por la comunicación literaria, y debe poder aspirar asimismo a un proceso 
catártico que le acerque a la divinidad. Pero, tal como el illiteratus, en su sentido originario, 
habrá de conformarse con contemplar las imágenes que ilustran el texto escrito por su 
incapacidad de realizar por sí mismo un acto de lectura, así el lector inmaduro deberá 

34 W. v. Eschenbach, Willehalm, 2,16-20 

35 T. v. Zerklrere, Der welsche Gast, vv. 1026-1032 



216 Eva Parra Membrives 

acudir primordialmente a la ficción para adquirir beneficio espiritual, debido a su escasa 
formación. La ficción, aunque incierta, puede resultar igualmente provechosa pues, de 
naturaleza mucho más simple que la verdad, se encuentra no obstante al servicio de ella. No 
supone en realidad más que un modo algo menos exigente de comprender el mensaje de 
Dios, un paso intermedio, preparatorio, una verdad levemente 'disfrazada', para su mejor 
comprensión, con mentiras. En la ficción "daz war man mit lüge kleit36 ". 

Se faltaría aquí a esa verdad tan fundamental para el autor medieval si se afirmara ahora 
que Thomasin von Zerklrere fue, cronológicamente hablando, el primer autor alemán en 
preocuparse, durante la Edad Media, del concepto de ficción y permitirle a ésta última un 
lugar de importancia en la literatura. Antes que él, Konrad von Hirsau -autor, sin 
embargo, que se sirve en exclusiva de lengua latina-- había abordado, aunque 
indirectamente, esta idea de los dos niveles literarios, ampliamente presente también en los 
textos clásicos latinos. V on Hirsau, cuya obra no parece tener gran trascendencia en la 
época medieval, había concluído tras sus reflexiones sobre la ficción literaria que ésta no 
podía calificarse en justicia de mentira, como solían hacer por entonces la mayor parte de 
los autores, pues mentir significaría --según él-- negar algo que sí ha sucedido en la 
realidad, mientras que la ficción no intenta falsear una verdad, sino que simplemente hace 
pasar por cierto algo que jamás ha ocurrido. De este modo, von Hirsau, que ya le otorgaba 
cualidades beneficiosas también al texto literario ficticio, consideraba que la ficción no se 
oponía en ningún caso a la verdad y que por lo tanto no era posible identificarla con la 
mentira. Con esa disgregación de la ficción de la falsedad y la mentira, von Hirsau le 
ofrecía a la primera el derecho a ocupar un lugar propio y también beneficioso en la 
comunicación literaria, puesto que ese efecto nocivo que parece inherente a toda mentira se 
elimina de la ficción, y ésta aparece como capacitada, en efecto, para hacer el bien37 . Esta 
interesante distinción de Konrad no parece haber sido asimilada, quizá ni siquiera conocida, 
por Zerklrere, lo cual es lamentable, pues sin duda hubiera contribuído en gran medida a 
completar su defensa de la ficción. Dado precisamente el escaso impacto del pensamiento 
de von Hirsau en su propia época, habrá que valorar en un grado superior las aportaciones 
de Zerklrere, que parte de Ja nada a Ja hora de establecer su teoría de Ja ficción beneficiosa y 
que cosecha con ella un éxito interesante, aunque lamentablemente, modesto. 

De cualquier modo, con la determinación del tipo de público al que específicamente 
debe dirigirse el texto literario según su contenido ficticio, Thomasin von Zerklrere abre las 
puertas a un nuevo tipo de literatura, no necesariamente siempre veraz y basado en la 
tradición, aunque, recuérdese aquí, que se sigue hablando de verdad divina frente a ficción­
mentira. 

Incluso con sus limitaciones, perfectamente explicables si se tiene en cuenta en el 
espacio temporal en el que vio Ja luz, Ja teoría de Zerklaere puede calificarse sin duda 

36 T. v. Zerklrere, op. cit., v. 1126 

37 Knapp, F.P., Historie und Fiktion in der mittelalterlichen Gattungspoetik. Sieben Studien und ein Nachwort, 
Heidelberg, 1997, pág. 25 



Concepto de literatura e la Edad Media ... 217 

alguna de avanzada. Quizá fuera por ello por lo que no alcanzó el éxito que sería deseable 
para la ficción. En una época muy preocupada --como antes se ha explicado-- en 
transmitir únicamente y de manera fiel la verdad, la marginación de la ficción literaria en 
beneficio de una representación fiel de la realidad es, desde luego, esperable y no ha de 
sorprender. Aunque hoy en día este autor es sumamente valorado, textos medievales 
posteriores a Zerklrere que se centran en cuestiones teórico-literarias no continúan ese 
camino renovador para su época que señala el pensamiento de Thomasin. En realidad, la 
mayor parte de los autores medievales posteriores al siglo XIII apenas contribuyen al 
progreso de una disciplina, la literatura, que sigue encontrando su mayor realce fuertemente 
anclada en la tradición. La veracidad de lo escrito, la intención beneficiosa, la importancia 
del lector paciente, todo ello se repite una y otra vez en diversas obras de los autores 
inmediatamente posteriores38• 

Quizá deba mencionarse, aunque ciertamente sólo de pasada, a Konrad von Würzburg, 
autor del siglo XIII, cuyas palabras en el prólogo de su obra Partonopier und Meliur, 
primero de los textos de rasgos cortesanos que fue compuesto aparentemente para un 
público en exclusiva urbano, contienen algunos leves datos de interés. Von Würzburg, 
poeta profesional, incluye en el citado fragmento muchas de las ideas ya mencionadas aquí 
y que no habrán de suponer novedad alguna en Ja concepción de Ja literatura durante la 
Edad Media alemana. Así, el autor habla otra vez del famoso prodesse et detectare como 
funciones literarias básicas, menciona Ja preservación del honor mediante la lectura y hace 
referencia a diversas cuestiones ya sobradamente conocidas que no se repetirán ahora. Pero, 
para terminar sus reflexiones, en un último Jugar casi intrascendente, Konrad von Würzburg 
menciona una capacidad benéfica menor de Ja literatura que había quedado innombrada 
hasta ahora y supone por ello una interesante novedad: la ganacia que el acto literario le 
reporta al mismo poeta. 

En un razonamiento breve, pero significativo, el autor indica cómo cuanto más se 
dedique cualquier poeta a profundizar en Ja composición literaria, más amplio será su 
vocabulario, se expandirán, además, sus posibilidades de comunicarse, y obtendrá como 
resultado último un mayor dominio de Ja lengua. Quizá es por ello por lo que concluye von 
Würzburg, contraveniendo Jo que otros antes que él habían establecido, que el autor 
literario debe escribir y versificar siempre, independientemente del aliento que reciba para 
ello y del éxito de público que alcance su obra, ya que deberá desarrollar su labor más en 
beneficio de sí mismo que para favorecer sus receptores potenciales39. 

Con Ja mención de esta última idea de Konrad von Würzburg ha quedado ya, en 
realidad, prácticamente establecido el concepto de literatura que mayoritariamente era 
aceptado como válido durante el período medieval. A pesar de que, como se ha indicado, el 
autor del Medievo se apoya principalmente en la tradición, no ha de pensarse ahora sin 
embargo que durante todos esos largos siglos que comprende la época mencionada se 

38 Haug, W., op. cit., págs. 241 y ss. 

39 Haug, W., op. cit., págs. 352 y ss. 



218 Eva Parra Membrives 

produjese una total ausencia de innovaciones en el terreno literario. La adaptación de 
esquemas y conceptos de literatura de determinadas naciones o épocas a otras --como 
ocurre en este caso, de la clásica a la propiamente alemana--- siempre habrá de ir 
acompañada de alguna transformación. Aquí, el alsaciano Otfried von WeiBenburg, de 
quien se ha hablado al principio, se perfila como uno de los ejemplos más notables: aunque 
su pensamiento se halla sin duda alguna fuertemente influido por los clásicos latinos, no 
obstante dota el autor a su obra de una gran originalidad al componerla en lengua vernácula 
y al elegir, además, para su elaboración un metro no propiamente germánico. Ciertamente, 
la innovación de esta época no será del todo invención, sino más bien combinación de 
temas, motivos y formas ya existentes hasta lograr un resultado diferente. Será en esa 
diferencialidad precisamente donde deberá buscarse la verdadera novedad, la separación 
entre lo que propiamente aporta la época medieval y lo que constituye un logro muy 
anterior. 




