http://dx.doi.org/10.12795/PH.2000.v14.101.15

CONCEPTO DE LITERATURA EN LA EDAD MEDIA

ALGUNAS REFLEXIONES SOBRE TEORIA LITERARIA EN
AUTORES MEDIEVALES ALEMANES

Eva Parra Membrives

Although the beginning of Poetics in Germany has been traditionally located in the Baroque,
with Martin Opitz as its pioneer author, it is possible to find in many medieval texts evident
examples about the literary reflections. The present article seeks to show a brief selection of
representative texts in this respect, a panoramic of the diverse opinions of some of the most
excellent German medieval authors about literature, its function and finality.

La dificultad existente a la hora de establecer con mayor o menor fidelidad qué ha de
entenderse por literatura en un espacio temporal determinado puede advertirse ya durante la
observacién del desarrollo histérico no sélo de la disciplina misma, sino también del
vocablo que la denota. Asi, ‘literatura’ —‘litteratura’ en sus origenes latinos— no surge en
principio como un término que habria de ser aplicado a la produccién de caricter estético
resultante del trabajo del hombre versado en las letras. Antes bien, en sus inicios, no
aspiraba a hacer referencia mas que a un determinado tipo de instruccién, el que venia dado
por el simple conocimiento de las letras, la mera capacidad humana de dominar la escritura
y lectura'. Esta circunstancia puede comprobarse precisamente con particular claridad en
los comienzos de la Edad Media alemana, en la que la oposicién entre lo ‘litterati’ y lo
‘illiterati’ servia no s6lo para designar los diferentes grados de erudicién del individuo, sino
que, ademds, por extensién, suponia un criterio valorativo que seleccionaba entre esas
lenguas que eran capaces de recurrir a la escritura como medio de expresién —como, sobre
todo, la latina— y aquellas otras, que sdlo existian todavia en su forma oral —como, por
ejemplo, cualesquiera de las lenguas populares de las diferentes zonas germdnicas. La
supremacia que le proporcionaba al latin su naturaleza también escrita, culta, o, en
definitiva, ‘litterata’, condujo de este modo a que, durante gran parte del periodo medieval
alemdn, Unicamente esta dltima lengua mencionada pudiera llegar a ser acompafiada con
propiedad por el vocablo ‘literaria’, puesto que aparecia en esas fechas como el medio

! Aguiar e Silva, V. M. de, Teoria de la literatura, Madrid, 1972, pag. 11
2 Wehrli , M., Literatur im deutschen Mittelalter. Eine poetologische Einfiihrung, Stuttgart, 1984, pag. 49

L.S.S.N. 1132-0265 PHILOLOGIA HISPALENSIS 14 (2000) 207-218



208 Eva Parra Membrives

exclusivo de expresién humana capaz de presumir de poseer una escritura, esto es, una
‘littera’ propia.

Literatura, o, en alemdn —donde se halla documentado el término ya desde el siglo
XVI— ‘Literatur’, aparece asi en un principio casi como un sinénimo mds de cultura,
erudicion, mientras que para esas manifestaciones de tipo estético que hoy en dfa reciben la
calificacién de ‘literatura’, en alemdn son empleados durante largos siglos en exclusiva los
términos de ‘Dichtkunst’ o ‘Poeterey’, ‘Poesie’. De hecho, a pesar de que en el siglo XVIII
Lessing habla en su importante coleccién de cartas referentes a la teoria literaria de Briefe,
die neueste Literatur betreﬁ‘end4 , constatdndose aqui ya la transformacién de significado
experimentada por el término, el gran y voluminoso diccionario de los hermanos Grimm
recoge, bien avanzado el siglo XIX, diversas variantes de ‘Dichtung’ y ‘Poesie’, pero
ignora todavia el por entonces atn relativamente novedoso ‘Literatur’.

El vocablo ‘Dichtung’, cuyo origen se halla intimamente relacionado también con la
mera habilidad de la escritura, pues no significaba en principio més que ‘fijar por escrito’, o
‘dictar’, puede registrarse ya —desmintiendo lo indicado en el diccionario Grimm, que fija
su aparicién en una fecha mas tardfa™—, en textos del siglo IX, y haciendo allf referencia al
conjunto de obras escritas con intencionalidad poética. En cuanto a ‘Poesie’, que surge
como préstamo del francés alrededor del siglo XVI, ostentard, en aleman, esa significacién
de produccién de caricter estético desde el instante mismo de su importacién. Sobre todo el
primero de los términos cuenta asi en alemédn, como se ve, con una tradicién bastante
respetable, de mucha mayor veterania, desde luego, que la que pudiera presentar ‘Literatur’.
Por esta causa, serd més que nada a la aparicién de ‘Dichtung’ y, en menor medida, a la de
‘Poesie’, a lo que habrd que prestar atencién en lo principal en los ejemplos textuales mas
antiguos si se desease observar la concepcién de este particular modo de manifestacién
artistica a lo largo de los siglos, mientras que el equivoco ‘Literatur’ habrd de mantenerse,
para los propdsitos de este trabajo, al margen de cualquier andlisis hasta, al menos, el siglo
XVIIL

En cualquier caso, la existencia ya en tiempos muy remotos de un vocablo especifico
para hacer referencia a un conjunto de produccién estética —aunque éste no sea ‘Literatur’,
sino ‘Dichtung’ o, posteriormente, ‘Poesie’— parece sugerir un cierto interés también por
parte de las épocas predieciochescas alemanas por reunir, clasificar, explicar y normalizar
sus manifestaciones culturales escritas. Esta inclinacién no se ve lamentablemente traducida
durante la Edad Media en la elaboracién, al menos en lengua alemana, de alguno de esos
tratados tedricos normativosG, cominmente llamados ‘Poetik’ a partir del Barroco alemén’,

3 Duden. Herkunftsworterbuch, pag. 406 y s.
*333 cartas escritas entre los afios 1759 y 1765. El subrayado es nuestro.

5 La entrada en el diccionario afirma — erréneamente — que “das wort kommt im ahd. und mhd. noch nicht vor”.
Grimm, Jakob, Worterbuch der deutschen Sprache, pag. 1071

e Haug, W., Literaturtheorie im deutschen Mittelalter. Von den Anfingen bis zum Ende des 13. Jahrhunderts,
Darmstadt, 1992, pag. 7



Concepto de literatura e la Edad Media... 209

que pudieran servir hoy como acercamiento al pensamiento literario de entonces, pero
puede encontrar no obstante su reflejo e ilustracién en abundantes testimonios escritos de la
época.

A pesar de que algunos criticos de renombre piensan que no puede hablarse con
propiedad de una teoria literaria especificamente alemana durante la Edad Media, e insisten
en sefialar el acusado caricter cosmopolita de la literatura medieval europea en generals, sin
embargo, es innegable que diversos autores de los que conocié el Medievo alemdn
muestran ya un interés marcado no sélo por explicar el hecho literario en si, sino por
establecer las normas bdsicas para el desarrollo de una literatura nacional en lengua
vernicula. Precisamente como pionero en la elaboracién de uno de estos documentos
aparece el monje alsaciano Otfried von Weissenburg con su texto sobre los evangeliosg.

Especial atencién habra que prestar, en el contexto actual, no sélo al conocido capitulo
inicial de su Evangelienbuch, que incluye, en dialecto renano-franconio, su justificacién de
“Cur scriptor hunc librum theotisce dictaverit”lo, sino también a la interesantisima misiva
dirigida a modo de dedicatoria al arzobispo Liutbert de Maguncia —aunque esta vez escrita
en lengua latina. En ambos textos el conocido autor altomedieval aborda por vez primera en
la historia alemana— entendiéndose aqui ‘alemdn’ en el sentido lingiiistico —asuntos tan
relevantes para cualquier texto teorizante de la composicién poética como puede ser la
intencionalidad del escrito, el modo en el que éste habrd de ser compuesto, y también las
dificultades practicas que van a derivarse de este trabajo, cuestiones todas con las que el
monje revela su particular concepcién de la literatura. De todo el pensamiento de Otfried el
mayor interés quizd le corresponde a su idea de que ocuparse de la poesfa —‘dihta’ es el
término que él emplea— contribuye en gran medida a la alegria vital y, sobre todo, a la
mejora espiritual del hombre''. Dado que Otfried concibe la literatura como un don divino,
las secuelas de este particular acto creador ciertamente s6lo pueden llegar a afectar de
manera positiva al espiritu humano. Debido al origen sublime que le adjudica a la
comunicacién literaria concluye el monje, ademds, que cualquier obra poética debe ser
encaminada precisamente para, de algin modo, ensalzar a Dios y agradecerle esa fascinante
capacidad de versificar que se ha dignado compartir con el hombre'2. De este modo, el
alsaciano ha situado en Dios el origen, y, a la vez, el fin dltimo de la literatura.

"Vid. Wehrli, M., op.cit., pag. 20

. Lempicki, S. v., Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, Gottingen,
1968, pag. 20

° Emst llega a hablar de ‘Nationalpoetik’ en el caso de Otfried von Weissenburg. Vid. Emst, U., Der Liber
Evangeliorum Otfrieds von Weissenburg. Literarasthetik und Verstechnik im Lichte der Tradition, Kéln, 1975,
péags.125 y ss.

100. v. WeiBenburg, Libro I. Cap. I. Para el encabezamiento del capitulo, no obstante, Otfried emplea la lengua
latina, como puede comprobarse.

1 0. von WeiBenburg, Evangelienbuch, Libro I. Cap.1, v. 17
12 0. v. WeiBenburg, op. cit., Libro I. Cap. 2, vv 3-5; Cap. 2, vv 33-35



210 Eva Parra Membrives

En este ejercicio de carécter ciclico en el que a Dios se devuelve lo que de Dios
proviene, la misién principal del poeta seré la de realizar un ingente esfuerzo por ejecutar
su labor con la mayor perfeccién que le permita la herramienta —en este caso la lengua—
de la que dispone. Como, en el caso de Otfried, se trata de servirse, de manera
relativamente inusual, de la por entonces considerada poco flexible lengua vernécula, el
autor estima necesario dedicar un espacio considerable de su texto a ejemplificar cémo
deben subsanarse diversas dificultades que los poetas hallardn a la hora de iniciar su
trabajo. Con ayuda de algunas recomendaciones de carécter practico auxiliara asi Otfried en
la dificultosa tarea de la versificacion para poder convertir, como es su deseo, la lengua
franca en una lengua ‘literaria’ en el sentido originario.

Ciertamente, cuando se dispone a explicar no sélo el fin con el que él mismo ha
compuesto su libro, sino, en general, cualquier rasgo inherente al fendmeno literario,
Otfried no puede sustraherse del apoyo de la retérica y la poética latinas. Menciona, por
ejemplo, como solia ser habitual en las manifestaciones poéticas anteriores a la suya
elaboradas en latin" —siguiendo la férmula de la ‘captatio benevolentiae’—, que ha escrito
su libro por encargo, critica los textos en lengua vulgar de contenido no cristiano, presenta a
continuacién las miiltiples ventajas educativas de su obra y emplea, por iltimo, las usuales
férmulas de modestia, en las que, humildemente, se declara incapacitado para llevar a cabo
de manera adecuada la poderosa tarea que se dispone a emprender”. A excepcién de la
aplicacién, por parte de Otfried, al dialecto verniculo de lo anteriormente referido,
marginando por esta vez al latin, el autor no resulta en absoluto innovador, pues todo lo por
€l indicado constituyen en mayor o menor medida recursos de aplicacién comin en las
poéticas latinas tradicionales. No obstante, este continuo recurrir a los cldsicos no ha de
restarle en absoluto valor a sus mds que interesantes consideraciones si se atiende al valor
que en el Medievo se le asignaba a la tradicién.

La fundamentacién en una tradicién cultural antigua aparece por lo usual, durante la
Edad Media, como uno de los elementos mds valiosos de cualquier texto —tanto cristiano
como pagano—, con pretensiones de llegar a ser concebido como literario. La posible
autoridad personal de un autor en particular se ve practicamente anulada en esta época por
el peso conferido a la experiencia que parte de las fuentes anteriores". La traduccién, en
todas su formas posibles, se convierte en uno de los mds importantes modos de
manifestacién literaria'®. E incluso la literatura germdnica de contenido no cristiano recurre

" Férmulas que mantuvieron su vigencia atin en siglos posteriores. Vid., a modo de ejemplo, c6mo la monja
sajona Roswitha von Gandersheim, ya en el siglo X, insiste en que elabora sus textos por encargo, critica la
literatura no cristiana del porta latino Terencio y advierte del ventajoso ejemplo que proporcionan sus propias
obras para la comunidad cristiana no sélo femenina (Vid. el capitulo “4.1.1. Hrotsvith von Gandersheim. La
comunicacién literaria” en Parra Membrives, E., Mundos femeninos emancipados. Reconstruccion tedrico-
empirica de una propuesta literaria femenina en la Edad Mesia alemana, Zaragoza, 1998, pags. 91-108)

' Cfr. Haug, W., op. cit., pag. 33; Emt, U., op. cit., pig. 10
' Wehrli , M., op. cit., pag. 100
' Wehrli, M., op. cit., pag. 34



Concepto de literatura e la Edad Media... 211

a férmulas de apoyo como, por ejemplo, “Ik gihorta dat seggen””, el conocido verso inicial
del Hildebrandslied, lo cual confirma la necesidad de afianzar al texto dentro una
determinada tradicién. Apareciendo el autor como un mero transmisor del relato, el
receptor queda convencido de lo provechoso que resulta prestarle atencién, una vez que
accedera a una historia que puede calificarse de patrimonio cultural de su pueblo y que fue
ya conocida por sus antepasados. Los ejemplos textuales en los que se aprecia esta
bisqueda de apoyo en otros y esa marcada renuencia por parte de los autores medievales a
asumir en solitario la responsabilidad de la creacién se extienden casi hacia el infinito,
tratdndose de un fenémeno bastante bien documentado'®,

El anclaje en la historia contribuye a demostrar ademds en cierto modo la veracidad de
lo referido, y es precisamente en esta bisqueda de la verdad donde ha de encontrarse otra
de las funciones principales de la literatura —de la ‘Dichtung’— medieval. Los autores de
textos no especificamente cristianos recurren al pasado histérico, a la tradicién o a la
experiencia para ratificar lo veraz de lo relatado'®. Més fécil lo tendr4 el poeta cristiano, y
ello se torna especialmente evidente en cuanto se vuelve a tomar en consideracién la
concepcidn, presente ya en Otfried, de la literatura como un precioso presente de los cielos.

Es evidente —volviendo ahora un pequefio paso atrds— que, si se contempla un
principio divino para la literatura, esto implica que cualquier posible aportacién personal
del poeta serd, en funcién a esto, irrelevante?®. En realidad, no importa qué obra decida
escribir jamds el autor medieval, pues en ningin caso ésta habrd sido del todo construida
por él; en su primer origen se halla siempre el acto creador de Dios. En ese sentido, el autor
actia como mediador, casi como traductor, puesto que se dedica a trasladar un mensaje en
concreto, elaborado previamente por Dios en una lengua muy particular, a un sistema de
signos humano del que puede ser participes un mayor nimero de personas. El prestigio del
autor vendra dado por su capacidad de asimilar el idioma divino, por su competencia al
dominar varios sistemas de comunicacion de cardcter tan dispar, el divino y el humano, y
por su talento, si llega a ser capaz de utilizar sus habilidades tan adecuadamente como para
obtener como re-sultado una obra artistica o literaria. Pero jamds pretendera ser el autor
idltimo de lo que escriba. Ciertamente, aunque, en el momento de la escritura, el poeta se ve
casi hermanado con Dios por el acto creador que ello suponem, esa intima unién, o, mejor,

" Hildebrandslied, v. 1

8 vid. Porksen, U, Der Erzihler im mittelhochdeutschen Epos, Berlin, 1971. En ocasiones el autor incluso inventa
su fuente. Por ejemplo, podria mencionarse aqui el conocido caso de Wolfram von Eschenbach y su ‘Kyot der
Provenzale’ que hoy en dia es considerado ficticio por la maypr parte de la critica. Vid. Draener, U, Wege durch
erzdhlte Welten, Frankfurt, 1993

1 Asi, por ejemplo, el autor desconocido de Herzog Ernst, intenta que aquellos de entre su piblico que puedan
calificarse de personas expertas y capacitadas corroboren su narracién. Vid. Herzog Emnst, vv. 1-19

= Segin Brinkmann, ni siquiera intencionadamente pretendida. Vid. H. Brinkmann, Zu Wesen und Form
mittelalterlicher Dichtung, Tiibingen, 1979, pag. 10

21 De destacar es en este contexto sobre todo la mistica medieval, en la que el autor literario se siente Gnicamente
mediador, siendo Dios el verdadero autor de lo escrito. Vid., por ejemplo, H. v. Bingen, Scivias — Wisse die
Wege. Eine Schau von Gott und Mensch in Schopfung ud Zeit, Freiburg, 1992, pég. 5 y también M. v. Magdeburg,



212 Eva Parra Membrives

identificacién con el ser divino, convierte en realidad al humano en un personaje sin
voluntad propia, en un simple mediador, en un instrumento a la espera de la gracia de la
inspiracién divina. Dado que, segun lo indicado, es el mismo Dios el verdadero autor de la
obra, la literatura —o, mejor dicho, la palabra de Dios— aparece asi como una
manifestacién superior, un modo de expresion soberano, que en ninglin momento puede
contener maldad o falsedad y que ha de ser verdadero por necesidad. No sélo se
comprenderd ahora cuél habré de ser, en esta época, el fin iltimo de la literatura cristiana
—el de acercar a aquellos que se hallan menos capacitados la palabra divina— sino que
podra entenderse la resistencia de los poetas medievales a atribuirse en solitario la autoria
de lo por ellos escrito.

La ‘verdad’ que aparentemente transmite, por ejemplo, la versién alemana de las
aventuras del popular héroe franco Rolando, el Rolandslied de Der Pfaffe Konrad, podra
corroborar de manera ilustrativa todo lo anteriormente indicado. En primer lugar, Konrad
invoca el auxilio de Dios en su composicion para ser capaz de escribir una historia que él
mismo califica de veridica y que cuenta como protagonista con un hombre santo.
Transforma el autor su fuente francesa de tal modo que convierte un texto con pretensiones
casi exclusivamente nacionalistas en una alegorfa de la lucha perenne entre Dios y el
Diablo, en la que quede reflejada la victoria final del Primero’. La verdad de los hechos
histéricos —la muerte de Rolando en Roncesvalles a manos de los vascos— serd una mera
excusa para insistir en la verdad divina—Ila grandeza de Dios— y pondr4 asf la literatura al
servicio de un mandatario superior. Don de Dios que es, pues, devuelto a Dios?.

Siendo el conocimiento de la verdad un importante fin en si mismo, con frecuencia el
autor medieval se cree no obstante en la necesidad de subrayar las miltiples ventajas que,
aunque sobre todo para el espiritu, no siempre de signo religioso, proporciona este
exquisito regalo divino que es la literatura. Asi, por ejemplo, en el prélogo de la an6nima
Kaiserchronik, se sostiene que la literatura ha de ser veraz para poder asi, con su cardcter de
ejemplaridad, proporcionar sabiduria y honor —“wistuom unt ére” *—a cualquier posible
lector. En su prélogo al Iwein, la segunda de sus novelas artiricas, Hartmann von Aue, a
finales del siglo XII, insiste en la misma idea: historias tan modélicas como la suya —asi lo
afirma él— si no contribuyen a incrementar la fama de quien las conozca, al menos servirdn
para alejar la vergiienza y el deshonor —lasterlicher schame erwert®—. En cualquier caso,
como sefiala el introductor del ciclo artirico en tierras alemanas, las hazafias grandiosas que
suponen el nicleo de su relato servirdn de gozoso entretenimiento, tanto para él mismo, que

Offenbarungen der Schwester Mechthild von Magdeburg oder das flieende Licht der Gottheit, Darmstadt, 1980,
péag. 3

2 Wehrli, M., op. cit., pag. 73; Haug, W., op. cit., pig. 80

2 Es la intencién declarada también de Hartmann von Aue en su Der arme Heinrich. Vid. Wehrli, M., op. cit.,
pag. 73.

2 Kaiserchronik, v. 13

B H. v. Aue, Iwein, vv. 19-20



Concepto de literatura e la Edad Media... 213

disfruta sobremanera mientras las compone, como para cualquier receptor que consiga
acceder a ellas®®. En la dltima aseveracién se reconocera sin duda alguna el prodesse et
delectare horaciano. Pero, ademds, el fin perseguido por Hartmann resulta también de
interés por otros motivos, pues, a pesar de lo sugerido por algunas teorfas literarias méds mo-
dernas®, evidencia cémo la idea de entretenimiento, ‘kurzweil’, no es en el Medievo
alemdn un concepto desconocido dentro del entorno literario.

El hombre medieval sabe distinguir a la perfeccién en los espacios temporales no
cubiertos por ninguna actividad en concreto entre pereza y ocio?. Lo dltimo es considerado
una circunstancia tremendamente positiva, y, lo que habrd que subrayarse ahora, detonante
en multitud de casos de comunicaciones literarias. Véanse en este contexto, como muestra,
los textos —latinos— de Hermann von Lerbecke, historiador del siglo XIV, quien escribe
“pro temporis sublevamine” o de Widukind, en el siglo X, que dedica su crénica a la reina
Matilde “ut ea legendo pulchro otio voces” %, y de Heinrich von dem Tiirlin que, en
alemdn, afirma que escribe su obra Diu Créne “ze kurzewile ”30, entre otros muchos
ejemplos

En el caso de Hartmann, sin embargo, su preocupacién va todavia mds all4 de la simple
intencién de proporcionar ensefianza y entretenimiento. Tal noble voluntad sélo se verd
realizada —de ello es plenamente consciente el autor— si el lector que recepciona la obra
cumple también adecuadamente con su papel, esto es, si se muestra mas que dispuesto a
comprender el texto de manera literaria y si acepta sufrir en si mismo ese proceso de
perfeccionamiento intencionado. La obra literaria por sf sola no resultard jamds de utilidad,
no tendréd efecto positivo alguno —concluye Hartmann en lo que parece una asombrosa
anticipacién de la teorfa de la recepcién— si no puede contar para si con el lector
adecuado’’ .

No se encuentra solo Hartmann en su bisqueda del lector ideal. En su prélogo al Tristan
Gottfried von StraBburg se detiene también unos instantes en el lector para subrayar la
necesidad de una recepcién eficaz que garantizase el éxito de la literatura. Su propia obra,
centrada en el amor —asi Gottfried— cuenta de manera potencial con todos los

% H. v. Aue, Iwein, vv. 25-30

2 Plumpe y Werber le asignan a la literatura como funcién principal el entretenimiento, pero no creen que la
aparicién de este dltimo pueda situarse con anterioridad al siglo XVIIL. Plumpe, G.; Werber, N., “Literatur, ist
codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen Literaturwissenschaft”, en: Schmidt: S. J., Literaturwissenschaft und
Systemtheorie, Opladen, 1993, pags. 9-43, aqui pag. 33

% Vid. Sprandel, R., “Kurzweil durch Geschichte. Studien zur spitmittelalterlichen Geschichts-schreibung in
Deutschland”, en: Ruhe, E.; Behrens, R. (ed.), Mittelalterbilder aus neuer Perspektive, Diskussionsanstofe zu
amour courtois, Subjektivitdt in der Dichtung und Strategien des Erzihlens, Miinchen, pags. 344-363, aqui pag.
344 :

 vid. Sprandel, R., op. cit., pdg. 344 y ss. Y también Partner, N. F., Serious Entertainments. The Writing of
History in the Twelfth-Century England, Chicago, 1977

% Y. von dem Tiirlin, Diu Créne, v. 229

3 H. v. Aue, Iwein, vv. 244-257



214 Eva Parra Membrives

ingredientes necesarios para poder proporcionarle al lector ese perfeccionamiento espiritual
que debe aspirar a conseguir a través de la literatura. Pero el autor cortesano va mds alld
atn. No resultar4 suficiente contar s6lo con una buena predisposicién y expresar el deseo de
leer o escuchar la obra atentamente. Sobre todas las cosas, el lector habrd de estar preparado
y dispuesto para sufrir, para vivir con intimo padecimiento las torturantes desventuras de
los personajes, Gnico medio para alcanzar su objetivo final. Segtin Gottfried, sélo con el
dolor-penitencia se lograra la purificacién ansiada®?, idea que, desde luego, se halla muy
arraigada en el pensamiento cristiano.

Esta —por otra parte inevitable y necesaria— angustia del lector se produce en
Gottfried a través de la identificacién a modo de Mitleid lessingniano con los personajes de
la obra literaria, que forzosamente habran de ser desgraciados para producir ese reaccién
catértica en el lector del texto. Mds complejo y dificultoso serd el método contemplado por
Wolfram von Eschenbach para desencadenar el dolor en el piblico. El autor de la que es
considerada una de las mds grandes obras no sé6lo de la Edad Media, sino de la literatura
alemana en general, Parzival, secunda a sus compaiieros cortesanos antes mencionado en
su insistencia en el correcto comportamiento del lector, de cuya buena predisposicién,
repite, depende en alta medida que la obra llegue o no a resultar finalmente de utilidad.
Wolfram mismo parece tener a su publico en mente en cada uno de los casi 25000 versos
que escribe. Como ha demostrado W. Haug muy convincentemente, la narracién de la
azarosa vida del joven Parzival se halla repleta de intrincadas estrategias lingiifsticas y
literarias encaminadas a conducir al receptor del texto —cuya lectura se llega a convertir en
una dificultosa peripecia de tintes similares a las del héroe de ese relato por el que avanza
trabajosamente— hacia el perfeccionamiento espiritual, la catarsis, final>>. El dolor
provocado en el alma del lector no deberd surgir asi a través de la identificacién con el
personaje por una empatfa compasiva. El lector soporta su propio padecimiento, se tortura a
s{ mismo con la lectura, el acto de acceder al texto se convierte en un camino estrecho y
tortuoso, tal como siempre aparece el camino del bien verdadero. Ese bien verdadero que,
en este caso, estard representado por la literatura. La labor del poeta, tal como la concibe
Wolfram, se completa asi aqui con un objetivo mucho mds ambicioso —y, desde luego,
mucho mds noble— que todo lo hasta ahora vivido: no sélo el autor literario habra de
ayudar a su publico a conservar el honor o protegerlo del deshonor. No sélo se trata de
proporcionar, en la medida de lo posible, entretenimiento. Ademds deberd auxiliar,
constituyendo esto su funcién principal, al lector dispuesto a ello a alcanzar el maximo
perfeccionamiento interior y a conseguir la purificacién de su alma mediante un acto
complejo de recepcién textual. Para ello, el autor deberd utilizar todo tipo de recursos
lingiiisticos y literarios, convertir, de este modo, su texto en una verdadera obra artistica
debido a su alto grado de complejidad. Es ahi donde residird la maestria del gran poeta.

Evidentemente, la consecucién de ese noble objetivo que se plantea Wolfram sélo se
convierte en realizable porque este autor, al igual que otros muchos ya mencionados aquf

2G.v. StraBburg, Tristan, vv. 45-65
3 Haug, W., op. cit., pag. 167 y ss.



Concepto de literatura e la Edad Media... ‘ 215

con anterioridad, concibe la literatura como veraz y originada en Dios. El poeta actia as{
casi como un sacerdote, un reperesentante divino, que gufa al rebaifio de fieles —en este
caso compuesto por lectores— hacia la futura felicidad celestial. Wolfram mismo afirma en
varias ocasiones en su Willehalm que su propia inspiracién, como no puede ser de otro
modo, bebe de fuentes divinas®*, siendo asi que s6lo la verdad que destila la palabra de
Dios podra alcanzar debidamente el corazén del lector.

Interesante habrd de ser asi ahora el programa de Thomasin von Zerklare, autor no
mucho més joven en edad que Wolfram, pero con una visién no obstante bien distinta y
mucho mds avanzada del fenémeno literario. Su intencién de escribir un texto educativo
para jévenes y damas se desprende con claridad de la introduccién de su extenso poema
didéctico Der welsche Gast™. El autor explica alli que su propia obra esta concebida de
manera tan modélica que servird sin duda alguna para incrementar las buenas cualidades del
publico. Puede comprobarse aqui cémo el lector habrd de representar asi también para
Zerklzre un papel fundamental en la comunicacidn literaria, y se repiten en este lugar las
recomendaciones para que se efectie una lectura bien intencionada, esto es, deseosa de
absorver el mensaje educativo que el texto contiene.

Pero lo novedoso y fuera de lo comiin en este autor habra de ser el modo por €l previsto
para alcanzar los siempre ambiciosos objetivos de la literatura. Junto a las propuestas antes
mencionadas de Gottfried von StraBburg y Wolfram von Eschenbach, Thomasin von
Zerklere vislumbra nuevas posibilidades, un nuevo sendero literario, mucho mds amplio y
permisivo: el de la ficcién. Aunque reconoce Zerklere que su propio texto se ajusta en
grado elevado a la norma tradicional y pretende de nuevo transmitir principalmente sélo la
verdad divina, no ocurre asf, segin €l considera, con toda la épica cortesana anterior. En
particular en el caso de las novelas de caballeria, que narran multiples aventuras, resulta
evidente para el autor que tales historias no son ciertas —ni pretenden tampoco serlo— sino
inventadas, o tal como él lo califica, mentiras. Pero la literatura no siempre —asf lo afirma
el autor— habrd de ser veraz por necesidad, ni siquiera ha de intentar aparecer como
verosimil. Estd comprobado que, al margen del lector ideal, culto, instruido y perfectamente
capacitado para comprender en toda su complejidad la verdad divina, ese lector que, en el
fondo, desea para sf todo autor literario, existe otro tipo de publico, mas inmaduro y mucho
menos licido. A este otro receptor en nada beneficiard un mensaje de contenido y
revestimiento tan excelso que trascienda la capacidad de comprensién de su limitado
intelecto.

No obstante, este piblico menos capaz no debe quedar marginado de los objetivos
previstos por la comunicacién literaria, y debe poder aspirar asimismo a un proceso
catértico que le acerque a la divinidad. Pero, tal como el illiteratus, en su sentido originario,
habrad de conformarse con contemplar las imdgenes que ilustran el texto escrito por su
incapacidad de realizar por s{ mismo un acto de lectura, asf el lector inmaduro deberd

 W. v. Eschenbach, Willehalm, 2,16-20
3 T v. Zerklere, Der welsche Gast, vv. 1026-1032



216 Eva Parra Membrives

acudir primordialmente a la ficcién para adquirir beneficio espiritual, debido a su escasa
formacién. La ficcién, aunque incierta, puede resultar igualmente provechosa pues, de
naturaleza mucho mds simple que la verdad, se encuentra no obstante al servicio de ella. No
supone en realidad mds que un modo algo menos exigente de comprender el mensaje de
Dios, un paso intermedio, preparatorio, una verdad levemente ‘disfrazada’, para su mejor

A : A . 0 . 36
comprensién, con mentiras. En la ficcién “daz wdr man mit liige kleit™ “.

Se faltaria aqui a esa verdad tan fundamental para el autor medieval si se afirmara ahora
que Thomasin von Zerklere fue, cronolégicamente hablando, el primer autor alemédn en
preocuparse, durante la Edad Media, del concepto de ficcién y permitirle a ésta dltima un
lugar de importancia en la literatura. Antes que €él, Konrad von Hirsau —autor, sin
embargo, que se sirve en exclusiva de lengua latina— habfa abordado, aunque
indirectamente, esta idea de los dos niveles literarios, ampliamente presente también en los
textos cldsicos latinos. Von Hirsau, cuya obra no parece tener gran trascendencia en la
época medieval, habfa concluido tras sus reflexiones sobre la ficcién literaria que ésta no
podia calificarse en justicia de mentira, como solfan hacer por entonces la mayor parte de
los autores, pues mentir significarfa —segin é— negar algo que si ha sucedido en la
realidad, mientras que la ficcién no intenta falsear una verdad, sino que simplemente hace
pasar por cierto algo que jamds ha ocurrido. De este modo, von Hirsau, que ya le otorgaba
cualidades beneficiosas también al texto literario ficticio, consideraba que la ficcién no se
oponia en ningin caso a la verdad y que por lo tanto no era posible identificarla con la
mentira. Con esa disgregacién de la ficcién de la falsedad y la mentira, von Hirsau le
ofrecia a la primera el derecho a ocupar un lugar propio y también beneficioso en la
comunicacion literaria, puesto que ese efecto nocivo que parece inherente a toda mentira se
elimina de la ficcién, y ésta aparece como capacitada, en efecto, para hacer el bien®’. Esta
interesante distincién de Konrad no parece haber sido asimilada, quiza ni siquiera conocida,
por Zerklaere, lo cual es lamentable, pues sin duda hubiera contribuido en gran medida a
completar su defensa de la ficcién. Dado precisamente el escaso impacto del pensamiento
de von Hirsau en su propia época, habrd que valorar en un grado superior las aportaciones
de Zerklare, que parte de la nada a la hora de establecer su teoria de la ficcién beneficiosa y
que cosecha con ella un éxito interesante, aunque lamentablemente, modesto.

De cualquier modo, con la determinacién del tipo de publico al que especificamente
debe dirigirse el texto literario segiin su contenido ficticio, Thomasin von Zerklare abre las
puertas a un nuevo tipo de literatura, no necesariamente siempre veraz y basado en la
tradicién, aunque, recuérdese aqui, que se sigue hablando de verdad divina frente a ficcién-
mentira.

Incluso con sus limitaciones, perfectamente explicables si se tiene en cuenta en el
espacio temporal en el que vio la luz, la teorfa de Zerklaere puede calificarse sin duda

3 T. v. Zerklere, op. cit., v. 1126

37 Knapp, F.P., Historie und Fiktion in der mittelalterlichen Gattungspoetik. Sieben Studien und ein Nachwort,
Heidelberg, 1997, pag. 25



Concepto de literatura e la Edad Media... 217

alguna de avanzada. Quizd fuera por ello por lo que no alcanzé el éxito que seria deseable
para la ficciéon. En una época muy preocupada —como antes se ha explicado— en
transmitir Unicamente y de manera fiel la verdad, la marginacién de la ficcién literaria en
beneficio de una representacion fiel de la realidad es, desde luego, esperable y no ha de
sorprender. Aunque hoy en dia este autor es sumamente valorado, textos medievales
posteriores a Zerklere que se centran en cuestiones tedrico-literarias no contindan ese
camino renovador para su época que sefiala el pensamiento de Thomasin. En realidad, la
mayor parte de los autores medievales posteriores al siglo XIII apenas contribuyen al
progreso de una disciplina, la literatura, que sigue encontrando su mayor realce fuertemente
anclada en la tradicién. La veracidad de lo escrito, la intencién beneficiosa, la importancia
del lector paciente, todo ello se repite una y otra vez en diversas obras de los autores
inmediatamente posteriores”.

Quizd deba mencionarse, aunque ciertamente sélo de pasada, a Konrad von Wiirzburg,
autor del siglo XIII, cuyas palabras en el prélogo de su obra Partonopier und Meliur,
primero de los textos de rasgos cortesanos que fue compuesto aparentemente para un
publico en exclusiva urbano, contienen algunos leves datos de interés. Von Wiirzburg,
poeta profesional, incluye en el citado fragmento muchas de las ideas ya mencionadas aqui
y que no habrdn de suponer novedad alguna en la concepcién de la literatura durante la
Edad Media alemana. Asf, el autor habla otra vez del famoso prodesse et delectare como
funciones literarias bdsicas, menciona la preservacién del honor mediante la lectura y hace
referencia a diversas cuestiones ya sobradamente conocidas que no se repetirdn ahora. Pero,
para terminar sus reflexiones, en un dltimo lugar casi intrascendente, Konrad von Wiirzburg
menciona una capacidad benéfica menor de la literatura que habfa quedado innombrada
hasta ahora y supone por ello una interesante novedad: la ganacia que el acto literario le
reporta al mismo poeta.

En un razonamiento breve, pero significativo, el autor indica cémo cuanto mas se
dedique cualquier poeta a profundizar en la composicién literaria, mds amplio serd su
vocabulario, se expandirdn, ademds, sus posibilidades de comunicarse, y obtendrd como
resultado dltimo un mayor dominio de la lengua. Quiza es por ello por lo que concluye von
Wiirzburg, contraveniendo lo que otros antes que €l habian establecido, que el autor
literario debe escribir y versificar siempre, independientemente del aliento que reciba para
ello y del éxito de publico que alcance su obra, ya que deberd desarrollar su labor mds en
beneficio de si mismo que para favorecer sus receptores potenciales®.

Con la mencién de esta iltima idea de Konrad von Wiirzburg ha quedado ya, en
realidad, practicamente establecido el concepto de literatura que mayoritariamente era
aceptado como valido durante el periodo medieval. A pesar de que, como se ha indicado, el
autor del Medievo se apoya principalmente en la tradicién, no ha de pensarse ahora sin
embargo que durante todos esos largos siglos que comprende la época mencionada se

38 Haug, W., op. cit., pags. 241 y ss.
* Haug, W., op. cit., pigs. 352 y ss.



v 218 Eva Parra Membrives

produjese una total ausencia de innovaciones en el terreno literario. La adaptacion de
esquemas y conceptos de literatura de determinadas naciones o épocas a otras —como
ocurre en este caso, de la cldsica a la propiamente alemana— siempre habrd de ir
acompafiada de alguna transformacion. Aqui, el alsaciano Otfried von Weilenburg, de
quien se ha hablado al principio, se perfila como uno de los ejemplos mds notables: aunque
su pensamiento se halla sin duda alguna fuertemente influido por los cldsicos latinos, no
obstante dota el autor a su obra de una gran originalidad al componerla en lengua vernicula
y al elegir, ademds, para su elaboracién un metro no propiamente germéanico. Ciertamente,
la innovacién de esta €poca no serd del todo invencidn, sino mds bien combinacién de
temas, motivos y formas ya existentes hasta lograr un resultado diferente. Serd en esa
diferencialidad precisamente donde debera buscarse la verdadera novedad, la separacién
entre lo que propiamente aporta la época medieval y lo que constituye un logro muy
anterior.





