
389RTE 37 (2025)
pp. 389 - 391, ISSN 1130-5762 – e-ISSN 2253-8305 

DOI http://dx.doi.org/10.12795/LA.2025.i37.21

Pazos-López, Ángel y Ana María Cuesta Sánchez, 
eds. 2022. Las imágenes de los animales fantásticos 
en la Edad Media. Gijón: Ediciones Trea. ISBN  
978-84-19525-21‑5. 618 páginas. 

Por Teresa Aizpún 

Esta magnífica publicación “Las imágenes de los animales fantásticos en la Edad 
Media”, editada por Ángel Pazos-López y Ana María Cuesta Sánchez y publicada por 
Trea nos aporta, a lo largo de sus 17 trabajos, una visión muy completa de la imagi-
nería medieval: cómo abordarla, cómo interpretarla, su relación con los principales 
soportes artísticos, así como el análisis de varias de estas criaturas, desde las sirenas 
(Álvaro Ibáñez) hasta los cinocéfalos (Andrea Vanina). Muchas de ellas forman parte 
de nuestro imaginario todavía hoy, aunque ya hayamos perdido, casi totalmente, la 
capacidad de comprender el simbolismo que encierran.

En la época de la post verdad, en la que el relato no pretende mostrarnos el mun-
do como es, sino convencernos de algo, se hace raro un lenguaje que busca manifes-
tar una realidad o mejor, la “Realidad”, pues, como dice Ricardo Piñero Moral, “lo 
sagrado se reviste de lo profano”. La simbología de estas criaturas es realmente una 
hierofanía en el sentido en el que el reconocido miembro del Círculo de Eranos, Mir-
cea Elíade, usa este término: una manifestación de lo sagrado en lo profano. Porque 
la creación de estas imágenes hunde sus raíces tanto en la tradición del naturalismo 
clásico o la mitología, como en la teología del momento o los contenidos bíblicos. 
Los “portentos” medievales representan un asombroso compendio del saber, como se 
ve a lo largo de estos 17 trabajos.

Estas criaturas que son una mezcla de animales y hombres (como la esfinge o el 
centauro) o de varios animales (como el dragón en sus distintas versiones), o incluso 
adquieren formas sucesivas diferentes como el unicornio, no son para nosotros pro-
bablemente otra cosa que un producto de la fantasía; en el Medievo, sin embargo, 
serían más bien creaciones de la imaginación. Siguiendo la diferencia clásica entre 
fantasía e imaginación en la que la fantasía nada tiene que ver con el conocimiento 
y, por el contrario, la imaginación es una vía de acceso a niveles profundos de lo real 



Teresa Aizpún  
Pazos-López, Ángel y Ana María Cuesta Sánchez, eds. 2022. Las imágenes de los animales fantásticos…

390
pp. 389 - 391, ISSN 1130-5762 – e-ISSN 2253-8305 

DOI http://dx.doi.org/10.12795/LA.2025.i37.21RTE 37 (2025)

y a lo más básico de nuestra capacidad creadora, los animales fantásticos que desfi-
lan por estas páginas serían más bien producto de la imaginación. Entendamos ésta 
como imaginación activa, según Jung, o como resultado del amor como afirma Oscar 
Wilde en su larguísima carta “De profundis”, o como creadora tal y como se mani-
fiesta en otros muchos autores como Ibn Arabi, o incluso una capacidad presente en 
el espíritu perfecto, siguiendo a Paracelso, la imaginación representa una forma de 
conocimiento privilegiada, para acceder a aquellos campos de lo real que no resultan 
fácilmente accesibles.

Es el mundo del lenguaje simbólico y, en este mundo, todo tiene un significado 
y, por tanto, conocerlo resulta útil, e incluso necesario, dirá Ricardo Piñero. Nos 
movemos a nivel no sólo del sentido, sino de la creación del mismo, un atributo 
esencialmente humano. En el Medievo, incluso los seres monstruosos se conside-
raban creación divina y, por eso podemos decir con Ricardo Piñero, citando a Elvi-
ra Jiménez y Almudena Alonso que: “en todas las realidades naturales hay algo de 
maravilloso […] Así conviene afrontar sin disgusto la investigación sobre cualquier 
tipo de animales, ya que en todos hay algo de natural y de hermoso”. No sólo eso, 
los monstruos son, o deben ser objeto de la actividad misionera.  Eso los coloca en 
relación directa con lo espiritual.

En el curioso artículo “Cinocéfalos y misioneros. El otro convertible” de Andrea 
Vanina que cierra el presente volumen se nos presenta a estos seres liminares, hom-
bres con cabeza de perro, que desde el siglo VIII al XIII, durante la cristianización de 
los pueblos del norte y centro de Europa, los bárbaros, representaron a esos seres cuyo 
lenguaje inarticulado y aspecto feroz simbolizaban el límite de lo humano. Signifi-
caban, por tanto “lo otro” stricto sensu que obligaba a la tradición medieval cristiana 
a reflexionar sobre lo propio, la condición humana, sobre lo que hacía que un ser, a 
pesar de su “monstruoso” aspecto, fuera un ser humano y, por tanto, posible receptor 
de la verdad más alta, capax dei. Finalmente, a reflexionar sobre uno mismo.

En primer lugar, el lenguaje definía la condición humana, pero también la capa-
cidad de domesticar animales, de cultivar la tierra, etc. Hubo que establecer si esos 
seres monstruosos pertenecían al género humano, como defendió Isidoro de Sevilla, 
o no. Por tanto, el conocimiento de uno mismo a través del otro, propio de la An-
tropología, que para muchos autores empezó en la Inglaterra del siglo XIX, se desa-
rrolló, según esto, de una forma maravillosa, a través de esta imaginería, ya durante 
siglos en la Edad Media. Sin necesidad de convertir a sujetos de otras culturas en semi 
humanos paseados por Europa en circos ambulantes la cultura medieval comenzó el 
estudio de uno mismo como estudio de “lo otro”. Las esfinges o los hombres lobo 
cumplieron maravillosamente ese papel.

Pero esta no es la única forma en la que el lenguaje simbólico nos aporta conoci-
miento; nos devuelve también la conexión con el conocimiento-experiencia que el 



Teresa Aizpún  
Pazos-López, Ángel y Ana María Cuesta Sánchez, eds. 2022. Las imágenes de los animales fantásticos…

391
pp. 389 - 391, ISSN 1130-5762 – e-ISSN 2253-8305 

DOI http://dx.doi.org/10.12795/LA.2025.i37.21RTE 37 (2025)

racionalismo nos había arrebatado. La confrontación con estos extraños seres es para 
nosotros, como lo fue para sus contemporáneos, una experiencia: sólo tienen sentido 
“en relación a la persona que los observa”, por tanto, “resulta preciso analizar cada 
caso concreto por separado, huir de las generalizaciones”. La experiencia es siempre 
individual y el sentido de cada imagen no es otra cosa que el significado que adquiere 
en relación con alguien, en un determinado contexto, como afirman Gorka López 
de Munain e Isabel Mellén. Por eso, estos seres no son conceptos, ni aspiran a una 
universalidad de sentido, son imágenes polisémicas que nos conectan con lo real en 
general y con nuestra realidad concreta a muchos niveles.

La Edad Media, considerada, todavía hoy, sólo un oscuro interludio entre la cul-
tura clásica y su renacer por muchos autores, representa, sin embargo, la posibilidad 
no sólo de pervivencia de la cultura greco-romana, sino una adaptación propia del 
humanismo cristiano que construye y constituye tanto en Oriente como en Occi-
dente, un nuevo mundo. La cultura medieval lleva a cabo una recreación cultural 
capaz de renacer de las cenizas del mundo antiguo sin perder ni su capacidad de 
pensamiento lógico, ni su capacidad creadora e imaginativa. 

Valga como ejemplo el unicornio (Adriana Gallardo). Buscando su significado: 
qué era un unicornio y qué representaba (¿a Cristo, a Alejandro Magno, al enamo-
rado?), encontramos que el Medievo no sólo redefine el amor, sino que realmente 
lo inventa, en su sentido occidental actual. Venga o no de la India, el unicornio 
representará los ideales del Occidente cristiano en construcción colaborando en la 
creación de ese nuevo mundo en el que el individuo es capaz de un ilimitado desa-
rrollo, pero no por el camino exclusivo de la lógica, sino a través de la imaginación 
capaz de crear. 

Por todo ello, este volumen, lleno de curiosidades y sabrosos detalles sobre la 
imaginería medieval, nos aporta no sólo una lectura agradable y entretenida de un 
libro maravillosamente editado, sin menoscabo alguno de su alto nivel académico, 
sino también una visión atractiva y refrescante del ser humano en un momento en el 
que el post-humanismo nos augura un mundo sin alma de ingeniería social, genética 
y robótica.




