Pazos-Lépez, Angel y Ana Maria Cuesta Sdnchez,

ANGEL PAZOS-LOPEZ
ANA MARIA CUESTA SANCHEZ

Las ims = el eds. 2022. Las imdgenes de los animales fantdsticos
a;:;;}:fgﬁiésficzss en la Edad Media. Gijon: Ediciones Trea. ISBN
en la Edad Media 978-84-19525-21-5. 618 pdginas.

Por TERESA A1ZPUN

Esta magnifica publicacién “Las imdgenes de los animales fantdsticos en la Edad
Media”, editada por Angel Pazos-Lépez y Ana Marfa Cuesta Sdnchez y publicada por
Trea nos aporta, a lo largo de sus 17 trabajos, una visién muy completa de la imagi-
nerfa medieval: cémo abordarla, cémo interpretarla, su relacién con los principales
soportes artisticos, asi como el andlisis de varias de estas criaturas, desde las sirenas
(Alvaro Ibdfiez) hasta los cinocéfalos (Andrea Vanina). Muchas de ellas forman parte
de nuestro imaginario todavia hoy, aunque ya hayamos perdido, casi totalmente, la
capacidad de comprender el simbolismo que encierran.

En la época de la post verdad, en la que el relato no pretende mostrarnos el mun-
do como es, sino convencernos de algo, se hace raro un lenguaje que busca manifes-
tar una realidad o mejor, la “Realidad”, pues, como dice Ricardo Pifero Moral, “lo
sagrado se reviste de lo profano”. La simbologfa de estas criaturas es realmente una
hierofania en el sentido en el que el reconocido miembro del Circulo de Eranos, Mir-
cea Eliade, usa este término: una manifestacién de lo sagrado en lo profano. Porque
la creacién de estas imdgenes hunde sus raices tanto en la tradicién del naturalismo
cldsico o la mitologfa, como en la teologia del momento o los contenidos biblicos.
Los “portentos” medievales representan un asombroso compendio del saber, como se
ve a lo largo de estos 17 trabajos.

Estas criaturas que son una mezcla de animales y hombres (como la esfinge o el
centauro) o de varios animales (como el dragén en sus distintas versiones), o incluso
adquieren formas sucesivas diferentes como el unicornio, no son para nosotros pro-
bablemente otra cosa que un producto de la fantasia; en el Medievo, sin embargo,
serfan mds bien creaciones de la imaginacién. Siguiendo la diferencia cldsica entre
fantasia e imaginacién en la que la fantasia nada tiene que ver con el conocimiento
y; por el contrario, la imaginacién es una via de acceso a niveles profundos de lo real

I_)A\BORATORIO DE pp. 389-391, ISSN 1130-5762 — e-ISSN 2253-8305
RTE 37 (2025) DOI http://dx.doi.org/10.12795/LA.2025.i37.21 389



TeresA ArzrUN

Pazos-Lépez, Angel y Ana Marfa Cuesta Sdnchez, eds. 2022. Las imdgenes de los animales fantdsticos. ..

y a lo mds bésico de nuestra capacidad creadora, los animales fantdsticos que desfi-
lan por estas pdginas serian mds bien producto de la imaginacién. Entendamos ésta
como imaginacién activa, segin Jung, o como resultado del amor como afirma Oscar
Wilde en su larguisima carta “De profundis”, o como creadora tal y como se mani-
fiesta en otros muchos autores como Ibn Arabi, o incluso una capacidad presente en
el espiritu perfecto, siguiendo a Paracelso, la imaginacién representa una forma de
conocimiento privilegiada, para acceder a aquellos campos de lo real que no resultan
ficilmente accesibles.

Es el mundo del lenguaje simbdlico y, en este mundo, todo tiene un significado
y, por tanto, conocerlo resulta atil, e incluso necesario, dird Ricardo Pinero. Nos
movemos a nivel no sélo del sentido, sino de la creacién del mismo, un atributo
esencialmente humano. En el Medievo, incluso los seres monstruosos se conside-
raban creacién divina y, por eso podemos decir con Ricardo Pifiero, citando a Elvi-
ra Jiménez y Almudena Alonso que: “en todas las realidades naturales hay algo de
maravilloso [...] Asi conviene afrontar sin disgusto la investigacién sobre cualquier
tipo de animales, ya que en todos hay algo de natural y de hermoso”. No sélo eso,
los monstruos son, o deben ser objeto de la actividad misionera. Eso los coloca en
relacién directa con lo espiritual.

En el curioso articulo “Cinocéfalos y misioneros. El otro convertible” de Andrea
Vanina que cierra el presente volumen se nos presenta a estos seres liminares, hom-
bres con cabeza de perro, que desde el siglo VIII al XIII, durante la cristianizacién de
los pueblos del norte y centro de Europa, los bérbaros, representaron a esos seres cuyo
lenguaje inarticulado y aspecto feroz simbolizaban el limite de lo humano. Signifi-
caban, por tanto “lo otro” stricto sensu que obligaba a la tradicién medieval cristiana
a reflexionar sobre lo propio, la condicién humana, sobre lo que hacia que un ser, a
pesar de su “monstruoso” aspecto, fuera un ser humano y, por tanto, posible receptor
de la verdad mds alta, capax dei. Finalmente, a reflexionar sobre uno mismo.

En primer lugar, el lenguaje definia la condicién humana, pero también la capa-
cidad de domesticar animales, de cultivar la tierra, etc. Hubo que establecer si esos
seres monstruosos pertenecfan al género humano, como defendié Isidoro de Sevilla,
o no. Por tanto, el conocimiento de uno mismo a través del otro, propio de la An-
tropologia, que para muchos autores empez6 en la Inglaterra del siglo XIX, se desa-
rrolld, segln esto, de una forma maravillosa, a través de esta imagineria, ya durante
siglos en la Edad Media. Sin necesidad de convertir a sujetos de otras culturas en semi
humanos paseados por Europa en circos ambulantes la cultura medieval comenzd el
estudio de uno mismo como estudio de “lo otro”. Las esfinges o los hombres lobo
cumplieron maravillosamente ese papel.

Pero esta no es la tnica forma en la que el lenguaje simbdélico nos aporta conoci-
miento; nos devuelve también la conexién con el conocimiento-experiencia que el

I_}NSORATOR]O DE pp. 389-391, ISSN 1130-5762 — e-ISSN 2253-8305

390 RTE 37 (2025) DO http://dx.doi.org/10.12795/LA.2025.i37.21



TeresA ArzrUN

Pazos-Lépez, Angel y Ana Marfa Cuesta Sanchez, eds. 2022. Las imdgenes de los animales fantisticos. ..

racionalismo nos habfa arrebatado. La confrontacidn con estos extrafios seres es para
nosotros, como lo fue para sus contempordneos, una experiencia: sélo tienen sentido
“en relacién a la persona que los observa”, por tanto, “resulta preciso analizar cada
caso concreto por separado, huir de las generalizaciones”. La experiencia es siempre
individual y el sentido de cada imagen no es otra cosa que el significado que adquiere
en relacién con alguien, en un determinado contexto, como afirman Gorka Lépez
de Munain e Isabel Mellén. Por eso, estos seres no son conceptos, ni aspiran a una
universalidad de sentido, son imdgenes polisémicas que nos conectan con lo real en
general y con nuestra realidad concreta a muchos niveles.

La Edad Media, considerada, todavia hoy, sélo un oscuro interludio entre la cul-
tura cldsica y su renacer por muchos autores, representa, sin embargo, la posibilidad
no sélo de pervivencia de la cultura greco-romana, sino una adaptacién propia del
humanismo cristiano que construye y constituye tanto en Oriente como en Occi-
dente, un nuevo mundo. La cultura medieval lleva a cabo una recreacién cultural
capaz de renacer de las cenizas del mundo antiguo sin perder ni su capacidad de
pensamiento légico, ni su capacidad creadora e imaginativa.

Valga como ejemplo el unicornio (Adriana Gallardo). Buscando su significado:
qué era un unicornio y qué representaba (;a Cristo, a Alejandro Magno, al enamo-
rado?), encontramos que el Medievo no sélo redefine el amor, sino que realmente
lo inventa, en su sentido occidental actual. Venga o no de la India, el unicornio
representard los ideales del Occidente cristiano en construccién colaborando en la
creacién de ese nuevo mundo en el que el individuo es capaz de un ilimitado desa-
rrollo, pero no por el camino exclusivo de la légica, sino a través de la imaginacién
capaz de crear.

Por todo ello, este volumen, lleno de curiosidades y sabrosos detalles sobre la
imagineria medieval, nos aporta no sélo una lectura agradable y entretenida de un
libro maravillosamente editado, sin menoscabo alguno de su alto nivel académico,
sino también una vision atractiva y refrescante del ser humano en un momento en el
que el post-humanismo nos augura un mundo sin alma de ingenieria social, genética
y robdtica.

I_}A\BORATQRlo DE pp. 389-391, ISSN 1130-5762 — e-ISSN 2253-8305
RTE 37 (2025) DOI http://dx.doi.org/10.12795/LA.2025.i37.21 391





