
HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

HID 52 (2025)

Copyright: © Editorial Universidad de Sevilla. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo 
los términos de la licencia de uso y distribución Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 (CC BY-NC-SA 4.0)

SI PARA CONFESARSE NO HA DE HABER LIBERTAD, PARA 
NADA DEBERÁ HABERLA EN EL MUNDO: LA CONFESIÓN 

EXTRAORDINARIA DE MONJAS EN EL PERIODO 
MODERNO*1

IF THERE IS NO FREEDOM TO CONFESS, THERE SHOULD BE 
NO FREEDOM AT ALL IN THE WORLD: THE EXTRAORDINARY 

CONFESSION OF NUNS IN THE MODERN PERIOD

Marta Jiménez Sáenz de Tejada
Universidad de La Rioja
marta.jimenezsa@unirioja.es   ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9660-5861 

Resumen: A lo largo del periodo moderno, los debates respecto a la libertad 
de confesión de las monjas se sucedieron. Desde la Santa Sede se trató de regular 
la confesión extraordinaria, que ofrecía una atención espiritual puntual y recu-
rrente a través de un confesor diferente al ordinario. El Concilio de Trento (1545-
1563) y la bula Pastoralis Curae (1748) entre otras disposiciones establecieron las 
condiciones de este tipo peculiar de confesión, cuya aplicación varió. El estudio 
de estas normativas y el análisis de su utilización por parte de las comunidades 
femeninas, así como los debates que generó su aplicación en el seno de las órdenes 
religiosas, permiten aproximarse al modo en el que se reguló la vida espiritual de 
las monjas, así como a la forma en la que se aplicaron estas medidas y al uso que 
se les dio desde el interior de los claustros en diversos contextos de disputas.

Palabras clave: confesión extraordinaria; monjas; normativas; órdenes 
religiosas; obispos.

Abstract: Throughout the modern era, debates about nuns’ freedom of con-
fession continued. The Holy See attempted to regulate extraordinary confession, 

Recibido: 12-04-2025; Aceptado: 19-05-2025; Versión definitiva: 06-06-2025 
* Este trabajo forma parte del Proyecto de Investigación financiado por la Agencia 

Estatal de Investigación-Ministerio de Ciencia e Innovación PID2019-104996GB-I00/
AEI/10.13039/501100011033.

1.  Abreviaturas utilizadas: AAV = Archivo Apostólico Vaticano; AGOP = Archivio Generale 
dell’Ordine dei Predicatori; ADCCalahorra = Archivo Diocesano y Catedralicio de Calahorra; AHN 
= Archivo Histórico Nacional; BNE = Biblioteca Nacional Española.



236 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

which offered punctual and recurring spiritual attention through a confessor dif-
ferent from the ordinary one. The Council of Trent (1545-1563) and the Bull Pas-
toralis Curae (1748), among others, laid down the conditions for this form of con-
fession, but its application varied. The study of these regulations and the analysis 
of their application by the female communities, as well as the debates that their 
application generated within the religious orders, allow us to approach the way in 
which the spiritual life of the nuns was regulated, the way in which these measures 
were applied and the use that was made of them in the cloisters in various contexts 
of dispute.

Keywords: extraordinary confession; nuns; regulations; religious orders; 
bishops.

1. Introducción

A lo largo del periodo moderno, la confesión de monjas, su gestión y la li-
bertad que correspondía o no a la hora de elegir a los confesores fueron temas de 
gran debate. Estos se trasladaron no solo a la dirección espiritual y a la confesión 
ordinaria, sino que alcanzaron la confesión extraordinaria y sus particularidades.

La confesión extraordinaria, de la misma forma que la vida religiosa femeni-
na moderna, fue pautada en el Concilio de Trento (1545-1563), sin embargo, la 
aplicación de estas disposiciones fue errática, especialmente en lo referido a la 
frecuencia de este tipo de confesión y al origen de la misma. Es por eso por lo que 
fue necesario, desde el punto de vista de la Santa Sede, volver a reafirmar estas 
disposiciones a mediados del siglo XVIII. Aunque se legisló con anterioridad, la 
bula Pastoralis Curae, emitida en 1748 por Benedicto XIV, es la disposición más 
reconocida a la hora de aproximarse a este tipo particular de confesión.

En las siguientes páginas plantearemos, precisamente, la legislación que regu-
ló esta confesión extraordinaria a lo largo del periodo moderno, si bien su aplica-
ción también se extendió al periodo contemporáneo. Atenderemos brevemente a 
las realidades más rutinarias en la administración de la confesión extraordinaria, 
comprobando la aplicación efectiva de las medidas papales. A continuación, abor-
daremos algunos casos que muestran el uso que, desde los conventos femeninos 
y desde algunas diócesis, se dio de las normativas papales, utilizándolas como 
medio de defensa ante el incumplimiento de estas disposiciones relativas a la con-
fesión extraordinaria.

Es precisamente al uso que las monjas o las comunidades femeninas dieron de 
estas normativas a lo que prestaremos mayor atención, analizando la forma en la 
que reclamaron sus derechos para enfrentarse a sus superiores y salir, en ocasio-
nes, victoriosas en estas luchas. Aunque sus quejas fueron más allá de la gestión de 
la confesión extraordinaria, lo cierto es que no dejaron de lado sus reclamaciones 
ante su salud espiritual, atendiendo al efecto que este tipo de argumentos tenía en 
la sociedad dieciochesca.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 237

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

2. �El confesor extraordinario de monjas: a partir 
del Concilio de Trento (1545-1563)

El sacramento de penitencia se definió progresivamente desde los orígenes 
de la Iglesia primitiva, que estableció paulatinamente sus doctrinas y prácticas. 
El IV Concilio de Letrán (1215) había establecido su obligatoriedad anual para 
todos los cristianos2, pero fue el Concilio de Trento (1545-1563) el que determinó 
su configuración definitiva, si bien no llegó a estar exento de modificaciones y 
simplificaciones posteriores3. Su práctica litúrgica se configuró inmediatamente 
después del concilio, durante el pontificado de Pío V (1566-1572)4.

Sin entrar aquí en las medidas tomadas respecto a la confesión, cabe señalar 
que la aplicación de su obligatoriedad anual fue dispar, pero sí se dio un control 
más sistemático por parte de los obispos y vicarios respecto a su cumplimiento, 
verificando a través de ella la ortodoxia de la comunidad y sus integrantes5. Ade-
más, durante el periodo moderno se vivió una feminización de este sacramento6. 
Esto fue resultado tanto de la propia evolución religiosa, que en la Edad Moderna 
pasó a ser más sentimental e íntima, como por el papel de la mujer laica como 
puerta al control familiar, por lo que la confesión de mujeres se convirtió en un 
instrumento de control y poder por parte de la Iglesia. A esto ayudó el contexto 
social, ya que se las caracterizaba como el instrumento del demonio, lo que las 
hacía más proclives a recibir asistencia para garantizar su salvación. Sobre ellas 
recaía el honor familiar y debían cumplir en mayor medida que los hombres con 
los preceptos eclesiásticos, mientras que a ellos se les concedía una mayor li-
bertad7. La confesión también se convirtió en un instrumento de autoexpresión y 
desarrollo espiritual para muchas de ellas, que siguieron los preceptos de la confe-
sión frecuente8, ya que la Contrarreforma supuso el aumento del número de cultos 
y prácticas externas de religiosidad, favoreciendo la participación de las mujeres 
laicas en la vida espiritual.

Por su parte, la confesión de mujeres religiosas se abordó en la sesión XXV del 
Concilio de Trento, que tuvo lugar entre el 3 y el 4 de diciembre de 1563, último 
día del concilio9. Además de los cambios en los modos de vida, con la imposición 
de la clausura y la pretensión de un mayor control por parte de los superiores mas-
culinos, las obligaciones de las abadesas y prioras, la vigilancia de los obispos a 
las comunidades, etc., Trento también conllevó novedades respecto a la confesión 
y su gestión. El interés por garantizar la supeditación constante de las monjas a los 
superiores masculinos se manifestó a través del ejercicio de este sacramento que, 

2.  Abad Gómez 1960, p. 365.
3.  Rouillard 1996, p. 28; Borobio 2011, pp. 131-132.
4.  Rouillard 1996, p. 78.
5.  Franco 1972, pp. 266-270.
6.  Haliczer 1998, p. 40.
7.  Prosperi 1996, pp. 521-527.
8.  Haliczer 1998, pp. 40-43.
9.  López de Ayala 1787, p. 364.



238 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

por primera vez, pasó a estar regulado de una forma uniforme para toda la Iglesia 
católica, si bien cada orden, e incluso cada convento concreto, pudo poner sus pro-
pias medidas al respecto, pero respetando los preceptos base impuestos por Trento. 
La confesión ordinaria pasó a estar controlada en última instancia por los obispos 
y demás superiores hombres que debían garantizar que las religiosas recibiesen la 
comunión mensual y, por ende, se confesasen mensualmente, si bien se estableció 
la tendencia de que recibiesen el sacramento de penitencia cada ocho días10.

Trento supuso el principio en la definición de lo que sería la confesión de re-
ligiosas en la época moderna, sentó unas bases que se fueron concretando en los 
papados sucesivos, especialmente en el siglo XVI con Pío V y sus bulas: Circa 
Pastoralis y Decori e Honestati, que perfilaron el cumplimiento de las disposicio-
nes tridentinas en los modos de vida religiosos femeninos, especialmente respecto 
a la clausura estricta11. Además, diversas respuestas a consultas, emitidas por la 
Congregación de Obispos y Regulares en 1617 y 1620, establecieron algunas de 
las características que debían tener los confesores de mujeres y religiosas, como 
su edad mínima, ya que Trento no planteó ninguna norma concreta, asimilándola 
a la edad que se exigía para ser sacerdote12.

Pero el concilio también preveía que de dos a tres veces al año las comunidades 
recibiesen un confesor extraordinario. La posibilidad de tratar puntualmente con 
un confesor que no fuese el habitual había sido establecido para los fieles laicos 
en el IV Concilio de Letrán13. Al imponer la obligatoriedad de la confesión anual, 
se contempló que podía resultar gravoso y contraproducente que los feligreses de-
biesen tratar siempre con el mismo confesor, ofreciendo por ello la posibilidad de 
que, contando con el permiso de su sacerdote, se pudiese recurrir a otro diferente. 
Sin embargo, esto no se hizo extensible a la vida religiosa femenina hasta varios 
siglos después, precisamente hasta el tridentino, si bien es cierto que algunas co-
munidades habían practicado esta asistencia desde principios del siglo XVI.

Concretamente, en 1536, en el I Concilio de Colonia se había previsto esta 
asistencia extraordinaria para los conventos de monjas de su diócesis, lo que se 
confirmó también en el II Concilio de Colonia, ya en 1549:

Volentes consulere infirmitati sanctimonialium quas nonnumquam pudor vel 
metus retinent a confessione libera, quando ad unum tantum patrem vel confesso-
rem eis familiariter notum alligantur, unde fit ut saepe non integre, sed vix unquam 
libere conscientiam suam exonerent, et tamen ad sacrosanctam communionem sta-
tutis temporibus cum aliis accedant, clementer indulgemus, et concedimus, ut san-
timonialibus bis aut ter in anno flat potestas, alii quam suo presbytero confidendi, 
ab ordinario loci depuntando, nisi propius eorum visitator, aut commissarius, huic 
rei prius providerit14.

10.  Dominicas, franciscanas, agustinas recoletas, carmelitas descalzas… seguían esta costumbre 
que en algunos casos devino en regla. Jiménez Sáenz de Tejada 2025, pp. 132, 154, 397.

11.  Atienza López 2018, p. 243.
12.  Vilacoba Ramos 2000, p. 74.
13.  Abad Gómez 1960, p. 365.
14.  Sobradillo 1931, p. 19.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 239

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

Trento generalizó la aplicación de esta confesión extraordinaria a todas las 
monjas del orbe católico en el capítulo décimo de su sesión XXV15, si bien es 
cierto que su aplicación fue desigual, como muestran las diferentes normativas 
posteriores. En cualquier caso, Trento estableció que este confesor extraordinario 
o peregrino, como también se le llamaba en la época, debía ser nombrado por el 
mismo superior que elegía al confesor ordinario, es decir, en función de la juris-
dicción regular u ordinaria de cada comunidad. Además, el confesor ordinario, 
y sus compañeros en caso de que hubiese más de uno, no debían poner trabas ni 
permanecer en el convento durante el tiempo que durase esta atención extraordi-
naria, así como todas las religiosas debían acudir a él, aunque optasen por no con-
fesarse y solo mantuviesen una conversación espiritual, evitando con ello posibles 
comentarios entre el resto de las integrantes del convento. Los nombramientos 
podían darse cada cuatro meses o en las fiestas típicas, como Navidad y Pascua, 
junto con alguna celebración propia de cada comunidad, quedando esto a decisión 
de las propias monjas o sus superiores16. De esta forma, las religiosas contaban, 
teóricamente, con un confesor ordinario por un periodo de tres años, pero, durante 
ese tiempo, tenían varias ocasiones anuales en las que podían confesarse con otro 
diferente asignado por sus superiores.

La temporalidad del ordinario justificaba la existencia de esta confesión ex-
traordinaria. Trento buscó acabar con la figura del confesor perpetuo ya que se 
consideraba que la delimitación temporal de este cargo podía dar facilidades a las 
religiosas que no consiguiesen simpatizar con el confesor, ya que este cambiaría 
cada tres años17. Además, contaban con la atención extraordinaria para sobrellevar 
mejor esta situación. Esta podía permitir a las religiosas una mayor libertad a la 
hora de exponer sus faltas frente un confesor que no las conocía y ellas confesarían 
sus pecados con menos preocupaciones18. Contar con un confesor diferente cada 
cierto tiempo tenía como objetivo asegurar la salud del alma de las religiosas. Esto, 
junto con la posibilidad de solicitar un confesor a su gusto en su lecho de muerte, 
eran los únicos casos contemplados en las normativas tridentinas que dotaban de 
cierta libertad de elección, si bien en la práctica se manifestó más diversidad.

Cabría preguntarse si efectivamente, Trento procuró dotar a las religiosas de 
una mayor libertad espiritual o si, por el contrario, las medidas tomadas buscaban 
incrementar el control sobre las comunidades femeninas y efectivamente limitar la 
libertad de las monjas a la hora de elegir a un guía espiritual particular19. El cambio 
constante de confesor podía dotar de libertad, pero también podía acotarla al impe-
dir que se desarrollasen relaciones demasiado afines, previendo también posibles 

15.  “Presentenles también el Obispo y los otros superiores, dos ó tres veces en el año un confesor 
extraordinario que deba oírlas a todas de confesión, además del confesor ordinario”. López de Ayala 
1787, p. 371.

16.  Vilacoba Ramos 2000, p. 78.
17.  La temporalidad respondía al “principio de conveniencia de mutabilidad de confesores de 

religiosas” y, aunque los nombramientos eran para tres años, podían prorrogarse si se daban las cir-
cunstancias concretas para ello. Vilacoba Ramos 2000, p. 77.

18.  Bernos 1994, p. 417.
19.  Sanseverino 2019, p. 20.



240 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

abusos, a la vez que aumentaba el control de las jerarquías sobre las comunidades, 
ya que, según estas normas, eran los superiores los encargados de nombrar a los 
confesores ordinarios y extraordinarios20. 

Sin embargo, la legislación respecto a la confesión extraordinaria no acabó en 
el concilio de Trento. Las dudas, consultas y problemas que surgieron respecto a 
su administración llevaron constantemente a la intervención de la Santa Sede, la 
cual culminó con la bula Pastoralis Curae, ya a mediados del siglo XVIII.

3. �La bula Pastoralis Curae (1748): implantación 
y rechazo de la confesión extraordinaria

La bula Pastoralis Curae fue emitida en Roma el 5 de agosto de 1748 por el 
papa Benedicto XIV21. Esta bula recuperaba el contenido del tridentino respecto 
a la confesión extraordinaria, a lo que sumaba algunas de las decisiones que se 
habían tomado progresivamente desde la Santa Sede a medida que surgían dudas, 
consultas y debates respecto a este tipo particular de confesión. Además, el propio 
texto de la bula aludía los problemas que se habían desarrollado al respecto, espe-
cialmente con las órdenes religiosas.

Esta bula benedictina se presentaba como un recurso para asegurar cierta liber-
tad espiritual para las monjas, instando a sus superiores a concederles el confesor 
extraordinario al que tenían derecho desde el Concilio de Trento. Se justificaba 
con los mismos motivos que en el siglo XVI: garantizar cierta libertad de confe-
sión en el caso de que las religiosas no lograsen buena sintonía con su confesor 
ordinario, lo que podía hacer peligrar su salvación, ya que

consta hallarse comúnmente en tales angustias y aflicciones las Religiosas que 
viven en los claustros, a las quales se les suele señalar, al menos por tres años, 
por el Prelado del Monasterio, un solo Ministro del Sacramento de la Penitencia, 
a quien si alguna vez, por vergüenza, o otra cualquier causa, no todas se atreven 
a manifestar los interiores de sus conciencias, y por esto empiezan a faltar a la 
integridad de la confesión (…)22.

Aunque la temporalidad que se estableció en Trento pretendía ser una medida 
“liberadora” frente a los confesores perpetuos23, parece que era insuficiente, como 
mostraba ya el propio concilio a través de la confesión extraordinaria bianual. Sin 
embargo, la Pastoralis Curae ampliaba las ocasiones en las que las monjas podían 

20.  Soriano Triguero 2000, p. 488.
21.  Seguimos la traducción que ofrece de esta bula Francisco de Ajofrín 1789, pp. 1-49. 
22.  Ajofrín 1789, pp. 1-2.
23.  Cabría cuestionar también si las posibilidades de renovación del cargo de confesor ordinario 

verdaderamente eliminaban la figura del confesor perpetuo, además de la ausencia de limitaciones 
respecto a los directores espirituales o confesores de asiento.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 241

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

optar a ella, así como las peculiaridades que debían tener algunos de los confeso-
res que la garantizasen24. 

Por otro lado, esta bula mantenía la libertad de decisión que Trento concedía 
a las religiosas, ya que no las obligaba a confesar con el extraordinario, sino a 
acercarse a él y, como mínimo, mantener una conversación espiritual fuera del sa-
cramento, lo que ya había sido aclarado por Clemente XI (1700-1721)25 siguiendo 
las medidas de la Congregación del Concilio, que en 1585 había determinado que 
queda al arbitrio de cualquier monja el querer confesarse con el extraordinario 
confesor26. Las consultas recibidas por la Sagrada Congregación de Obispos y 
Regulares en 1621, 1651 y 1708 nos presentan de nuevo las dudas respecto a la 
obligación de las monjas de acudir ante este confesor extraordinario27. La Pasto-
ralis curae mantuvo la posibilidad de confesar con alguien diferente al confesor 
ordinario, pero tampoco forzaba a ello. 

Otro aspecto que generó dudas después de Trento respecto al confesor extraor-
dinario, y que se trató de solventar a través de esta bula fue la cuestión relativa a 
las solicitudes particulares. Trento decretó la asistencia general a la comunidad, 
pero no legisló en cuanto a las peticiones de las monjas a título individual y pun-
tual. La Congregación del Concilio estableció en 1585 que los confesores debían 
ser generales para la comunidad, pero esto presentó nuevas dudas acerca de aten-
der o no las solicitudes personales. En 1573 la Congregación había aprobado la 
concesión de extraordinarios a aquellas monjas que no fuesen capaces de tratar al 
ordinario con comodidad28 mientras que en 1647 y 1649 permitió que se asistiera 
extraordinariamente a las monjas gravemente enfermas29.

Estas medidas suponían una mayor libertad de la proporcionada por Trento 
respecto al camino espiritual de las religiosas, pero también suscitaron nuevas 
consultas. Algunas religiosas trataban habitualmente con el confesor ordinario de 
su comunidad sin ningún problema, pero también solicitaban contactar con otros 
confesores auspiciándose en su deseo de avanzar en su desarrollo espiritual. Sin 
embargo, parece ser que muchas recibieron negativas por parte de sus prelados 
regulares y ordinarios, enviando sus recursos a la Penitenciaria Apostólica. La 
Pastoralis curae no reguló demasiado a este respecto, llamando a los prelados a 
que no fuesen tan rigurosos30, aunque sí concedió la confesión extraordinaria en 
caso de enfermedad grave.

Hasta aquí hemos podido ver cómo la bula Pastoralis Curae no ofrecía una 
verdadera o gran novedad respecto a las medidas de la Santa Sede en cuanto al 
confesor extraordinario, sino que se centró en generalizar y reafirmar la relativa 
libertad que tanto Trento, como medidas y decretos posteriores, habían planteado 

24.  Ajofrín 1789, pp. 3-4.
25.  Ajofrín 1789, p. 9.
26.  Ajofrín 1789, pp. 15-16.
27.  Sobradillo 1931, pp. 147-148.
28.  Ajofrín 1789, pp. 18.
29.  Ajofrín 1789, pp. 16-17.
30.  Especialmente cuando lo que se pedía era “justo y razonable”. Ajofrín 1789, pp. 21-27.



242 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

desde la segunda mitad del siglo XVI. Es cierto que añadió algunos aspectos parti-
culares en los que no se alude a una medida previa, especialmente en lo relativo a 
la asistencia extraordinaria a monjas que no tuviesen dificultades con el ordinario 
ni estuviesen enfermas, lo que permitía una asistencia más particular y libre. En 
cualquier caso, cabe considerar que estas consultas a confesores diferentes fuesen 
una tendencia más o menos habitual en el mundo religioso femenino, especial-
mente si atendemos al desarrollo que tuvieron en la época los directores espiritua-
les31. Podemos plantearnos que esta bula legalizó una práctica social admitida en 
el seno de las relaciones espirituales modernas, a la vez que reafirmó y generalizó 
las normativas anteriores.

Por otro lado, esta bula también definió las características que debía tener el 
confesor extraordinario en cuanto a edad y cualidades, si bien no variaron dema-
siado respecto a los confesores ordinarios: madura edad, integridad de costumbres 
y luz de prudencia32, reiterando las preocupaciones respecto a la prudencia y la 
ejemplaridad a la hora de elegir a los confesores de monjas y remarcando especial-
mente la importancia de contar con la licencia pertinente para desempeñar estas 
funciones. Así, confesores ordinarios y extraordinarios de monjas debían tener un 
mínimo de cuarenta años y llevar una vida ejemplar33.

Lo que no llegó a regularse en ninguna pregunta particular a la congregación, 
concilio o bula fue el tiempo que el extraordinario debía emplear en confesar a 
las diferentes comunidades, quedando esto al albedrío de cada convento, orden o 
diócesis34, posiblemente atendiendo a las circunstancias particulares de cada caso 
y a las necesidades de las religiosas35. De forma ejemplar, la Pastoralis Curae 
señalaba que Francisco de Sales concedía a las monjas de la Orden de la Visita-
ción de María, de la cual era fundador, más de esas dos o tres veces establecidas 
en Trento, concretamente, cuatro veces al año, en cada una de las semanas de las 
quatro Témporas36, dejando la puerta abierta a que precisamente se emplease esa 
semana completa. Estas cuatro témporas se corresponderían con las cuatro esta-
ciones37 y efectivamente se usaron estos periodos a la hora de ofrecer la confesión 
extraordinaria38.

31.  Jiménez Saénz de Tejada 2025, pp. 157-168.
32.  Ajofrín 1789, p. 29.
33.  Vilacoba Ramos, 2000, p. 74; Martínez Ruiz, 2004, p. 281.
34.  Sobradillo 1931, p. 149.
35.  En una notificación al obispo de Calahorra se mencionan cuatro días dedicados a esta ac-

tividad en 1752 en el convento de Nuestra Señora del Carmen de carmelitas descalzas de Logroño. 
ADCCalahorra, 4/206/99, 21 de enero de 1752.

36.  Ajofrín 1789, p. 26.
37.  Este término hace alusión a los días que la Iglesia rezaba para dar gracias a Dios y pedir 

por la subsistencia de los fieles. Coinciden con el comienzo de las estaciones: la primera semana de 
Cuaresma, la semana siguiente a Pentecostés, los días después del 14 de septiembre y en Adviento. Su 
origen se remonta al Imperio Romano, momento de gran conexión entre la vida agrícola y las estacio-
nes. Aldazábal 1996, pp. 388-389.

38.  “Señalaban estas cuatro témporas el obispo de Calahorra y Santo Domingo de la Calzada a la 
hora de nombrar a confesores extraordinarios para el convento de brígidas de Vitoria. ADCCalahorra, 
4/251/51, 1 de febrero de 1751”.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 243

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

Por último, cabe hacer alusión a los conflictos que se destilan del propio tex-
to de la bula respecto a la confesión extraordinaria. Para ello debemos considerar 
que esta obligaba a los superiores ordinarios y regulares a ofrecer este tipo de 
confesión. Eran ellos los que debían llevar a cabo los nombramientos y garanti-
zar esta asistencia era su responsabilidad, lo que en caso contrario justificaba la 
intervención del obispo o de la Penitenciaria mayor (en caso de que los diocesa-
nos no la concediesen). Pero fue más problemática la confesión extraordinaria 
externa, es decir, aquella que debía proporcionar, al menos una vez al año, un 
confesor de otra orden religiosa o uno secular39. Esto suponía la intervención de 
un clérigo o religioso ajeno a comunidades femeninas que no estaban bajo su 
jurisdicción40, lo que generó muchas tensiones y no había sido valorado por el 
Concilio de Trento.

De nuevo, esta medida no era originaria de Benedicto XIV, sino que había 
sido una recomendación surgida a finales del siglo XVI que devino en precepto. 
El 26 de septiembre de 1595 se establecía que los Superiores Regulares están 
obligados a dar Confesor extraordinario de la misma Orden, aunque bien pueden 
de otra distinta Orden, pero no están obligados41, pero el 23 de agosto de 1631 la 
Congregación del Concilio dejaba de lado su carácter voluntario tras una consulta 
respecto a la elección del extraordinario planteada por el obispo de Vercelli (Italia) 
y tiempo después por los obispos de Flandes42. Desde Roma se justificaban estas 
medidas aludiendo a muchas, y muy graves causas43, por las cuales parecía nece-
sario que se estableciese la obligatoriedad de esta medida.

Fue Inocencio XIII el que determinó de forma clara esta disposición en mayo 
de 1723 a través de la bula Apostolici Ministerii, la cual preveía no solo la asis-
tencia extraordinaria como obligatoria, cumpliendo los mandatos del Concilio de 
Trento, sino que afirmaba los derechos de los obispos para asegurar esta prerro-
gativa a las religiosas a la hora de tratar anualmente con un confesor externo a su 
orden, secular o regular44. Todas las medidas promulgadas por esta bula fueron 
reafirmadas poco después por Benedicto XIII y esto generó la respuesta negativa 

39.  Ajofrín 1789, pp. 32-35.
40.  En ocasiones, este tipo de visitas podían destapar abusos y tensiones internas que llevaron 

a la intervención de autoridades superiores. En Mogliano (Italia) en 1763 el confesor extraordinario 
jesuita certificaba el descontento de la comunidad con la reelección del confesor ordinario y el acuerdo 
entre este y la abadesa para lograr que ambos se mantuviesen en sus respectivos cargos. Jiménez Sáenz 
de Tejada, en prensa.

41.  Ajofrín 1789, p. 31.
42.  En 1647. Ajofrín 1789, pp. 11-15.
43.  Ajofrín 1789, p. 32.
44.  “Cumque ex eodem Concilio Tridentino Confeffor extraordinarius bis, aut ter in anno offe-

rri Monialibus debeat, qui omnium Confeffiones audiat; fi in pofterum Superiores Regulares quoad 
Monasteria ipfis subieda toties praedictum extraordinarium Confessorem deputare neglexerint, vel si 
etiam ex proprio eodem Ordine semper deputauerint, nec faltem femel in anno ad id munus elege-
rint Sacerdotem aut Saecularem , aut Regularem alterius diuersi Ordinis Professorem: in his casibus 
Episcopi pro suo arbitrio, et conscoentia deputationem huiusmodi facere possint, nec illa quouis ti-
tulo, aut praetextu a Superioribus Regularibus valeat impediri”. Sanctissimi D. N. Domini Innocentii 
1723, sn.



244 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

de las órdenes religiosas españolas, a quienes afectaba, ya que lo consideraron una 
violación de sus derechos45.

Por otro lado, la bula de la Santa Cruzada también generó intensos debates res-
pecto a la confesión de las monjas y la libertad que debía o no contemplarse para 
ellas46. Esta bula concedía a los fieles cristianos que la eligiesen y cumpliesen la 
potestad de elegir confesor con libertad, fuese este secular o regular, sin necesidad 
de licencia47. Esto generó una gran controversia por la autonomía que suponía esta 
capacidad de decisión respecto a la elección de confesor, especialmente para el 
caso de las monjas, y se llegó a plantear cuáles eran los límites de esta libertad, 
si les afectaba o no como una parte más de los “fieles cristianos” a los que estaba 
destinada la bula. Al parecer, la Corona trató de incluir a religiosas y religiosos 
en su aplicación, pero el papado se negó48. Este desacuerdo se plasmó en diversas 
publicaciones, en las cuales se valoraba su administración para religiosos. En el 
caso de las monjas, cuyos confesores requerían de un permiso especial, algunos 
autores defendieron que la validez de la ejecución de esta bula y, por ende, de la 
libertad de elección, siempre y cuando el confesor elegido tuviese la licencia del 
ordinario para confesar religiosas49.

En España los regulares se habían dirigido al rey con sus reclamaciones, alu-
diendo precisamente a la limitación que se había establecido respecto a la aplica-
ción de la bula de Cruzada para religiosos y religiosas, a diferentes medidas de la 
Rota, etc., que habían determinado que solo se recurriría a un confesor externo en 
caso de justa y urgente causa50. Además, señalaban las diferentes Reglas y Consti-
tuciones, así como las costumbres, que identificaban a unas órdenes de otras y que 
dificultaban este tipo de asistencia51.

En esta reclamación de las órdenes religiosas españolas al rey Luis I52, se 
aludía a Teresa de Jesús y al debate que suscitó la modificación de sus Constitu-
ciones respecto a la confesión de religiosas, en lo que ha sido conocido como el 

45.  Señor. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, c. 1724.
46.  Aunque sería más correcto hablar de bulas, ya que fueron varias las que se emitieron a lo 

largo del periodo medieval y moderno con la denominación de Santa Cruzada, nos centramos en al 
emitida por Sixto IV en torno a 1483, en el contexto de la guerra contra el reino de Granada. Martínez 
López-Cano 2017, pp. 91-92.

47.  Bartina 1976, pp. 325-332.
48.  Martínez López-Cano 2017, p. 103.
49.  Este fue el caso del texto de Ioseph Campi y Avenia (también Josef), Question singular…, si 

bien limitaba esta libertad para la confesión de pecados no reservados. Campi y Avenia ¿1680?, BNE 
VE/200/86.

50.  Señor. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, c. 1724, p. 59.
51.  Señor. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, c. 1724, p. 60.
52.  El documento con el que contamos ha perdido la portada y no sabemos su fecha exacta de 

publicación. En vista al contenido, relativo al breve de Benedicto XIII (firmado el 23 de septiembre de 
1724), confirmando la bula referida de Inocencio XIII (del 13 de mayo de 1723), y señalando que el 
breve de Benedicto XIII fue recibido por las órdenes españolas en diciembre de 1725, inferimos que 
este documento fue publicado en el primer semestre de ese año, coincidiendo con el breve reinado de 
Luis I de España, hijo de Felipe V. Ajofrín 1789, p. 33.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 245

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

“asunto de las monjas”53, y que concluyó con el rechazo de las primitivas cons-
tituciones teresianas. La resolución de este contencioso se recuperaba en esta 
reclamación como prueba de que a finales del siglo XVI y principios del XVII 
se consideró innecesaria esta libertad espiritual que permitía confesar fuera de la 
orden, considerándose las nuevas disposiciones papales excesivas y un ataque a 
la jurisdicción regular al consentir la intromisión de la ordinaria de no aplicar-
se estas medidas. Los religiosos no negaban la existencia de problemas, como 
afirmaba la bula Pastoralis Curae, pero sí rechazaban la aplicación de un nuevo 
breve, en lugar de la extensión de la bula de Cruzada a este respecto, así como 
su aplicación únicamente en el territorio de los reinos hispanos y no en todo el 
orbe católico54.

La respuesta que se dio desde la Santa Sede a estas quejas queda patente a tra-
vés del texto benedictino, que confirmaba la aplicación de estas medidas respecto 
al confesor extraordinario a toda la Iglesia católica desde 174955. La confesión 
extraordinaria de monjas devino en obligatoria dos o tres veces al año, del mismo 
modo que se estableció la asistencia externa a la orden de pertenencia al menos 
una vez al año, encargando a los obispos paliar las posibles carencias a este res-
pecto e intervenir cuando fuese necesario56.

Pero el debate en cuanto a la confesión extraordinaria de las monjas no acabó 
con la emisión de esta bula. Hubo reticencia y dudas en su aplicación, si bien 
no solo en cuanto a la atención extraordinaria, sino a la libertad de confesión 
en general. A finales de siglo todavía encontramos publicaciones que buscaban 
solventar las dudas y hacer conscientes a las comunidades de sus derechos, como 
aludía fray Francisco de Ajofrín que en 1789 publicaba una crítica al respecto en 
su Tratado teológico-místico-moral…57, donde insistía precisamente en su interés 
por conseguir que las religiosas fuesen conscientes de sus derechos, a la vez que 
criticaba a los prelados regulares que, aun siendo conocedores de lo establecido 
por esta bula, no proporcionaban deliberadamente los confesores extraordinarios 
a las monjas bajo su jurisdicción, o ponían trabas a esta asistencia. La obra de 
Ajofrín también fue respondida y criticada pocos años después. Fray José Fer-
nández Reconco, publicó su Justa defensa de los prelados regulares…58, en la 
que defendía la acción de los regulares y criticaba las palabras de Ajofrín hacía 
los prelados de las religiosas, así como la libertad que pretendía garantizar a las 
monjas y que Fernández Reconco consideraba fruto de la feminidad, y no de una 
verdadera necesidad espiritual.

53.  Sobre este tema puede consultarse, entre otros: Manero Sorolla 2000; Sánchez Domingo 
2015; Pascua Sánchez 2016; Weber 2000.

54.  Señor. Las Religiones Monachales, y Mendicantes c. 1724, pp. 62-64.
55.  Ajofrín 1789, p. 39.
56.  Ajofrín 1789, p. 40.
57.  Ajofrín 1789.
58.  Fernández Reconco 1794.



246 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

4. �La confesión extraordinaria en las comunidades  
femeninas del siglo XVIII

A lo largo de la segunda mitad del siglo XVIII, con posterioridad a la publi-
cación de la bula de Benedicto XIV, la documentación respecto a la gestión de la 
confesión de religiosas nos muestra el reconocimiento de este derecho, pero tam-
bién la disparidad de su aplicación. En algunos casos la documentación refleja la 
forma en la que las jerarquías se preocupaban por su gestión, cómo se inquiría en 
las visitas por su aplicación; también la parte más cotidiana en los nombramientos, 
renovaciones, etc.; pero en otras fuentes aparecen las reclamaciones que preci-
samente se hacían desde las comunidades de religiosas o desde las autoridades 
diocesanas, en las cuales se denunciaba la ausencia de atención extraordinaria o 
las limitaciones que se habían establecido en su administración desde las órdenes, 
especialmente respecto a los confesores ajenos a la orden de pertenencia.

Algunas de las visitas que las órdenes militares llevaron a cabo en los conven-
tos bajo su jurisdicción, incluso la resolución de algunos conflictos, nos muestran 
su atención a la confesión extraordinaria y al cumplimiento de las normativas al 
respecto incluso antes de la emisión de la Pastoralis Curae, atendiendo precisa-
mente las disposiciones tridentinas. En la segunda mitad del XVII, en un expe-
diente del convento de la Purísima Concepción de El Toboso (Toledo) relacionado 
con la clausura y no con la confesión extraordinaria, se autorizaba a los párrocos 
de esta localidad a que nombrasen a los confesores extraordinarios cuando fuesen 
necesarios y solicitados por la priora, guardando la desposizion del Santo Conzi-
lio59, regulando también la forma en la que se llevarían a cabo estos encuentros. 

De forma más rutinaria, a través de las visitas periódicas a los conventos feme-
ninos, los visitadores también inquirían acerca del cumplimiento de las disposicio-
nes de Trento y de la bula de Benedicto XIV. En 1779, el visitador Vicente de Mena 
y Vado, de la orden de Santiago, certificaba que la comunidad de agustinas calzadas 
del convento de San José de Corral de Almaguer cumplía con la confesión ordina-
ria siguiendo las diversas normativas de la orden, y respecto a la extraordinaria, 
confirmaba el cumplimiento de las disposiciones emitidas por la Santa Sede60. La 
presencia de la confesión extraordinaria en estas comunidades quedaba certificada 
a través de este tipo de inspecciones, pero son informes que no nos arrojan infor-
mación sobre su gestión.

Para ello resulta más ilustrativa la documentación diocesana61, donde también 
podemos encontrar informes más o menos genéricos sobre su administración, pero 
los nombramientos o las solicitudes, aunque puedan ser habituales y reiterativos, 
aportan más diversidad. Por ejemplo, a través de las solicitudes de confesores 
extraordinarios que se enviaban a las diócesis por parte de algunas comunidades 

59.  Es una de las pocas referencias que hemos localizado respecto a la confesión extraordinaria 
anteriores al siglo XVIII. Archivo Histórico Nacional (AHN), Órdenes militares (OM), Exp. 52519.

60.  AHN, OM, Leg. 7068.
61.  Hemos empleado la documentación de la diócesis de Santo Domingo de la Calzada-

Calahorra. Sobre la documentación del ADCCalahorra: Martí Bonet 2001, pp. 195-199.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 247

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

de religiosas, observamos la evolución profesional de algunos de ellos: desde los 
momentos iniciales de la relación con las comunidades femeninas, de forma pun-
tual y esporádica, atendiendo precisamente a las normativas de confesión extraor-
dinaria, hasta la época en que podían llegar a ser nombrados ordinarios e incluso 
el momento en que dejaban el cargo.

Algunas realidades cotidianas de la vida espiritual femenina no se vieron alte-
radas por el cambio de centuria y la administración de la confesión, tanto ordinaria 
como extraordinaria, fue una de ellas, como pueden mostrar estos y otros ejemplos 
que se extendieron, al menos, a lo largo del siglo XIX62. Así, seguimos encon-
trando nombramientos con alusiones a las disposiciones de Trento y de la bula de 
Benedicto XIV63 ya entrado el periodo contemporáneo. 

La relación entre las franciscanas del convento de Santa Isabel de Villaro con 
Damasco María de Bernaola, que era nombrado en septiembre de 1818 como 
extraordinario y cuatro años después se convertía en ordinario64, cumplía pre-
cisamente este recorrido. De extraordinario pasó, con el tiempo, a ordinario. 
No era el único confesor de la comunidad y en esta época se dieron otros nom-
bramientos de nuevos extraordinarios y ordinarios. Alejo de Eguía le sustituyó 
como extraordinario en 1824 y mantuvo este cargo durante, al menos, seis años, 
hasta su renuncia en 1830, aparentemente por enfermedad65. También los con-
fesores extraordinarios del convento de Santa Clara de Guernica se convertían 
en ordinarios en 182166. Después de su nombramiento como ordinario, Pedro 
Pablo Sáenz de Cámara pasaba de extraordinario a ordinario de la comunidad de 
Salvatierra, proponiendo como su sucesor en este oficio a un sacerdote llama-
do Carlos67. En este sentido, podría plantearse que la confesión extraordinaria 
permitía establecer contactos previos entre monjas y confesores, ofreciendo la 
posibilidad de que estas relaciones se afianzaran en el tiempo y diesen lugar a 
nombramientos más duraderos68.

62.  Entre las Brígidas de Vitoria (ADCCalahorra, 4/251/152, 19/01/1860; 4/251/152, 
19/07/1860) o entre las agustinas de Mondragón (ADCCalahorra 4/249/131, 29/05/1861) se observa 
esta continuidad.

63.  ADCCalahorra, 4/206/99, 12/11/1848; 4/251/152, 12/07/1821; 4/249/131.
64.  ADCCalahorra, 4/251/25, 22/09/1818; 12/06/1822.
65.  ADCCalahorra, 4/251/25, 3-5/07/1830. 
66.  ADCCalahorra, 4/249/81, 15/11/1821.
67.  ADCCalahorra, 4/248/39, 30/04/1821.
68.  No todos los nombramientos nos dan esta información, algunos más rutinarios los encon-

tramos en el convento de Santa Isabel de Villaro (ADCCalahorra, 4/251/25, 26/09/1824); en las agus-
tinas Éibar, que pedían licencias para un confesor extraordinario en 1791 (ADDCalahorra, 4/249/51, 
15/07/1791); también las clarisas de Guernica pedían un nuevo nombramiento ante el fallecimiento de 
su confesor extraordinario en 1796 (ADDCalahorra, 4/249/83, 17/01/1796); y el mismo tipo de solici-
tud se llevaba a cabo en 1815 por parte de la comunidad de dominicas de Lequeitio (ADDCalahorra, 
2/49/95, 5/09/1815), solicitud que se repetía años después, en 1834, en la misma comunidad vizcaína 
(ADDCalahorra, 2/49/95, 14/07/1834). En 1821 se nombraba confesor extraordinario de las dominicas 
de la Encarnación de Bilbao a Francisco de Barandica, atendiendo a la solicitud de esta comunidad 
(ADDCalahorra, 4/248/89, 1/11/1821) y la abadesa de Nájera proporcionaba al obispo un listado de los 
religiosos disponibles para ejercer de extraordinarios en 1824 (ADDCalahorra, 4/209/115, 18/07/1824).



248 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

En cuanto a las renuncias al cargo de confesor extraordinario, por enfermedad 
u otras causas, estas no eran inusuales, tal y como plantean estas misivas a la au-
toridad diocesana. Así, también renunciaba a este oficio el confesor extraordinario 
de las franciscanas de Oñate, Feliz de Galdós, proponiendo como su sucesor en 
este cargo a Francisco de Bururrunzaga69; y por achaques también dimitía Pedro 
de Axpegorta, que había ocupado este cargo en el convento de madres mercedarias 
calzadas de Orozco hasta 182570. 

También era necesario, durante esta primera mitad del XIX, advertir a las re-
ligiosas sus obligaciones respecto a las disposiciones papales. La comunidad de 
religiosas de Quejana señalaba en octubre de 1821 que no habían tenido confesor 
extraordinario de su orden en los últimos tiempos por decisión suya. Porque no 
lo habían considerado necesario, ya que, según la priora, las veintiséis integrantes 
de la comunidad no tenían reticencias en confesarse con el ordinario, aunque sí 
habían recibido atención extraordinaria de fuera de la orden. La mención a esta 
atención externa nos lleva a pensar que efectivamente la atención a las normativas 
respecto a la libertad de confesión y a la confesión extraordinaria tenían márgenes 
en a su cumplimiento71. Tal vez el límite aceptable a la hora de cumplir con estas 
medidas era cumplir con esta confesión extraordinaria externa, lo que explicaría la 
ausencia de confesores extraordinarios de la orden durante periodos más o menos 
largos. Aunque parece que el ordinario acababa interviniendo, la libertad de acudir 
o no ante el extraordinario ofrecía a las religiosas la posibilidad de elegir o no esta 
atención, al menos temporalmente.

Aunque en el caso de la comunidad de Quejana no hemos localizado ningún 
documento que informase a la comunidad estas obligaciones, sí contamos con un 
auto emitido diez años después al convento de brígidas de Vitoria, que pudo ser 
similar a la respuesta dada a las de Quejana. En él, el obispo recordaba a las reli-
giosas la obligación que tenían de presentarse ante el confesor extraordinario, aun-
que fuese para charlar con él y no confesarse. Esta confesión tenía lugar en las tres 
veces anuales que estaba dispuesta su visita, que coincidían con Navidad, Semana 
Santa y Pentecostés72, cumpliendo con las témporas que veíamos previamente. En 
respuesta a este mandato, era la priora de la comunidad la que se dirigía al obispo 
a mediados de diciembre para solicitar el nombramiento necesario, aprovechando 
a su vez para proponer a un religioso concreto para el cargo. En abril del siguiente 
año se reiteraba la solicitud por parte de la prelada, pidiendo al mismo confesor73. 
Este mismo sistema era utilizado también por la abadesa del convento de la Santa 
Trinidad de franciscanas de Oñate en noviembre de 184874. 

69.  ADCCalahorra, 4/250/5, 13/08/1849.
70.  ADCCalahorra, 4/250/31, 1825. 
71.  ADCCalahorra, 4/250/90, 19/10/1821.
72.  En algunas ocasiones se menciona la costumbre de que las visitas de los confesores extraor-

dinarios fuesen dos veces al año. Convento de Casalarreina. ADCCalahorra, 4/208/203, 8712/1821.
73.  ADCCalahorra, 4/251/152, 7/04/1832.
74.  ADCCalahorra, 4/250/1-7, 12/11/1848.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 249

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

La ausencia de extraordinarios también se experimentó en el convento de 
Ajanguiz, cerca de Guernica, al menos entre 1816 y 1821. En 1821 cuatro religio-
sas solicitaban confesores extraordinarios para ellas mismas y desde la diócesis 
se les concedía. Posteriormente el nombramiento se hacía extensible a toda la 
comunidad75, pero la tendencia de solicitar confesores concretos, a título particular 
o comunitario, no era extraña ni para la atención extraordinaria ni para la ordina-
ria. Asimismo, presentar candidatos era una dinámica común entre las preladas76. 
Estas peticiones solían justificarse, en ocasiones, aludiendo a la proximidad de 
aquellos que se pedían como confesores, así como la relación previa, que podía 
asegurar la comunicación fluida entre comunidad y confesor. Estas peticiones se 
podían complementar con informes de terceros, generalmente los vicarios ecle-
siásticos de cada zona, que aseguraban su idoneidad77.

Como vemos, tampoco era extraño que los confesores repitiesen en el cargo. 
Las normativas no eran estrictas respecto a si el confesor extraordinario o pere-
grino debía ser diferente en cada ocasión. Los nombramientos solo eran válidos 
para cada una de estas ocasiones, pero la práctica nos muestra que parece que no 
se limitaban las repeticiones. Así los extraordinarios podían reiterar en la atención 
espiritual a una misma comunidad, siempre y cuando renovasen las licencias ne-
cesarias. Cabría cuestionarse si este tipo de tendencia respondía a cuestiones par-
ticulares de disponibilidad de confesores, algo que se comentaba en algunas de las 
cartas de esta diócesis de Calahorra-Santo Domingo de la Calzada78, o si era algo 
generalizado para agilizar la administración de este tipo de confesión. 

Los informes que certificaban el cumplimiento de las disposiciones papales 
también aparecen entre la documentación diocesana. Fray Joaquín de Santa Tere-
sa, prior de los carmelitas descalzos de Logroño, informaba de cómo entre el 27 
de diciembre de 1751 y el 1 de enero de 1752, José Celedonio de Ayala, clérigo 
secular de la colegial logroñesa, había ejercido como confesor extraordinario de 
la comunidad de carmelitas descalzas de San José. Era el superior regular el que 
informaba a la autoridad diocesana acerca del cumplimiento de las bulas, tanto 
desde el punto de vista de la provisión de confesión extraordinaria, como a la hora 
de asegurar el origen foráneo de la misma. En este caso, se indicaba que había sido 
la priora de la comunidad la que había efectuado el llamamiento con permiso del 
prior. Además, describía el tiempo que se había empleado para ello y la disposi-
ción de las religiosas a la hora de acudir ante el extraordinario: 

75.  ADCCalahorra, 4/248/49, 1821.
76.  ADCCalahorra, 4/248/60. 1819.
77.  ADCCalahorra, 4/249/36, 8-16/06/1806; 4/249/51, 30/08/1786. Destacamos especialmente 

un informe dirigido al obispo de Calahorra en el que se le informaba sobre todos los confesores y vi-
carios de conventos femeninos de Mondragón (convento de la Purísima Concepción, convento de San 
Agustín y Mercedarias Descalzas de la Purísima Concepción de Ercoriaza). ADCCalahorra, 4/249/70, 
20/07/1821. Uno similar se emitía desde Guernica en las mismas fechas, posiblemente respondiendo 
a una provisión episcopal que afectó a más de una localidad. ADCCalahorra, 2/248/43, 27/07/1821.

Se solicitaba el informe al vicario eclesiástico de Durango para atender a la solicitud de las merce-
darias de dicha localidad. ADCCalahorra, 4/248/69, 19/05/1826.

78.  ADCCalahorra, 4/249/81, 15/11/1821.



250 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

oyó a todas y a cada una en particular, concurriendo al lugar del confesionario, 
por su orden y vez, deteniendo con cada una el tiempo necesario a su satisfacción, 
y continuando en este ministerio por espacio de cuatro días, tarde y mañana, y 
oyendo comunicando cada día seis religiosas hasta completar el numero ya dicho, 
de toda la comunidad79.

El confesor extraordinario de las brígidas, que mencionábamos líneas arriba, 
también enviaba un informe el 24 de diciembre de 1832, confirmando cómo la 
confesión extraordinaria se había efectuado entre el 21 y 22 de diciembre, acu-
diendo ante el extraordinario todas las religiosas y entrando él mismo en la clau-
sura para atender a una de las monjas que estaba enferma80. La distancia temporal 
entre ambos informes nos indica la continuidad de estas dinámicas, incluso desde 
el punto de vista burocrático o administrativo a la hora de gestionar el cumpli-
miento de esta confesión extraordinaria.

Pero más allá de esta administración cotidiana y de las normativas que enmar-
caron esta gestión, cabe atender también el uso que se hizo de las disposiciones pa-
pales que hemos analizado en pugnas jurisdiccionales que protagonizaron algunos 
conventos femeninos. Aunque en este tipo de procesos las motivaciones fueron 
muy diversas, así como los argumentos utilizados para defender las posturas de 
los grupos enfrentados, queremos analizar en las siguientes líneas la forma en la 
que las faltas en torno a la confesión extraordinaria, y concretamente la confesión 
extraordinaria de fuera de la orden, se utilizaron para justificar estas denuncias y 
los intentos de algunas comunidades por pasar, generalmente, de la jurisdicción 
regular a la ordinaria. A este respecto, cabe tener en consideración que este tipo de 
reclamaciones también se dieron en el contexto de la confesión ordinaria, donde 
también existieron conflictos, tensiones y enfrentamientos, si bien en este caso 
abordaremos exclusivamente aquellos relacionados con la extraordinaria81. En 
cualquier caso, cabe destacar que, en los siguientes ejemplos, este tipo de faltas no 
fueron suficientes por sí mismas para lograr estos cambios de jurisdicción (si es 
que llegaron a darse), sino que fueron uno más de los abusos y faltas denunciadas 
por las monjas.

La falta de libertad a la hora de la muerte, y el incumplimiento que esto su-
ponía respecto a la bula Pastoralis Curae, fue una de las faltas remarcadas por 
parte de la comunidad de agustinas de Nuestra Señora de las Nieves de Córdoba 
en cuanto a la atención espiritual en 1765, cuando llevaron hasta Roma su intento 
por pasar a la jurisdicción diocesana, rechazando la dependencia de la comunidad 
de San Agustín a la que estaban sujetas. Lo consiguieron, pero como he apuntado 
en otro sitio82, los motivos de la disputa fueron variados, siendo posible que se 
relacionasen con la libertad y autonomía de la comunidad en las admisiones, y 

79.  ADCCalahorra, 4/206/99, 21/01/1752.
80.  ADCCalahorra, 4/251/152, 15/12/1831 y 24/12/1831.
81.  Sobre estas realidades se pude consultar: Jiménez Sáenz de Tejada, 2023 y 2024a.
82.  Jiménez Sáenz de Tejada 2024a, 1184. AAV, Congr. Vescovi e Regolari, Arch. Segr., Anno 

1782-1785, positiones Monialium, 1784, Cordubensis.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 251

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

no solo con la gestión de la salud espiritual. Sin embargo, entre los argumentos 
que ellas emplearon para justificar su deseo por pasar a la dependencia del obispo 
remarcaron las faltas en la confesión y los abusos perpetrados por los frailes agus-
tinos en sus presiones por recuperar la obediencia de la comunidad.

Precisamente, denunciaron la falta de libertad que una religiosa, María Teresa 
Rodríguez, había experimentado en su lecho de muerte en 1744. Esta enfermó de 
gravedad y el médico le recomendó recibir los sacramentos, pero el confesor que 
atendía en ese momento el convento no era de su gusto, por lo que se valió de la 
libertad de confesión para pedir a la priora que solicitase en su nombre al prior de 
San Agustín a otro confesor de fuera de la orden. Sin embargo, el prior no cedió y 
tampoco permitió que otro fraile de la orden la atendiese, muriendo sin poder con-
fesarse en libertad. Esta situación hizo que años después, en 1757, otra religiosa 
enferma temiese no conseguir libertad para confesarse, por lo que varias compa-
ñeras la ayudaron para bajar al confesionario a escondidas y tratar con un confesor 
externo a la orden, sin avisar a sus superiores agustinos83. Este tipo de maniobras 
para asegurar la libertad de confesión no son inusuales en el ámbito conventual fe-
menino y existieron otros casos84. En este y en los siguientes ejemplos hemos recu-
perado aquellos que generaron problemas por negar, concretamente, la confesión 
extraordinaria externa o de fuera de la orden, los cuales son menos numerosos.

Continuando con el convento cordobés, no parece arriesgado proponer que 
ente los trece años entre el fallecimiento de una y otra monja también fallecieron 
otras compañeras, ¿por qué no se señalan otros intentos por “burlar” estas limita-
ciones? Tal vez no se dieron: el prior pudo conceder esta asistencia extraordinaria 
cuando se requería, o es posible que no existiesen demasiadas solicitudes respecto 
a confesar fuera de la orden. Como hemos visto, desde la jurisdicción regular esta 
confesión externa era vista como una intromisión en su potestad, y desde algunas 
órdenes este tipo de intervenciones fue duramente rechazada, así como hubo co-
munidades que no la necesitaron y no la pidieron.

Pero más allá de las motivaciones que llevasen a las religiosas a tomar estas 
medidas, lo cierto es que este proceso nos habla precisamente de su capacidad de 
actuación cuando sus derechos no estaban siendo respetados, ya que eran muy 
conscientes de las normativas que las amparaban, de los recursos con los que con-
taban para defenderse y del peso que este tipo de argumentos podían tener de cara 
a solicitar un cambio de jurisdicción. Reconocían quiénes eran los destinatarios 
de esta petición (en un primer momento el obispo de Córdoba85 y después al Car-
denal de Santobono86) y del peso que estos a su vez daban a la salud espiritual de 
las religiosas, así como del contexto de desprestigio de las órdenes religiosas que 

83.  Jiménez Sáenz de Tejada 2024a, 1184.
84.  En el convento de Sancti Spiritus de Puente la Reina, por ejemplo, las compañeras facilitaron 

que un confesor entrase a atender a una enferma con la excusa de afinar el órgano. Jiménez Sáenz de 
Tejada 2024b.

85.  El obispo de Córdoba en aquel momento era Martín de Barcia (1743 - 1771). Aranda Doncel 
1991, pp. 681-691.

86.  En Roma se dirigieron a este cardenal, miembro de varias congregaciones romanas, entre 
ellas la Sagrada Congregación de Obispos y Regulares



252 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

tuvo lugar en siglo XVIII, lo que posiblemente favorecía sus reclamaciones si 
usaban los argumentos adecuados, en este caso, relativos a la salud espiritual y a 
la confesión extraordinaria.

En este caso, las monjas de las Nieves lograron el cambio de jurisdicción que 
reclamaban, y aunque en su argumentación la confesión extraordinaria (o su au-
sencia) era una pequeña parte, nos permite mostrar precisamente ese reconoci-
miento de sus derechos, de los deberes de sus superiores y el uso que hicieron de 
ellos para lograr sus aspiraciones. Aunque es cierto que las alusiones a la bula de 
Benedicto XIV no son tan numerosas por parte de la comunidad como en otros 
ejemplos, las religiosas perseveraron en sus críticas y, respecto a la confesión ex-
traordinaria, remarcaron las faltas cometidas por sus superiores y la legitimidad 
de sus reclamaciones.

El rechazo a la confesión extraordinaria externa a la orden fue una de las 
causas que también se arguyó por parte de la comunidad granadina de Sancti Spi-
ritus para solicitar su paso a la jurisdicción diocesana. En este caso, si lograron 
o no el cambio de dependencia no está claro entre la documentación disponible, 
pero la lucha contra los dominicos del convento de Santa Cruz a los que estaban 
sujetas se extendió en el tiempo, al menos hasta 177187, si bien los primeros in-
tentos se remontaban a 1675 y el proceso al que hemos accedido se elaboró entre 
1762 y 176588.

De nuevo, no solo se denunció la falta de libertad de confesión, sino que se 
incluyeron otra serie de abusos: falta de atención de las necesidades espirituales, 
violación del sigilo de confesión, abusos temporales en las relaciones entre con-
fesores y confesadas, a lo que se sumaron los problemas en administración de las 
rentas de la comunidad. Entre las declaraciones, se presentaba el conocimiento 
que la comunidad tenía de las disposiciones y normativas papales, de sus derechos 
de libertad de confesión, especialmente en cuanto a la atención brindada por con-
fesores de fuera de la orden, las cuales, según las denunciantes, no se respetaban. 
No toda la comunidad participó en las reclamaciones, pero sí se certificaron las re-
ticencias de los dominicos a la hora de proveer de confesores de fuera de la orden.

En este caso las reticencias a esta intervención externa en la atención espiritual 
fueron más graves, ya que los testimonios de las religiosas reproducían los co-
mentarios de los dominicos al respecto, los que les insistían acerca del pecado que 
suponía que confesasen fuera de la orden:

y le intimó que de ninguna suerte confesase con Persona alguna que no fuese reli-
gioso de la orden, fuera de los quatro casa de la Bulla, diciendo que ni aun en estos 
devian confesar con confesor que no fuese de la orden, por lo que todas se hallavan 
oprimidas y sin livertad para el desaogo de sus Conciencias89

87.  AGOP XIII 26251 (Bis), f. 19r.
88.  Jiménez Sáenz de Tejada 2023, pp. 23-49.
89.  Sic. AGOP, XII, 36200, f. 51r.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 253

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

El rechazo hacia las disposiciones papales, y por tanto hacia la bula de Bene-
dicto XIV, fue generalizado entre estos dominicos de Santa Cruz, llegando uno de 
ellos a afirmar, según el testimonio de una de las religiosas:

que qué había de hacer el Papa, si era un pobre jurista que había expedido más 
bulas que todos los papas juntos, (…) porque el papa no tenía que ver con ellos y 
sus recriminaciones no comprendían sus privilegios90

Extendiendo sus críticas no solo a la confesión fuera de la orden, sino también 
a quien había establecido estas medidas.

En cualquier caso, el conflicto con la confesión extraordinaria de esta comuni-
dad estuvo también relacionado con las limitaciones impuestas por los dominicos 
al uso de confesores particulares externos. En la visita a la comunidad de Sancti 
Spiritus del provincial Mendoza de 1762, este decretó la reducción de los confe-
sores comunitarios a dos y prohibió que las religiosas se confesasen externamente 
más de las veces dispuestas por la Pastoralis Curae, remarcando que cualquier 
licencia de Roma, concedida por la autoridad de la Penitenciaria Apostólica para 
tener confesor particular propio sería rechazada y no aplicada91. Esto suponía una 
aceptación parcial de las medidas papales, que redundaba en una reducción de la 
libertad de confesión a la que aspiraban estas dominicas.

La situación llevó a la comunidad a solicitar la intervención del arzobispo, que 
reclamó el nombramiento de extraordinarios atendiendo a las disposiciones de 
Trento y a las de Benedicto XIV. Fue el arzobispo el que nombró a los confesores 
extraordinarios. La presencia de este fue constante en todo el proceso, ya que estas 
concesiones y su intervención fueron permanentes durante las investigaciones, 
llegando a detentar la jurisdicción de la comunidad durante un secuestro temporal 
impuesto mientras se llevaba a cabo la investigación. En cualquier caso, antes de 
este secuestro, los dominicos también entorpecieron las medidas del arzobispo 
para garantizar la confesión extraordinaria, impidiendo que esta llegase a término 
aun cuando los propios confesores ya estaban en el convento de Sancti Spiritus92.

Al contrario que en el caso del citado convento de las Nieves que presen-
tábamos previamente, las alusiones de estas religiosas granadinas a las disposi-
ciones papales fueron mucho más frecuentes en sus testimonios, manifestando 
precisamente su conocimiento al respecto y la forma en que la actuación de sus 
superiores las desobedecía. Una de estas dominicas, María Agustina de Castro, 
afirmaba su estudio de las bulas cuando narraba cómo el padre Cespedes, uno de 
los frailes encargados de la atención ordinaria de la comunidad de Sancti Spiritus 
y uno de los más presentes durante todo el periodo de conflicto, le dijo a ella que 
la atención extraordinaria reconocida por la bula de Benedicto XIV sí reconocía 
las confesiones extraordinarias dos o tres veces al año, pero de dentro de la orden. 
Ella respondió señalando conocer bien la bula, porque la había leído varias veces 

90.  AGOP, XII, 36200, f. 101v.
91.  AGOP, XII, 36200, f. 62r.
92.  AGOP, XII, 36200, f. 69v.



254 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

en su traducción castellana93. Así, el reconocimiento de las disposiciones aparece 
como un arma de defensa frente a los abusos.

En esta línea de desacreditación de la confesión extraordinaria externa, las 
constantes críticas de los dominicos respecto a la validez de las confesiones con 
confesores de fuera de la orden llevaron a algunas religiosas a “revalidar” algu-
nas de sus confesiones, es decir, a confesar de nuevo culpas ya perdonadas con 
confesores dominicos, temerosas respecto a su salvación94. No todas las religiosas 
atendieron estas críticas95, reconociendo la valía de las confesiones que habían 
hecho fuera de su religión y enfrentándose a este tipo de comentarios, apoyándose 
precisamente en su entendimiento de las medidas papales, pero el miedo que esto 
generaba en las monjas era un arma establecida por ellos, un medio de presión en 
un intento por garantizar la sumisión de las religiosas.

Otro ejemplo del reconocimiento de las integrantes de esta comunidad de sus 
derechos lo encontramos en un episodio anterior que se recuperaba en el proceso. 
En él, el prior del convento de Santa Cruz le había advertido a la entonces priora, 
Rosa de Castro, que no se atreviese a pedir licencia para que las monjas enfermas 
pudiesen confesar extraordinariamente si estaban en peligro de muerte, porque 
no se iba a conceder este permiso. Sin embargo, esta no aceptó la advertencia y 
contestó afirmando que, de ser necesario, ella decidiría si pedir esta licencia o no96. 
De esta forma, aunque se aceptasen las disposiciones anuales respecto a la con-
fesión extraordinaria que debía proveerse dos o tres veces al año, los dominicos 
seguían sin aceptar en su totalidad las medidas de la bula Pastoralis Curae, ya que 
tanto esta como el Concilio de Trento preveían el cuidado espiritual en el lecho de 
muerte como un derecho para las monjas, independientemente de que se recurriese 
a confesores de dentro o fuera de la orden.

En este proceso, del que desconocemos la resolución, es posible observar los 
problemas que generaba no solo la confesión extraordinaria, sino el hecho de que 
esta fuese externa a la orden de pertenencia. Los conflictos y las reticencias que 
marcaron el desarrollo de estas disposiciones y que generaron la crítica y resisten-
cia de los regulares tuvieron su propio reflejo en la vida de estas mujeres, si bien 
ellas no estuvieron desamparadas a este respecto, sino que pudieron contar con 
la asistencia de la autoridad ordinaria y con el propio amparo de las normativas, 
aunque debieron apoyarse también en otros argumentos para conseguir modificar 
su jurisdicción, lo que no siempre consiguieron.

93.  AGOP, XII, 36200, ff. 173v-174r.
94.  “(…) no hay que pensar en que podeis confesar fuera de la religión”. AGOP, XII, 36200, f. 

100v-101r.
95.  A la priora, Andrea Carvallo, dos dominicos le expresaron la necesidad de que volviese 

a confesarse. Ella se negó, reconociendo la valía de los confesores que la habían atendido y la pre-
paración que los hacía aptos para esto. Esta religiosa no llegó a posicionarse a favor de modificar la 
jurisdicción de la comunidad y, según su propia declaración, estos roces con los dominicos no llegó a 
expresarlos en público o frente a la comunidad. Su testimonio, aunque no buscaba la separación, podría 
haber confirmado las denuncias. AGOP, XII, 36200, f. 331r.

96.  AGOP, XII, 36200, f. 101r.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 255

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

No fue este el único convento en el que se puso en duda la atención extraordi-
naria. También se dieron problemas al respecto en el convento de Santa Clara de 
Salamanca97. Nos encontramos, de nuevo, con un caso de inestabilidad interna que 
fue resultado de una suma de causas, en donde la confesión extraordinaria y, pre-
cisamente su ausencia, fueron clave tanto para el origen de la inestabilidad como 
para su apaciguamiento. Sin analizar de forma pormenorizada aquí este conflicto, 
sí cabe indicar que en él intervinieron diferentes actores: tres clarisas de la men-
cionada comunidad98, María del Pilar Ulloa, Francisca Paula Labrador y Francisca 
Prieto de Pasadas99; el resto de la comunidad, en torno a 35 religiosas100; el obispo 
de Salamanca, Andrés José Barco Espinosa (1726-1794)101 y la Nunciatura de Ma-
drid, a quien se dirigían desde Salamanca y desde donde se remitió el caso al rey 
Carlos IV y al conde de Floridablanca102.

Fue en 1785 cuando estas tres clarisas se dirigieron al obispo de Salamanca, 
denunciando y solicitando su intervención ante la ausencia de cumplimiento de 
las disposiciones papales y concretamente la bula Pastoralis Curae de Benedic-
to XIV, a la que se alude en repetidas ocasiones a lo largo del proceso. Estas mon-
jas remarcaban cómo durante muchos años en su comunidad no se había cumplido 
con las dos o tres visitas anuales de estos confesores externos, lo que también se 
había negado en el lecho de muerte. A esto se sumaban las supuestas faltas en el 
gobierno de lo temporal, así como la presunta intervención y manipulación de las 
elecciones a prelada y las críticas contra las religiosas denunciantes por parte de 
los regulares, a las que acusaban de estar en pecado mortal103. Como vemos, los 
abusos denunciados de los procesos comentados tenían aspectos similares, si bien 
el devenir de todos ellos fue diferente.

Esta situación fue la que las animó a reclamar ante la jurisdicción diocesana 
su situación, siendo el obispo el que trasladó el caso a la Nunciatura, aludiendo a 
la intención de las religiosas de pasar a la dependencia diocesana, aunque se con-
formarían con tener confesores ordinarios seculares de por vida104. Precisamente 
el obispo expuso la situación desde lo que parece el punto de vista de las religio-
sas denunciantes. La comunidad estaba dividida, pero la mayoría de las religiosas 
no querían modificar su situación. El informe que llevó a cabo la orden mostraba 
esta disparidad de opiniones y certificaba el compromiso de los regulares, el bien-
estar de la mayor parte de la comunidad, negando por tanto la posibilidad de que 
se diese una modificación de la jurisdicción. El obispo de Salamanca consideraba 
que efectuar una visita apostólica no cambiaría los resultados de las declaraciones 
porque todas las religiosas, salvo las 3 firmantes, se unirán a una sola voz para 

97.  Prada Camín 1994.
98.  En los momentos finales y cercanos a la resolución se sumó otra compañera, Antonia Maria 

de la Concepción Zenteno Giron. AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 392r.
99.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 397r.
100.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 458v.
101.  Fue obispo de Salamanca entre 1785 y 1794. Almonacid, c. 1800.
102.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, ff. 379r; 438v; 437r; 482-483.
103.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, ff. 373-378.
104.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 423r.



256 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

responder y decir lo mismo a las preguntas, afirmando que observan las reglas 
y constituciones105. La posibilidad de que la mayoría de la comunidad cerrase 
filas en torno a la orden limitaba su capacidad de intervención, ya que no era 
posible modificar la dependencia si la mayoría de la comunidad no lo solicitaba. 
Precisamente, en esta visita de la orden, algunas de las religiosas que rechazaban 
cualquier tipo de cambio habían remarcado algunos encuentros de las denuncian-
tes en el torno con abogados seculares106, insinuando que el origen del conflicto 
estaba en las faltas de estas religiosas al ponerse en contacto con terceros ajenos 
a la orden. 

Finalmente, después de tres años de tensiones y de idas y venidas, el obispo de 
Salamanca propuso al Nuncio que se aceptase la solicitud de las tres denunciantes 
(a las que se sumó una cuarta): poder confesar dos veces al mes con confesor ex-
traordinario secular, nombrado por el obispo, y que no tuviese relación con los su-
periores regulares. Inicialmente esta concesión se dio por cuatro meses, amplián-
dose después dos meses más. Sin embargo, las religiosas insistieron en convertirlo 
en un derecho vitalicio y reclamaron esta concesión al Papa o a la Penitenciaria 
Apostólica, presionando a través de su negativa a confesar durante los dos meses 
siguientes después de que finalizase su licencia de confesor extraordinario107.

Aunque entre el expediente consultado no aparece una resolución clara, los 
documentos más tardíos, del 29 de septiembre de 1789, mostraban precisamente 
el apoyo del obispo de Salamanca a la posibilidad de hacer esa concesión de con-
fesión extraordinaria externa perpetua, justificando este apoyo a través de la pre-
ocupación por la salvación del alma de las religiosas, que se negaban a confesar, 
y el peligro al que se exponían si no contaban con esta libertad que reclamaban. 
Además, consideraba que su perseverancia en los tres años que había durado el 
conflicto certificaba su convicción, que no daba muestras de dudas o de que fuesen 
a reconsiderar sus demandas108.

Gran parte de la defensa de estas religiosas y la justificación ante sus recla-
maciones se basaba en la bula de Benedicto XIV y su observancia, atendiendo 
a la ausencia de la confesión extraordinaria externa que, como hemos visto, se 
repitió en diferentes comunidades y fue un punto de fricción entre Roma y los 
regulares. Ellas llegaron a mostrar su conocimiento respecto a la historia detrás de 
esta Pastoralis curae, aludiendo en su primer memorial al obispo de Salamanca 
a las diferentes normativas que regularon esta atención espiritual extraordinaria. 
Precisamente citaban a santo Tomás, a Carlos Borromeo y a Clemente XI, aña-
diendo unas disposiciones al respecto de la Santa Constitución de Bolonia, que 
habían sido enunciadas para esta diócesis por Benedicto XIV cuando todavía era 
el arzobispo Prospero Lambertini109. Estas constituciones mostraban ya cómo su 
interés por garantizar este tipo de confesión no se originó con su papado, sino 

105.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 502v.
106.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 463r.
107.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 396v.
108.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, ff. 392r-397r.
109.  Se aludía a ello en la propia bula Pastoralis Curae. Ajofrín 1789, p. 10.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 257

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

tiempo atrás. Las religiosas denunciaban el incumplimiento de estas medidas110, 
a la vez que manifestaban su conocimiento sobre un tema que les afectaba y del 
que no solo conocían aquello vigente, sino el recorrido de estos debates entre las 
jerarquías y autoridades eclesiásticas.

En su defensa llegaban a remarcar su deseo de lograr la libertad de confesión 
de la que disfrutaban aquellas religiosas de comunidades bajo la jurisdicción dio-
cesana, lo que posiblemente observaban en su entorno111. Si para confesarse no ha 
de haber libertad, para nada deberá haberla en el Mundo112 afirmaban en abril de 
1789, certificando la continuación del debate en torno a la libertad de confesión de 
monjas, presente durante todo el periodo moderno.

Las referencias a las bulas, a los concilios y a la libertad muestran el recono-
cimiento de las monjas de sus derechos en base a las bulas y concesiones papales, 
pero también los conflictos y las dudas cuando se producían estos problemas y 
especialmente al darse cruces entre jurisdicciones y autoridades113. Por mucho que 
el obispo tuviese autoridad para enviar a extraordinarios externos puntualmente, 
él mismo dudaba de su capacidad para extender este dictamen de forma vitalicia 
y solicitaba la intervención de las autoridades papales, si bien estas tampoco to-
maban una decisión rápida para asegurar el cuidado espiritual de estas monjas, 
remitiendo las reclamaciones e investigaciones pertinentes a la orden, con las li-
mitaciones que eso podía conllevar. Aunque desconocemos con exactitud cómo 
se resolvió el proceso, su desarrollo nos permite abordar de nuevo los recursos de 
defensa utilizados por las religiosas en un contexto de lucha por su libertad espiri-
tual, en la cual intervenían factores y autoridades diversas.

5. Conclusiones

El estudio en torno a la confesión de religiosas durante el periodo moderno 
muestra una gran diversidad. Las disposiciones tridentinas determinaron la exis-
tencia de confesores ordinarios y extraordinarios, pero el estudio de su práctica 
muestra un rango mucho mayor de confesores, confesiones, directores y relacio-
nes espirituales en general. La propia realidad histórica muestra esta variabilidad, 
las excepciones que podían tener lugar, las solicitudes que podían llevar a cabo las 
propias religiosas, pidiendo incluso un “confesor extraordinario perpetuo”, figura 
que podría asemejarse al director espiritual, pero cuya denominación nos arroja 
todo un rango de variables.

Centrándonos específicamente en la confesión extraordinaria hemos analizado 
la forma en la que trató de regularse desde la Santa Sede, a través del Concilio de 
Trento y de toda una serie de decretos y medidas posteriores que culminaron en 

110.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 373r y ss.
111.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 379r.
112.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 399r. 
113.  Hemos analizado y presentado las múltiples vertientes que podían intervenir en un conflicto 

por la jurisdiccional de una comunidad de monjas en: Jiménez Sáenz de Tejada 2023.



258 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

la emisión de la bula Pastoralis Curae, dos siglos después. Las dudas y las con-
sultas que se fueron resolviendo entre un momento y otro sirvieron de punto de 
referencia para perfilar progresivamente lo que sería la confesión extraordinaria 
de monjas, pasando por recomendaciones y sugerencias que con el tiempo formu-
larían preceptos de obligado cumplimiento.

Pero más allá de las normativas, el estudio de la documentación en torno a 
la vida espiritual femenina del periodo moderno nos ha permitido aproximarnos 
también a la atención diversa que se procuró en la época ante este tipo de confe-
sión. Desde los controles más rutinarios, propios de la jurisdicción diocesana o de 
algunas jerarquías regulares, hasta la gestión más cotidiana. Solicitudes, nombra-
mientos, renuncias, licencias, informes e incluso aclaraciones o advertencias que 
recordaban a las religiosas sus derechos y obligaciones nos permiten examinar la 
parte más habitual, periódica y corriente de estas relaciones espirituales. A través 
de esta documentación nos acercamos también a la parte burocrática de la confe-
sión extraordinaria, donde las religiosas también trataron de influir a través de su-
gerencias o peticiones de determinados candidatos, apelando para ello al modelo 
ideal de relación paternofilial que las ligaba al obispo para pedir ayuda y asisten-
cia, apoyándose en el amor paternal que este les debía. Los casos estudiados nos 
han acercado a su actividad y a sus intentos por mediar o influir en ellos.

Por otro lado, este tipo de documentación también nos ha permitido analizar, 
aunque de una forma más distante, a los propios confesores extraordinarios: a sus 
perfiles, formación, oficios e incluso enfermedades, y también a la propia evolu-
ción de sus carreras. Algunos de ellos iniciaban sus contactos con las comunidades 
femeninas como extraordinarios, se volvían recurrentes en este cargo y con el 
tiempo llegaron a convertirse en confesores ordinarios, lo que solía justificarse 
aludiendo a la escasa disponibilidad de confesores en las diferentes zonas de la 
diócesis estudiada.

Sin embargo, la confesión extraordinaria no solo aparecía en estas dinámicas 
cotidianas, sino que, como hemos certificado, también tuvo un papel determinante 
en algunos de los episodios conflictitos que pudieron marcar la vida interna de 
los claustros femeninos. A través de los procesos que hemos mencionado hemos 
comprobado el concepto que las religiosas tenían de la confesión extraordinaria, 
la forma en la que conocían la legislación al respecto y el uso que hicieron de estas 
normativas en las denuncias o reclamaciones a sus superiores. Hemos aludido a 
la diversidad de causas que originaban este tipo de denuncias, que no solían es-
tar originadas únicamente por faltas respecto a la confesión extraordinaria, pero 
precisamente la falta de libertad en la confesión o la falta de aplicación de las 
disposiciones papales, eran utilizadas como un argumento de peso para justificar 
los deseos de cambio de jurisdicción por parte de estas comunidades femeninas. 
Aunque se sumasen motivaciones diversas relacionadas con la vida temporal, con 
las relaciones con los confesores ordinarios, con los abusos y las violencias enmar-
cadas precisamente en estas relaciones con sus superiores, lo cierto es que las reli-
giosas mostraban reconocer tanto las normativas que podían utilizar para respaldar 
sus demandas, como el contexto en el que se llevaban a cabo estas reclamaciones: 



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 259

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

reconocían el valor que los argumentos relacionados con la confesión iban a tener 
en la sociedad de su época y apelaban a aquellos que debían protegerlas de estos 
abusos poniendo énfasis en ello.

Por último, cabría señalar que la confesión extraordinaria no aparece de forma 
problemática en las comunidades dependientes del ordinario, al menos entre la 
documentación que hemos podido consultar. Sin embargo, sí es posible atisbar 
entre la documentación de las órdenes regulares una mayor tensión, pero enfocada 
principalmente hacía lo que hemos denominado confesión extraordinaria externa 
y que suponía la intromisión de confesores ajenos a la orden en las comunidades 
femeninas. Respecto a la confesión extraordinaria dentro de la orden, las reticen-
cias, aunque existieron, parecen menores. En cualquier caso, el estudio de este tipo 
particular de confesión también nos ha posibilitado constatar cómo las disputas 
entre autoridades y jurisdicciones regulares y ordinarias se trasladó al interior de 
los claustros femeninos, si bien con resultados muy diversos.

6. Bibliografía citada

(1723), Sanctissimi D. N. Domini Innocentii. Divina Providentia Papae XIII. 
Apostolicae literae super Ecclesiastica Disciplina in Regnis Hispaniarum, 
Roma.

(1724), Señor. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, puestas à los Reales 
pies de V.Mag. con la veneracion, y rendimiento proprio de la ciega obedien-
cia, con que la lealtad de su amor se ha esmerado en obedecer las Reales 
Ordenes de V.Mag. sin reconocer, ni aver jamàs, hasta oy, reconocido otros 
limites, ni terminos, que las Reglas de su Ministerio, y propria conciencia, 
dicen: Que es assi, que por el mes passado de Diziembre ha llegado à noticia 
de los Regulares un Breve de N.SS.P. Benedicto XIII, fixado en las Iglesias, 
y partes publicas de esta Corte, que confirma la Bula Apostolici Ministerii, 
expedida por ... Innocencio XIII, para la mas perfecta observancia de el Clero 
Secular, y Regular de Dominios de V.Mag… S.L.

Abad Gómez, Aniano (1960), “El IV Concilio de Letrán”, Enseñanza media, 56-
58, pp. 357-384.

Ajofrín, Francisco de (1789), Tratado teológico-místico-moral, en que se expli-
can, según los principios más sólidos, la Bula Pastoralis Curae de la Santidad 
de Benedicto XIV. Sobre el confesor extraordinario de las monjas, Madrid.

Aldazábal, José (1996), Vocabulario básico de liturgia, Barcelona, pp. 388-389.
Almonacid, Francisco Xavier (c. 1800), Oracion funebre que en las solemnes exe-

quias celebradas en la santa iglesia catedral de esta ciudad, a la piadosa 
memoria del ilustrisimo señor D. Andres Joseph del Barco, obispo que fue 
de esta diócesis, el dia 22 de Enero del presente año dixo el Dr. D. Francisco 
Xavier Almonacid ... canonigo magistral de esta santa iglesia de Salamanca, 
Salamanca.



260 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

Aranda Doncel, Juan (1991), “El zamorano Martín de Barcia, obispo de Ceuta y 
Córdoba (1743-1771)”, Primer Congreso de Historia de Zamora. T. 3. Medie-
val y moderna, Zamora, pp. 681-691.

Atienza López, Ángela (2018), “Mujeres y hombres de la Iglesia. Orden y desor-
den en torno a la imposición de la clausura tridentina”, Serrano Martin, Eliseo, 
Gascón Pérez, Jesús (coord.), Poder, sociedad, religión y tolerancia en el mun-
do hispánico: de Fernando el Católico al siglo XVII, Zaragoza, pp. 241-270.

Bartina, Sebastián (1976), “Bula de Indulgencias para la Santa Cruzada. Ejemplar 
Almuzara, 1480-1483”, Annals de l’Institut d’Estudis Gironins, pp. 325-332.

Bernos, Marcel (1994), “Les religieuses vues par leurs confesseurs (XVIIe-XVIIIe 
siècles)”, Association de Soutien au C.E.R.C.O.R., Les religieuses dans le 
cloître et dans le monde, des origines à nos jours, Saint-Étienne, pp. 413-433.

Borobio, Dionisio (2011), El sacramento de la reconciliación penitencial, Sala-
manca.

Campi y Avenia, Ioseph (¿1680?), Question singular: si al confessor aprobado 
por el ordinario para toda su Diocesi sin limitacion alguna, pero no espe-
cialmente para confessar Monjas, lo pueden elegir estas en virtud de la Bula 
de Santa Cruzada, ô por otro Indulto semejante, para que la absuelva de los 
pecados, ô casos no reservados, Tarazona.

Campi y Avenia, Ioseph (1676), Sermón que predicó el doctor Iosef Campi y Aue-
nia… día del nacimiento de san Iuan Bautista en dicha Santa Iglesia. Zaragoza.

Fernández Reconco, José (1794), Justa defensa de los prelados regulares. Contra 
las aserciones falsas, quejas injustas y declamaciones importunas del R. P. Fr. 
Francisco de Ajofrín de la Familia Capuchina del Orden de N. S. P. S. Fran-
cisco, en la explicación de la Bula Pastoralis curae de N. SS. P. Benedicto XIV, 
acerca de los confesores extraordinarios de las monjas, Madrid.

Franco, Ricardo (SJ) (1972) “La confesión en el Concilio de Trento. Exégesis e 
interpretación”, VV.AA., El Sacramento de la Penitencia. XXX Semana espa-
ñola de teología, Madrid, sn.

Haliczer, Stephen (1998), Sexualidad en el confesionario. Un sacramento profa-
nado, Madrid, Siglo XXI de España Editores.

Jiménez Sáenz de Tejada, Marta (2023), “El proceso de cambio de jurisdicción del 
convento de Sancti Spiritus de Granada (s. XVIII): vertientes de un conflicto”, 
Archivo Dominicano, 44, pp. 23-49.

Jiménez Sáenz de Tejada, Marta (2024a), “Relaciones espirituales y disputas ju-
risdiccionales: dinámicas y conflictos en torno a la confesión de religiosas en 
la España del siglo XVIII”, Hispania Sacra, vol. 76, 1184.

Jiménez Sáenz de Tejada, Marta (2024b), “La confesión y sus usos: tensiones y 
confrontación en el proceso criminal de la comunidad de Sancti Spiritus de 
Puente la Reina contra su vicario (siglo XVII)”, Memoria y Civilización, 27, 
243-276. 

Jiménez Sáenz de Tejada, Marta (2025), “Encuentros y desencuentros: el mundo 
religioso femenino, los confesores y la confesión en la España Moderna”, Tesis 
doctoral, Universidad de La Rioja.



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada deberá haberla... 261

HID 52 (2025) 235-262ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

López de Ayala, Ignacio (1787), El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento, 
Madrid.

Sobradillo, Agapito M. de (OMC) (1931), Tractatus de religiosarum confessariis, 
Turín.

Manero Sorolla, Mª Pilar (2000), “Ana de Jesús y las biografías del Carmen Des-
calzo”, Sevilla Arroyo, Florencio, Alvar Ezquerra, Carlos, (coord.) Actas del 
XIII Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas: Madrid 6-11 de 
julio de 1998, Barcelona, pp. 145-153.

Martí Bonet, José Mª (2001), Guía de los Archivos de la Iglesia en España, Bar-
celona.

Martínez López-Cano, María del Pilar (2017), La Iglesia, los fieles y la Corona. 
La bula de la Santa Cruzada en Nueva España, 1574-1660, México.

Martínez Ruiz, Enrique (2004), El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de Órdenes 
Religiosas en España, Madrid.

Pascua Sánchez, María José de la (2000), “Poder y guerra en la familia carmelita: 
el testimonio de una voz silenciada (María de San José-Salazar, 1578-1603)”, 
Sánchez-Montes González, Francisco, Lozano Navarro, Julián José y Jiménez 
Estrella, Antonio (eds.), Familias, élites y redes de poder cosmopolitas de la 
Monarquía Hispánica en la Edad Moderna, Granada, pp. 219-251.

Prada Camín, María Fernanda (1994), “Fundación y primera generación de clari-
sas del monasterio de franciscas descalzas de Salamanca”, Archivo Ibero-Ame-
ricano, 54, pp. 1123-1134.

Prosperi, Adriano (1996), Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, mis-
sionari, Turín.

Ramis Barceló, Rafael (2018), Estudios sobre la universidad de Lérida (1561-
1717). Madrid, pp. 142-146.

Rouillard, Philippe (1996), Histoire de la pénitence des origines à nos jours, Paris.
Sánchez Domingo, Raquel (2015), “De la primitiva de la Orden del Carmen a las 

Constituciones modernas. Entre el origen y la reforma”, Campos y Fernández 
de Sevilla, Francisco Javier (coord.), Santa Teresa y el mundo teresiano del 
barroco, Escorial, pp. 417-440.

Sanseverino, Mario (2019), Un Pericoloso Ministero. Confessare le monache ne-
lla Napoli della Controriforma (1563-1700), Avellino.

Soriano Triguero, Carmen (2000), “Trento y el marco institucional de las órdenes 
religiosas femeninas en la Edad Moderna”, Hispania Sacra, 52, pp. 479-493.

Vilacoba Ramos, Karen María (2000), “Una manifestación del poder: los con-
fesores de monjas”, Martínez Ruiz, Enrique (coord.), Poder y mentalidad en 
España e Iberoamérica, Ciudad Real, pp. 73-84.

Vizuete Mendoza, José Carlos (1995), “Monjas y confesores: dirección espiri-
tual en el siglo XVIII”, Suárez Grimón, Vicente J., Martínez Ruiz, Enrique, 
Lobo Cabrera, Manuel (coord.), III Reunión Científica de Historia Moderna: 
Asociación Española de Historia Moderna, Las Palmas de Gran Canaria, pp. 
385-390.



262 MARTA JIMÉNEZ SÁENZ DE TEJADA

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9

VV.AA. (1850), Biografía eclesiástica completa. Vida de los personajes del an-
tiguo y nuevo testamento, de todos los santos que venera la Iglesia, papas y 
eclesiásticos célebres por sus virtudes y talentos en orden alfabético, Madrid.

Weber, Alison (2000), “Spiritual Administration. Gender and Discernment in the 
Carmelite Reform”, Sixteenth Century Journal, 31, pp. 123-147.


