HID 52 (2025)

SI PARA CONFESARSE NO HA DE HABER LIBERTAD, PARA
NADA DEBERA HABERLA EN EL MUNDO: LA CONFESION
EXTRAORDINARIA DE MONJAS EN EL PERIODO
MODERNO#*!

IF THERE IS NO FREEDOM TO CONFESS, THERE SHOULD BE
NO FREEDOM AT ALL IN THE WORLD: THE EXTRAORDINARY
CONFESSION OF NUNS IN THE MODERN PERIOD

Marta JIMENEZ SAENZ DE TEJADA
Universidad de La Rioja
marta.jimenezsa@unirioja.es ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9660-5861

RESUMEN: A lo largo del periodo moderno, los debates respecto a la libertad
de confesion de las monjas se sucedieron. Desde la Santa Sede se trato de regular
la confesion extraordinaria, que ofrecia una atencion espiritual puntual y recu-
rrente a través de un confesor diferente al ordinario. El Concilio de Trento (1545-
1563) y la bula Pastoralis Curae (1748) entre otras disposiciones establecieron las
condiciones de este tipo peculiar de confesion, cuya aplicacion vario. El estudio
de estas normativas y el analisis de su utilizacion por parte de las comunidades
femeninas, asi como los debates que genero su aplicacion en el seno de las dérdenes
religiosas, permiten aproximarse al modo en el que se regul6 la vida espiritual de
las monjas, asi como a la forma en la que se aplicaron estas medidas y al uso que
se les dio desde el interior de los claustros en diversos contextos de disputas.

PALABRAS CLAVE: confesion extraordinaria; monjas; normativas; ordenes
religiosas; obispos.

ABSTRACT: Throughout the modern era, debates about nuns’ freedom of con-
fession continued. The Holy See attempted to regulate extraordinary confession,

Recibido: 12-04-2025; Aceptado: 19-05-2025; Version definitiva: 06-06-2025

* Este trabajo forma parte del Proyecto de Investigacion financiado por la Agencia
Estatal de Investigacion-Ministerio de Ciencia e Innovaciéon PID2019-104996GB-100/
AEI/10.13039/501100011033.

1. Abreviaturas utilizadas: AAV = Archivo Apostolico Vaticano; AGOP = Archivio Generale
dell’Ordine dei Predicatori; ADCCalahorra = Archivo Diocesano y Catedralicio de Calahorra; AHN
= Archivo Histérico Nacional; BNE = Biblioteca Nacional Espafola.

Copyright: © Editorial Universidad de Sevilla. Este es un articulo de acceso abierto distribuido bajo
los términos de la licencia de uso y distribucion Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-
Compartirlgual 4.0 (CC BY-NC-SA 4.0)

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



236 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

which offered punctual and recurring spiritual attention through a confessor dif-
ferent from the ordinary one. The Council of Trent (1545-1563) and the Bull Pas-
toralis Curae (1748), among others, laid down the conditions for this form of con-
fession, but its application varied. The study of these regulations and the analysis
of their application by the female communities, as well as the debates that their
application generated within the religious orders, allow us to approach the way in
which the spiritual life of the nuns was regulated, the way in which these measures
were applied and the use that was made of them in the cloisters in various contexts
of dispute.

KEYWORDS: extraordinary confession; nuns; regulations; religious orders;
bishops.

1. INTRODUCCION

A lo largo del periodo moderno, la confesion de monjas, su gestion y la li-
bertad que correspondia o no a la hora de elegir a los confesores fueron temas de
gran debate. Estos se trasladaron no solo a la direccion espiritual y a la confesion
ordinaria, sino que alcanzaron la confesion extraordinaria y sus particularidades.

La confesion extraordinaria, de la misma forma que la vida religiosa femeni-
na moderna, fue pautada en el Concilio de Trento (1545-1563), sin embargo, la
aplicacion de estas disposiciones fue erratica, especialmente en lo referido a la
frecuencia de este tipo de confesion y al origen de la misma. Es por eso por lo que
fue necesario, desde el punto de vista de la Santa Sede, volver a reafirmar estas
disposiciones a mediados del siglo XVIII. Aunque se legisld con anterioridad, la
bula Pastoralis Curae, emitida en 1748 por Benedicto XIV, es la disposicion mas
reconocida a la hora de aproximarse a este tipo particular de confesion.

En las siguientes paginas plantearemos, precisamente, la legislacion que regu-
16 esta confesion extraordinaria a lo largo del periodo moderno, si bien su aplica-
cion también se extendioé al periodo contemporaneo. Atenderemos brevemente a
las realidades mas rutinarias en la administracion de la confesion extraordinaria,
comprobando la aplicacion efectiva de las medidas papales. A continuacion, abor-
daremos algunos casos que muestran el uso que, desde los conventos femeninos
y desde algunas diocesis, se dio de las normativas papales, utilizandolas como
medio de defensa ante el incumplimiento de estas disposiciones relativas a la con-
fesion extraordinaria.

Es precisamente al uso que las monjas o las comunidades femeninas dieron de
estas normativas a lo que prestaremos mayor atencion, analizando la forma en la
que reclamaron sus derechos para enfrentarse a sus superiores y salir, en ocasio-
nes, victoriosas en estas luchas. Aunque sus quejas fueron mas alla de la gestion de
la confesion extraordinaria, lo cierto es que no dejaron de lado sus reclamaciones
ante su salud espiritual, atendiendo al efecto que este tipo de argumentos tenia en
la sociedad dieciochesca.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 237

2. EL CONFESOR EXTRAORDINARIO DE MONJAS: A PARTIR
DEL CONCILIO DE TRENTO (1545-1563)

El sacramento de penitencia se defini6 progresivamente desde los origenes
de la Iglesia primitiva, que establecio paulatinamente sus doctrinas y practicas.
El IV Concilio de Letran (1215) habia establecido su obligatoriedad anual para
todos los cristianos?, pero fue el Concilio de Trento (1545-1563) el que determind
su configuracion definitiva, si bien no llegd a estar exento de modificaciones y
simplificaciones posteriores®. Su practica litirgica se configurd inmediatamente
después del concilio, durante el pontificado de Pio V (1566-1572)*.

Sin entrar aqui en las medidas tomadas respecto a la confesion, cabe sefialar
que la aplicacion de su obligatoriedad anual fue dispar, pero si se dio un control
mas sistematico por parte de los obispos y vicarios respecto a su cumplimiento,
verificando a través de ella la ortodoxia de la comunidad y sus integrantes’. Ade-
mas, durante el periodo moderno se vivid una feminizacion de este sacramento®.
Esto fue resultado tanto de la propia evolucion religiosa, que en la Edad Moderna
pasé a ser mas sentimental e intima, como por el papel de la mujer laica como
puerta al control familiar, por lo que la confesion de mujeres se convirtiéo en un
instrumento de control y poder por parte de la Iglesia. A esto ayudo el contexto
social, ya que se las caracterizaba como el instrumento del demonio, lo que las
hacia mas proclives a recibir asistencia para garantizar su salvacion. Sobre ellas
recaia el honor familiar y debian cumplir en mayor medida que los hombres con
los preceptos eclesiasticos, mientras que a ellos se les concedia una mayor li-
bertad’. La confesion también se convirtié en un instrumento de autoexpresion y
desarrollo espiritual para muchas de ellas, que siguieron los preceptos de la confe-
sion frecuente®, ya que la Contrarreforma supuso el aumento del numero de cultos
y practicas externas de religiosidad, favoreciendo la participacion de las mujeres
laicas en la vida espiritual.

Por su parte, la confesion de mujeres religiosas se abordo en la sesion XXV del
Concilio de Trento, que tuvo lugar entre el 3 y el 4 de diciembre de 1563, ultimo
dia del concilio’. Ademas de los cambios en los modos de vida, con la imposicion
de la clausura y la pretension de un mayor control por parte de los superiores mas-
culinos, las obligaciones de las abadesas y prioras, la vigilancia de los obispos a
las comunidades, etc., Trento también conllevé novedades respecto a la confesion
y su gestion. El interés por garantizar la supeditacion constante de las monjas a los
superiores masculinos se manifesto a través del ejercicio de este sacramento que,

2. Abad Goémez 1960, p. 365.
3. Rouillard 1996, p. 28; Borobio 2011, pp. 131-132.
4. Rouillard 1996, p. 78.
5. Franco 1972, pp. 266-270.
6. Haliczer 1998, p. 40.
7. Prosperi 1996, pp. 521-527.
8. Haliczer 1998, pp. 40-43.
9. Lopez de Ayala 1787, p. 364.
ISSN: 0210-7716 ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262

https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



238 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

por primera vez, paso a estar regulado de una forma uniforme para toda la Iglesia
catolica, si bien cada orden, e incluso cada convento concreto, pudo poner sus pro-
pias medidas al respecto, pero respetando los preceptos base impuestos por Trento.
La confesion ordinaria pasé a estar controlada en tltima instancia por los obispos
y demas superiores hombres que debian garantizar que las religiosas recibiesen la
comunion mensual y, por ende, se confesasen mensualmente, si bien se establecio
la tendencia de que recibiesen el sacramento de penitencia cada ocho dias'.

Trento supuso el principio en la definicion de lo que seria la confesion de re-
ligiosas en la época moderna, sentd unas bases que se fueron concretando en los
papados sucesivos, especialmente en el siglo XVI con Pio V y sus bulas: Circa
Pastoralis y Decori e Honestati, que perfilaron el cumplimiento de las disposicio-
nes tridentinas en los modos de vida religiosos femeninos, especialmente respecto
a la clausura estricta''. Ademas, diversas respuestas a consultas, emitidas por la
Congregacion de Obispos y Regulares en 1617 y 1620, establecieron algunas de
las caracteristicas que debian tener los confesores de mujeres y religiosas, como
su edad minima, ya que Trento no plante6é ninguna norma concreta, asimilandola
a la edad que se exigia para ser sacerdote'”.

Pero el concilio también preveia que de dos a tres veces al afio las comunidades
recibiesen un confesor extraordinario. La posibilidad de tratar puntualmente con
un confesor que no fuese el habitual habia sido establecido para los fieles laicos
en el IV Concilio de Letran'. Al imponer la obligatoriedad de la confesion anual,
se contemplo que podia resultar gravoso y contraproducente que los feligreses de-
biesen tratar siempre con el mismo confesor, ofreciendo por ello la posibilidad de
que, contando con el permiso de su sacerdote, se pudiese recurrir a otro diferente.
Sin embargo, esto no se hizo extensible a la vida religiosa femenina hasta varios
siglos después, precisamente hasta el tridentino, si bien es cierto que algunas co-
munidades habian practicado esta asistencia desde principios del siglo XVI.

Concretamente, en 1536, en el I Concilio de Colonia se habia previsto esta
asistencia extraordinaria para los conventos de monjas de su diocesis, lo que se
confirmé también en el II Concilio de Colonia, ya en 1549:

Volentes consulere infirmitati sanctimonialium quas nonnumquam pudor vel
metus retinent a confessione libera, quando ad unum tantum patrem vel confesso-
rem eis familiariter notum alligantur, unde fit ut saepe non integre, sed vix unquam
libere conscientiam suam exonerent, et tamen ad sacrosanctam communionem sta-
tutis temporibus cum aliis accedant, clementer indulgemus, et concedimus, ut san-
timonialibus bis aut ter in anno flat potestas, alii quam suo presbytero confidendi,
ab ordinario loci depuntando, nisi propius eorum visitator, aut commissarius, huic
rei prius providerit™.

10. Dominicas, franciscanas, agustinas recoletas, carmelitas descalzas... seguian esta costumbre
que en algunos casos devino en regla. Jiménez Saenz de Tejada 2025, pp. 132, 154, 397.

11. Atienza Lopez 2018, p. 243.

12.  Vilacoba Ramos 2000, p. 74.

13.  Abad Gémez 1960, p. 365.

14.  Sobradillo 1931, p. 19.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 239

Trento generalizo la aplicacion de esta confesion extraordinaria a todas las
monjas del orbe catolico en el capitulo décimo de su sesion XXV, si bien es
cierto que su aplicacion fue desigual, como muestran las diferentes normativas
posteriores. En cualquier caso, Trento establecio que este confesor extraordinario
o peregrino, como también se le llamaba en la época, debia ser nombrado por el
mismo superior que elegia al confesor ordinario, es decir, en funcion de la juris-
diccion regular u ordinaria de cada comunidad. Ademas, el confesor ordinario,
y sus compafieros en caso de que hubiese mas de uno, no debian poner trabas ni
permanecer en el convento durante el tiempo que durase esta atencion extraordi-
naria, asi como todas las religiosas debian acudir a €1, aunque optasen por no con-
fesarse y solo mantuviesen una conversacion espiritual, evitando con ello posibles
comentarios entre el resto de las integrantes del convento. Los nombramientos
podian darse cada cuatro meses o en las fiestas tipicas, como Navidad y Pascua,
junto con alguna celebracion propia de cada comunidad, quedando esto a decision
de las propias monjas o sus superiores'®. De esta forma, las religiosas contaban,
teoricamente, con un confesor ordinario por un periodo de tres afos, pero, durante
ese tiempo, tenian varias ocasiones anuales en las que podian confesarse con otro
diferente asignado por sus superiores.

La temporalidad del ordinario justificaba la existencia de esta confesion ex-
traordinaria. Trento buscd acabar con la figura del confesor perpetuo ya que se
consideraba que la delimitacion temporal de este cargo podia dar facilidades a las
religiosas que no consiguiesen simpatizar con el confesor, ya que este cambiaria
cada tres afos!”. Ademas, contaban con la atencion extraordinaria para sobrellevar
mejor esta situacion. Esta podia permitir a las religiosas una mayor libertad a la
hora de exponer sus faltas frente un confesor que no las conocia y ellas confesarian
sus pecados con menos preocupaciones'®. Contar con un confesor diferente cada
cierto tiempo tenia como objetivo asegurar la salud del alma de las religiosas. Esto,
junto con la posibilidad de solicitar un confesor a su gusto en su lecho de muerte,
eran los nicos casos contemplados en las normativas tridentinas que dotaban de
cierta libertad de eleccion, si bien en la practica se manifesté mas diversidad.

Cabria preguntarse si efectivamente, Trento procur6 dotar a las religiosas de
una mayor libertad espiritual o si, por el contrario, las medidas tomadas buscaban
incrementar el control sobre las comunidades femeninas y efectivamente limitar la
libertad de las monjas a la hora de elegir a un guia espiritual particular'®. El cambio
constante de confesor podia dotar de libertad, pero también podia acotarla al impe-
dir que se desarrollasen relaciones demasiado afines, previendo también posibles

15. “Presentenles también el Obispo y los otros superiores, dos 6 tres veces en el afio un confesor
extraordinario que deba oirlas a todas de confesion, ademas del confesor ordinario”. Lopez de Ayala
1787, p. 371.

16. Vilacoba Ramos 2000, p. 78.

17. La temporalidad respondia al “principio de conveniencia de mutabilidad de confesores de
religiosas” y, aunque los nombramientos eran para tres afios, podian prorrogarse si se daban las cir-
cunstancias concretas para ello. Vilacoba Ramos 2000, p. 77.

18. Bernos 1994, p. 417.

19. Sanseverino 2019, p. 20.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



240 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

abusos, a la vez que aumentaba el control de las jerarquias sobre las comunidades,
ya que, seglin estas normas, eran los superiores los encargados de nombrar a los
confesores ordinarios y extraordinarios®.

Sin embargo, la legislacion respecto a la confesion extraordinaria no acabd en
el concilio de Trento. Las dudas, consultas y problemas que surgieron respecto a
su administracion llevaron constantemente a la intervencion de la Santa Sede, la
cual culminé con la bula Pastoralis Curae, ya a mediados del siglo X VIIIL.

3. LA BULA PASTORALIS CURAE (1748): IMPLANTACION
Y RECHAZO DE LA CONFESION EXTRAORDINARIA

La bula Pastoralis Curae fue emitida en Roma el 5 de agosto de 1748 por el
papa Benedicto XIV?'. Esta bula recuperaba el contenido del tridentino respecto
a la confesion extraordinaria, a lo que sumaba algunas de las decisiones que se
habian tomado progresivamente desde la Santa Sede a medida que surgian dudas,
consultas y debates respecto a este tipo particular de confesion. Ademas, el propio
texto de la bula aludia los problemas que se habian desarrollado al respecto, espe-
cialmente con las ordenes religiosas.

Esta bula benedictina se presentaba como un recurso para asegurar cierta liber-
tad espiritual para las monjas, instando a sus superiores a concederles el confesor
extraordinario al que tenian derecho desde el Concilio de Trento. Se justificaba
con los mismos motivos que en el siglo XVI: garantizar cierta libertad de confe-
sion en el caso de que las religiosas no lograsen buena sintonia con su confesor
ordinario, lo que podia hacer peligrar su salvacion, ya que

consta hallarse comunmente en tales angustias y aflicciones las Religiosas que
viven en los claustros, a las quales se les suele sefialar, al menos por tres aiios,
por el Prelado del Monasterio, un solo Ministro del Sacramento de la Penitencia,
a quien si alguna vez, por vergiienza, o otra cualquier causa, no todas se atreven
a manifestar los interiores de sus conciencias, y por esto empiezan a faltar a la
integridad de la confesion (...)*.

Aunque la temporalidad que se establecio en Trento pretendia ser una medida
“liberadora” frente a los confesores perpetuos?, parece que era insuficiente, como
mostraba ya el propio concilio a través de la confesion extraordinaria bianual. Sin
embargo, la Pastoralis Curae ampliaba las ocasiones en las que las monjas podian

20. Soriano Triguero 2000, p. 488.

21. Seguimos la traduccion que ofrece de esta bula Francisco de Ajofrin 1789, pp. 1-49.

22. Ajofrin 1789, pp. 1-2.

23. Cabria cuestionar también si las posibilidades de renovacion del cargo de confesor ordinario
verdaderamente eliminaban la figura del confesor perpetuo, ademas de la ausencia de limitaciones
respecto a los directores espirituales o confesores de asiento.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 241

optar a ella, asi como las peculiaridades que debian tener algunos de los confeso-
res que la garantizasen®.

Por otro lado, esta bula mantenia la libertad de decisién que Trento concedia
a las religiosas, ya que no las obligaba a confesar con el extraordinario, sino a
acercarse a ¢l y, como minimo, mantener una conversacion espiritual fuera del sa-
cramento, lo que ya habia sido aclarado por Clemente XI (1700-1721)* siguiendo
las medidas de la Congregacion del Concilio, que en 1585 habia determinado gue
queda al arbitrio de cualquier monja el querer confesarse con el extraordinario
confesor®. Las consultas recibidas por la Sagrada Congregacion de Obispos y
Regulares en 1621, 1651 y 1708 nos presentan de nuevo las dudas respecto a la
obligacion de las monjas de acudir ante este confesor extraordinario?. La Pasto-
ralis curae mantuvo la posibilidad de confesar con alguien diferente al confesor
ordinario, pero tampoco forzaba a ello.

Otro aspecto que generd dudas después de Trento respecto al confesor extraor-
dinario, y que se tratd de solventar a través de esta bula fue la cuestion relativa a
las solicitudes particulares. Trento decretd la asistencia general a la comunidad,
pero no legislo en cuanto a las peticiones de las monjas a titulo individual y pun-
tual. La Congregacion del Concilio establecio en 1585 que los confesores debian
ser generales para la comunidad, pero esto presentd nuevas dudas acerca de aten-
der o no las solicitudes personales. En 1573 la Congregacion habia aprobado la
concesion de extraordinarios a aquellas monjas que no fuesen capaces de tratar al
ordinario con comodidad®® mientras que en 1647 y 1649 permitio que se asistiera
extraordinariamente a las monjas gravemente enfermas®.

Estas medidas suponian una mayor libertad de la proporcionada por Trento
respecto al camino espiritual de las religiosas, pero también suscitaron nuevas
consultas. Algunas religiosas trataban habitualmente con el confesor ordinario de
su comunidad sin ningun problema, pero también solicitaban contactar con otros
confesores auspiciandose en su deseo de avanzar en su desarrollo espiritual. Sin
embargo, parece ser que muchas recibieron negativas por parte de sus prelados
regulares y ordinarios, enviando sus recursos a la Penitenciaria Apostolica. La
Pastoralis curae no reguld demasiado a este respecto, llamando a los prelados a
que no fuesen tan rigurosos®, aunque si concedio la confesion extraordinaria en
caso de enfermedad grave.

Hasta aqui hemos podido ver como la bula Pastoralis Curae no ofrecia una
verdadera o gran novedad respecto a las medidas de la Santa Sede en cuanto al
confesor extraordinario, sino que se centrd en generalizar y reafirmar la relativa
libertad que tanto Trento, como medidas y decretos posteriores, habian planteado

24. Ajofrin 1789, pp. 3-4.

25. Ajofrin 1789, p. 9.

26. Ajofrin 1789, pp. 15-16.

27. Sobradillo 1931, pp. 147-148.

28. Ajofrin 1789, pp. 18.

29. Ajofrin 1789, pp. 16-17.

30. Especialmente cuando lo que se pedia era “justo y razonable”. Ajofrin 1789, pp. 21-27.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



242 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

desde la segunda mitad del siglo XVI. Es cierto que anadi6 algunos aspectos parti-
culares en los que no se alude a una medida previa, especialmente en lo relativo a
la asistencia extraordinaria a monjas que no tuviesen dificultades con el ordinario
ni estuviesen enfermas, lo que permitia una asistencia mas particular y libre. En
cualquier caso, cabe considerar que estas consultas a confesores diferentes fuesen
una tendencia mas o menos habitual en el mundo religioso femenino, especial-
mente si atendemos al desarrollo que tuvieron en la época los directores espiritua-
les®!. Podemos plantearnos que esta bula legalizo una practica social admitida en
el seno de las relaciones espirituales modernas, a la vez que reafirmoé y generalizo
las normativas anteriores.

Por otro lado, esta bula también definid las caracteristicas que debia tener el
confesor extraordinario en cuanto a edad y cualidades, si bien no variaron dema-
siado respecto a los confesores ordinarios: madura edad, integridad de costumbres
v luz de prudencia®, reiterando las preocupaciones respecto a la prudencia y la
ejemplaridad a la hora de elegir a los confesores de monjas y remarcando especial-
mente la importancia de contar con la licencia pertinente para desempefar estas
funciones. Asi, confesores ordinarios y extraordinarios de monjas debian tener un
minimo de cuarenta afnos y llevar una vida ejemplar®.

Lo que no llegd a regularse en ninguna pregunta particular a la congregacion,
concilio o bula fue el tiempo que el extraordinario debia emplear en confesar a
las diferentes comunidades, quedando esto al albedrio de cada convento, orden o
didcesis™, posiblemente atendiendo a las circunstancias particulares de cada caso
y a las necesidades de las religiosas®. De forma ejemplar, la Pastoralis Curae
sefialaba que Francisco de Sales concedia a las monjas de la Orden de la Visita-
cion de Maria, de la cual era fundador, mas de esas dos o tres veces establecidas
en Trento, concretamente, cuatro veces al afio, en cada una de las semanas de las
quatro Témporas®®, dejando la puerta abierta a que precisamente se emplease esa
semana completa. Estas cuatro témporas se corresponderian con las cuatro esta-
ciones®” y efectivamente se usaron estos periodos a la hora de ofrecer la confesion
extraordinaria’.

31. Jiménez Saénz de Tejada 2025, pp. 157-168.

32. Ajofrin 1789, p. 29.

33. Vilacoba Ramos, 2000, p. 74; Martinez Ruiz, 2004, p. 281.

34. Sobradillo 1931, p. 149.

35.  En una notificacién al obispo de Calahorra se mencionan cuatro dias dedicados a esta ac-
tividad en 1752 en el convento de Nuestra Sefiora del Carmen de carmelitas descalzas de Logrofio.
ADCCalahorra, 4/206/99, 21 de enero de 1752.

36. Ajofrin 1789, p. 26.

37. Este término hace alusion a los dias que la Iglesia rezaba para dar gracias a Dios y pedir
por la subsistencia de los fieles. Coinciden con el comienzo de las estaciones: la primera semana de
Cuaresma, la semana siguiente a Pentecostés, los dias después del 14 de septiembre y en Adviento. Su
origen se remonta al Imperio Romano, momento de gran conexion entre la vida agricola y las estacio-
nes. Aldazabal 1996, pp. 388-389.

38.  “Sefialaban estas cuatro témporas el obispo de Calahorra y Santo Domingo de la Calzada a la
hora de nombrar a confesores extraordinarios para el convento de brigidas de Vitoria. ADCCalahorra,
4/251/51, 1 de febrero de 1751”.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 243

Por ultimo, cabe hacer alusion a los conflictos que se destilan del propio tex-
to de la bula respecto a la confesion extraordinaria. Para ello debemos considerar
que esta obligaba a los superiores ordinarios y regulares a ofrecer este tipo de
confesion. Eran ellos los que debian llevar a cabo los nombramientos y garanti-
zar esta asistencia era su responsabilidad, lo que en caso contrario justificaba la
intervencion del obispo o de la Penitenciaria mayor (en caso de que los diocesa-
nos no la concediesen). Pero fue mas problematica la confesion extraordinaria
externa, es decir, aquella que debia proporcionar, al menos una vez al afio, un
confesor de otra orden religiosa o uno secular®. Esto suponia la intervencion de
un clérigo o religioso ajeno a comunidades femeninas que no estaban bajo su
jurisdiccion®, lo que generd muchas tensiones y no habia sido valorado por el
Concilio de Trento.

De nuevo, esta medida no era originaria de Benedicto XIV, sino que habia
sido una recomendacion surgida a finales del siglo XVI que devino en precepto.
El 26 de septiembre de 1595 se establecia que los Superiores Regulares estan
obligados a dar Confesor extraordinario de la misma Orden, aunque bien pueden
de otra distinta Orden, pero no estin obligados*', pero el 23 de agosto de 1631 la
Congregacion del Concilio dejaba de lado su caracter voluntario tras una consulta
respecto a la eleccion del extraordinario planteada por el obispo de Vercelli (Italia)
y tiempo después por los obispos de Flandes*’. Desde Roma se justificaban estas
medidas aludiendo a muchas, y muy graves causas®, por las cuales parecia nece-
sario que se estableciese la obligatoriedad de esta medida.

Fue Inocencio XIII el que determind de forma clara esta disposicion en mayo
de 1723 a través de la bula Apostolici Ministerii, 1a cual preveia no solo la asis-
tencia extraordinaria como obligatoria, cumpliendo los mandatos del Concilio de
Trento, sino que afirmaba los derechos de los obispos para asegurar esta prerro-
gativa a las religiosas a la hora de tratar anualmente con un confesor externo a su
orden, secular o regular®. Todas las medidas promulgadas por esta bula fueron
reafirmadas poco después por Benedicto XIII y esto genero la respuesta negativa

39. Ajofrin 1789, pp. 32-35.

40. En ocasiones, este tipo de visitas podian destapar abusos y tensiones internas que llevaron
a la intervencion de autoridades superiores. En Mogliano (Italia) en 1763 el confesor extraordinario
jesuita certificaba el descontento de la comunidad con la reeleccion del confesor ordinario y el acuerdo
entre este y la abadesa para lograr que ambos se mantuviesen en sus respectivos cargos. Jiménez Saenz
de Tejada, en prensa.

41. Ajofrin 1789, p. 31.

42. En 1647. Ajofrin 1789, pp. 11-15.

43. Ajofrin 1789, p. 32.

44. “Cumque ex eodem Concilio Tridentino Confeffor extraordinarius bis, aut ter in anno offe-
rri Monialibus debeat, qui omnium Confeffiones audiat; fi in pofterum Superiores Regulares quoad
Monasteria ipfis subieda toties praedictum extraordinarium Confessorem deputare neglexerint, vel si
etiam ex proprio eodem Ordine semper deputauerint, nec faltem femel in anno ad id munus elege-
rint Sacerdotem aut Saecularem , aut Regularem alterius diuersi Ordinis Professorem: in his casibus
Episcopi pro suo arbitrio, et conscoentia deputationem huiusmodi facere possint, nec illa quouis ti-
tulo, aut praetextu a Superioribus Regularibus valeat impediri”. Sanctissimi D. N. Domini Innocentii
1723, sn.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



244 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

de las 6rdenes religiosas espafiolas, a quienes afectaba, ya que lo consideraron una
violacion de sus derechos®.

Por otro lado, la bula de la Santa Cruzada también genero intensos debates res-
pecto a la confesion de las monjas y la libertad que debia o no contemplarse para
ellas*®. Esta bula concedia a los fieles cristianos que la eligiesen y cumpliesen la
potestad de elegir confesor con libertad, fuese este secular o regular, sin necesidad
de licencia. Esto generd una gran controversia por la autonomia que suponia esta
capacidad de decision respecto a la eleccion de confesor, especialmente para el
caso de las monjas, y se llegd a plantear cuales eran los limites de esta libertad,
si les afectaba 0 no como una parte mas de los “fieles cristianos™ a los que estaba
destinada la bula. Al parecer, la Corona tratd de incluir a religiosas y religiosos
en su aplicacion, pero el papado se negd*. Este desacuerdo se plasmo en diversas
publicaciones, en las cuales se valoraba su administracion para religiosos. En el
caso de las monjas, cuyos confesores requerian de un permiso especial, algunos
autores defendieron que la validez de la ejecucion de esta bula y, por ende, de la
libertad de eleccion, siempre y cuando el confesor elegido tuviese la licencia del
ordinario para confesar religiosas®.

En Espaiia los regulares se habian dirigido al rey con sus reclamaciones, alu-
diendo precisamente a la limitacion que se habia establecido respecto a la aplica-
cion de la bula de Cruzada para religiosos y religiosas, a diferentes medidas de la
Rota, etc., que habian determinado que solo se recurriria a un confesor externo en
caso de justa y urgente causa®. Ademas, sefialaban las diferentes Reglas y Consti-
tuciones, asi como las costumbres, que identificaban a unas 6rdenes de otras y que
dificultaban este tipo de asistencia’'.

En esta reclamacion de las ordenes religiosas espafolas al rey Luis I°2, se
aludia a Teresa de Jesus y al debate que suscit6 la modificacion de sus Constitu-
ciones respecto a la confesion de religiosas, en lo que ha sido conocido como el

45.  Seiior. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, c. 1724.

46. Aunque seria mas correcto hablar de bulas, ya que fueron varias las que se emitieron a lo
largo del periodo medieval y moderno con la denominacion de Santa Cruzada, nos centramos en al
emitida por Sixto IV en torno a 1483, en el contexto de la guerra contra el reino de Granada. Martinez
Lopez-Cano 2017, pp. 91-92.

47. Bartina 1976, pp. 325-332.

48. Martinez Lopez-Cano 2017, p. 103.

49. Este fue el caso del texto de Ioseph Campi y Avenia (también Josef), Question singular-..., si
bien limitaba esta libertad para la confesion de pecados no reservados. Campi y Avenia ;1680?, BNE
VE/200/86.

50. Sefior. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, c. 1724, p. 59.

51. Sefior. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, c. 1724, p. 60.

52.  El documento con el que contamos ha perdido la portada y no sabemos su fecha exacta de
publicacién. En vista al contenido, relativo al breve de Benedicto XIII (firmado el 23 de septiembre de
1724), confirmando la bula referida de Inocencio XIII (del 13 de mayo de 1723), y sefialando que el
breve de Benedicto XIII fue recibido por las érdenes espafiolas en diciembre de 1725, inferimos que
este documento fue publicado en el primer semestre de ese afo, coincidiendo con el breve reinado de
Luis I de Espaila, hijo de Felipe V. Ajofrin 1789, p. 33.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 245

“asunto de las monjas™, y que concluyé con el rechazo de las primitivas cons-
tituciones teresianas. La resolucion de este contencioso se recuperaba en esta
reclamacion como prueba de que a finales del siglo XVI y principios del XVII
se considero innecesaria esta libertad espiritual que permitia confesar fuera de la
orden, considerandose las nuevas disposiciones papales excesivas y un ataque a
la jurisdiccion regular al consentir la intromision de la ordinaria de no aplicar-
se estas medidas. Los religiosos no negaban la existencia de problemas, como
afirmaba la bula Pastoralis Curae, pero si rechazaban la aplicacién de un nuevo
breve, en lugar de la extension de la bula de Cruzada a este respecto, asi como
su aplicacion Uinicamente en el territorio de los reinos hispanos y no en todo el
orbe catolico™.

La respuesta que se dio desde la Santa Sede a estas quejas queda patente a tra-
vés del texto benedictino, que confirmaba la aplicacion de estas medidas respecto
al confesor extraordinario a toda la Iglesia catdlica desde 1749%. La confesion
extraordinaria de monjas devino en obligatoria dos o tres veces al afio, del mismo
modo que se establecid la asistencia externa a la orden de pertenencia al menos
una vez al aflo, encargando a los obispos paliar las posibles carencias a este res-
pecto e intervenir cuando fuese necesario.

Pero el debate en cuanto a la confesion extraordinaria de las monjas no acabd
con la emision de esta bula. Hubo reticencia y dudas en su aplicacion, si bien
no solo en cuanto a la atencion extraordinaria, sino a la libertad de confesion
en general. A finales de siglo todavia encontramos publicaciones que buscaban
solventar las dudas y hacer conscientes a las comunidades de sus derechos, como
aludia fray Francisco de Ajofrin que en 1789 publicaba una critica al respecto en
su Tratado teologico-mistico-moral...”’, donde insistia precisamente en su interés
por conseguir que las religiosas fuesen conscientes de sus derechos, a la vez que
criticaba a los prelados regulares que, aun siendo conocedores de lo establecido
por esta bula, no proporcionaban deliberadamente los confesores extraordinarios
a las monjas bajo su jurisdiccion, o ponian trabas a esta asistencia. La obra de
Ajofrin también fue respondida y criticada pocos afios después. Fray José¢ Fer-
nandez Reconco, publicod su Justa defensa de los prelados regulares...8, en la
que defendia la accion de los regulares y criticaba las palabras de Ajofrin hacia
los prelados de las religiosas, asi como la libertad que pretendia garantizar a las
monjas y que Fernandez Reconco consideraba fruto de la feminidad, y no de una
verdadera necesidad espiritual.

53. Sobre este tema puede consultarse, entre otros: Manero Sorolla 2000; Sanchez Domingo
2015; Pascua Sanchez 2016; Weber 2000.

54. Sefior. Las Religiones Monachales, y Mendicantes c. 1724, pp. 62-64.

55. Ajofrin 1789, p. 39.

56. Ajofrin 1789, p. 40.

57. Ajofrin 1789.

58. Fernandez Reconco 1794.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



246 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

4. LA CONFESION EXTRAORDINARIA EN LAS COMUNIDADES
FEMENINAS DEL SIGLO X VIII

A lo largo de la segunda mitad del siglo XVIII, con posterioridad a la publi-
cacion de la bula de Benedicto XIV, la documentacion respecto a la gestion de la
confesion de religiosas nos muestra el reconocimiento de este derecho, pero tam-
bién la disparidad de su aplicacion. En algunos casos la documentacion refleja la
forma en la que las jerarquias se preocupaban por su gestion, como se inquiria en
las visitas por su aplicacion; también la parte mas cotidiana en los nombramientos,
renovaciones, etc.; pero en otras fuentes aparecen las reclamaciones que preci-
samente se hacian desde las comunidades de religiosas o desde las autoridades
diocesanas, en las cuales se denunciaba la ausencia de atencidn extraordinaria o
las limitaciones que se habian establecido en su administracion desde las 6rdenes,
especialmente respecto a los confesores ajenos a la orden de pertenencia.

Algunas de las visitas que las 6rdenes militares llevaron a cabo en los conven-
tos bajo su jurisdiccion, incluso la resolucion de algunos conflictos, nos muestran
su atencion a la confesion extraordinaria y al cumplimiento de las normativas al
respecto incluso antes de la emision de la Pastoralis Curae, atendiendo precisa-
mente las disposiciones tridentinas. En la segunda mitad del XVII, en un expe-
diente del convento de la Purisima Concepcion de El Toboso (Toledo) relacionado
con la clausura y no con la confesion extraordinaria, se autorizaba a los parrocos
de esta localidad a que nombrasen a los confesores extraordinarios cuando fuesen
necesarios y solicitados por la priora, guardando la desposizion del Santo Conzi-
lio*, regulando también la forma en la que se llevarian a cabo estos encuentros.

De forma mas rutinaria, a través de las visitas periddicas a los conventos feme-
ninos, los visitadores también inquirian acerca del cumplimiento de las disposicio-
nes de Trento y de la bula de Benedicto XIV. En 1779, el visitador Vicente de Mena
y Vado, de la orden de Santiago, certificaba que la comunidad de agustinas calzadas
del convento de San José de Corral de Almaguer cumplia con la confesion ordina-
ria siguiendo las diversas normativas de la orden, y respecto a la extraordinaria,
confirmaba el cumplimiento de las disposiciones emitidas por la Santa Sede®. La
presencia de la confesion extraordinaria en estas comunidades quedaba certificada
a través de este tipo de inspecciones, pero son informes que no nos arrojan infor-
macion sobre su gestion.

Para ello resulta mas ilustrativa la documentacion diocesana®!, donde también
podemos encontrar informes mas o menos genéricos sobre su administracion, pero
los nombramientos o las solicitudes, aunque puedan ser habituales y reiterativos,
aportan mas diversidad. Por ejemplo, a través de las solicitudes de confesores
extraordinarios que se enviaban a las didcesis por parte de algunas comunidades

59. Es una de las pocas referencias que hemos localizado respecto a la confesion extraordinaria
anteriores al siglo XVIIL Archivo Historico Nacional (AHN), Ordenes militares (OM), Exp. 52519.

60. AHN, OM, Leg. 7068.

61. Hemos empleado la documentacion de la didcesis de Santo Domingo de la Calzada-
Calahorra. Sobre la documentacion del ADCCalahorra: Marti Bonet 2001, pp. 195-199.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 247

de religiosas, observamos la evolucion profesional de algunos de ellos: desde los
momentos iniciales de la relacion con las comunidades femeninas, de forma pun-
tual y esporadica, atendiendo precisamente a las normativas de confesion extraor-
dinaria, hasta la época en que podian llegar a ser nombrados ordinarios e incluso
el momento en que dejaban el cargo.

Algunas realidades cotidianas de la vida espiritual femenina no se vieron alte-
radas por el cambio de centuria y la administracion de la confesion, tanto ordinaria
como extraordinaria, fue una de ellas, como pueden mostrar estos y otros ejemplos
que se extendieron, al menos, a lo largo del siglo XIX®. Asi, seguimos encon-
trando nombramientos con alusiones a las disposiciones de Trento y de la bula de
Benedicto XIV® ya entrado el periodo contemporaneo.

La relacion entre las franciscanas del convento de Santa Isabel de Villaro con
Damasco Maria de Bernaola, que era nombrado en septiembre de 1818 como
extraordinario y cuatro afios después se convertia en ordinario®, cumplia pre-
cisamente este recorrido. De extraordinario paso6, con el tiempo, a ordinario.
No era el tnico confesor de la comunidad y en esta época se dieron otros nom-
bramientos de nuevos extraordinarios y ordinarios. Alejo de Eguia le sustituyo
como extraordinario en 1824 y mantuvo este cargo durante, al menos, seis afos,
hasta su renuncia en 1830, aparentemente por enfermedad®. También los con-
fesores extraordinarios del convento de Santa Clara de Guernica se convertian
en ordinarios en 1821%, Después de su nombramiento como ordinario, Pedro
Pablo Séenz de Camara pasaba de extraordinario a ordinario de la comunidad de
Salvatierra, proponiendo como su sucesor en este oficio a un sacerdote llama-
do Carlos®. En este sentido, podria plantearse que la confesion extraordinaria
permitia establecer contactos previos entre monjas y confesores, ofreciendo la
posibilidad de que estas relaciones se afianzaran en el tiempo y diesen lugar a
nombramientos mas duraderos®®.

62. Entre las Brigidas de Vitoria (ADCCalahorra, 4/251/152, 19/01/1860; 4/251/152,
19/07/1860) o entre las agustinas de Mondragon (ADCCalahorra 4/249/131, 29/05/1861) se observa
esta continuidad.

63. ADCCalahorra, 4/206/99, 12/11/1848; 4/251/152, 12/07/1821; 4/249/131.

64. ADCCalahorra, 4/251/25, 22/09/1818; 12/06/1822.

65. ADCCalahorra, 4/251/25, 3-5/07/1830.

66. ADCCalahorra, 4/249/81, 15/11/1821.

67. ADCCalahorra, 4/248/39, 30/04/1821.

68. No todos los nombramientos nos dan esta informacion, algunos mas rutinarios los encon-
tramos en el convento de Santa Isabel de Villaro (ADCCalahorra, 4/251/25, 26/09/1824); en las agus-
tinas Eibar, que pedian licencias para un confesor extraordinario en 1791 (ADDCalahorra, 4/249/51,
15/07/1791); también las clarisas de Guernica pedian un nuevo nombramiento ante el fallecimiento de
su confesor extraordinario en 1796 (ADDCalahorra, 4/249/83, 17/01/1796); y el mismo tipo de solici-
tud se llevaba a cabo en 1815 por parte de la comunidad de dominicas de Lequeitio (ADDCalahorra,
2/49/95, 5/09/1815), solicitud que se repetia afios después, en 1834, en la misma comunidad vizcaina
(ADDCalahorra, 2/49/95, 14/07/1834). En 1821 se nombraba confesor extraordinario de las dominicas
de la Encarnacion de Bilbao a Francisco de Barandica, atendiendo a la solicitud de esta comunidad
(ADDCalahorra, 4/248/89, 1/11/1821) y la abadesa de N4jera proporcionaba al obispo un listado de los
religiosos disponibles para ejercer de extraordinarios en 1824 (ADDCalahorra, 4/209/115, 18/07/1824).

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



248 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

En cuanto a las renuncias al cargo de confesor extraordinario, por enfermedad
u otras causas, estas no eran inusuales, tal y como plantean estas misivas a la au-
toridad diocesana. Asi, también renunciaba a este oficio el confesor extraordinario
de las franciscanas de Onate, Feliz de Galdds, proponiendo como su sucesor en
este cargo a Francisco de Bururrunzaga®; y por achaques también dimitia Pedro
de Axpegorta, que habia ocupado este cargo en el convento de madres mercedarias
calzadas de Orozco hasta 18257,

También era necesario, durante esta primera mitad del XIX, advertir a las re-
ligiosas sus obligaciones respecto a las disposiciones papales. La comunidad de
religiosas de Quejana sefialaba en octubre de 1821 que no habian tenido confesor
extraordinario de su orden en los Gltimos tiempos por decision suya. Porque no
lo habian considerado necesario, ya que, seglin la priora, las veintiséis integrantes
de la comunidad no tenian reticencias en confesarse con el ordinario, aunque si
habian recibido atencion extraordinaria de fuera de la orden. La mencion a esta
atencion externa nos lleva a pensar que efectivamente la atencion a las normativas
respecto a la libertad de confesion y a la confesion extraordinaria tenian margenes
en a su cumplimiento’'. Tal vez el limite aceptable a la hora de cumplir con estas
medidas era cumplir con esta confesion extraordinaria externa, lo que explicaria la
ausencia de confesores extraordinarios de la orden durante periodos mas o menos
largos. Aunque parece que el ordinario acababa interviniendo, la libertad de acudir
o no ante el extraordinario ofrecia a las religiosas la posibilidad de elegir o no esta
atencion, al menos temporalmente.

Aunque en el caso de la comunidad de Quejana no hemos localizado ningun
documento que informase a la comunidad estas obligaciones, si contamos con un
auto emitido diez afos después al convento de brigidas de Vitoria, que pudo ser
similar a la respuesta dada a las de Quejana. En €1, el obispo recordaba a las reli-
giosas la obligacion que tenian de presentarse ante el confesor extraordinario, aun-
que fuese para charlar con él y no confesarse. Esta confesion tenia lugar en las tres
veces anuales que estaba dispuesta su visita, que coincidian con Navidad, Semana
Santa y Pentecostés’, cumpliendo con las témporas que veiamos previamente. En
respuesta a este mandato, era la priora de la comunidad la que se dirigia al obispo
a mediados de diciembre para solicitar el nombramiento necesario, aprovechando
a su vez para proponer a un religioso concreto para el cargo. En abril del siguiente
afio se reiteraba la solicitud por parte de la prelada, pidiendo al mismo confesor’.
Este mismo sistema era utilizado también por la abadesa del convento de la Santa
Trinidad de franciscanas de Ofiate en noviembre de 184874,

69. ADCCalahorra, 4/250/5, 13/08/1849.

70. ADCCalahorra, 4/250/31, 1825.

71. ADCCalahorra, 4/250/90, 19/10/1821.

72. En algunas ocasiones se menciona la costumbre de que las visitas de los confesores extraor-
dinarios fuesen dos veces al afio. Convento de Casalarreina. ADCCalahorra, 4/208/203, 8712/1821.

73. ADCCalahorra, 4/251/152, 7/04/1832.

74. ADCCalahorra, 4/250/1-7, 12/11/1848.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 249

La ausencia de extraordinarios también se experimentd en el convento de
Ajanguiz, cerca de Guernica, al menos entre 1816y 1821. En 1821 cuatro religio-
sas solicitaban confesores extraordinarios para ellas mismas y desde la didcesis
se les concedia. Posteriormente el nombramiento se hacia extensible a toda la
comunidad”, pero la tendencia de solicitar confesores concretos, a titulo particular
0 comunitario, no era extrafia ni para la atencion extraordinaria ni para la ordina-
ria. Asimismo, presentar candidatos era una dinamica comun entre las preladas’.
Estas peticiones solian justificarse, en ocasiones, aludiendo a la proximidad de
aquellos que se pedian como confesores, asi como la relacion previa, que podia
asegurar la comunicacion fluida entre comunidad y confesor. Estas peticiones se
podian complementar con informes de terceros, generalmente los vicarios ecle-
siasticos de cada zona, que aseguraban su idoneidad””.

Como vemos, tampoco era extraiio que los confesores repitiesen en el cargo.
Las normativas no eran estrictas respecto a si el confesor extraordinario o pere-
grino debia ser diferente en cada ocasion. Los nombramientos solo eran validos
para cada una de estas ocasiones, pero la practica nos muestra que parece que no
se limitaban las repeticiones. Asi los extraordinarios podian reiterar en la atencion
espiritual a una misma comunidad, siempre y cuando renovasen las licencias ne-
cesarias. Cabria cuestionarse si este tipo de tendencia respondia a cuestiones par-
ticulares de disponibilidad de confesores, algo que se comentaba en algunas de las
cartas de esta diocesis de Calahorra-Santo Domingo de la Calzada’, o si era algo
generalizado para agilizar la administracion de este tipo de confesion.

Los informes que certificaban el cumplimiento de las disposiciones papales
también aparecen entre la documentacion diocesana. Fray Joaquin de Santa Tere-
sa, prior de los carmelitas descalzos de Logrofio, informaba de como entre el 27
de diciembre de 1751 y el 1 de enero de 1752, José Celedonio de Ayala, clérigo
secular de la colegial logrofiesa, habia ejercido como confesor extraordinario de
la comunidad de carmelitas descalzas de San José. Era el superior regular el que
informaba a la autoridad diocesana acerca del cumplimiento de las bulas, tanto
desde el punto de vista de la provision de confesion extraordinaria, como a la hora
de asegurar el origen foraneo de la misma. En este caso, se indicaba que habia sido
la priora de la comunidad la que habia efectuado el llamamiento con permiso del
prior. Ademas, describia el tiempo que se habia empleado para ello y la disposi-
cion de las religiosas a la hora de acudir ante el extraordinario:

75. ADCCalahorra, 4/248/49, 1821.

76. ADCCalahorra, 4/248/60. 1819.

77. ADCCalahorra, 4/249/36, 8-16/06/1806; 4/249/51, 30/08/1786. Destacamos especialmente
un informe dirigido al obispo de Calahorra en el que se le informaba sobre todos los confesores y vi-
carios de conventos femeninos de Mondragén (convento de la Purisima Concepcion, convento de San
Agustin y Mercedarias Descalzas de la Purisima Concepcion de Ercoriaza). ADCCalahorra, 4/249/70,
20/07/1821. Uno similar se emitia desde Guernica en las mismas fechas, posiblemente respondiendo
a una provision episcopal que afecté a mas de una localidad. ADCCalahorra, 2/248/43, 27/07/1821.

Se solicitaba el informe al vicario eclesiastico de Durango para atender a la solicitud de las merce-
darias de dicha localidad. ADCCalahorra, 4/248/69, 19/05/1826.

78. ADCCalahorra, 4/249/81, 15/11/1821.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



250 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

0y0 a todas y a cada una en particular, concurriendo al lugar del confesionario,
por su orden y vez, deteniendo con cada una el tiempo necesario a su satisfaccion,
y continuando en este ministerio por espacio de cuatro dias, tarde y manana, y
oyendo comunicando cada dia seis religiosas hasta completar el numero ya dicho,
de toda la comunidad”.

El confesor extraordinario de las brigidas, que mencionabamos lineas arriba,
también enviaba un informe el 24 de diciembre de 1832, confirmando cémo la
confesion extraordinaria se habia efectuado entre el 21 y 22 de diciembre, acu-
diendo ante el extraordinario todas las religiosas y entrando ¢l mismo en la clau-
sura para atender a una de las monjas que estaba enferma®. La distancia temporal
entre ambos informes nos indica la continuidad de estas dinamicas, incluso desde
el punto de vista burocratico o administrativo a la hora de gestionar el cumpli-
miento de esta confesion extraordinaria.

Pero mas alla de esta administracion cotidiana y de las normativas que enmar-
caron esta gestion, cabe atender también el uso que se hizo de las disposiciones pa-
pales que hemos analizado en pugnas jurisdiccionales que protagonizaron algunos
conventos femeninos. Aunque en este tipo de procesos las motivaciones fueron
muy diversas, asi como los argumentos utilizados para defender las posturas de
los grupos enfrentados, queremos analizar en las siguientes lineas la forma en la
que las faltas en torno a la confesion extraordinaria, y concretamente la confesion
extraordinaria de fuera de la orden, se utilizaron para justificar estas denuncias y
los intentos de algunas comunidades por pasar, generalmente, de la jurisdiccion
regular a la ordinaria. A este respecto, cabe tener en consideracion que este tipo de
reclamaciones también se dieron en el contexto de la confesion ordinaria, donde
también existieron conflictos, tensiones y enfrentamientos, si bien en este caso
abordaremos exclusivamente aquellos relacionados con la extraordinaria®'. En
cualquier caso, cabe destacar que, en los siguientes ejemplos, este tipo de faltas no
fueron suficientes por si mismas para lograr estos cambios de jurisdiccion (si es
que llegaron a darse), sino que fueron uno mas de los abusos y faltas denunciadas
por las monjas.

La falta de libertad a la hora de la muerte, y el incumplimiento que esto su-
ponia respecto a la bula Pastoralis Curae, fue una de las faltas remarcadas por
parte de la comunidad de agustinas de Nuestra Sefora de las Nieves de Cordoba
en cuanto a la atencion espiritual en 1765, cuando llevaron hasta Roma su intento
por pasar a la jurisdiccion diocesana, rechazando la dependencia de la comunidad
de San Agustin a la que estaban sujetas. Lo consiguieron, pero como he apuntado
en otro sitio®?, los motivos de la disputa fueron variados, siendo posible que se
relacionasen con la libertad y autonomia de la comunidad en las admisiones, y

79. ADCCalahorra, 4/206/99, 21/01/1752.

80. ADCCalahorra, 4/251/152, 15/12/1831 y 24/12/1831.

81. Sobre estas realidades se pude consultar: Jiménez Sdenz de Tejada, 2023 y 2024a.

82. Jiménez Saenz de Tejada 2024a, 1184. AAV, Congr. Vescovi e Regolari, Arch. Segr., Anno
1782-1785, positiones Monialium, 1784, Cordubensis.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 251

no solo con la gestion de la salud espiritual. Sin embargo, entre los argumentos
que ellas emplearon para justificar su deseo por pasar a la dependencia del obispo
remarcaron las faltas en la confesion y los abusos perpetrados por los frailes agus-
tinos en sus presiones por recuperar la obediencia de la comunidad.

Precisamente, denunciaron la falta de libertad que una religiosa, Maria Teresa
Rodriguez, habia experimentado en su lecho de muerte en 1744. Esta enfermo de
gravedad y el médico le recomend¢ recibir los sacramentos, pero el confesor que
atendia en ese momento el convento no era de su gusto, por lo que se valié de la
libertad de confesion para pedir a la priora que solicitase en su nombre al prior de
San Agustin a otro confesor de fuera de la orden. Sin embargo, el prior no cedid y
tampoco permitid que otro fraile de la orden la atendiese, muriendo sin poder con-
fesarse en libertad. Esta situacion hizo que afios después, en 1757, otra religiosa
enferma temiese no conseguir libertad para confesarse, por lo que varias compa-
fieras la ayudaron para bajar al confesionario a escondidas y tratar con un confesor
externo a la orden, sin avisar a sus superiores agustinos®. Este tipo de maniobras
para asegurar la libertad de confesion no son inusuales en el ambito conventual fe-
menino y existieron otros casos®. En este y en los siguientes ejemplos hemos recu-
perado aquellos que generaron problemas por negar, concretamente, la confesion
extraordinaria externa o de fuera de la orden, los cuales son menos numerosos.

Continuando con el convento cordobés, no parece arriesgado proponer que
ente los trece afos entre el fallecimiento de una y otra monja también fallecieron
otras compafieras, /por qué no se sefialan otros intentos por “burlar” estas limita-
ciones? Tal vez no se dieron: el prior pudo conceder esta asistencia extraordinaria
cuando se requeria, o es posible que no existiesen demasiadas solicitudes respecto
a confesar fuera de la orden. Como hemos visto, desde la jurisdiccion regular esta
confesion externa era vista como una intromision en su potestad, y desde algunas
ordenes este tipo de intervenciones fue duramente rechazada, asi como hubo co-
munidades que no la necesitaron y no la pidieron.

Pero mas alla de las motivaciones que llevasen a las religiosas a tomar estas
medidas, lo cierto es que este proceso nos habla precisamente de su capacidad de
actuacion cuando sus derechos no estaban siendo respetados, ya que eran muy
conscientes de las normativas que las amparaban, de los recursos con los que con-
taban para defenderse y del peso que este tipo de argumentos podian tener de cara
a solicitar un cambio de jurisdiccion. Reconocian quiénes eran los destinatarios
de esta peticion (en un primer momento el obispo de Cordoba® y después al Car-
denal de Santobono®) y del peso que estos a su vez daban a la salud espiritual de
las religiosas, asi como del contexto de desprestigio de las 6rdenes religiosas que

83. Jiménez Sdenz de Tejada 2024a, 1184.

84. Enel convento de Sancti Spiritus de Puente la Reina, por ejemplo, las compaiieras facilitaron
que un confesor entrase a atender a una enferma con la excusa de afinar el 6rgano. Jiménez Saenz de
Tejada 2024b.

85. El obispo de Cordoba en aquel momento era Martin de Barcia (1743 - 1771). Aranda Doncel
1991, pp. 681-691.

86. En Roma se dirigieron a este cardenal, miembro de varias congregaciones romanas, entre
ellas la Sagrada Congregacion de Obispos y Regulares

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



252 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

tuvo lugar en siglo XVIII, lo que posiblemente favorecia sus reclamaciones si
usaban los argumentos adecuados, en este caso, relativos a la salud espiritual y a
la confesion extraordinaria.

En este caso, las monjas de las Nieves lograron el cambio de jurisdiccion que
reclamaban, y aunque en su argumentacion la confesion extraordinaria (o su au-
sencia) era una pequefia parte, nos permite mostrar precisamente ese reconoci-
miento de sus derechos, de los deberes de sus superiores y el uso que hicieron de
ellos para lograr sus aspiraciones. Aunque es cierto que las alusiones a la bula de
Benedicto XIV no son tan numerosas por parte de la comunidad como en otros
ejemplos, las religiosas perseveraron en sus criticas y, respecto a la confesion ex-
traordinaria, remarcaron las faltas cometidas por sus superiores y la legitimidad
de sus reclamaciones.

El rechazo a la confesion extraordinaria externa a la orden fue una de las
causas que también se arguy6 por parte de la comunidad granadina de Sancti Spi-
ritus para solicitar su paso a la jurisdiccion diocesana. En este caso, si lograron
o no el cambio de dependencia no esta claro entre la documentacion disponible,
pero la lucha contra los dominicos del convento de Santa Cruz a los que estaban
sujetas se extendio en el tiempo, al menos hasta 1771%, si bien los primeros in-
tentos se remontaban a 1675 y el proceso al que hemos accedido se elaboro entre
1762y 1765%,

De nuevo, no solo se denuncié la falta de libertad de confesion, sino que se
incluyeron otra serie de abusos: falta de atencion de las necesidades espirituales,
violacion del sigilo de confesion, abusos temporales en las relaciones entre con-
fesores y confesadas, a lo que se sumaron los problemas en administracion de las
rentas de la comunidad. Entre las declaraciones, se presentaba el conocimiento
que la comunidad tenia de las disposiciones y normativas papales, de sus derechos
de libertad de confesion, especialmente en cuanto a la atencion brindada por con-
fesores de fuera de la orden, las cuales, segin las denunciantes, no se respetaban.
No toda la comunidad particip6 en las reclamaciones, pero si se certificaron las re-
ticencias de los dominicos a la hora de proveer de confesores de fuera de la orden.

En este caso las reticencias a esta intervencion externa en la atencion espiritual
fueron mas graves, ya que los testimonios de las religiosas reproducian los co-
mentarios de los dominicos al respecto, los que les insistian acerca del pecado que
suponia que confesasen fuera de la orden:

y le intimo que de ninguna suerte confesase con Persona alguna que no fuese reli-
gioso de la orden, fuera de los quatro casa de la Bulla, diciendo que ni aun en estos
devian confesar con confesor que no fuese de la orden, por lo que todas se hallavan
oprimidas y sin livertad para el desaogo de sus Conciencias®

87. AGOP XIII 26251 (Bis), f. 19r.
88. Jiménez Saenz de Tejada 2023, pp. 23-49.
89. Sic. AGOP, XII, 36200, f. 51r.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 253

El rechazo hacia las disposiciones papales, y por tanto hacia la bula de Bene-
dicto XIV, fue generalizado entre estos dominicos de Santa Cruz, llegando uno de
ellos a afirmar, segun el testimonio de una de las religiosas:

que qué habia de hacer el Papa, si era un pobre jurista que habia expedido mas
bulas que todos los papas juntos, (...) porque el papa no tenia que ver con ellos y
sus recriminaciones no comprendian sus privilegios*

Extendiendo sus criticas no solo a la confesion fuera de la orden, sino también
a quien habia establecido estas medidas.

En cualquier caso, el conflicto con la confesion extraordinaria de esta comuni-
dad estuvo también relacionado con las limitaciones impuestas por los dominicos
al uso de confesores particulares externos. En la visita a la comunidad de Sancti
Spiritus del provincial Mendoza de 1762, este decretd la reduccion de los confe-
sores comunitarios a dos y prohibid que las religiosas se confesasen externamente
mas de las veces dispuestas por la Pastoralis Curae, remarcando que cualquier
licencia de Roma, concedida por la autoridad de la Penitenciaria Apostolica para
tener confesor particular propio seria rechazada y no aplicada®. Esto suponia una
aceptacion parcial de las medidas papales, que redundaba en una reduccion de la
libertad de confesion a la que aspiraban estas dominicas.

La situacion llevo a la comunidad a solicitar la intervencion del arzobispo, que
reclamé el nombramiento de extraordinarios atendiendo a las disposiciones de
Trento y a las de Benedicto XIV. Fue el arzobispo el que nombro6 a los confesores
extraordinarios. La presencia de este fue constante en todo el proceso, ya que estas
concesiones y su intervencion fueron permanentes durante las investigaciones,
llegando a detentar la jurisdiccion de la comunidad durante un secuestro temporal
impuesto mientras se llevaba a cabo la investigacion. En cualquier caso, antes de
este secuestro, los dominicos también entorpecieron las medidas del arzobispo
para garantizar la confesion extraordinaria, impidiendo que esta llegase a término
aun cuando los propios confesores ya estaban en el convento de Sancti Spiritus®.

Al contrario que en el caso del citado convento de las Nieves que presen-
tabamos previamente, las alusiones de estas religiosas granadinas a las disposi-
ciones papales fueron mucho mas frecuentes en sus testimonios, manifestando
precisamente su conocimiento al respecto y la forma en que la actuacion de sus
superiores las desobedecia. Una de estas dominicas, Maria Agustina de Castro,
afirmaba su estudio de las bulas cuando narraba cémo el padre Cespedes, uno de
los frailes encargados de la atencion ordinaria de la comunidad de Sancti Spiritus
y uno de los mas presentes durante todo el periodo de conflicto, le dijo a ella que
la atencion extraordinaria reconocida por la bula de Benedicto XIV si reconocia
las confesiones extraordinarias dos o tres veces al aflo, pero de dentro de la orden.
Ella respondi6 sefialando conocer bien la bula, porque la habia leido varias veces

90. AGOP, XII, 36200, f. 101v.
91. AGOP, XII, 36200, f. 62r.
92. AGOP, XII, 36200, £. 69v.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



254 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

en su traduccion castellana®. Asi, el reconocimiento de las disposiciones aparece
como un arma de defensa frente a los abusos.

En esta linea de desacreditacion de la confesion extraordinaria externa, las
constantes criticas de los dominicos respecto a la validez de las confesiones con
confesores de fuera de la orden llevaron a algunas religiosas a “revalidar” algu-
nas de sus confesiones, es decir, a confesar de nuevo culpas ya perdonadas con
confesores dominicos, temerosas respecto a su salvacion®. No todas las religiosas
atendieron estas criticas”, reconociendo la valia de las confesiones que habian
hecho fuera de su religion y enfrentandose a este tipo de comentarios, apoyandose
precisamente en su entendimiento de las medidas papales, pero el miedo que esto
generaba en las monjas era un arma establecida por ellos, un medio de presion en
un intento por garantizar la sumision de las religiosas.

Otro ejemplo del reconocimiento de las integrantes de esta comunidad de sus
derechos lo encontramos en un episodio anterior que se recuperaba en el proceso.
En ¢él, el prior del convento de Santa Cruz le habia advertido a la entonces priora,
Rosa de Castro, que no se atreviese a pedir licencia para que las monjas enfermas
pudiesen confesar extraordinariamente si estaban en peligro de muerte, porque
no se iba a conceder este permiso. Sin embargo, esta no aceptd la advertencia y
contesto afirmando que, de ser necesario, ella decidiria si pedir esta licencia o0 no*.
De esta forma, aunque se aceptasen las disposiciones anuales respecto a la con-
fesion extraordinaria que debia proveerse dos o tres veces al afo, los dominicos
seguian sin aceptar en su totalidad las medidas de la bula Pastoralis Curae, ya que
tanto esta como el Concilio de Trento preveian el cuidado espiritual en el lecho de
muerte como un derecho para las monjas, independientemente de que se recurriese
a confesores de dentro o fuera de la orden.

En este proceso, del que desconocemos la resolucion, es posible observar los
problemas que generaba no solo la confesion extraordinaria, sino el hecho de que
esta fuese externa a la orden de pertenencia. Los conflictos y las reticencias que
marcaron el desarrollo de estas disposiciones y que generaron la critica y resisten-
cia de los regulares tuvieron su propio reflejo en la vida de estas mujeres, si bien
ellas no estuvieron desamparadas a este respecto, sino que pudieron contar con
la asistencia de la autoridad ordinaria y con el propio amparo de las normativas,
aunque debieron apoyarse también en otros argumentos para conseguir modificar
su jurisdiccion, lo que no siempre consiguieron.

93. AGOP, XII, 36200, ft. 173v-174r.

94.  “(...) no hay que pensar en que podeis confesar fuera de la religion”. AGOP, XII, 36200, f.
100v-101r.

95. A la priora, Andrea Carvallo, dos dominicos le expresaron la necesidad de que volviese
a confesarse. Ella se nego, reconociendo la valia de los confesores que la habian atendido y la pre-
paracion que los hacia aptos para esto. Esta religiosa no lleg6 a posicionarse a favor de modificar la
jurisdiccion de la comunidad y, seglin su propia declaracion, estos roces con los dominicos no llegé a
expresarlos en publico o frente a la comunidad. Su testimonio, aunque no buscaba la separacion, podria
haber confirmado las denuncias. AGOP, XII, 36200, f. 331r.

96. AGOP, XII, 36200, f. 101r.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 255

No fue este el tinico convento en el que se puso en duda la atencion extraordi-
naria. También se dieron problemas al respecto en el convento de Santa Clara de
Salamanca®’. Nos encontramos, de nuevo, con un caso de inestabilidad interna que
fue resultado de una suma de causas, en donde la confesion extraordinaria y, pre-
cisamente su ausencia, fueron clave tanto para el origen de la inestabilidad como
para su apaciguamiento. Sin analizar de forma pormenorizada aqui este conflicto,
si cabe indicar que en ¢l intervinieron diferentes actores: tres clarisas de la men-
cionada comunidad®®, Maria del Pilar Ulloa, Francisca Paula Labrador y Francisca
Prieto de Pasadas®; el resto de la comunidad, en torno a 35 religiosas'®; el obispo
de Salamanca, Andrés José Barco Espinosa (1726-1794)'°! y la Nunciatura de Ma-
drid, a quien se dirigian desde Salamanca y desde donde se remitio el caso al rey
Carlos IV y al conde de Floridablanca'®.

Fue en 1785 cuando estas tres clarisas se dirigieron al obispo de Salamanca,
denunciando y solicitando su intervencion ante la ausencia de cumplimiento de
las disposiciones papales y concretamente la bula Pastoralis Curae de Benedic-
to XIV, a la que se alude en repetidas ocasiones a lo largo del proceso. Estas mon-
jas remarcaban como durante muchos afios en su comunidad no se habia cumplido
con las dos o tres visitas anuales de estos confesores externos, lo que también se
habia negado en el lecho de muerte. A esto se sumaban las supuestas faltas en el
gobierno de lo temporal, asi como la presunta intervencion y manipulacion de las
elecciones a prelada y las criticas contra las religiosas denunciantes por parte de
los regulares, a las que acusaban de estar en pecado mortal'®. Como vemos, los
abusos denunciados de los procesos comentados tenian aspectos similares, si bien
el devenir de todos ellos fue diferente.

Esta situacion fue la que las animé a reclamar ante la jurisdiccion diocesana
su situacion, siendo el obispo el que traslado el caso a la Nunciatura, aludiendo a
la intencidon de las religiosas de pasar a la dependencia diocesana, aunque se con-
formarian con tener confesores ordinarios seculares de por vida'®. Precisamente
el obispo expuso la situacion desde lo que parece el punto de vista de las religio-
sas denunciantes. La comunidad estaba dividida, pero la mayoria de las religiosas
no querian modificar su situacion. El informe que llevo a cabo la orden mostraba
esta disparidad de opiniones y certificaba el compromiso de los regulares, el bien-
estar de la mayor parte de la comunidad, negando por tanto la posibilidad de que
se diese una modificacion de la jurisdiccion. El obispo de Salamanca consideraba
que efectuar una visita apostdlica no cambiaria los resultados de las declaraciones
porque todas las religiosas, salvo las 3 firmantes, se uniran a una sola voz para

97. Prada Camin 1994.

98. En los momentos finales y cercanos a la resolucion se sumo otra compaiiera, Antonia Maria
de la Concepcion Zenteno Giron. AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 392r.

99. AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 397r.

100. AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 458v.

101. Fue obispo de Salamanca entre 1785 y 1794. Almonacid, c. 1800.

102.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, ff. 379r; 438v; 437r; 482-483.

103.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, ff. 373-378.

104.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 423r.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



256 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

responder y decir lo mismo a las preguntas, afirmando que observan las reglas
y constituciones'”. La posibilidad de que la mayoria de la comunidad cerrase
filas en torno a la orden limitaba su capacidad de intervencion, ya que no era
posible modificar la dependencia si la mayoria de la comunidad no lo solicitaba.
Precisamente, en esta visita de la orden, algunas de las religiosas que rechazaban
cualquier tipo de cambio habian remarcado algunos encuentros de las denuncian-
tes en el torno con abogados seculares', insinuando que el origen del conflicto
estaba en las faltas de estas religiosas al ponerse en contacto con terceros ajenos
a la orden.

Finalmente, después de tres afios de tensiones y de idas y venidas, el obispo de
Salamanca propuso al Nuncio que se aceptase la solicitud de las tres denunciantes
(a las que se sumo una cuarta): poder confesar dos veces al mes con confesor ex-
traordinario secular, nombrado por el obispo, y que no tuviese relacion con los su-
periores regulares. Inicialmente esta concesion se dio por cuatro meses, amplian-
dose después dos meses mas. Sin embargo, las religiosas insistieron en convertirlo
en un derecho vitalicio y reclamaron esta concesion al Papa o a la Penitenciaria
Apostolica, presionando a través de su negativa a confesar durante los dos meses
siguientes después de que finalizase su licencia de confesor extraordinario'®’.

Aunque entre el expediente consultado no aparece una resolucion clara, los
documentos mas tardios, del 29 de septiembre de 1789, mostraban precisamente
el apoyo del obispo de Salamanca a la posibilidad de hacer esa concesion de con-
fesion extraordinaria externa perpetua, justificando este apoyo a través de la pre-
ocupacion por la salvacion del alma de las religiosas, que se negaban a confesar,
y el peligro al que se exponian si no contaban con esta libertad que reclamaban.
Ademas, consideraba que su perseverancia en los tres afios que habia durado el
conflicto certificaba su conviccion, que no daba muestras de dudas o de que fuesen
a reconsiderar sus demandas'®.

Gran parte de la defensa de estas religiosas y la justificacion ante sus recla-
maciones se basaba en la bula de Benedicto XIV y su observancia, atendiendo
a la ausencia de la confesion extraordinaria externa que, como hemos visto, se
repitio en diferentes comunidades y fue un punto de friccion entre Roma y los
regulares. Ellas llegaron a mostrar su conocimiento respecto a la historia detras de
esta Pastoralis curae, aludiendo en su primer memorial al obispo de Salamanca
a las diferentes normativas que regularon esta atencion espiritual extraordinaria.
Precisamente citaban a santo Tomas, a Carlos Borromeo y a Clemente XI, afia-
diendo unas disposiciones al respecto de la Santa Constitucion de Bolonia, que
habian sido enunciadas para esta diocesis por Benedicto XIV cuando todavia era
el arzobispo Prospero Lambertini'®. Estas constituciones mostraban ya como su
interés por garantizar este tipo de confesion no se origind con su papado, sino

105. AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 502v.

106. AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 463r.

107.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 396v.

108. AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, ff. 392r-397r.

109. Se aludia a ello en la propia bula Pastoralis Curae. Ajofrin 1789, p. 10.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 257

tiempo atras. Las religiosas denunciaban el incumplimiento de estas medidas''®,
a la vez que manifestaban su conocimiento sobre un tema que les afectaba y del
que no solo conocian aquello vigente, sino el recorrido de estos debates entre las
jerarquias y autoridades eclesiasticas.

En su defensa llegaban a remarcar su deseo de lograr la libertad de confesion
de la que disfrutaban aquellas religiosas de comunidades bajo la jurisdiccion dio-
cesana, lo que posiblemente observaban en su entorno'''. Si para confesarse no ha
de haber libertad, para nada debera haberla en el Mundo''? afirmaban en abril de
1789, certificando la continuacion del debate en torno a la libertad de confesion de
monjas, presente durante todo el periodo moderno.

Las referencias a las bulas, a los concilios y a la libertad muestran el recono-
cimiento de las monjas de sus derechos en base a las bulas y concesiones papales,
pero también los conflictos y las dudas cuando se producian estos problemas y
especialmente al darse cruces entre jurisdicciones y autoridades''. Por mucho que
el obispo tuviese autoridad para enviar a extraordinarios externos puntualmente,
¢l mismo dudaba de su capacidad para extender este dictamen de forma vitalicia
y solicitaba la intervencion de las autoridades papales, si bien estas tampoco to-
maban una decision rapida para asegurar el cuidado espiritual de estas monjas,
remitiendo las reclamaciones e investigaciones pertinentes a la orden, con las li-
mitaciones que eso podia conllevar. Aunque desconocemos con exactitud como
se resolvio el proceso, su desarrollo nos permite abordar de nuevo los recursos de
defensa utilizados por las religiosas en un contexto de lucha por su libertad espiri-
tual, en la cual intervenian factores y autoridades diversas.

5. CONCLUSIONES

El estudio en torno a la confesion de religiosas durante el periodo moderno
muestra una gran diversidad. Las disposiciones tridentinas determinaron la exis-
tencia de confesores ordinarios y extraordinarios, pero el estudio de su practica
muestra un rango mucho mayor de confesores, confesiones, directores y relacio-
nes espirituales en general. La propia realidad historica muestra esta variabilidad,
las excepciones que podian tener lugar, las solicitudes que podian llevar a cabo las
propias religiosas, pidiendo incluso un “confesor extraordinario perpetuo”, figura
que podria asemejarse al director espiritual, pero cuya denominacién nos arroja
todo un rango de variables.

Centrandonos especificamente en la confesion extraordinaria hemos analizado
la forma en la que trat6 de regularse desde la Santa Sede, a través del Concilio de
Trento y de toda una serie de decretos y medidas posteriores que culminaron en

110.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 373r y ss.

111.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 379r.

112.  AAV, Arch. Nunz. Madrid, 214, f. 399r.

113. Hemos analizado y presentado las multiples vertientes que podian intervenir en un conflicto
por la jurisdiccional de una comunidad de monjas en: Jiménez Saenz de Tejada 2023.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



258 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

la emision de la bula Pastoralis Curae, dos siglos después. Las dudas y las con-
sultas que se fueron resolviendo entre un momento y otro sirvieron de punto de
referencia para perfilar progresivamente lo que seria la confesion extraordinaria
de monjas, pasando por recomendaciones y sugerencias que con el tiempo formu-
larian preceptos de obligado cumplimiento.

Pero mas alld de las normativas, el estudio de la documentacion en torno a
la vida espiritual femenina del periodo moderno nos ha permitido aproximarnos
también a la atencion diversa que se procurd en la época ante este tipo de confe-
sion. Desde los controles mas rutinarios, propios de la jurisdiccion diocesana o de
algunas jerarquias regulares, hasta la gestion mas cotidiana. Solicitudes, nombra-
mientos, renuncias, licencias, informes ¢ incluso aclaraciones o advertencias que
recordaban a las religiosas sus derechos y obligaciones nos permiten examinar la
parte mas habitual, periddica y corriente de estas relaciones espirituales. A través
de esta documentacion nos acercamos también a la parte burocratica de la confe-
sion extraordinaria, donde las religiosas también trataron de influir a través de su-
gerencias o peticiones de determinados candidatos, apelando para ello al modelo
ideal de relacion paternofilial que las ligaba al obispo para pedir ayuda y asisten-
cia, apoyandose en el amor paternal que este les debia. Los casos estudiados nos
han acercado a su actividad y a sus intentos por mediar o influir en ellos.

Por otro lado, este tipo de documentacion también nos ha permitido analizar,
aunque de una forma mas distante, a los propios confesores extraordinarios: a sus
perfiles, formacion, oficios e incluso enfermedades, y también a la propia evolu-
cion de sus carreras. Algunos de ellos iniciaban sus contactos con las comunidades
femeninas como extraordinarios, se volvian recurrentes en este cargo y con el
tiempo llegaron a convertirse en confesores ordinarios, lo que solia justificarse
aludiendo a la escasa disponibilidad de confesores en las diferentes zonas de la
diocesis estudiada.

Sin embargo, la confesion extraordinaria no solo aparecia en estas dinamicas
cotidianas, sino que, como hemos certificado, también tuvo un papel determinante
en algunos de los episodios conflictitos que pudieron marcar la vida interna de
los claustros femeninos. A través de los procesos que hemos mencionado hemos
comprobado el concepto que las religiosas tenian de la confesion extraordinaria,
la forma en la que conocian la legislacion al respecto y el uso que hicieron de estas
normativas en las denuncias o reclamaciones a sus superiores. Hemos aludido a
la diversidad de causas que originaban este tipo de denuncias, que no solian es-
tar originadas Uinicamente por faltas respecto a la confesion extraordinaria, pero
precisamente la falta de libertad en la confesion o la falta de aplicacion de las
disposiciones papales, eran utilizadas como un argumento de peso para justificar
los deseos de cambio de jurisdiccion por parte de estas comunidades femeninas.
Aunque se sumasen motivaciones diversas relacionadas con la vida temporal, con
las relaciones con los confesores ordinarios, con los abusos y las violencias enmar-
cadas precisamente en estas relaciones con sus superiores, lo cierto es que las reli-
giosas mostraban reconocer tanto las normativas que podian utilizar para respaldar
sus demandas, como el contexto en el que se llevaban a cabo estas reclamaciones:

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 259

reconocian el valor que los argumentos relacionados con la confesion iban a tener
en la sociedad de su época y apelaban a aquellos que debian protegerlas de estos
abusos poniendo énfasis en ello.

Por tltimo, cabria sefialar que la confesion extraordinaria no aparece de forma
problematica en las comunidades dependientes del ordinario, al menos entre la
documentacion que hemos podido consultar. Sin embargo, si es posible atisbar
entre la documentacion de las 6rdenes regulares una mayor tension, pero enfocada
principalmente hacia lo que hemos denominado confesion extraordinaria externa
y que suponia la intromision de confesores ajenos a la orden en las comunidades
femeninas. Respecto a la confesion extraordinaria dentro de la orden, las reticen-
cias, aunque existieron, parecen menores. En cualquier caso, el estudio de este tipo
particular de confesion también nos ha posibilitado constatar como las disputas
entre autoridades y jurisdicciones regulares y ordinarias se trasladd al interior de
los claustros femeninos, si bien con resultados muy diversos.

6. BIBLIOGRAFIA CITADA

(1723), Sanctissimi D. N. Domini Innocentii. Divina Providentia Papae XIII.
Apostolicae literae super Ecclesiastica Disciplina in Regnis Hispaniarum,
Roma.

(1724), Senior. Las Religiones Monachales, y Mendicantes, puestas a los Reales
pies de V.Mag. con la veneracion, y rendimiento proprio de la ciega obedien-
cia, con que la lealtad de su amor se ha esmerado en obedecer las Reales
Ordenes de V.Mag. sin reconocer, ni aver jamas, hasta oy, reconocido otros
limites, ni terminos, que las Reglas de su Ministerio, y propria conciencia,
dicen: Que es assi, que por el mes passado de Diziembre ha llegado a noticia
de los Regulares un Breve de N.SS.P. Benedicto XIII, fixado en las Iglesias,
y partes publicas de esta Corte, que confirma la Bula Apostolici Ministeri,
expedida por ... Innocencio XIII, para la mas perfecta observancia de el Clero
Secular, y Regular de Dominios de V.Mag... S.L.

Abad Gomez, Aniano (1960), “El IV Concilio de Letran”, Enserianza media, 56-
58, pp. 357-384.

Ajofrin, Francisco de (1789), Tratado teologico-mistico-moral, en que se expli-
can, segun los principios mds solidos, la Bula Pastoralis Curae de la Santidad
de Benedicto XIV. Sobre el confesor extraordinario de las monjas, Madrid.

Aldazabal, José (1996), Vocabulario basico de liturgia, Barcelona, pp. 388-389.

Almonacid, Francisco Xavier (c. 1800), Oracion funebre que en las solemnes exe-
quias celebradas en la santa iglesia catedral de esta ciudad, a la piadosa
memoria del ilustrisimo seiior D. Andres Joseph del Barco, obispo que fue
de esta diocesis, el dia 22 de Enero del presente ario dixo el Dr. D. Francisco
Xavier Almonacid ... canonigo magistral de esta santa iglesia de Salamanca,
Salamanca.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



260 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

Aranda Doncel, Juan (1991), “El zamorano Martin de Barcia, obispo de Ceuta y
Cordoba (1743-1771)”, Primer Congreso de Historia de Zamora. T. 3. Medie-
val y moderna, Zamora, pp. 681-691.

Atienza Lopez, Angela (2018), “Mujeres y hombres de la Iglesia. Orden y desor-
den en torno a la imposicion de la clausura tridentina”, Serrano Martin, Eliseo,
Gascon Pérez, Jesus (coord.), Poder, sociedad, religion y tolerancia en el mun-
do hispanico: de Fernando el Catolico al siglo XVII, Zaragoza, pp. 241-270.

Bartina, Sebastian (1976), “Bula de Indulgencias para la Santa Cruzada. Ejemplar
Almuzara, 1480-1483”, Annals de [’Institut d’Estudis Gironins, pp. 325-332.

Bernos, Marcel (1994), “Les religieuses vues par leurs confesseurs (XVIle-XVIlle
siécles)”, Association de Soutien au C.E.R.C.O.R., Les religieuses dans le
cloitre et dans le monde, des origines a nos jours, Saint-Etienne, pp. 413-433.

Borobio, Dionisio (2011), El sacramento de la reconciliacion penitencial, Sala-
manca.

Campi y Avenia, loseph (;16807?), Question singular: si al confessor aprobado
por el ordinario para toda su Diocesi sin limitacion alguna, pero no espe-
cialmente para confessar Monjas, lo pueden elegir estas en virtud de la Bula
de Santa Cruzada, 6 por otro Indulto semejante, para que la absuelva de los
pecados, 6 casos no reservados, Tarazona.

Campi y Avenia, loseph (1676), Sermon que predico el doctor losef Campi y Aue-
nia... dia del nacimiento de san Iuan Bautista en dicha Santa Iglesia. Zaragoza.

Fernandez Reconco, José (1794), Justa defensa de los prelados regulares. Contra
las aserciones falsas, quejas injustas y declamaciones importunas del R. P. Fr.
Francisco de Ajofrin de la Familia Capuchina del Orden de N. S. P. S. Fran-
cisco, en la explicacion de la Bula Pastoralis curae de N. SS. P. Benedicto X1V,
acerca de los confesores extraordinarios de las monjas, Madrid.

Franco, Ricardo (SJ) (1972) “La confesion en el Concilio de Trento. Exégesis e
interpretacion”, VV.AA., El Sacramento de la Penitencia. XXX Semana espa-
fiola de teologia, Madrid, sn.

Haliczer, Stephen (1998), Sexualidad en el confesionario. Un sacramento profa-
nado, Madrid, Siglo XXI de Espafia Editores.

Jiménez Séenz de Tejada, Marta (2023), “El proceso de cambio de jurisdiccion del
convento de Sancti Spiritus de Granada (s. XVIII): vertientes de un conflicto”,
Archivo Dominicano, 44, pp. 23-49.

Jiménez Séenz de Tejada, Marta (2024a), “Relaciones espirituales y disputas ju-
risdiccionales: dinamicas y conflictos en torno a la confesion de religiosas en
la Espaifia del siglo XVIII”, Hispania Sacra, vol. 76, 1184.

Jiménez Saenz de Tejada, Marta (2024b), “La confesion y sus usos: tensiones y
confrontacion en el proceso criminal de la comunidad de Sancti Spiritus de
Puente la Reina contra su vicario (siglo XVII)”, Memoria y Civilizacion, 27,
243-276.

Jiménez Saenz de Tejada, Marta (2025), “Encuentros y desencuentros: el mundo
religioso femenino, los confesores y la confesion en la Espafia Moderna”, Tesis
doctoral, Universidad de La Rioja.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



Si para confesarse no ha de haber libertad, para nada debera haberla... 261

Lopez de Ayala, Ignacio (1787), El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento,
Madrid.

Sobradillo, Agapito M. de (OMC) (1931), Tractatus de religiosarum confessariis,
Turin.

Manero Sorolla, M* Pilar (2000), “Ana de Jests y las biografias del Carmen Des-
calzo”, Sevilla Arroyo, Florencio, Alvar Ezquerra, Carlos, (coord.) Actas del
XIII Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas: Madrid 6-11 de
Julio de 1998, Barcelona, pp. 145-153.

Marti Bonet, José M?* (2001), Guia de los Archivos de la Iglesia en Esparia, Bar-
celona.

Martinez Lopez-Cano, Maria del Pilar (2017), La Iglesia, los fieles y la Corona.
La bula de la Santa Cruzada en Nueva Esparia, 1574-1660, México.

Martinez Ruiz, Enrique (2004), EI peso de la Iglesia. Cuatro siglos de Ordenes
Religiosas en Espaiia, Madrid.

Pascua Sanchez, Maria José de la (2000), “Poder y guerra en la familia carmelita:
el testimonio de una voz silenciada (Maria de San José-Salazar, 1578-1603)”,
Sanchez-Montes Gonzalez, Francisco, Lozano Navarro, Julian José y Jiménez
Estrella, Antonio (eds.), Familias, élites y redes de poder cosmopolitas de la
Monarquia Hispanica en la Edad Moderna, Granada, pp. 219-251.

Prada Camin, Maria Fernanda (1994), “Fundacion y primera generacion de clari-
sas del monasterio de franciscas descalzas de Salamanca”, Archivo Ibero-Ame-
ricano, 54, pp. 1123-1134.

Prosperi, Adriano (1996), Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, mis-
sionari, Turin.

Ramis Barceld, Rafael (2018), Estudios sobre la universidad de Lérida (1561-
1717). Madrid, pp. 142-146.

Rouillard, Philippe (1996), Histoire de la pénitence des origines a nos jours, Paris.

Sanchez Domingo, Raquel (2015), “De la primitiva de la Orden del Carmen a las
Constituciones modernas. Entre el origen y la reforma”, Campos y Fernandez
de Sevilla, Francisco Javier (coord.), Santa Teresa y el mundo teresiano del
barroco, Escorial, pp. 417-440.

Sanseverino, Mario (2019), Un Pericoloso Ministero. Confessare le monache ne-
lla Napoli della Controriforma (1563-1700), Avellino.

Soriano Triguero, Carmen (2000), “Trento y el marco institucional de las 6rdenes
religiosas femeninas en la Edad Moderna”, Hispania Sacra, 52, pp. 479-493.

Vilacoba Ramos, Karen Maria (2000), “Una manifestacion del poder: los con-
fesores de monjas”, Martinez Ruiz, Enrique (coord.), Poder y mentalidad en
Espaiia e Iberoamérica, Ciudad Real, pp. 73-84.

Vizuete Mendoza, José Carlos (1995), “Monjas y confesores: direccion espiri-
tual en el siglo XVIII”, Suarez Grimén, Vicente J., Martinez Ruiz, Enrique,
Lobo Cabrera, Manuel (coord.), /Il Reunion Cientifica de Historia Moderna:
Asociacion Espariola de Historia Moderna, Las Palmas de Gran Canaria, pp.
385-390.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 235-262
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.9



262 MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

VV.AA. (1850), Biografia eclesiastica completa. Vida de los personajes del an-
tiguo y nuevo testamento, de todos los santos que venera la Iglesia, papas y
eclesiasticos célebres por sus virtudes y talentos en orden alfabético, Madrid.

Weber, Alison (2000), “Spiritual Administration. Gender and Discernment in the
Carmelite Reform”, Sixteenth Century Journal, 31, pp. 123-147.

HID 52 (2025) 235-262 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.9



