HID 52 (2025)

LA CONSTRUCCION DEL PECADO, CRIMEN Y ESTIGMA
DEL BESTIALISMO EN LA CORONA DE CASTILLA
A LO LARGO DE LA EDAD MEDIA'!

THE CONSTRUCTION OF SIN, CRIME AND STIGMA OF BESTIALITY
IN THE CROWN OF CASTILE THROUGHOUT THE MIDDLE AGES

José Luis JIMENEZ CARAS
Universidad de Sevilla
jjimenez25@us.es ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2951-8386

RESUMEN: Este estudio, alineado con una historia cultural de los animales,
busca interrogarse sobre la mentalidad medieval castellana en relacion con la zoo-
filia y el bestialismo. Para ello, se propone un recorrido a lo largo de la constitu-
cion en pecado, crimen y estigma de la practica a lo largo de la Europa medieval,
con especial atencion a Castilla. En segundo lugar, se plantea una reflexion en
torno al papel, la criminalidad y la ejecucion de los animales implicados en los
juicios por bestialismo.

PALABRAS CLAVE: Animales; sexualidad; Castilla; Medievo; zoofilia; juicios
a animales.

ABSTRACT: This study, framed in the cultural history of animals, look into
medieval castilian mentality in relation with bestiality. To this aim, a dissertation
about the constitution of bestiality as a crime, a sin and a stigma along medieval
Europe is proposed, with special attention to Castile. In second term, we discussed
around the rol, criminality and execution of animals implicated in bestiality trials.

KEYWORDS: Animals; sexuality; Castile; Middle Age; zoophilia; animal trials.

1. INTRODUCCION

Hoy en dia, el estado espafiol considera el bestialismo un delito. Bajo el titulo
de actos de caracter sexual, agrupa estos abusos contra los animales en el Articulo
340 bis del Codigo Penal que recoge una pena comun para los daios de cualquier

Recibido: 01-09-2025; Aceptado: 15-10-2025; Version definitiva: 25-10-2025
1. Este trabajo se ha realizado en el marco de una tesis doctoral financiada por medio de un con-
trato predoctoral PIF del VII Plan Propio de Investigacion de la Universidad de Sevilla.

Copyright: © Editorial Universidad de Sevilla. Este es un articulo de acceso abierto distribuido bajo
los términos de la licencia de uso y distribucion Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-
Compartirlgual 4.0 (CC BY-NC-SA 4.0)

ISSN: 0210-7716 ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



210 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

tipo contra los animales domésticos, comprendiendo prisién, multa e inhabilita-
cion?. Este articulo entrd en vigor en 2023 y vino a sustituir el derogado articulo
337.1 introduciendo varios cambios resefables. Uno de ellos era que el delito se
consideraria siempre que el abuso (fuese sexual o no) contra el animal causase una
lesion que requiera tratamiento veterinario para el restablecimiento de su salud®.

Este matiz es, en realidad, un hito, por cuanto supone la descriminalizacion
del acto sexual con animales per se, considerando un crimen tan solo la posible
lesion que un animal recibiese de ella*. Vivimos tiempos convulsos en nuestra
relacion con los animales: la aceleracion del tiempo histdrico, junto a fendémenos
como el auge de las mascotas, el veganismo o la conservacion, ha traido consigo
nuevos debates y preocupaciones con resultados insospechados y rompedores. El
hito antes sefialado supone para Espafia la descriminalizacion de un delito que
lleva siendo perseguido cientos de afios.

En realidad, esta es una afirmacion con trampa. Los motivos de persecucion
del bestialismo han variado totalmente a lo largo de dichos siglos: el bienestar
animal ha sustituido a la sombra del pecado. El foco de la pena se ha desplazado
del humano al animal, y el que antes fuese un agente pasivo que debia afrontar
las consecuencias de un delito del que no era responsable, hoy en dia es consi-
derado victima.

Con esta introduccion cargada de presente no quiero sino sefialar que el tema
que aborda este estudio se caracteriza por el cambio y por la convivencia de per-
cepciones. El sentir de la poblacion o el sentir del poder crean una norma, asi ha
sucedido con el bestialismo y asi sucede con nuestra controvertida relaciéon con
los animales, controvertida porque es unidireccional, en el sentido de que es el ser
humano quien toma las decisiones por todos, es el ser humano quien se plantea qué
relacion quiere tener con el resto de los animales. Este era el sentido de la reflexion
del profesor Langemeijer, acidamente enriquecida por Midas Dekkers:

Legislators may, in the words of Professor Langemeijer, “not give any weight
to the consideration that animals suffer when they feel pain, hunger, thirst, exhaus-
tion, but should ask themselves only wether the mass of those people living within
their jurisdiction, or at least a representative group of them, are concerned about
that suffering”. This is why you must not pull a dog's leg off, but may do so with
a fly, that is why mistratment of animals has found its way into the law between
pornography, making children under sixteen drunk and singing offensive songs.
This is why a million animals a day are put thorugh the mincing machines of the
Dutch food industry with impunity, executed without any form of trial on grounds
of gross edibility’.

2. Codigo Penal, 5. 16bis. 340bis.
3. Ibid.
4. Delgado Fernandez 2024.

5. Dekkers 1994, p. 115. Sobre la obra de Dekkers conviene matizar que, pese a su extension
en el tema y frescura, se caracteriza por la opinion controversial y sentido del humor del autor. Ello,
sumado a la inexistencia de un sistema de citas, compromete la rigurosidad y dificulta la localizacion
de fuentes del autor.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 211

Las palabras de Langemeijer son idoneas para pasar al objeto de estudio. En
la Edad Media castellana, los te6logos se preguntaron por el sufrimiento animal,
los juristas algo menos y la consideracion general por el asunto no parece haber
dejado ningln rastro. En cualquier caso, el sufrimiento animal durante una hipoté-
tica relacion sexual no es el centro de interés. Sino la cambiante percepcion del ser
humano, en este caso medieval, acerca de esas relaciones. Este estudio, alineado
con una historia cultural de los animales, busca interrogarse sobre la mentalidad
medieval castellana en relacion con la zoofilia y el bestialismo. Ello supone, nece-
sariamente, el tratamiento de su constitucion en un pecado-delito, imbricando asi
la condena religiosa con la juridica y el juicio individual y moral con el colectivo
y penal®. Con tal propdésito, se plantea una estructura en dos aspectos de interés.

Por un lado, la progresiva definicién y condena de la practica a lo largo de
toda la Edad Media y las implicaciones de ese proceso, asi como la convivencia
de este denuesto con la existencia de la practica que, salta a la vista, se mantiene
hasta nuestros dias: ;Quiénes fueron, entonces, estigmatizados por esta practica?
(A qué descripcion responden los perpetradores? ;Pastores solitarios en entor-
nos rurales con escasa cultura y menos compaiiia? ;Individuos refinados y leidos
pero inclinados a gustos “degenerados™? ;Juegos de adolescentes relacionados
con las pruebas de masculinidad y autoconocimiento? ;Sinceros deseos de afecto
y carifio con las mascotas que quieren llevarse hasta el final?” Un tema de dificil
discernimiento por su solidez como tabt, aunque, como con muchas otras cosas,
parece que la respuesta mas acertada es la mas genérica, “cada caso tendra sus
motivos”. Por otro lado, interesa la posicion y la percepcion sobre el animal en
tales circunstancias que giraron, eminentemente, en torno a su responsabilidad o
grado de culpabilidad.

2. LA CRIMINALIZACION DEL BESTIALISMO

La convivencia estrecha con los animales es una de las caracteristicas defini-
torias de las sociedades sedentarias. De tal manera, las primeras delimitaciones
de barreras entre humanos y animales son tan antiguas como estas: donde pueden
entrar los animales y donde no, qué puede comerse y qué no, qué puede hacerse
con ellos, con qué se les alimenta. Dentro de este conglomerado de normas o con-
venciones culturales, continuamente en proceso de transformacion y cambio hasta
nuestros dias, figura el capitulo de las relaciones sexuales compartidas con los ani-
males®. A priori, cabe sefialar que gozaron de una notable popularidad en el ambito

6. El asunto de la relacion entre pecado y delito en la Edad Media reviste una complejidad
mucho mas notable y una historiografia mas densa de lo que aqui se pretende. En este sentido, véase
Morin 2009.

7. Para una reflexion mas profunda en este sentido, cfi. Liliequist 1991, pp. 410 y ss.

8. Mas alla de la evidencia logica de esta realidad, puede contrastarse un recorrido por la eviden-
cia historica en Dekkers 1994.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



212 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

de la narracion y la construccion mitologica, religiosa y legendaria de al menos
una de las tres tradiciones constituyentes de la cristiana medieval, que nos ocupa.

2.1. La tradicion antigua

En primer lugar, el constante polimorfismo y la actitud deliberadamente libidi-
nosa de las divinidades grecorromanas se tradujo en la consolidacion de un buen
numero de relatos que tenian en comun tanto la teogamia como la bestialidad: El
rapto de Europa, Pasifac o Leda y el cisne, por apuntar algunos de los ejemplos
mas resefiables’. Estos mitos atravesaron durante el periodo que nos ocupa un
proceso de moralizacion de los relatos, una adicion, un ajustamiento, a veces una
censura, una nueva ideologizacion o adaptacion a la cosmovision moral de la
Edad Media". De ello es un excepcional testimonio castellano la implementacion
de Ovidio y el Ovidio moralizado en la General Estoria'. Asimismo, fue un tema
que atrajo la atencion de los compiladores enciclopédicos clasicos como Claudio
Eliano, que listaba en su Historia de los Animales hasta una docena de casos de
relaciones entre humanos y animales. Del analisis de estos pasajes sefalaba Sa-
lisbury una vision clasica de los animales que estaria definida por la capacidad
de sentir emociones tales como el amor, los celos o la ira: According to Aelian,
the god of love does not overlook brute beasts'. Testimonios de Eliano que, por
cierto, desaparecerian una vez fuese pasado por el tamiz de los autores cristianos.
Tal presencia recurrente en la literatura concuerda con una ausencia manifiesta en
la legislacion y, por tanto, su no consideracion como delito en la jurisprudencia
romana clasica'®.

En segundo lugar, los cddigos civiles de tradicion germanica mas antiguos
tampoco incluyeron prohibiciones relativas al bestialismo hasta su impregnacion
de derecho eclesiastico, a lo largo de la Plena Edad Media'®. Igualmente, la den-
sidad de episodios zoofilicos en la mitologia nordica y germanica no parece tan
abundante. Como excepcion a esa regla, uno de los episodios mas transgresores

9. Por supuesto, los escarceos amorosos de Zeus constituyen el mas notable catalogo de ejem-
plos. Para una revision actual de la evolucion y consolidacion de los mitos referidos, véase Ailén
Baron 2024 donde se presta especial interés a la construccion del imaginario erdtico que rodea al mito
de Europa; Marcos Pérez 2019, para Leda y el cisne. Asimismo, realiza un sugestivo repaso sobre la
representacion en el arte de este ultimo y su posible relacion directa con el cristianismo Dekkers 1994,
pp. 6-9, donde se aventura el paralelismo entre Zeus/cisne y Espiritu Santo/paloma.

10. Cristobal 2015, p. 72.

11. Constituyen buenos ejemplos el rapto de Europa en General Estoria 2.1.34-37; o Pasifae y el
toro en General Estoria 2. 2. 329-331. Al respecto, ver Cristobal 2015, Salvo 2014.

12.  Salisbury 2022, p. 83.

13. Esta ausencia empez0 a ser seiialada en cronologias tan tempranas como el siglo XVIII, en
que el bestialismo se encontraba aun perseguido con ahinco. John Disney, vicario de Santa Maria de
Nottingham, ya llamaba la atencion sobre ello. Disney 1729, en Norton 2011.

14. Fernandez-Viagas Escudero 2019, p. 575, descarta su aparicion en Castilla antes de las Par-
tidas (s. XIII). En territorios nordicos la prohibicion empezaria a aplicarse con anterioridad, en torno
al siglo XI por medio de la Ley Gulating en Noruega. De nuevo, parece no figurar con claridad para
cronologias anteriores. Bourns 2018, pp.118-119; Riisey 2009, p. 46.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 213

con la moral cristiana: Loki y Svadilfari, cuyo encuentro daria origen al mitico
Sleipnir, el caballo de ocho patas de Odin. Loki, con objeto de distraer y apartar
al poderoso caballo de la construccion de la muralla de Asgard (cuya finalizacion
redundaria en la pérdida de una apuesta realizaba también por Loki y que supon-
dria la entrega de Freya), se transformé en una yegua. Al final fue atrapado y mon-
tado por Svadilfari, que lo dejo prefiado, resultando en el parto de Sleipnir. Esta
sucesion de transgresiones desde la dptica cristiana (cambio de especie, cambio
de sexo, penetracion masculina y animal, embarazo y parto, retorno al estado ori-
ginal) plantea, sin embargo, una incognita: ;Cometié Loki un acto de bestialismo
estando transformado en bestia? No parece que sea asi, dado que el episodio es
unico (y ademas relativo a Loki, que se caracteriza por la transgresion) y que la
misma tradicion mitologica solo transmite el bestialismo por medio del insulto®.

En tercer lugar, la severa prohibicion y dura condena del bestialismo llega al
mundo cristiano medieval directamente por la tradicion judia. El Antiguo Testa-
mento puso asi la piedra de toque de su persecucion y de su asociacion a la pena
de muerte. La primera referencia a ello es Exodo 22.19: El que tuviere coito con
bestia, muera de muerte'®. La segunda, Levitico 18.23 explicita que la prohibicion
se entiende tanto para hombres como para mujeres: No te ayuntards con bestia
alguna, ni te ensuciaras con ella. La muger no se echard con bestia, ni se ayuntard
con ella; porque es un crimen. Finalmente, la tercera introduce un factor de gran
interés en este estudio, ;qué pasa con el animal? Se lee en Levitico 20.15-16: El
que se ayunte con caballeria o res, muera de muerte; matad también a la res. La
muger que se echare con cualquier bestia, serd muerta juntamente con la bestia,
su sangre sea sobre ellos. Por otra parte, la bestialidad no es explicita en el Nuevo
Testamento, de manera que ha de suponerse dentro del concepto mas amplio de
inmoralidad sexual, pues asi lo supusieron los Padres en su labor exegética.

En definitiva, son tres los factores de interés, tres los pilares fundamentales
que la tradicion antigua leg6 a la Edad Media: la via de referencia de pasajes rela-
cionados con bestialismo localizados en la Antigiiedad pagana y que sirven como
relato moralizante, la via del insulto y la estigmatizacion popular al perpetrador de
la practica y la condena explicita de la Escritura.

2.2. El primer cristianismo, de la reflexion a la prohibicion

No puede decirse que el bestialismo fuese un tema quicial de la patristica,
tampoco creo que pueda decirse siquiera que lo fue en la cuestion de los animales.
En buena medida, considero que se debe a la nula discusion y a la claridad del An-
tiguo Testamento al respecto. No obstante, autores exhaustivos como San Agustin
profundizaron lo suficiente para llegar a esos temas y enriquecer la reflexion. De

15.  Sobre esto reflexiona Bourns 2018, asociando el episodio al caracter transgresor de Loki (pp.
336-339) y resaltando lo significativo que resulta el uso recurrente como insulto de la mencion de la
practica (pp. 121-122), también en Salisbury 2022, p. 90.

16. Se sigue una traduccion de la Biblia Vulgata latina, en concreto, la del P. Phelipe Scio de
S. Miguel 1794.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



214 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

los versiculos antes referidos, el autor glosa Levitico 20.16 en sus Cuestiones so-
bre el Heptateuco, introduciendo una cuestion central sobre el bestialismo, ;el
animal es responsable del delito?:

“Y si una mujer se acerca a una bestia para unirse con ella, mataréis a la mu-
jer y a la bestia. Moriran sin remedio: son culpables.” Podemos preguntar como
puede ser culpable un animal, siendo un ser irracional y no sujeto a la ley en modo
alguno. ;Se trata quiza de que, como en la figura retorica se trasladan las palabras
—cosa que en griego se llama metdfora—, pasando de un ser animado a otro inani-
mado —y asi se dice, por ejemplo, viento improbo y mar airado—, asi también aqui
se ha trasladado de un ser racional a uno irracional? En efecto, podemos pensar
que se ha mandado matar a las bestias precisamente porque, contaminadas con un
pecado tan grande, renuevan el recuerdo de un hecho indigno".

San Agustin jugé aqui la carta de la expresion metaforica de la Biblia para so-
lucionar una incongruencia entre teologia y ley divina que persigui6 al bestialismo
a lo largo de su historia, ;cémo puede ser un animal responsable y culpable de un
delito y con ello merecer la muerte, a pesar de ser irracional y carecer de voluntad
y libre albedrio? De hecho, el Padre de la Iglesia se vio obligado a apuntar quizas
e interrogar su explicacion acerca de por qué el texto sagrado hace uso del término
culpable. Sin embargo, para justificar la muerte del animal, al margen ya de su cul-
pabilidad, propuso el argumento que se convirtié en la base de la ejecucion de la
bestia en los casos de bestialismo: para evitar que se recuerde el hecho. Se volvera
mas adelante sobre la trascendencia de esta reflexion.

Esta no fue, en cualquier caso, la Ginica aproximacion del obispo de Hipona a
la cuestion. Otros pasajes permiten observar como perfila la condena de la zoofilia
en la mitologia pagana, con ello, reconociendo y admitiendo su existencia y la
oposicion que mantiene con la concepcion de divinidad del cristianismo: A Jupiter
en persona nos lo hacen ver convertido en toro o en cisne, buscando la union con
alguna mujer's. Mientras que, por otro lado, busco alejar cualquier tentativa de
relacionar la historia biblica con episodios de bestialismo. En particular, la con-
troversia se presentd en la Réplica a Juliano en torno al asunto de la Caida y la
posibilidad de que Eva hubiese sido mancillada carnalmente por el diablo, segin
la interpretacion maniqueista:

En otro de mis libros, dedicado a Marcelino, escribi: “Los hijos de la mujer,
que por dar crédito a las palabras de la serpiente fue corrompida por el mal de
la concupiscencia, no pueden ser liberados sino por el Hijo de la Virgen, que, al

17.  Cuestiones sobre el Heptateuco. 3. 74. Notese como el pasaje extraido y comentado por San
Agustin incluye el problematico “son culpables”, mientras que el versiculo anterior citado proveniente
de La Vulgata,“sanguis eorum sit super eos”, ya lo ha sustituido por la version que figura con mas fre-
cuencia. La traduccion medieval Escorial J. II. 19 (E19) mantiene una expresion intermedia: “porque
merecen muerte”.

18. La Ciudad de Dios, 4. 27. Esta actitud es, precisamente, la que refiere Salisbury 2022, p. 83,
que acaba operando una seleccion del material clasico incorporado por autores cristianas que antes se
mencionaba.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 215

creer en las palabras del angel, concibio sin concupiscencia”. Al transcribir mis
palabras quieres se entiendan como si yo dijese “que la serpiente hubiera tenido
comercio carnal con Eva”, seguin la opinion delirante de los maniqueos, que sos-
tienen que el padre de las tinieblas fue el padre de esta primera mujer y luego se
acosto con ella. Nunca he dicho esto de la serpiente. Pero, jvas a negar, contra
el Apostol, que el espiritu de la mujer fue seducido por la serpiente? ;No le oyes
gritar: Temo que asi como la serpiente engaiio a Eva con su astucia, se perviertan
vuestras mentes, apartandoos de la sencillez y castidad en Cristo? Corrompida por
la serpiente —las malas palabras corrompen las buenas costumbres—, surge en la
mente de la mujer un vivo deseo de pecar; corrompido el varon por una prevari-
cacion igual, sintieron en su carne deseos impuros, y, avergonzados, cubrieron sus
partes intimas. Esto no fue, sin embargo, consecuencia de un comercio carnal con
el diablo, sino del abandono de la gracia espiritual de Dios".

Resulta llamativo que estas discusiones se produjesen, lo que innegablemente
cierne la sombra del bestialismo, recurrente en la mitologia, sobre el cristianismo.
Ya se trate del nacimiento de Cristo entre el Espiritu Santo/Paloma y la Virgen Ma-
ria, concebido sin concupiscencia, o del nacimiento del pecado entre Lucifer/Ser-
piente y Eva, concebido con concupiscencia; lo cierto es que el paralelismo existe y
que la mitologia comparada y la antropologia de las religiones invitan a una lectura
profunda del tema en la linea ya mencionada que proponia Dekkers®.

Unos afios antes de las reflexiones y sentencias de San Agustin en el plano exe-
gético, los primeros concilios de la Iglesia ya habian tenido en cuenta esta conduc-
ta como un mal que podia amenazar la salvacion del alma cristiana. El Concilio de
Ancira (314) formalizaba una primera penitencia para el bestialismo, en un canon
complicado que se refiere a aquellos que vivieron o viven irracionalmente, y que
comparte con los brutos que cometieron incestos con sus parientes. Sobre él, cabe
destacar dos puntos. El primero es el factor de tension clave del bestialismo: los
animales son irracionales y los humanos, racionales, por lo que la relacion sexual
entre ellos constituye un pecado contra natura. Una proclamacién que también
puede deducirse de las reflexiones agustinianas antes expuestas. En segundo lugar,
el Concilio de Ancira establece una pena de entre 20 y 30 afios de excomunion,
entendiendo como atenuantes la juventud, la solteria y la no reiteracion?'. Tres
cuestiones que también tuvieron desarrollo a lo largo del tiempo.

Los penitenciales parecen haber sido la principal via de difusion de lo estipu-
lado en el canon de Ancira y de la extension de la condena eclesiastica del bestia-
lismo. En Castilla, el Penitencial Silense lo recogia ya en términos practicamente
idénticos a los del canon conciliar?. Salisbury provee de un buen recorrido a tra-
vés de penitenciales de varias regiones, fundamentalmente Irlanda, todos en tér-
minos muy parecidos. Cabe sefialar que los penitenciales irlandeses comenzaron

19.  Réplica a Juliano, 6. 22. 68.

20. Dekkers 1994, pp. 6-9.

21.  Concilio de Ancira, canon 16. Recogido posteriormente en los concilios de Coyanza, canon
4,y II Concilio de Braga, canon 81, Fernandez-Viagas Escudero 2019.

22. Gonzalez Rivas 1950, p. 177.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



216 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

mostrando cierta indulgencia con penas muy leves hacia el delito, que se fueron
endureciendo a medida que lo dispuesto en Ancira calaba en sus monasterios. De
forma muy aguda, Salisbury reconocia ahi un cambio de consideracion hacia el
animal que los clérigos irlandeses hubieron de procesar, porque tuvieron que pasar
de entender el bestialismo como un pecado de la carne con poca importancia, equi-
parado casi a la masturbacion, a uno de los mas abominables, por cuanto suponia
una transgresion flagrante del orden natural®’. En este sentido, en las Islas Brita-
nicas parece haber tenido un impacto fundamental el Paenitentiale Theodori del
Arzobispo de Canterbury Teodoro de Tarso*. Asi, el fendmeno descubre su origen
en la reflexion y maduracion exegética, condenas enérgicas como las de San Agus-
tin o las propias disposiciones conciliares discutidas por los obispos convirtieron
en serios riesgos para la salvacion ciertos comportamientos vistos con indulgencia
por los primeros monjes irlandeses.

2.3. La consolidacion del pecado contra natura y el paso a los codigos civiles

En los florecientes siglos plenomedievales (ss. XI-XIII) se empezaron a pro-
ducir fértiles compilaciones que buscaban la sistematizacion del derecho, civil y
canonico. Asi, por via eclesiastica, el bestialismo encontr6 su posicion sin grandes
discusiones catalogado como un pecado contra natura, a veces incluido en la pro-
pia sodomia. Tomas de Aquino se interrogaba en su Suma acerca de estos pecados,
estableciendo que constituian las mas graves especies de lujuria por dos motivos:
como el resto de especies de lujuria, se oponian a la razoén; ademas, y por eso se
hablaba de pecado contra la naturaleza, atentaban contra e/ orden natural del acto
venéreo apropiado a la especie humana®. Esencialmente se referia a las practicas
sexuales en las que no era posible la reproduccién y, por tanto, el bestialismo
compartia categoria con la molicie o inmundicia (polucién sin coito), la sodomia
y la utilizacion de instrumentos no debidos o porque se emplean formas bestiales
y monstruosas antinaturales.

Valga llamar la atencion en este punto acerca de como Tomas de Aquino expli-
citaba de forma muy grafica un asunto que también habria de sobrevolar constan-
temente el bestialismo: e/ humano que se comporta como la bestia. No es este el
espacio para adentrarse en el amplisimo tema de la animalizacion humana, sobre
el que pretendo trabajar en el futuro, pero si sefialar que en su designacion de
los pecados contra naturaleza, Aquino estaba equiparando el bestialismo con la
conducta bestial en la relacion sexual, ya que ambas inclusiones seguian la misma
logica: la copula con animales es, mas que ninguna otra, una conducta bestial,
opuesta la razon y la naturaleza.

23. Salisbury 2022, pp. 85-87. Para el mismo asunto, dentro del marco de la sexualidad, en lugar
del de los animales, véase Payer 1984.

24.  Wade 2020.

25.  Suma teoldgica, 2.154.11.

26. Ibid. Valga aclarar que la distincion entre estas especies de lujuria nunca es meridianamente
clara y no es raro encontrar la bestialidad calificada de sodomia. Véase Wingard 2022, p. 509.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 217

Santo Tomas, sin embargo, no ponderd una forma especifica acerca de como
debia ser castigado o redimido el culpable, tampoco qué suerte habia de correr el
animal y por qué. Bien es cierto que esta podria deducirse de otros pasajes de la
Suma. Por un lado, habida cuenta de que para Santo Tomas la voluntad depende
del intelecto y esta se basa en el descernimiento del bien y el mal, el animal ten-
dria esta capacidad reducida a una suerte de juicio por naturaleza que operaria
sobre la base de un apetito sensitivo®. Es decir, los animales quedaban excluidos
de la capacidad de juicio y, por tanto, no podian ser responsables. Por otro lado, el
santo establece una relacion entre la superioridad jerarquica de los seres humanos
en la Creacion y la licitud que esta concede a la muerte de los animales, antepo-
niendo en general los deseos o necesidades de los humanos?. De tal manera, si
bien Tomas de Aquino no desarrolld esta cuestion en concreto, puede afirmarse
que no podria responsabilizar a un animal por un caso de bestialismo, como tam-
poco podria poner objeciones a su ejecucion®.

Las primeras grandes compilaciones de derecho canodnico, no obstante, si
contribuyeron a fijar el criterio agustiniano, ya que seguian exactamente lo dis-
puesto por el Padre de la Iglesia. Asi, autores como Ivo de Chartres incidia en
que tanto la mujer como la bestia debian ser ejecutadas por el pecado de bestia-
lismo, tal como habia dispuesto la ley veterotestamentaria®. Si bien reconocia
la incongruencia que San Agustin habia encontrado en ello con la irracionalidad
de los animales y se mostraba proclive a admitir que la muerte de la bestia con-
tribuia a paliar el recuerdo del hecho en la comunidad?!. En los mismos términos
lo razonaba Graciano, que entendia: Sacrae tamen legis auctoritate animalia
iubentur interfeci, non propter conscientiam peccati, sed quia refricant memo-
riam facti**.

En la Plena Edad Media se produjo en Europa la extension de las penas por
bestialismo, entendido como un pecado contra natura por parte de los codigos
civiles, sin duda influenciados por la reflexion teoldgica y el derecho canodnico.
Asi, desde el siglo XI, cddigos como la Ley Gulating noruega establecian que: A/l
evil deeds are forbidden us, and we may therefore not have intercourse with ani-
mals®. El castigo fijado era la castracion y el destierro e, igualmente, se preveia la
ejecucion de la bestia por medio del ahogamiento en el mar, siendo la prescripcion

27. Wei 2020, pp.170-171.

28.  Wei 2020, pp. 175-176. Nétese la correspondencia entre la reflexion de Aquino y la de Lan-
gemeijer, citada en la introduccion, cfi. Dekkers 1994, p.115.

29. Tomas de Aquino constituye el mejor ejemplo para este estudio. Sin embargo, cabe tener
presente que en lo referente al bestialismo el panorama teologico parecia dominado por la reiteracion
de San Agustin, implicita o explicitamente. Asi puede constarse en otros te6logos como Tomas de
Chobham o Alejandro de Hales, c¢fi: Salisbury 2022, p. 93, Brundage 2000, p. 400.

30. Cfr. Exodo 22. 19, Levitico 18. 23; 20. 15-16.

31. Decretum 9. 108, citando a Agustin y sus comentarios al Levitico, Cuestiones sobre el Hep-
tateuco 3. 74.

32.  Decretum Gratiani, C. 15, Q.1, c. 3-4.

33. Gade 1986, p.127; Bourns 2018, p. 119.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



218 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

comun a todas las leyes escandinavas medievales®. En Inglaterra, todos los asun-
tos concernientes a los comportamientos sexuales juzgados por la Iglesia, entre
los que debe suponerse el bestialismo, se transfirieron a la jurisdiccion civil por
medio de la Circumspecte agatis (1285) emitida por Eduardo I

En Castilla, las Partidas son la primera composicion de derecho no eclesiasti-
co que recogen este pecado-delito de forma diferenciada, aunque por un estrecho
margen®®. Con esto quiero decir que el texto alfonsi decreta si le fuere prouado
deue morir por ende, refiriéndose a la sodomia en general, estableciendo ademas
que se consideraria inocentes a los menores de 14 afios y a aquellos que fuesen for-
zados a cometer dicho pecado?. Solo al final, afiadia: Esa misma pena deue auer
todo ome, o toda muger, que yoguiere con bestia, e deuen demas matar la bestia
para amortiguar remembranga del fecho™.

Esta breve alusion, siendo ya costumbre en lo referente al bestialismo, apunta
varias cuestiones interesantes. Para empezar, salta a la vista la continuidad de la
obra alfonsi con la tesis de Agustin y sus posteriores acomodaciones al derecho
candnico difundido por Ivo de Chartres o Graciano: la eliminacion del recuerdo se
mantiene como el motivo de ejecucion de la bestia. Sin embargo, en las Partidas
aquella incongruencia que obligaba a dudar a San Agustin tiene su eco, ya que
antes de decretar la muerte para la bestia se instituye: los que son for¢ados non son
en culpa, otrosi los menores, non que es tan gran yerro como es aquel que fazen®.
Los animales encajan sin problema en esta definicion. Desde mi punto de vista, lo
que se aprecia es un calado absoluto de la opinién de San Agustin, que encuentra
un respaldo timido, por cuanto no es explicito, en la Suma Teologica de Aquino y
un refrendo completo por su inclusion en el derecho canénico y civil regulado en
la Plena Edad Media.

En ultimo lugar, las Partidas incluyeron un detalle de gran relevancia, que
pone de manifiesto el ejercicio de aplicacion que el texto pretendia, pese a las li-
mitaciones que encontrd para ello. El texto alfonsi referia todo ome, o toda muger-.
Hasta el momento, puede observarse sin dificultad la insistencia en el comentario
del pasaje Levitico 20.16. Entre otras cosas, porque es el versiculo que hubo se-
leccionado San Agustin, a la vez que omitia el comentario para Levitico 20.15 o
18.23, también para Exodo 22.19 o para Deuteronomio 27.21. El resultado de ello
es que durante buena parte de la Edad Media la sombra del bestialismo, sombra
teodrica y teologica por cierto, se cerni6 sobre la mujer.

Quiza esa vision formase parte del corpus de referencias que alimentaron la
expansion de la demonologia y, en concreto, de los encuentros lujuriosos —y bes-
tiales— entre demonios (sucubos/incubos), hombres y mujeres que, en este ultimo

34. Gade 1986, p. 127. La autora, ademas, repasa por extenso la historia de la persecucion de la
bestialidad y la sodomia en Escandinavia en los siglos plenos y bajo medievales.

35. Wingard 2022, p. 510.

36. Fernandez-Viagas Escudero 2019, p. 575-576.

37. Partida 7.22.2.

38. Ibid.
39. Ibid.
HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291

https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 219

caso, podria implicar el alumbramiento de seres hibridos, monstruosos*. Seres
monstruosos que, por otra parte, también refieren las Partidas en dos ocasiones:

Non deuen ser contados por fijos los que nascen de la muger en non son figura-
dos como omes. assi como si ouiessen cabega o otros miembros de bestia*'.

Otrosi dezimos que los que nascen en figura de bestia o contra usada costum-
bre de la natura que son como fantasma non son dichos fijos*.

No obstante, la relacion bestial y el alumbramiento monstruoso no siempre
tienen que estar relacionados. Dudo que todos los casos sigan el claro esquema
de Pasifae y el toro, cuyo vastago resulta el minotauro. San Isidoro, sin referir el
bestialismo en ningun punto de las Etimologias, admitia sin embargo los naci-
mientos monstruosos e, incluso, argumentaba que no constituian acontecimientos
antinaturales y que estaban sancionados por la voluntad divina:

El portento no se realiza contra la naturaleza, sino en contra de la naturaleza
conocida. (...) La aparicion de determinados portentos parece querer sefialar he-
chos que van a acontecer; pues en ocasiones Dios quiere indicarnos lo que va a
suceder a través de determinados perjuicios de los que nacen. (...) A Alejandro le
pronostico su repentina muerte un monstruo nacido de una mujer: la parte superior
del cuerpo de hombre, pero sin vida; la parte inferior, una mezcla de diferentes
bestias, y tenia vida®.

Gestados por la lujuria de los demonios o por el inescrutable plan divino, los
monstruos podian nacer de los vientres femeninos. No obstante, con la vocacion
totalitaria de las Partidas en particular, de los codigos civiles en general, las penas
por bestialismo se extendieron a toda la poblacion. No mucho tiempo después,
los primeros juicios por acusaciones de bestialismo pondrian de manifiesto que
aquel juego de asociaciones entre Eva y la Serpiente, entre la mujer lujuriosa y la
bestia irracional, entre el monstruo y el vientre materno, eran las mas alejadas de
la practica; que tenian mucho mas que ver con hombres de campo y burras, con
acusaciones falsas y enemistades.

2.4. La persecucion activa del pecado nefando

A lo largo de la Baja Edad Media la preocupacion por la moral del laicado
fue cada vez mas importante en los circulos eclesiasticos. Con la multiplicacion
de fuentes como confesionarios, catecismos o reprobaciones de supersticiones

40. Sobre la vinculacion del bestialismo, los encuentros con demonios y los alumbramientos
monstruosos véase Salisbury 2022, pp. 90-95; Russell 1995, pp. 204-206; Kiessling 1977, pp. 21-28;
Dekkers 1994, pp. 75-91. Liliequist 1991, p. 408. Este ultimo sefiala para el siglo XVIL, en Suecia,
cierto temor, asimismo, por parte de los hombres a eyacular en el interior de la bestia, “fearing that
something living could be generated.”

41. Partida 4. 24.

42. Partida 7. 23. 8.

43. Etimologias, 11. 3.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



220 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

publicadas en los ultimos compases del Medievo y la entrada en la Modernidad, el
bestialismo comenz6 a figurar en nuevos contextos.

En uno de los confesionarios castellanos mas antiguos, el Libro de las Con-
fesiones de Martin Pérez (1316), todavia podia percibirse el espiritu y la estruc-
tura de las sanciones penitenciales altomedievales: EI que fizo fornigio con brutis
animalibus fasta dos vegadas, si era casado faga penitencia diez annos. Si noera
casado faga siete annos. Si el casado lo ovo por vso, faga penitencia XV annos*.
Resulta llamativo que tras la publicacion de las Partidas que sancionaba el bes-
tialismo como delito de muerte, clérigos como Martin Pérez apostasen aun por
penitencia y redencion, admitiendo asi que el crimen no se denunciaria a las auto-
ridades. Quiza, simplemente, el crimen no era tenido entonces por tal. Asimismo,
cabe llamar la atencion sobre el empeoramiento del pecado si se estaba casado,
(podia llegar a constituir el bestialismo una forma de adulterio? No lo creo, aun-
que podria entenderse para el soltero como una busqueda de alivio, que un casado
deberia satisfacer con su conyuge, sin evitar la reproduccion.

Otros, como Pedro de Cuéllar (1325), se referian ain de forma velada y pudo-
rosa: ay otra fornicacion que non tan solamente es mala de fablar mas aun antes
es mal de asmar®. La posterior mencion del autor de la desgracia de Sodoma y
Gomorra, pone en la pista del espeso pecado de sodomia que Pedro de Cuéllar
prefiere no detallar. Esta es una actitud natural frente a los pecados de lujuria
adoptada por los clérigos en la confesion, bajo la premisa de que la ignorancia
protege del pecado*. A finales del mismo siglo XIV, Juan Martinez de Almazan,
en cambio, si lo distinguia dentro de la propia sodomia, en concreto como una
forma de pecar contra el sexto mandamiento y como un pecado cuya absolucion
habia de reservarse al obispo*’.

Con ello puede observarse el endurecimiento que progresivamente se fue
adoptando en los circulos eclesiasticos. Por via sinodal, en 1390 el Sinodo de Car-
tagena reservaba el caso de los que duermen con animalias brutas a la autoridad
episcopal®®,

A lo largo del siglo XV, los manuales de confesion consolidaron la categoria
del pecado, como forma del de lujuria o como forma de atentar contra el sexto
mandamiento. El Tostado lo expone plenamente diferenciado en su Breve Con-
fesionario, donde explica que si algun varon duerme con alguna bestia, o si la
muger en qualquier manera le dexa ser conoscida o fouajada de algun animal
qualquier que sea, y esto es pecado mas abominable que todos los otros pecados
ya dichos®, dejando tnicamente por peores las relaciones homosexuales y el
sexo anal. Igualmente, el Libro de la confesion de Medina de Pomar, mantiene
esa delimitacion, aunque sigue escudandose en la ignorancia y evita la explicitud

44. Thieulin-Pardo 2012, 4.3.

45. Martin, Linage Conde 1986, 7v.

46. Soto Rabanos 2006, pp. 436-439.

47. Soto Rabanos 2015, pp. 318-319, 328.

48. Sinodo de Cartagena (1390), 17 en Garcia y Garcia 2013.
49. Madrigal 1518, p. 12.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 221

de este, notese lo elaborado del eufemismo: eso mesmo quando el ome e la mu-
gier peca asi con cosas que ha razon contra natura o como con cosas que non
ha razon®.

De forma definitiva, con el final de la Edad Media llegaria el pistoletazo de
salida de la persecucion activa del pecado, que para Castilla deviene de la pragma-
tica de los Reyes Catdlicos de 1497 en la que la pena de muerte se afianzé como
el castigo conveniente:

Porque entre los otros pecados e delitos que ofenden a Dios nuestro sennor e
ynfaman la tierra espegialmente el crimen cometydo contra orden natural contra
el qual las leys e derechos se deven armar para el castigo de este nefando delito
non digno de nombrar, destruydor de la orden natural, castigado por juyzio divi-
no, por el qual la nobleza se pierde e el coragon se acobarda e se engendra poca
fyrmeza en la fee e aboregimiento de Dyos, e se yndigna dar fambre, pestylengia,
e otros tormentos en la tierra e nagen de él muchos oprovios e de muertes a las
gentes e tierra donde se consyente meregedor de mayores penas que podria e se
pueden dar y commo quiera que por los derechos y leys posytivas antes de agora
establegidas fueron y estan ordenadas algunas penas a los que asy corrompen la
orden natural y son enemigos de ella primero porque las penas antes de agora
estatuydas non son suficientes para estrepar e del todo castigar tan abomynable
yerro y que riendo en esto dar cuenta a Dyos y en quanto a nos seria reservar tan
maldita mdcula y herror por esta nuestra carta y dispensagion, la qual queremos
que sea avida por ley general e perpetua premdtyca sangion, asi commo sy filese
fecha e promulgada en cortes®'.

Solorzano Telechea llamaba la atencion acerca de coémo por medio de la Prag-
madtica se endurecian las penas por el delito de sodomia o pecado contra natura
y se reservaba su castigo a la autoridad regia. Ademas, la ambigiiedad que ya se
ha sefialado previamente se hace en el fragmento aun mas evidente por cuanto se
renuncia a hacer cualquier mencion explicita al contenido concreto del delito. El
bestialismo tiene aqui su lugar ya que a partir de 1497 lo que se comenzo a castigar
fue la sexualidad, asumiendo que determinados comportamientos ponian en riesgo
a toda la poblacion y no solo a sus perpetradores, atentando contra el orden moral
y el bien comun, por lo que correspondia a los reyes actuar con severidad®. Poco
tiempo después, en 1505, Fernando el Catdlico recordaba a la iglesia de Cartagena
la exclusividad real en esas penas y ordenaba revocar el poder concedido a los
inquisidores del Santo Oficio en ese obispado™:

50. Bizarri, Sainz de la Maza Vicioso 1993, p. 44.

51.  Archivo General de Simancas, Camara Castilla, diversos 1, doc. 4. Editado en Solorzano
Telechea 2012, pp. 343-345.

52.  Solérzano Telechea 2012, pp. 293-295. El estudio esta enfocado en la homosexualidad, pero
la vaguedad de la Pragmatica en definir el pecado nefando puede ser tenida por elocuente sobre el
bestialismo como ya se ha referido. Ruiz Astiz 2017, p. 324. En cualquier caso, el analisis se considera
extrapolable al bestialismo.

53.  Solérzano Telechea 2012, p. 294.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



222 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

Me fue fecha relagion que hagora nuevamente distes poder a los ynquisidores
de ese obispado para que fesyesen pesquisa e progediesen contra las personas que
hovyesen cometido el delito nefando y que ellos por virtud del dicho poder an man-
dado sus cartas monytorias para que todas las personas que algo sopieren sobre
el dicho delito lo vengan a desyr ante ellos y porque esto es cosa nueva y la mane-
ra del progeder es escandalosa y aun de poco provecho para castygar semejante
delito que segund las leyes e prematicas de estos reynos y la calidad de él son las
penas conforme a su gravedad, las quales por mano de los dichos ynquisidores non
se pueden executar, soy maravillado de vosotros dar semejante poder y porque yo
escrivo al corregidor de esas ¢ibdades que progeda contra los legos que estovieren
ynformados de ese delito con todo rigor yo vos encargo que revoquéys el dicho
poder que sobre lo suso dicho distes a los dichos ynquisidores e non lo deys a otras
personas algunas®.

A finales del siglo XV comenzaron, ademas, los procesos judiciales relativos
al bestialismo en Castilla; no es baladi que uno de los primeros casos constatados
esté fechado en el mismo afo de 1497, por el que una acusacion del pecado nefan-
do a un vecino de Tortuera (Guadalajara) llegaba a la Gltima instancia en la Real
Chancilleria de Valladolid®.

A partir de entonces, se penetra en el terreno de la Historia Moderna, y no es
objeto de este trabajo. No obstante, es conveniente sefialar una serie de cuestiones
y dimensiones sobre ¢l bestialismo que los procesos judiciales reales pueden apor-
tar a la vision hasta ahora trazada. Aunque no se ha dedicado un trabajo monogra-
fico de calado a esta cuestion, como sefialaba recientemente el profesor Iglesias
Rodriguez, los ricos archivos modernos espaiioles si han permitido la elaboracion
de una serie de estudios de casos de los que creo pueden sacarse algunas conclu-
siones, algunas extrapolables a la realidad medieval®®.

Por un lado, frente a la preocupacion que los textos eclesiasticos y los codigos
civiles parecen manifestar por la moral sexual del laicado, ha de tenerse en cuenta
la importancia real concedida por la poblacion. En los casos ante citados siempre
se plantea la diatriba entre la acusacion fruto de enemistades personales y la genui-
na aberracion por la practica por parte de los acusadores. Sin duda, la utilizacion
de la sodomia en general como medio de enfangar judicialmente, acabar con la
reputacion o, llegado al caso, llevar al cadalso a enemigos politicos o vecinos inde-
seables fue una realidad. No obstante, es posible que varios siglos de persecucion
reiterada y de control moral de la poblacion influyesen en la vision del bestialismo
y pueda considerarse la otra opcion planteada.

Tratandose de la Edad Media, considero que factores como la persecucion mu-
cho menos activa (lo que reduciria la efectividad de la acusacion para atacar a

54. Archivo General de Simancas. Camara Castilla. Libro registro de cédulas. Libros Generales
de la Camara. Libro 7. 60, 1. Editado en Solorzano Telechea 2012, p. 374.

55. Martinez Sanz 2016.

56. Iglesias Rodriguez 2023, pp. 659-660, Ruiz Astiz 2017, Martinez Sainz 2016, Abad Liceras,
Garcia Rubio 1999. Constituyen, asimismo, buenos puntos de contraste y apoyo algunos trabajos exo-
genos a Castilla como son Liliequest 1991, Wingard 2022.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 223

enemigos), la mayor ruralizacion de la poblacion, la menor capacidad de control
de la Iglesia o la pervivencia de cultos y costumbres paganas habrian contribuido
a normalizar el bestialismo en segin qué contextos. Ello se ve reforzado por la
pervivencia durante todo el Antiguo Régimen de determinadas consideraciones
acerca de las relaciones zoofilicas como el origen de estas en juegos de nifios,
inmersos en sociedades muy rurales. Estos nifos dedicados al pastoreo en soledad
observarian a los animales montarse como medio de descubrimiento temprano de
las relaciones sexuales; practicas que, una vez alcanzada la madurez, podian pasar
de juego de nifios a pasatiempo de adulto®’.

En definitiva, el bestialismo se criminalizé a lo largo de la Edad Media. Si bien
en la Antigiiedad podia ya estar en contra de la ley talmutdica o ser objeto de burla
y escarnio en los relatos legendarios germanicos; es por medio de la racionaliza-
cién teoldgica cristiana que se identifica como una especie de lujuria perniciosa
que requiere de un castigo contundente. La adopcion de estas reflexiones por parte
del derecho floreciente de la Plena Edad Media conllevé su consolidacion como
ese pecado-delito al que hacia referencia Fernandez-Viagas®®, y su posterior ex-
pansion en la literatura confesional y catequistica. Por ultimo, la preocupacion
moral plenomedieval y la conformacion de una sociedad represora, segin diria
Moore, perfilaron para la Baja Edad Media la persecucion activa de la conducta,
basada en un maremagnum de acusaciones, reales e impostadas, entre la ofensa
de una consciente moral cristiana y la maniobra legal para resolver enemistades
personales®. En paralelo a ello, interconectado solo a veces, las personas que man-
tenian relaciones sexuales con animales: bien por carifio, bien como juegos, bien
por su condicion inculta y rural, bien por el desarrollo de determinadas filias pato-
logicas. A ellos, por supuesto, resulta mucho mas dificil aproximarse.

2.5. La estigmatizacion del bestialismo

Conviene finalizar este recorrido temporal con una cuestion transversal a la
vez que paralela al proceso de criminalizacion que se ha descrito: el estigma po-
pular. A lo largo de la Edad Media se consolido la pecaminosidad del bestialismo,
pero también una denostacion de ese perfil; de manera similar a lo que ocurre con
la homosexualidad. En realidad, se trata del resultado de la cristianizacion de la
sociedad y su progresivo alejamiento del aperturismo o la neutralidad que operaba
en la Antigiiedad ante determinadas practicas sexuales.

Este es un proceso que puede rastrearse en los insultos. Empezando por aque-
llos mas basicos en los que seria necesario elaborar una serie de conexiones no
explicitas en las fuentes, estan las equiparaciones a animales con connotaciones
lujuriosas, Madero, Fernandez-Viagas u Ortega Batn las seialaban para los fueros

57. Liliequest 1991, pp. 412-414 atestiguaba este asunto para el XVII sueco y no hay motivo
para no valorar su operatividad en la Edad Media, en el que las circunstancias antes mencionadas solo
facilitarian su desarrollo.

58. Fernandez Viagas 2019, pp. 575-576.

59. Moore 1989.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



224 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

castellano-leoneses del siglo XIII (por ejemplo entre la mujer promiscua y la rogi-
na y entre el acto sexual y cabalgar)®. No obstante, estas equiparaciones son
oscuras y siempre es problematico determinar cual es el grado de identificacion y,
sobre todo, hasta qué punto el comportamiento bestial (en términos sexuales) se
acerca o se relaciona con el bestialismo.

Por lo tanto, atendiendo a referencias explicitas, estas parecen poder rastrearse
ya en la literatura nérdica medieval, Bourns resefiaba este tipo de insultos o acusa-
ciones referentes principalmente a hombres como sujetos activos o pasivos en re-
laciones con bestias entendiendo que ese factor bestial era una fuente de vergiienza
por cuanto implicaba la exclusion social, la falta de integracion en la comunidad,
la falta de una esposa y una familia y la preferencia por conductas tenidas ya por
perversas®!.

Estas caracteristicas estuvieron, en cierto modo, presentes en la construccion
de una imagen de salvaje. El grosero y bruto, que se dejaba arrastrar por todas las
perversiones y cuya actitud despreocupada y torpe servia tanto de moralizacion y
aleccionamiento, como de tdpico de risa, escarnio y burla. Trovadores y te6logos,
a la hora de cantar y escribir sobre este tipo de personaje rondaron tanto la trans-
formacion en bestia como la proximidad sexual a los animales®.

Del mismo modo, esos procesos de animalizacion podian acabar resultando
en relaciones ambiguas, en que tuviesen lugar encuentros sexuales entre hom-
bres y mujeres, en el que al menos una de las dos partes fuese tenida por bestial.
Déandose asi el bestialismo en un plano metaforico. Este tipo de “degradaciones”
(téngase en cuenta que la asimilacion a los animales en este contexto constituye
una degradacion de su condicion) se podia dar, de nuevo en el plano de lo burles-
co, cabe recordar tanto la descripcion como el pago de peaje de las serranas de
arcipreste de Hita:

Avia la cabe¢a mucho grand guisa;
cabellos muy negros mads que corneja lisa;
ojos fondos, bermejos, poco e mal devisa;
mayor es que de yegua la patada do pisa®*

Con aquestas joyas
quiero que lo oyas,
seras bien venido;
serds mi marido
e yo tu velada”*

60. Madero 1992, p. 154; Fernandez-Viagas Escudero 2019, p. 577; Ortega Batin 2012, pp. 353-
354; 2022, pp. 62-63.

61. Bourns 2018, pp. 124-125.

62. Campo Tejedor 2012, pp. 191-193.

63. Ruiz, Arcipreste de Hita 2006, 1012.

64. Ibid. 1038. Para un analisis detallado, c¢fr. Carrizo 2018, Lopez Rodriguez 2009.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 225

Asimismo, puede encontrarse en un terreno moralizante, sin carga cdmica y
con todo el peso del rigor cristiano. En los Castigos de Sancho IV 1a identificacion
animal del musulman y la 16gica de la union con ¢l es meridiana:

¢/ Qué te diré mas? El moro non es sinon perro e la mora non es sinon commo
vna perra. E quien peca con mora por conplir su voluntad, es tanto commo si peca-
se con perra o con bestia, pues que ley non ha nin creengia®.

En definitiva y como ya he adelantado, la animalizacion constituye un tema
inmenso de interés que espero pueda ser tratado en el futuro. Aqui tan solo se ha
pretendido sefialar algunas cuestiones por cuanto complementan y matizan la uti-
lizacién del bestialismo en determinados relatos, moralizantes o burlescos.

3. LA BESTIA EN EL BANQUILLO: LA RESPONSABILIDAD
Y LA EJECUCION DEL ANIMAL POR BESTIALISMO

Los juicios y sentencias contra animales han suscitado un notable interés tanto
popular como académico por lo peculiares y extravagantes que tales casos resultan
para la forma contemporanea de entender el procesamiento de los delitos de los
animales, asi como por las posibles implicaciones ontoldgicas que pueden derivar-
se de la concesion de derechos y deberes a un animal.

La evidencia que en la actualidad se maneja de estos procesos no es numerosa,
Evans listaba en torno a doscientos casos a lo largo de toda Europa occidental®.
Mas recientemente, Michel Pastoureau reconocia manejar una muestra de 60-70
casos para Francia, situados entre los siglos XIII y XVIy siendo este el periodo de
mayor efervescencia de la practica®. Hoy, desconozco un solo caso medieval para
la Corona de Castilla, si bien puede admitirse la existencia de uno de los tipos de
juicios a animales, el relacionado con las plagas®®.

Sin embargo, como decia, se trata de una cuestion que ha recibido un notable
interés académico. La recopilacion y discusion inicial de estos procesos fue reali-
zada por historiadores y juristas como Evans, D’Adossio, Von Amira, Menabrea u
Ossenbruger®. Mas recientemente, autores como Chauvet, Pastoureau, Couchot,
Phillips, Molina Roa o Vachon se han cuestionado sobre tales testimonios, fértiles
para reflexionar acerca de la personalidad juridica de los animales, su relacion
con el ser humano, la gestion del medio natural, la forma de entender la justicia,

65. Castigos e documentos del rey don Sancho 1860, p. 136.

66. Evans 1906.

67. Pastoureau 2006, pp. 32-37, 44-45, 2015, pp. 105-111.

68. En cualquier caso, las plagas no son objeto de interés en este momento, por cuanto no solian
conllevar la ejecucion fisica de los animales, tan solo su excomunion o expulsion. Practica, por cierto,
controvertida, condenada enérgicamente en algunas reprobaciones de hechicerias del siglo XVI pero
que evidencian su existencia, sobre todo en ambientes rurales, cfr. Ciruelo 1551, 3. 10; Castaiiega
2020, pp. 375-386.

69. Evans 1906, pp. 2-17 refiere y comenta esa bibliografia por extenso.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



226 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

el lugar ocupado por los animales en la jerarquia de la Creacion...” Incluso, hay
trabajos que difieren en el tono y el estilo, lo que demuestra un cierto éxito edito-
rial, dada la curiosidad que puede despertar el fendmeno en un publico mas am-
plio. En Espaiia, las traducciones de trabajos mas cercanos al gran publico como
pueden ser El Cerdo o Animales Célebres de Michel Pastoureau han acercado las
evidencias y el debate historiografico a los interesados’'. De ello se hacen eco los
periddicos y se pueden localizar con facilidad articulos de prensa que los refieren
publicados por el Hoy, La Vanguardia o EIl Mundo.

Considero que este fervor por la originalidad medieval ha llevado a apuntar
una mayor personalidad juridica del animal en la Edad Media que en la actualidad,
basando esta teoria en su participacion en juicios normalizados de la misma mane-
ra que para los seres humanos. Esta reflexion ha llegado, incluso, a barajar la idea
de una renovacion del derecho animal, quiza con la mirada puesta atras’. Ahora
bien, es posible que se hayan cometido algunos excesos, puede que suprimiendo
inconscientemente el caracter anecdotico del fenomeno en comparacioén con el
procesamiento y ejecucion total de animales durante una cronologia tan larga’.
Valga tener presente la trascendente tension filosofica, juridica y religiosa que
estos procedimientos podian generar, teniendo en cuenta que el animal en la Edad
Media esta plenamente consolidado como una criatura de un orden inferior en la
jerarquia de la Creacion, no dotado de un alma racional y, por tanto, carente de
personalidad y responsabilidad juridica. De tal manera, en los juicios a animales
se operaba un acto de personificacion, que es temporal y circunstancial; o bien,
directamente se ignoraba o admitia de forma natural esta contradiccion con el
derecho y la teologia canonica.

En este sentido, es posible que el fenomeno de los juicios a animales esté mas
vinculado a ciertos parametros culturales medievales que tienen que ver con la
representatividad, la teatralidad o la dramatizacion. Los discursos candnicos de
la época son ciertamente tajantes con la cuestion y en ninguno de ellos se admite
tal personalizacion juridica, tampoco asi en los codigos de leyes. Sin embargo, si
parecen encuadrables como practicas mas apegadas a lo popular que veia en esos
métodos de justicia formas mas eficaces y, sobre todo, mas visuales del ejercicio
de esta, resarciendo de una forma mas grafica y visual a la victima o sus allegados
y escenificando de forma mas efectiva el poder de la autoridad.

Hecha esta breve pero necesaria introduccion, el objeto de estudio de este se-
gundo capitulo se centra en los animales ejecutados por estar implicados en re-
laciones zoofilicas. Vaya por delante que el bestialismo es cualitativamente muy
distinto del resto de procesamientos de animales. Esencialmente, porque el animal

70. Pastoureau 2000, 2006, 2015, Chauvet 2012, Couchot 2023, Phillips 2012, Molina Roa
2016, Vachon 2009.

71. Pastoureau 2015, 2019.

72. Chauvet 2012, Couchot 2023, Molina Roa 2016.

73.  Cfr. “En dehors du fait que bétes et hommes étaient jugés a partir des mémes procédures ju-
ridiques...” Couchot 2023, pp. 35-36. “Ils avaient plus de chance d’endosser une personnalité juridique
A cette époque enchantée que fut le Moyen Age...” Chauvet 2012, p. 19.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 227

no es el promotor del crimen, como tampoco el principal acusado. No obstante, si
que acabo con facilidad colgado o calcinado junto con el humano culpable. An-
teriormente, se ha demostrado el profundo calado del comentario agustiniano al
Levitico, que transformo6 radicalmente la responsabilidad animal de una suerte de
complicidad imprecisa en la Biblia a un dafio colateral, pensado para el bien de la
comunidad y no como castigo expreso contra el animal. Asi, la primera pregunta
que debe hacerse es: /Existioé ese mismo seguimiento a la tesis agustiniana que se
constata en la legislacion y la teologia en la practica?

No es facil que la documentacion judicial se extienda en reflexiones de este
tipo. Sin embargo, puede afirmarse que las sentencias estan impregnadas de este
parecer y la condena de la bestia fue un mal necesario. Vachon trabajo en su ana-
lisis de los procesos contra animales con una clasificacion que situaba el bestialis-
mo como una accion judicial civil, acompafiando a los animales condenados por
asesinato u homicidio. Entendia que el animal era complice del delito, mientras
que el humano, el promotor. Asi, segln la ley sagrada antes explicada, correspon-
dia la muerte a ambos™. No obstante, mas tarde admite el autor la posibilidad de
la via agustiniana y la eliminacion del recuerdo en la comunidad™. Igualmente,
refiere el caso medieval de Jehan Suremaistre (1386), que acabd quemado con la
cerda con la que habia cometido el pecado-delito’. Desgraciadamente, se trata de
un documento parco en informacién pese a su antigiiedad.

Junto a la remembranza, Chauvet apuntaba la ejemplaridad como motivo de
la ejecucion del animal implicado en casos de bestialismo”. Para ello referia dos
casos significativos: En uno de ellos, el condenado fue quemado con una burra con
la que no se habia cometido el delito, ya que la implicada habia fallecido natural-
mente antes de la ejecucion de la sentencia’®; en otro, el culpable era quemado con
una efigie 0 maniqui en lugar de con el animal implicado”. Para la operatividad
de esa ejemplaridad, Chauvet afirmaba: cette exemplarité doit forcement s 'accom-
pagner de quelque similitude entre les animaux ou les hommes, et en premier lieu
la capacité a commettre une faute®.

Desde mi punto de vista, tales practicas responden con mas exactitud a la repre-
sentatividad antes propuesta. Aunque pudiese existir una intencién moralizante, la
escenificacion del procedimiento candnico de la sentencia de bestialismo (que im-
plica la muerte en la hoguera de bestia y humano) era fundamental, mientras que
la responsabilidad del animal, no. Asi, tanto daba que fuese animal responsable,
efigie o animal comprado a tal propoésito, de lo que se trataba era de representar
ante la comunidad que se habia hecho justicia. Por otro lado, las similitudes y
metaforas sobre las que se construyen los discursos de ejemplaridad animal no

74.  Vachon 2009, pp. 5-6

75. Ibid. pp. 22-23.

76. Ibid. pp. 38.

77. Chauvet 2012, pp. 86-87.
78. Carbasse 2006, p. 281.
79. Pastoureau 2000, p. 191.
80. Chauvet 2012, pp. 86-87.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



228 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

implican la concesion de caracteristicas ontoldgicas definitorias (asi, que un ani-
mal hable en una fabula ejemplarizante no implica que se admita que los animales
pueden hablar). En cualquier caso, no es el debate que ocupa a este estudio.

A pesar de su lejania en el tiempo, ha de referirse, por cuanto supone un tes-
timonio castellano de un proceder plenamente consolidado y especialmente des-
criptivo con la responsabilidad animal, el caso de Juan de la Liset (1662). En rea-
lidad, interesa aqui la suerte y condena de su burra; después de decretar la muerte
de Juan y la pérdida de todos sus bienes, se especificaba:

Otrosi por quanto conforme a derecho y leyes destos reynos y sagrada escritura
en tan abobinable delito tambien se an de castigar los inocentes y brutos incapaces
de cometer culpa para quitar la memoria de que se cometio tan nefando crimen y
que no se pueden acordar de que se cometio sin que justamente se aquerden del
castigo mandaba y mando que publicamente se saque la pollina con quien cometio
el dicho delito y sea muerta en el mismo puesto o cerca del dandole con un mago de
yerro en la cabega y sea quemada®'.

La declaracion explicita de la sentencia, sumada a todas las practicas vejatorias
asociadas a la ejecucion: paseillo de vergiienza sobre burra (que es distinta a la
implicada, por supuesto), predicacion del delito, vestimenta larga y negra para el
reo, muerte del animal y de Juan en publico, cremacion de los cuerpos inertes en la
hoguera, pérdida de los bienes...Consolidan los que considero los dos motivos de
la muerte del animal en las sentencias judiciales del Antiguo Régimen: eliminar la
remembranza, con ello, intentar disminuir el calado de la practica en la sociedad,;
y representar, dar espectaculo, no solo con esa misma intencion ejemplarizante,
sino con objeto de escenificar el poder de la justicia®?. Cabe sumar que, ademas,
este tipo de sentencias fueron exclusivas, no fueron una practica universal, sino
circunstancial, en la que se expresaron preocupaciones por los animales y su desti-
no. Aunque exclusivamente moderno, téngase en cuenta el dato que aportaba Ruiz
Astiz sobre la justicia navarra: de 32 sentencias de bestialismos, solo 8 especifican
el destino del animal®. Con ello quiero sefialar el relativo grado de preocupacion
que representaba la suerte del animal.

Finalmente, cabe mencionar un posible tercer motivo, que carece de explici-
tud en las fuentes pero que ha sido propuesto en trabajos anteriores y consiste en
la patente relacion entre determinadas practicas sexuales y la impureza. Dekkers
apuntaba a esta impureza en la logica religiosa judia, lo que habria motivado el
origen mismo de esa criminalizacion del bestialismo que se ha detallado®. Asi, los
pasajes analizados del Levitico estaban insertos en el esquema de relaciones de
pureza e impureza que rodeaba a las mezclas, a los apareamientos interespecificos,
al mancillamiento de la comunidad con acciones corporales impudicas. En este

81. Abad Liceras, Garcia Rubio 1999, p. 13.

82. El mismo Chauvet apunta una idea parecida refiriéndose a otro tipo de juicios, Chauvet
2012, pp. 45-46.

83. Ruiz Astiz 2017, p. 329.

84. Dekkers 1994, p. 118.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 229

sentido, la comunidad debia purgarse de esa macula, por medio de la extirpacion
de los elementos corruptos (humano y bestia).

Igualmente, Fernandez-Viagas proponia la aproximacion antropoldgica basan-
dose en la teoria de la reversion de la impureza de Caillois®. En este sentido, el
animal se consideraria portador de la impureza generada por el acto de bestialismo
que no tiene redencion posible y, por tanto, habria de ser ejecutado con el culpable
para librar del contagio a la comunidad. Yendo atin mas alla, se podria aventurar la
identificacion del animal como un chivo expiatorio, en la 16gica de René Girard®®.
Esto presentaria una ventaja clara: los animales ya estan deshumanizados, por lo
tanto la violencia seria legitima contra ellos, sin necesidad de pasar por un proceso
judicial y sin necesidad de que fuesen culpables; simplemente, purgarian la impu-
reza con su muerte. Ahora bien, esta teoria presenta algunas contradicciones. La
principal es que la multitud, la comunidad, ya tiene su culpable, que es el acusado.
Mas alla, ni siquiera afecta en profundidad a la multitud que se cometa un crimen
semejante, ya que no atenta directamente contra ella.

De tal manera, ;la impureza es un factor de peso en la eliminacion circuns-
tancial del animal en el pecado-delito de bestialismo a lo largo de la Edad Me-
dia? Partase de la base de la integracion manifiesta de las relaciones zoofilicas
en las comunidades medievales (especialmente las rurales), ya que la Iglesia
predicaba contra lo que consideraba un problema porque este se daba en la so-
ciedad. Anadase que los cimientos de esa actitud de rechazo y condena estan
en la tradicidon veterotestamentaria y en la exégesis patristica sobre ella y que
durante practicamente toda la Edad Media los castigos por bestialismo son mas
leves que el definido por la Escritura, si es que se daban siquiera. Asi, /se consi-
deraba, en 0ltima instancia, que un pecado-delito de bestialismo llevado a cabo
por un particular mancillaba a la comunidad o solo a si mismo? Es posible que la
elevada carga metafisica de la interpretacion antropoldgica exceda aqui la optica
de la sociedad medieval que es, en definitiva, el objeto de estudio de este trabajo.
Considero, asi, que de formar la purificacion parte del conjunto de motivaciones
que llevaban a los animales implicados al cadalso, estaria presente de forma
circunstancial y, en todo caso, implicita.

A lo largo de este segundo epigrafe se ha pretendido proponer una serie de
reflexiones en torno a la motivacion para ejecutar al animal participe en el peca-
do-delito de bestialismo. De forma sumaria, debe tenerse en cuenta que la preo-
cupacion misma por el destino de estos animales a lo largo del Antiguo Régimen
es relativa, y no se puede afirmar que en la mayoria de los casos acabasen en la
hoguera. En aquellos casos en los que sucediese, la repeticion de la tesis agustinia-
na o cualquiera de sus epigonos constituye justificacion suficiente, y se construye
sobre la idea de eliminar la remembranza de los hechos. Ello puede verse com-
plementado por la tradicion medieval de la pena publica y espectacular, que tiene
un sentido representativo, ejemplarizante y propagandistico. Finalmente, podria

85. Fernandez-Viagas Escudero 2019, p. 576, Caillois 1942, p. 43-49.
86. Girard 1982, pp. 21-35.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



230 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

responder al zanjado efectivo de un momento de crisis en el que la comunidad se
hubiese sumido por lo abobinable®” del acontecimiento, dentro de una cultura ya
plenamente cristianizada.

4. CONCLUSION

En sintesis, el bestialismo ha sido y se mantiene como una practica sexual con-
trovertida. Cuestiones como la licitud de la relacion sexual entre humano y animal,
el derrotero y la patogenizacion (o no) de determinadas filias, la preocupacion
por el bienestar general de los animales o las interconexiones entre fe cristiana y
justicia rodean y complican la emision de juicios al respecto.

Lo que parece haber sido una practica silenciosa, admitida aunque quiza mi-
rada con desdén, fue identificada de forma temprana como una aberracion a los
ojos de la Antigua Ley, asi como se encontraron refrendos (aunque valga matizar
que no explicitos) en las palabras de Jests o San Pablo. Ello condujo a la proble-
matizacion del asunto y a la predicacion en su contra, asi como al establecimiento
de penitencias cada vez mas rigurosas que tenian por objeto la redencién y la
salvacion del alma. Méas adelante, la impregnacion del cristianismo de todos los
aspectos de la vida medieval llevo a su contundente inclusion en los codigos de
leyes y, consolidados medios y diligencias, a su persecucion activa. Una persecu-
cion que, como es habitual, no llevo ni ha llevado a su erradicacion. Hoy en dia se
ha reabierto una cuestion cerrada en la Edad Media y cuya influencia se extendio
hasta bien adentrado el siglo XX, otros parametros e inquietudes han sido los que
la han puesto sobre la mesa: ¢ Es licita la relacion sexual con los animales?

En paralelo, tuvo lugar y se mantiene el cuestionamiento sobre el grado de res-
ponsabilidad de los animales, sobre su capacidad de decision y consentimiento, lo
que afecta directamente a su derecho a ser juzgados, lo que también lleva al debate
acerca de qué deberes deberian adoptar en contrapartida.

En todo ese proceso participan también las ramificaciones de un debate mas
grande y trascendente, que tiene que ver con la condicion de los animales, con ese
todo que agrupamos en “el animal” como si eso fuese algo con identidad propia®.
De la mano de ese debate, el de como deben ser nuestras relaciones con ellos, que
ya se extiende del plano tedrico al practico y nos lleva a interrogarnos una vez mas,
nosotros que podemos y debemos, sobre lo que esta bien y sobre lo que esta mal.

5. BIBLIOGRAFIA CITADA

Abad Liceras, Jos¢ Maria; Garcia Rubio, Juan Manuel (1999), “Un proceso penal
por bestialismo en el siglo X VII: el caso del ciudadano francés Juan de la Liset

87. Por citar la expresion exacta de la sentencia a Juan de la Liset, ¢fi: Cit. 80.
88. Derrida 2008, pp. 15-69.

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 231

en la villa de Yunquera de Henares (Guadalajara)”, Boletin Juridico de la Uni-
versidad Europea de Madrid, 2, pp. 1-18.

Agustin, S. (1989), “Cuestiones sobre el Heptateuco”, Obras completas de San
Agustin. XXVIII: Escritos biblicos (4°). Madrid.

Agustin, S. (2025), “La Ciudad de Dios”, Obras completas de San Agustin. XVI:
Escritos apologéticos (3.°), Madrid.

Agustin, S. (1984), “Réplica a Juliano”, Obras completas de San Agustin XXXV:
Escritos antipelagianos (3°), Madrid.

Ailén Barén, Candela (2024), “El rapto de Europa en la literatura antigua: desde el
periodo helenistico al tardoantiguo”, Circe, de clasicos y modernos, 28(1), pp.
67-89. DOLI: http://dx.doi.org/10.19137/circe-2024-280103.

Biblia Vulgata Latina traducida en espariol, por el P. Phelipe Scio de S. Miguel,
(1794), Madrid.

Bizarri, Hugo O.; Sainz de la Maza Vicioso, Carlos (1993), “El Libro de confesién
de Medina de Pomar (1), Dicenda: Estudios de lengua y literatura espariolas,
11, pp. 35-56.

Bourns, Timothy J. S. (2018), Between nature and culture: animals and humans in
Old Norse literature. Tesis doctoral en abierto. Universidad de Oxford.

Brundage, James A. (2000), La ley, el sexo y la sociedad cristiana en la Europa
medieval, Ciudad de México.

Caillois, Roger (1942), EI hombre y lo sagrado, Ciudad de México.

Campo Tejedor, Alberto del (2012), Tratado del burro y otras bestias: una historia
del simbolismo animal en Occidente, Sevilla.

Carbasse, Jean-Marie (20006), Histoire du droit pénal e de la justice criminelle,
Paris.

Carrizo, Walter J. (2018), “Figuraciones de lo monstruoso en el Libro de Buen
Amor: las serranas, versiones femeninas del gigante-pastor transpirenaico”,
Lemir, 22, pp. 103-116.

Castanega, Fray Martin de (2020), “Tratado muy sotil e bien fundando de las su-
persticiones y hechizerias, y vanos conjuros y abusiones, y otras cosas al caso
tocantes; y de la posibilidad y remedio de ellas”, Lemir, 24, pp. 339-400.

Castigos e documentos del rey don Sancho (1860), Oxford.

Chartres, Ivo de (2015), Decretum, Constanza.

Chauvet, David (2012), La personnalité juridique des animaux jugés au Moyen
Age, Paris.

Couchot, Hervé (2023), “Les procés d’animaux au Moyen-Age. Une existence
collective juridique des hommes et des bétes”, Everardo Reyes, Pauline Ha-
chette, Denis Bertrand (dir.), Fabula / Les colloques, Penser une seule éthique
pour les vivants, Paris.

Ciruelo, Pedro (1551), Reprobacion de las supersticiones y hechizerias: libro muy
vtil, y necesario a todos los buenos cristianos, Medina del Campo.

Cristobal, Vicente (2015), “Orfeo y otros mitos eréticos en la General Estoria”,
Cahiers d’études hispaniques médiévales, 38(1), pp. 65-89. DOL: https://doi.
org/10.3917/cehm.038.0065.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



232 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

Dekkers, Midas (1994), Dearest Pet: On Bestialiy, Londres.

Delgado Fernandez, Noelia (2024), “La despenalizacion de la explotacion sexual
de los animales y su desaparicion como tipo autonomo del delito de lesiones”,
Blog de Derecho de los Animales. Abogacia Espariola, consejo general. Con-
sultado en 18/08/2025.

Derrida, Jacques (2008), EIl animal que luego si(gui)endo, Madrid.

Disney, John (1729), A View of Ancient Laws, against Immorality and Profane-
ness, Cambridge.

Evans, E. P. (1906), The criminal prosecution and capital punishment of animals,
Londres.

Fernandez-Viagas Escudero, Placido (2019), “La estigmatizacion de los pecadores
contra natura en la Castilla del siglo XIII: una aproximacién de historia cultu-
ral al titulo XXI de la Séptima Partida”, Anuario de estudios medievales, vol.
49(2), pp. 561-587.

Gade, Kari Ellen (1986), “Homosexuality and rape of males in old norse law and
literature”, Scandinavian Studies, vol. 58(2), pp. 124-141.

Garcia y Garcia, Antonio (2013), Synodicon Hispanum. XI: Cadiz, Canarias, Car-
tagena, Cordoba, Granada, Mdlaga y Sevilla, Madrid.

Girard, René (1982), El chivo expiatorio, Barcelona.

Gonzalez Rivas, Severino (1950), La penitencia en la primitiva Iglesia espariola.
Estudio historico, dogmatico y canonico de la penitencia en la Iglesia espario-
la, desde sus origenes hasta los primeros tiempos de la invasion musulmana,
Salamanca.

Graciano (1879), Decretum Gratiani, Lipsiae.

Iglesias Rodriguez, Juan José (2023), “La desgraciada historia de Mahamet, o el
delito de bestialidad en la Espafia moderna”, Lopez-Guadalupe Muiloz, Mi-
guel (ed. lit.), Vidas desveladas: cotidianeidad y disciplinamiento social en la
Monarquia Hispanica, Granada, pp. 659-667.

Isidoro, Santo (1982), Etimologias, Madrid.

Kiessling, Nicolas (1977), The incubus in English literatura: provenance and pro-
geny, Pullman.

Liliequist, Jonas (1991), “Peasants against Nature: Crossing the boundaries be-
tween man and animal in Seventeenth —and Eighteenth— century Sweeden”,
Journal of the History of Sexuality, vol. 1(3), pp. 393-423.

Lopez Rodriguez, Irene (2009), “La animalizacion del retrato femenino en el Li-
bro de Buen Amor”, Lemir, 13, pp. 53-84.

Madero, Marta (1992), Manos violentas, palabras vedadas: La injuria en Castilla
v Leon (siglos XII1I-X1V), Madrid.

Madrigal, Alfonso de (1518), Confesional del Tostado, Sevilla.

Martin, José Luis; Linage Conde, Antonio (1987), Religion y sociedad medieval:
el catecismo de Pedro de Cuéllar, (1325), Valladolid.

Martinez Sanz, Fortunato (2016), “Pleito litigado por Juan de Castillar contra Juan
de Atienza, vecinos de Tortuera (Guadalajara), sobre acusacion de bestialismo,

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



La construccion del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 233

resuelto en ultima instancia en la Real Chancilleria de Valladolid, junio de
14977, Boletin ANABAD, vol. 66(2), pp. 193-201.

Marcos Pérez, J. M. (2019), “La pasion del cisne. El mito de Leda y Zeus en sus
fuentes y sus recreaciones”, Minerva. Revista De Filologia Clasica, 14, pp.
203-231.

Molina Roa, Javier A. (2016), “Sobre los juicios a animales y su influencia en el
derecho animal actual”, Garcia Pachon, Maria Pilar (ed.), Lecturas sobre dere-
cho del medio ambiente. Tomo XVI, Bogota.

Moore, Robert 1. (1989), La formacion de una sociedad represora: poder y disi-
dencia en la Europa occidental, 950-1250, Barcelona.

Morin, Alejandro (2009), Pecado y delito en la edad media: estudio de una rela-
cion a partir de la obra juridica de Alfonso el Sabio, Cordoba.

Norton, Rictor (2011), “Of Sodomy and Bestiality”, Homosexuality in Eighteenth
-Century England: A Sourcebook. Consultado en 18/08/2025.

Ortega Baun, Ana E. (2012), “Sexo foral: conflicto, género, consideracion y se-
xualidad en los fueros de la Extremadura histérica y la transierra castellana y
leonesa”, Garcia Fitz, Francisco, Jiménez Alcazar, Juan Francisco (coords.),
La historia peninsular en los espacios de frontera: las “extremaduras histori-
cas” y la “transierra” (siglos XI-XV), Murcia.

Ortega Baun, Ana E. (2022), “El nombre del sexo: el 1éxico de la sexualidad en la
Castilla medieval desde el siglo X a la primera mitad del XVI”, Medievalia,
25(1), pp. 47-71.

Pastoureau, Michel (2000), “Une justice exemplaire: les procés intentés aux ani-
maux (XIII-XV siecle), Cahiers du Léopard d’Or, 9, pp. 173-200.

Pastoureau, Michel (2006), Una historia simbdlica de la Edad Media occidental,
Buenos Aires.

Pastoureau, Michel (2015), El cerdo. Historia de un primo malquerido, Salamanca.

Pastoureau, Michel (2019), Animales célebres: Del caballo de Troya a la oveja
Dolly, Céceres.

Payer, Pierre J. (1984), Sex and penitentials: the development of a sexual code,
550-1550, Toronto.

Phillips, Patrick J.J. (2012), Medieval Animal Trials: Justice for All, Lewiston.

Riisey, Anne Irene (2009), Sexuality, Law and Legal Practice and the Reformation
in Norway, Leiden.

Ruiz Arcipreste de Hita, Juan (20006), Libro de Buen Amor, Madrid.

Ruiz Astiz, Javier (2017), “Meresce la pena ordinaria de muerte: Estudio de las
denuncias por bestialismo en la Navarra del Antiguo Régimen”, Chronica
Nova, 43, pp. 299-333.

Russell, Jeffrey B. (1995), Lucifer: el diablo en la Edad Media, Barcelona.

Salisbury, Joyce E. (2022), The beast within: animals in the Middle Ages, Nueva
York.

Salvo Garcia, Irene (2014), “Ovidio y la compilacion de la General estoria”
Cahiers d’études hispaniques médiévales, 37(1), pp. 45-61. DOI: https://doi.
org/10.3917/cehm.037.0045.

ISSN: 0210-7716  ISSN-e: 2253-8291 HID 52 (2025) 209-234
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



234 JOSE LUIS JIMENEZ CANAS

Solérzano Telechea, Jestis Angel (2012), “Poder, sexo y ley: la persecucion de la
sodomia en los tribunales de la Castilla de los Trastamara”, Clio&Crimen, 9,
pp- 285-396.

Las Siete Partidas del Rey don Alonso el nono, nueuamente glosadas por el Li-
cenciado Gregorio Lopez del Consejo Real de Indias de su Magestad (1550),
Salamanca.

Solalinde, Antonio G. (1930), General estoria. Primera parte/ Alfonso el Sabio;
edicion de Antonio G. Solalinde, Madrid.

Soto Rabanos, José Maria (2006), “Vision y tratamiento del pecado en los manua-
les de confesion de la baja edad media hispana”, Hispania Sacra, 50 (118), pp.
411-447. DOI: https://doi.org/10.3989/hs.2006.v58.1118.12

Soto Rabanos, José Maria (2015), “Tratado de confesion de Juan Martinez de Al-
mazan”, eHumanista: Journal of Iberian Studies, vol. 30, pp. 275-374.

Thieulin-Pardo, Hélene (2012), “Transcripcion del manuscrito 9 2179 de la Real
Academia de la Historia—Madrid”, Confesionario. Compendio del Libro de las
Confesiones de Martin Pérez, e-Spania Books. DOI: https://doi.org/10.4000/
books.esb.379

Tomas de Aquino, Santo (2002), Suma teologica, Madrid.

Vachon, Patrice (2009), Exécution et excommunication d’animaux en Céte-d’Or,
Fontaine-1¢s-Dijon.

Wade, Erik (2020), “The beast with two backs: Bestiality, Sex between men,
and Byzantine Theology in the Paenitentiale Theodori”, Journal of Medieval
Worlds, vol. 2, 1-2, pp. 11-26.

Wei, lan P. (2020), Thinking about Animals in Thirteenth-Century Paris: Theolo-
gians on the Boundary Between Humans and Animals, Cambridge.

Wingard, Tess (2022), “The trial of Thomas Frogbrook: bestiality and the law
in an early sixteenth-century English rural community”, Historical Research,
vol. 95(270), pp. 506-521. DOI: https://doi.org/10.1093/hisres/htac011

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716  ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.152.8



