
HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

HID 52 (2025)

Copyright: © Editorial Universidad de Sevilla. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo 
los términos de la licencia de uso y distribución Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 (CC BY-NC-SA 4.0)

LA CONSTRUCCIÓN DEL PECADO, CRIMEN Y ESTIGMA  
DEL BESTIALISMO EN LA CORONA DE CASTILLA  

A LO LARGO DE LA EDAD MEDIA1

THE CONSTRUCTION OF SIN, CRIME AND STIGMA OF BESTIALITY 
IN THE CROWN OF CASTILE THROUGHOUT THE MIDDLE AGES

José Luis Jiménez Cañas
Universidad de Sevilla
jjimenez25@us.es   ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2951-8386

Resumen: Este estudio, alineado con una historia cultural de los animales, 
busca interrogarse sobre la mentalidad medieval castellana en relación con la zoo-
filia y el bestialismo. Para ello, se propone un recorrido a lo largo de la constitu-
ción en pecado, crimen y estigma de la práctica a lo largo de la Europa medieval, 
con especial atención a Castilla. En segundo lugar, se plantea una reflexión en 
torno al papel, la criminalidad y la ejecución de los animales implicados en los 
juicios por bestialismo. 

Palabras clave: Animales; sexualidad; Castilla; Medievo; zoofilia; juicios 
a animales. 

Abstract: This study, framed in the cultural history of animals, look into 
medieval castilian mentality in relation with bestiality. To this aim, a dissertation 
about the constitution of bestiality as a crime, a sin and a stigma along medieval 
Europe is proposed, with special attention to Castile. In second term, we discussed 
around the rol, criminality and execution of animals implicated in bestiality trials. 

Keywords: Animals; sexuality; Castile; Middle Age; zoophilia; animal trials.

1. Introducción

Hoy en día, el estado español considera el bestialismo un delito. Bajo el título 
de actos de carácter sexual, agrupa estos abusos contra los animales en el Artículo 
340 bis del Código Penal que recoge una pena común para los daños de cualquier 

Recibido: 01-09-2025; Aceptado: 15-10-2025; Versión definitiva: 25-10-2025
1.  Este trabajo se ha realizado en el marco de una tesis doctoral financiada por medio de un con-

trato predoctoral PIF del VII Plan Propio de Investigación de la Universidad de Sevilla.



210 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

tipo contra los animales domésticos, comprendiendo prisión, multa e inhabilita-
ción2. Este artículo entró en vigor en 2023 y vino a sustituir el derogado artículo 
337.1 introduciendo varios cambios reseñables. Uno de ellos era que el delito se 
consideraría siempre que el abuso (fuese sexual o no) contra el animal causase una 
lesión que requiera tratamiento veterinario para el restablecimiento de su salud3. 

Este matiz es, en realidad, un hito, por cuanto supone la descriminalización 
del acto sexual con animales per se, considerando un crimen tan solo la posible 
lesión que un animal recibiese de ella4. Vivimos tiempos convulsos en nuestra 
relación con los animales: la aceleración del tiempo histórico, junto a fenómenos 
como el auge de las mascotas, el veganismo o la conservación, ha traído consigo 
nuevos debates y preocupaciones con resultados insospechados y rompedores. El 
hito antes señalado supone para España la descriminalización de un delito que 
lleva siendo perseguido cientos de años. 

En realidad, esta es una afirmación con trampa. Los motivos de persecución 
del bestialismo han variado totalmente a lo largo de dichos siglos: el bienestar 
animal ha sustituido a la sombra del pecado. El foco de la pena se ha desplazado 
del humano al animal, y el que antes fuese un agente pasivo que debía afrontar 
las consecuencias de un delito del que no era responsable, hoy en día es consi-
derado víctima. 

Con esta introducción cargada de presente no quiero sino señalar que el tema 
que aborda este estudio se caracteriza por el cambio y por la convivencia de per-
cepciones. El sentir de la población o el sentir del poder crean una norma, así ha 
sucedido con el bestialismo y así sucede con nuestra controvertida relación con 
los animales, controvertida porque es unidireccional, en el sentido de que es el ser 
humano quien toma las decisiones por todos, es el ser humano quien se plantea qué 
relación quiere tener con el resto de los animales. Este era el sentido de la reflexión 
del profesor Langemeijer, ácidamente enriquecida por Midas Dekkers: 

Legislators may, in the words of Professor Langemeijer, “not give any weight 
to the consideration that animals suffer when they feel pain, hunger, thirst, exhaus-
tion, but should ask themselves only wether the mass of those people living within 
their jurisdiction, or at least a representative group of them, are concerned about 
that suffering”. This is why you must not pull a dog’s leg off, but may do so with 
a fly, that is why mistratment of animals has found its way into the law between 
pornography, making children under sixteen drunk and singing offensive songs. 
This is why a million animals a day are put thorugh the mincing machines of the 
Dutch food industry with impunity, executed without any form of trial on grounds 
of gross edibility5. 

2.  Código Penal, 5. 16bis. 340bis. 
3.  Ibid. 
4.  Delgado Fernández 2024. 
5.  Dekkers 1994, p. 115. Sobre la obra de Dekkers conviene matizar que, pese a su extensión 

en el tema y frescura, se caracteriza por la opinión controversial y sentido del humor del autor. Ello, 
sumado a la inexistencia de un sistema de citas, compromete la rigurosidad y dificulta la localización 
de fuentes del autor.



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 211

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

Las palabras de Langemeijer son idóneas para pasar al objeto de estudio. En 
la Edad Media castellana, los teólogos se preguntaron por el sufrimiento animal, 
los juristas algo menos y la consideración general por el asunto no parece haber 
dejado ningún rastro. En cualquier caso, el sufrimiento animal durante una hipoté-
tica relación sexual no es el centro de interés. Sino la cambiante percepción del ser 
humano, en este caso medieval, acerca de esas relaciones. Este estudio, alineado 
con una historia cultural de los animales, busca interrogarse sobre la mentalidad 
medieval castellana en relación con la zoofilia y el bestialismo. Ello supone, nece-
sariamente, el tratamiento de su constitución en un pecado-delito, imbricando así 
la condena religiosa con la jurídica y el juicio individual y moral con el colectivo 
y penal6. Con tal propósito, se plantea una estructura en dos aspectos de interés.

Por un lado, la progresiva definición y condena de la práctica a lo largo de 
toda la Edad Media y las implicaciones de ese proceso, así como la convivencia 
de este denuesto con la existencia de la práctica que, salta a la vista, se mantiene 
hasta nuestros días: ¿Quiénes fueron, entonces, estigmatizados por esta práctica? 
¿A qué descripción responden los perpetradores? ¿Pastores solitarios en entor-
nos rurales con escasa cultura y menos compañía? ¿Individuos refinados y leídos 
pero inclinados a gustos “degenerados”? ¿Juegos de adolescentes relacionados 
con las pruebas de masculinidad y autoconocimiento? ¿Sinceros deseos de afecto 
y cariño con las mascotas que quieren llevarse hasta el final?7 Un tema de difícil 
discernimiento por su solidez como tabú, aunque, como con muchas otras cosas, 
parece que la respuesta más acertada es la más genérica, “cada caso tendrá sus 
motivos”. Por otro lado, interesa la posición y la percepción sobre el animal en 
tales circunstancias que giraron, eminentemente, en torno a su responsabilidad o 
grado de culpabilidad. 

2. La criminalización del bestialismo

La convivencia estrecha con los animales es una de las características defini-
torias de las sociedades sedentarias. De tal manera, las primeras delimitaciones 
de barreras entre humanos y animales son tan antiguas como estas: dónde pueden 
entrar los animales y dónde no, qué puede comerse y qué no, qué puede hacerse 
con ellos, con qué se les alimenta. Dentro de este conglomerado de normas o con-
venciones culturales, continuamente en proceso de transformación y cambio hasta 
nuestros días, figura el capítulo de las relaciones sexuales compartidas con los ani-
males8. A priori, cabe señalar que gozaron de una notable popularidad en el ámbito 

6.  El asunto de la relación entre pecado y delito en la Edad Media reviste una complejidad 
mucho más notable y una historiografía más densa de lo que aquí se pretende. En este sentido, véase 
Morin 2009. 

7.  Para una reflexión más profunda en este sentido, cfr. Liliequist 1991, pp. 410 y ss. 
8.  Más allá de la evidencia lógica de esta realidad, puede contrastarse un recorrido por la eviden-

cia histórica en Dekkers 1994. 



212 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

de la narración y la construcción mitológica, religiosa y legendaria de al menos 
una de las tres tradiciones constituyentes de la cristiana medieval, que nos ocupa. 

2.1. La tradición antigua

En primer lugar, el constante polimorfismo y la actitud deliberadamente libidi-
nosa de las divinidades grecorromanas se tradujo en la consolidación de un buen 
número de relatos que tenían en común tanto la teogamia como la bestialidad: El 
rapto de Europa, Pasifae o Leda y el cisne, por apuntar algunos de los ejemplos 
más reseñables9. Estos mitos atravesaron durante el periodo que nos ocupa un 
proceso de moralización de los relatos, una adición, un ajustamiento, a veces una 
censura, una nueva ideologización o adaptación a la cosmovisión moral de la 
Edad Media10. De ello es un excepcional testimonio castellano la implementación 
de Ovidio y el Ovidio moralizado en la General Estoria11. Asimismo, fue un tema 
que atrajo la atención de los compiladores enciclopédicos clásicos como Claudio 
Eliano, que listaba en su Historia de los Animales hasta una docena de casos de 
relaciones entre humanos y animales. Del análisis de estos pasajes señalaba Sa-
lisbury una visión clásica de los animales que estaría definida por la capacidad 
de sentir emociones tales como el amor, los celos o la ira: According to Aelian, 
the god of love does not overlook brute beasts12. Testimonios de Eliano que, por 
cierto, desaparecerían una vez fuese pasado por el tamiz de los autores cristianos. 
Tal presencia recurrente en la literatura concuerda con una ausencia manifiesta en 
la legislación y, por tanto, su no consideración como delito en la jurisprudencia 
romana clásica13. 

En segundo lugar, los códigos civiles de tradición germánica más antiguos 
tampoco incluyeron prohibiciones relativas al bestialismo hasta su impregnación 
de derecho eclesiástico, a lo largo de la Plena Edad Media14. Igualmente, la den-
sidad de episodios zoofílicos en la mitología nórdica y germánica no parece tan 
abundante. Como excepción a esa regla, uno de los episodios más transgresores 

9.  Por supuesto, los escarceos amorosos de Zeus constituyen el más notable catálogo de ejem-
plos. Para una revisión actual de la evolución y consolidación de los mitos referidos, véase Ailén 
Barón 2024 donde se presta especial interés a la construcción del imaginario erótico que rodea al mito 
de Europa; Marcos Pérez 2019, para Leda y el cisne. Asimismo, realiza un sugestivo repaso sobre la 
representación en el arte de este último y su posible relación directa con el cristianismo Dekkers 1994, 
pp. 6-9, donde se aventura el paralelismo entre Zeus/cisne y Espíritu Santo/paloma. 

10.  Cristóbal 2015, p. 72. 
11.  Constituyen buenos ejemplos el rapto de Europa en General Estoria 2.1.34-37; o Pasifae y el 

toro en General Estoria 2. 2. 329-331. Al respecto, ver Cristóbal 2015, Salvo 2014. 
12.  Salisbury 2022, p. 83. 
13.  Esta ausencia empezó a ser señalada en cronologías tan tempranas como el siglo XVIII, en 

que el bestialismo se encontraba aún perseguido con ahínco. John Disney, vicario de Santa María de 
Nottingham, ya llamaba la atención sobre ello. Disney 1729, en Norton 2011. 

14.  Fernández-Viagas Escudero 2019, p. 575, descarta su aparición en Castilla antes de las Par-
tidas (s. XIII). En territorios nórdicos la prohibición empezaría a aplicarse con anterioridad, en torno 
al siglo XI por medio de la Ley Gulating en Noruega. De nuevo, parece no figurar con claridad para 
cronologías anteriores. Bourns 2018, pp.118-119; Riisøy 2009, p. 46.



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 213

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

con la moral cristiana: Loki y Svaðilfari, cuyo encuentro daría origen al mítico 
Sleipnir, el caballo de ocho patas de Odín. Loki, con objeto de distraer y apartar 
al poderoso caballo de la construcción de la muralla de Asgard (cuya finalización 
redundaría en la pérdida de una apuesta realizaba también por Loki y que supon-
dría la entrega de Freya), se transformó en una yegua. Al final fue atrapado y mon-
tado por Svaðilfari, que lo dejó preñado, resultando en el parto de Sleipnir. Esta 
sucesión de transgresiones desde la óptica cristiana (cambio de especie, cambio 
de sexo, penetración masculina y animal, embarazo y parto, retorno al estado ori-
ginal) plantea, sin embargo, una incógnita: ¿Cometió Loki un acto de bestialismo 
estando transformado en bestia? No parece que sea así, dado que el episodio es 
único (y además relativo a Loki, que se caracteriza por la transgresión) y que la 
misma tradición mitológica solo transmite el bestialismo por medio del insulto15. 

En tercer lugar, la severa prohibición y dura condena del bestialismo llega al 
mundo cristiano medieval directamente por la tradición judía. El Antiguo Testa-
mento puso así la piedra de toque de su persecución y de su asociación a la pena 
de muerte. La primera referencia a ello es Éxodo 22.19: El que tuviere coito con 
bestia, muera de muerte16. La segunda, Levítico 18.23 explicita que la prohibición 
se entiende tanto para hombres como para mujeres: No te ayuntarás con bestia 
alguna, ni te ensuciarás con ella. La muger no se echará con bestia, ni se ayuntará 
con ella; porque es un crimen. Finalmente, la tercera introduce un factor de gran 
interés en este estudio, ¿qué pasa con el animal? Se lee en Levítico 20.15-16: El 
que se ayunte con caballería o res, muera de muerte; matad también a la res. La 
muger que se echare con cualquier bestia, será muerta juntamente con la bestia, 
su sangre sea sobre ellos. Por otra parte, la bestialidad no es explícita en el Nuevo 
Testamento, de manera que ha de suponerse dentro del concepto más amplio de 
inmoralidad sexual, pues así lo supusieron los Padres en su labor exegética. 

En definitiva, son tres los factores de interés, tres los pilares fundamentales 
que la tradición antigua legó a la Edad Media: la vía de referencia de pasajes rela-
cionados con bestialismo localizados en la Antigüedad pagana y que sirven como 
relato moralizante, la vía del insulto y la estigmatización popular al perpetrador de 
la práctica y la condena explícita de la Escritura. 

2.2. El primer cristianismo, de la reflexión a la prohibición

No puede decirse que el bestialismo fuese un tema quicial de la patrística, 
tampoco creo que pueda decirse siquiera que lo fue en la cuestión de los animales. 
En buena medida, considero que se debe a la nula discusión y a la claridad del An-
tiguo Testamento al respecto. No obstante, autores exhaustivos como San Agustín 
profundizaron lo suficiente para llegar a esos temas y enriquecer la reflexión. De 

15.  Sobre esto reflexiona Bourns 2018, asociando el episodio al carácter transgresor de Loki (pp. 
336-339) y resaltando lo significativo que resulta el uso recurrente como insulto de la mención de la 
práctica (pp. 121-122), también en Salisbury 2022, p. 90. 

16.  Se sigue una traducción de la Biblia Vulgata latina, en concreto, la del P. Phelipe Scio de 
S. Miguel 1794. 



214 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

los versículos antes referidos, el autor glosa Levítico 20.16 en sus Cuestiones so-
bre el Heptateuco, introduciendo una cuestión central sobre el bestialismo, ¿el 
animal es responsable del delito?: 

“Y si una mujer se acerca a una bestia para unirse con ella, mataréis a la mu-
jer y a la bestia. Morirán sin remedio: son culpables.” Podemos preguntar cómo 
puede ser culpable un animal, siendo un ser irracional y no sujeto a la ley en modo 
alguno. ¿Se trata quizá de que, como en la figura retórica se trasladan las palabras 
–cosa que en griego se llama metáfora–, pasando de un ser animado a otro inani-
mado –y así se dice, por ejemplo, viento ímprobo y mar airado–, así también aquí 
se ha trasladado de un ser racional a uno irracional? En efecto, podemos pensar 
que se ha mandado matar a las bestias precisamente porque, contaminadas con un 
pecado tan grande, renuevan el recuerdo de un hecho indigno17.

San Agustín jugó aquí la carta de la expresión metafórica de la Biblia para so-
lucionar una incongruencia entre teología y ley divina que persiguió al bestialismo 
a lo largo de su historia, ¿cómo puede ser un animal responsable y culpable de un 
delito y con ello merecer la muerte, a pesar de ser irracional y carecer de voluntad 
y libre albedrío? De hecho, el Padre de la Iglesia se vio obligado a apuntar quizás 
e interrogar su explicación acerca de por qué el texto sagrado hace uso del término 
culpable. Sin embargo, para justificar la muerte del animal, al margen ya de su cul-
pabilidad, propuso el argumento que se convirtió en la base de la ejecución de la 
bestia en los casos de bestialismo: para evitar que se recuerde el hecho. Se volverá 
más adelante sobre la trascendencia de esta reflexión. 

Esta no fue, en cualquier caso, la única aproximación del obispo de Hipona a 
la cuestión. Otros pasajes permiten observar cómo perfila la condena de la zoofilia 
en la mitología pagana, con ello, reconociendo y admitiendo su existencia y la 
oposición que mantiene con la concepción de divinidad del cristianismo: A Júpiter 
en persona nos lo hacen ver convertido en toro o en cisne, buscando la unión con 
alguna mujer18. Mientras que, por otro lado, buscó alejar cualquier tentativa de 
relacionar la historia bíblica con episodios de bestialismo. En particular, la con-
troversia se presentó en la Réplica a Juliano en torno al asunto de la Caída y la 
posibilidad de que Eva hubiese sido mancillada carnalmente por el diablo, según 
la interpretación maniqueísta: 

En otro de mis libros, dedicado a Marcelino, escribí: “Los hijos de la mujer, 
que por dar crédito a las palabras de la serpiente fue corrompida por el mal de 
la concupiscencia, no pueden ser liberados sino por el Hijo de la Virgen, que, al 

17.  Cuestiones sobre el Heptateuco. 3. 74. Nótese cómo el pasaje extraído y comentado por San 
Agustín incluye el problemático “son culpables”, mientras que el versículo anterior citado proveniente 
de La Vulgata,“sanguis eorum sit super eos”, ya lo ha sustituido por la versión que figura con más fre-
cuencia. La traducción medieval Escorial J. II. 19 (E19) mantiene una expresión intermedia: “porque 
merecen muerte”. 

18.  La Ciudad de Dios, 4. 27. Esta actitud es, precisamente, la que refiere Salisbury 2022, p. 83, 
que acaba operando una selección del material clásico incorporado por autores cristianas que antes se 
mencionaba. 



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 215

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

creer en las palabras del ángel, concibió sin concupiscencia”. Al transcribir mis 
palabras quieres se entiendan como si yo dijese “que la serpiente hubiera tenido 
comercio carnal con Eva”, según la opinión delirante de los maniqueos, que sos-
tienen que el padre de las tinieblas fue el padre de esta primera mujer y luego se 
acostó con ella. Nunca he dicho esto de la serpiente. Pero, ¿vas a negar, contra 
el Apóstol, que el espíritu de la mujer fue seducido por la serpiente? ¿No le oyes 
gritar: Temo que así como la serpiente engañó a Eva con su astucia, se perviertan 
vuestras mentes, apartándoos de la sencillez y castidad en Cristo? Corrompida por 
la serpiente –las malas palabras corrompen las buenas costumbres–, surge en la 
mente de la mujer un vivo deseo de pecar; corrompido el varón por una prevari-
cación igual, sintieron en su carne deseos impuros, y, avergonzados, cubrieron sus 
partes íntimas. Esto no fue, sin embargo, consecuencia de un comercio carnal con 
el diablo, sino del abandono de la gracia espiritual de Dios19.

Resulta llamativo que estas discusiones se produjesen, lo que innegablemente 
cierne la sombra del bestialismo, recurrente en la mitología, sobre el cristianismo. 
Ya se trate del nacimiento de Cristo entre el Espíritu Santo/Paloma y la Virgen Ma-
ría, concebido sin concupiscencia, o del nacimiento del pecado entre Lucifer/Ser-
piente y Eva, concebido con concupiscencia; lo cierto es que el paralelismo existe y 
que la mitología comparada y la antropología de las religiones invitan a una lectura 
profunda del tema en la línea ya mencionada que proponía Dekkers20. 

Unos años antes de las reflexiones y sentencias de San Agustín en el plano exe-
gético, los primeros concilios de la Iglesia ya habían tenido en cuenta esta conduc-
ta como un mal que podía amenazar la salvación del alma cristiana. El Concilio de 
Ancira (314) formalizaba una primera penitencia para el bestialismo, en un canon 
complicado que se refiere a aquellos que vivieron o viven irracionalmente, y que 
comparte con los brutos que cometieron incestos con sus parientes. Sobre él, cabe 
destacar dos puntos. El primero es el factor de tensión clave del bestialismo: los 
animales son irracionales y los humanos, racionales, por lo que la relación sexual 
entre ellos constituye un pecado contra natura. Una proclamación que también 
puede deducirse de las reflexiones agustinianas antes expuestas. En segundo lugar, 
el Concilio de Ancira establece una pena de entre 20 y 30 años de excomunión, 
entendiendo como atenuantes la juventud, la soltería y la no reiteración21. Tres 
cuestiones que también tuvieron desarrollo a lo largo del tiempo. 

Los penitenciales parecen haber sido la principal vía de difusión de lo estipu-
lado en el canon de Ancira y de la extensión de la condena eclesiástica del bestia-
lismo. En Castilla, el Penitencial Silense lo recogía ya en términos prácticamente 
idénticos a los del canon conciliar22. Salisbury provee de un buen recorrido a tra-
vés de penitenciales de varias regiones, fundamentalmente Irlanda, todos en tér-
minos muy parecidos. Cabe señalar que los penitenciales irlandeses comenzaron 

19.  Réplica a Juliano, 6. 22. 68. 
20.  Dekkers 1994, pp. 6-9. 
21.  Concilio de Ancira, canon 16. Recogido posteriormente en los concilios de Coyanza, canon 

4, y III Concilio de Braga, canon 81, Fernández-Viagas Escudero 2019. 
22.  González Rivas 1950, p. 177. 



216 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

mostrando cierta indulgencia con penas muy leves hacia el delito, que se fueron 
endureciendo a medida que lo dispuesto en Ancira calaba en sus monasterios. De 
forma muy aguda, Salisbury reconocía ahí un cambio de consideración hacia el 
animal que los clérigos irlandeses hubieron de procesar, porque tuvieron que pasar 
de entender el bestialismo como un pecado de la carne con poca importancia, equi-
parado casi a la masturbación, a uno de los más abominables, por cuanto suponía 
una transgresión flagrante del orden natural23. En este sentido, en las Islas Britá-
nicas parece haber tenido un impacto fundamental el Paenitentiale Theodori del 
Arzobispo de Canterbury Teodoro de Tarso24. Así, el fenómeno descubre su origen 
en la reflexión y maduración exegética, condenas enérgicas como las de San Agus-
tín o las propias disposiciones conciliares discutidas por los obispos convirtieron 
en serios riesgos para la salvación ciertos comportamientos vistos con indulgencia 
por los primeros monjes irlandeses. 

2.3. La consolidación del pecado contra natura y el paso a los códigos civiles

En los florecientes siglos plenomedievales (ss. XI-XIII) se empezaron a pro-
ducir fértiles compilaciones que buscaban la sistematización del derecho, civil y 
canónico. Así, por vía eclesiástica, el bestialismo encontró su posición sin grandes 
discusiones catalogado como un pecado contra natura, a veces incluido en la pro-
pia sodomía. Tomás de Aquino se interrogaba en su Suma acerca de estos pecados, 
estableciendo que constituían las más graves especies de lujuria por dos motivos: 
como el resto de especies de lujuria, se oponían a la razón; además, y por eso se 
hablaba de pecado contra la naturaleza, atentaban contra el orden natural del acto 
venéreo apropiado a la especie humana25. Esencialmente se refería a las prácticas 
sexuales en las que no era posible la reproducción y, por tanto, el bestialismo 
compartía categoría con la molicie o inmundicia (polución sin coito), la sodomía 
y la utilización de instrumentos no debidos o porque se emplean formas bestiales 
y monstruosas antinaturales26. 

Valga llamar la atención en este punto acerca de cómo Tomás de Aquino expli-
citaba de forma muy gráfica un asunto que también habría de sobrevolar constan-
temente el bestialismo: el humano que se comporta como la bestia. No es este el 
espacio para adentrarse en el amplísimo tema de la animalización humana, sobre 
el que pretendo trabajar en el futuro, pero sí señalar que en su designación de 
los pecados contra naturaleza, Aquino estaba equiparando el bestialismo con la 
conducta bestial en la relación sexual, ya que ambas inclusiones seguían la misma 
lógica: la cópula con animales es, más que ninguna otra, una conducta bestial, 
opuesta la razón y la naturaleza. 

23.  Salisbury 2022, pp. 85-87. Para el mismo asunto, dentro del marco de la sexualidad, en lugar 
del de los animales, véase Payer 1984. 

24.  Wade 2020. 
25.  Suma teológica, 2.154.11.
26.  Ibid. Valga aclarar que la distinción entre estas especies de lujuria nunca es meridianamente 

clara y no es raro encontrar la bestialidad calificada de sodomía. Véase Wingard 2022, p. 509. 



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 217

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

Santo Tomás, sin embargo, no ponderó una forma específica acerca de cómo 
debía ser castigado o redimido el culpable, tampoco qué suerte había de correr el 
animal y por qué. Bien es cierto que esta podría deducirse de otros pasajes de la 
Suma. Por un lado, habida cuenta de que para Santo Tomás la voluntad depende 
del intelecto y esta se basa en el descernimiento del bien y el mal, el animal ten-
dría esta capacidad reducida a una suerte de juicio por naturaleza que operaría 
sobre la base de un apetito sensitivo27. Es decir, los animales quedaban excluidos 
de la capacidad de juicio y, por tanto, no podían ser responsables. Por otro lado, el 
santo establece una relación entre la superioridad jerárquica de los seres humanos 
en la Creación y la licitud que esta concede a la muerte de los animales, antepo-
niendo en general los deseos o necesidades de los humanos28. De tal manera, si 
bien Tomás de Aquino no desarrolló esta cuestión en concreto, puede afirmarse 
que no podría responsabilizar a un animal por un caso de bestialismo, como tam-
poco podría poner objeciones a su ejecución29. 

Las primeras grandes compilaciones de derecho canónico, no obstante, sí 
contribuyeron a fijar el criterio agustiniano, ya que seguían exactamente lo dis-
puesto por el Padre de la Iglesia. Así, autores como Ivo de Chartres incidía en 
que tanto la mujer como la bestia debían ser ejecutadas por el pecado de bestia-
lismo, tal como había dispuesto la ley veterotestamentaria30. Si bien reconocía 
la incongruencia que San Agustín había encontrado en ello con la irracionalidad 
de los animales y se mostraba proclive a admitir que la muerte de la bestia con-
tribuía a paliar el recuerdo del hecho en la comunidad31. En los mismos términos 
lo razonaba Graciano, que entendía: Sacrae tamen legis auctoritate animalia 
iubentur interfeci, non propter conscientiam peccati, sed quia refricant memo-
riam facti32. 

En la Plena Edad Media se produjo en Europa la extensión de las penas por 
bestialismo, entendido como un pecado contra natura por parte de los códigos 
civiles, sin duda influenciados por la reflexión teológica y el derecho canónico. 
Así, desde el siglo XI, códigos como la Ley Gulating noruega establecían que: All 
evil deeds are forbidden us, and we may therefore not have intercourse with ani-
mals33. El castigo fijado era la castración y el destierro e, igualmente, se preveía la 
ejecución de la bestia por medio del ahogamiento en el mar, siendo la prescripción 

27.  Wei 2020, pp.170-171. 
28.  Wei 2020, pp. 175-176. Nótese la correspondencia entre la reflexión de Aquino y la de Lan-

gemeijer, citada en la introducción, cfr. Dekkers 1994, p.115. 
29.  Tomás de Aquino constituye el mejor ejemplo para este estudio. Sin embargo, cabe tener 

presente que en lo referente al bestialismo el panorama teológico parecía dominado por la reiteración 
de San Agustín, implícita o explícitamente. Así puede constarse en otros teólogos como Tomás de 
Chobham o Alejandro de Hales, cfr. Salisbury 2022, p. 93, Brundage 2000, p. 400. 

30.  Cfr. Éxodo 22. 19, Levítico 18. 23; 20. 15-16. 
31.  Decretum 9. 108, citando a Agustín y sus comentarios al Levítico, Cuestiones sobre el Hep-

tateuco 3. 74. 
32.  Decretum Gratiani, C. 15, Q.1, c. 3-4. 
33.  Gade 1986, p.127; Bourns 2018, p. 119. 



218 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

común a todas las leyes escandinavas medievales34. En Inglaterra, todos los asun-
tos concernientes a los comportamientos sexuales juzgados por la Iglesia, entre 
los que debe suponerse el bestialismo, se transfirieron a la jurisdicción civil por 
medio de la Circumspecte agatis (1285) emitida por Eduardo I35. 

En Castilla, las Partidas son la primera composición de derecho no eclesiásti-
co que recogen este pecado-delito de forma diferenciada, aunque por un estrecho 
margen36. Con esto quiero decir que el texto alfonsí decreta si le fuere prouado 
deue morir por ende, refiriéndose a la sodomía en general, estableciendo además 
que se consideraría inocentes a los menores de 14 años y a aquellos que fuesen for-
zados a cometer dicho pecado37. Solo al final, añadía: Esa misma pena deue auer 
todo ome, o toda muger, que yoguiere con bestia, e deuen demas matar la bestia 
para amortiguar remembrança del fecho38. 

Esta breve alusión, siendo ya costumbre en lo referente al bestialismo, apunta 
varias cuestiones interesantes. Para empezar, salta a la vista la continuidad de la 
obra alfonsí con la tesis de Agustín y sus posteriores acomodaciones al derecho 
canónico difundido por Ivo de Chartres o Graciano: la eliminación del recuerdo se 
mantiene como el motivo de ejecución de la bestia. Sin embargo, en las Partidas 
aquella incongruencia que obligaba a dudar a San Agustín tiene su eco, ya que 
antes de decretar la muerte para la bestia se instituye: los que son forçados non son 
en culpa, otrosi los menores, non que es tan gran yerro como es aquel que fazen39. 
Los animales encajan sin problema en esta definición. Desde mi punto de vista, lo 
que se aprecia es un calado absoluto de la opinión de San Agustín, que encuentra 
un respaldo tímido, por cuanto no es explícito, en la Suma Teológica de Aquino y 
un refrendo completo por su inclusión en el derecho canónico y civil regulado en 
la Plena Edad Media. 

En último lugar, las Partidas incluyeron un detalle de gran relevancia, que 
pone de manifiesto el ejercicio de aplicación que el texto pretendía, pese a las li-
mitaciones que encontró para ello. El texto alfonsí refería todo ome, o toda muger. 
Hasta el momento, puede observarse sin dificultad la insistencia en el comentario 
del pasaje Levítico 20.16. Entre otras cosas, porque es el versículo que hubo se-
leccionado San Agustín, a la vez que omitía el comentario para Levítico 20.15 o 
18.23, también para Éxodo 22.19 o para Deuteronomio 27.21. El resultado de ello 
es que durante buena parte de la Edad Media la sombra del bestialismo, sombra 
teórica y teológica por cierto, se cernió sobre la mujer. 

Quizá esa visión formase parte del corpus de referencias que alimentaron la 
expansión de la demonología y, en concreto, de los encuentros lujuriosos –y bes-
tiales– entre demonios (súcubos/íncubos), hombres y mujeres que, en este último 

34.  Gade 1986, p. 127. La autora, además, repasa por extenso la historia de la persecución de la 
bestialidad y la sodomía en Escandinavia en los siglos plenos y bajo medievales. 

35.  Wingard 2022, p. 510. 
36.  Fernández-Viagas Escudero 2019, p. 575-576. 
37.  Partida 7. 22. 2.
38.  Ibid. 
39.  Ibid.



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 219

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

caso, podría implicar el alumbramiento de seres híbridos, monstruosos40. Seres 
monstruosos que, por otra parte, también refieren las Partidas en dos ocasiones: 

Non deuen ser contados por fijos los que nascen de la muger en non son figura-
dos como omes: assi como si ouiessen cabeça o otros miembros de bestia41. 

Otrosi dezimos que los que nascen en figura de bestia o contra usada costum-
bre de la natura que son como fantasma non son dichos fijos42. 

No obstante, la relación bestial y el alumbramiento monstruoso no siempre 
tienen que estar relacionados. Dudo que todos los casos sigan el claro esquema 
de Pasifae y el toro, cuyo vástago resulta el minotauro. San Isidoro, sin referir el 
bestialismo en ningún punto de las Etimologías, admitía sin embargo los naci-
mientos monstruosos e, incluso, argumentaba que no constituían acontecimientos 
antinaturales y que estaban sancionados por la voluntad divina: 

El portento no se realiza contra la naturaleza, sino en contra de la naturaleza 
conocida. (…) La aparición de determinados portentos parece querer señalar he-
chos que van a acontecer; pues en ocasiones Dios quiere indicarnos lo que va a 
suceder a través de determinados perjuicios de los que nacen. (…) A Alejandro le 
pronosticó su repentina muerte un monstruo nacido de una mujer: la parte superior 
del cuerpo de hombre, pero sin vida; la parte inferior, una mezcla de diferentes 
bestias, y tenía vida43. 

Gestados por la lujuria de los demonios o por el inescrutable plan divino, los 
monstruos podían nacer de los vientres femeninos. No obstante, con la vocación 
totalitaria de las Partidas en particular, de los códigos civiles en general, las penas 
por bestialismo se extendieron a toda la población. No mucho tiempo después, 
los primeros juicios por acusaciones de bestialismo pondrían de manifiesto que 
aquel juego de asociaciones entre Eva y la Serpiente, entre la mujer lujuriosa y la 
bestia irracional, entre el monstruo y el vientre materno, eran las más alejadas de 
la práctica; que tenían mucho más que ver con hombres de campo y burras, con 
acusaciones falsas y enemistades. 

2.4. La persecución activa del pecado nefando

A lo largo de la Baja Edad Media la preocupación por la moral del laicado 
fue cada vez más importante en los círculos eclesiásticos. Con la multiplicación 
de fuentes como confesionarios, catecismos o reprobaciones de supersticiones 

40.  Sobre la vinculación del bestialismo, los encuentros con demonios y los alumbramientos 
monstruosos véase Salisbury 2022, pp. 90-95; Russell 1995, pp. 204-206; Kiessling 1977, pp. 21-28; 
Dekkers 1994, pp. 75-91. Liliequist 1991, p. 408. Este último señala para el siglo XVII, en Suecia, 
cierto temor, asimismo, por parte de los hombres a eyacular en el interior de la bestia, “fearing that 
something living could be generated.”

41.  Partida 4. 24. 
42.  Partida 7. 23. 8.
43.  Etimologías, 11. 3. 



220 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

publicadas en los últimos compases del Medievo y la entrada en la Modernidad, el 
bestialismo comenzó a figurar en nuevos contextos. 

En uno de los confesionarios castellanos más antiguos, el Libro de las Con-
fesiones de Martín Pérez (1316), todavía podía percibirse el espíritu y la estruc-
tura de las sanciones penitenciales altomedievales: El que fizo forniçio con brutis 
animalibus fasta dos vegadas, si era casado faga penitencia diez annos. Si noera 
casado faga siete annos. Si el casado lo ovo por vso, faga penitencia XV annos44. 
Resulta llamativo que tras la publicación de las Partidas que sancionaba el bes-
tialismo como delito de muerte, clérigos como Martín Pérez apostasen aun por 
penitencia y redención, admitiendo así que el crimen no se denunciaría a las auto-
ridades. Quizá, simplemente, el crimen no era tenido entonces por tal. Asimismo, 
cabe llamar la atención sobre el empeoramiento del pecado si se estaba casado, 
¿podía llegar a constituir el bestialismo una forma de adulterio? No lo creo, aun-
que podría entenderse para el soltero como una búsqueda de alivio, que un casado 
debería satisfacer con su cónyuge, sin evitar la reproducción. 

Otros, como Pedro de Cuéllar (1325), se referían aún de forma velada y pudo-
rosa: ay otra fornicación que non tan solamente es mala de fablar mas aun antes 
es mal de asmar45. La posterior mención del autor de la desgracia de Sodoma y 
Gomorra, pone en la pista del espeso pecado de sodomía que Pedro de Cuéllar 
prefiere no detallar. Esta es una actitud natural frente a los pecados de lujuria 
adoptada por los clérigos en la confesión, bajo la premisa de que la ignorancia 
protege del pecado46. A finales del mismo siglo XIV, Juan Martínez de Almazán, 
en cambio, sí lo distinguía dentro de la propia sodomía, en concreto como una 
forma de pecar contra el sexto mandamiento y como un pecado cuya absolución 
había de reservarse al obispo47. 

Con ello puede observarse el endurecimiento que progresivamente se fue 
adoptando en los círculos eclesiásticos. Por vía sinodal, en 1390 el Sínodo de Car-
tagena reservaba el caso de los que duermen con animalias brutas a la autoridad 
episcopal48. 

A lo largo del siglo XV, los manuales de confesión consolidaron la categoría 
del pecado, como forma del de lujuria o como forma de atentar contra el sexto 
mandamiento. El Tostado lo expone plenamente diferenciado en su Breve Con-
fesionario, donde explica que si algún varón duerme con alguna bestia; o si la 
muger en qualquier manera le dexa ser conoscida o fouajada de algún animal 
qualquier que sea, y esto es pecado mas abominable que todos los otros pecados 
ya dichos49, dejando únicamente por peores las relaciones homosexuales y el 
sexo anal. Igualmente, el Libro de la confesión de Medina de Pomar, mantiene 
esa delimitación, aunque sigue escudándose en la ignorancia y evita la explicitud 

44.  Thieulin-Pardo 2012, 4.3. 
45.  Martín, Linage Conde 1986, 7v. 
46.  Soto Rábanos 2006, pp. 436-439. 
47.  Soto Rábanos 2015, pp. 318-319, 328. 
48.  Sínodo de Cartagena (1390), 17 en García y García 2013. 
49.  Madrigal 1518, p. 12.



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 221

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

de este, nótese lo elaborado del eufemismo: eso mesmo quando el ome e la mu-
gier peca así con cosas que ha razón contra natura o como con cosas que non 
ha razón50.

De forma definitiva, con el final de la Edad Media llegaría el pistoletazo de 
salida de la persecución activa del pecado, que para Castilla deviene de la pragmá-
tica de los Reyes Católicos de 1497 en la que la pena de muerte se afianzó como 
el castigo conveniente: 

Porque entre los otros pecados e delitos que ofenden a Dios nuestro sennor e 
ynfaman la tierra espeçialmente el crimen cometydo contra orden natural contra 
el qual las leys e derechos se deven armar para el castigo de este nefando delito 
non digno de nombrar, destruydor de la orden natural, castigado por juyzio divi-
no, por el qual la nobleza se pierde e el coraçón se acobarda e se engendra poca 
fyrmeza en la fee e aboreçimiento de Dyos, e se yndigna dar fambre, pestylençia, 
e otros tormentos en la tierra e naçen de él muchos oprovios e de muertes a las 
gentes e tierra donde se consyente mereçedor de mayores penas que podría e se 
pueden dar y commo quiera que por los derechos y leys posytivas antes de agora 
estableçidas fueron y están ordenadas algunas penas a los que asy corrompen la 
orden natural y son enemigos de ella primero porque las penas antes de agora 
estatuydas non son sufiçientes para estrepar e del todo castigar tan abomynable 
yerro y que riendo en esto dar cuenta a Dyos y en quanto a nos sería reservar tan 
maldita mácula y herror por esta nuestra carta y dispensaçión, la qual queremos 
que sea avida por ley general e perpetua premátyca sançión, así commo sy fuese 
fecha e promulgada en cortes51. 

Solórzano Telechea llamaba la atención acerca de cómo por medio de la Prag-
mática se endurecían las penas por el delito de sodomía o pecado contra natura 
y se reservaba su castigo a la autoridad regia. Además, la ambigüedad que ya se 
ha señalado previamente se hace en el fragmento aún más evidente por cuanto se 
renuncia a hacer cualquier mención explícita al contenido concreto del delito. El 
bestialismo tiene aquí su lugar ya que a partir de 1497 lo que se comenzó a castigar 
fue la sexualidad, asumiendo que determinados comportamientos ponían en riesgo 
a toda la población y no solo a sus perpetradores, atentando contra el orden moral 
y el bien común, por lo que correspondía a los reyes actuar con severidad52. Poco 
tiempo después, en 1505, Fernando el Católico recordaba a la iglesia de Cartagena 
la exclusividad real en esas penas y ordenaba revocar el poder concedido a los 
inquisidores del Santo Oficio en ese obispado53: 

50.  Bizarri, Sainz de la Maza Vicioso 1993, p. 44. 
51.  Archivo General de Simancas, Cámara Castilla, diversos 1, doc. 4. Editado en Solórzano 

Telechea 2012, pp. 343-345. 
52.  Solórzano Telechea 2012, pp. 293-295. El estudio está enfocado en la homosexualidad, pero 

la vaguedad de la Pragmática en definir el pecado nefando puede ser tenida por elocuente sobre el 
bestialismo como ya se ha referido. Ruiz Astiz 2017, p. 324. En cualquier caso, el análisis se considera 
extrapolable al bestialismo. 

53.  Solórzano Telechea 2012, p. 294. 



222 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

Me fue fecha relaçión que hagora nuevamente distes poder a los ynquisidores 
de ese obispado para que fesyesen pesquisa e proçediesen contra las personas que 
hovyesen cometido el delito nefando y que ellos por virtud del dicho poder an man-
dado sus cartas monytorias para que todas las personas que algo sopieren sobre 
el dicho delito lo vengan a desyr ante ellos y porque esto es cosa nueva y la mane-
ra del proçeder es escandalosa y aun de poco provecho para castygar semejante 
delito que segund las leyes e premáticas de estos reynos y la calidad de él son las 
penas conforme a su gravedad, las quales por mano de los dichos ynquisidores non 
se pueden executar, soy maravillado de vosotros dar semejante poder y porque yo 
escrivo al corregidor de esas çibdades que proçeda contra los legos que estovieren 
ynformados de ese delito con todo rigor yo vos encargo que revoquéys el dicho 
poder que sobre lo suso dicho distes a los dichos ynquisidores e non lo deys a otras 
personas algunas54.

A finales del siglo XV comenzaron, además, los procesos judiciales relativos 
al bestialismo en Castilla; no es baladí que uno de los primeros casos constatados 
esté fechado en el mismo año de 1497, por el que una acusación del pecado nefan-
do a un vecino de Tortuera (Guadalajara) llegaba a la última instancia en la Real 
Chancillería de Valladolid55. 

A partir de entonces, se penetra en el terreno de la Historia Moderna, y no es 
objeto de este trabajo. No obstante, es conveniente señalar una serie de cuestiones 
y dimensiones sobre el bestialismo que los procesos judiciales reales pueden apor-
tar a la visión hasta ahora trazada. Aunque no se ha dedicado un trabajo monográ-
fico de calado a esta cuestión, como señalaba recientemente el profesor Iglesias 
Rodríguez, los ricos archivos modernos españoles sí han permitido la elaboración 
de una serie de estudios de casos de los que creo pueden sacarse algunas conclu-
siones, algunas extrapolables a la realidad medieval56. 

Por un lado, frente a la preocupación que los textos eclesiásticos y los códigos 
civiles parecen manifestar por la moral sexual del laicado, ha de tenerse en cuenta 
la importancia real concedida por la población. En los casos ante citados siempre 
se plantea la diatriba entre la acusación fruto de enemistades personales y la genui-
na aberración por la práctica por parte de los acusadores. Sin duda, la utilización 
de la sodomía en general como medio de enfangar judicialmente, acabar con la 
reputación o, llegado al caso, llevar al cadalso a enemigos políticos o vecinos inde-
seables fue una realidad. No obstante, es posible que varios siglos de persecución 
reiterada y de control moral de la población influyesen en la visión del bestialismo 
y pueda considerarse la otra opción planteada. 

Tratándose de la Edad Media, considero que factores como la persecución mu-
cho menos activa (lo que reduciría la efectividad de la acusación para atacar a 

54.  Archivo General de Simancas. Cámara Castilla. Libro registro de cédulas. Libros Generales 
de la Cámara. Libro 7. 60, 1. Editado en Solórzano Telechea 2012, p. 374. 

55.  Martínez Sanz 2016. 
56.  Iglesias Rodríguez 2023, pp. 659-660, Ruiz Astiz 2017, Martínez Sainz 2016, Abad Liceras, 

García Rubio 1999. Constituyen, asimismo, buenos puntos de contraste y apoyo algunos trabajos exó-
genos a Castilla como son Liliequest 1991, Wingard 2022.



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 223

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

enemigos), la mayor ruralización de la población, la menor capacidad de control 
de la Iglesia o la pervivencia de cultos y costumbres paganas habrían contribuido 
a normalizar el bestialismo en según qué contextos. Ello se ve reforzado por la 
pervivencia durante todo el Antiguo Régimen de determinadas consideraciones 
acerca de las relaciones zoofílicas como el origen de estas en juegos de niños, 
inmersos en sociedades muy rurales. Estos niños dedicados al pastoreo en soledad 
observarían a los animales montarse como medio de descubrimiento temprano de 
las relaciones sexuales; prácticas que, una vez alcanzada la madurez, podían pasar 
de juego de niños a pasatiempo de adulto57. 

En definitiva, el bestialismo se criminalizó a lo largo de la Edad Media. Si bien 
en la Antigüedad podía ya estar en contra de la ley talmúdica o ser objeto de burla 
y escarnio en los relatos legendarios germánicos; es por medio de la racionaliza-
ción teológica cristiana que se identifica como una especie de lujuria perniciosa 
que requiere de un castigo contundente. La adopción de estas reflexiones por parte 
del derecho floreciente de la Plena Edad Media conllevó su consolidación como 
ese pecado-delito al que hacía referencia Fernández-Viagas58, y su posterior ex-
pansión en la literatura confesional y catequística. Por último, la preocupación 
moral plenomedieval y la conformación de una sociedad represora, según diría 
Moore, perfilaron para la Baja Edad Media la persecución activa de la conducta, 
basada en un maremágnum de acusaciones, reales e impostadas, entre la ofensa 
de una consciente moral cristiana y la maniobra legal para resolver enemistades 
personales59. En paralelo a ello, interconectado solo a veces, las personas que man-
tenían relaciones sexuales con animales: bien por cariño, bien como juegos, bien 
por su condición inculta y rural, bien por el desarrollo de determinadas filias pato-
lógicas. A ellos, por supuesto, resulta mucho más difícil aproximarse. 

2.5. La estigmatización del bestialismo

Conviene finalizar este recorrido temporal con una cuestión transversal a la 
vez que paralela al proceso de criminalización que se ha descrito: el estigma po-
pular. A lo largo de la Edad Media se consolidó la pecaminosidad del bestialismo, 
pero también una denostación de ese perfil; de manera similar a lo que ocurre con 
la homosexualidad. En realidad, se trata del resultado de la cristianización de la 
sociedad y su progresivo alejamiento del aperturismo o la neutralidad que operaba 
en la Antigüedad ante determinadas prácticas sexuales. 

Este es un proceso que puede rastrearse en los insultos. Empezando por aque-
llos más básicos en los que sería necesario elaborar una serie de conexiones no 
explícitas en las fuentes, están las equiparaciones a animales con connotaciones 
lujuriosas, Madero, Fernández-Viagas u Ortega Baún las señalaban para los fueros 

57.  Liliequest 1991, pp. 412-414 atestiguaba este asunto para el XVII sueco y no hay motivo 
para no valorar su operatividad en la Edad Media, en el que las circunstancias antes mencionadas solo 
facilitarían su desarrollo. 

58.  Fernández Viagas 2019, pp. 575-576. 
59.  Moore 1989. 



224 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

castellano-leoneses del siglo XIII (por ejemplo entre la mujer promiscua y la roçi-
na y entre el acto sexual y cabalgar)60. No obstante, estas equiparaciones son 
oscuras y siempre es problemático determinar cuál es el grado de identificación y, 
sobre todo, hasta qué punto el comportamiento bestial (en términos sexuales) se 
acerca o se relaciona con el bestialismo. 

Por lo tanto, atendiendo a referencias explícitas, estas parecen poder rastrearse 
ya en la literatura nórdica medieval, Bourns reseñaba este tipo de insultos o acusa-
ciones referentes principalmente a hombres como sujetos activos o pasivos en re-
laciones con bestias entendiendo que ese factor bestial era una fuente de vergüenza 
por cuanto implicaba la exclusión social, la falta de integración en la comunidad, 
la falta de una esposa y una familia y la preferencia por conductas tenidas ya por 
perversas61. 

Estas características estuvieron, en cierto modo, presentes en la construcción 
de una imagen de salvaje. El grosero y bruto, que se dejaba arrastrar por todas las 
perversiones y cuya actitud despreocupada y torpe servía tanto de moralización y 
aleccionamiento, como de tópico de risa, escarnio y burla. Trovadores y teólogos, 
a la hora de cantar y escribir sobre este tipo de personaje rondaron tanto la trans-
formación en bestia como la proximidad sexual a los animales62. 

Del mismo modo, esos procesos de animalización podían acabar resultando 
en relaciones ambiguas, en que tuviesen lugar encuentros sexuales entre hom-
bres y mujeres, en el que al menos una de las dos partes fuese tenida por bestial. 
Dándose así el bestialismo en un plano metafórico. Este tipo de “degradaciones” 
(téngase en cuenta que la asimilación a los animales en este contexto constituye 
una degradación de su condición) se podía dar, de nuevo en el plano de lo burles-
co, cabe recordar tanto la descripción como el pago de peaje de las serranas de 
arcipreste de Hita: 

Avía la cabeça mucho grand guisa; 
cabellos muy negros más que corneja lisa; 
ojos fondos, bermejos, poco e mal devisa; 
mayor es que de yegua la patada do pisa63.

“Con aquestas joyas 
quiero que lo oyas, 
serás bien venido; 
serás mi marido 
e yo tu velada”64.

60.  Madero 1992, p. 154; Fernández-Viagas Escudero 2019, p. 577; Ortega Baún 2012, pp. 353-
354; 2022, pp. 62-63. 

61.  Bourns 2018, pp. 124-125.
62.  Campo Tejedor 2012, pp. 191-193.
63.  Ruiz, Arcipreste de Hita 2006, 1012. 
64.  Ibid. 1038. Para un análisis detallado, cfr. Carrizo 2018, López Rodríguez 2009. 



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 225

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

Asimismo, puede encontrarse en un terreno moralizante, sin carga cómica y 
con todo el peso del rigor cristiano. En los Castigos de Sancho IV la identificación 
animal del musulmán y la lógica de la unión con él es meridiana: 

¿Qué te diré más? El moro non es sinon perro e la mora non es sinon commo 
vna perra. E quien peca con mora por conplir su voluntad, es tanto commo si peca-
se con perra o con bestia, pues que ley non ha nin creençia65. 

En definitiva y como ya he adelantado, la animalización constituye un tema 
inmenso de interés que espero pueda ser tratado en el futuro. Aquí tan solo se ha 
pretendido señalar algunas cuestiones por cuanto complementan y matizan la uti-
lización del bestialismo en determinados relatos, moralizantes o burlescos. 

3. �La bestia en el banquillo: la responsabilidad  
y la ejecución del animal por bestialismo

Los juicios y sentencias contra animales han suscitado un notable interés tanto 
popular como académico por lo peculiares y extravagantes que tales casos resultan 
para la forma contemporánea de entender el procesamiento de los delitos de los 
animales, así como por las posibles implicaciones ontológicas que pueden derivar-
se de la concesión de derechos y deberes a un animal. 

La evidencia que en la actualidad se maneja de estos procesos no es numerosa, 
Evans listaba en torno a doscientos casos a lo largo de toda Europa occidental66. 
Más recientemente, Michel Pastoureau reconocía manejar una muestra de 60-70 
casos para Francia, situados entre los siglos XIII y XVI y siendo este el periodo de 
mayor efervescencia de la práctica67. Hoy, desconozco un solo caso medieval para 
la Corona de Castilla, si bien puede admitirse la existencia de uno de los tipos de 
juicios a animales, el relacionado con las plagas68. 

Sin embargo, como decía, se trata de una cuestión que ha recibido un notable 
interés académico. La recopilación y discusión inicial de estos procesos fue reali-
zada por historiadores y juristas como Evans, D’Adossio, Von Amira, Menabrea u 
Ossenbruger69. Más recientemente, autores como Chauvet, Pastoureau, Couchot, 
Phillips, Molina Roa o Vachon se han cuestionado sobre tales testimonios, fértiles 
para reflexionar acerca de la personalidad jurídica de los animales, su relación 
con el ser humano, la gestión del medio natural, la forma de entender la justicia, 

65.  Castigos e documentos del rey don Sancho 1860, p. 136. 
66.  Evans 1906. 
67.  Pastoureau 2006, pp. 32-37, 44-45, 2015, pp. 105-111.
68.  En cualquier caso, las plagas no son objeto de interés en este momento, por cuanto no solían 

conllevar la ejecución física de los animales, tan solo su excomunión o expulsión. Práctica, por cierto, 
controvertida, condenada enérgicamente en algunas reprobaciones de hechicerías del siglo XVI pero 
que evidencian su existencia, sobre todo en ambientes rurales, cfr. Ciruelo 1551, 3. 10; Castañega 
2020, pp. 375-386. 

69.  Evans 1906, pp. 2-17 refiere y comenta esa bibliografía por extenso. 



226 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

el lugar ocupado por los animales en la jerarquía de la Creación…70 Incluso, hay 
trabajos que difieren en el tono y el estilo, lo que demuestra un cierto éxito edito-
rial, dada la curiosidad que puede despertar el fenómeno en un público más am-
plio. En España, las traducciones de trabajos más cercanos al gran público como 
pueden ser El Cerdo o Animales Célebres de Michel Pastoureau han acercado las 
evidencias y el debate historiográfico a los interesados71. De ello se hacen eco los 
periódicos y se pueden localizar con facilidad artículos de prensa que los refieren 
publicados por el Hoy, La Vanguardia o El Mundo.

Considero que este fervor por la originalidad medieval ha llevado a apuntar 
una mayor personalidad jurídica del animal en la Edad Media que en la actualidad, 
basando esta teoría en su participación en juicios normalizados de la misma mane-
ra que para los seres humanos. Esta reflexión ha llegado, incluso, a barajar la idea 
de una renovación del derecho animal, quizá con la mirada puesta atrás72. Ahora 
bien, es posible que se hayan cometido algunos excesos, puede que suprimiendo 
inconscientemente el carácter anecdótico del fenómeno en comparación con el 
procesamiento y ejecución total de animales durante una cronología tan larga73. 
Valga tener presente la trascendente tensión filosófica, jurídica y religiosa que 
estos procedimientos podían generar, teniendo en cuenta que el animal en la Edad 
Media está plenamente consolidado como una criatura de un orden inferior en la 
jerarquía de la Creación, no dotado de un alma racional y, por tanto, carente de 
personalidad y responsabilidad jurídica. De tal manera, en los juicios a animales 
se operaba un acto de personificación, que es temporal y circunstancial; o bien, 
directamente se ignoraba o admitía de forma natural esta contradicción con el 
derecho y la teología canónica. 

En este sentido, es posible que el fenómeno de los juicios a animales esté más 
vinculado a ciertos parámetros culturales medievales que tienen que ver con la 
representatividad, la teatralidad o la dramatización. Los discursos canónicos de 
la época son ciertamente tajantes con la cuestión y en ninguno de ellos se admite 
tal personalización jurídica, tampoco así en los códigos de leyes. Sin embargo, sí 
parecen encuadrables como prácticas más apegadas a lo popular que veía en esos 
métodos de justicia formas más eficaces y, sobre todo, más visuales del ejercicio 
de esta, resarciendo de una forma más gráfica y visual a la víctima o sus allegados 
y escenificando de forma más efectiva el poder de la autoridad. 

Hecha esta breve pero necesaria introducción, el objeto de estudio de este se-
gundo capítulo se centra en los animales ejecutados por estar implicados en re-
laciones zoofílicas. Vaya por delante que el bestialismo es cualitativamente muy 
distinto del resto de procesamientos de animales. Esencialmente, porque el animal 

70.  Pastoureau 2000, 2006, 2015, Chauvet 2012, Couchot 2023, Phillips 2012, Molina Roa 
2016, Vachon 2009. 

71.  Pastoureau 2015, 2019. 
72.  Chauvet 2012, Couchot 2023, Molina Roa 2016. 
73.  Cfr. “En dehors du fait que bêtes et hommes étaient jugés à partir des mêmes procédures ju-

ridiques…” Couchot 2023, pp. 35-36. “Ils avaient plus de chance d’endosser une personnalité juridique 
à cette époque enchantée que fut le Moyen Âge…” Chauvet 2012, p. 19. 



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 227

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

no es el promotor del crimen, como tampoco el principal acusado. No obstante, sí 
que acabó con facilidad colgado o calcinado junto con el humano culpable. An-
teriormente, se ha demostrado el profundo calado del comentario agustiniano al 
Levítico, que transformó radicalmente la responsabilidad animal de una suerte de 
complicidad imprecisa en la Biblia a un daño colateral, pensado para el bien de la 
comunidad y no como castigo expreso contra el animal. Así, la primera pregunta 
que debe hacerse es: ¿Existió ese mismo seguimiento a la tesis agustiniana que se 
constata en la legislación y la teología en la práctica? 

No es fácil que la documentación judicial se extienda en reflexiones de este 
tipo. Sin embargo, puede afirmarse que las sentencias están impregnadas de este 
parecer y la condena de la bestia fue un mal necesario. Vachon trabajó en su aná-
lisis de los procesos contra animales con una clasificación que situaba el bestialis-
mo como una acción judicial civil, acompañando a los animales condenados por 
asesinato u homicidio. Entendía que el animal era cómplice del delito, mientras 
que el humano, el promotor. Así, según la ley sagrada antes explicada, correspon-
día la muerte a ambos74. No obstante, más tarde admite el autor la posibilidad de 
la vía agustiniana y la eliminación del recuerdo en la comunidad75. Igualmente, 
refiere el caso medieval de Jehan Suremaistre (1386), que acabó quemado con la 
cerda con la que había cometido el pecado-delito76. Desgraciadamente, se trata de 
un documento parco en información pese a su antigüedad. 

Junto a la remembranza, Chauvet apuntaba la ejemplaridad como motivo de 
la ejecución del animal implicado en casos de bestialismo77. Para ello refería dos 
casos significativos: En uno de ellos, el condenado fue quemado con una burra con 
la que no se había cometido el delito, ya que la implicada había fallecido natural-
mente antes de la ejecución de la sentencia78; en otro, el culpable era quemado con 
una efigie o maniquí en lugar de con el animal implicado79. Para la operatividad 
de esa ejemplaridad, Chauvet afirmaba: cette exemplarité doit forcement s’accom-
pagner de quelque similitude entre les animaux ou les hommes, et en premier lieu 
la capacité à commettre une faute80. 

Desde mi punto de vista, tales prácticas responden con más exactitud a la repre-
sentatividad antes propuesta. Aunque pudiese existir una intención moralizante, la 
escenificación del procedimiento canónico de la sentencia de bestialismo (que im-
plica la muerte en la hoguera de bestia y humano) era fundamental, mientras que 
la responsabilidad del animal, no. Así, tanto daba que fuese animal responsable, 
efigie o animal comprado a tal propósito, de lo que se trataba era de representar 
ante la comunidad que se había hecho justicia. Por otro lado, las similitudes y 
metáforas sobre las que se construyen los discursos de ejemplaridad animal no 

74.  Vachon 2009, pp. 5-6
75.  Ibid. pp. 22-23. 
76.  Ibid. pp. 38. 
77.  Chauvet 2012, pp. 86-87. 
78.  Carbasse 2006, p. 281. 
79.  Pastoureau 2000, p. 191. 
80.  Chauvet 2012, pp. 86-87. 



228 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

implican la concesión de características ontológicas definitorias (así, que un ani-
mal hable en una fábula ejemplarizante no implica que se admita que los animales 
pueden hablar). En cualquier caso, no es el debate que ocupa a este estudio. 

A pesar de su lejanía en el tiempo, ha de referirse, por cuanto supone un tes-
timonio castellano de un proceder plenamente consolidado y especialmente des-
criptivo con la responsabilidad animal, el caso de Juan de la Liset (1662). En rea-
lidad, interesa aquí la suerte y condena de su burra; después de decretar la muerte 
de Juan y la pérdida de todos sus bienes, se especificaba: 

Otrosi por quanto conforme a derecho y leyes destos reynos y sagrada escritura 
en tan abobinable delito tambien se an de castigar los inocentes y brutos incapaces 
de cometer culpa para quitar la memoria de que se cometio tan nefando crimen y 
que no se pueden acordar de que se cometio sin que justamente se aquerden del 
castigo mandaba y mando que publicamente se saque la pollina con quien cometio 
el dicho delito y sea muerta en el mismo puesto o cerca del dandole con un maço de 
yerro en la cabeça y sea quemada81.

La declaración explícita de la sentencia, sumada a todas las prácticas vejatorias 
asociadas a la ejecución: paseíllo de vergüenza sobre burra (que es distinta a la 
implicada, por supuesto), predicación del delito, vestimenta larga y negra para el 
reo, muerte del animal y de Juan en público, cremación de los cuerpos inertes en la 
hoguera, pérdida de los bienes…Consolidan los que considero los dos motivos de 
la muerte del animal en las sentencias judiciales del Antiguo Régimen: eliminar la 
remembranza, con ello, intentar disminuir el calado de la práctica en la sociedad; 
y representar, dar espectáculo, no solo con esa misma intención ejemplarizante, 
sino con objeto de escenificar el poder de la justicia82. Cabe sumar que, además, 
este tipo de sentencias fueron exclusivas, no fueron una práctica universal, sino 
circunstancial, en la que se expresaron preocupaciones por los animales y su desti-
no. Aunque exclusivamente moderno, téngase en cuenta el dato que aportaba Ruiz 
Astiz sobre la justicia navarra: de 32 sentencias de bestialismos, solo 8 especifican 
el destino del animal83. Con ello quiero señalar el relativo grado de preocupación 
que representaba la suerte del animal. 

Finalmente, cabe mencionar un posible tercer motivo, que carece de explici-
tud en las fuentes pero que ha sido propuesto en trabajos anteriores y consiste en 
la patente relación entre determinadas prácticas sexuales y la impureza. Dekkers 
apuntaba a esta impureza en la lógica religiosa judía, lo que habría motivado el 
origen mismo de esa criminalización del bestialismo que se ha detallado84. Así, los 
pasajes analizados del Levítico estaban insertos en el esquema de relaciones de 
pureza e impureza que rodeaba a las mezclas, a los apareamientos interespecíficos, 
al mancillamiento de la comunidad con acciones corporales impúdicas. En este 

81.  Abad Liceras, García Rubio 1999, p. 13. 
82.  El mismo Chauvet apunta una idea parecida refiriéndose a otro tipo de juicios, Chauvet 

2012, pp. 45-46. 
83.  Ruiz Astiz 2017, p. 329. 
84.  Dekkers 1994, p. 118. 



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 229

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

sentido, la comunidad debía purgarse de esa mácula, por medio de la extirpación 
de los elementos corruptos (humano y bestia). 

Igualmente, Fernández-Viagas proponía la aproximación antropológica basán-
dose en la teoría de la reversión de la impureza de Caillois85. En este sentido, el 
animal se consideraría portador de la impureza generada por el acto de bestialismo 
que no tiene redención posible y, por tanto, habría de ser ejecutado con el culpable 
para librar del contagio a la comunidad. Yendo aún más allá, se podría aventurar la 
identificación del animal como un chivo expiatorio, en la lógica de René Girard86. 
Esto presentaría una ventaja clara: los animales ya están deshumanizados, por lo 
tanto la violencia sería legítima contra ellos, sin necesidad de pasar por un proceso 
judicial y sin necesidad de que fuesen culpables; simplemente, purgarían la impu-
reza con su muerte. Ahora bien, esta teoría presenta algunas contradicciones. La 
principal es que la multitud, la comunidad, ya tiene su culpable, que es el acusado. 
Más allá, ni siquiera afecta en profundidad a la multitud que se cometa un crimen 
semejante, ya que no atenta directamente contra ella. 

De tal manera, ¿la impureza es un factor de peso en la eliminación circuns-
tancial del animal en el pecado-delito de bestialismo a lo largo de la Edad Me-
dia? Pártase de la base de la integración manifiesta de las relaciones zoofílicas 
en las comunidades medievales (especialmente las rurales), ya que la Iglesia 
predicaba contra lo que consideraba un problema porque este se daba en la so-
ciedad. Añádase que los cimientos de esa actitud de rechazo y condena están 
en la tradición veterotestamentaria y en la exégesis patrística sobre ella y que 
durante prácticamente toda la Edad Media los castigos por bestialismo son más 
leves que el definido por la Escritura, si es que se daban siquiera. Así, ¿se consi-
deraba, en última instancia, que un pecado-delito de bestialismo llevado a cabo 
por un particular mancillaba a la comunidad o solo a sí mismo? Es posible que la 
elevada carga metafísica de la interpretación antropológica exceda aquí la óptica 
de la sociedad medieval que es, en definitiva, el objeto de estudio de este trabajo. 
Considero, así, que de formar la purificación parte del conjunto de motivaciones 
que llevaban a los animales implicados al cadalso, estaría presente de forma 
circunstancial y, en todo caso, implícita. 

A lo largo de este segundo epígrafe se ha pretendido proponer una serie de 
reflexiones en torno a la motivación para ejecutar al animal partícipe en el peca-
do-delito de bestialismo. De forma sumaria, debe tenerse en cuenta que la preo-
cupación misma por el destino de estos animales a lo largo del Antiguo Régimen 
es relativa, y no se puede afirmar que en la mayoría de los casos acabasen en la 
hoguera. En aquellos casos en los que sucediese, la repetición de la tesis agustinia-
na o cualquiera de sus epígonos constituye justificación suficiente, y se construye 
sobre la idea de eliminar la remembranza de los hechos. Ello puede verse com-
plementado por la tradición medieval de la pena pública y espectacular, que tiene 
un sentido representativo, ejemplarizante y propagandístico. Finalmente, podría 

85.  Fernández-Viagas Escudero 2019, p. 576, Caillois 1942, p. 43-49. 
86.  Girard 1982, pp. 21-35. 



230 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

responder al zanjado efectivo de un momento de crisis en el que la comunidad se 
hubiese sumido por lo abobinable87 del acontecimiento, dentro de una cultura ya 
plenamente cristianizada. 

4. Conclusión

En síntesis, el bestialismo ha sido y se mantiene como una práctica sexual con-
trovertida. Cuestiones como la licitud de la relación sexual entre humano y animal, 
el derrotero y la patogenización (o no) de determinadas filias, la preocupación 
por el bienestar general de los animales o las interconexiones entre fe cristiana y 
justicia rodean y complican la emisión de juicios al respecto. 

Lo que parece haber sido una práctica silenciosa, admitida aunque quizá mi-
rada con desdén, fue identificada de forma temprana como una aberración a los 
ojos de la Antigua Ley, así como se encontraron refrendos (aunque valga matizar 
que no explícitos) en las palabras de Jesús o San Pablo. Ello condujo a la proble-
matización del asunto y a la predicación en su contra, así como al establecimiento 
de penitencias cada vez más rigurosas que tenían por objeto la redención y la 
salvación del alma. Más adelante, la impregnación del cristianismo de todos los 
aspectos de la vida medieval llevó a su contundente inclusión en los códigos de 
leyes y, consolidados medios y diligencias, a su persecución activa. Una persecu-
ción que, como es habitual, no llevó ni ha llevado a su erradicación. Hoy en día se 
ha reabierto una cuestión cerrada en la Edad Media y cuya influencia se extendió 
hasta bien adentrado el siglo XX, otros parámetros e inquietudes han sido los que 
la han puesto sobre la mesa: ¿Es lícita la relación sexual con los animales?

En paralelo, tuvo lugar y se mantiene el cuestionamiento sobre el grado de res-
ponsabilidad de los animales, sobre su capacidad de decisión y consentimiento, lo 
que afecta directamente a su derecho a ser juzgados, lo que también lleva al debate 
acerca de qué deberes deberían adoptar en contrapartida. 

En todo ese proceso participan también las ramificaciones de un debate más 
grande y trascendente, que tiene que ver con la condición de los animales, con ese 
todo que agrupamos en “el animal” como si eso fuese algo con identidad propia88. 
De la mano de ese debate, el de cómo deben ser nuestras relaciones con ellos, que 
ya se extiende del plano teórico al práctico y nos lleva a interrogarnos una vez más, 
nosotros que podemos y debemos, sobre lo que está bien y sobre lo que está mal. 

5. Bibliografía citada

Abad Liceras, José María; García Rubio, Juan Manuel (1999), “Un proceso penal 
por bestialismo en el siglo XVII: el caso del ciudadano francés Juan de la Liset 

87.  Por citar la expresión exacta de la sentencia a Juan de la Liset, cfr. Cit. 80. 
88.  Derrida 2008, pp. 15-69. 



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 231

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

en la villa de Yunquera de Henares (Guadalajara)”, Boletín Jurídico de la Uni-
versidad Europea de Madrid, 2, pp. 1-18. 

Agustín, S. (1989), “Cuestiones sobre el Heptateuco”, Obras completas de San 
Agustín. XXVIII: Escritos bíblicos (4º). Madrid. 

Agustín, S. (2025), “La Ciudad de Dios”, Obras completas de San Agustín. XVI: 
Escritos apologéticos (3.º), Madrid. 

Agustín, S. (1984), “Réplica a Juliano”, Obras completas de San Agustín XXXV: 
Escritos antipelagianos (3º), Madrid. 

Ailén Barón, Candela (2024), “El rapto de Europa en la literatura antigua: desde el 
período helenístico al tardoantiguo”, Circe, de clásicos y modernos, 28(1), pp. 
67-89. DOI: http://dx.doi.org/10.19137/circe-2024-280103. 

Biblia Vulgata Latina traducida en español, por el P. Phelipe Scio de S. Miguel, 
(1794), Madrid. 

Bizarri, Hugo O.; Sainz de la Maza Vicioso, Carlos (1993), “El Libro de confesión 
de Medina de Pomar (I)”, Dicenda: Estudios de lengua y literatura españolas, 
11, pp. 35-56. 

Bourns, Timothy J. S. (2018), Between nature and culture: animals and humans in 
Old Norse literature. Tesis doctoral en abierto. Universidad de Oxford. 

Brundage, James A. (2000), La ley, el sexo y la sociedad cristiana en la Europa 
medieval, Ciudad de México. 

Caillois, Roger (1942), El hombre y lo sagrado, Ciudad de México. 
Campo Tejedor, Alberto del (2012), Tratado del burro y otras bestias: una historia 

del simbolismo animal en Occidente, Sevilla. 
Carbasse, Jean-Marie (2006), Histoire du droit pénal e de la justice criminelle, 

París. 
Carrizo, Walter J. (2018), “Figuraciones de lo monstruoso en el Libro de Buen 

Amor: las serranas, versiones femeninas del gigante-pastor transpirenaico”, 
Lemir, 22, pp. 103-116. 

Castañega, Fray Martín de (2020), “Tratado muy sotil e bien fundando de las su-
persticiones y hechizerías, y vanos conjuros y abusiones, y otras cosas al caso 
tocantes; y de la posibilidad y remedio de ellas”, Lemir, 24, pp. 339-400. 

Castigos e documentos del rey don Sancho (1860), Oxford. 
Chartres, Ivo de (2015), Decretum, Constanza. 
Chauvet, David (2012), La personnalité juridique des animaux jugés au Moyen 

Âge, París. 
Couchot, Hervé (2023), “Les procès d’animaux au Moyen-Âge. Une existence 

collective juridique des hommes et des bêtes”, Everardo Reyes, Pauline Ha-
chette, Denis Bertrand (dir.), Fabula / Les colloques, Penser une seule éthique 
pour les vivants, París.

Ciruelo, Pedro (1551), Reprobacion de las supersticiones y hechizerias: libro muy 
vtil, y necesario a todos los buenos cristianos, Medina del Campo. 

Cristóbal, Vicente (2015), “Orfeo y otros mitos eróticos en la General Estoria”, 
Cahiers d’études hispaniques médiévales, 38(1), pp. 65-89. DOI: https://doi.
org/10.3917/cehm.038.0065.



232 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

Dekkers, Midas (1994), Dearest Pet: On Bestialiy, Londres.
Delgado Fernández, Noelia (2024), “La despenalización de la explotación sexual 

de los animales y su desaparición como tipo autónomo del delito de lesiones”, 
Blog de Derecho de los Animales. Abogacía Española, consejo general. Con-
sultado en 18/08/2025. 

Derrida, Jacques (2008), El animal que luego si(gui)endo, Madrid. 
Disney, John (1729), A View of Ancient Laws, against Immorality and Profane-

ness, Cambridge. 
Evans, E. P. (1906), The criminal prosecution and capital punishment of animals, 

Londres. 
Fernández-Viagas Escudero, Plácido (2019), “La estigmatización de los pecadores 

contra natura en la Castilla del siglo XIII: una aproximación de historia cultu-
ral al título XXI de la Séptima Partida”, Anuario de estudios medievales, vol. 
49(2), pp. 561-587. 

Gade, Kari Ellen (1986), “Homosexuality and rape of males in old norse law and 
literature”, Scandinavian Studies, vol. 58(2), pp. 124-141. 

García y García, Antonio (2013), Synodicon Hispanum. XI: Cádiz, Canarias, Car-
tagena, Córdoba, Granada, Málaga y Sevilla, Madrid. 

Girard, René (1982), El chivo expiatorio, Barcelona. 
González Rivas, Severino (1950), La penitencia en la primitiva Iglesia española. 

Estudio histórico, dogmático y canónico de la penitencia en la Iglesia españo-
la, desde sus orígenes hasta los primeros tiempos de la invasión musulmana, 
Salamanca. 

Graciano (1879), Decretum Gratiani, Lipsiae. 
Iglesias Rodríguez, Juan José (2023), “La desgraciada historia de Mahamet, o el 

delito de bestialidad en la España moderna”, López-Guadalupe Muñoz, Mi-
guel (ed. lit.), Vidas desveladas: cotidianeidad y disciplinamiento social en la 
Monarquía Hispánica, Granada, pp. 659-667. 

Isidoro, Santo (1982), Etimologías, Madrid. 
Kiessling, Nicolas (1977), The incubus in English literatura: provenance and pro-

geny, Pullman. 
Liliequist, Jonas (1991), “Peasants against Nature: Crossing the boundaries be-

tween man and animal in Seventeenth –and Eighteenth– century Sweeden”, 
Journal of the History of Sexuality, vol. 1(3), pp. 393-423. 

López Rodríguez, Irene (2009), “La animalización del retrato femenino en el Li-
bro de Buen Amor”, Lemir, 13, pp. 53-84. 

Madero, Marta (1992), Manos violentas, palabras vedadas: La injuria en Castilla 
y León (siglos XIII-XIV), Madrid. 

Madrigal, Alfonso de (1518), Confesional del Tostado, Sevilla. 
Martín, José Luis; Linage Conde, Antonio (1987), Religión y sociedad medieval: 

el catecismo de Pedro de Cuéllar, (1325), Valladolid. 
Martínez Sanz, Fortunato (2016), “Pleito litigado por Juan de Castillar contra Juan 

de Atienza, vecinos de Tortuera (Guadalajara), sobre acusación de bestialismo, 



La construcción del pecado, crimen y estigma del bestialismo... 233

HID 52 (2025) 209-234ISSN: 0210-7716    ISSN-e: 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

resuelto en última instancia en la Real Chancillería de Valladolid, junio de 
1497”, Boletín ANABAD, vol. 66(2), pp. 193-201. 

Marcos Pérez, J. M. (2019), “La pasión del cisne. El mito de Leda y Zeus en sus 
fuentes y sus recreaciones”, Minerva. Revista De Filología Clásica, 14, pp. 
203-231.

Molina Roa, Javier A. (2016), “Sobre los juicios a animales y su influencia en el 
derecho animal actual”, García Pachón, María Pilar (ed.), Lecturas sobre dere-
cho del medio ambiente. Tomo XVI, Bogotá. 

Moore, Robert I. (1989), La formación de una sociedad represora: poder y disi-
dencia en la Europa occidental, 950-1250, Barcelona. 

Morin, Alejandro (2009), Pecado y delito en la edad media: estudio de una rela-
ción a partir de la obra jurídica de Alfonso el Sabio, Córdoba. 

Norton, Rictor (2011), “Of Sodomy and Bestiality”, Homosexuality in Eighteenth 
-Century England: A Sourcebook. Consultado en 18/08/2025. 

Ortega Baún, Ana E. (2012), “Sexo foral: conflicto, género, consideración y se-
xualidad en los fueros de la Extremadura histórica y la transierra castellana y 
leonesa”, García Fitz, Francisco, Jiménez Alcázar, Juan Francisco (coords.), 
La historia peninsular en los espacios de frontera: las “extremaduras históri-
cas” y la “transierra” (siglos XI-XV), Murcia. 

Ortega Baún, Ana E. (2022), “El nombre del sexo: el léxico de la sexualidad en la 
Castilla medieval desde el siglo X a la primera mitad del XVI”, Medievalia, 
25(1), pp. 47-71. 

Pastoureau, Michel (2000), “Une justice exemplaire: les procès intentés aux ani-
maux (XIII-XV siècle), Cahiers du Léopard d’Or, 9, pp. 173-200. 

Pastoureau, Michel (2006), Una historia simbólica de la Edad Media occidental, 
Buenos Aires. 

Pastoureau, Michel (2015), El cerdo. Historia de un primo malquerido, Salamanca.
Pastoureau, Michel (2019), Animales célebres: Del caballo de Troya a la oveja 

Dolly, Cáceres. 
Payer, Pierre J. (1984), Sex and penitentials: the development of a sexual code, 

550-1550, Toronto. 
Phillips, Patrick J.J. (2012), Medieval Animal Trials: Justice for All, Lewiston. 
Riisøy, Anne Irene (2009), Sexuality, Law and Legal Practice and the Reformation 

in Norway, Leiden. 
Ruiz Arcipreste de Hita, Juan (2006), Libro de Buen Amor, Madrid. 
Ruiz Astiz, Javier (2017), “Meresce la pena ordinaria de muerte: Estudio de las 

denuncias por bestialismo en la Navarra del Antiguo Régimen”, Chronica 
Nova, 43, pp. 299-333. 

Russell, Jeffrey B. (1995), Lucifer: el diablo en la Edad Media, Barcelona. 
Salisbury, Joyce E. (2022), The beast within: animals in the Middle Ages, Nueva 

York. 
Salvo García, Irene (2014), “Ovidio y la compilación de la General estoria” 

Cahiers d’études hispaniques médiévales, 37(1), pp. 45-61. DOI: https://doi.
org/10.3917/cehm.037.0045.



234 JOSÉ LUIS JIMÉNEZ CAÑAS

HID 52 (2025) 209-234 ISSN: 0210-7716    ISSN-e 2253-8291
https://dx.doi.org/10.12795/hid.2025.i52.8

Solórzano Telechea, Jesús Ángel (2012), “Poder, sexo y ley: la persecución de la 
sodomía en los tribunales de la Castilla de los Trastámara”, Clio&Crimen, 9, 
pp. 285-396. 

Las Siete Partidas del Rey don Alonso el nono, nueuamente glosadas por el Li-
cenciado Gregorio Lopez del Consejo Real de Indias de su Magestad (1550), 
Salamanca. 

Solalinde, Antonio G. (1930), General estoria. Primera parte/ Alfonso el Sabio; 
edición de Antonio G. Solalinde, Madrid. 

Soto Rábanos, José María (2006), “Visión y tratamiento del pecado en los manua-
les de confesión de la baja edad media hispana”, Hispania Sacra, 50 (118), pp. 
411-447. DOI: https://doi.org/10.3989/hs.2006.v58.i118.12

Soto Rábanos, José María (2015), “Tratado de confesión de Juan Martínez de Al-
mazán”, eHumanista: Journal of Iberian Studies, vol. 30, pp. 275-374. 

Thieulin-Pardo, Hélène (2012), “Transcripción del manuscrito 9 2179 de la Real 
Academia de la Historia – Madrid”, Confesionario. Compendio del Libro de las 
Confesiones de Martín Pérez, e-Spania Books. DOI: https://doi.org/10.4000/
books.esb.379

Tomás de Aquino, Santo (2002), Suma teológica, Madrid. 
Vachon, Patrice (2009), Exécution et excommunication d’animaux en Côte-d’Or, 

Fontaine-lès-Dijon. 
Wade, Erik (2020), “The beast with two backs: Bestiality, Sex between men, 

and Byzantine Theology in the Paenitentiale Theodori”, Journal of Medieval 
Worlds, vol. 2, 1-2, pp. 11-26. 

Wei, Ian P. (2020), Thinking about Animals in Thirteenth-Century Paris: Theolo-
gians on the Boundary Between Humans and Animals, Cambridge. 

Wingard, Tess (2022), “The trial of Thomas Frogbrook: bestiality and the law 
in an early sixteenth-century English rural community”, Historical Research, 
vol. 95(270), pp. 506-521. DOI: https://doi.org/10.1093/hisres/htac011


