




  



 

 

 

 

 

HASER 
REVISTA INTERNACIONAL  

DE FILOSOFÍA APLICADA 



  



 

 

 

 

HASER 
REVISTA INTERNACIONAL  

DE FILOSOFÍA APLICADA 
 

Número 17, 2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 
SEVILLA 2026 

“Haser" combina los verbos "hacer" y "ser". Su acentuación es aguda. 

El término apunta a la siguiente prescripción: "haz lo que eres y sé lo 

que haces", es decir, una suerte de imperativo existencial: "haz de ser 

eso que haces" o, como sentenciaba Píndaro, “¡Hazte el que eres!”. Se 

funda en la evidencia de que toda acción se encuentra impregnada 

por el modo de ser de aquel que la realiza. 

 



Redacción, edición, administración, secretaría e intercambio: 

Grupo de Investigación “Experiencialidad”  

(Grupo PAIDI de la Universidad de Sevilla. Referencia HUM 968) 

Grupo de Investigación “Filosofía Aplicada: Sujeto, Sufrimiento, Sociedad” (Grupo 

PAIDI de la Universidad de Sevilla. Referencia HUM 018) 

 

Despacho P-213   - C/Camilo José Cela, s/n  41018 Sevilla (España) 

Tlfno. 633031026 - Email: haser@us.es 

Web: https://editorial.us.es/es/revistas/haser  

La Revista Internacional de Filosofía Aplicada Haser en las redes sociales: 

www.facebook.com/revista.haser 

 

Diseño de Cubierta: 

Juan Antonio Rodríguez Vázquez 

     

© José Barrientos Rastrojo 

Universidad de Sevilla, 2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Primer Premio Nazionale di 

Filosofia “Le figure del 

pensiero” 2013 

 

Los editores y miembros de los comités de la presente publicación no se hacen responsables 

de las opiniones vertidas por los autores de los artículos en este número.  
Este número ha recibido una ayuda del VII Plan de Investigación y Transferencia de la Universidad de 

Sevilla. (Resolución Rectoral 12/03/2024) para sufragar parcialmente gastos. 

ISSN: 2172-055X 

Depósito Legal: M-31429-2010 

HASER es una revista académica internacional de periodicidad anual  que se encuentra 

indexada en ISI THOMPSON-Clarivate (Emerging Citation Index),  SCOPUS, Elsevier, ERIH 

PLUS (European Research Index for Humanities), Latindex (cumple todos los criterios de 

calidad académica 33 de 33), CONACYT (nivel 1), Norwegian System for Scientific Journals 

(nivel 1), REDIB, The Philosopher’s Index, ISOC-CSIC, EBSCO, Philosophy Documentation 

Center (International Directory of Philosophy), MIAR, Infobase Index (IBI Factor: 3.0), CIRC, 

DIALNET (Universidad de La Rioja) y REBIUN (Red de Bibliotecas Universitarias – 

Conferencia de Rectores de las Universidades Españolas) y está catalogada en COPAC (Reino 

Unido), SUDOC (Francia), Sherpa (University of Nottingham),  ZDB (Alemania), OCLC 

WorldCat. 

HASER es Q2 en JCR (2022), C1 en Dialnet (2022) y Q3 en SJR (2022). 

mailto:haser@us.es


  



 

 

 

Director/Editor: 

Prof. Dr. José Barrientos Rastrojo (Universidad de Sevilla) 

Secretario/Secretary: 

Prof. Dr. José Ordóñez García (Universidad de Sevilla) 

 

Consejo de redacción/Editorial staff: 

Prof. Dr. Ramón Queraltó Moreno ( 2013, Universidad de Sevilla); 

D. Francisco Macera Garfia, secretario adjunto (Asociación de Estudios 

Humanísticos y Filosofía Práctica X-XI); 

Prof. Dr. José Ángel Rodríguez Ribas (Universidad Gales-EADE, Málaga); 

 

Comité científico-asesor/Scientific committee: 

Prof. Dra. Rosanna Barros (Universidade do Algarve, Portugal); 

Prof. Ida Jogmann (Universidad de Amsterdam, Holanda); 

Dra. Vaughana Feary (Fairleigh Dickinson University. Estados Unidos); 

Ellen Duthie (Wonder Ponder, Inglaterra-España); 

Dra. Angélica Sátiro (Universidad de Girona, España); 

Prof. Dra. Concha Roldán (Directora Instituto de Filosofía, CSIC); 

Prof. Dr. Jorge Humberto Dias (Atlântica - Instituto Universitário, Portugal); 

Prof. Humberto González (Univ.Autónoma Baja California, Sur, México); 

Prof. Dr. Mendo de Castro Henriques (Universidade Católica Portuguesa); 

Prof. Dr. José Antonio Marín Casanova (Universidad de Sevilla); 

Prof. Dra. Silvia Medina Anzano (Universidad de Sevilla); 

Presidente Eugenio Oliveira (Universidade Católica de Braga – APEFP); 

Prof. Dr. Young E. Rhee (Kangwon National University, Corea del Sur); 

Prof. Dra. Conceição Soares (Universidade Catolica do Porto); 

Prof. Dr. Raúl Trejo Villalobos (Universidad Autónoma de Chiapas) 

  

https://philpeople.org/departments/fairleigh-dickinson


 

 

 

 

 

 

Listado de revisores de este número / Reviewers of this issue  

 

Angel Alonso Salas (Universidad Nacional Autónoma de México, 

México) 

 

Márcio José Andrade da Silva (Universidade de Sorocaiba, 

Brasil) 

 

Omer Buatu  Batubenge (Universidad de Colima, México) 

 

Jose Mauricio Carvalho, (Centro Universitário Presidente 

Tancredo de Almeida Neves, Brasil) 

 

Zoran Kojcic (Sophia University, Bulgaria) 

 

Federico Mana (Universidad Nacional de Mar de Plata, Argentina) 

 

Patrizia Salvaterra (Universidad de Milán, Italia)  

 

Soraya Tonsich (Universidad Nacional de Rosario, Argentina) 

 

  



 

SUMARIO / CONTENTS 

 
 

ESTUDIOS / ARTICLES 

 

 

Johanna Andrea Bernal Mancilla - Jorge Anibal Rojas Devia, 

Una revisión de las prácticas filosóficas contemporáneas  / A review 

of contemporary Philosophical Practice ....………...……….…… 13 

 

Mª Aránzazu Serantes López - Fernando Carbonell da 

Fontoura, La Filosofía Clínica como singularidad: Una propuesta 

metodológica desde las humanidades / Clinical philosophy as 

uniqueness: a methodological proposal from the humanities ...… 53 

 

Sergey Borisov, Artificial philosophical counselor: A model for 

constructing a Socratic dialogue for AI systems / El filósofo-

consultor artificial: Un programa para construir un diálogo socrático 

mediante sistemas de Inteligencia artificial …...…….................... 81 

 

Luis Alberto Triana Llano, Transformando vidas en prisión: 

Filosofía Experiencial estoica del proyecto BOECIO. Modalidades 

virtual, presencial e híbrida / Transforming Lives in Prison: Stoic 

Experiential Philosophy of the BOECIO Project, Virtual, In-Person 

and Hybrid Modalities …….………………………………….... 105 

 

 

Declaración ética sobre publicación y buenas prácticas de la 

Revista Internacional de Filosofía Aplicada HASER y normas de 

publicación …..……………………………………………...… 143 

 
 



 

 

 

 

 

ESTUDIOS 
ARTICLES 

 
 

 



 



DOI: https://doi.org/10.12795/HASER/2026.i17.01 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 
© Universidad de Sevilla, 2026 

UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS 

CONTEMPORÁNEAS  

 

A REVIEW OF CONTEMPORARY PHILOSOPHICAL PRACTICES  

 

JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2710-6641 

johannandre@gmail.com 

 

JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9731-3465 

jorgeanibal.rojas@uptc.edu.co 

 

 
RECIBIDO: 7 DE JULIO DE 2024 

ACEPTADO: 16 DE SEPTIEMBRE DE 2024 

 

 
Resumen: El presente texto tiene como propósito reflexionar sobre las prácticas 

filosóficas contemporáneas que han surgido en las últimas décadas en espacios 

como cafés, cárceles, consultorios, comités de bioética, etc., además de las 

plataformas virtuales; visibilizando los argumentos a favor y en contra de estas 

prácticas y la manera en que su aparición contribuye a repensar la enseñanza de la 

filosofía. Para ello, el documento se organiza en cuatro partes, en primer lugar, se 

trae a la discusión los planteamientos de Pierre Hadot y Guillermo Obiols con el 

fin de escudriñar la aparente dicotomía entre el discurso filosófico y la formación 

de la actitud filosófica; en segundo lugar, se presenta las primeras 

sistematizaciones alrededor de las prácticas filosóficas que se realizan fuera de la 

academia, en tercer lugar, se hace una revisión de las prácticas filosóficas que 

aparecen en certámenes y plataformas virtuales articulando diferentes agentes y 

escenarios y, por último, se señala algunas consideraciones finales. 

Palabras clave: filosofía de la educación, enseñanza de la filosofía, prácticas 

filosóficas, actitud filosófica, discurso filosófico, filosofía.  

 

https://orcid.org/0000-0003-2710-6641
mailto:johannandre@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9731-3465
mailto:jorgeanibal.rojas@uptc.edu.co


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

14 

 

Abstract: The purpose of this text is to reflect on the contemporary philosophical 

practices that have emerged in recent decades in spaces such as cafes, prisons, 

clinics, bioethics committees, etc., in addition to virtual platforms; making visible 

the arguments for and against these practices and the way in which their 

appearance contributes to rethink the teaching of philosophy. To this end, the 

paper is organized in four parts: first, it brings to the discussion the approaches of 

Pierre Hadot and Guillermo Obiols in order to scrutinize the apparent dichotomy 

between philosophical discourse and the formation of the philosophical attitude; 

secondly, the first systematizations of philosophical practices outside the academy 

are presented; thirdly, a review of philosophical practices that appear in contests 

and virtual platforms articulating different agents and scenarios is presented; and 

finally, some final considerations are made. 

Keywords: philosophy of education, philosophy teaching, philosophical 

practices, philosophical attitude, philosophical discourse, philosophy. 

 

 

Introducción 

 

La perspectiva de la filosofía como un saber, un ejercicio y una 

necesidad vital del ser humano permite movilizarla en espacios poco 

convencionales como las cárceles, cafés, consultorios, 

campamentos, comités de ética y bioética, además de la academia, 

en las sociedades contemporáneas. Dichos espacios se presentan 

como una alternativa para llevar la filosofía fuera de los muros de 

las escuelas y universidades, pues en estos últimos lugares la función 

e importancia de la filosofía tiende a ser cuestionada, banalizada, 

diluida y/o a desaparecer como ocurre en los currículos de la 

educación media en Brasil, Chile, Colombia, entre otros países. El 

presente texto tiene como propósito reflexionar sobre las prácticas 

filosóficas contemporáneas que han surgido desde la década de los 

ochenta visibilizando los argumentos a favor y en contra de dichas 

prácticas, y la manera en que su aparición nos ayuda a repensar la 

enseñanza de la filosofía. Para ello, se hizo una revisión documental 

que permitió sistematizar las prácticas filosóficas, especialmente en 

Colombia y otros países latinoaméricanos en las últimas dos 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

15 

décadas, en seis ejes que dan cuenta de los ejercicios filosóficos que 

se exponen en escenarios fuera o articulados a la académica. Así, el 

documento se organiza en cuatro partes, en primer lugar, se trae a la 

discusión los planteamientos de Pierre Hadot y Guillermo Obiols 

con el fin de escudriñar la aparente dicotomía entre el discurso 

filosófico y la formación de la actitud filosófica en la enseñanza de 

la filosofía; en segundo lugar, se presenta las primeras 

sistematizaciones alrededor de las prácticas filosóficas que se 

realizan fuera de la academia, en tercer lugar, se hace una revisión 

de las prácticas filosóficas que aparecen en certámenes y plataformas 

virtuales articulando diferentes agentes y escenarios en Colombia y 

otros países latinoaméricanos y, por último, se señala algunas 

consideraciones finales. 

 

 

La filosofía como forma de vida y la filosofía como discurso  

 

Pierre Hadot, en sus libros ¿Qué es la filosofía antigua? (1995) y 

Ejercicios espirituales y la filosofía antigua (1977), plantea una 

diferencia entre la manera de entender la filosofía en el mundo 

antiguo y la manera como se concibe y se enseña la filosofía en la 

actualidad. Para el filósofo e historiador francés concebir la filosofía 

como forma de vida, concepción retomada de los griegos, implica 

recordar que todo ejercicio filosófico es un ejercicio del 

pensamiento, de la voluntad y del ser en su totalidad, de manera que, 

hacer filosofía es poner en juego una progresión y conversión en la 

forma de ser y de estar en el mundo. Exigencia de conversión que 

parece diluirse en la Edad Media y la Modernidad cuando se le da 

más énfasis a la filosofía como un discurso para hacer exegesis de 

un lenguaje técnico, al cual, solo unos pocos pueden acceder. En sus 

palabras “La filosofía antigua propone al hombre un arte de vivir, al 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

16 

 

contrario de la moderna, que aboga en primer lugar por la 

construcción de un lenguaje técnico reservado a especialistas”1.  

Hadot considera que para entender ese cambio es preciso revisar los 

inicios y el desarrollo histórico de la misma filosofía, por ello, se 

devuelve a la tradición griega donde encuentra que, desde Sócrates, 

la filosofía es concebida como un modo de vivir que no se separa del 

discurso filosófico, pues este último se origina como consecuencia 

de una elección de vida y no a la inversa. La filosofía en el mundo 

griego se entiende como una forma de ser y de estar en el mundo, 

una elección que no se hace en soledad sino en compañía, en esa 

medida resulta difícil concebir al filósofo y a la filosofía por fuera 

de la sociedad2.      

Los filósofos griegos comparten prácticas que permiten entenderla 

como un modo de vida, pues al exigir ciertos ejercicios espirituales, 

formular preguntas por la existencia, dialogar y/o buscar mantener 

la coherencia entre aquello que se dice con lo que se hace, la filosofía 

se convierte en un modo de vivir3 como se observa en los diálogos 

de Platón y las Escuelas Helenísticas. Por ello, siguiendo a Hadot, 

en este texto nos centramos en la vida de pensadores como Sócrates 

                                                           
1 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006, p.246. 
2 Hadot, P: ¿Qué es la filosofía antigua? Fondo de cultura económica. México, 

1998.  
3 Hadot indica que, tal vez, se puede ver una “excepción” de la filosofía como 

forma de vida en los estoicos. Para esta escuela, la filosofía toma la forma de una 

teoría de la lógica, una teoría de la física y una teoría de la ética en el momento de 

la enseñanza. Ellos construyen una primera forma del discurso filosófico que se 

acerca a una exposición teórico-pedagógica que tiene como fin presentar las 

razones por las cuales se debe vivir de determinada manera, sin embargo, hay que 

reconocerles que la filosofía sigue siendo una actividad que tiene efecto en la vida 

cotidiana, una actitud, una forma de ejercitación para alcanzar la sabiduría. Se 

ejercita la lógica pensando el mundo tal y como es, se ejercita la moral cuando se 

actúa en beneficio de los demás y se ejercita la física cuando se vive siendo 

consciente de que el sujeto es parte del cosmos. Hadot, P: Ejercicios espirituales 

y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 2006. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

17 

y Diógenes de Sinope como un camino que permite comprender la 

idea de la filosofía como una forma de vida.  

Un ejemplo claro de la relación entre la filosofía como modo de vida 

y el discurso filosófico es la vida y la muerte de Sócrates, ya que, el 

filósofo actuó y murió siendo consecuente con sus elecciones y sus 

preceptos morales. Hadot concluye que Sócrates nos muestra que el 

saber filosófico no es conjunto de proposiciones o fórmulas que 

puedan ser transmitidas, comunicadas o vendidas; no es un objeto 

fabricado, ni un contenido acabado que pueda ser transferido por 

medio de la escritura o el discurso. Para Sócrates el saber filosófico 

tiene que ver con una decisión y una actitud del individuo, un 

cuestionarse a sí mismo, pues no hay aprendizaje sin hambre y deseo 

de saber y destaca su labor como maestro quien se ocupa de crear las 

condiciones que permiten la emergencia del deseo de aprender. 

Sócrates con su vida y muerte muestra que el saber filosófico es ante 

todo una actitud, un filosofar que se hace con nosotros mismos, con 

los otros en la ciudad, en el día a día, durante el caminar. En 

consecuencia, la vida cotidiana se vuelve susceptible de entrar en ese 

ejercicio de filosofar.  

Esta visión de la filosofía como un modo de vida implica, en primer 

lugar, una transformación interior del individuo, donde el sujeto 

debe conocerse y cuidarse a sí mismo antes de aspirar a conocer el 

mundo o transformar a otros. Foucault (2005), por ejemplo, retoma 

la noción socrática del cuidado de sí (epiméleia) para subrayar la 

importancia de trabajar sobre uno mismo a nivel mental, emocional 

y espiritual, de modo que el conocimiento no sea solo una 

acumulación de verdades abstractas, sino una práctica vital que 

transforma al sujeto. En este sentido, la filosofía no es un simple 

conjunto de conocimientos, sino una actitud hacia la vida, un modo 

de atención y actuación que permite al individuo alcanzar un mayor 

dominio sobre sí mismo y sobre su entorno. Este enfoque exige del 

filósofo un compromiso constante con su propio desarrollo y con la 

reflexión crítica de sus acciones y pensamientos. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

18 

 

Los ejercicios espirituales, definidos por Hadot (1998), constituyen 

uno de los pilares fundamentales de esta filosofía como forma de 

vida. Estos ejercicios, que abarcan desde la meditación hasta el 

control de las pasiones, buscan una mejora constante del individuo y 

una aproximación progresiva hacia la sabiduría. No se trata solo de 

una práctica física o intelectual, sino de una labor integral que 

involucra el alma, el cuerpo y la mente, orientada hacia la serenidad 

interior (ataraxia) y la libertad personal (autarkeia). En este sentido, 

la filosofía se convierte en una práctica transformadora que tiene 

como fin último la autorrealización y la mejora continua del ser 

humano. Así, los filósofos antiguos, a través de sus distintas escuelas 

desarrollan métodos diversos que comparten una misma finalidad: 

perfeccionar al sujeto mediante la reflexión y la introspección. 

A lo largo de la historia, esta dimensión práctica de la filosofía fue 

perdiendo relevancia en favor de un enfoque más teórico y 

académico. Con el surgimiento del cristianismo y el auge de la 

escolástica, la filosofía fue desplazada en muchos casos a un 

segundo plano, enfocándose más en cuestiones metafísicas y 

teológicas que en el cuidado de sí. Desplazamiento particularmente 

notorio a partir del "momento cartesiano", cuando la filosofía 

comenzó a priorizar el conocimiento racional y objetivo sobre el 

trabajo espiritual y personal del individuo. No obstante, en la 

filosofía contemporánea, autores como Nussbaum (2012) y 

Nehamas (2006) retoman la idea de la filosofía como una 

herramienta para la transformación personal y social, reivindicando 

su carácter práctico y vital. 

Así, la relación entre el discurso filosófico y la vida práctica del 

filósofo se presenta como inseparable. Hadot (1998) sostiene que el 

discurso filosófico auténtico es aquel que surge de una elección de 

vida y que, a su vez, influye en la forma en que el sujeto vive y se 

comporta. Esto significa que la filosofía no puede separarse de la 

vida, pues la reflexión teórica solo cobra sentido si está acompañada 

de una práctica cotidiana que refleje los valores y principios que 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

19 

defiende. En resumen, la filosofía como forma de vida es una 

práctica integral que involucra tanto la teoría como la acción, y que 

tiene como fin último la transformación del sujeto en un ser más 

consciente, libre y sabio. Situación contraria a la que se configura en 

la sociedad medieval donde la filosofía se construye bajo el ejercicio 

de discutir, escribir y profundizar en un sistema de pensamiento y 

termina por encerrarse en las universidades o en las sociedades 

modernas donde el saber se considera como un contenido que se pasa 

de quien sabe a quien no sabe, planteamiento que en la 

contemporaneidad es cuestionado por Rancière (2002) en su libro El 

maestro ignorante cuando indica que el maestro más que saber es 

aquel que permite que el otro construya su propio saber.  

Otra figura que merece destacarse es Diógenes de Sinope, quien, en 

la interpretación de Michel Onfray, adoptó un comportamiento 

provocador que no solo rompía y desafiaba las convenciones 

sociales, sino que, también demostraba con su estilo de vida que la 

filosofía es una forma de ser y estar en el mundo. Según Onfray, el 

comportamiento de Diógenes permite:  

 
inquietar, inquietar al fulano lleno de certezas, inquietar al clon que cree 

que piensa cuando se contenta con duplicar la panoplia de su tribu […] 

inquietar al charlatán que actúa como espejo de su tiempo y de su época, 

inquietar al lorito del momento que vocaliza las ordenes lanzadas por una 

sarta de cretinos, formadores de opinión4  

 

Diógenes, desde la mirada de Onfray, proporciona una lección de 

sabiduría cuando nos invita a seguir la naturaleza, a cuestionar la 

cultura, a despreocuparse por las conveniencias, las apariencias y, 

sobre todo, a reírse de la mirada y del juicio que construimos y que 

los otros construyen de nosotros. Estas actitudes son las que 

permitirían alcanzar la verdadera sabiduría. El estilo mordaz que 

maneja Diógenes se encuentra enmarcado en la trivialización y 

                                                           
4 Onfray, M: Filosofar como un perro. Capital intelectual, Argentina, 2013, p.8.   



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

20 

 

ridiculización de ciertas situaciones para generar en los individuos 

una reflexión más rica y profunda sobre aquello que defienden. De 

ello da cuenta Onfray cuando reconstruye la anécdota entre 

Diógenes y Platón: 

 
Un día, hablando en público, [Platón] define al hombre como un bípedo 

implume. Sin alterarse, ni abandonar su seriedad, Diógenes le arroja a las 

piernas un gallo desplumado, que anuncia como su hombre, lo que obliga 

al filósofo de las ideas puras a precisar su concepto y agregar: de uñas 

planas…poco importa. Al ambiente filosófico del ágora de Atenas no le 

faltaba mordacidad. Entonces, se combatía las ideas puras, el idealismo y 

el intelectualismo platónico con mejores argumentos e interminables 

discursos5 

 

Para Onfray, Diógenes es un filósofo y artista que con sus actitudes 

inesperadas inquieta a sus semejantes. Este personaje lleva un estilo 

de vida que nunca abandona la actitud filosófica seria, pues a pesar 

de sus “ridiculizaciones” propone a los hombres un camino para 

acercarse a la felicidad. Diógenes se preocupa por experimentar 

nuevas formas de existencia y como buen cínico toma ejemplo del 

artesano, del músico y del obrero, quienes muestran que para llegar 

al pleno dominio de un arte se requiere de la perseverancia, el hábito, 

el trabajo y el tesón; de igual manera, para “alcanzar la sabiduría” se 

requiere de numerosos intentos y prácticas6.   

Los griegos conciben que el filósofo debería llevar una vida 

conforme a sus preceptos que le permitan sanarse a sí mismo y 

ayudar a sanar a los demás de las angustias del alma. Desde los 

inicios de la actividad filosófica, las decisiones y prácticas permiten 

una conversión del ser y del vivir apoyadas en un discurso que 

justifican esas elecciones. La vida de Sócrates y Diógenes nos 

                                                           
5 Onfray, M: Las sabidurías de la antigüedad. Contrahistoria de la filosofía, I. 

Anagrama, Barcelona, 2007, pp.133-134. 
6 Onfray, M: Cinismos. Retrato de los filósofos llamados perros. Paidós, Buenos 

Aires, 2002. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

21 

recuerda que el saber filosófico exige una transformación del sujeto 

de manera continua, una relación consigo mismo y con los otros, que 

este saber nunca surge de manera aislada, ni se agota, ni se opone al 

interés social.  

La filosofía como forma de vida opera sobre el alma y el cuerpo, por 

ello, exige una serie de ejercicios espirituales7 entendidos como 

ciertas “(…) prácticas, que podrían ser del orden físico, como el 

régimen alimentario, o discursivo, como el diálogo y la meditación, 

o intuitivo, como la contemplación, pero que estaban todas 

destinadas a operar una modificación y una transformación del 

sujeto que las practicaba”8. Los ejercicios espirituales dan cuenta de 

los modos de relación del sujeto consigo mismo, modos que exigen 

realizar un diálogo interno y externo, que incitan a cuidar el régimen 

alimentario y el sueño, a controlar las pasiones y las preocupaciones, 

a develar los prejuicios humanos y las conveniencias sociales. Hadot 

organiza estos ejercicios espirituales en cuatro funciones básicas:  

a) Aprender a vivir: la filosofía nos enseña a controlar las pasiones 

y recuperar la alegría por el simple hecho de existir. Algunos de estos 

ejercicios espirituales son la atención, la meditación, la 

rememoración, la lectura, la escucha, el estudio, el examen a 

profundidad, el dominio de sí, el cumplimiento de los deberes y la 

indiferencia ante las situaciones que no depende de nuestras 

decisiones. 

b) Aprender a dialogar: supone un auténtico ejercicio de presencia y 

escucha atenta ante uno mismo y ante los otros.  

                                                           
7 Arnold Davidson aclara que cuando se habla de ejercicios espirituales, Hadot 

utiliza el término “espiritual” para hacer referencia a las prácticas destinadas a 

operar una transformación en el ser que van más allá del intelecto o de lo psíquico, 

es decir, aquellas que comprometen la existencia del sujeto, en tanto que, engloban 

el pensamiento, la imaginación, la sensibilidad y la voluntad. Hadot, P: Ejercicios 

espirituales y filosofía antigua, Ediciones Siruela, Madrid, 2006. 
8 Hadot, P: ¿Qué es la filosofía antigua? Fondo de cultura económica, México, 

1998, p.15. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

22 

 

c) Aprender a morir: tiene que ver con cambiar la perspectiva ante 

aquello que es inevitable, tomar conciencia de las limitaciones, 

mantener la serenidad y valorar el momento presente ante las 

desgracias. Se trata de aprender a mor-ir, a dejar ir.  

d) Aprender a leer: implica prestar la máxima atención a la actitud 

existencial y así evitar caer en un discurso dogmático. Se trata de 

aprender a dialogar con el texto para interpelarlo evitando someterse 

pasivamente a los efectos que tiene la lectura en uno mismo. Leer 

requiere liberarse de las preocupaciones, meditar tranquilamente, 

detenerse en las ideas para permitir que el texto hable y estar atento 

a escucharlo. No se trata solo de oír, sino de comprender ˗tomando 

el tiempo que se necesite˗ para que opere una transformación en uno 

mismo.  

En una bibliografía más reciente tenemos la escritura como parte de 

los ejercicios espirituales, mencionada por Hadot y objeto de estudio 

de Michel Foucault. En el proyecto «Escritura como práctica de sí y 

escuela rural» desarrollado en Boyacá- Colombia por Paola Andrea 

Lara Buitrago y Óscar Pulido Cortés se puede observar como la 

escritura se convierte en una práctica de cuidado y conocimiento de 

sí. Los autores señalan que: “El propósito de la investigación fue 

reconocer la escritura de sí como posibilidad de transformación y 

encuentro de los sujetos de la escuela rural consigo mismos, a través 

de la escritura como el acto que permite la transformación”9. Ellos 

indagan sobre cómo la práctica de la escritura de sí en el contexto 

escolar permite la configuración y transformación del sujeto-

estudiante durante el proceso formativo.  

Los ejercicios espirituales mantienen su pertinencia en la actualidad, 

de ahí que, se puedan incluir en las prácticas de enseñanza de la 

filosofía como se referencia en el proyecto. Acercar a los niños, 

niñas, jóvenes y adultos al saber filosófico implica hacer apuestas 
                                                           
9 Lara, P. & Pulido-Cortés, O: “Escritura como práctica de sí y escuela rural”, en 

Praxis & Saber, número 25, volumen 11, Tunja, 2020, p.26. 

https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480  

https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

23 

que permitan mostrar que la filosofía además de un discurso que 

exige rigurosidad y disciplina en la lectura, también permite 

aprender a liberarse de cualquier preocupación del futuro o del 

pasado, le enseña al sujeto a alcanzar la serenidad del espíritu -como 

los estoicos y epicúreos-, nos muestra que como seres humanos la 

existencia de nuestro ser se sitúa en una perspectiva cósmica. 

En la lectura de Hadot, en la época Antigua la filosofía se ve como 

un camino hacia la sabiduría y, en consecuencia, se encuentran con 

su grandeza y la paradoja de su inaccesibilidad, pues esta nunca se 

termina de alcanzar, entre tanto, el cristianismo la convierte en una 

forma de vida anclada al logos del evangelio. La relación entre el 

cristianismo y la filosofía surge en el siglo II d.C., y va a mantenerse 

durante la Edad media, época en la cual la filosofía deja de ser 

considerada como la ciencia suprema y queda subordinada a la 

teología10, de manera que, la religión se consolida a partir de ciertos 

principios filosóficos que le permiten fundamentar la fe 

convirtiéndose en un conocimiento teórico y abstracto11 que circula 

en los monasterios. Esta relación de subordinación, más o menos, se 

mantiene hasta finales del S.XVIII con la universidad escolástica.  

Sin embargo, en la lectura del filosófo Argentino Guillermo Obiols, 

la filosofía comienza a salir de los muros de los monasterios con 

pensadores como Descartes, Spinoza, Malebranche y Leibniz desde 

el S.XVI. Si bien, hay un proceso de independencia de la filosofía 

con relación a la teología, después de dicha ruptura se mantiene la 

                                                           
10 Según Hadot, el cristianismo adoptó elementos de la filosofía antigua haciendo 

coincidir el logos del evangelio con la razón cósmica estoica y con algunos 

principios aristotélico-platónicos; además, integró algunos ejercicios filosóficos a 

la vida cristiana tales como: la atención sobre uno mismo, la meditación, el examen 

de conciencia, la ejercitación para la muerte, y/o la valoración de la tranquilidad 

del alma. Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, 

Madrid, 2006. 
11 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

24 

 

concepción de la filosofía como la construcción de discursos 

filosóficos que se oponen unos a otros.    

Así, la filosofía escolástica hereda a la filosofía moderna el privilegio 

del discurso filosófico, la formación de un cuerpo de profesionales, 

la ministración de cátedras y la realización de la exegesis de los 

textos. No obstante, Hadot hace la precisión que la filosofía moderna 

rescató, por otros caminos, aspectos existenciales de la filosofía 

griega como puede observarse con Descartes quien aboga, en sus 

Meditaciones Metafísicas, por volver a ejercicios como la 

meditación, al igual que, Spinoza quien en su ética enseña a 

transformar el ser del hombre para acceder a la beatitud. Ambos 

pensadores muestran que la filosofía es una ejercitación en la 

sabiduría. Para finales del S. XVIII, la filosofía y la universidad ya 

habían tejido una fuerte relación y constituido sistemas de 

pensamiento como se observa en las obras de Kant, Wolff, Fichte, 

Schelling y Hegel, relación que también se va a observar con 

Bergson, Husserl y Heidegger12. Sobre ese fuerte vínculo entre 

filosofía y universidad se puede observar el siguiente efecto: 

  
Reducida la filosofía (…) a mero discurso, acaba por desarrollarse 

definitivamente en otro ambiente, en una atmósfera distinta a la filosofía 

antigua. En las modernas universidades la filosofía ha dejado de 

entenderse evidentemente como una forma, como un género de vida, a 

menos que por eso se entienda el género de vida del profesor de filosofía 

que tiene por territorio, por espacio vital, las instituciones de enseñanza 

estatales, lo cual por lo demás siempre ha constituido y sigue 

constituyendo una amenaza para la independencia de la filosofía13.  

 

Si bien, la filosofía logra separarse de la iglesia, en la modernidad se 

termina privilegiando el discurso encerrado en una institución y la 

                                                           
12 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006. 
13 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006, pp.243-244.  



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

25 

lectura exegética de las obras de los autores como ocurre en las 

instituciones educativas secundarias y de educación superior. Esta 

manera de entender y movilizar la filosofía ha contribuido a 

cuestionar su importancia y lugar en nuestras sociedades. De ahí, 

afirmaciones que aparecen en el informe de la UNESCO La filosofía 

una escuela de libertad publicado en el 2011 donde observan que 

una de las problemáticas recurrentes “(…) consiste casi siempre en 

el aprendizaje de las grandes doctrinas filosóficas que caracterizan 

la historia de la filosofía occidental y muy rara vez adopta un 

paradigma de problematización que haga hincapié en los problemas 

filosóficos y que enseñe a los alumnos a formularlos y encararlos”14.          

Enseñar a partir de la construcción de problemas filosóficos ha sido 

una propuesta adoptada en algunos planes de estudio de las 

universidades y es un tema trabajado por autores como Obiols, quien 

señala que pensadores como Kant, Hegel, Descartes, Nietzsche15 y 

Schopenhauer16 ya habían reflexionado dentro de sus obras sobre esa 

                                                           
14 Unesco: La filosofía. Una escuela de la libertad. Enseñanza de la filosofía y 

aprendizaje del filosofar: la situación actual y las perspectivas para el futuro, 

Universidad Autónoma Metropolitana, México, 2011, p.2  
15 Siguiendo a Obiols, pensadores como Descartes y Nietzsche coinciden en 

criticar el academicismo en la enseñanza de la filosofía. Para Descartes se puede 

leer a Platón y Aristóteles, pero si no se es capaz de producir un juicio propio y 

fundamentado no se le puede llamar filosofar. Para Nietzsche, las instituciones 

educativas sustituyeron el problema filosófico por la historia convirtiendo a la 

filosofía en filología, por lo cual, señala que sin desconocer el aporte de la 

filología, esta no puede convertirse en su fin. Obiols, G: Una introducción a la 

enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2008. 
16 Otra postura frente a la reflexión de la enseñanza de la filosofía en las 

instituciones educativas, según Obiols, la encontramos con Schopenhauer quien 

ve en la enseñanza de la filosofía un mal menor que en algunos casos le permite 

sobrevivir. Ni todos los filósofos fueron profesores de filosofía, ni todos los 

profesores de filosofía son considerados filósofos. La razón de despreciar la labor 

del profesor de filosofía es que este se ve obligado a seguir los intereses de otros, 

a hablar ante un público como si se tratará de una verdad, a mostrarse como aquel 

que sabe y tiene las respuestas a todas las preguntas. Esta crítica pone en evidencia 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

26 

 

relación entre la enseñanza de la filosofía y el filosofar. En sus 

conclusiones señala que estas dos actividades, en algunos casos se 

ven como complementarias, en otros casos como actividades 

desligadas. Obiols destaca los planteamientos hechos por Kant frente 

al filosofar y la filosofía como discurso, así Kant en el Tratado de 

pedagogía (1803) afirma que la educación “es la que le permite al 

niño hacer uso de su capacidad de reflexión y de su libertad, guiado 

siempre por las leyes”17 en este sentido, habría una distinción entre 

el aprender filosofía y aprender a filosofar. Para el filósofo alemán 

aprender filosofía tiene que ver con acercarse a los sistemas 

filosóficos, en cambio, filosofar tiene que ver con cultivar el uso de 

la razón, en sus palabras, cuando se educa a los niños “No se trata 

aquí de justificar el adiestramiento, sino, sobre todo, de dirigirlo para 

enseñar a pensar a los niños”18. Retomando al filosófo argentino, la 

filosofía como un saber no está acabada, ni aceptada en su totalidad, 

pues todo saber filosófico es susceptible de ser cuestionado, ahora 

bien, la filosofía como una actitud, como un filosofar19 implica un 

aprender a cuestionar los sistemas filosóficos existentes. Aprender a 

filosofar tiene que ver con esa práctica racional y continua donde se 

estudia, analiza, crítica y establece un diálogo con ese saber 

                                                           

la concepción de la enseñanza como un papel de transmisión de saberes, a través 

de la exposición oral, de quien sabe a quién no sabe. Obiols, G: Una introducción 

a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2008. 
17 Kant, E: Tratado de pedagogía. Colegio Mayor Nuestra Señora del Rosario, 

Bogotá, 1985, p.13 
18 Kant, E: Tratado de pedagogía. Colegio Mayor Nuestra Señora del Rosario, 

Bogotá, 1985, p.9 
19 Cerletti amplía esta relación entre filosofar y la enseñanza de la filosofía cuando 

señala que “filosofar se apoya en la inquietud de formular y formularse preguntas 

y buscar respuestas (deseo de saber) […] el preguntar filosófico es, entonces, el 

elemento constitutivo fundamental del filosofar, por lo tanto, de enseñar filosofía” 

Cerletti, A: La enseñanza de la filosofía como problema filosófico. Libros el 

Zorzal, Buenos Aires, 2008. p.21. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

27 

filosófico20. Esa actitud constante de la pregunta o del 

cuestionamiento puede darse sobre textos filosóficos, problemáticas 

filosóficas tradicionales o temáticas habituales abordadas desde una 

perspectiva filosófica. 

Obiols también retoma a Hegel sobre esa distinción entre aprender 

filosofía y aprender a filosofar para indicar que no se puede 

sobreponer el filosofar sobre los contenidos filosóficos. Para Hegel 

no se puede aprender a filosofar sin contenido, ya que conocer el 

contenido de la filosofía permite filosofar, en otras palabras, el 

contenido de la filosofía es un requisito del filosofar. Esta exigencia 

evita caer en el siguiente prejuicio: si todos tenemos la capacidad de 

razonar o todos hacemos preguntas, todo razonamiento o pregunta 

ya se constituye en un argumento o una pregunta filosófica. Obiols 

aclara que el aprender los contenidos filosóficos para Hegel no es 

memorizar, ni aprender de forma servil, acrítica y al pie de la letra 

un contenido filosófico, más bien, tiene que ver con entablar un 

diálogo entre las ideas y la época de los autores, las ideas de nuestra 

época y nuestras propias ideas21. 

A partir de las reflexiones mencionadas se ha dado varias 

discusiones más recientes frente a la aparente tensión que trae la 

distinción entre la filosofía y el filosofar. Sin embargo, para 

profesores como Óscar Pulido Cortés22, la distinción, en primer 

lugar, no debe llevar a una oposición, en segundo lugar, la enseñanza 

de la filosofía implica llevar la mirada de la filosofía más allá de una 

herramienta para abordar contenidos o desarrollar una actitud, la 

filosofía permite conceptualizar relaciones como se propone su 

                                                           
20 Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, 

Buenos Aires, 2008. 
21 Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, 

Buenos Aires, 2008. 
22 Pulido-Cortés, O: “Editorial Filosofía para niños, ciudadanía y experiencia 

filosófica”, en Revista Praxis & Saber, volumen 10, número 23, Tunja, 2019, pp.9-

17. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

28 

 

proyecto filosofía e infancia donde se actualiza la filosofía con 

agentes diferentes y en diferentes campos como puede ser el escolar.   

Si bien esta separación entre filosofía y filosofar ha desembocado en 

algunos casos en una “dicotomía” entre: enseñar contenidos 

filosóficos o enseñar a filosofar en las instituciones educativas o en 

las prácticas filosóficas contemporáneas, dicha dicotomía parece ser 

más el efecto de una errada comprensión entre estas dos actividades 

que una legítima oposición. Así, Obiols propone romper esa 

dicotomía al señalar que no hay necesidad de separar la producción 

filosófica o el filosofar de la enseñanza de la filosofía, pues enseñar 

filosofía sería el ejercicio del maestro donde puede integrar 

ejercicios de investigación filosófica como ocurre en los seminarios 

donde los profesores exponen los avances de sus investigaciones. De 

modo que, Obiols cuestiona dos prejuicios: a) que la producción 

filosófica se realiza en solitario y b) que la enseñanza de la filosofía 

se reduce a una transmisión de saberes. En espacios como el 

seminario, el taller, el estudio monográfico, el profesor enseña 

filosofía, pero también incentiva el ejercicio filosófico. Así, la 

enseñanza también es un camino para la producción filosófica, por 

ello, esta no debería ser menospreciada. “Enseñar filosofía no es solo 

hablar, ni en la enseñanza de la filosofía habla solo el profesor, sino 

que hay un diálogo con los estudiantes y con la filosofía misma”23.  

Ahora con relación a las prácticas filosóficas contemporáneas que 

surgen fuera de las instituciones educativas, por diferente razones, 

se puede decir que de acuerdo a su finalidad, algunas prácticas dan 

prioridad al ejercicio del filosofar como ocurre en el café filosófico, 

el taller, el consultorio filosófico, los campamentos filosóficos, los 

diálogos socráticos, el trabajo con cine y filosofía, etc., mientras que, 

en prácticas organizacionales como los comités de ética o la 

participación de profesionales de la filosofía en ONGs, proyectos 

                                                           
23 Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, 

Buenos Aires, 2008, p.64 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

29 

sociales y políticos que trazan políticas públicas, se procura 

mantener ese equilibrio entre los contenidos filosóficos y el filosofar.  

 

 

Primeras prácticas filosóficas contemporáneas 

 

Para hablar de los trazos en que la filosofía se presenta, se debe, en 

primera instancia, establecer los lugares de emergencia de nuevos 

modos de entender la filosofía y cómo estos se presentan en nuestros 

ámbitos cotidianos. Por ende, la emergencia de nuevos modos de 

entender el quehacer filosófico se presenta bajo la figura, acuñada 

por Arnaiz (2011a)24, como prácticas filosóficas. La práctica 

filosófica se define como un conjunto de actividades cuyo propósito 

es aplicar el pensamiento filosófico a la vida cotidiana, 

trascendiendo el ámbito académico tradicional. Según Arnaiz 

(2007)25, la práctica filosófica tiene un carácter activo y 

participativo, enfocándose en el diálogo, la reflexión crítica y el 

análisis de las creencias y valores que guían las decisiones 

individuales y colectivas. A diferencia de la filosofía académica, que 

se centra en la teoría y la abstracción, la práctica filosófica busca 

abordar problemas concretos y personales, promoviendo el 

autoconocimiento y la comprensión del entorno. En este sentido, la 

filosofía se convierte en una herramienta accesible para todas las 

personas, independientemente de su formación, ya que fomenta la 

reflexión y el diálogo como medios para enfrentar dilemas éticos y 

existenciales. 

Asimismo, Arnaiz destaca que la práctica filosófica se puede aplicar 

en contextos como las organizaciones, donde se utiliza para mejorar 

la toma de decisiones, resolver conflictos y promover un ambiente 

                                                           
24 Arnaiz, G: “¿Qué son las prácticas filosóficas?”, en El búho. Revista electrónica 

de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 9, Andalucía, 2011a, pp.1-6 
25 Arnaiz, G: “¿Qué es la práctica filosófica?”, en A parte Rei: Revista de filosofía, 

número 53, España, 2007, pp.1-4. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

30 

 

de trabajo más ético y reflexivo. En este contexto, el filósofo actúa 

como un facilitador que guía el diálogo y ayuda a las personas a 

examinar críticamente sus ideas y acciones. Esta perspectiva 

extiende el campo de la filosofía, integrándola en la vida social y 

organizacional, y subrayando su relevancia en situaciones 

cotidianas. A través de talleres, asesorías filosóficas y otras 

dinámicas, la práctica filosófica contribuye a la construcción de 

entornos más conscientes y reflexivos, donde las personas pueden 

explorar sus pensamientos y valores en un ambiente de diálogo 

abierto. Arnaiz (2011a) señala que las prácticas filosóficas no son 

solo un espacio para el cuestionamiento teórico, sino una 

oportunidad para el crecimiento personal y comunitario. La reflexión 

filosófica aplicada permite a los individuos replantearse sus 

perspectivas sobre el mundo y sus relaciones con los demás, 

generando una mayor conciencia sobre los principios éticos que 

guían su vida. A través de estas prácticas, las personas son invitadas 

a confrontar sus preconcepciones y explorar nuevas formas de 

entender su realidad, contribuyendo así a una transformación 

personal que también puede impactar en su entorno social. En este 

proceso, la filosofía se convierte en un recurso práctico para mejorar 

la calidad de vida, no solo a nivel individual, sino también en 

comunidades y organizaciones. 

Pensar la filosofía y el filosofar por fuera de la academia, pensar en 

una filosofía para todos, según la Unesco, es un derecho y una 

necesidad que tienen las personas. En este sentido, las prácticas 

filosóficas contemporáneas responden a este derecho y necesidad 

cuando invitan a los sujetos a cuestionar, comprender y analizar su 

vida y su contexto. Arnaiz26 establece seis metodologías que utiliza 

el filósofo práctico en diferentes contextos y finalidades: la Filosofía 

para Niños, el Café Filosófico, el Taller Filosófico, el Diálogo 

                                                           
26 Arnaiz, G: “¿Qué son las prácticas filosóficas?”, en El búho. Revista electrónica 

de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 9, Andalucía, 2011a, pp.1-6 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

31 

Socrático, la Orientación o Asesoramiento Filosófico y Filosofía en 

las Organizaciones. Aquello que tienen en común las prácticas 

filosóficas contemporáneas es que incitan al ejercicio del diálogo, el 

cuestionamiento, el aprender a pensar por uno mismo, rechazando el 

argumento de autoridad y dogmatismo. 

Sin embargo, no se puede ignorar que las prácticas filosóficas 

también reciben algunas críticas como: a) Pretender afirmar una 

pluralidad y una glorificación de la opinión individual dejando a un 

lado el espíritu crítico. b) Realizar un diálogo que puede terminar 

atado a un intercambio de opiniones, es decir, carente de una 

interpelación crítica para evitar “ofender al otro”. c) Favorecer las 

buenas intenciones del discurso, la empatía y las buenas relaciones 

sobre la coherencia de las opiniones y la profundidad de los análisis. 

d) Evitar el conflicto en algunos escenarios donde se presentan 

argumentos y puntos de vista distintos por privilegiar la armonía. e) 

Permitir que los espacios sean dirigidos por personas no cualificadas, 

lo cual, le resta rigurosidad y sentido a la filosofía. Si bien, estas 

críticas recopiladas en el documento de la UNESCO son conocidas 

por quienes promueven las prácticas filosóficas fuera de las 

instituciones académicas, esto no les impide seguir llevando la 

filosofía y el ejercicio filosófico a diferentes espacios para 

conceptualizar esas relaciones que nos atraviesan como sujetos. 

Quienes defienden las prácticas filosóficas contemporáneas 

argumentan que como seres humanos nos resulta interesante 

acercamos a saberes valiosos y útiles que invitan a pensarnos 

continuamente, de ahí que, dentro de la academia y fuera de ella se 

puede llevar a cabo una serie de reflexiones y proyectos que inviten 

a filosofar. 

Así, podemos ver una primera sistematización de las prácticas 

filosóficas contemporáneas por Alexander Volpone27 en 14 

                                                           
27 Volpone, A: “Pratiche Filosofiche, Forme di razionalità, modi del filosofare 

contemporáneo”, en Kytéton, número 8, Italia, 2002, pp.12-36. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

32 

 

categorías, las cuales, se reagrupan en torno a cuatro finalidades por 

Gabriel Arnaiz (2007):     

 Terapéutico-curativa: el filósofo trabaja con personas de manera 

individual, aunque también puede hacerlo con parejas y grupos 

sobre temas relacionados con resolución de problemas 

personales y existenciales como ocurre en la consultoría 

filosófica. 

 Lúdico-recreativa: el filósofo trabaja por grupos en espacios 

como cafés filosóficos, talleres de filosofía o diálogos socráticos. 

 Formativo profesional: se desarrolla dentro de organizaciones 

públicas, privadas o sin ánimo de lucro en actividades como la 

consultoría o la capacitación.  

 Mediático-divulgativa: corresponde a la difusión de la filosofía 

en los medios de comunicación de masas (libros, revistas, 

artículos científicos, radio, televisión, páginas web, etc.)28 

Teniendo en cuenta que cada práctica filosófica es una manera 

distinta de incitar el ejercicio filosófico, la clasificación de Arnaiz es 

un ejercicio pedagógico para efectos de una mejor comprensión, sin 

embargo, algunas de estas prácticas filosóficas se vinculan con 

diferentes espacios o responden a más de una finalidad de las 

planteadas anteriormente. Por lo cual, estas no son excluyentes entre 

sí, más bien, se cruzan, se complementan y pueden aparecer en 

diferentes espacios como una institución educativa, un hospital, una 

cárcel, una organización, etc.  

A continuación, presentamos una revisión de las prácticas filosóficas 

contemporáneas, especialmente en Colombia. Cabe aclarar que 

algunas de ellas ya han sido registradas tanto por el estudio de la 

UNESCO como por aquellos autores que tienen interés de rastrear 

los lugares y propósitos por los cuales se moviliza la filosofía y que 

                                                           
28 Arnaiz, G: “¿Qué es la práctica filosófica?”, en A parte Rei: Revista de filosofía, 

número 53, España, 2007, pp.1-4.  

 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

33 

el orden responde a una cuestión temporal, más que, a una pretensión 

de jerarquización.  

En primer lugar, podemos hablar del Diálogo Socrático estudiado 

inicialmente por Leonard Nelson (11 julio 1882 – 29 octubre 1927), 

filósofo y matemático alemán y Gustav Heckmann, filósofo y 

profesor alemán (22 abril 1898 – 8 junio 1996). Ellos le dan fuerza 

al método empleado por Sócrates al privilegiar la pregunta, el 

cuestionamiento, antes que, la respuesta y la clase magistral. El 

Diálogo Socrático aparece por primera vez en un texto que presentan 

el 11 de diciembre de 1922 en la Sociedad Pedagógica de Gottingen 

y que se traduce al inglés en 1949 bajo el título Socratic Method and 

Critical Philosophy por la Universidad de Yale. En español se 

encuentra bajo los títulos: El método socrático; el método regresivo 

(2008) y Cuatro ensayos de filosofía crítica.  

En segundo lugar, se encuentra el Programa Filosofía para Niños del 

profesor norteamericano Matthew Lipman. Esta propuesta de la 

enseñanza de la filosofía en la escuela (1969 y 1974) busca que los 

niños, niñas y jóvenes construyan una comunidad de investigación 

apoyada en la reflexión y la indagación filosófica. A partir de las 

novelas gráficas organizadas en diferentes niveles, los niños, niñas y 

jóvenes cuestionan acerca de las ideas o prejuicios de la cultura, 

exponen sus análisis, realizan distinciones conceptuales, reflexionan 

sobre los acuerdos y desacuerdos, etc., constituyendo lo que el autor 

llama una comunidad de indagación. Cabe resaltar que, esta 

propuesta de la enseñanza de la filosofía concibe el aprendizaje 

como el acto de filosofar, más que, la memorización de una serie de 

conceptos, autores y sistemas propios de la filosofía. Uno de los 

puntos fuertes del programa es el desencadenamiento de discusiones 

entre estudiantes que contribuyen a desarrollar el razonamiento y la 

argumentación, a la vez, que se renueva la enseñanza de la filosofía 

en el aula. 

La Filosofía con Niños ha emergido como una de las prácticas más 

influyentes en la enseñanza del pensamiento crítico a nivel global. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

34 

 

Esta metodología, originada por Matthew Lipman, ha sido 

implementada en diversos países con el objetivo de desarrollar 

habilidades de indagación y diálogo desde edades tempranas. Según 

Pineda (2013)29, el impacto de esta práctica ha sido evidente en la 

forma en que los niños abordan problemas complejos, formulando 

preguntas filosóficas y participando activamente en la construcción 

de conocimiento. La filosofía deja de ser una disciplina reservada 

para adultos y se convierte en una herramienta para que los niños 

reflexionen sobre el mundo que les rodea, cuestionando sus 

realidades y proponiendo nuevas formas de entenderlas. 

En el caso de Colombia, la Filosofía con Niños ha cobrado especial 

relevancia en el ámbito educativo. Pineda (2014)30 destaca que se 

han realizado importantes esfuerzos para traducir y adaptar novelas 

filosóficas y manuales que faciliten su implementación en las 

escuelas. Estas traducciones han permitido que docentes de diversas 

regiones del país puedan aplicar esta metodología, enriqueciendo las 

discusiones en el aula y fomentando un espacio donde los estudiantes 

son los principales actores en el proceso de aprendizaje. La 

adaptación de estos recursos ha sido clave para garantizar que los 

materiales sean culturalmente pertinentes y accesibles, lo que ha 

permitido una mayor apropiación de la filosofía por parte de los 

niños. Además, la Filosofía con Niños en Colombia no solo ha sido 

una herramienta pedagógica, sino que también ha contribuido a la 

transformación de las prácticas educativas en general. Pineda señala 

que esta metodología ha impulsado un cambio en la relación entre 

maestros y estudiantes, promoviendo un enfoque más colaborativo y 

menos jerárquico. Los docentes se convierten en facilitadores del 

diálogo, mientras que, los estudiantes son incentivados a expresar 

                                                           
29 Pineda, D. A., Santiago, D., González, N., & Rojas, V. (2013). Filosofía para 

Niños en Colombia, en Revista Internacional de los centros Iberoamericanos de 

Filosofía para Niños y Filosofia para Crianças, 8, pp.216-219. 
30 Pineda, D. A: (2014). Filosofía para niños: un acercamiento, en Universitas 

Philosophica, 19, Santa Fé de Bogotá, diciembre 1992, pp.103-121. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

35 

sus ideas y cuestionamientos, creando un ambiente de aprendizaje 

más horizontal. Así, la Filosofía con Niños ha generado un impacto 

significativo en el sistema educativo colombiano, aportando al 

desarrollo de ciudadanos críticos, reflexivos y comprometidos con 

su entorno. 

En tercer lugar, exponemos la Consejería u Orientación Filosófica. 

En 1981 se abre el primer gabinete filosófico en Alemania donde se 

ofrece asesoría a todas aquellas personas que tienen interés en 

reflexionar sobre cuestiones personales o de índole existencial. Uno 

de los principales representantes es el alemán Gerd Achenbach 

(1981 y 1989). La función del asesor filosófico es proveer de un 

diálogo filosófico donde el consultante obtenga una mayor 

comprensión de la propia existencia, realice la transformaciones y 

liberaciones pertinentes. Esta práctica filosófica hoy se conoce con 

otros nombres como: asesoramiento, orientación, consultoría y en la 

actualidad algunos filósofos profesionales participan de ella. Para 

Monica Cavellé (1967) en España, la consultoría se presenta como 

una alternativa a la terapia clínica, sin llegar a reemplazarla, se trata 

de servirse de los planteamientos de la filosofía para entender los 

comportamientos y los problemas de la realidad cotidiana, por medio 

del diálogo socrático, se indaga, profundiza y potencia las 

posibilidades de vida de los seres humanos. 

De manera similar, Nave, L. & Bazzanella, G exponen que el 

Counseling filosófico, a diferencia de la terapia psicológica, no tiene 

la pretensión de realizar diagnósticos, clasificar el malestar en 

enfermedades o utilizar técnicas terapéuticas de tratamiento, más 

bien, su propósito es brindar un “cuidado” en el sentido de 

acompañar y asistir al individuo o el grupo en la indagación de sus 

pensamientos, creencias, valores, sentimientos y necesidades. En el 

asesoramiento filosófico lo que se busca es aprender esas prácticas 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

36 

 

de cuidado de sí y cuidado del Otro para poner en cuestión esa visión 

de mundo que se ha tejido31  

En cuarto lugar, se puede indicar la Filosofía de las Organizaciones 

que, en términos generales, hace referencia a la aplicación de la 

filosofía al ámbito profesional y empresarial para la resolución de 

conflictos, el asesoramiento en temas como la ética, bioética, 

derechos humanos, ética empresarial y gestión del conocimiento. 

Uno de los iniciadores en este campo en 1990 es Jos Kessels quien 

fundó Dialogue Consultans, a partir del trabajo en New Trivium 

(www.hetnieuwetrivium.nl11) en 1999, una empresa consultora que 

crea junto con Erik Boers y que se expande en Holanda, Alemania y 

Bélgica. Horst Gronke también crea la compañía Pro Argumentis 

(2002) especializada en consultoría para empresas y diálogos 

socráticos en instituciones penitenciarias. El profesor español José 

Barrientos-Rastrojo con su proyecto BOECIO también ha sido un 

referente del trabajo en instituciones como las cárceles de España, 

Brasil, México, Colombia y Argentina, lugares de encierro que, en 

palabras del filósofo práctico, paradójicamente despliegan la libertad 

del pensamiento. Este Proyecto está dirigido a las personas con 

riesgo de exclusión social apuesta por la formación del pensamiento 

crítico, el gobierno sobre las pasiones y la ejercitación en la 

resiliencia32. Arnaiz señala que la orientación filosófica en las 

organizaciones mantiene la premisa que toda comunidad prefiere 

estar conformada por individuos virtuosos, no por individuos 

viciosos, y es allí donde puede ayudar con la asesoría filosófica a las 

organizaciones33.  Ingrid Sarmiento en su artículo “Repensar la 

                                                           
31 Nave, L & Bazzanella, G: “Prácticas filosóficas en Italia: Orientaciones y 

perspectivas desde sus orígenes hasta la actualidad”, en HASER Revista 

Internacional de Filosofía Aplicada. Número 8, España, 2017, p.32. 
32Boecio: “Boecio. Filosofía experiencial con P.R.E.Sos”, disponible on-line en 

https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/  (último acceso 5 de 

julio de 2024). 
33 Arnaiz, G: “La práctica filosófica en las organizaciones: Una aproximación”, en 

http://www.hetnieuwetrivium.nl11/
https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

37 

formación carcelaria desde una perspectiva filosófica” (2023) realiza 

una interesante reflexión sobre la formación moral y ética de las 

personas que están privadas de la libertad en Colombia. La autora 

señala su preocupación ante la vulneración de los derechos humanos 

y la invisibilización de la condición humana en estos espacios y 

aboga por favorecer la actitud crítica, reflexiva y analítica de la 

relación consigo mismo y con la sociedad como una manera de 

aportar a la resocialización de esta población. Allí cita la extensión 

e inspiración que ha tenido el proyecto Boecio para trabajar filosofía 

en las cárceles de países latinoamericanos como Brasil, México, 

Argentina. En Colombia destaca los trabajos realizados por la 

Universidad Minuto de Dios de parte del grupo de investigación 

Marfil y la incursión de la Universidad Nacional Abierta y a 

Distancia -UNAD con Una clase de filosofía ERÓN en el pabellón 

de máxima seguridad de la cárcel La Picota y la clase virtual 

Filosofar como entrenamiento para la vida34.  

En quinto lugar, exponemos los Cafés Filosóficos que inician con 

Marc Sautet (1992-1995) en Francia siguiendo los pasos de 

Achenbach. Sautet divulga en una entrevista realizada en radio que 

se reunía cada domingo en la mañana en un café con amigos a 

dialogar y filosofar y, para su sorpresa, al café terminaron por acudir 

varias personas interesadas en dichos encuentros. La práctica se 

popularizó hasta convertirse en discusiones públicas abiertas de 

temas diversos donde cualquier persona puede participar, sin caer en 

la pretensión de realizar divulgación filosófica o una historia de la 

filosofía, más bien, se trata de “hacer filosofía”. Pascal Hardey y 

Oscar Brenifier también realizan Cafés Filosóficos en Francia, ellos 

tienen como objetivo establecer un debate organizado para un 

                                                           

El Búho. Revista electrónica de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 5, 

Andalucía, 2008. pp.114-124 
34 Sarmiento, I: “Repensar la formación carcelaria en Colombia desde una 

perspectiva filosófica”, en HASER Revista Internacional de Filosofía Aplicada, 

número 14, España, 2023, pp.36-37.  



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

38 

 

intercambio filosófico mediante el diálogo socrático, donde cada 

participante puede hacer uso de la palabra y se procura pasar de la 

opinión al pensamiento, es decir, discutir sobre conceptos dando 

lugar a una forma de investigación colectiva. La regla del diálogo, la 

interacción y la construcción entre todos, sin importar el origen 

socioeconómico y cultural, da lugar a una forma de investigación 

colectiva35.   

En sexto lugar, encontramos los Talleres Filosóficos desarrollados 

por Oscar Brenifier en Francia. Estos inician con una pregunta, la 

discusión es dirigida por un filósofo profesional quien se encarga de 

centrar la discusión y darle la rigurosidad filosófica necesaria. La 

persona que toma el papel de moderador se le da el nombre en 

francés de animateur, mientras que los anglosajones prefieren darle 

el nombre de facilitator. Estos talleres son desarrollados con 

diversos métodos y mantienen algunas reglas como: a) todos tienen 

que participar. b) Hay una obligación de desprenderse de las 

opiniones (situación que no necesariamente pasa en el café). c) 

Ponen a prueba -mediante los análisis y la problematización- la 

exigencia filosófica. El taller filosófico puede desarrollarse en 

cualquier ámbito como los hospitales, las cárceles, las instituciones 

educativas entre diversas poblaciones y, a diferencia del café 

filosófico, puede utilizar el texto como punto de enclave para 

propiciar los diálogos. La discusión del café puede ser informal y 

libre, mientras que, el taller exige unas reglas de funcionamiento 

específicas y formalizadas en el grupo36. Para Arnaiz, el taller 

filosófico es el espacio para reflexionar cooperativamente con los 

otros, es decir, este espacio se construye en el cruce de la lectura, la 

formulación de preguntas, la reflexión continua, de modo que, se 

                                                           
35 Brenifier, O: Filosofar como Sócrates. Introducción a la práctica filosófica. 

Editorial Diálogo, España, 2011, pp.77-92  
36 Brenifier, O: Filosofar como Sócrates. Introducción a la práctica filosófica. 

Editorial Diálogo, España, 2011. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

39 

ejercita la mente como cuando se ejercita el cuerpo cuando se 

aprende un nuevo arte37.  

 

 

Certámenes, eventos y plataformas: ¿se pueden convertir en 

ejercicios filosóficos? 

 

En este subtítulo quisiéramos compartir algunos cuestionamientos 

frente a la relación entre la enseñanza de la filosofía y las práctica 

filosóficas contemporáneas: ¿en qué medida algunas de las prácticas 

como el café filosófico, el diálogo socrático, los programas 

audiovisuales, los certámenes se podrían articular con los currículos 

de las instituciones educativas para fomentar la actitud filosófica?, 

¿cómo manejar esa aparente “dicotomía” entre el saber filosófico y 

la actitud filosófica en la escuela?, ¿de qué manera las prácticas 

filosóficas contemporáneas nos permiten replantear la enseñanza de 

la filosofía en las instituciones educativas?, ¿de qué manera el 

ejercicio que se realiza en las instituciones educativas alimenta esos 

otros espacios que hoy enmarcamos como prácticas filosóficas 

contemporáneas?  

Con la difusión de las tecnologías de la información y la 

comunicación, especialmente la red de Internet y sus diferentes 

plataformas, y la necesidad de fortalecer vínculos entre las 

universidades y la comunidad han surgido otras prácticas que buscan 

llevar la filosofía a otros espacios y agentes. Así, encontramos, en 

séptimo lugar, los Eventos de filosofía con fines formativos y 

experienciales como las Olimpiadas filosóficas, concursos, 

certámenes y campamentos filosóficos que articulan el interés por el 

saber filosófico, el diálogo, la lectura y la escritura con diferentes 

agentes. En Colombia se desarrollan Olimpiadas filosóficas en 

                                                           
37 Arnaiz, G: “¿Qué es un taller filosófico?” en, P@kenredes. Revista Digital del 

CEP de Alcalá de Guadaíra, volumen 1, número 9, Sevilla, 2011b, pp.1-7. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

40 

 

varias instituciones educativas de básica, media y superior como: la 

Universidad Javeriana en Bogotá, el Colegio San Ignacio de Loyola 

y la Universidad de Antioquia en Medellín, la Universidad 

Pedagógica y Tecnológica de Colombia (UPTC) en Tunja, esta 

última cuenta con doce versiones38.  

El trabajo realizado en la UPTC, en cabeza de las investigaciones del 

Grupo de investigación Filosofía, Sociedad y Educación y el Grupo 

de investigación Aión, ha generado un impacto en la formación de 

nuevos maestros que piensan e indagan en la relación Filosofía e 

Infancia. Las comunidades de indagación filosófica promovidas por 

los grupos de investigación han estimulado en los estudiantes una 

mayor curiosidad, pensamiento crítico y colaboración, 

transformando las aulas y fortaleciendo el rol del maestro como 

facilitador de aprendizajes colectivos, donde la reflexión y el diálogo 

se convierten en ejes centrales. Así, el proyecto ha demostrado ser 

un motor de cambio en la concepción de la enseñanza filosófica, 

impactando tanto en el desarrollo personal de los docentes y 

estudiantes como en la construcción de nuevas dinámicas 

educativas. 

Al involucrar a los maestros en un proceso de formación filosófica, 

se ha logrado generar un enfoque crítico sobre el poder y las 

dinámicas en el aula, transformando los espacios educativos en 

escenarios de creatividad y diálogo. Esto ha permitido el crecimiento 

de los estudiantes en términos de la formación del pensamiento 

crítico y el fortalecimiento de las comunidades educativas en su 

conjunto, de esta manera, la filosofía se consolida como una 

                                                           
38 Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia: “XII Olimpiadas 

filosóficas. Jóvenes en diálogo con la filosofía. Filosofía y Literatura: una 

conversación”, disponible on-line en 

https://www.uptc.edu.co/sitio/portal/cal_not_eve/eventos/det/XII-Version-

Olimpiadas-Filosoficas-Uptc-2024-2024.08.29/?instancedate=1724936400000 

(último acceso el 9 de mayo de 2024) 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

41 

herramienta fundamental para el cambio social y educativo en 

Boyacá39. 

Según el rastreo documental, para el año 2020 se realizó la Primer 

Olimpiada Colombiana de Filosofía organizada por la Red de 

enseñanza de la filosofía, la Universidad del Quindío y auspiciada 

por la Sociedad Colombiana de filosofía40. En el año 2024 se realizó 

la segunda Olimpiada Nacional de Filosofía encabezada por la 

Universidad del Norte y la Universidad de Antioquia, en el 

instructivo del evento se afirma que: “Las Olimpiadas Colombianas 

de Filosofía (OCF) son un certamen académico que implican el 

desarrollo de ejercicios competitivos entre los participantes. Se 

conciben y desarrollan como fiesta del pensamiento con sentido 

ético, formativo, equitativo, inclusivo y de carácter nacional”41.  

Anterior a estas Olimpiadas en Colombia se puede encontrar la 

primera Olimpiada Internacional de Filosofía IPO que se realizó en 

1993, organizada bajo el auspicio de la Fédération Internationale des 

Sociétés de Philosophie (FISP) y apoyada por la UNESCO, donde 

participaron estudiantes de Bulgaria, Rumania y Turquía. 

Posteriormente, se incorporaron otros países como Alemania y 

Polonia. La IPO se organiza cada año en el mes de mayo bajo la 

organización de uno de los países participantes de la Federación 

                                                           
39Suárez-Vaca, M. T., & Pulido-Cortés, O. (Coordinadores): Diagramas y 

Polifonías. Experiencias de Pensamiento. Editorial Universidad Pedagógica y 

Tecnológica de Colombia-UPTC, Tunja, 2021. 

DOI: https://doi.org/10.19053/9789586604789 
40 Universidad del Quindío: “I Olimpiadas Colombianas de Filosofía. Filosofía un 

diálogo entre naturaleza y tecnología, 2021”, disponible on-line en chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.socolfil.org/images/

scf/noticias/2021/octubre/OLIMPIADAS_DE_FILOSOFIA_programa_activo_R

EV.pdf (último acceso 5 de julio de 2024).   
41 Universidad del Norte: “II Olimpiadas Colombianas de Filosofía. La filosofía y 

la crisis ambiental: ¿Cómo hacer frente al Antropoceno?, 2024”, disponible on-

line en https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-

colombianas-de-filosofia (último acceso 5 de julio de 2024).    

https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=FISP&action=edit&redlink=1
https://doi.org/10.19053/9789586604789
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

42 

 

Internacional de las Sociedades de Filosofía y se dirige a estudiantes 

de todos los países del mundo que se encuentren cursando educación 

secundaria en el momento de la competencia. El comité nacional 

organizador del país anfitrión usualmente decide el tema para la 

Olimpiada42. De igual manera, se encuentran las Olimpiadas 

Filosóficas de Brasil organizadas en diferentes Estados del país 

desde el año 2008, las Olimpiadas filosóficas Uruguayas organizada 

por la Asociación filosófica del Uruguay desde 1999, la primera 

Olimpiada Argentina de Filosofía que se realizó en Buenos Aires en 

199743 y la I Olimpiada de filosofía en Andalucía (España) en el 

201444.    

Al lado de las Olimpiadas Filosóficas encontramos otro tipo de 

certámenes que se pueden reunir bajo el nombre de Concursos de 

filosofía, estos se constituyen en espacios de participación y 

competencia con reglas definidas. En Colombia encontramos el 

Concurso Intercolegial Filotube de la Universidad del Rosario desde 

el año 2017, en este espacio el video es el centro de atención y aborda 

mediante la imagen un problema filosófico45. También se encuentra 

el Concurso de ensayo filosófico para colegios de la Universidad 

Agustiniana que como su nombre lo indica se centra en la escritura, 

                                                           
42Institute of Competition Sciences ICS: “International Philosophy Olympiad”, 

disponible on-line en 

https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-

olympiad/ (último acceso el 2 de noviembre de 2023) 
43 Lobato de Andrade Ferra, L. S: Olimpiadas de filosofia do Rio de Janeiro: o 

pensamento na roda. NEFI, Rio de Janeiro, 2022, pp.67-81.  
44Asociación Andaluza de Filosofía (AAFI): “I Olimpiada Filosófica de 

Andalucía. 2014”, disponible on-line en 

https://web.archive.org/web/20140429122314/http://olimpidafilosoficadeandaluc

ia.wordpress.com/ (último acceso 5 de julio de 2024) 
45Universidad del Rosario: “II Concurso intercolegial del Filotube”, disponible on-

line en https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-

Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/ (último acceso 30 de noviembre 

de 2023) 

https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

43 

para el año 2022 presenta su cuarta versión46. El Concurso de 

creatividad reflexiva 2022 “Filosofías del campo, aproximaciones 

del quehacer filosófico” de la Universidad del Externado que busca 

hacer de la filosofía una práctica desde las artes y la 

interdisciplinariedad47.  

En cuanto a los Campamentos filosóficos internacionales y 

nacionales, en el ámbito internacional, el primer campamento 

filosófico registrado es el Philosophy and Critical Thinking (PACT) 

Summer Camp del departamento de filosofía de la Universidad 

Estatal de Ohio. Este se realizó en junio de 2017 bajo el tema 

“derechos y libertad”, allí los participantes realizaron actividades 

como: elaborar un proyecto, dos debates formales, un viaje a la 

biblioteca de dibujos animados, una proyección de películas, una 

búsqueda del tesoro y asistencia a conferencias de varios filósofos 

de OSU48. En Colombia se registra el Campamento filosófico 

organizado por los grupos de investigación GIFSE y AIÓN - de la 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia (UPTC)- 

quienes se constituiría como pioneros de dicha práctica en el país. El 

primer campamento filosófico, bajo el tema Pensando el Universo, 

se concibe como un espacio para reflexionar y construir experiencias 

filosóficas con jóvenes desde los grados 5º hasta 7º de las 

                                                           
46Uniagustiniana: “IV Concurso nacional intercolegiado de ensayo filosófico”, 

disponible on-line en https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-

participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-

uniagustiniano (último acceso el 20 de octubre de 2023) 
47Universidad del Externado: “Concurso de creatividad reflexiva”, disponible on-

line en https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-

reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/ 

(último acceso el 20 de octubre de 2023) 
48Ohio State University: “Philosophy and critical thinking (PACT) Summer 

camp”, disponible on-line en  https://philosophy.osu.edu/pact (último acceso el 2 

de noviembre de 2023) 

https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://philosophy.osu.edu/pact


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

44 

 

Instituciones Educativas públicas y privadas del departamento de 

Boyacá como reseñan en la página web49.  

El Campamento Filosófico que surge desde el año 2015 y para el año 

2024 completa la novena (9) version en Boyacá, Colombia se plantea 

como una estrategia pedagógica lúdica que trasciende el aula 

tradicional para promover el pensamiento filosófico desde la 

infancia. De acuerdo con Ladino y Castellanos (2022)50, este espacio 

permite generar encuentros donde el diálogo, el juego y la reflexión 

crítica son los ejes centrales, lo que facilita el desarrollo de 

habilidades de pensamiento y el cuidado de sí en los niños. Los 

campamentos crean escenarios donde los participantes, tanto niños 

como educadores, se enfrentan a nuevas formas de ver y cuestionar 

la realidad, fomentando el asombro y la curiosidad. A través de 

actividades como diálogos filosóficos y juegos, se propicia un 

ambiente que favorece el aprendizaje colaborativo y la interacción 

entre diferentes perspectivas (Ladino & Castellanos, 2022). Este 

enfoque permite que la filosofía llegue a la infancia de manera 

accesible, pero profunda, potenciando la capacidad crítica y 

reflexiva desde una edad temprana. 

Por otro lado, Ladino y Castellanos (2022) señalan que estos 

campamentos transforman la manera de pensar de los niños y 

maestros, quienes asumen un rol más dialógico y menos directivo. 

Los educadores, al participar en estas actividades, desarrollan nuevas 

metodologías que integran el juego y la reflexión filosófica, 

generando un aprendizaje significativo para los estudiantes. En este 

sentido, el Campamento Filosófico se convierte en una herramienta 

                                                           
49Aión. Tiempo de la infancia: “Campamentos filosóficos”, disponible on-line en 

https://grupoaion.com/campamentos/ (último acceso 23 de febrero de 2024) 
50 Quiroz, W. O. L., & Murcia, E. V. C: Campamento filosófico: experiencia lúdica 

de pensamiento con la infancia, en Childhood & philosophy, volumen 18, outubro 

2022, Rio de Janeiro, pp.01-20. 

DOI: https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275 
 

https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

45 

de transformación pedagógica, en la que los maestros también 

aprenden y se replantean su práctica docente. La interacción 

constante entre niños y educadores crea un espacio de convivencia y 

aprendizaje mutuo, donde se valora tanto el conocimiento como el 

proceso de indagación y descubrimiento (Ladino & Castellanos, 

2022). Así, el campamento también beneficia a las instituciones 

educativas que adoptan esta innovadora metodología. 

En octavo lugar y, por último, hemos situado la creación de 

Contenido Mediático-divulgativo filosófico. Aquí se hace referencia 

a contenidos audiovisuales y escritos que procuran informar, recrear 

problemas, servir como elementos introductorios a ciertos 

pensadores o lenguaje técnico, y usualmente va dirigido a un público 

no especializado. En el ámbito internacional se encuentran 

contenidos como programas de televisión “Filosofía aquí y ahora” 

del 2008 producido en Argentina y dirigido por Pablo Feinmann. El 

programa “Mentira la Verdad” del canal argentino “Encuentro” de 

Darío Sztajnszrajber producido desde el año 2011. También canales 

de YouTube como “Conversaciones filosóficas” de Caio Souto en 

Brasil donde invitan a un filósofo o estudioso de la filosofía para 

discutir un tema en específico; “La fonda filosófica” de Darin 

McNabb que busca hacer la exposición de un problema o un autor. 

Los programas radiales como “UNED” Radio de España, el Podcast 

titulado “Filosofía simplemente de Travesía”, “Psicofonías del más 

acá” un programa radial de la UPTC en Boyacá realizado entre los 

años 2016 al 2019, y la serie catalana Merlí (2015) que fue un hito 

entre los jóvenes. Entre las publicaciones están Más Platón y menos 

prozac en 1999, Filosofía para Dummies del 2010, El mundo de 

Sofía de 1991, Filosofía en la calle de 2019, Los Simpson y la 

filosofía del 2001, Mi cuaderno estoico. Cómo prosperar en un 

mundo fuera de tu control de 2019, etc.  

Hay que señalar que el recorrido es amplio y seguramente se nos 

escapan muchas experiencias y prácticas filosóficas, sin embargo, 

con estos últimos registros encontramos que las tecnologías de la 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

46 

 

información y las comunicaciones muestran que es posible crear 

diferentes espacios para compartir contenidos filosóficos o desplegar 

la actitud filosófica tanto en los círculos académicos como fuera de 

ellos. Tal vez, las objeciones frente a la rigurosidad, la disciplina y 

la autoridad de quienes pueden crear o no contenidos filosóficos, no 

se resuelve a corto plazo, pero aquello que si podemos decir es que 

estas prácticas nos llevan a cuestionar sobre los modos de pensar, 

escribir, leer, dialogar en nuestras sociedades. Dado que, estas 

prácticas filosóficas contemporáneas nos devuelven a preguntas 

como: ¿cuáles son los espacios para desplegar esa preocupación 

filosófica?, ¿cómo aprendemos a pensar por nosotros mismos?, 

¿cuáles son las problemáticas que nos motivan a filosofar hoy?, 

¿quiénes están autorizados para filosofar?, ¿cuáles son los criterios 

de autoridad para decidir qué es filosofía?  

 

 

Conclusiones 

 

En el ámbito de la filosofía contemporánea surge una creciente 

necesidad de reflexionar sobre la esencia, el papel y la función de la 

filosofía misma, especialmente contrastándola con la concepción 

que se tenía en la antigüedad. Este ejercicio no solo enriquece 

nuestra comprensión del saber filosófico y de la filosofía como 

disciplina, sino que, también invita a reconsiderar su práctica y 

enseñanza en el contexto actual. En este sentido, la obra de Pierre 

Hadot emerge como una referencia destacada al ofrecer una 

perspectiva que contrasta entre la filosofía antigua concebida como 

una forma de vida con la filosofía moderna, a menudo, relegada a un 

discurso teórico especializado. Esta reflexión abre caminos hacia la 

revitalización de las prácticas filosóficas contemporáneas al 

promover la reintegración del pensamiento filosófico en la vida 

cotidiana y el desarrollo personal. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

47 

El ejercicio de trazar un recorrido por algunas prácticas filosóficas 

contemporáneas permite, por un lado, visibilizar diferentes formas 

de hacer filosofía y de filosofar, por otro lado, poner en discusión la 

manera en que la filosofía ocupa espacios fuera de las instituciones 

educativas posibilitando que las personas con alguna inquietud o 

deseo de filosofar puedan encontrar un espacio, un tiempo y unos 

interlocutores con quienes compartir interesés en común. En otras 

palabras, hay que señalar que en el campo de las prácticas filosóficas 

contemporáneas nos encontramos con diversas maneras y 

experiencias que se ocupan de pensar la filosofía y el filosofar. En 

este sentido, resulta difícil encasillarlas como exclusivas de un tipo 

de institución o para un grupo específico, por el contrario, estas 

prácticas filosóficas se cruzan entre sí, se complementan y abren la 

posibilidad de que la filosofía y el filosofar ingrese a diferentes 

ámbitos como cafés, hospitales, cárceles, cinemas, la calle, etc.  

Por eso, más que defender una práctica filosófica contemporánea, 

aquello que se busca es reflexionar acerca de esos lugares donde se 

da la posibilidad de la pregunta, el cuestionamiento, la indagación 

de modo individual o grupal, donde se propicia los espacios para 

materializar ese derecho a la filosofía y el filosofar que señala la 

UNESCO. Las prácticas filosóficas contemporáneas se tornan en un 

ejercicio de actualización sobre otras maneras, otros gestos, otros 

caminos para descubrir y practicar la filosofía y el filosofar dentro y 

fuera de las instituciones educativas.    

Cabe señalar que, las prácticas filosóficas se ven abocadas a hacer 

continuamente el tránsito entre los contenidos filosóficos y la actitud 

filosófica o el filosofar, por ello, si tomamos la idea de que la 

filosofía iría un paso más allá, al ayudarnos a conceptualizar la 

experiencia, esas supuestas rivalidades se desvanecen. Y, aunque no 

podemos negar que, en algunos escenarios se privilegia el contenido 

filosófico sobre el filosofar -como puede ocurrir en prácticas 

filosóficas articuladas al ejercicio académico o de consultoría como 

los comités de bioética-, en otros casos se hace énfasis en la actitud 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

48 

 

filosófica sobre el contenido filosófico como puede ocurrir en los 

cafés filosóficos, en los diálogos socráticos o en un campamento 

filosófico. Aquí, lo que nos interesa resaltar es que estas prácticas 

filosóficas no son paralelas a la enseñanza de la filosofía, todo lo 

contrario, estas mantienen ese tránsito entre el saber de la filosofía y 

el filosofar, es decir, una preocupación por la constitución del sujeto, 

por las relaciones que establece consigo mismo, con los otros y con 

lo otro, bajo la premisa de la formación de un pensamiento crítico. 

De modo que, acceder a contenido filosóficos y aprender a filosofar 

se convierte en una experiencia que conserva ese fluir de la filosofía 

con la vida cotidiana.  

 

 

Bibliografía  

 

Aión. Tiempo de la infancia: “Campamentos filosóficos”, disponible 

on-line en https://grupoaion.com/campamentos/ (último acceso 23 

de febrero de 2024) 

Arnaiz, G: “La práctica filosófica en las organizaciones: Una 

aproximación”, en El búho. Revista electrónica de la Asociación 

Andaluza de Filosofía, número 5, 2008, pp.114-124.  

Arnaiz, G: “¿Qué son las prácticas filosóficas?”, en El búho. Revista 

electrónica de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 9, 

Andalucía, 2011a, pp.1-6  

Arnaiz, G: “¿Qué es un taller filosófico?”, en P@kenredes. Revista 

Digital del CEP de Alcalá de Guadaíra, volumen 1, número 9, 

Sevilla, 2011b, pp.1-7. 

https://piensathelos.files.wordpress.com/2012/09/arnc3a1iz-

gabriel-quc3a9-es-un-taller-filosc3b3fico.pdf 

Arnaiz, G: “¿Qué es la práctica filosófica?”, en A parte Rei: Revista 

de filosofía, número 53, 2007, pp.1-4.  

Asociación Andaluza de Filosofía (AAFI): “I Olimpiada Filosófica 

de Andalucía. 2014”, disponible on-line en 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

49 

https://web.archive.org/web/20140429122314/http://olimpidafiloso

ficadeandalucia.wordpress.com/ (último acceso 5 de julio de 2024). 

Boecio: “Boecio. Filosofía experiencial con P.R.E.Sos”, disponible 

on-line en https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/  

(último acceso 5 de julio de 2024). 

Brenifier, O: Filosofar como Sócrates. Introducción a la práctica 

filosófica. Editorial Diálogo, Tenerife, 2011.  

Cerletti, A: La enseñanza de la filosofía como problema filosófico. 

Libros el Zorzal, Buenos Aires, 2008. 

Filosofía & Co. Un filósofo en la cárcel, 2020. Disponible on-line 

https://filco.es/un-filosofo-en-la-carcel/ (último acceso el 3 de 

febrero de 2023). 

Foucault, M: Discurso y verdad en la antigua Grecia. Paidós, 

Buenos Aires, Barcelona, 2004. 

Foucault, M: El retorno de la moral. En Obras esenciales: Vol. III. 

Estética, ética y hermenéutica. Paidós, Barcelona, 1999, pp. 382-

390. 

Foucault, M: La hermenéutica del sujeto. Akal, Madrid, 2005.  

Foucault, M: Tecnologías del yo. Paidós, Barcelona, 1990. 

Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones 

Siruela, Madrid, 2006. 

Hadot, P: ¿Qué es la filosofía antigua? Fondo de cultura económica. 

México, 1998.  

Institute of Competition Sciences ICS: International Philosophy 

Olympiad, disponible on-line en 

https://www.competitionsciences.org/competitions/international-

philosophy-olympiad/ (último acceso el 2 de noviembre de 2023) 

Kant, E: Tratado de pedagogia. Colegio Mayor Nuestra Señora del 

Rosario, Bogotá, 1985.  

Lara, P. & Pulido-Cortés, O: “Escritura como práctica de sí y escuela 

rural”, en Praxis & Saber, volumen 11, número 25, 2020, pp. 21-45. 

https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480 

https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/
https://filco.es/un-filosofo-en-la-carcel/
https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

50 

 

Kohan, W. O:  Sócrates: El enigma de enseñar. Biblos, Buenos 

Aires, 2009. 

Lobato de Andrade Ferra, L. S: Olimpiadas de filosofia do Rio de 

Janeiro: o pensamento na roda. NEFI, Rio de Janeiro, 2022. 

Nave, L & Bazzanella, G: “Prácticas filosóficas en Italia: 

Orientaciones y perspectivas desde sus orígenes hasta la actualidad”. 

HASER Revista Internacional de Filosofía Aplicada, número 8, 

2017, pp. 13-38.  

Nehamas, A: El arte de vivir: Reflexiones socráticas de Platón a 

Foucault. Pre-Textos, Valencia, 2006. 

Nussbaum, M: Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de 

las humanidades. Katz, Buenos Aires, 2013.  

Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros 

del Zorzal, Buenos Aires, 2008.  

Onfray, M: Cinismos. Retrato de los filósofos llamados perros. 

Paidós, Buenos Aires, 2002.  

Onfray, M: Filosofar como un perro. Capital intelectual, Argentina, 

2013. 

Onfray, M: Las sabidurías de la antigüedad. Contrahistoria de la 

filosofía, I. Anagrama, Barcelona, 2007. 

Pineda, D. A., Santiago, D., González, N., & Rojas, V: “Filosofía 

para Niños en Colombia”, en Revista Internacional de los centros 

Iberoamericanos de Filosofía para Niños y Filosofía para Crianças, 

8, 2013, pp. 216-219. 

Pineda, D. A: “Filosofía para niños: un acercamiento”, en 

Universitas Philosophica, 19, Santa Fé de Bogotá, 1992, pp.103-

121. Disponible online en 

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/v

iew/11779, (último acceso el 06 de septiembre de 2024)  

Pulido-Cortés, O: “Editorial Filosofía para niños, ciudadanía y 

experiencia filosófica”, en Revista Praxis & Saber, volumen 10, 

número 23, 2019, pp. 9-17.  

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/view/11779
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/view/11779


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

51 

Quiroz, W. O. L., & Murcia, E. V. C: Campamento filosófico: 

experiencia lúdica de pensamiento con la infancia, en Childhood & 

philosophy, volume 18, 2022, pp.01-20. 

DOI: https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275 

Rancière J: El Maestro Ignorante. Editorial Laertes, Barcelona, 

2002. 

Sarmiento, I: “Repensar la formación carcelaria en Colombia desde 

una perspectiva filosófica”, HASER Revista Internacional de 

Filosofía Aplicada, número 14, 2023, pp.17-40.  

Suárez-Vaca, M. T., & Pulido-Cortés, O. (Coordinadores): 

Diagramas y Polifonías. Experiencias de Pensamiento. Editorial 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia-UPTC, Tunja, 

2021. DOI: https://doi.org/10.19053/9789586604789 

Volpone, A: “Pratiche Filosofiche, Forme di razionalità, modi del 

filosofare contemporáneo”, Kytéton, número 8, 2002, pp.12-36. Doi 

http://digital.casalini.it/10.1400/15120 

UNESCO: La filosofía. Una escuela de la libertad. Enseñanza de la 

filosofía y aprendizaje del filosofar: la situación actual y las 

perspectivas para el futuro. Universidad Autónoma Metropolitana, 

México DF, 2011.    

Ohio State University: “Philosophy and critical thinking (PACT) 

Summer camp”, disponible on-line en  

https://philosophy.osu.edu/pact (último acceso el 2 de noviembre de 

2023). 

Uniagustiniana: “IV Concurso nacional intercolegiado de ensayo 

filosófico”, disponible on-line en 

https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-

concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-

uniagustiniano (último acceso el 20 de octubre de 2023) 

Universidad del Externado: “Concurso de creatividad reflexiva”, 

disponible on-line en 

https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-

https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275
https://doi.org/10.19053/9789586604789
http://digital.casalini.it/10.1400/15120
https://philosophy.osu.edu/pact
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

52 

 

creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-

quehacer-filosofico/ (último acceso el 20 de octubre de 2023). 

Universidad del Norte: “II Olimpiadas Colombianas de Filosofía. La 

filosofía y la crisis ambiental: ¿Cómo hacer frente al Antropoceno?”, 

2024, disponible on-line 

https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-

colombianas-de-filosofia (último acceso 5 de julio de 2024).    

Universidad del Quindío: “I Olimpiadas Colombianas de Filosofía. 

Filosofía un diálogo entre naturaleza y tecnología”, disponible on-

line chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.socolfi

l.org/images/scf/noticias/2021/octubre/OLIMPIADAS_DE_FILOS

OFIA_programa_activo_REV.pdf (último acceso 5 de julio de 

2024).   

Universidad del Rosario: “II Concurso intercolegial del Filotube”, 

disponible on-line en https://www.urosario.edu.co/Periodico-

NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-

Explica-un-pro/ (último acceso 30 de noviembre de 2023) 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia: “XII 

Olimpiadas filosóficas. Jóvenes en diálogo con la filosofía. Filosofía 

y Literatura: una conversación”, disponible on-line en 

https://www.uptc.edu.co/sitio/portal/cal_not_eve/eventos/det/XII-

Version-Olimpiadas-Filosoficas-Uptc-2024-

2024.08.29/?instancedate=1724936400000 (último acceso el 9 de 

mayo de 2024) 
 

https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/


DOI: https://doi.org/10.12795/HASER/2026.i17.02 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 
© Universidad de Sevilla, 2026 

LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD: UNA PROPUESTA 

METODOLÓGICA DESDE LAS HUMANIDADES 

 

CLINICAL PHILOSOPHY AS UNIQUENESS: A METHODOLOGICAL 

PROPOSAL FROM THE HUMANITIES 

 

Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ 

Universidad Francisco de Vitoria – UNIR 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9403-7522 

arantxa.serantes@ufv.es 

 

FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 

 ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1416-0841 

fcdafontoura@gmail.com 
 

 

RECIBIDO: 2 DE DICIEMBRE DE 2024 

AEPTADO:22 DE ENERO DE 2025 

 

Resumen: La singularidad, como cualidad única de cada individuo, se convierte 

en el eje de una búsqueda filosófica centrada en la excelencia y la personalización. 

No obstante, en el ámbito educativo actual, emergen desafíos relacionados con la 

pérdida de habilidades fundamentales para la comprensión y redacción de textos 

filosóficos. Desde la perspectiva de la Filosofía Clínica, este artículo explora cómo 

esta metodología puede ofrecer herramientas innovadoras para enfrentar tales 

desafíos, al proponer un enfoque terapéutico centrado en las características 

singulares de cada persona. A través de talleres formativos con estudiantes del 

Máster habilitante para Profesorado de Secundaria y Formación Profesional, se 

analizan los beneficios y barreras para la implementación de este enfoque en 

contextos educativos, destacando su capacidad para personalizar el aprendizaje y 

fomentar el pensamiento crítico en el aula. 

Palabras clave: singularidad, Filosofía Clínica, personalización, humanidades, 

educación, innovación 

 

Abstract: Singularity, as the unique quality of each individual, becomes the axis 

of a philosophical pursuit focused on excellence and personalization. However, 

https://orcid.org/0000-0001-9403-7522
https://orcid.org/0000-0003-1416-0841


Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

54 

 

challenges arise in today’s educational field, particularly in the loss of fundamental 

skills for understanding and writing philosophical texts. From the perspective of 

Clinical Philosophy, this paper examines how this methodology provides 

innovative tools to address these challenges, offering a therapeutic approach 

tailored to the singular characteristics of each person. Through training workshops 

with students from the Master’s Degree for Secondary and Vocational Education 

Teachers (VET), the benefits and barriers to implementing this approach in 

educational contexts are analyzed, highlighting its potential to personalize learning 

and foster critical thinking in the classroom. 

Keywords: singularity, clinical philosophy, personalisation, humanities, 

education, innovation 

 

 

Introducción 

 

La Filosofía Clínica, entendida como una aproximación “singular” 

hacia el filosofar, emerge como una propuesta metodológica desde 

las Humanidades, especialmente arraigada en la Fenomenología 

existencial. Este enfoque revitaliza el propósito de la Filosofía al 

confrontarla con la realidad concreta y las problemáticas 

contemporáneas, desafiando la dicotomía entre productividad y 

razón práctica. En su esencia, la praxis filosófica se erige como una 

interpretación de lo real, ofreciendo herramientas para repensar la 

actualidad y abordar nuevas preguntas filosóficas que respondan a 

las realidades del entorno, tales como la tecnoética, infoética y 

bioética. 

Pero, ¿cuál es el alcance terapéutico de la Filosofía Clínica? Esta 

pregunta a veces está vinculada a otra pregunta. ¿Cuál es el 

fundamento filosófico de la Filosofía Clínica? 

¿Empezamos con otra pregunta? ¿Es posible que un pensador o una 

línea de pensamiento (teoría) pueda abarcar cada manifestación 

plural del fenómeno humano? Considerando el fenómeno humano y 

sus manifestaciones como plurales, múltiples o diversas, ¿Cómo 

podemos considerar que una línea teórica o un autor, por muy 

abarcadora que sea su visión, puede dar cuenta del fenómeno 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

55 

humano en su pluralidad? (¡A menos que no consideremos el 

fenómeno humano como plural y diverso!). Pero, si lo consideramos, 

por muy abarcadora que sea una perspectiva sobre el fenómeno 

humano, proveniente de un autor o de una línea teórica, es limitada. 

No sólo buscando referencias que pueda buscar, sino seleccionando 

desde su propia perspectiva qué buscar y qué omitir.  

La Filosofía Clínica no basa su método en un autor ni en una línea 

teórica filosófica. Se basa, eso sí, en el conjunto de la Filosofía. Pero 

el estudio de la Filosofía es el estudio de un conjunto de al menos 

2500 años de existencia, de teorías, pensamientos, ideas, sistemas 

que hablan, especulan, cuestionan sobre el fenómeno humano en 

todas sus esferas: metafísica, ontológica, ética, moral, políticos, 

sociales, relacionales, fenomenológicos, hermenéuticos, reflexivos, 

cognitivos, pasionales, comportamentales, individuales, mentales, 

físicos, espirituales, lingüísticos, estéticos, etc. Y cada uno de ellos 

tratados, en este contexto histórico, de diversas formas y 

perspectivas. Por tanto, el estudio de la Filosofía como terapéutica 

de la Filosofía Clínica supone que un autor o línea teórica no puede 

proporcionar todas las respuestas a la multiplicidad de los 

fenómenos humanos y sus manifestaciones.  

El creador de la Filosofía Clínica, Lúcio Packter, pretende ser el 

sistematizador de un método y no el creador de una teoría normativo-

valorativa sobre el humano o sus comportamientos. En Filosofía 

Clínica no hay manera de hacer esa pregunta, que se puede hacer en 

muchas otras terapias, como: “¿Qué pensarían o dirían 

Freud/Jung/Lacan sobre esto?”, porque lo que ofrece Lúcio Packter 

es un método, no una teoría. No existe una teoría ético-cognitiva-

normativa-evaluativa basada en la Filosofía Clínica. Existe un 

conjunto amplio de múltiples autores, ideas y pensamientos sobre el 

fenómeno humano. Por tanto, un método que no estandariza, no 

juzga, no evalúa cómo debe ser, en definitiva, no es un método 

prescriptivo para la vida y el comportamiento humano. La primera 

pregunta que comenzamos en este breve texto ya casi ha sido 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

56 

 

respondida: ¿Cuál es el alcance terapéutico de la Filosofía Clínica? 

Es el alcance de aquel terapeuta que parte de un conjunto integral de 

Filosofías y filósofos de la historia del pensamiento humano y 

sustentado en un método abierto a la singularidad1 y todas sus 

múltiples manifestaciones. 

 

 

Filosofía Clínica y Filosofía académica: diferencias en ámbitos y 

objetivos 

 

A veces, para definir un término o concepto, resulta más útil 

comenzar explicando lo que no es. Así lo haremos con la Filosofía 

Clínica: primero la diferenciaremos de otras áreas de actuación y, a 

partir de ahí, definiremos con mayor precisión en qué consiste. 

Para empezar, es fundamental situar el ámbito en el que se encuentra 

la Filosofía Clínica. Este pertenece al campo de las terapias y no al 

                                                           
1 El término singularidad en Filosofía Clínica puede traducirse como un “proyecto 

irrepetible”, que no tiene un modelo universal y, por tanto, no puede compararse 

con ninguna norma externa que no sea ella misma. Hélio Strassburger, filósofo 

clínico, en su libro Filosofía Clínica: poética de la singularidad pone varios 

adjetivos y atributos a la singularidad precisamente porque es un concepto 

múltiple. Entre estos adjetivos llama singularidad a una naturaleza polifónica (que 

recuerda a Aristóteles cuando dice que el ser se dice de varias maneras), poética 

del existir (también en el sentido del griego poiesis, lo inaudito, un hacerse existir 

continuamente en el devenir), dialéctica internalizada de la existencia, la rareza, la 

emancipación, entre otras. La principal característica de estos adjetivos parece ser 

la de enfatizar la originalidad de cada persona, dando cuenta de una existencia 

polivalente de ambas singularidades, en el mundo y dentro de cada persona. Por 

eso es impensable categorizar, clasificar o etiquetar la práctica de existir de cada 

persona. Lo que hace que la presencia de cada persona sea única y original para la 

Filosofía Clínica es la estructura tópica (los tópicos - topos en greigo antiguo es 

lugar- que determinan la estructura de pensamiento de la persona, en ese momento 

y en un contexto determinado) y cómo esa persona hace viable esa combinación 

estructural en su vida de acuerdo con su lenguaje particular dentro de su propio 

horizonte existencial. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

57 

de las filosofías consideradas académicas. Existen algunas terapias 

filosóficas que comparten el mismo ámbito que la Filosofía Clínica, 

como el Asesoramiento Filosófico. Sin embargo, tanto estas terapias 

filosóficas como la Filosofía Clínica no se encuadran dentro del 

ámbito de la Filosofía académica en el sentido tradicional, es decir, 

como una búsqueda de clarificación conceptual. 

La Filosofía académica tiene entre sus objetivos principales la 

búsqueda de la claridad conceptual y la indagación sobre los 

principios o causas fundamentales con el propósito de encontrar una 

fundamentación última de las cosas: del ser humano, de la realidad, 

de la ética, etc. Además, ofrece perspectivas que pueden ser de 

alcance particular o universal2, pero no singular. 

No obstante, mientras que la Filosofía académica contemporánea no 

está concebida como una forma de terapia, la Filosofía antigua sí 

puede interpretarse como una práctica terapéutica aplicada al 

individuo3. 

En cualquier caso, la Filosofía Clínica no se centra en la definición 

única o precisa de cada concepto por sí mismo, ya que su aplicación 

tiene lugar en el ámbito de la práctica terapéutica y no 

exclusivamente en el dominio conceptual. En la Filosofía Clínica, la 

claridad conceptual surge a través de la interacción entre la persona 

que realiza la terapia y el filósofo clínico. Es esta persona, mediante 

sus propios juegos de lenguaje4, quien define y construye los 

                                                           
2 El particular es el ámbito de algunos, pocos, unos, etc. Un conjunto particular 

cuenta no con todos, sino con algunos que tienen algunos aspectos homogéneos. 

El universal es el ámbito de todos, de un conjunto donde todos los elementos de 

este conjunto son iguales en sus características. Abarca a todos y no a algunos. El 

singular abarca el individuo - por ejemplo, José o María - y sus idiosincrasias 

irrepetibles entre uno y otro.  
3 Cfr. Hadot, P. (2006). Ejercicios Espirituales y Filosofía Antigua. Madrid: 

Siruela. 
4 En Filosofía Clínica, una de las inspiraciones teóricas de la Filosofía para la 

construcción de su metodología es el análisis del lenguaje, basado 

fundamentalmente en el filósofo alemán Ludwig Wittgenstein. Para Wittgenstein, 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

58 

 

sentidos y significados a partir del uso que hace de ellos en su propio 

mundo. 

En Filosofía Clínica, no se persigue ni se sustenta en una teoría que 

busque la fundamentación última de una naturaleza humana o ética. 

Su metodología no se basa en una epistemología ni en una ontología. 

La Filosofía Clínica es una metodología terapéutica, y una 

metodología tiene objetivos, un telos, pero no una fundamentación 

última. Su finalidad es alcanzar esos objetivos y, para ello, integra 

los elementos que puedan contribuir a lograr dicha finalidad. 

Dentro de ciertos parámetros —las categorías fundamentales de la 

metodología, como la singularidad—, la Filosofía Clínica tiene 

como propósito promover el bienestar subjetivo de cada persona. Por 

esta razón, el telos no viene definido por la metodología en sí, sino 

por cada individuo que participa en la terapia. Así, adopta una 

perspectiva singular, no particular ni universal, con un horizonte 

centrado en el individuo. Lo esencial en Filosofía Clínica es concebir 

y comprender a cada persona en su singularidad, dentro de la 

representación que tiene de su propio mundo5. 

Aunque la Filosofía académica aborda el concepto de lo singular, lo 

hace desde una perspectiva ontológica o ético-social, es decir, con 

                                                           

el lenguaje expresa la realidad en sus funciones prácticas y no en alguna definición 

ya dada de antemano, ya sea del diccionario o de alguna teoría del significado. 

Wittgenstein nos dice: “Lo esencial de las experiencias privadas no es que cada 

uno tenga su copia, sino que nadie sepa que el otro también tiene esto o algo 

diferente. Sería entonces posible suponer -aunque no comprobable- que una parte 

de la humanidad tenga una sensación de rojo y otra parte otra sensación” 

(WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. São Paulo: Nova Cultural, 

1999, p. 272). 
5 La representación del mundo es la totalidad literal de lo que aparece en la 

narrativa de quien comparte con respecto a su mundo existencial: lugar, tiempo, 

relación, personas etc. No se trata de “datos objetivos de la realidad” tal como son, 

sino de cómo se representa la persona a sí misma los hechos, sucesos, 

acontecimientos. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

59 

un enfoque universal o particular. Por ello, su visión no coincide con 

la de la Filosofía Clínica. 

Por otro lado, la Filosofía Clínica es una terapia, no una práctica 

conceptual como lo es, en su mayoría, la Filosofía académica 

contemporánea. A diferencia de la Filosofía antigua, que se 

orientaba hacia el “cuidado de sí”, la Filosofía Clínica centra su 

atención en el “cuidado del otro”. En definitiva, es fundamental 

distinguir la Filosofía Clínica de la Filosofía académica, tanto por su 

ámbito de aplicación como por sus objetivos. 

En este contexto, surge el desafío de abordar el problema de las 

categorías y su equiparación entre la Filosofía y la realidad. 

Conceptos como la singularidad, la memoria y la conexión adquieren 

importancia, impactando tanto en el ámbito individual como en el 

tecnológico. La cualidad de la singularidad, con sus matices de 

excepcionalidad, particularidad, peculiaridad, rareza, extrañeza, 

extravagancia y excelencia, se convierte en el núcleo de una 

búsqueda personal que se fundamenta en la necesidad de equilibrar 

Filosofía y realidad. 

No obstante, este enfoque presenta importantes dificultades, 

especialmente en el ámbito docente. La necesidad de fomentar el 

saber hacer práctico de la Filosofía y de resolver problemas 

filosóficos desde la propia disciplina constituye un reto significativo. 

A menudo, observamos una pérdida de habilidades en el alumnado, 

tanto para comprender como para redactar textos filosóficos, lo que 

pone de manifiesto la urgencia de afrontar estas carencias y 

revitalizar el papel de la Filosofía en la educación contemporánea. 

 

Filosofía Clínica y otras terapias filosóficas 

 

Como hemos señalado anteriormente, el ámbito de la Filosofía 

Clínica pertenece al campo de las terapias y no al de la Filosofía 

académica. Sin embargo, como metodología derivada de la 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

60 

 

Filosofía, la Filosofía Clínica se encuentra en el dominio de una 

Filosofía aplicada. 

Por definición, una Filosofía aplicada es aquella que realiza un 

análisis riguroso y sistemático de problemas o cuestiones 

existenciales prácticas, tanto de individuos como de grupos e incluso 

organizaciones o empresas. En este sentido, aunque dicho análisis se 

desarrolla en el terreno del pensamiento reflexivo, está 

estrechamente relacionado con los aspectos de la vida cotidiana. Es 

práctica en este sentido, pero no lo es de la misma manera que la 

ingeniería, la carpintería o el oficio de zapatero. 

En la Filosofía práctica, el proceso es mental y su resultado tiene 

implicaciones comportamentales, mientras que, en otras actividades 

prácticas, tanto el proceso como el resultado se traducen en 

productos materiales en el mundo. Cabe señalar que la Filosofía 

académica también opera en el ámbito del pensamiento reflexivo, 

pero, desafortunadamente, con mayor frecuencia se mantiene alejada 

de las cuestiones prácticas de la vida diaria. Por el contrario, la 

Filosofía práctica se centra en temas y problemas que emergen 

directamente del mundo de la vida cotidiana. Como metodología 

terapéutica, la Filosofía Clínica forma parte del dominio de una 

Filosofía práctica, y su campo específico de actuación es el ámbito 

de las terapias. Sin embargo, existen otras terapias filosóficas, lo que 

plantea la siguiente pregunta: ¿Cuál es la diferencia entre la Filosofía 

Clínica y estas otras terapias filosóficas? 

Existen muchas denominaciones para las terapias filosóficas, pero 

suelen compartir ciertas características comunes. Estas terapias 

integran contenido teórico-filosófico en el proceso terapéutico. Por 

ejemplo, si una persona no se siente feliz y acude a un terapeuta 

filosófico, este podría abordar la felicidad como un concepto 

filosófico, mencionando a Aristóteles u otros filósofos que hayan 

reflexionado sobre el tema. A menudo, este tipo de terapeutas ofrece 

consejos basados en los filósofos que ha estudiado y puede tratar 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

61 

otros temas desde una perspectiva filosófica, como el tedio, la 

soledad, la finitud o el nihilismo. 

En general, estas terapias filosóficas no recurren a diagnósticos 

psiquiátricos, ya que la Filosofía emplea su propio lenguaje para 

interpretar al ser humano, sus emociones y comportamientos, 

evitando el uso de manuales de trastornos mentales o herramientas 

similares. Por el contrario, en la Filosofía Clínica no se utiliza 

contenido filosófico en el proceso terapéutico, ni se recurre a 

términos o conceptos provenientes de la Filosofía o de algún filósofo 

en particular. Entonces, surge una nueva pregunta: ¿por qué se llama 

Filosofía Clínica? 

Lúcio Packter adaptó términos, ideas, pensamientos y teorías 

filosóficas para desarrollar la metodología de la Filosofía Clínica. En 

uno de sus cuadernos, Packter menciona que, al ser preguntado si los 

filósofos en quienes se inspiró y de quienes tomó prestados términos 

o conceptos habrían aprobado que sus ideas filosóficas formaran 

parte de su metodología, respondió: 

 
Creo también que muchos de los filósofos que asisten a la Filosofía 

Clínica con sus escritos no autorizarían el uso que tomé prestado de sus 

obras y de lo que desarrollé a partir de ahí. Creo que algunos serían mis 

enemigos declarados6 

 

En este sentido, la Filosofía Clínica no consiste en la aplicación 

directa de contenidos filosóficos a la terapia tal como fueron 

concebidos originalmente. La base filosófica actúa como una 

inspiración para la creación del método, y los conceptos han sido 

adaptados para responder a las necesidades de una práctica 

terapéutica. 

Nociones como epistemología, axiología, fenomenología, 

hermenéutica de la comprensión, analítica del lenguaje, categorías y 

otras que forman parte de la construcción de la metodología 

                                                           
6 PACKTER, Caderno S, p. 6. 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

62 

 

terapéutica de la Filosofía Clínica, están adaptadas tanto a la postura 

del terapeuta como al constructo metodológico. 

Aunque todos estos aspectos están integrados en la metodología 

terapéutica de la Filosofía Clínica, no la definen por sí mismos. Por 

ello, la Filosofía Clínica se distingue de otras formas de terapias 

filosóficas, como el asesoramiento filosófico o las terapias 

específicas de ciertos filósofos –por ejemplo, la Filosofía Existencial 

de Karl Jaspers o la Filosofía del Dasein basada en Heidegger–, 

principalmente por no incorporar conceptos filosóficos de manera 

directa en el proceso terapéutico. 

Es relevante destacar que Lúcio Packter no era filósofo, sino 

psicoanalista, y ya contaba con una práctica terapéutica consolidada. 

Desde esta perspectiva, logró abordar la Filosofía desde un enfoque 

no estrictamente filosófico, sino práctico y terapéutico, fusionando 

elementos filosóficos y terapéuticos en un nuevo paradigma. 

 

Filosofía Clínica y psis: psicologías, psicoanálisis y psiquiatría 

 

Como terapia, la Filosofía Clínica también se distingue de las 

denominadas “psis”: psicología, psicoanálisis, psiquiatría y sus 

diversas variantes. Las diferencias son numerosas, tanto en el 

lenguaje como en el enfoque del fenómeno humano, pero sobre todo 

en su rechazo a utilizar tipologías particulares o universales, así 

como diagnósticos o clasificaciones basadas en conceptos de 

salud/enfermedad o normalidad/anormalidad. 

La clasificación, entendida como el estudio estandarizado de tipos 

que se organizan según patrones y criterios de igualdad o similitud, 

no tiene cabida en la Filosofía Clínica. Los tópicos7 de la estructura 

                                                           
7 Tópico viene de topos que en griego quiere decir lugar, por tanto, tópico en 

Filosofía Clínica es el lugar de donde viene el habla o narrativa del otro. La 

estructura de pensamiento tiene 30 tópicos. Cada uno de ellos es como si fuera una 

letra de un alfabeto y su combinación es como si fuera el lenguaje de cada persona. 

Sin embargo, la validez de los tópicos radica en su relación entre sí, es decir, la 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

63 

del pensamiento que esta aborda impiden la realización de 

diagnósticos o clasificaciones entre individuos, ya que se trabaja 

desde la noción de singularidad. Tal y como escribió Lúcio Packter: 
 

Cada persona muestra predominancia en unos tópicos y no en otros; 

además, en algunos casos, una persona puede no tener un tópico 

determinante en su EP [estructura de pensamiento]. Incluso cuando dos 

personas comparten un mismo tópico, como la axiología, el contenido de 

este puede diferir significativamente, lo que invalida, una vez más, 

cualquier intento de clasificación8. 

 

En cuanto a los principios del paradigma terapéutico de la Filosofía 

Clínica, destaca la ausencia de marcos diagnósticos, lo que fomenta 

una aproximación no coercitiva hacia el otro. Esto permite que la 

persona tenga un espacio genuino para mostrarse, sin las 

limitaciones impuestas por el autoritarismo ideológico. En este 

sentido, la Filosofía Clínica favorece la revelación de lo singular en 

cada individuo. 

Otra diferencia fundamental entre la Filosofía Clínica y las “psis” 

radica en que la primera no utiliza conceptos ni prácticas 

relacionadas con la “cura” o la “normalidad”. Como señala Lúcio 

Packter: “La Filosofía Clínica no busca una ‘cura’, sino una manera 

de estar en el mundo que sea coherente con la EP [estructura de 

pensamiento] de la persona9”. La búsqueda de revelar la 

singularidad de cada individuo constituye el principal parámetro de 

la Filosofía Clínica. 
 

existe una sorpresa inicial para quienes comienzan una terapia con un 

filósofo o filósofa clínica al descubrirse alienados de los vínculos de 

esclavitud impuestos por los conceptos rígidos del comportamiento 

                                                           

noción de conjunto que expresa la EP. Los tópicos de la EP son los ingredientes 

que componen el tejido intelectual de una persona. Constituyen un mapa 

intelectivo donde el filósofo clínico ejercerá su rol existencial de terapeuta. 
8 PACKTER, Cad. S. p. 28. 
9 PACKTER, Cad. S, p. 15. 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

64 

 

clásico de salud, propios de las ciencias médicas. Liberados de esas 

categorías clasificatorias, surge una nueva posición. Esto permite que las 

personas implicadas puedan explorar, bajo la guía filosófica [clínica], 

perspectivas desde diferentes modalidades10. 

 

La Filosofía Clínica se diferencia fundamentalmente de la psiquiatría 

por no emplear diagnósticos ni abordar al sujeto desde una 

perspectiva médico-científica-biológica. Mientras que la psiquiatría 

moderna tiende a ignorar al sujeto como un ser condicionado por su 

contexto y circunstancias, tratándolo como un objeto pasivo con un 

supuesto trastorno o mal funcionamiento cerebral –en ocasiones, sin 

pruebas médicas, científicas o biológicas concluyentes que lo 

respalden–, la Filosofía Clínica adopta una perspectiva historicista y 

contextualizada de la persona. 

Desde esta óptica, los sufrimientos o males existenciales de la 

persona, incluso los más graves, se comprenden en relación con su 

entorno y la forma en que este se representa a sí misma. Además, el 

lenguaje de la Filosofía Clínica proviene íntegramente de la 

Filosofía, sin recurrir a conceptos propios de las “psis” como el ego, 

el inconsciente o el narcisismo. En su lugar, desarrolla una 

terminología propia con significados específicos. En síntesis, la 

Filosofía Clínica no da consejos –como lo hacen algunas terapias 

filosóficas–, no utiliza perfiles –como lo hacen ciertas psicologías–, 

no interpreta –como ocurre en el psicoanálisis– y no emplea 

diagnósticos –como hace la psiquiatría. 

 

La singularidad en la Filosofía Clínica 

 

Definición 

 

Es fundamental comenzar definiendo la singularidad como un 

término técnico propio de la terapia en Filosofía Clínica y no como 

                                                           
10 PACKTER, Cad. A, p. 5. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

65 

un concepto filosófico-ontológico. La singularidad se refiere a la 

configuración única de cada persona, formada por tres elementos: la 

estructura de pensamiento, los submodos11 y las categorías12. La 

estructura de pensamiento consta de 30 tópicos; los submodos, de 

32; y las categorías, de 5. La combinación de ciertos tópicos de la 

estructura de pensamiento, junto con algunos submodos y categorías, 

da forma a la singularidad de cada individuo. 

Esta configuración, así como su dinámica y contenido, son 

exclusivos de cada persona. Por ello, no es posible establecer 

comparaciones entre una singularidad y otra, ni con patrones 

externos ajenos a la propia singularidad. Es a partir del 

reconocimiento de la singularidad en cada individuo que comienza 

y se desarrolla el proceso terapéutico. En este sentido, la Filosofía 

Clínica propone una terapia única para cada persona, ya que lo que 

es válido para una no lo será para otra. 

Hélio Strassburger, filósofo clínico, en su libro Filosofía Clínica: 

poéticas de la singularidad, atribuye diversos adjetivos y 

características a la singularidad, destacando su naturaleza múltiple. 

Entre estos, describe la singularidad como una naturaleza polifónica 

(remitiendo a Aristóteles, quien afirmaba que el ser se dice de varias 

maneras), una poética del existir (en el sentido griego de poiesis, un 

                                                           
11 Los submodos designan la forma en que una persona ejercita o pone en práctica 

informalmente lo que está en su estructura de pensamiento (EP). En otro sentido, 

los submodos son también procedimientos clínicos del filósofo clínico hacia la EP 

del que comparte la terapia. En la Filosofía, los submodos tienen su inspiración en 

los modos de ser en Heidegger. Son actitudes tanto mentales como de 

comportamientos.  
12 Las categorías forman parte de los exámenes categoriales. Dentro de los 

exámenes categoriales existen 5 categorías, siendo el tema inmediato/último, 

circunstancia/historicidad, lugar, tiempo y relación. Es el primer eje de la 

metodología terapéutica de la Filosofía Clínica y su objetivo general es 

comprender el horizonte existencial de la otra persona. Es la localización 

existencial de la persona, a partir de su propio relato de su historia de vida. 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

66 

 

hacerse y rehacerse continuamente en el devenir), una dialéctica 

internalizada de la existencia, la rareza, la emancipación, entre otros. 

La principal característica de estos adjetivos parece ser el énfasis en 

la originalidad irrepetible de cada persona, reconociendo y 

valorando cada existencia singular. Por ello, resulta impensable 

categorizar, clasificar o etiquetar a alguien como un medio para 

definir un camino o una comprensión generalizada del otro.  

 
Para la Filosofía Clínica, lo que hace que la presencia de cada persona 

sea única y original es su estructura tópica [es decir, los tópicos que 

conforman la estructura de pensamiento de la persona] y la manera en que 

esta combina y hace viable esa estructura en su vida. Todo ello se lleva a 

cabo dentro del lenguaje particular y el horizonte existencial propio de 

cada individuo13. 

 

Por tanto, la estructura personal de cada individuo constituye el 

carácter que lo define como irrepetible y único. Toda la metodología 

y técnica de la Filosofía Clínica, así como la postura del ser 

terapeuta14, están concebidas para promover el reconocimiento y la 

comprensión de lo singular en cada persona, abarcando desde el 

inicio hasta la culminación del proceso terapéutico. 

Las etiquetas o clasificaciones como depresión, ansiedad u otras solo 

adquieren sentido cuando entendemos qué significan esas 

experiencias para cada persona en su singularidad. En Filosofía 

Clínica, cada individuo vive su propia depresión única, es decir, un 

conjunto estructural exclusivo que genera o define su experiencia de 

la depresión, y así para cada experiencia emocional, sentimental o 

racional. No existe un estándar universal que sea válido para todos. 

En Filosofía Clínica somos conscientes de que, aunque las 

depresiones puedan compartir ciertos síntomas comunes, son 

                                                           
13 FONTOURA, F. O Ser Terapeuta em Filosofía Clínica. Porto Alegre/RS: Ed. 

do Autor, 2023, p. 5. 
14 Hay una postura terapéutica específica en Filosofía Clínica. Sus elementos y 

actitudes están explicadas en el libro O Ser Terapeuta em Filosofía Clínica. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

67 

internamente únicas debido a los elementos particulares que 

conforman la singularidad de cada persona. Por ejemplo, se ha 

trabajado en terapia con una persona que se sentía deprimida cada 

vez que estaba de buen humor, alegre y comunicativa, ya que 

consideraba que su estado natural era ser seria, callada y mantener 

lo que definía como un “pesimismo saludable”, acompañado de una 

dosis de soledad. Para ella, paradójicamente, sentirse alegre y de 

buen humor era su forma de experimentar su depresión. 

En definitiva, la Filosofía Clínica propone una terapia que aborda lo 

singular desde la singularidad, respetando y comprendiendo la 

unicidad de cada individuo. 

 

Singularidad y subjetivismo 

 

El ser humano es la medida de todas las cosas. Filosóficamente, esta 

afirmación fue cuestionada por Sócrates en el diálogo Teeteto de 

Platón, un texto que aborda el tema del conocimiento, lo que en 

Filosofía denominamos epistemología. La epistemología es el 

estudio de qué es el conocimiento y cómo se justifica. De manera 

fundamental, el conocimiento (episteme) se distingue de la opinión 

(doxa), ya que implica una justificación y una verdad que trascienden 

las creencias subjetivas. 

Para que exista conocimiento, como señalaría Aristóteles años 

después de Sócrates, la investigación debe fundamentarse en algo 

universal y firme. Uno de los aspectos esenciales del conocimiento 

es su comunicabilidad. Por ello, si aquello que investigamos 

desaparece en el ámbito de nuestra subjetividad o poco después de 

haber tenido “contacto” con ello, se convierte en algo 

incomunicable, no replicable y sujeto a las contingencias de nuestras 

percepciones, circunstancias o incluso al azar. 

En este contexto, Sócrates combate la célebre afirmación de 

Protágoras, el mayor sofista conocido en la antigüedad, según la cual 

“el ser humano es la medida de todas las cosas”. Esta frase sostiene 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

68 

 

que el conocimiento o la verdad se basan únicamente en la 

subjetividad de cada individuo. Así, para que algo sea válido como 

conocimiento, bastaría con que una persona lo afirme como tal, 

considerándolo “real” y “verdadero” según su propia percepción. 

Sin embargo, desde un punto de vista filosófico, habría combatir el 

subjetivismo epistemológico. Además de la subjetividad, es 

necesario establecer controles tanto externos como internos para 

validar, revalidar, experimentar y reafirmar cualquier afirmación 

mediante metodologías replicables. Esto permite que el 

conocimiento y la verdad puedan ser comprobados en diferentes 

contextos y por otras personas, garantizando su fiabilidad y 

universalidad. 

Hasta ahora, todo está claro. Sin embargo, en la terapia de Filosofía 

Clínica, esta frase de Protágoras es uno de los pilares que sustenta el 

eje principal de su metodología: la singularidad. En este sentido, la 

Filosofía Clínica no solo se apropia de esta afirmación del sofista 

griego, sino que también la conecta con otro autor contemporáneo 

que, pese a las diferencias conceptuales y circunstanciales respecto 

a Protágoras, sostiene una idea similar. 

Este filósofo es Arthur Schopenhauer, quien, en su obra El mundo 

como voluntad y representación, afirma que no conocemos el mundo 

ni las cosas que hay en él, sino únicamente la representación que 

tenemos de ellas. Dicho de otro modo, cada persona crea su propio 

mundo singular, un mundo que se adapta a sus propias medidas y 

está regido por su percepción individual. 

En Filosofía Clínica afirmamos el subjetivismo terapéutico y, en 

cierto sentido, nos posicionamos “en contra” de la disputa iniciada 

por Sócrates en la antigua Grecia. Sin embargo, este subjetivismo, 

tal como se aplica en la terapia de Filosofía Clínica, no está 

relacionado con cuestiones de verdad, conocimiento o valores 

morales; su naturaleza es estrictamente “técnica” y terapéutica. 

El subjetivismo en la Filosofía Clínica sostiene que cada individuo, 

sujeto o persona posee características únicas que se entrelazan 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

69 

completamente con su horizonte existencial, es decir, con el mundo 

en el que vive, actúa, piensa, siente e interpreta. La singularidad, 

desde esta perspectiva, se entiende como un enfoque técnico, ya que 

permite abordar la estructura interna de cada persona como algo 

irrepetible e incomparable con cualquier realidad externa. En este 

sentido, la Filosofía Clínica se declara completamente subjetivista, 

al basar su metodología en la unicidad y particularidad de cada 

individuo. 

En cualquier diccionario común, que no sea específico de Filosofía 

o alguna terapia, el término “singular” o “singularidad” se define 

como una cualidad o adjetivo que se atribuye a un ser vivo que es 

único y se diferencia del resto de sus pares, ya sea por sus actitudes 

o por otras características que carecen de pluralidad. Es decir, se 

refiere a aquello que tiene la característica de ser único, 

extraordinario y distinto en comparación con los demás. 

La concepción de la singularidad en la Filosofía Clínica encaja 

perfectamente con esta definición común encontrada en cualquier 

diccionario. No se apoya en fundamentos ontológicos, sociales, 

políticos o antropológicos, sino en una observación directa: cada 

persona es irrepetible e incomparable en su constitución interna, 

determinada por la relación única que tiene con su historia de vida. 

Por tanto, la subjetividad en la Filosofía Clínica no entra en conflicto 

con las cuestiones filosóficas relacionadas con el conocimiento, la 

verdad o los valores morales. Nos situamos, desde otra perspectiva, 

en el ámbito de la práctica terapéutica, partiendo de una suposición 

inicial fundamental: cada persona, ser o individuo es singular, único 

y extraordinario en su estructura interna. 

Solo desde este punto de partida es posible comprender al otro como 

un verdadero otro, sin imponer clasificaciones, perfiles o 

diagnósticos que, lejos de revelar su singularidad, lo reducen a un 

grupo donde su esencia única se confunde y se pierde. 

 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

70 

 

Impacto de la Filosofía Clínica en el ámbito de la innovación 

filosófica: análisis cualitativo y cuantitativo  

 

En esta segunda parte, se propone analizar el impacto de la Filosofía 

Clínica en el ámbito de la innovación filosófica, puesto que su 

metodología, basada en la singularidad y la flexibilidad 

interpretativa, no solo se presenta como una alternativa terapéutica, 

sino también como un enfoque filosófico que cuestiona las 

categorías tradicionales y las tipologías estandarizadas propias de las 

terapias convencionales. 

La motivación para este estudio surge de la necesidad de explorar y 

validar cómo la Filosofía Clínica se inserta en el contexto de la 

innovación filosófica y en qué medida permite repensar y redirigir 

prácticas filosóficas y terapéuticas frente a los dilemas 

contemporáneos. Como parte de este análisis, se desarrolló un taller 

basado en los principios de la Filosofía Clínica, en el que los 

participantes exploraron conceptos clave de singularidad y 

estructura de pensamiento, experimentando una aproximación en la 

que su propia subjetividad y contexto personal determinan la 

configuración terapéutica. 

De este modo, se busca responder a preguntas específicas que 

respondan a este propósito: ¿Cómo perciben los participantes la 

aplicación de la Filosofía Clínica en su vida personal y su potencial 

para fomentar el pensamiento innovador? ¿En qué medida la 

experiencia de esta práctica metodológica permite a los participantes 

repensar su forma de abordar problemas filosóficos o existenciales? 

Para dar respuesta a estas cuestiones, se utiliza una metodología 

mixta que incluye datos cualitativos y cuantitativos derivados de las 

respuestas a una encuesta posterior al taller, analizando tanto la 

efectividad percibida de la Filosofía Clínica como su capacidad para 

fomentar una comprensión profunda y renovada de la propia 

singularidad. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

71 

La encuesta fue diseñada con preguntas tanto cerradas que exploran 

las percepciones de los participantes sobre la utilidad y efectividad 

de la Filosofía Clínica como herramienta para abordar su propia 

singularidad y replantear problemas filosóficos o existenciales y un 

análisis de sentimiento para valorar el grado de interés/aplicación 

que tendría en el área de Filosofía, de cara a la docencia en esta 

misma especialidad. Para analizar los resultados de la encuesta, se 

llevó a cabo un procesamiento estadístico de los datos obtenidos en 

las preguntas cerradas. Esto incluyó el cálculo de medias y 

desviaciones estándar para evaluar las respuestas sobre la percepción 

de efectividad de la Filosofía Clínica en el desarrollo de la 

autocomprensión y en la promoción de una visión innovadora ante 

dilemas personales y existenciales. 

 

Metodología 

 

El sistema educativo contemporáneo requiere estrategias que 

fomenten la personalización del aprendizaje, el pensamiento crítico 

y el desarrollo integral de los estudiantes. En este contexto, la 

Filosofía Clínica, un enfoque centrado en el individuo y en el análisis 

reflexivo, ofrece una perspectiva prometedora. No obstante, su 

integración en entornos educativos masivos plantea preguntas sobre 

viabilidad, recursos y formación docente.  

Esta investigación empleó un enfoque cuantitativo y cualitativo 

basado en la observación y la recopilación de datos y análisis de 

sentimiento de forma anonimizada, durante un taller dirigido a 50 

educadores, estudiantes del Máster de Profesorado de Secundaria y 

Formación Profesional de la especialidad de Filosofía. Este grupo 

fue considerado relevante para explorar la aplicabilidad de la 

Filosofía Clínica en el contexto educativo, dado que estos futuros 

profesores desempeñarán un papel central en la implementación de 

enfoques personalizados en el aula. Los participantes respondieron a 

un cuestionario diseñado a tales efectos para evaluar: 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

72 

 

● Conocimiento previo sobre la Filosofía Clínica. 

● Interés en aprender sobre el enfoque. 

● Percepciones de su aplicabilidad en el aula. 

● Identificación de barreras y propuestas de mejora. 

 

Procedimientos 

 

El estudio se organizó en dos etapas: 

- Taller formativo: Los participantes asistieron a sesiones prácticas 

en las que exploraron los principios de la Filosofía Clínica, 

incluyendo los conceptos de singularidad y estructura de 

pensamiento. Durante las sesiones, se fomentó la reflexión sobre 

cómo aplicar estos conceptos en el aula. 

- Encuesta posterior: Tras el taller, los participantes respondieron a 

un cuestionario diseñado para evaluar: 

● Su conocimiento previo sobre la Filosofía Clínica. 

● El interés en aprender más sobre esta metodología. 

● Las percepciones sobre su aplicabilidad en entornos 

educativos. 

● Barreras identificadas para su implementación. 

El análisis de las respuestas se reforzó con un cálculo estimado de 

respaldo y aceptación lo que permitió evaluar la viabilidad de este 

enfoque en contextos educativos más amplios. 

 

Resultados 

 

El análisis de los talleres realizados con educadores revela varios 

hallazgos significativos. En primer lugar, se detectó un 

desconocimiento generalizado sobre la Filosofía Clínica en 

contextos educativos, ya que el 90% de los participantes indicó que 

no tenía conocimientos previos en esta metodología. Sin embargo, a 

pesar de esta falta de familiaridad, el 85% de los asistentes manifestó 

un alto interés en aprender más y explorar la posibilidad de aplicarlo 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

73 

en sus aulas. En términos de aplicabilidad, el 78% de los educadores 

consideró que la Filosofía Clínica tiene un gran potencial para 

personalizar el aprendizaje y atender mejor las necesidades 

individuales de los estudiantes. Además, muchos destacaron su 

utilidad en la resolución de conflictos, al facilitar el diálogo y la 

reflexión en el entorno educativo. 

No obstante, los participantes identificaron importantes barreras para 

su implementación. Una de las principales limitaciones señaladas 

fue la falta de formación especializada; el 72% de los docentes indicó 

que carece de las herramientas y conocimientos necesarios para 

aplicar este enfoque de manera efectiva. Otra dificultad destacada 

fue la carencia de tiempo y recursos en contextos educativos con 

clases numerosas, lo que podría dificultar la atención personalizada 

que este método requiere. 

 

 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

74 

 

El análisis representado en la gráfica muestra un desglose de 

palabras clave positivas asociadas a las respuestas de 50 

participantes, reflejando cómo perciben la Filosofía Clínica en la 

educación. Las palabras clave más frecuentemente asociadas a las 

respuestas incluyen "mejorar", "herramienta útil", "adaptar", "gran 

potencial" y "definitivamente".  

-"Mejorar" como la palabra clave predominante: La mayoría de los 

participantes asocian el enfoque de la Filosofía Clínica con mejoras 

en el ámbito educativo, indicando una percepción generalizada de 

que este enfoque tiene un impacto positivo en las prácticas 

pedagógicas. Esto sugiere que los participantes ven la Filosofía 

Clínica como un medio efectivo para optimizar los procesos de 

enseñanza y aprendizaje. 

-"Herramienta útil" y "adaptar" con altas frecuencias: Estas palabras 

destacan la percepción de que la Filosofía Clínica no solo es práctica, 

sino también adaptable a diversos contextos educativos. Esto 

refuerza la idea de que, si se acompaña de la formación adecuada, 

podría integrarse eficazmente en los entornos educativos existentes, 

ajustándose a las necesidades específicas de los estudiantes y 

profesores. 

-"Gran potencial" como concepto central: La frecuencia de este 

término refleja el reconocimiento del enfoque como una 

metodología con perspectivas prometedoras, tanto para mejorar el 

aprendizaje como para promover habilidades críticas y reflexivas en 

los estudiantes. 

-"Definitivamente" con menor peso relativo: Aunque menos 

frecuente, el uso de esta palabra sugiere que un subconjunto de los 

participantes está absolutamente convencido del valor del enfoque, 

lo que podría interpretarse como un grupo que ya está listo para 

explorar su implementación sin necesidad de mayor evidencia. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

75 

 
En esta otra figura, se muestra una estimación del apoyo a la 

Filosofía Clínica basada en las respuestas de 50 participantes, 

dividiéndose en dos grupos principales: aquellos que la apoyan 

(36.1%) y aquellos que no la apoyan (63.9%).  

El bajo nivel de apoyo, representado por el 36.1%, sugiere que sólo 

un tercio de los participantes considera que la Filosofía Clínica tiene 

mérito o potencial para ser aplicada en el aula. Esto podría deberse 

al desconocimiento generalizado del enfoque, a la percepción de que 

su implementación es compleja, o a la falta de recursos y formación 

especializada necesarios para aplicarlo de manera efectiva. Por otro 

lado, el 63.9% de los participantes, que constituye la mayoría, no 

apoya la idea de aplicar este enfoque, lo que refleja escepticismo o 

reservas importantes. Este rechazo podría estar vinculado a 

preocupaciones prácticas relacionadas con la adaptabilidad del 

método en aulas numerosas, el tiempo que requiere su 

implementación o la percepción de que no está enfocado hacia las 

prioridades actuales del sistema educativo. 

Asimismo, este resultado podría estar influenciado por el margen de 

error presente en la extrapolación de los datos y por la naturaleza 

exploratoria del estudio. Un análisis más profundo, que incluya 

información detallada sobre las razones específicas de la falta de 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

76 

 

apoyo inicial, sería esencial para comprender mejor estos resultados 

y sus implicaciones. Además, dado que la Filosofía Clínica es un 

enfoque poco conocido es probable que muchos de los participantes 

necesiten más formación o ejemplos prácticos que demuestren su 

efectividad en contextos reales. Esto sugiere que la ratio podría no 

ser concluyente, sino más bien una indicación de la necesidad de 

proporcionar mayor información, capacitación y recursos que 

respalden la viabilidad del enfoque en el ámbito educativo. 

 

Discusión 

 

La Filosofía Clínica, con su énfasis en la reflexión individual y el 

análisis crítico, muestra un potencial significativo para transformar 

las prácticas educativas. Su capacidad para personalizar el 

aprendizaje podría facilitar una educación más significativa, 

adaptada a las necesidades y perspectivas únicas de cada estudiante. 

Asimismo, este enfoque promueve habilidades críticas y reflexivas, 

esenciales para la resolución de problemas y el desarrollo integral de 

los estudiantes. También destaca su utilidad para mejorar la 

comunicación entre docentes y alumnos, lo que puede fortalecer la 

empatía y las relaciones dentro del aula. 

Una de las principales limitaciones señaladas por los participantes es 

la falta de formación especializada. Al no estar familiarizados con 

los fundamentos de la Filosofía Clínica, muchos docentes enfrentan 

dificultades para adaptar este enfoque a las dinámicas del aula. Este 

problema se agrava en sistemas educativos que priorizan 

metodologías estandarizadas, dejando poco espacio para enfoques 

reflexivos y personalizados. Por ejemplo, un docente que trabaja con 

grupos numerosos puede no disponer del tiempo o los recursos 

necesarios para atender la singularidad de cada estudiante, una de las 

piedras angulares de la Filosofía Clínica. 

Otra barrera significativa es la rigidez de los currículos escolares, 

que a menudo están diseñados para cumplir con estándares 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

77 

cuantitativos y no promueven actividades reflexivas o filosóficas. 

Esta estructura limita la posibilidad de integrar metodologías como 

la Filosofía Clínica, que requieren un enfoque más flexible y 

centrado en el proceso. 

A pesar de estos desafíos, existen estrategias prometedoras que 

podrían facilitar la implementación de la Filosofía Clínica en el 

ámbito educativo. Programas piloto en grupos reducidos, por 

ejemplo, permitirían explorar su impacto en un entorno controlado, 

evaluando su efectividad antes de ampliarlo a mayor escala. 

Además, incluir módulos específicos sobre Filosofía Clínica en los 

programas de formación docente, podría dotar a los futuros 

educadores de herramientas prácticas para aplicar este enfoque en 

sus aulas. 

Conclusiones 

La Filosofía Clínica representa una herramienta valiosa para innovar 

en el ámbito educativo, con un notable potencial para personalizar el 

aprendizaje, desarrollar habilidades críticas y mejorar las dinámicas 

de aula. Sin embargo, su implementación efectiva requerirá superar 

barreras significativas relacionadas con la formación docente, la 

disponibilidad de recursos y la flexibilidad curricular. 

Asimismo, sería de vital importancia, reducir el tamaño de las clases 

para facilitar la atención individualizada, así como diseñar 

programas de formación especializada que doten a los docentes de 

las herramientas necesarias para su aplicación. Los currículos 

también deben adaptarse para incorporar objetivos centrados en el 

desarrollo de habilidades emocionales y críticas, basados en los 

principios de la Filosofía Clínica. Finalmente, es esencial fomentar 

una cultura educativa que valore tanto el proceso de aprendizaje 

como el desarrollo integral del estudiante, más allá de los resultados 

cuantitativos. 

Aunque persisten desafíos importantes, la Filosofía Clínica tiene el 

potencial de contribuir significativamente a una educación más 

humanista, reflexiva y centrada en el individuo, especialmente en 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

78 

 

contextos que prioricen la individualización y el bienestar del 

estudiante. Su implementación podría marcar un cambio profundo 

en la manera en que entendemos y practicamos la enseñanza, 

abriendo nuevas posibilidades para la innovación educativa. 

 

 

Bibliografía 

 

CARUZO, Miguel Angelo. Introdução à Filosofia Clínica. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2021. 

FONTOURA, F. Antipsiquiatria: um ensaio crítico a partir da 

Filosofía Clínica. Porto Alegre: Ed. do Autor, 2023. 

Exames Categoriais em Filosofía Clínica: fundamentos 

filosóficos e prática. Série: Escafandrista Filosófico. Porto 

Alegre/RS: Ed. do Autor, 2024. 

O Ser Terapeuta em Filosofía Clínica. Porto Alegre/RS: Ed. do 

Autor, 2023. 

HADOT, Pierre. Exercícios espirituais e Filosofía antiga. São 

Paulo: É Realizações, 2014. 

Ejercicios Espirituales y Filosofía Antigua. Madrid: Siruela, 

2006. 

MEYER, Ildo. Visita de médico: uma aproximação entre filosofia 

clínica e medicina. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 

PACKTER, Lúcio. Ana e o Dr. Finkelstein. Florianópolis: 

Garapuvu, 2003. 

Armadilhas Conceituais. Florianópolis: Garapuvu, 2003. 

Aspectos Matematizáveis em Clínica. Florianópolis: Garapuvu, 

2003. 

Buscas: Caminhos Existenciais. Florianópolis: Garapuvu, 2004. 

Caderno A. Porto Alegre/RS: Ed. do Autor, 1994. 

Cadernos de filosofia clínica. Porto Alegre: Instituto Packter, 

s/d. 

Caderno S. Porto Alegre/RS: Ed. do Autor, 1994. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

79 

Filosofia Clínica: A filosofia no hospital e no consultório. São 

Paulo: All Print Editora, 2008. 

Filosofia Clínica: Propedêutica. Florianópolis: Garapuvu, 

2001. 

Passeando pela vida. Florianópolis/SC: Garapuvu, 1999. 

Semiose: aspectos traduzíveis em clínica. Fortaleza: Gráfica e 

Editora Fortaleza, 2002. 

STRASSBURGER, Hélio. A palavra fora de si: Anotações de 

Filosofía Clínica e Linguagem. 1 ed. Porto Alegre: Multifoco, 2017. 

Filosofía Clínica: anotações e reflexões de um consultório. 

Porto Alegre: Sulina, 2021. 

Filosofía Clínica: Diálogos com a lógica dos excessos. Rio de 

Janeiro: E-Papers, 2009. 

Filosofía Clínica e discurso existencial. Revista Sílex. Vol. 12 - 

enero-diciembre 2022. pp. 126-142. https://doi.org/10.53870/ 

silex.2022121.  

Filosofía Clínica e literatura: conversações. Porto Alegre: 

Sulina, 2023. 

Filosofía Clínica: poéticas da singularidade. Rio de Janeiro: E-

Papers, 2007. 

Pérolas imperfeitas: apontamentos sobre as lógicas do 

improvável. Porto Alegre: Sulina, 2012. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. São Paulo: 

Nova Cultural, 1999. 

 

 

 

 

  



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

80 

 

   

 

  

 



DOI: https://doi.org/10.12795/HASER/2026.i17.03 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 
© Universidad de Sevilla, 2026 

ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR:  

A MODEL FOR CONSTRUCTING A SOCRATIC DIALOGUE FOR AI 

SYSTEMS 

 

EL FILÓSOFO-CONSULTOR ARTIFICIAL: 

UN PROGRAMA PARA CONSTRUIR UN DIÁLOGO SOCRÁTICO 

MEDIANTE SISTEMAS DE INTELIGENCIA ARTIFICIAL 

 

SERGEY BORISOV 

South Ural State Humanitarian and Pedagogical University 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0335-4405 

borisovsv69@mail.ru 

 

 
RECIBIDO: 31 DE AGOSTO DE 2024 

ACEPTADO: 3 DE DICIEMBRE DE 2024 

 

Abstract. This article serves as a guide for AI trainers on teaching AI systems to 

conduct Socratic dialogue. The artificial philosopher-counselor is designed 

exclusively to understand the client in all their uniqueness, without any biases or 

preferences that even the most authoritative human philosopher-counselor might 

possess. It is crucial that the AI acts as a leader, not a follower. We present a 

general algorithm for conducting Socratic dialogue, which can be expanded and 

adapted with additional data as needed. Our model focuses on analyzing speech 

utterances (texts) to grasp the distinctive features of the speaker’s thinking and 

worldview (person), while also aiding the speaker in critically examining their 

own thought patterns (critical thinking) and understanding the nuances of their 

worldview (hermeneutics). During the dialogue, it is essential to balance two key 

stages: the critical stage, which involves examining underlying assumptions 

(working with presuppositions), and the hermeneutic stage, which aims to achieve 

a deeper understanding of the speaker’s worldview. These attitudes cannot be 

applied simultaneously, but a thoughtful integration of both is vital for effective 

Socratic dialogue. Given the limitations of AI capabilities, it is important to ensure 

that all fundamental conditions for conducting philosophical dialogue are carefully 

maintained. 

Keywords: Socratic dialogue, critical thinking, hermeneutics, questioning, 

presuppositions, interpretation 

https://orcid.org/0000-0003-0335-4405


SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

82 

 

 

Resumen: Este artículo sirve como una guía para los formadores de inteligencia 

artificial (IA) sobre cómo enseñar a los sistemas de IA a llevar a cabo un diálogo 

socrático. El filósofo-consultor artificial está diseñado exclusivamente para 

comprender al cliente en toda su singularidad, sin los sesgos o preferencias que 

incluso el filósofo-consultor humano más autoritario podría tener. Es fundamental 

que la IA actúe como líder, no como seguidor. Presentamos un algoritmo general 

para llevar a cabo el diálogo socrático que puede ampliarse y adaptarse con datos 

adicionales según sea necesario. Nuestro modelo se centra en analizar las 

expresiones verbales (textos) para captar las características distintivas del 

pensamiento y la visión del mundo del hablante (persona), al tiempo que ayuda al 

hablante a examinar críticamente sus propios patrones de pensamiento 

(pensamiento crítico) y a comprender los matices de su visión del mundo 

(hermenéutica). Durante el diálogo, es esencial equilibrar dos etapas clave: la etapa 

crítica, que implica examinar los supuestos subyacentes (trabajar con 

presuposiciones), y la etapa hermenéutica, que tiene como objetivo lograr una 

comprensión más profunda de la visión del mundo del hablante. Estas actitudes no 

pueden aplicarse simultáneamente, pero una integración reflexiva de ambas es 

vital para un diálogo socrático eficaz. Dadas las limitaciones de las capacidades 

de la IA, es importante garantizar que se mantengan cuidadosamente todas las 

condiciones fundamentales para llevar a cabo un diálogo filosófico. 

Palabras clave: Diálogo socrático, pensamiento crítico, hermenéutica, 

cuestionamiento, asunciones, interpretación. 

 

 

Introduction 

 

The use of Socratic dialogue is highly effective in clarifying the 

meaning of concepts or problems that arise in situations where a 

person struggles to realize certain life goals. Through Socratic 

dialogue, individuals can reach a deeper level of thinking and a 

broader worldview by developing skills such as effective 

questioning, detecting contradictions in their own speech, mastering 

basic conceptualization, and cultivating disciplined thinking. 

Additionally, Socratic dialogue fosters easier learning and enhances 

the ability to maintain a stable emotional state. 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

83 

Given the rapid pace of AI development, it is now possible to create 

an artificial philosopher-counselor that engages with clients 

according to the principles of Socratic dialogue. This artificial 

philosopher-counselor communicates without any biases or 

prejudices – qualities inherent even in the most authoritative human 

philosopher-counselors. The AI’s sole focus is on understanding the 

client in all their uniqueness. An important guiding principle for the 

AI is learning through teaching, which will greatly benefit the client 

by expanding their opportunities for self-knowledge. 

Testing of current AI systems has revealed significant shortcomings: 

(1) they are not trained to incorporate arguments discovered during 

the dialogue within the original context; (2) they lack training to 

apply logical analysis to evaluate the dialogue process itself; and (3) 

they do not integrate their dialogue skills into a cohesive, guided 

counseling process.1 It is crucial that the AI functions as a facilitator 

rather than a follower. 

The database we propose is designed for AI trainers who can prepare 

an AI system to act as an individual philosopher-counselor using 

Socratic dialogue techniques in a text-based format. The database 

includes a general algorithm for developing Socratic dialogue, which 

can be enriched and adapted with additional data. Specialists can use 

the database to train the AI system to recognize and differentiate the 

proposed dialogue blocks, enabling it to conduct a meaningful 

dialogue by asking questions and responding to the interlocutor. This 

requires labeling the data appropriately for AI training. After the data 

is entered, the expert must assess the performance of the neural 

network. If errors or inaccuracies are found, adjustments should be 

made and the training repeated to ensure the system delivers useful 

questions, reliable answers, complete and accurate information, and 

ethical interactions. 
                                                           
1 ARKOUDAS, Konstantine: “GPT-4 Can’t Reason”, available in 

https://www.preprints.org/manuscript/202308.0148/v1 (last access August 30, 

2024) 

https://www.preprints.org/manuscript/202308.0148/v1


SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

84 

 

Socratic dialogue 

 

Socratic dialogue involves engaging with speech utterances (texts) 

to understand the distinctive features of the speaker’s thinking and 

worldview (person). It also helps the speaker to develop critical 

reflection on their thinking attitudes (critical thinking) and to gain a 

deeper understanding of the unique aspects of their worldview 

(hermeneutics). 
  

 

Figure 1. Model for the development of Socratic dialogue 

 

Hermeneutics of the subject

- archaeology of the subject (why?) (reason);

- teleology of the subject (why?) (purpose);

- eschatology of the subject (for what?) (meaning). 

Identification of intentional presupposotions

- intention;

- obstacle;

- resistance;

- protest;

- paradigm.

Hermeneutics of text (interpretation)

- semantic plan (notion, concept, symbol);

- reflective plan (dark place, new understanding);

- existential plan (expression of aspirations and 
desires). 

Identificatio of speech and logical 
presuppositions

- modality, relation;

- juxtapositions;

- contrapositions;

- false choice;

- question as an answer;

- predicates of awareness;

- evaluative judgments. 

The development of 
Socratic dialogue

Person 

Text 

H
er

m
en

eu
ti

c
s 

C
ri

ti
ca

l 
th

in
k

in
g

 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

85 

Since a person’s external speech is often automatic, it does not 

always accurately reflect what they are truly thinking. First, some 

statements may not express any concrete thought at all but instead 

reveal manifestations of their emotional state. Second, people often 

use speech to disguise or conceal their true thoughts about 

themselves, others, or situations, sometimes unwittingly misleading 

both themselves and others. Therefore, the philosopher-counselor’s 

task is twofold: to help the interlocutor analyze their speech 

utterances to uncover hidden thoughts or meanings masked by 

external speech, and to assist in synthesizing thinking based on key 

notions and concepts that are meaningful to the interlocutor. 

This philosophical practice proves effective both for clarifying the 

meaning of concepts used in speech and for elucidating problems 

arising in situations that hinder a person’s ability to achieve life 

goals. By revealing the automatisms of emotions, speech, and 

actions, individuals can reach a deeper level of thought and 

worldview. This is achieved through the skills of asking precise 

questions, detecting contradictions in their own and others’ speech, 

and mastering fundamental skills in conceptualization and 

disciplined thinking. Socratic dialogue also helps distinguish 

viewpoints and opinions from personal beliefs, creating an easier 

path to learning. Moreover, it fosters the ability to maintain a stable 

emotional state. 

Thus, Socratic dialogue offers opportunities to analyze speech 

utterances for presuppositions (belief systems), uncover hidden 

meanings, and synthesize thinking based on concepts, images, and 

symbols. Through this process, Socratic dialogue addresses two 

fundamental questions: how to think and how to be. Its central 

attitude is one of conscious ignorance. 

The famous Socratic dictum, “I know that I know nothing,” finds its 

continuation in the dialogue – this is why Socrates asks questions 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

86 

 

rather than providing answers.2 Following St. Augustine and 

Descartes, radical doubt enables self-reflection and questioning of 

one’s beliefs: I am the questioner = I am the doubter. Thus, “Socrates 

the critic has inspired skeptics”.3 

The truth of beliefs is tested through logic, which allows one to step 

outside oneself and adopt the perspective of an external observer of 

one’s thoughts and speech. According to Plato’s Socrates, the 

capacity for self-awareness and conceptual clarification emerges 

through the course of dialogue.4 

 

 

Concept (notion) 

 

The definition of concepts plays a central role in Socratic dialogue. 

The search for the true meaning of concepts is what distinguishes 

Socratic dialogue from sophistic dialogue. Unlike Socratic dialogue, 

sophistic dialogue does not aim to discover objective truth, as 

sophists consider the speaker (person) to be the measure of all things. 

In contrast, Socratic dialogue seeks to find a universal definition of 

a concept – its absolute meaning. A concept serves to differentiate 
                                                           
2 For more information on the specifics of Socratic questioning, see: BENSON, 

Hugh: “Socratic Method”, in Morrison, Donald (ed.): The Cambridge Companion 

to Socrates, Cambridge, Cambridge University Press, 2010, pp. 179-200; BETT, 

Richard: “Socratic Ignorance”, in Morrison, Donald (ed.): The Cambridge 

Companion to Socrates, Cambridge, Cambridge University Press, 2010, pp. 215-

236; DORION, Louis-André: “The Rise and Fall of the Socratic Problem”, in 

Morrison, Donald (ed.): The Cambridge Companion to Socrates, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2010, pp. 1-23. 
3 BETT, Richard: “Socrates and Skepticism”, in Ahbel-Rappe, Sara & Kamtekar, 

Rachana (eds.): A Companion to Socrates, Oxford, Wiley-Blackwell, 2006, p. 298. 
4 See: MATTHEWS, Gareth: “The Epistemology and Metaphysics of Socrates”, 

in Fine, Gail (ed.): The Oxford Handbook of Plato, Oxford, Oxford University 

Press, 2019, pp. 379-402; ROWE, Christopher: “Socrates in Plato's Dialogues”, in 

Ahbel-Rappe, Sara & Kamtekar, Rachana (eds.): A Companion to Socrates, 

Oxford, Wiley-Blackwell, 2006, pp. 159-170. 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

87 

objects within one set from those in another, generalize objects 

within sets, and express the substance or essence of things. How is a 

concept formed? The process follows this algorithm: 

1) Analyze the previous concept, image, or symbol. 

2) Abstract by selecting relevant features. 

3) Compare these features, categorizing them as positive (present), 

negative (absent), essential (mandatory), or nonessential (optional). 

4) Synthesize a new concept, image, or symbol based on this 

analysis. 

 

 

Logic 

 

Logic represents a distancing from the self that transcends the factual 

in order to grasp the general and conceptual (pure reason). According 

to Hegel, logic enables us to discover: 

1) In nature: modes of organization, structures, and forms. 

2) In the human being: subjectivity and its social objectifications 

manifest in law (constraints – what I can and cannot do), morality 

(freedom – what I should and should not do), and ethics (will – what 

I strive for and what I avoid). 

3) In spirit: the World Soul expressed through art, religion, and 

philosophy.5 

The distinctive feature of the dialogical logic in the Socratic method 

is its constant alternation between two modes of thought: first, the 

search for similarities between things that initially appear different; 

second, the discovery of differences between things that at first seem 

                                                           
5 See: HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Hegel's Science of Logic, Allen & 

Unwin, 1969; WHITE, Nicholas: “Socrates in Hegel and Others”, in Ahbel-Rappe, 

Sara & Kamtekar, Rachana (eds.): A Companion to Socrates, Oxford, Wiley-

Blackwell, 2006, pp. 368-385. 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

88 

 

the same. This alternating process characterizes the dynamic, back-

and-forth rhythm of Socratic analysis.6 

The rules of Socratic conversation are as follows: 

1) Seek the truth; do not strive to win an argument. 

2) Study people, not just their judgments. 

3) Evaluate arguments on their merits, regardless of who presents 

them. 

4) Speak directly and only say what you truly think. 

5) Apply the principle of ‘one witness’ – treat your interlocutor as a 

judge assessing your testimony (judgments). 

6) Adhere to the principle of trust. 

7) Do not take offense or insult the other person. 

 

Two questions: how to think and how to be? 

 
Figure 2. The relationship between the epistemological and ontological aspects of 

Socratic dialogue 

                                                           
6 FARNSWORTH, Ward: The Socratic Method: A Practitioner's Handbook, 

Boston, Mass.: Godine, 2021, p. 127. 

Wondering (that 
which raises 
questions)

Doubt (critical 
examination of 

beliefs)

Self-awareness 
in a borderline 
situation (that 
which raises 

questions about 
the self)

Search for 
communication 
(what I am to 

the Other)

Viewing oneself 
from the Other's 

perspective 
(raises 

wondering)



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

89 

According to Plato, the essence of Socratic dialogue lies in two key 

processes: elenchos (testing, posing challenging questions, and 

seeking contradictions) and maieutike (self-transformation through 

acquiring new knowledge and experience).7 These are achieved 

through philosophical questioning, which also reflects a unique 

emotional state. Managing emotions during Socratic dialogue is as 

important as addressing thoughts, as emotions directly reveal a 

person’s state of mind throughout the conversation. 

The Socratic method holds that people should not be separated from 

their views. This therapeutic stance means that along with the 

statement, the individual who made it is always subject to 

examination. If the interlocutor proves inconsistent, the problem lies 

with the interlocutor, not with the statement itself. The dialogue is 

conducted based on premises borrowed – even if erroneous –from 

the opponent. 

There are beliefs people openly express and others they silently hold. 

Meaningful progress in conversation cannot occur until both are 

brought to light. Therefore, one of the Socratic questioner’s roles is 

to encourage honesty. While sincerely expressed opinions will be 

challenged and tested, the person presenting them will not be 

condemned. 

 

 

Philosophical questioning 

 

The ability to ask questions is the fundamental requirement for 

conducting a Socratic dialogue. To ensure that questioning 

effectively advances the conversation and opens new avenues for 

                                                           
7 Ibid, p. 93. See also: BURNYEAT, Myles: “Socratic Midwifery, Platonic 

Inspiration”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 24, 1977, pp. 7-16; 

LEE, Mi-Kyoung: “The Theaetetus”, in Fine, Gail (ed.): The Oxford Handbook of 

Plato, Oxford, Oxford University Press, 2019, pp. 260-285. 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

90 

 

exploration, it is essential to have a clear understanding of the 

different types of questions. These include:  

1) Closed questions, which elicit yes or no answers. 

2) Open questions, which allow for free-form responses. 

3) Rhetorical questions, which are essentially categorical statements 

that do not require an answer but reveal the speaker’s beliefs. 

 
Categories 

(according 

to Aristotle, 

Kant)8 

Questions Answers Examples 

Substance 

(essence) 

Who? What? Singular 

judgment (who 

or what is) 

This is Ivan. 

This is a table. 

Quality 

(Property: 

Reality, 

Negation, 

Limitation) 

Which one?  

What kind? 

Affirmative 

(such properties 

exist) or negative 

(such properties 

do not exist) 

A table is a piece of 

furniture with a raised 

horizontal surface. A 

table is not a piece of 

upholstered furniture. 

Quantity 

(Unity, 

Plurality, 

Totality) 

How many?  

 

General (all) or 

private (some) 

judgments 

All tables are pieces of 

furniture. Some tables 

have built-in drawers. 

Place Where? Judgments of 

localization and 

concretization 

The table is in the 

kitchen. We gathered 

around the dining table at 

three o’clock. 

Time When? Temporal 

judgments 

The meeting was 

yesterday. The event 

happens every Monday. 

Relation 

(Inherence, 

How?  

How so? 

Hypothetical (if-

then) and 

When you wash your 

hands, and then sit down 

                                                           
8 THOMASSON, Amie: “Categories”, in Zalta, Edward (ed.): The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy, Stanford, Metaphysics Research Lab, Stanford 

University, 2019, available in 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/categories/ (last access 

August 30, 2024). 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/categories/


ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

91 

Accident, 

Reciprocity) 

categorical 

(obligation) 

judgments 

at the table. You must 

wash your hands before 

sitting down. 

Modality 

(Possibility, 

Existence, 

Necessity) 

How?  

In what 

way? 

Judgments of 

possibility, 

existence and 

necessity 

Maybe I will sit at the 

table. I am sitting at the 

table. I need to sit at the 

table. 

Causality 

and 

Dependence 

(Cause and 

Effect)  

Why?  

For what 

purpose? 

Judgments about 

cause or purpose 

The table is here because 

it was brought. The table 

is here to be dined at. 

 

In philosophical dialogue, the question ‘why’ should be used 

sparingly. First, it can prompt the interlocutor to become defensive 

or feel accused, as they may interpret the question as a challenge. 

Second, overusing ‘why’ can steer the conversation away from self-

knowledge toward abstract theorizing. 

 

 

A special emotional state 

 

According to Aristotle, the conclusion of a practical syllogism – an 

inference related to action – is necessarily compelled.9 In such a 

syllogism, the major premise invokes an ‘ought to’ action, and the 

minor premise represents a particular instance of that action. The 

conclusion is the action itself that the major premise necessitates.10 

Notably, in everyday practical syllogisms, this conclusion also 

carries an emotional component. 

                                                           
9 PRACTICAL SYLLOGISM: in Sparknotes: Nicomachean Ethics terms, 

available in https://www.sparknotes.com/philosophy/ethics/characters/ (last 

access August 30, 2024). 
10 BLACKBURN, Simon: “Syllogism”, in Blackburn, Simon (ed.): The Oxford 

Dictionary of Philosophy, Oxford, Oxford University Press, 2016, p. 425. 

https://www.sparknotes.com/philosophy/ethics/characters/


SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

92 

 

In the Logic-Based Therapy (LBT) approach developed by E. 

Cohen, practical syllogisms are used to analyze emotional reactions 

through intentional objects (O) within a person’s belief system that 

trigger strong emotions (R), where R represents the intensity of the 

emotional response.11 
 

The interlocutor’s reasoning can be structured as follows: 

Major premise: Belief system (If O, then R) 

Minor premise: Event (O) 

Conclusion: Emotional consequences (Therefore, R) 
 

During Socratic dialogue, questions target the major premise to 

uncover the underlying intentional presuppositions. If these beliefs 

withstand critical questioning, the person achieves better 

understanding of their attitudes. If not, the false ideas within the 

major premise can be reconsidered. 

Irrational false beliefs – considered ‘emotional poisons’ – can be 

countered by virtues, which serve as moral antidotes.12 The focus is 

not on the cause of the problem but on the emotional state the 

problem generates. Individuals should master their moods and take 

responsibility for their emotional responses. This approach 

facilitates a therapeutic placebo effect characterized by: 

1) Positive expectations and hope. 

2) Establishing an open, trusting relationship with the world. 

3) Adopting a virtuous and conscious way of life. 

The table below shows which false beliefs can be opposed to which 

virtues. By identifying false beliefs in the major premises of practical 

syllogisms during Socratic dialogue, the interlocutor’s thinking can 

                                                           
11 See: COHEN, Elliot: Critical Thinking Unleashed, Landham, MD: Rowman & 

Littlefield, 2009. 
12 See: COHEN, Elliot: The New Rational Therapy: Thinking Your Way to 

Serenity, Success, and Profound Happiness, Landham, MD: Rowman & 

Littlefield, 2006. 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

93 

be guided toward comprehending their situation from the standpoint 

of the corresponding virtue. 

 

Emotional poison (irrational 

belief) 

Moral antidote (virtue) 

Life is dangerous (idealized 

expectation: I should be perfect, and 

life punishes me for my mistakes) 

Life is safe (realistic acceptance: I am 

human, striving for ideals, and life 

teaches me to learn from mistakes) 

Hostility of the world (damnation) Openness to the world (respect) 

Conformism (jumping on the 

bandwagon) 

Authenticity 

Egocentrism Empathy 

Manipulation Empowerment of others 

Intolerance Self-control 

Hasty conclusions Evidence-based thinking 

Indifference Involvement 

 

This table illustrates how false beliefs, which generate unhealthy 

emotional responses, can be counteracted by cultivating 

corresponding virtues. In Socratic dialogue and therapeutic practice, 

guiding interlocutors to recognize these connections supports more 

balanced emotional well-being and clearer thinking. 

 

 

Critical thinking (identifying presuppositions) 

 

The critical stage of dialogue involves working with 

presuppositions. Through questioning, the goal is to identify and 

clarify both intentional and logical presuppositions. The principle of 

logical censorship applies here, meaning the dialogue demands 

consistency, objectivity, brevity, and relevance in judgments. 

A presupposition is the implicit, prior knowledge on which a speaker 

relies in an utterance. This knowledge may be general (common 

understanding of the world), specific (such as professional 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

94 

 

expertise), or habitual speech patterns (stable word connections in 

sentences). Presuppositions establish the context of an utterance. 

When this context is grasped, the presupposition becomes 

understandable. Presuppositions are typically personal and 

individual, yet they claim universal meaning. Usually, they go 

unreflected upon during speech because they underpin 

communication and support argumentation – they are, in a sense, the 

shadow side of speech. 

Speech presuppositions can be detected through the modality of 

verbs (e.g., ought, must, can, want), adjectives and adverbs that 

express attitudes toward the object of speech. Additionally, 

rhetorical questions, shaped by the questioner’s belief system, 

indicate presuppositions. Logical presuppositions include: 

1) Juxtapositions: judgments based on conditional forms such as if..., 

then..., as soon as..., then..., or when..., then… etc. 

2) Contrapositions: judgments framed with comparative forms such 

as the more..., the more..., so much..., how much... etc. 

3) Statements containing false choices (e.g., “To be home at nine! 

Deal?”).  

4) Questions framed as answers (e.g., "Tell me why you like going 

to school?"). 

5) Predicates of awareness starting with phrases like you realized 

that..., you are well aware that..., you surely noticed that..., or 

anyone would agree that... etc. 

6) Evaluative judgments beginning with phrases, as it is important..., 

it is necessary..., it is strange..., it is obligatory..., or it is surprising... 

etc. 

Intentional presuppositions reflect the interlocutor’s belief system 

and general life rules, namely: 

1) The intention connected to their idea of the good. 

2) The obstacle to the good revealed during the dialogue. 

3) The resistance arising when the interlocutor cannot share their 

idea of the good. 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

95 

4) The paradigm, or the way they interpret the good. 

Socratic dialogue does not require interpreting or analyzing 

presuppositions in depth; what matters most is that changes occur 

within the interlocutor’s belief system. This enables them to consider 

previously unthinkable ideas, opening new avenues for thought, 

fostering discoveries in understanding and argumentation, as well as 

in self-awareness and self-control. 

 

 

Hermeneutics (understanding and interpretation) 

 

The hermeneutic stage of dialogue is the stage of understanding. It 

requires open-mindedness, attentive listening, open-ended 

questioning, and a deep exploration of the interlocutor’s system of 

ideas or worldview. The principle of freedom of speech – or freedom 

of self-expression – applies here. 

Hermeneutics is the art and practice of understanding and 

interpretation. True understanding demands the suspension of 

critical judgment, embodying the principle of mercy: listening to the 

interlocutor without forcing the dialogue or imposing one's own 

guiding comments. 

Although hermeneutic and critical attitudes cannot be applied 

simultaneously, a balanced combination of the two is essential for 

effective Socratic dialogue. These attitudes represent different 

approaches to developing the conversation. Critical thinking pushes 

the dialogue toward precision, brevity, and logical consistency, often 

requiring the sacrifice of the personal for the sake of the universal. 

In contrast, the hermeneutic attitude fosters deep personal 

involvement, seeking to reveal what is unique in the individual. It 

moves away from universal, impersonal truths to honor the particular 

and special aspects of each person. 

 

 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

96 

 

Hermeneutics of text (interpretation) 

 

According to Ricœur, interpretation is a long journey to the person 

through language. Mere semantic clarification remains incomplete 

until it is shown that understanding polysemantic or symbolic 

expressions becomes a moment of self-understanding. Thus, the 

semantic approach is inherently connected to the reflective one. 

However, the subject who interprets signs and thereby interprets 

themselves is no longer a detached Cogito – a disinterested, 

introspective observer. Instead, an existing person discovers that 

they are in being before they believe or control themselves.13 The 

interlocutor becomes personally engaged in the interpretation, 

deeply involved and affected by it. 

The semantic plane of interpretation involves uncovering multiple 

meanings through the interpretation of concepts, ideas, images, or 

symbols. 

The reflective plane of interpretation involves linking the 

understanding of the text – its content and speech – with self-

understanding, leading the interlocutor to ask, ‘Do I understand 

myself?’ This doubt unfolds on two levels: first, the discovery of a 

dark or unfamiliar area in one’s own interpretation, where what was 

once taken for granted now becomes questionable; second, the 

growing realization of what the interlocutor initially did not 

understand or perhaps chose to ignore at the start of the dialogue. 

The existential plane of interpretation involves the interlocutor’s 

understanding of their aspirations or life interests, along with their 

desire to pursue and satisfy these interests. 

 

 

 

                                                           
13 RICOEUR, Paul: The Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics, 

Evanston: Northwestern University Press, 1974, p. 49. 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

97 

The semantic plane of interpretation 

 

According to Ricœur, interpretation is an intellectual effort that 

involves deciphering the meaning behind the apparent meaning, 

revealing the multiple layers contained within the literal sense.14 

Dialogue should develop according to the principle of narrative 

horizontality – that is, the narrative is interpreted not through a 

vertical hierarchy of importance (important versus unimportant), but 

rather through horizontality, which uncovers the horizon of the 

narrator’s worldview. In this way, the story told (the noematic 

aspect, or features of the narration) reveals the qualities of the 

narrator (the noetic aspect, or features of personality) because the 

narrator prioritizes their own worldview horizon. 

Allegories play a crucial role in Socratic dialogue. An allegory is a 

means of making the abstract concrete and the concrete abstract; it 

is the representation of ideas through imagery. Allegory can reveal 

the absurdity of being certain about something because a concrete 

image can point to a hidden or deeper idea. It helps us understand 

that hidden idea by allowing us to literally ‘see’ it through the image. 

Moreover, the dialogue facilitator can ‘mirror back’ to the 

interlocutor the problematic attitudes and language they express. 

While the context may shift, the same words, reasoning, and 

emotions used by the interlocutor are reflected. This confrontation 

with absurdity encourages the interlocutor to reconsider the validity 

and quality of their argumentation. 

 

The reflective plan of interpretation 

 

According to Ricœur, reflection is the process of appropriating our 

effort to exist and our desire to be through the works that testify to 

                                                           
14 Ibid, p. 51. 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

98 

 

this effort and desire.15 In the context of Socratic dialogue, this work 

takes the form of the speaker’s narrative. Engrossed in their story, 

the narrator often overlooks paradoxes embedded within the 

narrative, skipping over them as the story unfolds. It is essential for 

the facilitator of the Socratic dialogue to draw the speaker’s attention 

to these paradoxical moments. 

A paradox challenges thinking by revealing the complexity of the 

world and the incomprehensibility of reality. It highlights the limits 

of belief and teaches humility and moderation. Paradox also trains 

intuition and fosters thinking through uncertainty. It provides a 

unique pleasure – the pleasure of loss – where disrupting cognitive 

stability becomes not a problem but an enjoyable realization of one’s 

ignorance. However, the narrator’s reaction to a discovered paradox 

may be ambivalent, ranging from surprise, joy, and openness to 

paralysis of the will. A well-conducted Socratic dialogue clarifies 

that paradox is not a dead end but an open door to self-discovery. 

During Socratic dialogue, when a paradox is encountered, one 

should be able – using the terminology of E. Spinelli – to transform 

a dissonance conflict into a consonance conflict.16 A dissonance 

conflict is the negative experience of inconsistency, where reality 

clashes with one’s habitual worldview, often closing off or blocking 

thought. In contrast, a consonance conflict is the positive experience 

of uncovering unforeseen, unexpected insights through the collision 

with reality, which opens and awakens thought. 

 

The existential plane of interpretation 

 

According to J. Lacan, the subject does not so much speak as appears 

or ‘shows up’ in conversation.17 Existence is defined by desire and 

                                                           
15 Ibid, p. 58. 
16 SPINELLI, Ernesto: Existential Therapy: The Relational World, London: Sage 

Publications Ltd, 2014, p. 145. 
17 See: BUCHAN, Mark: “Lacan and Socrates”, in Ahbel-Rappe, Sara & 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

99 

effort: effort represents positive energy and dynamism, while desire 

points to lack and need. In Socratic dialogue, the challenge of 

reflection must transcend itself by engaging with the problematics of 

existence, since reflection always occurs within and through 

interpretation. Desire serves as the foundation of meaning and 

reflection, revealed through the decoding of desire’s underlying 

strategies or ‘tricks’. There is no independent existence of desire 

outside interpretation; desire is always interpreted. While we can 

discuss the mysteries or riddles of consciousness, it remains 

ultimately elusive and beyond grasp as a standalone entity. 

Consequently, the existential plane of dialogue presupposes the 

expansion of the interlocutor’s self-knowledge through a clearer 

understanding of the motives underlying their judgments and 

actions. This represents the deepest level of understanding, 

accessible only through introspection. Socratic dialogue facilitates 

the interlocutor’s attainment of such profound self-awareness. 

 

 

Hermeneutics of the subject 

 

According to Ricœur, it is through interpretation that the Cogito 

discovers behind itself what might be called the archaeology of the 

subject. Psychoanalysis reveals existence as the existence of desire, 

discovered primarily within this archaeology of the subject. In 

contrast, other hermeneutic approaches, such as the hermeneutics of 

the phenomenology of spirit, locate the source of meaning not 

behind the subject but in front of it. This perspective is known as the 

hermeneutics of prophetic consciousness. Thus, the teleology of the 

subject stands opposed to its archaeology.18 

                                                           

Kamtekar, Rachana (eds.): A Companion to Socrates, Oxford, Wiley-Blackwell, 

2006, pp. 463-475. 
18 RICOEUR, Paul: Ibid, p. 65. 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

100 

 

Archaeology and teleology reveal the arche (origin) and telos (goal) 

that the subject can understand and master, but this is not the case 

with the sacred, which asserts itself in the phenomenology of 

religion – the eschatology of the subject. The sacred symbolically 

signifies the alpha and omega of all teleology. These alpha and 

omega are not possessed by the subject. Instead, the sacred calls 

upon humanity and, in doing so, declares itself as the ordering force 

of human existence, believed absolutely as both an effort to be and a 

desire to be. 

These radically opposed hermeneutics each move, in their own way, 

toward the ontological roots of understanding. Each speaks to the 

dependence of self on existence but from different angles: 

psychoanalysis reveals this dependence through the archaeology of 

the subject; the phenomenology of spirit, through the teleology of 

images; and the phenomenology of religion, through the signs of the 

sacred. In this sense, existence – as it manifests in Socratic dialogue 

– always remains interpreted existence. Through interpretation, 

existence reveals its multiple modalities of dependence: on desire 

(highlighted in the archaeology of the subject), on spirit (highlighted 

in teleology), and on the sacred (highlighted in eschatology). 

 

 

Conclusion 

 

Philosophical counseling is the qualified assistance a philosopher 

provides to a person facing a complex life problem or a challenging 

worldview issue – for example, when certain life values conflict, 

when life loses its former meaning, or when reflection alone fails to 

break a repetitive cycle of thought. Through Socratic dialogue, the 

philosopher-counselor helps the interlocutor uncover hidden 

prerequisites, unspoken assumptions, and conflicting values – 

everything that may obstruct the search for alternative perspectives 

and potential solutions. The philosopher-counselor acts as a guide, 



ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

101 

mentor, or helper who awakens the inner philosopher within the 

interlocutor. 

Socratic dialogue offers tools for philosophical thinking, not ready-

made prescriptions or advice. This process enables individuals to 

grow and develop their own philosophical understanding of the 

world and to realize their unique being within it. From this 

viewpoint, philosophizing is not about constructing general, abstract 

theories but about expressing a particular way of being in the world. 

The philosopher-counselor also helps interlocutors assess the 

confidence they place in their mental constructs, which they might 

mistake for objective facts, and assists in diversifying habitual 

concepts that may lead to conceptual dead ends. 

Our proposed model of Socratic dialogue development can be 

automated using AI. This requires conducting experiments with 

Natural Language Understanding (NLU) and Natural Language 

Generation (NLG) technologies, specifically by training a GPT 

model. One of GPT’s most groundbreaking features is its ability to 

perform novel tasks it has not been explicitly trained for – a learning 

paradigm that combines unsupervised pre-training on massive 

datasets with controlled fine-tuning on task-specific data, such as 

that presented in this article. Once fine-tuned, GPT could potentially 

act as a philosopher-counselor. 

Several competencies must be integrated into such an AI 

philosopher-counselor model, including: understanding core 

philosophical concepts (mainly from European philosophy); the 

ability to explain philosophical terminology in simple, accessible 

language; skill in conducting Socratic dialogue; aptitude in 

identifying presuppositions; capacity for logical analysis and 

detection of logical errors; and the ability to apply philosophical 

ideas within the interlocutor’s personal context. It is important to be 

realistic about the current limitations of AI – to distinguish which 

challenges can be overcome through fine-tuning and which remain 

insurmountable for today’s GPT models. 



SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

102 

 

Nevertheless, modern AI models demonstrate remarkable and 

inexhaustible capacity for learning. The more interaction occurs with 

such a model, the better it ‘understands’ us, allowing it to pose 

increasingly profound questions. Ultimately, this dynamic can 

contribute significantly to human self-development. 

 

 

References 

   

ARKOUDAS, Konstantine: “GPT-4 Can’t Reason”, available in 

https://www.preprints.org/manuscript/202308.0148/v1 (last access 

August 30, 2024) 

BENSON, Hugh: “Socratic Method”, in Morrison, Donald (ed.): The 

Cambridge Companion to Socrates, Cambridge, Cambridge 

University Press, 2010, pp. 179-200. 

BETT, Richard: “Socrates and Skepticism”, in Ahbel-Rappe, Sara & 

Kamtekar, Rachana (eds.): A Companion to Socrates, Oxford, 

Wiley-Blackwell, 2006, pp. 298-311. 

BETT, Richard: “Socratic Ignorance”, in Morrison, Donald (ed.): 

The Cambridge Companion to Socrates, Cambridge, Cambridge 

University Press, 2010, pp. 215-236. 

BLACKBURN, Simon: “Syllogism”, in Blackburn, Simon (ed.): 

The Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford, Oxford University 

Press, 2016, p. 425. 

BUCHAN, Mark: “Lacan and Socrates”, in Ahbel-Rappe, Sara & 

Kamtekar, Rachana (eds.): A Companion to Socrates, Oxford, 

Wiley-Blackwell, 2006, pp. 463-475.  

BURNYEAT, Myles: “Socratic Midwifery, Platonic Inspiration”, 

Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 24, 1977, pp. 7-16. 

COHEN, Elliot: Critical Thinking Unleashed, Landham, MD: 

Rowman & Littlefield, 2009. 

https://www.preprints.org/manuscript/202308.0148/v1


ARTIFICIAL PHILOSOPHICAL COUNSELOR 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

103 

COHEN, Elliot: The New Rational Therapy: Thinking Your Way to 

Serenity, Success, and Profound Happiness, Landham, MD: 

Rowman & Littlefield, 2006. 

DORION, Louis-André: “The Rise and Fall of the Socratic 

Problem”, in Morrison, Donald (ed.): The Cambridge Companion to 

Socrates, Cambridge, Cambridge University Press, 2010, pp. 1-23. 

FARNSWORTH, Ward: The Socratic Method: A Practitioner's 

Handbook, Boston, Mass.: Godine, 2021. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Hegel's Science of Logic, Allen 

& Unwin, 1969. 

LEE, Mi-Kyoung: “The Theaetetus”, in Fine, Gail (ed.): The Oxford 

Handbook of Plato, Oxford, Oxford University Press, 2019, pp. 260-

285. 

MATTHEWS, Gareth: “The Epistemology and Metaphysics of 

Socrates”, in Fine, Gail (ed.): The Oxford Handbook of Plato, 

Oxford, Oxford University Press, 2019, pp. 379-402. 

PRACTICAL SYLLOGISM: in Sparknotes: Nicomachean Ethics 

terms, available in 

https://www.sparknotes.com/philosophy/ethics/characters/ (last 

access August 30, 2024). 

RICOEUR, Paul: The Conflict of Interpretations: Essays in 

Hermeneutics, Evanston: Northwestern University Press, 1974. 

ROWE, Christopher: “Socrates in Plato's Dialogues”, in Ahbel-

Rappe, Sara & Kamtekar, Rachana (eds.): A Companion to Socrates, 

Oxford, Wiley-Blackwell, 2006, pp. 159-170. 

SPINELLI, Ernesto: Existential Therapy: The Relational World, 

London: Sage Publications Ltd, 2014. 

THOMASSON, Amie: “Categories”, in Zalta, Edward (ed.): The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy, Stanford, Metaphysics 

Research Lab, Stanford University, 2019, available in 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/categories/ (last 

access August 30, 2024). 

https://www.sparknotes.com/philosophy/ethics/characters/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2019/entries/categories/


SERGEY BORISOV 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 81-104 

104 

 

WHITE, Nicholas: “Socrates in Hegel and Others”, in Ahbel-Rappe, 

Sara & Kamtekar, Rachana (eds.): A Companion to Socrates, 

Oxford, Wiley-Blackwell, 2006, pp. 368-385. 

 

  



DOI: https://doi.org/10.12795/HASER/2026.i17.04 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 
© Universidad de Sevilla, 2026 

TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN: FILOSOFÍA EXPERIENCIAL 

ESTOICA DEL PROYECTO BOECIO. MODALIDADES VIRTUAL, 

PRESENCIAL E HÍBRIDA1 

 

TRANSFORMING LIVES IN PRISON: STOIC EXPERIENTIAL 

PHILOSOPHY OF THE BOECIO PROJECT, VIRTUAL, IN-PERSON 

AND HYBRID MODALITIES 

 

LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

 

Universidad Nacional Abierta y a Distancia - Universidad 

Pontificia Bolivariana 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4367-2977 

latrianal@unadvirtual.edu.co - luis.triana@upb.edu.co 

 
RECIBIDO: 6 DE JULIO DE 2025 

ACEPTADO: 22 DE DICIEMBRE DE 2025 

 
Resumen: El artículo da cuenta del impacto de los talleres filosóficos del proyecto 

BOECIO, basados en las enseñanzas del estoicismo clásico, desarrollados en 

prisiones colombianas bajo modalidades virtual, presencial e híbrida, que han 

permitido el desarrollo del pensamiento crítico, el control de emociones, la 

formación ética y la capacidad de toma de decisiones en las Personas Privadas de 

la Libertad (PPL). A través de un enfoque cualitativo se analizaron las reflexiones 

de los participantes de los talleres y el diario de campo de los educadores, se 

destaca la potencialidad de la educación filosófica para el logro de la 

resocialización de las PPL que purgan su pena en prisión. Se presentan resultados 

cualitativos correspondientes al período de dieciocho meses de desarrollo del 

proyecto en dos centros penitenciarios, refiriendo mejoras en el desarrollo del 

                                                           
1 Resultados parciales del proyecto de investigación: Filosofía y Educación Virtual 

para la Inclusión Educativa de Personas Privadas de la Libertad: Estudio de caso 

BOECIO-UNAD 2024. Dicho proyecto está vinculado y es financiado por la 

Universidad Nacional Abierta y a Distancia - UNAD.  

https://orcid.org/0000-0003-4367-2977
mailto:latrianal@unadvirtual.edu.co
mailto:luis.triana@upb.edu.co


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

106 

 

pensamiento crítico, el gobierno de las pasiones, la comunicación y la capacidad 

de toma de decisiones éticas en PPL. 

Palabras clave: Filosofía en Prisión, Filosofía Estoica, Filosofía Experiencial, 

Persona Privada de la Libertad (PPL). 

Abstract: This paper reports on the impact of the philosophical workshops of the 

BOECIO project, based on the teachings of classical stoicism, developed in 

Colombian prisons under virtual, face-to-face and hybrid modalities, which have 

allowed the development of critical thinking, emotional control, ethical training 

and decision-making capacity in Persons Deprived of Liberty. Through a 

qualitative approach, the reflections of the workshop participants and the field 

diary of the educators were analyzed, highlighting the potential of philosophical 

education to achieve the resocialization of Persons Deprived of Liberty who are 

serving their sentence in prison. Qualitative results corresponding to the eighteen-

month period of development of the project in two penitentiary centers are 

presented, referring to improvements in the development of critical thinking, 

government of passions, communication and the capacity for ethical decision-

making in Persons Deprived of Liberty. 

Keywords: Experiential Philosophy, Philosophy in Prison, Prisoner, Stoic 

Philosophy. 

 

 

Introducción 
 

Prisión y educación en principio parecen antagónicos en tanto que ni 

la prisión se configuró para educar ni quienes han llegado a prisión 

esperan ser educados allí, sin embargo, sí que es cierto que la prisión 

se usa como dispositivo resocializador y la educación como 

herramienta para ello, bajo la herencia judeo-cristiana en la que se 

coteja el pecado al delito y al purgatorio cristiano a la cárcel, se ha 

edificado bajo la base de la expiación del pecado en el purgatorio 

terrenal, la penitenciaría. El penado está purgando una pena en 

procura de conciliarse con la sociedad, para volver (re) a la sociedad, 

volver en tanto ha resignificado sus coordenadas existenciales, se ha 

reeducado, se ha rehabilitado, está listo para reintegrarse, es decir, 

se ha resocializado. 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

107 

Este fugaz recorrido por las prácticas del “re” en procura de la 

reinserción del previamente excluido, en las que eventualmente se 

olvida que es el sujeto sujetado el que internamente puede (¿quiere?) 

hacer el cambio. Educar en contextos de encierro deviene como un 

desafío significativo para el sistema penitenciario colombiano. Este 

artículo examina cómo por medio de talleres filosóficos de la escuela 

estoica propuestos por el Proyecto BOECIO, desarrollados en 

modalidades virtual, presencial e híbrida, prometen transformar a las 

Personas Privadas de la Libertad (PPL) que participan regularmente 

de los entrenamientos. 

La investigación se ha desarrollado en el contexto particular del 

sistema penitenciario colombiano, en el que la sobrepoblación 

carcelaria y las altas tasas de reincidencia evidencian la necesidad 

urgente de programas educativos efectivos que promuevan la 

anhelada resocialización y por tanto reducir si no es que desaparecer 

la reincidencia, pero ¿cómo? Ya Sarmiento Aponte en su artículo 

Repensar la Formación Carcelaria en Colombia, sobre la educación 

moral carcelaria indica, “que busca disminuir los niveles de 

reincidencia, no se debe limitar al ‘conocimiento y respeto de los 

valores humanos, de las instituciones públicas y sociales, de las leyes 

y normas de convivencia ciudadana y el desarrollo de su sentido 

moral’” 2. 

Continúa Sarmiento apuntando que la educación carcelaria “debe 

centrarse en el discernimiento y habituación al examen de la propia 

vida”3. Cosa que se logra con propuestas como las que desarrolla el 

proyecto BOECIO que promueve ejercicios para el desarrollo de 

habilidades filosóficas que se fundamentan en el estoicismo, 

habilidades para el logro de acciones comunicativas, gobierno sobre 

                                                           
2 Sarmiento, I.: “Repensar la Formación Carcelaria en Colombia”, HASER. Revista 

Internacional de Filosofía Aplicada, 14, Sevilla, 2023, p. 29. Disponible Online 

en https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/22885 (último 

acceso 25 de enero de 2025). 
3 Ibíd. 

https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/22885


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

108 

 

las pasiones y pensamiento crítico en función de un discernimiento 

ético aún en prisión y fuera de ella, en lo que Sarmiento indica como 

uno de los propósitos de la educación en prisión, “el desarrollo de 

distintas capacidades asociadas al discernimiento será por tanto uno 

de los propósitos de una educación moral y ética positiva”4. 

Esta investigación integra tres elementos fundamentales: la filosofía 

estoica como marco conceptual, la implementación de modalidades 

educativas diversas (virtual, presencial e híbrida) y la educación 

como práctica transformadora en un contexto específico y complejo 

propio de la condición de encierro, el del sistema penitenciario 

colombiano; esta confluencia ha permitido explorar cómo las 

prácticas filosóficas clásicas pueden adaptarse a contextos 

contemporáneos de privación de libertad combinando ejercicios 

basados en enseñanzas antiguas y el uso de medios tecnológicos y 

metodologías educativas innovadoras. 

 

 

Contexto 

 

El sistema penitenciario colombiano 

 

El sistema penitenciario colombiano enfrenta múltiples desafíos que 

afectan la implementación de programas educativos efectivos que 

contribuyan a su misión que no es más que lograr el fin esencial de 

la pena, que en Colombia según la Ley 65 (1993) “tiene función 

protectora y preventiva, pero su fin fundamental es la 

resocialización” (p. 2) del penado. Fin que no se cumple, puesto que 

se observa una tendencia al alza en las tasas de reincidencia que, 

partiendo de un 16,4% en 2016, alcanzó un 22,6% en 2024, 

superando el 20% en los últimos cuatro años5, tal como se ilustra en 
                                                           
4 Ibíd. 
5 Corporación Excelencia en la Justicia: “Reincidencia carcelaria en Colombia”, 

disponible online en  https://cej.org.co/indicadores-de-

https://cej.org.co/indicadores-de-justicia/criminalidad/reincidencia-carcelaria/


TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

109 

la figura 1; es evidente que los métodos convencionales que buscan 

el propósito legal de la pena, al menos en Colombia, no están 

logrando el impacto deseado. 

 

Figura 1. PPL reincidentes en totalidad de PPL condenadas 2016 a 

2024 

 
Fuente: Corporación Excelencia en la Justicia6. 

 

Esta cifras dan cuenta que el dispositivo resocializador está fallando, 

resulta entonces necesario analizar las causas subyacentes de este 

reiterativo fallo, sin embargo, al ser ello una cuestión multicausal y 

compleja, escapa al alcance de este texto, pero en síntesis, podemos 

afirmar basado en estudios previos7 que las principales causas se 
                                                           

justicia/criminalidad/reincidencia-carcelaria/ (último acceso 6 de febrero de 

2025). 
6 Ibíd. 
7 Cf. Gómez-Gómez, J. y Mendieta, D.: “Unconstitutional state of affairs and 

Colombian prison and prison system”, Repositorio Institucional de la Universidad 

de Medellín. Universidad de Medellín, Medellín, 2022. Disponible online en 

http://hdl.handle.net/11407/8571 (último acceso 10 de febrero de 2025); Jaller, S. 

https://cej.org.co/indicadores-de-justicia/criminalidad/reincidencia-carcelaria/


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

110 

 

deben al  hacinamiento, vulneración de derechos humanos, 

ineficacia de la resocialización, ineficaces políticas criminal y de 

justicia coherentes, corrupción y estigmatización del pospenado. 

El factor más grave es de lejos, el hacinamiento, en tanto que esta 

sobrepoblación carcelaria, compromete considerablemente la 

capacidad del sistema penitenciario para proporcionar programas 

educativos efectivos, situación que se ve agravada debido a las 

insuficientes instalaciones para el desarrollo de programas 

educativos, las limitaciones en el acceso a recursos tecnológicos, la 

escasez de personal capacitado para la implementación de programas 

educativos efectivos, la rotación del personal responsable de los 

programas, el traslado entre diferentes Establecimiento de Reclusión 

de Orden Nacional (ERON) y las restricciones presupuestarias que 

afectan la continuidad de los programas; lo anterior mantiene un 

círculo vicioso en el que la falta de recursos limita la implementación 

de programas efectivos de resocialización, contribuyendo a 

mantener altas tasas de reincidencia. 

 

Filosofía estoica8 
 

La Stoa, fundada por Zenón de Citio (336-264 a.C) en la Atenas del 

siglo III a.C, estuvo activa de manera continua hasta el siglo II d.C. 

con el filósofo y emperador Marco Aurelio como su último gran 

                                                           

y González, E.: “La resocialización en Colombia: un fracaso de recursos o de 

voluntad”, Anuario De Derecho, número 48, Panamá, 2018, pp. 290-298. 

Disponible online en https://doi.org/10.48204/j.aderecho.n48a21 (último acceso 

10 de febrero de 2025); Larrota, R., Gaviria, A., Mora, C. y Arenas, A.: “Aspectos 

criminogénicos de la reincidencia y su problema”, Revista Universidad Industrial 

de Santander Salud, número 50(2), Bucaramanga, 2018, pp. 158-165. Disponible 

online en http://dx.doi.org/10.18273/revsal.v50n2-2018007 (último acceso 10 de 

febrero de 2025). 
8 Barrientos-Rastrojo, J. “Las dimensiones metafísicas ignoradas por el 

neoestoicismo”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 42(3), 2025, pp. 

487-498.  



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

111 

representante. El estoicismo ha sobrevivido al emperador hasta 

nuestros días, en parte, gracias a la recuperación iniciada por el 

filólogo flamenco Justo Lipsio en el siglo XVI, a la obra de 

Lawrence Becker A New Stoicism9 de finales del siglo XX que 

procuraron una relectura rigurosa de la Stoa, así como los aportes 

recibidos por Max Pohlenz10, filólogo clásico alemán dedicado en 

vida a estudiar filosofía estoica como parte de sus estudios helénicos. 

El estoicismo debe su nombre al lugar en que Zenón de Citio discutía 

sus ideas, la Stoa poikilé, “pórtico decorado” en griego, ubicado al 

norte del ágora en Atenas, aunque en principio fueron llamados 

zenonianos, luego se les nombró como se acostumbraba, como a “los 

del liceo”, “los del jardín”, etc. Así tenemos a “los del pórtico”, los 

estoicos. 

En general, se separa en tres períodos al estoicismo clásico: el 

primero  es el antiguo y se desarrolla entre inicios del III a.C. y 

finales del III a.C., doctrina ortodoxa; el segundo es el  ateniense y 

se produce durante los siglos II y I a.C. de influencias platónicas; y 

el tercero es el imperial y data del siglo I a.C. hasta el siglo II d.C., 

preocupado casi que en exclusivo por la ética. Se reconoce no solo 

como una filosofía imperial, sino también universal, “un consejero 

de la corte, Séneca (1-65), un esclavo liberto, Epicteto (55-135), […] 

y, para terminar, el maestro del mundo, el Emperador en persona, 

Marco Aurelio (121-180)”11. Cobrando mayor importancia lo ético, 

el ethos, “por medio de ellos aprendemos qué se entiende en la 

práctica por un estoico comprometido. Así la teoría se vivifica, y los 

secos resúmenes de la doctrina estoica antigua cobran carne y 

                                                           
9 Becker, L.: A new stoicism, Princeton University Press, New Jersey, 2017. 

Disponible online en  https://doi.org/10.2307/j.ctt1pd2k82  (Último acceso 6 de 

febrero de 2025). 
10 Pohlenz, M.: La Stoa. Historia de un movimiento espiritual, Taurus, Barcelona, 

2022.  
11 Brunschwig, J.: “Los Estoicos”, en Canto-Sperber, M. (Dir.): Filosofía griega, 

Docencia, Buenos Aires, 2000, p. 520. 

https://doi.org/10.2307/j.ctt1pd2k82


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

112 

 

sangre”12, esto es que en el periodo imperial los estoicos llevan a la 

cotidianidad la doctrina, es decir, viven conforme la naturaleza. 

Bajo la cosmovisión estoica, era de su interés el mundo (physis), la 

comprensión (lógos) del mundo y el comportamiento (ethos) en el 

mundo, lo que configura la división tripartita de la escuela estoica, 

dimensiones interdependientes entre sí, sin que ninguna ocupe una 

posición privilegiada sobre las otras ni en la teoría ni en la práctica. 

Esta unidad tripartita, interconectada y orgánica sustenta el propósito 

ético de la filosofía estoica en procura de alcanzar la felicidad y el 

bienestar, una ética eudemonista del estar bien con uno el todo. 

 
El vivir conforme la naturaleza (naturaleza racional), implica para los 

estoicos vivir en armonía con el universo (racional), aceptando lo que 

es conforme a la naturaleza y rechazando lo contrario. ¿Cómo se debe 

vivir conforme a la naturaleza? Nos aproximamos a una posible 

respuesta indicando que los estoicos afrontaban las vicisitudes 

cotidianas llevando a cabo la práctica de ejercicios en sus tres 

dimensiones filosóficas: lógos, ethos y physis. El logos exigía la 

capacitación en lógica y la activación de dimensiones críticas […] El 

ethos conlleva el mantenimiento de la imperturbabilidad de los 

reveses […] El ethos alza una lucha sin paliativos contra las pasiones. 

Ellas convierten a la persona en un sujeto pasivo y, por tanto, roban la 

autonomía, esto es, la ley del yo racional. […] El estudio de la physis 

servía para evitar la hybris, es decir, caer en los dos excesos humanos: 

despeñarse a la animalidad o ensoberbecerse como un Dios13. 

 

El estoicismo, ofrece herramientas particularmente apreciables en el 

contexto penitenciario, los ejercicios espirituales estoicos pueden 

transformar la perspectiva del individuo sobre su realidad y sus 

circunstancias, adquiriendo especial relevancia para el gobierno de 

                                                           
12 Long, A.: La filosofía helenística, Alianza, Madrid, 1984, p. 119. 
13 Barrientos-Rastrojo, J.: “Filosofía experiencial en prisión”, en Barrientos-

Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, pp. 24-25. 

Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía aplicada experiencial, Plaza y Valdés, Madrid, 

2020. 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

113 

las pasiones, la distinción entre lo que está y no está bajo nuestro 

control, la adaptación a las circunstancias, el desarrollo de la virtud 

como objetivo vital a través del cultivo de valores éticos, el 

fortalecimiento del carácter, la construcción del propósito vital y el 

desarrollo del pensamiento crítico. 

 
 

El  proyecto internacional BOECIO 
 

Bajo el contexto anterior, el proyecto internacional BOECIO14 es 

una plataforma y un centro de filosofía experiencial con PRESos 

(Personas en Riesgo de Exclusión Social) dirigido por el profesor 

José Barrientos-Rastrojo de la Universidad de Sevilla, esta red se 

conforma con personas e instituciones educación superior 

interesadas en desarrollar la propuesta formativa de filosofía 

experiencial estoica en colectivos con riesgo de exclusión social, 

operando en Argentina, Brasil, Colombia, España y México 

realizando talleres semanales para el desarrollo de habilidades 

filosóficas durante un semestre en cada colectivo de PRESos. 

¿Cuál es el objetivo de los talleres que propone el proyecto 

BOECIO? Al respecto el director del proyecto, indica que se 

pretende: 

desarrollar capacidades de pensamiento y gobierno de las pasiones 

de las reclusas y los reclusos para lograr habilitarlos en competencias 

emancipadoras y de dominio de sí mismo y vacunarlos contra la 

manipulación ideológica de las esferas criminales y aquellas que 

conforman y rodean los centros penitenciarios15. 

                                                           
14 El proyecto internacional BOECIO está disponible online en 

https://institucional.us.es/boecio/  (último acceso 6 de febrero de 2025). 
15 Barrientos-Rastrojo, J. y Moreno-Lax, A.: “Prácticas filosóficas (o Filosofía 

aplicada) en prisiones”, en Sumiacher D’Angelo, D. y Barrientos Rastrojo, J. 

(Comps.): La filosofía en movimiento. Estado y situación de las prácticas 

filosóficas a nivel mundial, CECAPFI – UNIMINUTO, Bogotá, 2024, p. 214. 

https://institucional.us.es/boecio/


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

114 

 

Según ello, se puede sintetizar el propósito de BOECIO en lograr 

que la PPL reoriente su vida y que haga un cambio en las 

coordenadas existenciales mediante elementos que haya 

interiorizado para que se desligue de lo que previamente le ha atado 

al mundo criminal, una reinserción social des-insertada-mente, es 

decir, una vuelta a la sociedad con herramientas que le permita 

afrontar de manera autónoma las condiciones que pueden propender 

la obstinación criminal y eventualmente la reincidencia 

penitenciaria. 

Esta iniciativa disruptiva e innovadora en el sistema penitenciario 

introduce la filosofía experiencial estoica, como herramienta de 

transformación personal y social en prisión, con resultados que 

prometen un cambio en las PPL, “los resultados cuantitativos y 

cualitativos confirman una mejora con un tamaño del efecto 

significativo, especialmente en la promoción del pensamiento 

crítico, en el grupo experimental en comparación con el grupo de 

control”16, resultados obtenidos en aplicaciones de los talleres en una 

prisión brasileña. 

En este artículo, destacamos las potencialidades del Proyecto 

Internacional BOECIO en tanto representa una innovación 

significativa en el campo de la educación penitenciaria por varias 

razones, en primer lugar por la experiencia llevada a cabo en dos 

ERON en Colombia con la  combinación de los formatos virtual, 

presencial e híbrido que ha permitido una mayor flexibilidad en la 

implementación, la adaptación a diferentes contextos y recursos 

                                                           

Disponible online en https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/19218 

(último acceso 6 de febrero de 2025). 
16 Barrientos-Rastrojo, J., Saavedra-Macías, J., y Nardi, E. “Impact of 

philosophical workshops on the prison population: a qualitative and quantitative 

evaluation”, Philosophical Psychology, número 38, Londres, 2024, p. 2256. 

Disponible online en https://doi.org/10.1080/09515089.2023.2300696 (último 

acceso 7 de febrero de 2025). 

https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/19218
https://doi.org/10.1080/09515089.2023.2300696


TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

115 

disponibles y un mayor alcance en términos de PPL que pueden 

acceder a los talleres. 

 

 

Objetivos 

 

Objetivo general 

 

Evaluar cualitativamente el impacto de los talleres filosóficos del 

proyecto BOECIO, basados en el estoicismo, llevados a cabo en 

modalidades virtual, presencial e híbrida, con el propósito del 

desarrollo del pensamiento crítico, el control de emociones, la 

formación ética y la capacidad de toma de decisiones de las PPL en 

dos centros penitenciarios en Colombia. 

 

Objetivos específicos 

 

Examinar la efectividad de talleres filosóficos en contextos 

penitenciarios mediada por modalidades virtual, presencial e híbrida. 

Estimar el desarrollo de habilidades filosóficas, tales como el 

pensamiento crítico, la regulación emocional y la toma de decisiones 

éticas. 

Identificar barreras para el desarrollo de BOECIO en contextos 

penitenciario colombiano. 

 

Revisión de la literatura 

 

Educación en contextos de encierro 

 

La educación en los contextos de encierro, específicamente en 

prisiones deviene como herramienta fundamental para buscar el 

propósito de la privación de la pena, esto es, la  resocialización, que 



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

116 

 

en BOECIO se prefiere “desinserción social”17. El proceso de 

educación bajo este contexto ha sido objeto de diversos estudios que 

procuran valorar su efectividad en la reducción de la reincidencia y 

la mejora efectiva en oportunidades de empleo una vez se adquiere 

la categoría de pospenado, destacamos algunos datos arrojados por 

estos estudios. 

La educación en el encierro reduce la reincidencia, algunos autores 

indican una reducción del 27%18 y otros hasta en un 43%19 menos 

de probabilidades de reincidir en comparación con aquellos que no 

han participado en los programas de educación;  asociándose 

también con una mejora en las oportunidades de empleo una vez 

pospenado, así quienes participaron en programas educativos tenían 

un 13%20 o un 14%21 más de probabilidades para obtener un empleo 

luego de su liberación en comparación con los que no participaron; 

y aunque la evidencia sobre el empleo es menos contundente, ello es 

deudor de la menor cantidad de estudios de alta calidad, sin embargo, 

los resultados sugieren una tendencia positiva. 

Los métodos de instrucción también juegan un papel preponderante 

en la efectividad de los programas educativos en el encierro, esto es, 

                                                           
17 Cf. Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía para personas privadas de libertad, Boecio, 

Sevilla, 2023. 
18 Cf. Byrne, J.: “The Effectiveness of Prison Programming: A Review of the 

Research Literature Examining the Impact of Federal, State, and Local Inmate 

Programming on Post-Release Recidivism”, Federal Probation, number 84 

University of Massachusetts at Lowell., 2020, p. 7. Disponible online en 

https://heinonline.org/HOL/LandingPage?handle=hein.journals/fedpro84&div=5

&id=&page= (último acceso 9 de febrero de 2025). 
19 Cf. Davis, L., Bozick, R., Steele, J., y Miles, J.: “Evaluating the effectiveness of 

correctional education: A meta-analysis of programs that provide education to 

incarcerated adults”, RAND Corporation, Washington, 2013, p. 57. Disponible 

online en https://www.ojp.gov/library/publications/evaluating-effectiveness-

correctional-education-meta-analysis-programs-provide (último acceso 9 de 

febrero de 2025). 
20 Ibíd., p. 58. 
21 Byrne, J., op.cit., p. 7. 

https://www.ojp.gov/library/publications/evaluating-effectiveness-correctional-education-meta-analysis-programs-provide
https://www.ojp.gov/library/publications/evaluating-effectiveness-correctional-education-meta-analysis-programs-provide


TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

117 

que los programas con metodologías de instrucción en clase, 

instrucción uno a uno y los impartidos por instructores externos al 

penal, en especial los de los profesores universitarios, eran 

particularmente efectivos22. 

Conforme evoluciona la sociedad, cambia la prisión y con ello, los 

modelos epistémicos y teóricos para la educación en contexto de 

encierro23. Análisis que consideran el contexto local y el 

microcosmos de la prisión y el encierro, así como las 

representaciones del educar en una permanente tensión entre el ideal 

educativos integral y la práctica correctiva-coercitiva punitiva, por 

lo que se justifica adoptar un enfoque que promueva la educación 

inclusiva para propiciar un entorno que permita el desarrollo 

personal y la reintegración social positiva. 

La educación en contextos de encierro “funciona a modo de una 

institución dentro de otra y supone conjugar prácticas y marcos 

normativos entre el sistema penitenciario y el sistema educativo con 

lógicas de funcionamiento diferentes”24, lógica y estructura 

administrativa que no necesariamente se alinean, en una dirección la 

lógica educativa y en otra la lógica punitiva, esta dualidad genera 

tensiones, cuando no interferencias y dificultades para el desarrollo 

cabal de los programas educativos, dado que “las instituciones 

penitenciarias no llegan a concebirse como posibles espacios 

                                                           
22 Davis, L., Bozick, R., Steele, J., y Miles, J., op.cit., p. 36. 
23 Amaya M., Núñez J., Ramírez, L.: “El aprendizaje en contextos penitenciarios 

colombianos: Representaciones de reos que enseñan y reos que aprenden”. En 

Bohórquez, C. (Ed.): Narrativas, imaginarios y representaciones sociales. 

Universidad de Boyacá, Tunja. Disponible online en 

https://libros.uniboyaca.edu.co/index.php/editorial-uniboyaca/catalog/book/102 

(último acceso 9 de febrero de 2025). 
24 Cf. Blazich, S.  “La educación en contextos de encierro”, Revista 

Iberoamericana de Educación, número 44. Organización de Estados 

Iberoamericanos, Madrid, 2007, p. 55. Disponible online en 

https://rieoei.org/historico/documentos/rie44a03.htm (último acceso 10 de febrero 

de 2025). 

https://libros.uniboyaca.edu.co/index.php/editorial-uniboyaca/catalog/book/102
https://rieoei.org/historico/documentos/rie44a03.htm


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

118 

 

reeducativos porque, en realidad, cualquier propuesta de actividad 

tiende a considerarse en un orden de importancia secundario frente 

a la misma reclusión”25. 

Las ofertas educativas para PPL varían ampliamente según el país, 

la legislación, la administración del sistema y de la institución 

penitenciaria en particular, en síntesis se ofrecen desde programas de 

alfabetización hasta educación superior y cursos de formación 

técnica que permitan una reinserción laboral; con objetivos distintos 

según los actores involucrados que van desde entidades 

gubernamentales hasta redes sociales de apoyo e incluso las mismas 

PPL organizadas como es el caso de Liberté “un emprendimiento 

100% autogestionado por presos en la cárcel de máxima seguridad 

de Batán y desde 2021 formalmente una cooperativa”26. Liberté 

opera una estación de radio FM, redes sociales, diplomaturas de 

extensión universitarias, han desarrollado Juliana y Eugenia, 

proyectos de Inteligencia Artificial y con ello desarrollan cursos 

autogestionados a través de WhatsApp, diplomaturas en convenio 

con Universidades y próximamente la Universidad Liberté27. 

 

Filosofía en prisiones 

 

Introducimos este apartado posicionándonos desde la manera como 

la filosofía ingresó a prisión, al menos en principio, es decir, a través 

de los filósofos que han sido privados de su libertad, en tanto resulta 

interesante considerar el pensamiento filosófico al interior de la 
                                                           
25 Gil, F. “La acción pedagógica en las prisiones. Posibilidades y límites”. Revista 

Española de Pedagogía, número 245. Instituto Europeo de Iniciativas Educativas, 

Madrid, 2010, p. 55. Disponible online en 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3099332.pdf (último acceso 10 de 

febrero de 2025). 
26 Liberté. “Quienes Somos”, disponible online en 

https://cooperativaliberte.coop/es/inicio/quienes-somos, (último acceso 10 de 

febrero de 2025). 
27 Más información: http://www.universidadliberte.org/  

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3099332.pdf
https://cooperativaliberte.coop/es/inicio/quienes-somos
http://www.universidadliberte.org/


TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

119 

cárcel por el filósofo aprisionado; tomando un ejemplo entre tantos 

por considerarlo paradigmático y por disponer de testimonios en 

primera persona para el caso del paso por la cárcel de Antonio Negri, 

influyente filósofo de la segunda mitad del siglo XX en Europa, 

quien se destacó en el contexto político por su ideología de izquierda 

radical. 

Negri, sobre su experiencia en cárcel, indica “la cárcel abstrae de la 

realidad e incluso del recuerdo de la realidad (…) la prisión separa 

de la realidad e impone otra realidad”28. Sobre el propósito de la 

cárcel, afirma: “la cárcel ha sido inútil para mí, desde el punto de 

vista de la finalidad”29 y sobre el resistir, apunta el filósofo, “la 

resistencia contra todas las propuestas de formateo de la vida, creo 

que consiste sobre todo en sentir el placer de la singularidad”30. 

Al margen de filósofos que han sido privados de su libertad o quienes 

se han hecho filósofos en prisión31, los filósofos han llevado la 

filosofía a prisión como opción e grado, mediante “la impartición de 

la carrera universitaria de Filosofía. Así, tanto el Programa de 

Estudios Universitarios de la UNED de España como la UNAD de 

Colombia permiten cursar a privados la licenciatura o grado en 

Filosofía”32, cosa que también ocurre en Argentina con la 

                                                           
28 Negri, A.: Del obrero masa al obrero social, Anagrama, Barcelona, 1980, p. 7. 
29 Negri, A. [Entrevistado], & Melitopoulos, Á. [Entrevistadora]. “Multitud 

Singular, el Arte de Resistir” [Video]. Museo Nacional Centro de Arte Reina 

Sofía, YouTube, 2010. Disponible online en 

http://www.youtube.com/watch?v=dX4iBjgO1n4 (último acceso 10 de febrero de 

2025). 
30 Cf. Negri, A.: Del retorno. Abecedario Biopolítico, Debate, Barcelona, 2003, p. 

143. 
31 Triana-Llano, L.: El estudiante-aprisionado, el filósofo-emancipado: algunos 

ensayos de un estudiante de filosofía en prisión, Sello Editorial UNAD, Bogotá, 

2024. Disponible online en https://doi.org/10.22490/UNAD.9786287786035 

(último acceso 10 de febrero de 2025). 
32 Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía para privados de libertad, Boecio, Sevilla, 

2023, p. 137. 

http://www.youtube.com/watch?v=dX4iBjgO1n4
https://doi.org/10.22490/UNAD.9786287786035


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

120 

 

Universidad Nacional de Córdoba que imparte formación superior 

en filosofía; otra forma es llevar la filosofía como práctica educativa, 

el profesor Barrientos-Rastrojo destaca ejemplos de la Universidad 

Nacional Autónoma de México UNAM, el Loyola College de 

Maryland, Universidad de Purdue, Falleteville State University, Ball 

State University, San Quentin (California) en el marco del Prison 

University Project, University of East Anglia y su Crito Project, 

Universidad de Londres, Universidad de Northampton y en la 

provincia de Córdoba a cargo de Docta Ignorantia33. 

 

El estoicismo en contextos penitenciarios 

 

El estoicismo, en particular, ha demostrado ser especialmente 

relevante en contextos de encierro, en tanto que los principios 

estoicos ofrecen un marco conceptual particularmente útil para el 

manejo de la adversidad, el desarrollo de resiliencia frente a las 

condiciones de privación de la libertad, la adaptación a 

circunstancias adversas, la transformación de obstáculos en 

oportunidades; el control emocional con técnicas de autorregulación, 

la gestión del estrés y el desarrollo de ecuanimidad; así como el 

desarrollo ético, fortalecimiento del carácter y la toma de decisiones 

basada en principios y el trasfondo de la virtud. 

El Proyecto Internacional BOECIO34 en su nombre le rinde 

homenaje al último filósofo romano y primero escolástico35: Anicio 

Manilo Torcuato Severino Boecio (480 – 525 d.C.), en parte debido 

a que “sus escritos manifiestan un profundo espíritu estoico, sobre 

todo aquel que le hizo más famoso: La consolación de la filosofía”36. 

                                                           
33 Barrientos-Rastrojo, J.: op.cit., pp. 137-140. 
34 En mayúscula sostenida para referirnos al Proyecto, en mayúscula inicial en 

referencia al filósofo. 
35 Boecio, A.: La consolación de la filosofía, Akal, Madrid, 1997, p. 8. 
36 Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofar entre rejas, op.cit., p. 26.  



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

121 

En la web de BOECIO, se indica que el proyecto inicia en 2015 con 

el “diseño del proyecto experimental Wisdom Philosophical 

Practice para evaluar la eficacia de talleres de Filosofía Aplicada”37, 

con antecedentes desde 1999, año en el que se establece en la 

Universidad de Sevilla el “Grupo ETOR (acrónimo de Educación, 

Tratamiento y Orientación Racional) como uno de los grupos de 

trabajo de la Asociación de Estudios Humanísticos y Filosofía 

Práctica X-XI”38. Eduardo Vergara, del grupo ETOR inicia los 

primeros talleres de filosofía en prisión en 2007, sosteniendo estos 

encuentros durante una década en varias prisiones españolas39. 

El proyecto BOECIO busca analizar empíricamente los resultados 

de los talleres, en 2015 se “diseña el primer proyecto piloto de 

talleres filosóficos con sedes en Noruega, Croacia, México y España 

[…] se embarca en un proyecto más ambicioso en prisiones 

latinoamericanas”40; a estos le siguen Brasil y México (2017), 

Argentina (2021) y Colombia (2022), que, si bien estaba planificado 

para 2020, la pandemia del COVID 19 propició el retraso. 

Tal como se desarrolla el proyecto BOECIO, podemos afirmar que 

se mueve en tres pilares que trabajadas en conjunto y entrenadas 

periódicamente por parte de las PPL pretenden lograr los objetivos 

planteados por dicho proyecto, relacionados con el contribuir a la 

autonomía de las personas privadas de la libertad mediante el 

desarrollo y fortalecimiento de prácticas estoicas cotidianas que 

permita a los participantes de los talleres: el gobierno de las pasiones, 

el pensamiento crítico y las acciones comunicativas a través de la 

formación ética desde la perspectiva de la filosofía estoica; esta 

                                                           
37 Universidad de Sevilla. “Proyecto Boecio”, disponible online en 

https://institucional.us.es/boecio/ (último acceso 10 de febrero de 2025). 
38 Barrientos-Rastrojo, J.: Plomo o Filosofía: Entrenar para la desinserción social 

en prisión, op.cit., p. 282.  
39 Ídem.  
40 Barrientos-Rastrojo, J. (ed.): Filosofar entre rejas, op.cit., p. 28.  



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

122 

 

triada de BOECIO nos recuerda la triada de la filosofía estoica, 

lógica, física y ética. 

Para BOECIO, la dimensión lógica del estoicismo se compone de 

diferentes modelos y metodologías. Sobre el critical tkinking dice su 

director que está integrada por los siguientes elementos: 

 
(1) Análisis y creación de argumentos y su distinción de otras 

formas expresivas como opiniones, descripciones o explicaciones. 

(2) Distinción de las partes de los argumentos: conclusiones, 

razones y asunciones. 

(3) Tipos de lenguaje. 

(4) Criterios: aceptabilidad, bases y relevancia. 

(5) Falacias41. 
 

En los talleres de entrenamiento filosófico experiencial del proyecto 

BOECIO se busca que las PPL obtengan la posibilidad de detectar, 

analizar y quizá superar las ideologías, las sensologías42, las 

biopolíticas y las normalizaciones que para algunos pueden ser 

causa, para otros la consecuencia y para otros tanto causa y 

consecuencia del encierro. 

En cuanto a las acciones comunicativas, el proyecto retoma la teoría 

de la acción comunicativa del filósofo y sociólogo alemán Jürgen 

Habermas, que diferencia dos tipos de acciones, la “acción racional 

de acuerdo a fines”43 y la “acción comunicativa”44, la primera 

categoría orientada a obtener éxitos y la segunda categoría orientada 

al entendimiento; en la primera los intereses que le apunten a 

                                                           
41 Cf. Barrientos-Rastrojo, J.: “Fundamentos para una Filosofía Aplicada en 

Prisión. El Proyecto BOECIO”, en J. Barrientos-Rastrojo (Ed.): La Filosofía a la 

sombra. Resultados de investigación y experiencias del proyecto BOECIO de 

filosofía Aplicada en prisiones, Peter Lang, Berlín, 2022, p. 17.  
42 Perniola, M.: Del sentir, Pre-textos, Valencia, 2008.  
43 Habermas, J.: Discurso filosófico de la modernidad, Taurus, Madrid, 1989, p. 

373.  
44 Ibíd., p. 381.  



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

123 

conseguir ciertos fines son los que priman y en la segunda se orienta 

a la búsqueda y participación en un dialogo para el entendimiento 

sobre puntos comunes, el resultado es el entendimiento dadas una 

secuencias de interacciones luego de las cuales aquello que está en 

conflicto se decide, no por autoritarismos, sino por los argumentos 

esgrimidos. Finalmente, sobre el gobierno de las pasiones en las 

PPL, el proyecto BOECIO propone once mecanismos, mismos que 

se enuncian a continuación: 

 
1. Detener la pasión en las primeras etapas. 

2. Responder la pasión con una emoción (impulso) de sentido contrario. 

3. Usar el humor rompiendo el círculo de la violencia con respuestas 

inesperadas. 

4. Ocuparse y no pre-ocuparse. 

5. Apartarse de personas y focos que nos apasionan. 

6. Reflexionar sobre la debilidad filosófica del oponente. 

7. Pensar en las consecuencias de responder desde la debilidad. 

8. Usar la infamia como entrenamiento. 

9. Deconstruir los significados. 

10. Diferenciar entre la necesidad y el interés. 

11. Impartir el castigo necesario de modo racional45 

 

Lo que se desarrolla en los talleres del proyecto BOECIO es 

concordante con la filosofía estoica en la medida en que se pueden 

adquirir conductas racionales y aplicarlas en la cotidianidad hasta 

que se hagan rutinarias sin que el gimnasta estoico se aperciba de 

ello,  

cuando hablamos de hábitos, pensamos en conductas repetitivas 

dominadas con cierta destreza, sin embargo, cuando Dewey afirma 

que educarse consiste en formar hábitos, lo que quiere decir es que 

es necesario desarrollar hábitos como “funciones”. El autor establece 

una analogía entre los hábitos y funciones fisiológicas como respirar 

                                                           
45 Barrientos-Rastrojo, J.: Plomo o Filosofía: Entrenar para la desinserción social 

en prisión, op.cit., pp. 337-349.  



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

124 

 

y digerir, sin perder de vista que los hábitos son voluntarios y las 

funciones son involuntarias46. 

En el marco del proyecto BOECIO se infiere que con la práctica de 

ejercicios filosóficos se podrían lograr comportamientos éticos por 

parte de los gimnastas filosóficos, las PPL que participan en el 

proyecto en tanto sean interiorizados en hábitos como funciones. 

Los talleres de filosofía experiencial en prisión que desarrolla 

BOECIO confluyen en una aplicación de la ética estoica en la 

medida en que busca estar en conformidad con la naturaleza y esto 

es lograr el propio desarrollo moral del sujeto como parte de su 

proceso de des-inserción. En cuanto a la práctica, esto indicaba el 

célebre filósofo estoico Musonio Rufo,  

la teoría colabora con la praxis al enseñar cómo hay que obrar y 

precede en el orden a la costumbre. Y no es posible estar 

acostumbrado a algo bello sin haberse acostumbrado según la teoría; 

pero en la práctica precede la costumbre a la teoría porque es más 

importante que la teoría para llevar al hombre a la praxis47. 

Más adelante, indica el maestro de Epicteto, “práctica propia del 

alma es, en primer lugar, tener a mano las demostraciones relativas 

a que no son bienes los que parecen ser bienes y las relativas a que 

no son males los que parecen ser males”48 (1995, p. 88). Dos de las 

ideas centrales en la obra y filosofía de Musonio Rufo, es practicada 

por su más famoso estudiante,  

hace un poco de tiempo quería que tú dispusieras de ocio, hablaras 

contigo mismo, que escribieras, leyeras, escucharas y te prepararas 

sobre esto; tuviste tiempo bastante para ello. Ahora te dice: “Vete ya 

                                                           
46 Cf. Sarmiento, I.: Repensar la Formación Carcelaria en Colombia, op.cit., p. 

30. 
47 Cf. Musonio Rufo: Disertaciones Fragmentos Menores, Gredos, Madrid, 1995, 

p. 85. 
48 Ibíd., p. 88. 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

125 

a la competición, muéstranos qué aprendiste, cómo te entrenaste. 

¿Hasta cuándo te ejercitarás a solas?” 49. 

El esclavo liberto invita al entrenamiento ético para la vida, que es 

proporcionado por el estudio teórico de la filosofía y vivir conforme 

la naturaleza; pero reclama ejercitarse en ello,  

hay tres tópicos en los que ha de ejercitarse el que haya de ser bueno 

y honrado: el relativo a los deseos y los rechazos, para que ni se vea 

frustrado en sus deseos ni vaya a caer en lo que aborrece; el relativo 

a los impulsos y repulsiones y, sencillamente, al deber, para que 

actúe en orden, con buen sentido, sin descuido; el tercero es el 

relativo a la infalibilidad y a la prudencia y, en general, el relativo a 

los asentimientos50. 

 

 

Metodología 

 

Diseño del estudio 
 

La investigación se realizó bajo un diseño de investigación 

cualitativo con elementos de la investigación-acción participativa, en 

tanto que permite romper con la dinámica convencional de sujeto y 

objeto, en la medida en que los gimnastas de BOECIO devienen en 

sujetos activos del proceso de investigación y propician, si así lo 

deciden el cambio, facilitando el diálogo y la reflexión crítica en los 

ejercicios filosóficos desarrollados y que buscan empoderar a los 

gimnastas al identificar problemas, desarrollar estrategias y 

promover cambios significativos en la realidad cotidiana en la que 

se vive en prisión, lo que enriquece la experiencia filosófica 

experiencial que desarrolla el proyecto BOECIO. 

 

                                                           
49 Cf. Epicteto: Disertaciones por Arriano, Gredos, Madrid, 1993, p. 405. 
50 Ibíd., p. 270. 



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

126 

 

Participantes 

 

La muestra incluyó 43 PPL de dos establecimientos penitenciarios 

en Colombia, seleccionados mediante un muestreo intencional 

estratificado. En cuanto a su demografía, tenemos que el 100% de 

los gimnastas son hombres, con edades que oscilan entre los 23 y 56 

años cumplidos al iniciar los talleres y un promedio de 35,3 años de 

edad, con escolaridad desde primaria incompleta hasta pregrado 

completo y titulado. Sobre los criterios de inclusión, no hubo 

restricción alguna para participar, es decir, participación voluntaria 

sin requisitos inhabilitantes, ninguno de los participantes reportó 

enfermedades mentales diagnosticadas, sindicados y condenados por 

varios delitos, sin exclusión por tipo de delito. 

 

Instrumentos de recolección de datos 

 

Se utilizaron diferentes instrumentos cualitativos de recolección de 

datos para garantizar la triangulación de datos, a saber: 12 entrevistas 

semiestructuradas individuales, 25 sesiones de discusión grupal, de 

las cuales 10 fueron virtuales, 8 presenciales y 7 híbridas, 25 

registros de diarios de campo de los monitores (educadores) y 120 

registros de diarios individuales de los gimnastas (estudiantes), así 

como registros escritos y fotográficos de todas las sesiones de 

entrenamiento grupal (talleres). 

 

Procedimiento 

 

Luego de la convocatoria e inscripción se concreta la práctica 

filosófica, tal como fue acordado con la administración del centro 

penitenciario y las PPL, esto es, el desarrollo de los talleres 

presenciales, virtuales e híbridos semanales (un taller por semana) 

con una duración de 90 minutos con cada grupo, siguiendo el modelo 

de filosofía experiencial que propone el proyecto internacional 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

127 

BOECIO, es decir, dejando ejercicios de entrenamiento para realizar 

diariamente antes de la siguiente reunión planificada, las PPL 

realizan los ejercicios filosóficos destinando 20 minutos diarios 

preferiblemente a la misma hora de cada día, esto es, entrenar como 

en un gimnasio, desarrollando el músculo filosófico.  

Se realizaron los talleres: (1). Filosofía experiencial en prisión51; (2). 

Ejercicios iniciales52; (3). Memento mori53; (4). Sociabilidad54; (5). 

Enkrateia o gobierno de las pasiones55; (6). Diakrisis o distinguir lo 

que depende de mí y aceptar lo que no depende de mí56; (7). 

Distinguir los phantasmas de las phantasias57; (8). Prosoché o 

atención profunda y ampliada58; (9). Visión cósmica59 o vision from 

above60; (9). Praemeditatio malorum61; (10). Pérdidas reales o 

                                                           
51 Cf. Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofar entre rejas, op.cit., p. 18.  
52 Cf. Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía para privados de libertad, op.cit., p. 209. 
53 Ibíd., p. 222. 
54 Ibíd., p. 229. 
55 Cf. Pérez, C.: “Enkrateia o gobierno de las pasiones”, en Barrientos-Rastrojo, J. 

(Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, p. 41. 
56 Cf. Cortés, J., & Sarmiento, I.: “Diakrisis o distinguir lo que depende de mí y 

aceptar lo que no depende de mí”, en Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre 

rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, p. 159. 
57 Cf. Sarmiento, I., & Cortés, J.: “Distinguir los phantasmas de las phantasias”, 

en Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 

2021, p. 173. 
58 Cf. Nardi, E.: “Prosoché o atención profunda y ampliada”, en Barrientos-

Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, p. 81. 
59 Cf. López, M.: “Visión cósmica” en Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar 

entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, p. 123. 
60 Cf. Barrientos-Rastrojo, J., Filosofía para privados de libertad, op.cit., p. 284. 
61 Cf. Pérez, C.: “Praemeditatio malorum”, en Barrientos-Rastrojo, J. 

(Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, p. 65. 



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

128 

 

Gymnastiké62; (11). Aceptación y akroasis63; (12). 

Conceptualización, descripción e hipótesis64; (13). Dialektiké 

techné. Diálogo para el consenso o el disenso argumentativo65; y 

(14) Taller final (el día después, síntesis y final abierto)66. 

Se planificaron fechas para realizar los talleres indicados ut supra y 

otros más de la batería de talleres del proyecto BOECIO, sin 

embargo, por razones de régimen interno, operativos de control y 

dificultades de acceso a internet, se lograron realizar en uno de los 

ERON 14 talleres (modalidad presencial e híbrida) con una 

asistencia media de 59% de PPL, y en el otro ERON 11 talleres en 

la modalidad virtual, con una asistencia media de 76% de PPL. 

 

 

Resultados 
 

El impacto de los talleres que propone BOECIO ya ha sido valorado 

por métodos cuantitativos67, en la aplicación desarrollada en los dos 

                                                           
62 Cf. Pérez, C.: “Gymnastiké o entrenamiento físico”, en Barrientos-Rastrojo, J. 

(Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, p. 137. 
63 Cf. Rojas, V., & Carrero, C.: “Gymnastiké o entrenamiento físico”, en 

Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, 

p. 99. 
64 Cf. Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía para privados de libertad, op.cit., p. 312. 
65 Cf. Triana-Llano, L.: “Dialektiké techné: Diálogo para el consenso o el disenso 

argumentativo”, en Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.), I. Sarmiento & J. Cortés, (Eds.), 

De la comprensión a la práctica del estoicismo. Diálogo entre el proyecto 

internacional BOECIO y la UNAD, Sello Editorial UNAD, Bogotá, 2023, p. 127. 

Disponible online en https://doi.org/10.22490/9789586519144.08 (último acceso 

11 de febrero de 2025). 
66 Cf. Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía para privados de libertad, op.cit., p. 339. 
67 Cf. Barrientos-Rastrojo, J., Saavedra-Macías, J., y Nardi, E., Impact of 

philosophical workshops on the prison population: a qualitative and quantitative 

evaluation, op.cit. Barrientos-Rastrojo, J. “La ética de la investigación cuantitativa 

y cualitativa en la Filosofía en prisiones. BOECIO como estudio de caso para 

https://doi.org/10.22490/9789586519144.08


TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

129 

establecimientos en Colombia, hemos estimado su impacto a nivel 

cualitativo, usando instrumentos que permitieron obtener de primera 

mano la información tanto de los gimnastas como de los monitores 

de BOECIO. Los diarios de campo llevados en cada encuentro con 

el grupo de participantes registran el detalle de las actividades 

sincrónicas (presencial, virtual o híbridas) y las prácticas cotidianas 

asincrónicas de los gimnastas; así mismo, cada PPL lleva un diario 

propio, del que de manera voluntaria se socializan sus reflexiones en 

los encuentros grupales, recabando información sobre cómo los 

talleres han influido en su pensamiento y comportamiento. 

 

Impacto en las participantes: pensamiento crítico 
 

Los testimonios de los participantes revelaron cambios significativos 

en su forma de pensar y actuar, reflejando la internalización de 

conceptos estoicos clave y su aplicación práctica en la vida diaria, el 

desarrollo del pensamiento crítico y la capacidad de anticipar 

consecuencias, habilidades importantes para prevenir la 

reincidencia. A continuación, algunos extractos de sus diarios 

personales, reflexiones en grupos focales y diarios de campo de los 

monitores. 

Sí, soy capaz de darle un sentido positivo a lo que antes no era capaz, 

ejemplo: mi situación de preso para mi es algo positivo porque acá 

he aprendido a valorar, amar a respetar cada día más y cada día logro 

estudiar algo, analizo más, pienso cada cosa más y brego a que todo 

sea mucho mejor68. 

En situaciones en donde no existe o es casi nula la “presión” de las 

pasiones, el pensamiento crítico ha sido considerablemente bueno, 

es cuando hay situaciones en donde las pasiones trasgreden en donde 

el pensamiento crítico es un poco difícil de ejecutar. Sin embargo, 

                                                           

superar algunas limitaciones investigadoras éticas”, Revista de Filosofía, 2023, 

48/2, pp. 493-513.  
68 Transcripción grupo focal, participante No 1. 



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

130 

 

con los talleres, he notado mayor capacidad de hacer los análisis 

críticos en dichas situaciones, por ejemplo, frente al comportamiento 

del grupo de compañeros que actualmente me encuentro 

monitoreando, he logrado a través del pensamiento crítico, entender 

sus acciones y comportamientos para que no alteren mi ser ni 

trasciendan esas pasiones que emanan de aquello externo69. 

De la narrativa de algunos gimnastas, se percibe aceptación de la 

condición actual de vida (encierro) y la posibilidad de aprovechar el 

tiempo que se estará privado de la libertad70. Con frecuencia las 

sesiones transcurrían con una dinámica temporal diferente a la 

planificada en tanto se dialogaba evitando imponer contenido 

ideológico, ello no es contrario a que motivados por los aprendizajes 

y las prácticas desarrolladas los gimnastas se comprometieran con 

mayor ahínco en sus compromisos académicos para la redención de 

pena. 

EL pensamiento crítico ha sido un desarrollo llevado a la 

cotidianidad para la búsqueda de soluciones a las dificultades 

habituales en el encierro, no solo en  

Luego de estas sesiones,  puedo ver las situaciones desde diferentes 

puntos de vista y no únicamente el mío, buscando la razón y contra 

la razón nadie pelea71. BOECIO me ha permitido analizar mis 

propios pensamientos y prejuicios y analizar las consecuencias de 

mis decisiones72. 

Se infiere de los resultados cualitativos que logran mejorar la 

convivencia, escuchar las ideas y opiniones del otro, así como 

resolver los conflictos de manera pacífica y les mueve a cuestionar 

patrones de comportamiento y mecanismos sujetadores que les atan 

a condiciones que contribuyeron a la privación de su libertad, ello, 

                                                           
69 Transcripción grupo focal, participante No 15. 
70 Transcripción diario de campo, octubre 12 de 2023, monitor No 2. 
71 Transcripción diario del participante No 3. 
72 Transcripción diario del participante No 3. 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

131 

en la medida en que sean reconocidos y modificados por las PPL, 

puede evitar la reincidencia.    

 

Impacto en los participantes: gobierno de las pasiones 

 

El gobierno de las pasiones requiere desarrollar hábitos que permitan 

ante la pasión, responder con prudencia práctica para dominar el 

curso de la propia vida de manera racional, en este aspecto enfatiza 

el Proyecto Internacional BOECIO en tanto este gobierno no podría 

ser un gobierno normalizador ni acrítico, todo lo contrario, se busca 

la autonomía personal. 

Si hay que aprender a vivir en el lugar que estemos en las 

condiciones que estemos hasta que salgamos de la situación, a veces 

nos enfadamos o nos frustramos por que las cosas no salieron bien 

en este lugar. Pues haciendo un resumen de todas las cosas que 

aprendimos en los talleres, primero es manejar la tranquilidad, la 

paciencia en todos los ámbitos y pensar en el memento mori, el cual 

nos enseña que el tiempo es algo valioso en cualquier lugar que 

estemos73. 

Sí he mejorado mis pensamientos negativos hacia los demás, 

ejemplo: Mirando a un compañero que habla solo, trata mal a la 

gente, me doy cuenta que esa persona la vida lo ha tratado muy duro, 

por eso ese carácter y lo analizo y también tiene problemas 

psicológicos, analizando, pienso cada día lucha para ser una persona 

de bien a pesar de sus emociones por que en cualquier momento 

explota74. 

Con más capacidad de analizar, mirar los puntos de vista, no tomar 

malas decisiones y menos con rabia [ira] o la cabeza caliente, 

siempre tratando de manejar la calma, lo estudiado en BOECIO75. 

                                                           
73 Transcripción diario del participante No 1. 
74 Transcripción grupo focal, participante No 1. 
75 Transcripción grupo focal, participante No 7. 



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

132 

 

En esta situación he aprendido a controlar mis emociones, cuando 

llegué a la cárcel, mi pareja me dejó solo en esta situación y me dio 

muy duro. Pero en este programa de BOECIO he aprendido a ser 

más paciente, a controlarme más, a pensar y saber salir de esos 

problemas que me hace daño76. 

Posterior a la realización de los talleres, puedo afirmar que, en 

enfrentar y afrontar los problemas, puedo hacerlo realizando un 

análisis más profundo de las situaciones y sus posibles soluciones, 

atendiendo que una mejor solución se puede desprender desde la 

tranquilidad y el sosiego que puede generar el manejo de las 

pasiones, es decir, desde la imperturbabilidad77. 

Por la actual situación de reclusión se ha generado y acontecido 

diversas situaciones en las que es completamente aplicable todo lo 

aprendido en los talleres de BOECIO durante todo el curso. Ha 

adaptado todas estas situaciones y en general realizo el ejercicio 

continuo en cada situación de mi devenir. Específicamente el 

módulo de “memento mori” ha cambiado y marcado la percepción 

de la vida y he tomado la costumbre de realizarlo a diario cada vez 

que comienza un nuevo día78. 

Un último testimonio “primero, con cualquier cosa que me decían 

mal dicha, respondía con agresión”79. De los anteriores, se desprende 

que algunos gimnastas han logrado incrementar el músculo 

filosófico mediante la práctica cotidiana de los ejercicios estoicos, 

adquiriendo escudos protectores contra las pasiones y han iniciado 

el camino hacia la ataraxia, la paz del alma, convidados por la 

máxima aureliana “mira el interior”80. 

En los grupos focales, al ser cuestionados sobre los resultados, los 

participantes indican que los talleres hasta el momento han 

                                                           
76 Transcripción grupo focal, participante No 6. 
77 Transcripción grupo focal, participante No 9. 
78 Transcripción grupo focal, participante No 15. 
79 Transcripción grupo focal, participante No 2. 
80 Cf. Marco Aurelio: Meditaciones. Gredos, Madrid, 2005, p. 113. 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

133 

permitido: “ser más tolerantes”, “controlar las pasiones”, “asimilar 

mejor las situaciones adversas”, “no explotar ante las dificultades” y 

“tratar de controlar las emociones”. Al preguntarles sobre las 

actitudes antes y después de los talleres, manifiestan: “Antes era 

iracundo”, “ahora controlo más las actitudes” y “para que me voy a 

enojar, si más tarde estaremos compartiendo” Sobre los logros, 

indican: “ser menos tímido”, “menos emocionales”, “menos 

iracundo” y “con las prácticas se han mejorado las actitudes”81.  
 

Impacto en los participantes: acciones comunicativas 
 

Los gimnastas de BOECIO consideran que el entrenamiento ha 

permitido mejorar el desarrollo del pensamiento crítico, la 

comunicación efectiva y el trabajo colaborativo, reafirmando lo ya 

indicado por los antiguos estoicos, la sociabilidad de los hombres, 

Sí, he disminuido la indiferencia hacia mis compañeros porque 

entiendo que estamos juntos en esta situación, que debemos 

apoyarnos mutuamente82. 

Sí, he mejorado en la convivencia con mi compañero de celda, donde 

todo era confrontación y he aprendido como mejorar la relación, he 

sentido la evolución83. 

[H]e mejorado mis capacidades compasivas con los demás, porque 

cuando hacemos la fila, tenemos un compañero en muletas o con 

discapacidad, si yo veo que va a recoger la comida, se la recibo 

llevándosela a la mesa para que no se friegue [agrave]84. 

El análisis reveló una mejora general en la convivencia dentro del 

ERON. Los participantes reportaron una mayor capacidad para 

escuchar a otros, resolver conflictos pacíficamente y cuestionar 

patrones de comportamiento negativos; el entrenamiento estoico, 

                                                           
81 Transcripción diario de campo, enero 29 de 2024, monitor No 2. 
82 Transcripción grupo focal, participante No 8. 
83 Transcripción grupo focal, participante No 6. 
84 Transcripción grupo focal, participante No 7. 



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

134 

 

afianza la resocialización requerida por el penado, en la medida en 

que en los talleres se promueve el diálogo, la reflexión colectiva, el 

aprendizaje comunitario, refuerza el sentido de comunidad y de 

solidaridad, aspectos claves para lograr la resocialización. 

Tal parece que los participantes han logrado interiorizar la práctica 

filosófica de manera que ya es un hábito, hábito como función 

(ethos-lógos), con lo que se espera se logre que la respuesta adecuada 

a la adversidad y logre ser dueño de las pasiones y no que estas le 

gobiernen; o que externos les manipulen, manipulación que puede 

ser contrarrestada con el lógos estoico y las habilidades de 

pensamiento crítico que se entrenan en BOECIO, incluso, se puede 

inferir de la narrativa de algunos participantes la aceptación de la 

condición actual de vida (encierro) y la posibilidad de aprovechar el 

tiempo que se estará privado de la libertad, el memento mori. Ver 

figura 10, que se transcribe a continuación: 

Aún es temprano el día, pero ya hace algunos instantes, sé que me 

encuentro solo, todo se halla oscuro y demasiado tranquilo, lo cual 

es inquietantemente extraño para el día que comienza. Enciendo las 

luces que se encuentran en el lugar, aún con carencia de vigor para 

disponerme a darle completo movimiento a mi cuerpo y así 

levantarme por completo. Pocos segundos después, casi sin notarlo 

me encuentro en frente a mi reflejo en el espejo de tamaño mediano 

que se encuentra en una de las paredes del lugar y al reconocer mi 

rostro en él, lo primero que pronuncio casi que murmurándolo es 

“memento mori”, frase que comenzó como un ejercicio, una simple 

prueba o estudio, y que con el trasegar del tiempo se ha vuelto un 

hábito con el recurrente hábito de recordar la muerte en un nuevo día 

en el que hay vida. Para recordarla85. 

 

 

                                                           
85 Transcripción diario del participante No 15. 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

135 

Efectividad de las modalidades educativas 

 

En la modalidad virtual e híbrida, se identificaron problemas 

relacionados con la calidad de la conexión a internet y la falta de 

equipos individuales para cada participante. En la modalidad 

presencial, los principales desafíos fueron la disponibilidad de 

espacios adecuados y las interrupciones frecuentes debido a 

procedimientos de seguridad. Se observó la necesidad de desarrollar 

materiales didácticos específicos para el entrenamiento diario, que 

facilitaran el seguimiento del progreso individual y la recolección de 

datos para futuras investigaciones. 

La mayor consistencia en la asistencia en la modalidad virtual 

sugiere que esta podría ser una opción viable para expandir el 

alcance del programa, especialmente en establecimientos con 

limitaciones logísticas para actividades presenciales. 

 
 

Conclusiones 
 

El estudio demuestra que la implementación de talleres filosóficos 

basados en el estoicismo, en modalidades virtual, presencial e 

híbrida, puede tener un impacto significativo en la transformación 

personal y la resocialización de las PPL. Destacamos las siguientes 

conclusiones. 

Los resultados sugieren que la filosofía experiencial, particularmente 

el estoicismo, puede ser una herramienta efectiva para la 

resocialización de las PPL. El enfoque en el desarrollo de 

habilidades de pensamiento crítico y autocontrol parece abordar las 

raíces del comportamiento delictivo de una manera que los 

programas tradicionales de reinserción no logran; ahora bien, no se 

ha de perder del horizonte la deseabilidad social de la PPL, por lo 

que es posible que al evaluar los talleres y en su vida misma se 



LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

136 

 

muestre diferente sin que necesariamente medie una transformación 

real. 

Los testimonios de los participantes indican que los conceptos 

estoicos, como la enkrateia (gobierno de las pasiones) y la prosoché 

(atención profunda), son particularmente relevantes y aplicables en 

el contexto penitenciario. Estos conceptos parecen proporcionar a las 

PPL herramientas prácticas para manejar el estrés, la frustración y la 

incertidumbre propios de la vida en prisión. 

El desarrollo de habilidades de comunicación y resolución de 

conflictos, evidenciado en los grupos focales, sugiere que el 

programa podría tener un impacto positivo no solo a nivel individual, 

sino también en la dinámica social dentro de los establecimientos 

penitenciarios. 

Los desafíos identificados, particularmente en términos de 

tecnología y logística, subrayan la importancia de una planificación 

cuidadosa y una colaboración estrecha con las autoridades 

penitenciarias para la implementación exitosa de estos programas. 

La práctica diaria de la filosofía estoica, como sugiere Pierre Hadot, 

implica ejercicios espirituales que permiten despojarnos de nuestras 

pasiones y enfocarnos en lo que realmente importa. Este enfoque no 

solo es personal, sino que también tiene un impacto comunitario, ya 

que, al mejorar como individuos, fortalecemos el tejido social que 

nos une. 

 

 

Referencias bibliográficas 
 

Amaya M., Núñez J. y Ramírez, L. “El aprendizaje en contextos 

penitenciarios colombianos: Representaciones de reos que enseñan 

y reos que aprenden”. En Bohórquez, C. (Ed.): Narrativas, 

imaginarios y representaciones sociales. Universidad de Boyacá, 

Tunja, 2023. Disponible online en 



TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

137 

https://libros.uniboyaca.edu.co/index.php/editorial-

uniboyaca/catalog/book/102 

Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía Aplicada Experiencial, 

Plaza&Valdés, Madrid, 2020. 

Barrientos-Rastrojo, J.: “Filosofía experiencial en prisión”, en 

Barrientos Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas. Plaza y Valdés, 

Madrid, 2021, pp. 19-39. 

Barrientos-Rastrojo, J.: “Fundamentos para una Filosofía Aplicada 

en Prisión. El Proyecto BOECIO”, en Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.): 

La Filosofía a la sombra. Resultados de investigación y experiencias 

del proyecto BOECIO de filosofía Aplicada en prisiones, Peter Lang, 

Berlín, 2022a, pp. 16-37. 

Barrientos-Rastrojo, J. “La ética de la investigación cuantitativa y 

cualitativa en la Filosofía en prisiones. BOECIO como estudio de 

caso para superar algunas limitaciones investigadoras éticas”, 

Revista de Filosofía, 2023, 48/2, pp. 493-513.  

Barrientos-Rastrojo, J. “Las dimensiones metafísicas ignoradas por 

el neoestoicismo”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 

42(3), 2025, pp. 487-498.  

Barrientos-Rastrojo, J.: Plomo o Filosofía: Entrenar para la 

desinserción social en prisión, UNAM, México, 2022b. Disponible 

online en https://www.bioetica.unam.mx/wp-

content/uploads/2023/08/FINAL-Entrenar-para-la-desinsercion-

social-en-prision.pdf (último acceso 10 de febrero de 2025). 

Barrientos-Rastrojo, J.: Filosofía para privados de libertad, Boecio, 

Sevilla, 2023. 

Barrientos-Rastrojo, J. y Moreno-Lax, A.: “Prácticas filosóficas (o 

Filosofía aplicada) en prisiones”, en Sumiacher D'Angelo, D. y 

Barrientos Rastrojo, J. (Comps.): La filosofía en movimiento. Estado 

y situación de las prácticas filosóficas a nivel mundial, CECAPFI – 

UNIMINUTO, Bogotá, 2024, pp. 191-223. Disponible online en 

https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/19218 (último 

acceso 6 de febrero de 2025). 

https://libros.uniboyaca.edu.co/index.php/editorial-uniboyaca/catalog/book/102
https://libros.uniboyaca.edu.co/index.php/editorial-uniboyaca/catalog/book/102
https://www.bioetica.unam.mx/wp-content/uploads/2023/08/FINAL-Entrenar-para-la-desinsercion-social-en-prision.pdf
https://www.bioetica.unam.mx/wp-content/uploads/2023/08/FINAL-Entrenar-para-la-desinsercion-social-en-prision.pdf
https://www.bioetica.unam.mx/wp-content/uploads/2023/08/FINAL-Entrenar-para-la-desinsercion-social-en-prision.pdf
https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/19218


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

138 

 

Barrientos-Rastrojo, J., Saavedra-Macías, J. y Nardi, E.: “Impact of 

philosophical workshops on the prison population: a qualitative and 

quantitative evaluation”, Philosophical Psychology, 38(5), 2024, pp. 

2233–2259. Disponible online en 

https://doi.org/10.1080/09515089.2023.2300696 (último acceso 7 

de febrero de 2025). 

Becker, L.: A new stoicism, Princeton University Press, New Jersey, 

2017. Disponible online en https://doi.org/10.2307/j.ctt1pd2k82 

(último acceso 6 de febrero de 2025). 

Blazich, S.: “La educación en contextos de encierro”, Revista 

Iberoamericana de Educación, 44(1), Organización de Estados 

Iberoamericanos, Madrid, 2007, pp. 53-60. Disponible online en 

https://rieoei.org/historico/documentos/rie44a03.htm (último acceso 

10 de febrero de 2025). 

Boecio, A.: La consolación de la filosofía, Akal, Madrid, 1997. 

Brunschwig, J.: “Los estoicos”, en Canto-Sperber, M. (Dir.): 

Filosofía griega, Docencia, Buenos Aires, 2000, pp. 517-564. 

Byrne, J.: “The Effectiveness of Prison Programming: A Review of 

the Research Literature Examining the Impact of Federal, State, and 

Local Inmate Programming on Post-Release Recidivism”, Federal 

Probation, 84(1), University of Massachusetts at Lowell, 2020, pp. 

3-20. Disponible online en 

https://heinonline.org/HOL/LandingPage?handle=hein.journals/fed

pro84&div=5&id=&page= (último acceso 9 de febrero de 2025). 

Corporación Excelencia en la Justicia: “Reincidencia carcelaria en 

Colombia”, 2025, disponible online en 

https://cej.org.co/indicadores-de-justicia/criminalidad/reincidencia-

carcelaria/ (último acceso 6 de febrero de 2025). 

Cortés, J. y Sarmiento, I.: “Diakrisis o distinguir lo que depende de 

mí y aceptar lo que no depende de mí”, en Barrientos-Rastrojo, J. 

(Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021, pp. 159-

172. 

https://doi.org/10.1080/09515089.2023.2300696
https://doi.org/10.2307/j.ctt1pd2k82
https://rieoei.org/historico/documentos/rie44a03.htm
https://heinonline.org/HOL/LandingPage?handle=hein.journals/fedpro84&div=5&id=&page=
https://heinonline.org/HOL/LandingPage?handle=hein.journals/fedpro84&div=5&id=&page=
https://cej.org.co/indicadores-de-justicia/criminalidad/reincidencia-carcelaria/
https://cej.org.co/indicadores-de-justicia/criminalidad/reincidencia-carcelaria/


TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

139 

Davis, L., Bozick, R., Steele, J. y Miles, J.: “Evaluating the 

effectiveness of correctional education: A meta-analysis of 

programs that provide education to incarcerated adults”, RAND 

Corporation, Washington, 2013. Disponible online en 

https://www.ojp.gov/library/publications/evaluating-effectiveness-

correctional-education-meta-analysis-programs-provide (último 

acceso 9 de febrero de 2025). 

Epicteto: Disertaciones por Arriano, Gredos, Madrid, 1993. 

Gil, F.: “La acción pedagógica en las prisiones. Posibilidades y 

límites”, Revista Española de Pedagogía, 245, Instituto Europeo de 

Iniciativas Educativas, Madrid, 2010, pp. 49-64. Disponible online 

en https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3099332.pdf (último 

acceso 10 de febrero de 2025). 

Gómez-Gómez J. y Mendieta D.: “Unconstitutional state of affairs 

and Colombian prison and prison system”, 2022. Disponible online 

en http://hdl.handle.net/11407/8571 (último acceso 10 de febrero de 

2025). 

Habermas, J.: Discurso filosófico de la modernidad, Taurus, Madrid, 

1989. 

Hadot, P.: Ejercicios espirituales y filosofía antigua, Siruela, 

Madrid, 2006. 

Henríquez, M.: “Gymnastiké o entrenamiento físico”, en Barrientos-

Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 

2021, pp. 137-157. 

Jaller, S. y González, E.: “La resocialización en Colombia: un 

fracaso de recursos o de voluntad”, Anuario De Derecho, 48, 

Panamá, 2018, pp. 290-298. Disponible online en 

https://doi.org/10.48204/j.aderecho.n48a21 (último acceso 10 de 

febrero de 2025). 

Larrota, R., Gaviria, A., Mora, C. y Arenas A.: “Aspectos 

criminogénicos de la reincidencia y su problema”, Revista 

Universidad Industrial de Santander Salud, 50(2), 2018, pp. 158-

https://www.ojp.gov/library/publications/evaluating-effectiveness-correctional-education-meta-analysis-programs-provide
https://www.ojp.gov/library/publications/evaluating-effectiveness-correctional-education-meta-analysis-programs-provide
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3099332.pdf
http://hdl.handle.net/11407/8571
https://doi.org/10.48204/j.aderecho.n48a21


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

140 

 

165. Disponible online en http://dx.doi.org/10.18273/revsal.v50n2-

2018007 (último acceso 10 de febrero de 2025). 

Liberté: “Quienes Somos”, 2022, disponible online en 

https://cooperativaliberte.coop/es/inicio/quienes-somos (último 

acceso 10 de febrero de 2025). 

Long, A.: La Filosofía Helenística, Alianza, Madrid, 1984. 

López, M. (2021). Visión cósmica. En J. Barrientos (Ed.), Filosofar 

entre rejas (pp. 123-135). Plaza y Valdés. 

Marco Aurelio: Meditaciones, Gredos, Madrid, 2005. 

Musonio Rufo: Disertaciones Fragmentos Menores, Gredos, 

Madrid, 1995. 

Nardi, E.: “Prosoché o atención profunda y ampliada”, en 

Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, 

Madrid, 2021, pp. 81-98. 

Negri, A.: Del obrero masa al obrero social, Anagrama, Barcelona, 

1980. 

Negri, A.: Del retorno. Abecedario Biopolítico, Debate, Barcelona, 

2003. 

Negri, A. [Entrevistado] y Melitopoulos, Á. [Entrevistadora]: 

“Multitud Singular, el Arte de Resistir” [Video], Museo Nacional 

Centro de Arte Reina Sofía, YouTube, 2010. Disponible online en 

http://www.youtube.com/watch?v=dX4iBjgO1n4 (último acceso 10 

de febrero de 2025). 

Pérez, C.: “Enkrateia o gobierno de las pasiones”, en Barrientos-

Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 

2021a, pp. 41-64. 

Pérez, C.: “Praemeditatio malorum”, en Barrientos-Rastrojo, J. 

(Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 2021b, pp. 67-

79. 

Perniola, M.: Del sentir, Pre-textos, Valencia, 2008. 

Pohlenz, M.: La Stoa. Historia de un movimiento espiritual, Taurus, 

Barcelona, 2022. 

http://dx.doi.org/10.18273/revsal.v50n2-2018007
http://dx.doi.org/10.18273/revsal.v50n2-2018007
https://cooperativaliberte.coop/es/inicio/quienes-somos
http://www.youtube.com/watch?v=dX4iBjgO1n4


TRANSFORMANDO VIDAS EN PRISIÓN 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

141 

Rojas, V. y Carrero, C.: “Aceptación y akroasis”, en Barrientos-

Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, Plaza y Valdés, Madrid, 

2021, pp. 99-122. 

Sarmiento, I.: “Repensar la formación carcelaria en Colombia desde 

una perspectiva filosófica”, HASER. Revista Internacional de 

Filosofía Aplicada, 14, Sevilla, 2023, pp. 17-40. Disponible online 

en 

https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/228

85 (último acceso 25 de enero de 2025). 

Sarmiento, I. y Cortés, J.: “Distinguir los phantasmas de las 

phantasias”, en Barrientos-Rastrojo, J. (Ed.): Filosofar entre rejas, 

Plaza y Valdés, Madrid, 2021, pp. 173-184. 

Triana-Llano, L.: “Dialektiké techné: Diálogo para el consenso o el 

disenso argumentativo”, en Sarmiento, I. y Cortés, J. (Eds.): De la 

comprensión a la práctica del estoicismo. Diálogo entre el proyecto 

internacional BOECIO y la UNAD, Sello Editorial UNAD, Bogotá, 

2023, pp. 127-137. Disponible online en 

https://doi.org/10.22490/9789586519144.08 (último acceso 11 de 

febrero de 2025). 

Triana-Llano, L.: El estudiante-aprisionado, el filósofo-

emancipado: algunos ensayos de un estudiante de filosofía en 

prisión, Sello Editorial UNAD, Bogotá, 2024. Disponible online en 

https://doi.org/10.22490/UNAD.9786287786035 (último acceso 10 

de febrero de 2025). 

Universidad de Sevilla: “Proyecto BOECIO: Estudio de la eficacia 

de la Filosofía Aplicada en Prisión para el desarrollo de las virtudes 

dianoéticas y éticas”, 2025, disponible online en 

https://institucional.us.es/boecio/ (último acceso 10 de febrero de 

2025). 

  

https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/22885
https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/22885
https://doi.org/10.22490/9789586519144.08
https://doi.org/10.22490/UNAD.9786287786035
https://institucional.us.es/boecio/


LUIS ALBERTO TRIANA LLANO 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 105-141 

142 

 

 

 

 



 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

DECLARACIÓN ÉTICA SOBRE PUBLICACIÓN Y BUENAS 

PRÁCTICAS DE LA REVISTA INTERNACIONAL DE 

FILOSOFÍA APLICADA HASER 

 

1. INTRODUCCIÓN. 

La Revista Internacional de Filosofía Aplicada HASER se articula 

de acuerdo a una serie de principios éticos y deberes fundamentales 

que conciernen al autor, el comité editorial, los autores y los referees. 

Asimismo, posee un procedimiento público para recibir y gestionar 

quejas. 

Por último, los principios que determinan la evaluación de los 

artículos son difundidos tanto en su página web como en el contenido 

de la revista con el fin de promocionar la transparencia de la 

publicación. 

Los principios éticos generales son los siguientes: transparencia, 

libertad de expresión, confidencialidad, respeto a la diversidad, 

obligación de declaración de conflictos de intereses y lucha contra el 

plagio y el autoplagio. 

 

2. PRINCIPIOS ÉTICOS GENERALES Y BÁSICOS. 

 

TRANSPARENCIA 

Se editará en la edición en papel y la digital de la revista de todos los 

procesos inherentes a la misma y que respeten el principio de 

confidencialidad. Concretamente, implicará la publicación de la guía 

de evaluación de artículos facilitada a los referees, el procedimiento 

para la recepción y gestión de quejas y la declaración ética y de 

buenas prácticas. 

 

LIBERTAD DE EXPRESIÓN 

Los autores son libres de expresar su propia opinión siempre y 

cuando no lesiones el resto de principios de esta declaración, se 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

144 

 

encuentren fundamentadas en los criterios académicos y posean el 

rigor científico oportuno.  

Este principio se convierte en libertad de decisión para los referees 

y comités de la revista siempre y cuando cumplan los mismos 

requisitos de rigor académico y fundamentación argumental. 

 

CONFIDENCIALIDAD 

La revista se compromete a mantener la confidencialidad de los 

autores para asegurar un proceso de evaluación a doble ciego. 

Asimismo, este principio será básico en el caso de interposición de 

quejas o de desvelamiento de plagio o autoplagio hasta que no se 

haya obtenido un dictamen oficial del caso. 

Este principio habrá de respetarse por los autores en los artículos que 

impliquen estudios experimentales con humanos u otra circunstancia 

que obligue la aparición de este principio ético.  

 

LUCHA CONTRA EL PLAGIO Y AUTOPLAGIO 

La revista mantendrá mecanismos para la lucha contra el plagio y 

autoplagio en todas sus instancias de acuerdo a lo señalados más 

abajo en los deberes de cada miembro de la misma.  

 

ATENCIÓN Y RESPETO A LA DIVERSIDAD Y AL GÉNERO 

Con el fin de evitar cualquier tipo de discriminación, se han creado 

mecanismos que promocionen en respeto a la diversidad. En este 

sentido, el editor, el comité editorial, los autores y los referees 

deberán evitar en sus juicios y escritos cualquier tipo de 

discriminación por razón de género, raza, ideología política o 

religiosa o condición sexual. 

Los autores deberán informar del género en los datos de origen de 

las investigaciones publicadas con el fin de identificar las diferencias 

debidas a este aspecto. 

 

 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

145 

GUÍA PARA LENGUAJE INCLUSIVO DE GÉNERO 

El consejo editorial de la revista anima a la utilización de lenguaje 

inclusivo en los artículos remitidos. Algunas indicaciones para dar 

formato inclusivo se derivan de documentos internacionales como 

los aprobados por las Naciones Unidas y pueden resumirse en tres 

puntos1: 

(1) Evitar expresiones discriminatorias: (a) utilizar formas de 

tratamiento adecuadas, (b) incluir los nombres y apellidos 

completos en ambos géneros y (c) evitar expresiones que 

perpetúan estereotipos de género. 

(2) Visibilizar el género cuando lo requiera la situación 

comunicativa: (a) explicitar los grupos de género 

referenciados; (b) usar los pares de femenino y masculino 

(desdoblados cuando sea preciso y (v) incentivar las 

estrategias tipográficas: o/a, o(a). 

(3) No visibilizar el género cuando no lo exija la situación 

comunicativa: (a) Omitir el artículo ante sustantivos 

comunes al género (periodista, participante, representante), 

(b) emplear sustantivos colectivos y otras estructuras 

genéricas cuando sea posible, (c) elegir adjetivos sin marca 

de género en lugar de sustantivos.  

 

DECLARACIÓN DE CONFLICTO DE INTERESES 

Se entiende por conflicto de intereses aquellas circunstancias en que 

los intereses primarios de una persona se encuentran determinados 

por otros secundarios ajenos a este.  

Este principio implica, concretamente, las situaciones en que un 

referee tenga conocimiento de que está evaluando un artículo de una 

persona conocida o con la que mantiene una relación de cualquier 

tipo o viceversa, cuando el autor es consciente de que su evaluación 

                                                           
1 Este punto es una adaptación de las recomendaciones de las Naciones Unidas que puede 

consultarse en https://www.un.org/es/gender-inclusive-language/guidelines.shtml, último 

acceso 15 de febrero de 2020. 

https://www.un.org/es/gender-inclusive-language/guidelines.shtml


PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

146 

 

depende de estas circunstancias. Esta circunstancia se traslada a cada 

uno de los miembros de la revista. En todos estos casos, será 

preceptiva la declaración del conflicto de intereses de modo que la 

edición de la revista tome las oportunas medidas.  

 

3. DEBERES ÉTICOS. 

 

DEBERES DEL EDITOR Y DEL COMITÉ EDITOR 

Actuar de modo justo evitando cualquier tipo de discriminación por 

razón de género, raza, ideología política o religiosa o condición 

sexual tanto en relación a los autores como al equipo de la revista. 

Gestionar todas las contribuciones basándose únicamente en su valor 

académico (consúltese la Guía para la evaluación de artículos 

académicos de HASER) y no en los recursos financieros aportados 

para su publicación2 o en intereses empresariales. 

Incentivar la libertad de expresión, la calidad argumentativa de los 

autores y la promoción de los modos diferentes de racionalidad en 

los trabajos remitidos. 

Mantener la independencia editorial de la revista. 

Publicar disculpas, correcciones, clarificaciones o retracciones 

cuando sea necesario. 

Generar y monitorizar un procedimiento justo para gestionar las 

quejas que incluya la posibilidad a los querellantes de queja y de 

recibir una respuesta de acuerdo a los principios éticos de la Revista. 

Incentivar la corrección de errores si estos aparecen en los artículos. 

Mantener la confidencialidad de los autores y de los referees o 

árbitros en el proceso de revisión por pares ciegos de los trabajos 

remitidos. 

Publicar los criterios y procedimientos de evaluación de la revista. 

El editor es el último responsable de la aceptación y rechazo de los 

artículos, con cuyos autores no debe tener conflictos de intereses. 

                                                           
2 Esta revista no cobra gastos de gestión o de otra índole a sus autores. 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

147 

Mantener la integridad de los registros académicos a lo largo de la 

existencia de la publicación 

 

DEBERES DE LOS REFEREES 

Aceptar exclusivamente los artículos para los que se dispongan 

competencias y conocimientos académicos suficientes. 

Informar al editor/comité editorial en el caso de que se pueda deducir 

la autoría y rechazarlo para evitar violar el deber de realizar revisión 

a doble ciego. 

En caso de detección de plagio o autoplagio parcial o total, uso del 

texto en conferencias o ponencias de diversa índole, informar al 

editor/comité editorial. 

Realizar una revisión ciega imparcial de los trabajos recibidos 

aportando comentarios constructivos a los autores. 

Evaluar los artículos exclusivamente de acuerdo a criterios 

académicos, generando un informe articulado por la guía de 

evaluación de la revista. Asimismo, se evitará en el arbitraje 

cualquier tipo de discriminación por razón de género, raza, ideología 

política o religiosa o condición sexual. 

Ser consciente de la posibilidad de conflicto de intereses de 

naturaleza institucional, financiera, colaborativa entre el referee y el 

trabajo. En caso de que sea detectada, avisar el editor para que el 

trabajo recibido sea remitido a otro autor 

Responder en un tiempo razonable a la evaluación de los artículos 

 

DEBERES DE LOS AUTORES 

Confirmar que el artículo no está siendo evaluado por otra 

publicación, no ha sido publicado o expuesto en cualquier evento 

académico.  

En el caso de que el artículo sea una reelaboración de una 

conferencia, ponencia, comunicación, charla o semejante o se 

corresponda con una reelaboración posterior, el autor habrá de 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

148 

 

informar al editor e indicarlo en nota a pie de la primera o última 

página del trabajo.  

Evitar en el cuerpo del trabajo cualquier tipo de discriminación por 

razón de género, raza, ideología política o religiosa o condición 

sexual 

Obtener permiso para la publicación de los textos, gráficos o tablas 

que no pertenezcan al autor y así lo requiera e indicar su fuente. 

Citar la fuente de todas las ideas o contenidos sobre los que se 

desarrolla la argumentación del trabajo.  

Informar sobre cualquier posible conflicto de interese en relación al 

arbitraje. 

En el caso de estudios empíricos con humanos o animales, se 

deberán respetar los principios éticos exigidos por las normativas 

éticas nacionales e internacionales. Si el estudio lo requiere, se 

deberá obtener el preceptivo permiso del comité de ética indicado 

para tal investigación. Estos permisos incluyen obtener el 

consentimiento informado explícito de los sujetos implicados en el 

estudio. 

Facilitar la corrección de errores y enmiendas si el propio artículo ha 

sido aceptado y de acuerdo a los plazos marcados. 

Remitir artículos de acuerdo a la línea editorial de la revista y aceptar 

su rechazo en el caso de que no sea congruente con la misma, su área 

de conocimiento o la bibliografía y discusiones propias de su campo 

de desarrollo. No obstante, hay una línea de quejas en caso de que 

quiera utilizarse en relación a este punto. 

Informar en el artículo de quién ha financiado la investigación, si ese 

fuera el caso. 

Se prohíbe publicar el artículo en cualquier otra revista.  

En el caso de artículos editados por varios autores, todos ellos 

deberán haber participado de forma igualitaria en el proceso. 

Ceder los derechos de edición de artículos a la revista y solicitar 

permiso para su publicación o edición en otro medio si han sido 

aprobados. 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

149 

PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS 

ÉTICOS Y QUEJAS 

 

1. El editor y el consejo editor recibirán cualquier demanda 

ética o queja relacionada con la Revista Internacional de 

Filosofía Aplicada HASER en cualquier momento del año en 

el email hacer@us.es. La acusación deberá estar motivada y 

anexar todas las pruebas y documentos necesarios para su 

evaluación por parte el editor y el comité editor. 

2. El editor recabará todos los datos ayudado, en caso necesario, 

por los miembros del comité editor. 

3. El editor pedirá testimonios y argumentos a favor y en contra 

de las posiciones. Si es posible, el editor deberá recabar estas 

informaciones por escrito para transmitirlas al comité editor. 

4. El editor convocará al comité editor con el fin de exponer los 

pormenores y les facilitará toda la información, gestionará el 

desarrollo de un dictamen y la creación de línea de acción 

conjunta.  

5. De modo ordinario, el comité editor presidido por el editor, 

o el editor, resolverá el problema en un plazo máximo de seis 

meses desde la recepción de toda la documentación. 

Asimismo, dictaminará resolución que se trasladará a las 

personas implicadas. 

6. Los dictámenes incluirán: 

a. Información al autor sobre la decisión tomada. 

b. Información a las instituciones implicadas en el 

trabajo remitido sobre la decisión del comité de ética. 

c. En caso necesario, por ejemplo en el caso de 

detección de plagio o autoplagio después de publicar 

un artículo, se retirará de inmediato el trabajo y se 

informará de la circunstancia públicamente. 

Asimismo, se informará de este asunto a todos los 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

150 

 

índices y catálogos donde se encuentra indexada la 

Revista Internacional de Filosofía Aplicada HASER. 

d. Prohibición al autor de volver a publicar en la revista 

por un tiempo a determinar en el dictamen y que 

decidirá el Comité Editor dirigido por el Editor. 

e. Otras acciones legales que decida emprender el 

Comité Editor si fuera necesario.  

7. En el caso de que el problema esté relacionado con el editor, 

se elegirá al miembro del comité de ética con más antigüedad 

efectiva para dirigir todo el proceso. 

 

 

INDICACIÓN BIBLIOGRÁFICA 

 

Tanto la Declaración ética sobre publicación y buenas prácticas de 

la revista Internacional de Filosofía Aplicada HASER como el 

Procedimientos para gestionar conflictos éticos y quejas ha sido 

realizado después de analizar diversos códigos éticos de editoriales 

y revistas académicas. El resultado es la síntesis arriba indicada. De 

forma concreta, se encuentran entre las fuentes consultadas las 

siguientes: 

BMJ Publishing Group, Resources for authors,  

http://resources.bmj.com/bmj/authors/editorial-

policies/transparencypolicy (último acceso 15 de septiembre de 

2016). 

Cambridge University Press,  Publication ethics, disponible online 

en  https://www.cambridge.org/core/services/authors/publication-

ethics (último acceso 15 de septiembre de 2016). 

Cambridge University Press,  Ethical standards ethics, disponible 

online en  https://www.cambridge.org/core/about/ethical-standards 

(último acceso 15 de septiembre de 2016). 

http://resources.bmj.com/bmj/authors/editorial-policies/transparencypolicy
http://resources.bmj.com/bmj/authors/editorial-policies/transparencypolicy
https://www.cambridge.org/core/services/authors/publication-ethics
https://www.cambridge.org/core/services/authors/publication-ethics
https://www.cambridge.org/core/about/ethical-standards


PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

151 

Committee on publication ethics, Code of conduct, disponible online 

en  http://publicationethics.org/files/u2/New_Code.pdf (último 

acceso 15 de septiembre de 2016) 

Committee on publication ethics, Code of conduct and best practice. 

Guideline for journals editors, disponible online en  

http://publicationethics.org/resources/guidelines (último acceso 15 

de septiembre de 2016) 

Committee on publication ethics, Code of conduct, disponible online 

en  http://publicationethics.org/files/Code%20of%20Conduct.pdf 

(último acceso 15 de septiembre de 2016) 

Elsevier, Publishing ethics resource kit (PERK) for editors, 

disponible online en https://www.elsevier.com/editors/perk (útimo 

acceso 15 de septiembre de 2016) 

Elsevier, Publishing ethics resource kit (PERK) for editors, 

disponible online en https://www.elsevier.com/editors/perk (útimo 

acceso 15 de septiembre de 2016) 

http://publicationethics.org/files/u2/New_Code.pdf
http://publicationethics.org/resources/guidelines
https://www.elsevier.com/editors/perk


PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

152 

 

DECLARATION ON ETHICS AND GOOD PRACTICES OF 

THE INTERNATIONAL JOURNAL ON PHILOSOPHICAL 

PRACTICE HASER 

 

1. INTRODUCTION 

The International Journal on Philosophical Practice HASER 

establishes a series of ethical principles and fundamental duties 

concerning the editor, the editorial board, authors and reviewers. 

Likewise, it has an open procedure for receiving and handling 

complaints. 

The principles governing the peer review of papers are available both 

on the journal’s website and in its print version, with a view to 

promoting transparency. 

The general ethical principles are as follows: transparency, freedom 

of expression, confidentiality, respect for diversity, the obligation to 

declare conflicts of interest and combating plagiarism and self-

plagiarism. 

 

2. GENERAL AND FUNDAMENTAL ETHICAL PRINCIPLES 

 

TRANSPARENCY 

The journal’s print and digital editions shall implement processes 

that promote transparency. Specifically, this will entail publishing 

its paper review guidelines, thus making them readily available to 

the reviewers, its procedure for receiving and handling complaints 

and its declaration on ethics and good practices. 

 

FREEDOM OF SPEECH 

Authors are free to express their own opinions, provided that these 

do not violate the principles set out in this declaration, that they are 

based on academic criteria and that they possess a solid scientific 

base. 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

153 

This principle becomes one of freedom of decision for reviewers and 

the journal’s different boards, provided that they meet the same 

requirements as regards academic rigour and the substantiation of 

claims. 

 

CONFIDENTIALITY 

The journal undertakes to maintain the confidentiality of authors in 

order to guarantee an adequate double-blind peer review process. 

Likewise, this shall be a fundamental guiding principle in the event 

of complaints or the disclosure of plagiarism or self-plagiarism, until 

an official decision has been reached. 

This ethical principle shall be observed by authors whose papers 

involve experimental studies with human subjects or any other 

circumstance involving it. 

 

COMBATING PLAGIARISM AND AUTO-PLAGIARISM 

The journal shall implement mechanisms for combating plagiarism 

and self-plagiarism at all levels, in accordance with those pertaining 

to the ethical duties of all the parties concerned. 

 

ATTENTION TO AND RESPECT FOR DIVERSITY AND FOR GENDER 

For the purpose of avoiding any type of discrimination, a number of 

mechanisms have been implemented to promote respect for 

diversity. In this regard, the editor, the editorial board, authors and 

reviewers should avoid any type of discrimination on grounds of 

gender, race, political ideology, religious beliefs or sexual condition 

in their judgements and submissions. 

Authors must indicate gender in the source data of published 

research in order to identify differences due to this aspect. 

 
GUIDELINES FOR GENDER INCLUSIVE LANGUAGE 

The editorial board encourages the use of inclusive language in 

submitted articles. Some indications for inclusive formatting are 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

154 

 

derived from international documents such as those approved by the 

United Nations3. Those ones can be summarized in three points: 

(1) Avoid discriminatory expressions: (a)use appropriate forms 

of treatment, (b)include full names and surnames in both genders 

and (c)avoid expressions that perpetuate gender stereotypes. 

(2) Make gender visible when the communicative situation 

requires it: (a) make explicit the referenced gender groups; (b) 

use the pairs of feminine and masculine (unfolded when 

necessary and (c) encourage typographic strategies: o/a, o(a). 

(3) Do not make gender visible when the communicative 

situation does not require it: (a) Omit the article before nouns 

common to the gender (journalist, participant, representative), 

(b) use collective nouns and other generic structures when 

possible, (c ) choose adjectives without gender marking instead 

of nouns. 

 

DECLARATION OF CONFLICT OF INTEREST 

A conflict of interest is understood here as those circumstances in 

which the primary interests of a person are subordinated to other 

secondary ones far-removed from them. 

Specifically, this principle refers to situations in which a reviewer is 

aware that he/she is reviewing the paper of someone who he/she 

knows or with whom he/she has a relationship of any type, or, vice 

versa, when the author is aware that the review of his/her paper 

depends on this circumstance. Conflicts of interest also affect each 

one of the journal’s staff members. The declaration of conflict of 

interest shall be binding in all cases, with the journal reserving the 

right to take all those measures that it deems necessary, should this 

principle be violated. 

 

                                                           
3 These points have been adapted from recommendations given by the United Nations. They 

can be consulted at https://www.un.org/es/gender-inclusive-language/guidelines.shtml, last 

accessed February 15, 2020. 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

155 

3. ETHICAL DUTIES 

 

DUTIES OF THE EDITOR AND THE EDITORIAL BOARD 

To be impartial at all times, avoiding any type of discrimination on 

grounds of gender, race, political ideology, religious beliefs or 

sexual condition, in relation to authors and the editorial staff, alike. 

To assess all contributions on the sole basis of their academic value 

(see the Guidelines for Reviewers HASER), rather than the monies 

disbursed for their publication4 or business interests. 

To foster freedom of expression and academic excellence among 

authors and to promote different modes of rationality in the works 

submitted.     

To maintain the journal’s editorial independence. 

To publish apologies, corrections, clarifications or retractions, 

should the need arise. 

To implement and monitor an impartial procedure for handling 

complaints that allows claimants to lodge them and to receive 

replies, in accordance with the journal’s ethical principles. 

To encourage the correction of errors in papers, should the need 

arise. 

To maintain the confidentiality of authors and reviewers during the 

double-blind peer review process. 

To publish the journal’s review criteria and procedures. 

To accept or reject papers (the editor being ultimately responsible 

for this), whose authors must not have any conflicts of interest. 

To maintain the integrity of academic records throughout the 

journal’s lifecycle. 

 

 

 

 

                                                           
4 This journal does not charge authors administrative costs or any other type of fee. 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

156 

 

DUTIES OF THE REVIEWS 

To accept for review only those papers for which they have sufficient 

subject expertise and knowledge to carry out a proper assessment. 

To notify the editor/editorial board if they can deduce who the author 

is, and to decline to review the paper to avoid neglecting their duty 

to perform a blind review. 

To notify the editor/editorial board should they detect partial or full 

plagiarism or the use of the paper’s content in conferences or 

keynotes of a different nature. 

To perform an impartial blind review of the papers submitted, 

offering authors constructive comments. 

To assess papers solely in accordance with academic criteria, 

drafting a report following the journal’s guidelines in this respect. 

Likewise, reviewer reports must avoid any type of discrimination on 

grounds of gender, race, political ideology, religious beliefs or 

sexual condition. 

To be aware of possible conflicts of interest of an institutional, 

financial or collaborative nature with the authors of papers that they 

are asked to review. And, in such an event, to notify the editor in 

order that the paper in question should be sent to another reviewer. 

To review papers in a timely fashion. 

 

DUTIES OF THE AUTHORS 

To confirm that their papers are not being reviewed by another 

publication and that they have not been previously published or 

presented at any academic event. 

To notify the editor should their papers be reworkings of 

conferences, keynotes, communications, talks or suchlike or 

subsequent reworkings, and to indicate this in a footnote on the first 

or final page of their papers. 

To avoid any type of discrimination on grounds of gender, race, 

political ideology, religious beliefs or sexual condition in the body 

copy. 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

157 

 

To obtain permission to publish texts, graphics or tables that do not 

belong to them and, if so required, to cite the source. 

To cite the sources of all the ideas and content on which their papers’ 

subject matter is based. 

To notify the editor about any conflict of interest in relation to the 

review of their papers. 

To abide by the ethical principles set out in national and international 

ethical regulations in the case of empirical studies perfumed on 

human or animal subjects. To obtain, if so required, the mandatory 

authorisation of the relevant ethical committee, including the 

explicitly informed consent of all the subjects involved in the study. 

To expedite the correction of errors and modifications, should their 

papers be accepted for publication, in compliance with established 

deadlines. 

To submit papers in compliance with the journal’s editorial line and 

to accept their rejection should they be inconsistent with this, their 

area of knowledge or the literature and discussions pertaining to their 

field of development. However, there is a procedure for lodging 

complaints, should they deem this necessary. 

To mention all funding sources in their papers, should this be the 

case. 

To abstain from publishing submitted or accepted papers in any other 

journal. 

To ensure that all the co-authors have been equally involved in the 

process, should the need arise. 

To transfer copyrights to the journal and, if they have been accepted, 

to request permission to publish or edit their papers in any other 

medium. 

  



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

158 

 

PROCEDURES FOR HANDLING ETHICS-RELATED 

CLAIMS AND COMPLAINTS 

 

1. Any ethics-related claim or complaint relating to the 

International Journal on Philosophical Practice HASER can 

be lodged at any moment by sending an email to the editor 

and the editorial board at: hacer@us.es. Claims or complaints 

should be substantiated and include all the documentary 

evidence necessary in order to allow the editor and editorial 

board to assess them adequately. 

2. The editor shall gather all the information with the assistance, 

should the need arise, of the members of the editorial board. 

3. The editor shall request statements and arguments in favour 

and against all the stances. If possible, the editor shall gather 

this information in writing before submitting it to the 

editorial board.   

4. The editor shall convene a meeting of the editorial board for 

the purpose of presenting all the information to its members, 

as well as making decisions and proposing a joint line of 

action.   

5. Normally, the editorial board, chaired by the editor, shall 

resolve claims or complaints within six days of receiving all 

the information. Likewise, he/she shall adopt a resolution and 

notify those involved of his/her decision. 

6. The resolution shall involve: 

a. Notifying the author about the decision. 

b. Notifying the institutions involved in the submitted 

paper about the decision of the ethical committee. 

c. Should the need arise, for example in the event of 

detecting plagiarism or self-plagiarism after 

publication, the paper in question shall be 

immediately withdrawn and a public statement 

issued. Likewise, all the indexes and catalogues in 



PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

159 

which the International Journal on Philosophical 

Practice HASER appears shall be duly notified. 

d. Authors shall be strictly prohibited from publishing 

another paper in the journal during the period 

established by the editorial board chaired by the 

editor. 

e. Any other legal action that the editorial boards deems 

necessary, should the need arise. 

7. In the event that the claim or complaint involves the editor, 

the most senior member of the ethical committee will be 

appointed to oversee the process. 

 

 

BIBLIOGRAPHICAL NOTE 

 

Both the Declaration on Ethics and Good Practices of the 

International Journal on Philosophical Practice HASER and the 

Procedures for Handling Ethics-Related Claims and Complaints 

have been drafted after analysing the codes of conduct and good 

practices of different publishing houses and academic journals, 

resulting in the aforementioned synthesis. Specifically, the sources 

that have been consulted are as follows: 

BMJ Publishing Group, Resources for authors, available online at:  

http://resources.bmj.com/bmj/authors/editorial-

policies/transparencypolicy (accessed 15 September 2016). 

Cambridge University Press, Publication ethics, available online at:  

https://www.cambridge.org/core/services/authors/publication-ethics 

(accessed 15 September 2016). 

Cambridge University Press, Ethical standards ethics, available 

online at:  https://www.cambridge.org/core/about/ethical-standards 

(accessed 15 September 2016). 

http://resources.bmj.com/bmj/authors/editorial-policies/transparencypolicy
http://resources.bmj.com/bmj/authors/editorial-policies/transparencypolicy
https://www.cambridge.org/core/services/authors/publication-ethics
https://www.cambridge.org/core/about/ethical-standards


PROCEDIMIENTOS PARA GESTIONAR CONFLICTOS ÉTICOS Y QUEJAS 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

160 

 

Committee on publication ethics, Code of conduct, available online 

at:  http://publicationethics.org/files/u2/New_Code.pdf (accessed 15 

September 2016). 

Committee on publication ethics, Code of conduct and best practice. 

Guideline for journals editors, available online at:  

http://publicationethics.org/resources/guidelines (accessed 15 

September 2016). 

Committee on publication ethics, Code of conduct, available online 

at:  http://publicationethics.org/files/Code%20of%20Conduct.pdf 

(accessed 15 September 2016). 

Elsevier, Publishing ethics resource kit (PERK) for editors, available 

online at:  https://www.elsevier.com/editors/perk (accessed 15 

September 2016). 

Elsevier, Publishing ethics resource kit (PERK) for editors, available 

online at:  https://www.elsevier.com/editors/perk (accessed 15 

September 2016). 

 

http://publicationethics.org/files/u2/New_Code.pdf
http://publicationethics.org/resources/guidelines
https://www.elsevier.com/editors/perk


 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

Normas para la publicación en HASER  

Revista internacional de Filosofía Aplicada 
 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada es una publicación 

académica que edita artículos, reseñas y comentarios de eventos de 

calidad vinculados con el mundo de la Orientación Filosófica y la 

Filosofía Aplicada. Para su aceptación, el envío de trabajos responderá a 

los siguientes ítems, devolviéndose a los autores que no los cumplan:  

 

1. Los trabajos han de ser inéditos, desarrollar un tema acorde a la línea 

editorial y no estar incursos en evaluación por otra revista hasta 

conseguir el dictamen final de HASER. 

 

2. Una vez aceptados, no pueden ser publicados, parcial o totalmente, 

salvo que dispongan del permiso de los editores de la revista, y 

siempre habrán de citar la fuente original. 

 

3.      Se enviarán en formato digital a la dirección electrónica de la 

revista haser@us.es en formato Word 2003 o anterior. Si, en diez 

días, los autores no recibieran acuse de recibo, deberán volver a 

remitir el email. Téngase presente que la segunda quincena de Julio y 

el mes de Agosto será inhábil para la remisión de acuses de recibo. 

 

4. Los artículos y los comentarios se someterán a una revisión por pares 

externos, que incluye la evaluación de, al menos, dos referees. Éstos 

determinarán su aprobación, rechazo o aprobación con sugerencias a 

subsanar por el autor.  Los artículos se evaluarán de acuerdo a los 

siguientes criterios: congruencia con la temática de la revista, 

claridad, coherencia de las ideas, metodología adecuada a los 

contenidos, evaluación de la bibliografía utilizada actualizada y 

congruente con el tema, fundamentos y justificación suficiente y 

relevancia del trabajo para la disciplina. Más tarde, el comité editor 

decidirá el número de la revista en que se incluirá el trabajo. 

 



162                                            NORMAS DE ARBITRAJE Y PUBLICACIÓN DE ORIGINALES 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

 

 

4.    EXTENSIÓN: Los artículos tendrán una extensión mínima de 6000 

palabras, las notas de eventos (cursos, congresos, seminarios, 

conferencias) deberán contener una extensión de entre 3000 y 5000 

palabras y las reseñas entre 1000 y 1500 palabras.  

 

5.     Todo artículo o nota deberá incluir bajo el título (tamaño máximo 15 

palabras), la traducción del título al inglés, el nombre, filiación y 

ORCID del autor, su email, un resumen en castellano e otro en inglés 

de no más de ciento cincuenta palabras y entre cuatro y seis palabras 

clave (inglés y español).  

 

6. En el caso de que existan varios autores en un artículo, se deberá 

indicar el orden y justificar esa decisión. Asimismo, habrá de 

indicarse la fuente de financiación de los proyectos en los que se 

enmarcan los trabajos, si así sucediese. 

 

7.    Se aceptan originales en inglés y castellano, publicándose en la 

lengua en que haya sido remitido. Los envíos en otras lenguas serán 

estudiados por el comité editor. 

 

8. FORMATO: 

Es requisito para su evaluación que las citas (siempre a pie de página) 

se rijan por los siguientes formatos: 

 a. Libros: Apellido, Autor: Nombre de la obra, editorial, lugar, año. 

 Ejemplo: Séneca, Lucio Anneo: Cartas a Lucilio, Editorial Juventud, 

Madrid, 2001. 

 b. Artículos de revistas: Apellidos, Autor: “Nombre del artículo”, en 

Revista, número o volumen, lugar, año, pp. xx-xx. 

Ejemplo: Ruiz Pérez, Miguel Ángel: “La filosofía aplicada en el 

mundo”, en Revista de Filosofía Aplicada, número 23, Sevilla, 2003, 

pp. 23-45. 

c. Capítulos de libro: Apellidos, Autor: “Nombre del capítulo”, en 

Apellidos, Autor: Nombre de la obra, editorial, lugar, año, pp. xx-xx. 

Ejemplo: Márquez Ruibarbo, Antonio: “La filosofía aplicada y su 

futuro ontológico” en González Mercader, Marcos: La filosofía 



NORMAS DE ARBITRAJE Y PUBLICACIÓN DE ORIGINALES                                            163 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

 

aplicada a través del tiempo, Editorial Miriati, Sevilla, 2006, pp. 23-

56. 

 c. Artículos procedentes de Internet: Apellidos, Autor: “Nombre del 

título de la entidad referida”, disponible on-line en 

www.referenciaonline.net (último acceso 11 de enero de 2009). 

 Ejemplo: Santes Martín, Antonio: “Philosophical Practice”, 

disponible on-line en www.santes.net/philconuns.htm (último acceso 

23 de agosto de 2016). 

 

9. El tipo de letra de los artículos, notas y reseñas será: 

- Times new roman 12 tpi para el contenido del artículo. 

-  Times New Roman 10 tpi para las citas dentro del texto, las 

notas a pie de página, los resúmenes, abstracts y palabras claves.  

- No se aceptarán los subrayados ni las negritas dentro del 

artículo, a excepción del título de los epígrafes que irán en negrita.  

- No se incluirán líneas entre párrafos. 

- No se usarán mayúsculas. 

 

10. Todos los autores han de disponer de un identificar ORCID, que 

incluirán en el artículo. 

 

11.  No existen costes por procesamiento y publicación de artículos. 

 

12. Una vez publicado el trabajo, se remitirá al autor una copia de la 

revista en versión online vía correo electrónico. 

  

http://www.referenciaonline.net/


164                                            NORMAS DE ARBITRAJE Y PUBLICACIÓN DE ORIGINALES 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

 

 

GUIDELINES FOR AUTHORS TO PUBLISH IN HASER. 

INTERNATIONAL JOURNAL ON PHILOSOPHICAL PRACTICE 
 

Academic and peer-reviewed International Journal on Philosophical 

Practice HASER encourages authors to submit articles, reviews and 

reports of events linked to Philosophical Practice. Contributions must be 

sent according to these policies. 

 

1. Articles must be original. They have to develop a topic linked to the 

editorial line. They must not be published previously or sent to other 

journals before author receives the decision of HASER about its 

acceptance or rejection. 

 

2. Contributions published in HASER can’t be published (partly or 

totally) in other journal, websites or similar without permission of Editor 

of Haser. If HASER allows its re-publication, author must indicate its 

original source.  

 

3.    Contributions must be sent in an electronic version to haser@us.es in 

Word 2003/97 format. HASER will send a return receipt to authors in ten 

days. If they don’t receive it, article must be sent again. 

 

4. Articles will be sent to two referees, in order to double-blind review. 

Articles will be evaluated according to the following criteria: clarity, 

coherence of ideas, methodology appropriate to the contents, evaluation 

of the bibliography used updated and congruent with the topic, 

foundations and sufficient justification and relevance of the work for the 

discipline. Referees will propose one of these decisions: ‘suitable for 

publication’, ‘rejected’, ‘suitable with minor corrections’. If an article is 

‘suitable for publication’, editorial committee will decide the issue where 

it will be included.    

 

4.     LENGTH: Articles must contain between 6000 and 10000 words 

(12-18 pages), event reports must contain between 3000 and 5000 words 



NORMAS DE ARBITRAJE Y PUBLICACIÓN DE ORIGINALES                                            165 

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

 

(5-8 pages) and books reviews must contain between 1000 and 1500 

words (2 pages).  
 

5.     Contributions must include author name, affiliation, ORCID, email, 

an abstract in Spanish and English (70-150 word) and 4-6 keywords. 

Articles will incorporate a “Reference section” with 8-15 books at least. 

  

6. If there are several authors in an article, the order must be indicated 

and that decision justified. In addition, the source of financing of the 

projects in which the work is framed must be indicated. 

 

7. LANGUAGE: Contributions could be written in English and Spanish. 

Translation services will not be provided. 

 

8. TEXT FORMAT: 

Contributors who want to publish in Haser must follow these formats: 

 a. Books: Family name, Name: Title, publisher, place, year, p.xx. 

Example: Seneca, Lucio Anneo: Letters to Lucilius, Granta Books, 

New York, 2001, p. 23. 

b. Articles: Family Name, Name: “Article title”, in Journal tittle, 

number, volume, place, year, pp. xx-xx. 

Example: Hume, David: “Philosophy and its links to Politics”, in 

Political Philosophy, number 23, Baltimore, 2003, pp. 23-45. 

c. Chapters: Family name, Name: “Name of chapter”, in Family 

name, Name: Book title, publisher, place, year, p. xx-xx. 

Example: Smith, Peter: “Philosophy and life” in Murphy, John (ed.): 

Life, Pearson Publishers, Washington (USA), 2006, pp. 34-56. 

d. Articles from Internet: Family name, Name: “Title of article”, 

available in www.online.net (last access February 17th, 2016). 

Example: SMITH, Michael: “To make Philosophical Practice”, 

available in www.filoze.org/vera.htm (last access March 26st, 2009). 

 

9.  Type of letters must be: 

- Times new roman 12 tpi: Main text of articles. 

- Times New Roman 10 tpi: quotations inside article, footnotes, 

abstracts and keywords.  



166                                            NORMAS DE ARBITRAJE Y PUBLICACIÓN DE ORIGINALES 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026 

 

 

- Texts must avoid stress, underlined or bold words. Sections 

titles will be written in bold words.  

- Do not use capitals. 

- Do not include lines between paragraphs. 

 

10. There aren’t any fees for publishing articles. 

 

11. Authors need to have an ORCID number. It will be indicated at the 

beginning of the article. 

 

12. After publishing articles, authors will receive a whole issue of 

HASER by email to authors. 

 


