
DOI: https://doi.org/10.12795/HASER/2026.i17.02 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 
© Universidad de Sevilla, 2026 

LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD: UNA PROPUESTA 

METODOLÓGICA DESDE LAS HUMANIDADES 

 

CLINICAL PHILOSOPHY AS UNIQUENESS: A METHODOLOGICAL 

PROPOSAL FROM THE HUMANITIES 

 

Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ 

Universidad Francisco de Vitoria – UNIR 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9403-7522 

arantxa.serantes@ufv.es 

 

FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 

 ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1416-0841 

fcdafontoura@gmail.com 
 

 

RECIBIDO: 2 DE DICIEMBRE DE 2024 

AEPTADO:22 DE ENERO DE 2025 

 

Resumen: La singularidad, como cualidad única de cada individuo, se convierte 

en el eje de una búsqueda filosófica centrada en la excelencia y la personalización. 

No obstante, en el ámbito educativo actual, emergen desafíos relacionados con la 

pérdida de habilidades fundamentales para la comprensión y redacción de textos 

filosóficos. Desde la perspectiva de la Filosofía Clínica, este artículo explora cómo 

esta metodología puede ofrecer herramientas innovadoras para enfrentar tales 

desafíos, al proponer un enfoque terapéutico centrado en las características 

singulares de cada persona. A través de talleres formativos con estudiantes del 

Máster habilitante para Profesorado de Secundaria y Formación Profesional, se 

analizan los beneficios y barreras para la implementación de este enfoque en 

contextos educativos, destacando su capacidad para personalizar el aprendizaje y 

fomentar el pensamiento crítico en el aula. 

Palabras clave: singularidad, Filosofía Clínica, personalización, humanidades, 

educación, innovación 

 

Abstract: Singularity, as the unique quality of each individual, becomes the axis 

of a philosophical pursuit focused on excellence and personalization. However, 

https://orcid.org/0000-0001-9403-7522
https://orcid.org/0000-0003-1416-0841


Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

54 

 

challenges arise in today’s educational field, particularly in the loss of fundamental 

skills for understanding and writing philosophical texts. From the perspective of 

Clinical Philosophy, this paper examines how this methodology provides 

innovative tools to address these challenges, offering a therapeutic approach 

tailored to the singular characteristics of each person. Through training workshops 

with students from the Master’s Degree for Secondary and Vocational Education 

Teachers (VET), the benefits and barriers to implementing this approach in 

educational contexts are analyzed, highlighting its potential to personalize learning 

and foster critical thinking in the classroom. 

Keywords: singularity, clinical philosophy, personalisation, humanities, 

education, innovation 

 

 

Introducción 

 

La Filosofía Clínica, entendida como una aproximación “singular” 

hacia el filosofar, emerge como una propuesta metodológica desde 

las Humanidades, especialmente arraigada en la Fenomenología 

existencial. Este enfoque revitaliza el propósito de la Filosofía al 

confrontarla con la realidad concreta y las problemáticas 

contemporáneas, desafiando la dicotomía entre productividad y 

razón práctica. En su esencia, la praxis filosófica se erige como una 

interpretación de lo real, ofreciendo herramientas para repensar la 

actualidad y abordar nuevas preguntas filosóficas que respondan a 

las realidades del entorno, tales como la tecnoética, infoética y 

bioética. 

Pero, ¿cuál es el alcance terapéutico de la Filosofía Clínica? Esta 

pregunta a veces está vinculada a otra pregunta. ¿Cuál es el 

fundamento filosófico de la Filosofía Clínica? 

¿Empezamos con otra pregunta? ¿Es posible que un pensador o una 

línea de pensamiento (teoría) pueda abarcar cada manifestación 

plural del fenómeno humano? Considerando el fenómeno humano y 

sus manifestaciones como plurales, múltiples o diversas, ¿Cómo 

podemos considerar que una línea teórica o un autor, por muy 

abarcadora que sea su visión, puede dar cuenta del fenómeno 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

55 

humano en su pluralidad? (¡A menos que no consideremos el 

fenómeno humano como plural y diverso!). Pero, si lo consideramos, 

por muy abarcadora que sea una perspectiva sobre el fenómeno 

humano, proveniente de un autor o de una línea teórica, es limitada. 

No sólo buscando referencias que pueda buscar, sino seleccionando 

desde su propia perspectiva qué buscar y qué omitir.  

La Filosofía Clínica no basa su método en un autor ni en una línea 

teórica filosófica. Se basa, eso sí, en el conjunto de la Filosofía. Pero 

el estudio de la Filosofía es el estudio de un conjunto de al menos 

2500 años de existencia, de teorías, pensamientos, ideas, sistemas 

que hablan, especulan, cuestionan sobre el fenómeno humano en 

todas sus esferas: metafísica, ontológica, ética, moral, políticos, 

sociales, relacionales, fenomenológicos, hermenéuticos, reflexivos, 

cognitivos, pasionales, comportamentales, individuales, mentales, 

físicos, espirituales, lingüísticos, estéticos, etc. Y cada uno de ellos 

tratados, en este contexto histórico, de diversas formas y 

perspectivas. Por tanto, el estudio de la Filosofía como terapéutica 

de la Filosofía Clínica supone que un autor o línea teórica no puede 

proporcionar todas las respuestas a la multiplicidad de los 

fenómenos humanos y sus manifestaciones.  

El creador de la Filosofía Clínica, Lúcio Packter, pretende ser el 

sistematizador de un método y no el creador de una teoría normativo-

valorativa sobre el humano o sus comportamientos. En Filosofía 

Clínica no hay manera de hacer esa pregunta, que se puede hacer en 

muchas otras terapias, como: “¿Qué pensarían o dirían 

Freud/Jung/Lacan sobre esto?”, porque lo que ofrece Lúcio Packter 

es un método, no una teoría. No existe una teoría ético-cognitiva-

normativa-evaluativa basada en la Filosofía Clínica. Existe un 

conjunto amplio de múltiples autores, ideas y pensamientos sobre el 

fenómeno humano. Por tanto, un método que no estandariza, no 

juzga, no evalúa cómo debe ser, en definitiva, no es un método 

prescriptivo para la vida y el comportamiento humano. La primera 

pregunta que comenzamos en este breve texto ya casi ha sido 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

56 

 

respondida: ¿Cuál es el alcance terapéutico de la Filosofía Clínica? 

Es el alcance de aquel terapeuta que parte de un conjunto integral de 

Filosofías y filósofos de la historia del pensamiento humano y 

sustentado en un método abierto a la singularidad1 y todas sus 

múltiples manifestaciones. 

 

 

Filosofía Clínica y Filosofía académica: diferencias en ámbitos y 

objetivos 

 

A veces, para definir un término o concepto, resulta más útil 

comenzar explicando lo que no es. Así lo haremos con la Filosofía 

Clínica: primero la diferenciaremos de otras áreas de actuación y, a 

partir de ahí, definiremos con mayor precisión en qué consiste. 

Para empezar, es fundamental situar el ámbito en el que se encuentra 

la Filosofía Clínica. Este pertenece al campo de las terapias y no al 

                                                           
1 El término singularidad en Filosofía Clínica puede traducirse como un “proyecto 

irrepetible”, que no tiene un modelo universal y, por tanto, no puede compararse 

con ninguna norma externa que no sea ella misma. Hélio Strassburger, filósofo 

clínico, en su libro Filosofía Clínica: poética de la singularidad pone varios 

adjetivos y atributos a la singularidad precisamente porque es un concepto 

múltiple. Entre estos adjetivos llama singularidad a una naturaleza polifónica (que 

recuerda a Aristóteles cuando dice que el ser se dice de varias maneras), poética 

del existir (también en el sentido del griego poiesis, lo inaudito, un hacerse existir 

continuamente en el devenir), dialéctica internalizada de la existencia, la rareza, la 

emancipación, entre otras. La principal característica de estos adjetivos parece ser 

la de enfatizar la originalidad de cada persona, dando cuenta de una existencia 

polivalente de ambas singularidades, en el mundo y dentro de cada persona. Por 

eso es impensable categorizar, clasificar o etiquetar la práctica de existir de cada 

persona. Lo que hace que la presencia de cada persona sea única y original para la 

Filosofía Clínica es la estructura tópica (los tópicos - topos en greigo antiguo es 

lugar- que determinan la estructura de pensamiento de la persona, en ese momento 

y en un contexto determinado) y cómo esa persona hace viable esa combinación 

estructural en su vida de acuerdo con su lenguaje particular dentro de su propio 

horizonte existencial. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

57 

de las filosofías consideradas académicas. Existen algunas terapias 

filosóficas que comparten el mismo ámbito que la Filosofía Clínica, 

como el Asesoramiento Filosófico. Sin embargo, tanto estas terapias 

filosóficas como la Filosofía Clínica no se encuadran dentro del 

ámbito de la Filosofía académica en el sentido tradicional, es decir, 

como una búsqueda de clarificación conceptual. 

La Filosofía académica tiene entre sus objetivos principales la 

búsqueda de la claridad conceptual y la indagación sobre los 

principios o causas fundamentales con el propósito de encontrar una 

fundamentación última de las cosas: del ser humano, de la realidad, 

de la ética, etc. Además, ofrece perspectivas que pueden ser de 

alcance particular o universal2, pero no singular. 

No obstante, mientras que la Filosofía académica contemporánea no 

está concebida como una forma de terapia, la Filosofía antigua sí 

puede interpretarse como una práctica terapéutica aplicada al 

individuo3. 

En cualquier caso, la Filosofía Clínica no se centra en la definición 

única o precisa de cada concepto por sí mismo, ya que su aplicación 

tiene lugar en el ámbito de la práctica terapéutica y no 

exclusivamente en el dominio conceptual. En la Filosofía Clínica, la 

claridad conceptual surge a través de la interacción entre la persona 

que realiza la terapia y el filósofo clínico. Es esta persona, mediante 

sus propios juegos de lenguaje4, quien define y construye los 

                                                           
2 El particular es el ámbito de algunos, pocos, unos, etc. Un conjunto particular 

cuenta no con todos, sino con algunos que tienen algunos aspectos homogéneos. 

El universal es el ámbito de todos, de un conjunto donde todos los elementos de 

este conjunto son iguales en sus características. Abarca a todos y no a algunos. El 

singular abarca el individuo - por ejemplo, José o María - y sus idiosincrasias 

irrepetibles entre uno y otro.  
3 Cfr. Hadot, P. (2006). Ejercicios Espirituales y Filosofía Antigua. Madrid: 

Siruela. 
4 En Filosofía Clínica, una de las inspiraciones teóricas de la Filosofía para la 

construcción de su metodología es el análisis del lenguaje, basado 

fundamentalmente en el filósofo alemán Ludwig Wittgenstein. Para Wittgenstein, 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

58 

 

sentidos y significados a partir del uso que hace de ellos en su propio 

mundo. 

En Filosofía Clínica, no se persigue ni se sustenta en una teoría que 

busque la fundamentación última de una naturaleza humana o ética. 

Su metodología no se basa en una epistemología ni en una ontología. 

La Filosofía Clínica es una metodología terapéutica, y una 

metodología tiene objetivos, un telos, pero no una fundamentación 

última. Su finalidad es alcanzar esos objetivos y, para ello, integra 

los elementos que puedan contribuir a lograr dicha finalidad. 

Dentro de ciertos parámetros —las categorías fundamentales de la 

metodología, como la singularidad—, la Filosofía Clínica tiene 

como propósito promover el bienestar subjetivo de cada persona. Por 

esta razón, el telos no viene definido por la metodología en sí, sino 

por cada individuo que participa en la terapia. Así, adopta una 

perspectiva singular, no particular ni universal, con un horizonte 

centrado en el individuo. Lo esencial en Filosofía Clínica es concebir 

y comprender a cada persona en su singularidad, dentro de la 

representación que tiene de su propio mundo5. 

Aunque la Filosofía académica aborda el concepto de lo singular, lo 

hace desde una perspectiva ontológica o ético-social, es decir, con 

                                                           

el lenguaje expresa la realidad en sus funciones prácticas y no en alguna definición 

ya dada de antemano, ya sea del diccionario o de alguna teoría del significado. 

Wittgenstein nos dice: “Lo esencial de las experiencias privadas no es que cada 

uno tenga su copia, sino que nadie sepa que el otro también tiene esto o algo 

diferente. Sería entonces posible suponer -aunque no comprobable- que una parte 

de la humanidad tenga una sensación de rojo y otra parte otra sensación” 

(WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. São Paulo: Nova Cultural, 

1999, p. 272). 
5 La representación del mundo es la totalidad literal de lo que aparece en la 

narrativa de quien comparte con respecto a su mundo existencial: lugar, tiempo, 

relación, personas etc. No se trata de “datos objetivos de la realidad” tal como son, 

sino de cómo se representa la persona a sí misma los hechos, sucesos, 

acontecimientos. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

59 

un enfoque universal o particular. Por ello, su visión no coincide con 

la de la Filosofía Clínica. 

Por otro lado, la Filosofía Clínica es una terapia, no una práctica 

conceptual como lo es, en su mayoría, la Filosofía académica 

contemporánea. A diferencia de la Filosofía antigua, que se 

orientaba hacia el “cuidado de sí”, la Filosofía Clínica centra su 

atención en el “cuidado del otro”. En definitiva, es fundamental 

distinguir la Filosofía Clínica de la Filosofía académica, tanto por su 

ámbito de aplicación como por sus objetivos. 

En este contexto, surge el desafío de abordar el problema de las 

categorías y su equiparación entre la Filosofía y la realidad. 

Conceptos como la singularidad, la memoria y la conexión adquieren 

importancia, impactando tanto en el ámbito individual como en el 

tecnológico. La cualidad de la singularidad, con sus matices de 

excepcionalidad, particularidad, peculiaridad, rareza, extrañeza, 

extravagancia y excelencia, se convierte en el núcleo de una 

búsqueda personal que se fundamenta en la necesidad de equilibrar 

Filosofía y realidad. 

No obstante, este enfoque presenta importantes dificultades, 

especialmente en el ámbito docente. La necesidad de fomentar el 

saber hacer práctico de la Filosofía y de resolver problemas 

filosóficos desde la propia disciplina constituye un reto significativo. 

A menudo, observamos una pérdida de habilidades en el alumnado, 

tanto para comprender como para redactar textos filosóficos, lo que 

pone de manifiesto la urgencia de afrontar estas carencias y 

revitalizar el papel de la Filosofía en la educación contemporánea. 

 

Filosofía Clínica y otras terapias filosóficas 

 

Como hemos señalado anteriormente, el ámbito de la Filosofía 

Clínica pertenece al campo de las terapias y no al de la Filosofía 

académica. Sin embargo, como metodología derivada de la 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

60 

 

Filosofía, la Filosofía Clínica se encuentra en el dominio de una 

Filosofía aplicada. 

Por definición, una Filosofía aplicada es aquella que realiza un 

análisis riguroso y sistemático de problemas o cuestiones 

existenciales prácticas, tanto de individuos como de grupos e incluso 

organizaciones o empresas. En este sentido, aunque dicho análisis se 

desarrolla en el terreno del pensamiento reflexivo, está 

estrechamente relacionado con los aspectos de la vida cotidiana. Es 

práctica en este sentido, pero no lo es de la misma manera que la 

ingeniería, la carpintería o el oficio de zapatero. 

En la Filosofía práctica, el proceso es mental y su resultado tiene 

implicaciones comportamentales, mientras que, en otras actividades 

prácticas, tanto el proceso como el resultado se traducen en 

productos materiales en el mundo. Cabe señalar que la Filosofía 

académica también opera en el ámbito del pensamiento reflexivo, 

pero, desafortunadamente, con mayor frecuencia se mantiene alejada 

de las cuestiones prácticas de la vida diaria. Por el contrario, la 

Filosofía práctica se centra en temas y problemas que emergen 

directamente del mundo de la vida cotidiana. Como metodología 

terapéutica, la Filosofía Clínica forma parte del dominio de una 

Filosofía práctica, y su campo específico de actuación es el ámbito 

de las terapias. Sin embargo, existen otras terapias filosóficas, lo que 

plantea la siguiente pregunta: ¿Cuál es la diferencia entre la Filosofía 

Clínica y estas otras terapias filosóficas? 

Existen muchas denominaciones para las terapias filosóficas, pero 

suelen compartir ciertas características comunes. Estas terapias 

integran contenido teórico-filosófico en el proceso terapéutico. Por 

ejemplo, si una persona no se siente feliz y acude a un terapeuta 

filosófico, este podría abordar la felicidad como un concepto 

filosófico, mencionando a Aristóteles u otros filósofos que hayan 

reflexionado sobre el tema. A menudo, este tipo de terapeutas ofrece 

consejos basados en los filósofos que ha estudiado y puede tratar 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

61 

otros temas desde una perspectiva filosófica, como el tedio, la 

soledad, la finitud o el nihilismo. 

En general, estas terapias filosóficas no recurren a diagnósticos 

psiquiátricos, ya que la Filosofía emplea su propio lenguaje para 

interpretar al ser humano, sus emociones y comportamientos, 

evitando el uso de manuales de trastornos mentales o herramientas 

similares. Por el contrario, en la Filosofía Clínica no se utiliza 

contenido filosófico en el proceso terapéutico, ni se recurre a 

términos o conceptos provenientes de la Filosofía o de algún filósofo 

en particular. Entonces, surge una nueva pregunta: ¿por qué se llama 

Filosofía Clínica? 

Lúcio Packter adaptó términos, ideas, pensamientos y teorías 

filosóficas para desarrollar la metodología de la Filosofía Clínica. En 

uno de sus cuadernos, Packter menciona que, al ser preguntado si los 

filósofos en quienes se inspiró y de quienes tomó prestados términos 

o conceptos habrían aprobado que sus ideas filosóficas formaran 

parte de su metodología, respondió: 

 
Creo también que muchos de los filósofos que asisten a la Filosofía 

Clínica con sus escritos no autorizarían el uso que tomé prestado de sus 

obras y de lo que desarrollé a partir de ahí. Creo que algunos serían mis 

enemigos declarados6 

 

En este sentido, la Filosofía Clínica no consiste en la aplicación 

directa de contenidos filosóficos a la terapia tal como fueron 

concebidos originalmente. La base filosófica actúa como una 

inspiración para la creación del método, y los conceptos han sido 

adaptados para responder a las necesidades de una práctica 

terapéutica. 

Nociones como epistemología, axiología, fenomenología, 

hermenéutica de la comprensión, analítica del lenguaje, categorías y 

otras que forman parte de la construcción de la metodología 

                                                           
6 PACKTER, Caderno S, p. 6. 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

62 

 

terapéutica de la Filosofía Clínica, están adaptadas tanto a la postura 

del terapeuta como al constructo metodológico. 

Aunque todos estos aspectos están integrados en la metodología 

terapéutica de la Filosofía Clínica, no la definen por sí mismos. Por 

ello, la Filosofía Clínica se distingue de otras formas de terapias 

filosóficas, como el asesoramiento filosófico o las terapias 

específicas de ciertos filósofos –por ejemplo, la Filosofía Existencial 

de Karl Jaspers o la Filosofía del Dasein basada en Heidegger–, 

principalmente por no incorporar conceptos filosóficos de manera 

directa en el proceso terapéutico. 

Es relevante destacar que Lúcio Packter no era filósofo, sino 

psicoanalista, y ya contaba con una práctica terapéutica consolidada. 

Desde esta perspectiva, logró abordar la Filosofía desde un enfoque 

no estrictamente filosófico, sino práctico y terapéutico, fusionando 

elementos filosóficos y terapéuticos en un nuevo paradigma. 

 

Filosofía Clínica y psis: psicologías, psicoanálisis y psiquiatría 

 

Como terapia, la Filosofía Clínica también se distingue de las 

denominadas “psis”: psicología, psicoanálisis, psiquiatría y sus 

diversas variantes. Las diferencias son numerosas, tanto en el 

lenguaje como en el enfoque del fenómeno humano, pero sobre todo 

en su rechazo a utilizar tipologías particulares o universales, así 

como diagnósticos o clasificaciones basadas en conceptos de 

salud/enfermedad o normalidad/anormalidad. 

La clasificación, entendida como el estudio estandarizado de tipos 

que se organizan según patrones y criterios de igualdad o similitud, 

no tiene cabida en la Filosofía Clínica. Los tópicos7 de la estructura 

                                                           
7 Tópico viene de topos que en griego quiere decir lugar, por tanto, tópico en 

Filosofía Clínica es el lugar de donde viene el habla o narrativa del otro. La 

estructura de pensamiento tiene 30 tópicos. Cada uno de ellos es como si fuera una 

letra de un alfabeto y su combinación es como si fuera el lenguaje de cada persona. 

Sin embargo, la validez de los tópicos radica en su relación entre sí, es decir, la 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

63 

del pensamiento que esta aborda impiden la realización de 

diagnósticos o clasificaciones entre individuos, ya que se trabaja 

desde la noción de singularidad. Tal y como escribió Lúcio Packter: 
 

Cada persona muestra predominancia en unos tópicos y no en otros; 

además, en algunos casos, una persona puede no tener un tópico 

determinante en su EP [estructura de pensamiento]. Incluso cuando dos 

personas comparten un mismo tópico, como la axiología, el contenido de 

este puede diferir significativamente, lo que invalida, una vez más, 

cualquier intento de clasificación8. 

 

En cuanto a los principios del paradigma terapéutico de la Filosofía 

Clínica, destaca la ausencia de marcos diagnósticos, lo que fomenta 

una aproximación no coercitiva hacia el otro. Esto permite que la 

persona tenga un espacio genuino para mostrarse, sin las 

limitaciones impuestas por el autoritarismo ideológico. En este 

sentido, la Filosofía Clínica favorece la revelación de lo singular en 

cada individuo. 

Otra diferencia fundamental entre la Filosofía Clínica y las “psis” 

radica en que la primera no utiliza conceptos ni prácticas 

relacionadas con la “cura” o la “normalidad”. Como señala Lúcio 

Packter: “La Filosofía Clínica no busca una ‘cura’, sino una manera 

de estar en el mundo que sea coherente con la EP [estructura de 

pensamiento] de la persona9”. La búsqueda de revelar la 

singularidad de cada individuo constituye el principal parámetro de 

la Filosofía Clínica. 
 

existe una sorpresa inicial para quienes comienzan una terapia con un 

filósofo o filósofa clínica al descubrirse alienados de los vínculos de 

esclavitud impuestos por los conceptos rígidos del comportamiento 

                                                           

noción de conjunto que expresa la EP. Los tópicos de la EP son los ingredientes 

que componen el tejido intelectual de una persona. Constituyen un mapa 

intelectivo donde el filósofo clínico ejercerá su rol existencial de terapeuta. 
8 PACKTER, Cad. S. p. 28. 
9 PACKTER, Cad. S, p. 15. 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

64 

 

clásico de salud, propios de las ciencias médicas. Liberados de esas 

categorías clasificatorias, surge una nueva posición. Esto permite que las 

personas implicadas puedan explorar, bajo la guía filosófica [clínica], 

perspectivas desde diferentes modalidades10. 

 

La Filosofía Clínica se diferencia fundamentalmente de la psiquiatría 

por no emplear diagnósticos ni abordar al sujeto desde una 

perspectiva médico-científica-biológica. Mientras que la psiquiatría 

moderna tiende a ignorar al sujeto como un ser condicionado por su 

contexto y circunstancias, tratándolo como un objeto pasivo con un 

supuesto trastorno o mal funcionamiento cerebral –en ocasiones, sin 

pruebas médicas, científicas o biológicas concluyentes que lo 

respalden–, la Filosofía Clínica adopta una perspectiva historicista y 

contextualizada de la persona. 

Desde esta óptica, los sufrimientos o males existenciales de la 

persona, incluso los más graves, se comprenden en relación con su 

entorno y la forma en que este se representa a sí misma. Además, el 

lenguaje de la Filosofía Clínica proviene íntegramente de la 

Filosofía, sin recurrir a conceptos propios de las “psis” como el ego, 

el inconsciente o el narcisismo. En su lugar, desarrolla una 

terminología propia con significados específicos. En síntesis, la 

Filosofía Clínica no da consejos –como lo hacen algunas terapias 

filosóficas–, no utiliza perfiles –como lo hacen ciertas psicologías–, 

no interpreta –como ocurre en el psicoanálisis– y no emplea 

diagnósticos –como hace la psiquiatría. 

 

La singularidad en la Filosofía Clínica 

 

Definición 

 

Es fundamental comenzar definiendo la singularidad como un 

término técnico propio de la terapia en Filosofía Clínica y no como 

                                                           
10 PACKTER, Cad. A, p. 5. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

65 

un concepto filosófico-ontológico. La singularidad se refiere a la 

configuración única de cada persona, formada por tres elementos: la 

estructura de pensamiento, los submodos11 y las categorías12. La 

estructura de pensamiento consta de 30 tópicos; los submodos, de 

32; y las categorías, de 5. La combinación de ciertos tópicos de la 

estructura de pensamiento, junto con algunos submodos y categorías, 

da forma a la singularidad de cada individuo. 

Esta configuración, así como su dinámica y contenido, son 

exclusivos de cada persona. Por ello, no es posible establecer 

comparaciones entre una singularidad y otra, ni con patrones 

externos ajenos a la propia singularidad. Es a partir del 

reconocimiento de la singularidad en cada individuo que comienza 

y se desarrolla el proceso terapéutico. En este sentido, la Filosofía 

Clínica propone una terapia única para cada persona, ya que lo que 

es válido para una no lo será para otra. 

Hélio Strassburger, filósofo clínico, en su libro Filosofía Clínica: 

poéticas de la singularidad, atribuye diversos adjetivos y 

características a la singularidad, destacando su naturaleza múltiple. 

Entre estos, describe la singularidad como una naturaleza polifónica 

(remitiendo a Aristóteles, quien afirmaba que el ser se dice de varias 

maneras), una poética del existir (en el sentido griego de poiesis, un 

                                                           
11 Los submodos designan la forma en que una persona ejercita o pone en práctica 

informalmente lo que está en su estructura de pensamiento (EP). En otro sentido, 

los submodos son también procedimientos clínicos del filósofo clínico hacia la EP 

del que comparte la terapia. En la Filosofía, los submodos tienen su inspiración en 

los modos de ser en Heidegger. Son actitudes tanto mentales como de 

comportamientos.  
12 Las categorías forman parte de los exámenes categoriales. Dentro de los 

exámenes categoriales existen 5 categorías, siendo el tema inmediato/último, 

circunstancia/historicidad, lugar, tiempo y relación. Es el primer eje de la 

metodología terapéutica de la Filosofía Clínica y su objetivo general es 

comprender el horizonte existencial de la otra persona. Es la localización 

existencial de la persona, a partir de su propio relato de su historia de vida. 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

66 

 

hacerse y rehacerse continuamente en el devenir), una dialéctica 

internalizada de la existencia, la rareza, la emancipación, entre otros. 

La principal característica de estos adjetivos parece ser el énfasis en 

la originalidad irrepetible de cada persona, reconociendo y 

valorando cada existencia singular. Por ello, resulta impensable 

categorizar, clasificar o etiquetar a alguien como un medio para 

definir un camino o una comprensión generalizada del otro.  

 
Para la Filosofía Clínica, lo que hace que la presencia de cada persona 

sea única y original es su estructura tópica [es decir, los tópicos que 

conforman la estructura de pensamiento de la persona] y la manera en que 

esta combina y hace viable esa estructura en su vida. Todo ello se lleva a 

cabo dentro del lenguaje particular y el horizonte existencial propio de 

cada individuo13. 

 

Por tanto, la estructura personal de cada individuo constituye el 

carácter que lo define como irrepetible y único. Toda la metodología 

y técnica de la Filosofía Clínica, así como la postura del ser 

terapeuta14, están concebidas para promover el reconocimiento y la 

comprensión de lo singular en cada persona, abarcando desde el 

inicio hasta la culminación del proceso terapéutico. 

Las etiquetas o clasificaciones como depresión, ansiedad u otras solo 

adquieren sentido cuando entendemos qué significan esas 

experiencias para cada persona en su singularidad. En Filosofía 

Clínica, cada individuo vive su propia depresión única, es decir, un 

conjunto estructural exclusivo que genera o define su experiencia de 

la depresión, y así para cada experiencia emocional, sentimental o 

racional. No existe un estándar universal que sea válido para todos. 

En Filosofía Clínica somos conscientes de que, aunque las 

depresiones puedan compartir ciertos síntomas comunes, son 

                                                           
13 FONTOURA, F. O Ser Terapeuta em Filosofía Clínica. Porto Alegre/RS: Ed. 

do Autor, 2023, p. 5. 
14 Hay una postura terapéutica específica en Filosofía Clínica. Sus elementos y 

actitudes están explicadas en el libro O Ser Terapeuta em Filosofía Clínica. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

67 

internamente únicas debido a los elementos particulares que 

conforman la singularidad de cada persona. Por ejemplo, se ha 

trabajado en terapia con una persona que se sentía deprimida cada 

vez que estaba de buen humor, alegre y comunicativa, ya que 

consideraba que su estado natural era ser seria, callada y mantener 

lo que definía como un “pesimismo saludable”, acompañado de una 

dosis de soledad. Para ella, paradójicamente, sentirse alegre y de 

buen humor era su forma de experimentar su depresión. 

En definitiva, la Filosofía Clínica propone una terapia que aborda lo 

singular desde la singularidad, respetando y comprendiendo la 

unicidad de cada individuo. 

 

Singularidad y subjetivismo 

 

El ser humano es la medida de todas las cosas. Filosóficamente, esta 

afirmación fue cuestionada por Sócrates en el diálogo Teeteto de 

Platón, un texto que aborda el tema del conocimiento, lo que en 

Filosofía denominamos epistemología. La epistemología es el 

estudio de qué es el conocimiento y cómo se justifica. De manera 

fundamental, el conocimiento (episteme) se distingue de la opinión 

(doxa), ya que implica una justificación y una verdad que trascienden 

las creencias subjetivas. 

Para que exista conocimiento, como señalaría Aristóteles años 

después de Sócrates, la investigación debe fundamentarse en algo 

universal y firme. Uno de los aspectos esenciales del conocimiento 

es su comunicabilidad. Por ello, si aquello que investigamos 

desaparece en el ámbito de nuestra subjetividad o poco después de 

haber tenido “contacto” con ello, se convierte en algo 

incomunicable, no replicable y sujeto a las contingencias de nuestras 

percepciones, circunstancias o incluso al azar. 

En este contexto, Sócrates combate la célebre afirmación de 

Protágoras, el mayor sofista conocido en la antigüedad, según la cual 

“el ser humano es la medida de todas las cosas”. Esta frase sostiene 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

68 

 

que el conocimiento o la verdad se basan únicamente en la 

subjetividad de cada individuo. Así, para que algo sea válido como 

conocimiento, bastaría con que una persona lo afirme como tal, 

considerándolo “real” y “verdadero” según su propia percepción. 

Sin embargo, desde un punto de vista filosófico, habría combatir el 

subjetivismo epistemológico. Además de la subjetividad, es 

necesario establecer controles tanto externos como internos para 

validar, revalidar, experimentar y reafirmar cualquier afirmación 

mediante metodologías replicables. Esto permite que el 

conocimiento y la verdad puedan ser comprobados en diferentes 

contextos y por otras personas, garantizando su fiabilidad y 

universalidad. 

Hasta ahora, todo está claro. Sin embargo, en la terapia de Filosofía 

Clínica, esta frase de Protágoras es uno de los pilares que sustenta el 

eje principal de su metodología: la singularidad. En este sentido, la 

Filosofía Clínica no solo se apropia de esta afirmación del sofista 

griego, sino que también la conecta con otro autor contemporáneo 

que, pese a las diferencias conceptuales y circunstanciales respecto 

a Protágoras, sostiene una idea similar. 

Este filósofo es Arthur Schopenhauer, quien, en su obra El mundo 

como voluntad y representación, afirma que no conocemos el mundo 

ni las cosas que hay en él, sino únicamente la representación que 

tenemos de ellas. Dicho de otro modo, cada persona crea su propio 

mundo singular, un mundo que se adapta a sus propias medidas y 

está regido por su percepción individual. 

En Filosofía Clínica afirmamos el subjetivismo terapéutico y, en 

cierto sentido, nos posicionamos “en contra” de la disputa iniciada 

por Sócrates en la antigua Grecia. Sin embargo, este subjetivismo, 

tal como se aplica en la terapia de Filosofía Clínica, no está 

relacionado con cuestiones de verdad, conocimiento o valores 

morales; su naturaleza es estrictamente “técnica” y terapéutica. 

El subjetivismo en la Filosofía Clínica sostiene que cada individuo, 

sujeto o persona posee características únicas que se entrelazan 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

69 

completamente con su horizonte existencial, es decir, con el mundo 

en el que vive, actúa, piensa, siente e interpreta. La singularidad, 

desde esta perspectiva, se entiende como un enfoque técnico, ya que 

permite abordar la estructura interna de cada persona como algo 

irrepetible e incomparable con cualquier realidad externa. En este 

sentido, la Filosofía Clínica se declara completamente subjetivista, 

al basar su metodología en la unicidad y particularidad de cada 

individuo. 

En cualquier diccionario común, que no sea específico de Filosofía 

o alguna terapia, el término “singular” o “singularidad” se define 

como una cualidad o adjetivo que se atribuye a un ser vivo que es 

único y se diferencia del resto de sus pares, ya sea por sus actitudes 

o por otras características que carecen de pluralidad. Es decir, se 

refiere a aquello que tiene la característica de ser único, 

extraordinario y distinto en comparación con los demás. 

La concepción de la singularidad en la Filosofía Clínica encaja 

perfectamente con esta definición común encontrada en cualquier 

diccionario. No se apoya en fundamentos ontológicos, sociales, 

políticos o antropológicos, sino en una observación directa: cada 

persona es irrepetible e incomparable en su constitución interna, 

determinada por la relación única que tiene con su historia de vida. 

Por tanto, la subjetividad en la Filosofía Clínica no entra en conflicto 

con las cuestiones filosóficas relacionadas con el conocimiento, la 

verdad o los valores morales. Nos situamos, desde otra perspectiva, 

en el ámbito de la práctica terapéutica, partiendo de una suposición 

inicial fundamental: cada persona, ser o individuo es singular, único 

y extraordinario en su estructura interna. 

Solo desde este punto de partida es posible comprender al otro como 

un verdadero otro, sin imponer clasificaciones, perfiles o 

diagnósticos que, lejos de revelar su singularidad, lo reducen a un 

grupo donde su esencia única se confunde y se pierde. 

 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

70 

 

Impacto de la Filosofía Clínica en el ámbito de la innovación 

filosófica: análisis cualitativo y cuantitativo  

 

En esta segunda parte, se propone analizar el impacto de la Filosofía 

Clínica en el ámbito de la innovación filosófica, puesto que su 

metodología, basada en la singularidad y la flexibilidad 

interpretativa, no solo se presenta como una alternativa terapéutica, 

sino también como un enfoque filosófico que cuestiona las 

categorías tradicionales y las tipologías estandarizadas propias de las 

terapias convencionales. 

La motivación para este estudio surge de la necesidad de explorar y 

validar cómo la Filosofía Clínica se inserta en el contexto de la 

innovación filosófica y en qué medida permite repensar y redirigir 

prácticas filosóficas y terapéuticas frente a los dilemas 

contemporáneos. Como parte de este análisis, se desarrolló un taller 

basado en los principios de la Filosofía Clínica, en el que los 

participantes exploraron conceptos clave de singularidad y 

estructura de pensamiento, experimentando una aproximación en la 

que su propia subjetividad y contexto personal determinan la 

configuración terapéutica. 

De este modo, se busca responder a preguntas específicas que 

respondan a este propósito: ¿Cómo perciben los participantes la 

aplicación de la Filosofía Clínica en su vida personal y su potencial 

para fomentar el pensamiento innovador? ¿En qué medida la 

experiencia de esta práctica metodológica permite a los participantes 

repensar su forma de abordar problemas filosóficos o existenciales? 

Para dar respuesta a estas cuestiones, se utiliza una metodología 

mixta que incluye datos cualitativos y cuantitativos derivados de las 

respuestas a una encuesta posterior al taller, analizando tanto la 

efectividad percibida de la Filosofía Clínica como su capacidad para 

fomentar una comprensión profunda y renovada de la propia 

singularidad. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

71 

La encuesta fue diseñada con preguntas tanto cerradas que exploran 

las percepciones de los participantes sobre la utilidad y efectividad 

de la Filosofía Clínica como herramienta para abordar su propia 

singularidad y replantear problemas filosóficos o existenciales y un 

análisis de sentimiento para valorar el grado de interés/aplicación 

que tendría en el área de Filosofía, de cara a la docencia en esta 

misma especialidad. Para analizar los resultados de la encuesta, se 

llevó a cabo un procesamiento estadístico de los datos obtenidos en 

las preguntas cerradas. Esto incluyó el cálculo de medias y 

desviaciones estándar para evaluar las respuestas sobre la percepción 

de efectividad de la Filosofía Clínica en el desarrollo de la 

autocomprensión y en la promoción de una visión innovadora ante 

dilemas personales y existenciales. 

 

Metodología 

 

El sistema educativo contemporáneo requiere estrategias que 

fomenten la personalización del aprendizaje, el pensamiento crítico 

y el desarrollo integral de los estudiantes. En este contexto, la 

Filosofía Clínica, un enfoque centrado en el individuo y en el análisis 

reflexivo, ofrece una perspectiva prometedora. No obstante, su 

integración en entornos educativos masivos plantea preguntas sobre 

viabilidad, recursos y formación docente.  

Esta investigación empleó un enfoque cuantitativo y cualitativo 

basado en la observación y la recopilación de datos y análisis de 

sentimiento de forma anonimizada, durante un taller dirigido a 50 

educadores, estudiantes del Máster de Profesorado de Secundaria y 

Formación Profesional de la especialidad de Filosofía. Este grupo 

fue considerado relevante para explorar la aplicabilidad de la 

Filosofía Clínica en el contexto educativo, dado que estos futuros 

profesores desempeñarán un papel central en la implementación de 

enfoques personalizados en el aula. Los participantes respondieron a 

un cuestionario diseñado a tales efectos para evaluar: 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

72 

 

● Conocimiento previo sobre la Filosofía Clínica. 

● Interés en aprender sobre el enfoque. 

● Percepciones de su aplicabilidad en el aula. 

● Identificación de barreras y propuestas de mejora. 

 

Procedimientos 

 

El estudio se organizó en dos etapas: 

- Taller formativo: Los participantes asistieron a sesiones prácticas 

en las que exploraron los principios de la Filosofía Clínica, 

incluyendo los conceptos de singularidad y estructura de 

pensamiento. Durante las sesiones, se fomentó la reflexión sobre 

cómo aplicar estos conceptos en el aula. 

- Encuesta posterior: Tras el taller, los participantes respondieron a 

un cuestionario diseñado para evaluar: 

● Su conocimiento previo sobre la Filosofía Clínica. 

● El interés en aprender más sobre esta metodología. 

● Las percepciones sobre su aplicabilidad en entornos 

educativos. 

● Barreras identificadas para su implementación. 

El análisis de las respuestas se reforzó con un cálculo estimado de 

respaldo y aceptación lo que permitió evaluar la viabilidad de este 

enfoque en contextos educativos más amplios. 

 

Resultados 

 

El análisis de los talleres realizados con educadores revela varios 

hallazgos significativos. En primer lugar, se detectó un 

desconocimiento generalizado sobre la Filosofía Clínica en 

contextos educativos, ya que el 90% de los participantes indicó que 

no tenía conocimientos previos en esta metodología. Sin embargo, a 

pesar de esta falta de familiaridad, el 85% de los asistentes manifestó 

un alto interés en aprender más y explorar la posibilidad de aplicarlo 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

73 

en sus aulas. En términos de aplicabilidad, el 78% de los educadores 

consideró que la Filosofía Clínica tiene un gran potencial para 

personalizar el aprendizaje y atender mejor las necesidades 

individuales de los estudiantes. Además, muchos destacaron su 

utilidad en la resolución de conflictos, al facilitar el diálogo y la 

reflexión en el entorno educativo. 

No obstante, los participantes identificaron importantes barreras para 

su implementación. Una de las principales limitaciones señaladas 

fue la falta de formación especializada; el 72% de los docentes indicó 

que carece de las herramientas y conocimientos necesarios para 

aplicar este enfoque de manera efectiva. Otra dificultad destacada 

fue la carencia de tiempo y recursos en contextos educativos con 

clases numerosas, lo que podría dificultar la atención personalizada 

que este método requiere. 

 

 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

74 

 

El análisis representado en la gráfica muestra un desglose de 

palabras clave positivas asociadas a las respuestas de 50 

participantes, reflejando cómo perciben la Filosofía Clínica en la 

educación. Las palabras clave más frecuentemente asociadas a las 

respuestas incluyen "mejorar", "herramienta útil", "adaptar", "gran 

potencial" y "definitivamente".  

-"Mejorar" como la palabra clave predominante: La mayoría de los 

participantes asocian el enfoque de la Filosofía Clínica con mejoras 

en el ámbito educativo, indicando una percepción generalizada de 

que este enfoque tiene un impacto positivo en las prácticas 

pedagógicas. Esto sugiere que los participantes ven la Filosofía 

Clínica como un medio efectivo para optimizar los procesos de 

enseñanza y aprendizaje. 

-"Herramienta útil" y "adaptar" con altas frecuencias: Estas palabras 

destacan la percepción de que la Filosofía Clínica no solo es práctica, 

sino también adaptable a diversos contextos educativos. Esto 

refuerza la idea de que, si se acompaña de la formación adecuada, 

podría integrarse eficazmente en los entornos educativos existentes, 

ajustándose a las necesidades específicas de los estudiantes y 

profesores. 

-"Gran potencial" como concepto central: La frecuencia de este 

término refleja el reconocimiento del enfoque como una 

metodología con perspectivas prometedoras, tanto para mejorar el 

aprendizaje como para promover habilidades críticas y reflexivas en 

los estudiantes. 

-"Definitivamente" con menor peso relativo: Aunque menos 

frecuente, el uso de esta palabra sugiere que un subconjunto de los 

participantes está absolutamente convencido del valor del enfoque, 

lo que podría interpretarse como un grupo que ya está listo para 

explorar su implementación sin necesidad de mayor evidencia. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

75 

 
En esta otra figura, se muestra una estimación del apoyo a la 

Filosofía Clínica basada en las respuestas de 50 participantes, 

dividiéndose en dos grupos principales: aquellos que la apoyan 

(36.1%) y aquellos que no la apoyan (63.9%).  

El bajo nivel de apoyo, representado por el 36.1%, sugiere que sólo 

un tercio de los participantes considera que la Filosofía Clínica tiene 

mérito o potencial para ser aplicada en el aula. Esto podría deberse 

al desconocimiento generalizado del enfoque, a la percepción de que 

su implementación es compleja, o a la falta de recursos y formación 

especializada necesarios para aplicarlo de manera efectiva. Por otro 

lado, el 63.9% de los participantes, que constituye la mayoría, no 

apoya la idea de aplicar este enfoque, lo que refleja escepticismo o 

reservas importantes. Este rechazo podría estar vinculado a 

preocupaciones prácticas relacionadas con la adaptabilidad del 

método en aulas numerosas, el tiempo que requiere su 

implementación o la percepción de que no está enfocado hacia las 

prioridades actuales del sistema educativo. 

Asimismo, este resultado podría estar influenciado por el margen de 

error presente en la extrapolación de los datos y por la naturaleza 

exploratoria del estudio. Un análisis más profundo, que incluya 

información detallada sobre las razones específicas de la falta de 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

76 

 

apoyo inicial, sería esencial para comprender mejor estos resultados 

y sus implicaciones. Además, dado que la Filosofía Clínica es un 

enfoque poco conocido es probable que muchos de los participantes 

necesiten más formación o ejemplos prácticos que demuestren su 

efectividad en contextos reales. Esto sugiere que la ratio podría no 

ser concluyente, sino más bien una indicación de la necesidad de 

proporcionar mayor información, capacitación y recursos que 

respalden la viabilidad del enfoque en el ámbito educativo. 

 

Discusión 

 

La Filosofía Clínica, con su énfasis en la reflexión individual y el 

análisis crítico, muestra un potencial significativo para transformar 

las prácticas educativas. Su capacidad para personalizar el 

aprendizaje podría facilitar una educación más significativa, 

adaptada a las necesidades y perspectivas únicas de cada estudiante. 

Asimismo, este enfoque promueve habilidades críticas y reflexivas, 

esenciales para la resolución de problemas y el desarrollo integral de 

los estudiantes. También destaca su utilidad para mejorar la 

comunicación entre docentes y alumnos, lo que puede fortalecer la 

empatía y las relaciones dentro del aula. 

Una de las principales limitaciones señaladas por los participantes es 

la falta de formación especializada. Al no estar familiarizados con 

los fundamentos de la Filosofía Clínica, muchos docentes enfrentan 

dificultades para adaptar este enfoque a las dinámicas del aula. Este 

problema se agrava en sistemas educativos que priorizan 

metodologías estandarizadas, dejando poco espacio para enfoques 

reflexivos y personalizados. Por ejemplo, un docente que trabaja con 

grupos numerosos puede no disponer del tiempo o los recursos 

necesarios para atender la singularidad de cada estudiante, una de las 

piedras angulares de la Filosofía Clínica. 

Otra barrera significativa es la rigidez de los currículos escolares, 

que a menudo están diseñados para cumplir con estándares 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

77 

cuantitativos y no promueven actividades reflexivas o filosóficas. 

Esta estructura limita la posibilidad de integrar metodologías como 

la Filosofía Clínica, que requieren un enfoque más flexible y 

centrado en el proceso. 

A pesar de estos desafíos, existen estrategias prometedoras que 

podrían facilitar la implementación de la Filosofía Clínica en el 

ámbito educativo. Programas piloto en grupos reducidos, por 

ejemplo, permitirían explorar su impacto en un entorno controlado, 

evaluando su efectividad antes de ampliarlo a mayor escala. 

Además, incluir módulos específicos sobre Filosofía Clínica en los 

programas de formación docente, podría dotar a los futuros 

educadores de herramientas prácticas para aplicar este enfoque en 

sus aulas. 

Conclusiones 

La Filosofía Clínica representa una herramienta valiosa para innovar 

en el ámbito educativo, con un notable potencial para personalizar el 

aprendizaje, desarrollar habilidades críticas y mejorar las dinámicas 

de aula. Sin embargo, su implementación efectiva requerirá superar 

barreras significativas relacionadas con la formación docente, la 

disponibilidad de recursos y la flexibilidad curricular. 

Asimismo, sería de vital importancia, reducir el tamaño de las clases 

para facilitar la atención individualizada, así como diseñar 

programas de formación especializada que doten a los docentes de 

las herramientas necesarias para su aplicación. Los currículos 

también deben adaptarse para incorporar objetivos centrados en el 

desarrollo de habilidades emocionales y críticas, basados en los 

principios de la Filosofía Clínica. Finalmente, es esencial fomentar 

una cultura educativa que valore tanto el proceso de aprendizaje 

como el desarrollo integral del estudiante, más allá de los resultados 

cuantitativos. 

Aunque persisten desafíos importantes, la Filosofía Clínica tiene el 

potencial de contribuir significativamente a una educación más 

humanista, reflexiva y centrada en el individuo, especialmente en 



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

78 

 

contextos que prioricen la individualización y el bienestar del 

estudiante. Su implementación podría marcar un cambio profundo 

en la manera en que entendemos y practicamos la enseñanza, 

abriendo nuevas posibilidades para la innovación educativa. 

 

 

Bibliografía 

 

CARUZO, Miguel Angelo. Introdução à Filosofia Clínica. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2021. 

FONTOURA, F. Antipsiquiatria: um ensaio crítico a partir da 

Filosofía Clínica. Porto Alegre: Ed. do Autor, 2023. 

Exames Categoriais em Filosofía Clínica: fundamentos 

filosóficos e prática. Série: Escafandrista Filosófico. Porto 

Alegre/RS: Ed. do Autor, 2024. 

O Ser Terapeuta em Filosofía Clínica. Porto Alegre/RS: Ed. do 

Autor, 2023. 

HADOT, Pierre. Exercícios espirituais e Filosofía antiga. São 

Paulo: É Realizações, 2014. 

Ejercicios Espirituales y Filosofía Antigua. Madrid: Siruela, 

2006. 

MEYER, Ildo. Visita de médico: uma aproximação entre filosofia 

clínica e medicina. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 

PACKTER, Lúcio. Ana e o Dr. Finkelstein. Florianópolis: 

Garapuvu, 2003. 

Armadilhas Conceituais. Florianópolis: Garapuvu, 2003. 

Aspectos Matematizáveis em Clínica. Florianópolis: Garapuvu, 

2003. 

Buscas: Caminhos Existenciais. Florianópolis: Garapuvu, 2004. 

Caderno A. Porto Alegre/RS: Ed. do Autor, 1994. 

Cadernos de filosofia clínica. Porto Alegre: Instituto Packter, 

s/d. 

Caderno S. Porto Alegre/RS: Ed. do Autor, 1994. 



LA FILOSOFÍA CLÍNICA COMO SINGULARIDAD 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

79 

Filosofia Clínica: A filosofia no hospital e no consultório. São 

Paulo: All Print Editora, 2008. 

Filosofia Clínica: Propedêutica. Florianópolis: Garapuvu, 

2001. 

Passeando pela vida. Florianópolis/SC: Garapuvu, 1999. 

Semiose: aspectos traduzíveis em clínica. Fortaleza: Gráfica e 

Editora Fortaleza, 2002. 

STRASSBURGER, Hélio. A palavra fora de si: Anotações de 

Filosofía Clínica e Linguagem. 1 ed. Porto Alegre: Multifoco, 2017. 

Filosofía Clínica: anotações e reflexões de um consultório. 

Porto Alegre: Sulina, 2021. 

Filosofía Clínica: Diálogos com a lógica dos excessos. Rio de 

Janeiro: E-Papers, 2009. 

Filosofía Clínica e discurso existencial. Revista Sílex. Vol. 12 - 

enero-diciembre 2022. pp. 126-142. https://doi.org/10.53870/ 

silex.2022121.  

Filosofía Clínica e literatura: conversações. Porto Alegre: 

Sulina, 2023. 

Filosofía Clínica: poéticas da singularidade. Rio de Janeiro: E-

Papers, 2007. 

Pérolas imperfeitas: apontamentos sobre as lógicas do 

improvável. Porto Alegre: Sulina, 2012. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. São Paulo: 

Nova Cultural, 1999. 

 

 

 

 

  



Mª ARÁNZAZU SERANTES LÓPEZ – FERNANDO CARBONELL DA FONTOURA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 53-79 

80 

 

   

 

  

 


