
DOI: https://doi.org/10.12795/HASER/2026.i17.01 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 
© Universidad de Sevilla, 2026 

UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS 

CONTEMPORÁNEAS  

 

A REVIEW OF CONTEMPORARY PHILOSOPHICAL PRACTICES  

 

JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2710-6641 

johannandre@gmail.com 

 

JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9731-3465 

jorgeanibal.rojas@uptc.edu.co 

 

 
RECIBIDO: 7 DE JULIO DE 2024 

ACEPTADO: 16 DE SEPTIEMBRE DE 2024 

 

 
Resumen: El presente texto tiene como propósito reflexionar sobre las prácticas 

filosóficas contemporáneas que han surgido en las últimas décadas en espacios 

como cafés, cárceles, consultorios, comités de bioética, etc., además de las 

plataformas virtuales; visibilizando los argumentos a favor y en contra de estas 

prácticas y la manera en que su aparición contribuye a repensar la enseñanza de la 

filosofía. Para ello, el documento se organiza en cuatro partes, en primer lugar, se 

trae a la discusión los planteamientos de Pierre Hadot y Guillermo Obiols con el 

fin de escudriñar la aparente dicotomía entre el discurso filosófico y la formación 

de la actitud filosófica; en segundo lugar, se presenta las primeras 

sistematizaciones alrededor de las prácticas filosóficas que se realizan fuera de la 

academia, en tercer lugar, se hace una revisión de las prácticas filosóficas que 

aparecen en certámenes y plataformas virtuales articulando diferentes agentes y 

escenarios y, por último, se señala algunas consideraciones finales. 

Palabras clave: filosofía de la educación, enseñanza de la filosofía, prácticas 

filosóficas, actitud filosófica, discurso filosófico, filosofía.  

 

https://orcid.org/0000-0003-2710-6641
mailto:johannandre@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9731-3465
mailto:jorgeanibal.rojas@uptc.edu.co


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

14 

 

Abstract: The purpose of this text is to reflect on the contemporary philosophical 

practices that have emerged in recent decades in spaces such as cafes, prisons, 

clinics, bioethics committees, etc., in addition to virtual platforms; making visible 

the arguments for and against these practices and the way in which their 

appearance contributes to rethink the teaching of philosophy. To this end, the 

paper is organized in four parts: first, it brings to the discussion the approaches of 

Pierre Hadot and Guillermo Obiols in order to scrutinize the apparent dichotomy 

between philosophical discourse and the formation of the philosophical attitude; 

secondly, the first systematizations of philosophical practices outside the academy 

are presented; thirdly, a review of philosophical practices that appear in contests 

and virtual platforms articulating different agents and scenarios is presented; and 

finally, some final considerations are made. 

Keywords: philosophy of education, philosophy teaching, philosophical 

practices, philosophical attitude, philosophical discourse, philosophy. 

 

 

Introducción 

 

La perspectiva de la filosofía como un saber, un ejercicio y una 

necesidad vital del ser humano permite movilizarla en espacios poco 

convencionales como las cárceles, cafés, consultorios, 

campamentos, comités de ética y bioética, además de la academia, 

en las sociedades contemporáneas. Dichos espacios se presentan 

como una alternativa para llevar la filosofía fuera de los muros de 

las escuelas y universidades, pues en estos últimos lugares la función 

e importancia de la filosofía tiende a ser cuestionada, banalizada, 

diluida y/o a desaparecer como ocurre en los currículos de la 

educación media en Brasil, Chile, Colombia, entre otros países. El 

presente texto tiene como propósito reflexionar sobre las prácticas 

filosóficas contemporáneas que han surgido desde la década de los 

ochenta visibilizando los argumentos a favor y en contra de dichas 

prácticas, y la manera en que su aparición nos ayuda a repensar la 

enseñanza de la filosofía. Para ello, se hizo una revisión documental 

que permitió sistematizar las prácticas filosóficas, especialmente en 

Colombia y otros países latinoaméricanos en las últimas dos 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

15 

décadas, en seis ejes que dan cuenta de los ejercicios filosóficos que 

se exponen en escenarios fuera o articulados a la académica. Así, el 

documento se organiza en cuatro partes, en primer lugar, se trae a la 

discusión los planteamientos de Pierre Hadot y Guillermo Obiols 

con el fin de escudriñar la aparente dicotomía entre el discurso 

filosófico y la formación de la actitud filosófica en la enseñanza de 

la filosofía; en segundo lugar, se presenta las primeras 

sistematizaciones alrededor de las prácticas filosóficas que se 

realizan fuera de la academia, en tercer lugar, se hace una revisión 

de las prácticas filosóficas que aparecen en certámenes y plataformas 

virtuales articulando diferentes agentes y escenarios en Colombia y 

otros países latinoaméricanos y, por último, se señala algunas 

consideraciones finales. 

 

 

La filosofía como forma de vida y la filosofía como discurso  

 

Pierre Hadot, en sus libros ¿Qué es la filosofía antigua? (1995) y 

Ejercicios espirituales y la filosofía antigua (1977), plantea una 

diferencia entre la manera de entender la filosofía en el mundo 

antiguo y la manera como se concibe y se enseña la filosofía en la 

actualidad. Para el filósofo e historiador francés concebir la filosofía 

como forma de vida, concepción retomada de los griegos, implica 

recordar que todo ejercicio filosófico es un ejercicio del 

pensamiento, de la voluntad y del ser en su totalidad, de manera que, 

hacer filosofía es poner en juego una progresión y conversión en la 

forma de ser y de estar en el mundo. Exigencia de conversión que 

parece diluirse en la Edad Media y la Modernidad cuando se le da 

más énfasis a la filosofía como un discurso para hacer exegesis de 

un lenguaje técnico, al cual, solo unos pocos pueden acceder. En sus 

palabras “La filosofía antigua propone al hombre un arte de vivir, al 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

16 

 

contrario de la moderna, que aboga en primer lugar por la 

construcción de un lenguaje técnico reservado a especialistas”1.  

Hadot considera que para entender ese cambio es preciso revisar los 

inicios y el desarrollo histórico de la misma filosofía, por ello, se 

devuelve a la tradición griega donde encuentra que, desde Sócrates, 

la filosofía es concebida como un modo de vivir que no se separa del 

discurso filosófico, pues este último se origina como consecuencia 

de una elección de vida y no a la inversa. La filosofía en el mundo 

griego se entiende como una forma de ser y de estar en el mundo, 

una elección que no se hace en soledad sino en compañía, en esa 

medida resulta difícil concebir al filósofo y a la filosofía por fuera 

de la sociedad2.      

Los filósofos griegos comparten prácticas que permiten entenderla 

como un modo de vida, pues al exigir ciertos ejercicios espirituales, 

formular preguntas por la existencia, dialogar y/o buscar mantener 

la coherencia entre aquello que se dice con lo que se hace, la filosofía 

se convierte en un modo de vivir3 como se observa en los diálogos 

de Platón y las Escuelas Helenísticas. Por ello, siguiendo a Hadot, 

en este texto nos centramos en la vida de pensadores como Sócrates 

                                                           
1 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006, p.246. 
2 Hadot, P: ¿Qué es la filosofía antigua? Fondo de cultura económica. México, 

1998.  
3 Hadot indica que, tal vez, se puede ver una “excepción” de la filosofía como 

forma de vida en los estoicos. Para esta escuela, la filosofía toma la forma de una 

teoría de la lógica, una teoría de la física y una teoría de la ética en el momento de 

la enseñanza. Ellos construyen una primera forma del discurso filosófico que se 

acerca a una exposición teórico-pedagógica que tiene como fin presentar las 

razones por las cuales se debe vivir de determinada manera, sin embargo, hay que 

reconocerles que la filosofía sigue siendo una actividad que tiene efecto en la vida 

cotidiana, una actitud, una forma de ejercitación para alcanzar la sabiduría. Se 

ejercita la lógica pensando el mundo tal y como es, se ejercita la moral cuando se 

actúa en beneficio de los demás y se ejercita la física cuando se vive siendo 

consciente de que el sujeto es parte del cosmos. Hadot, P: Ejercicios espirituales 

y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 2006. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

17 

y Diógenes de Sinope como un camino que permite comprender la 

idea de la filosofía como una forma de vida.  

Un ejemplo claro de la relación entre la filosofía como modo de vida 

y el discurso filosófico es la vida y la muerte de Sócrates, ya que, el 

filósofo actuó y murió siendo consecuente con sus elecciones y sus 

preceptos morales. Hadot concluye que Sócrates nos muestra que el 

saber filosófico no es conjunto de proposiciones o fórmulas que 

puedan ser transmitidas, comunicadas o vendidas; no es un objeto 

fabricado, ni un contenido acabado que pueda ser transferido por 

medio de la escritura o el discurso. Para Sócrates el saber filosófico 

tiene que ver con una decisión y una actitud del individuo, un 

cuestionarse a sí mismo, pues no hay aprendizaje sin hambre y deseo 

de saber y destaca su labor como maestro quien se ocupa de crear las 

condiciones que permiten la emergencia del deseo de aprender. 

Sócrates con su vida y muerte muestra que el saber filosófico es ante 

todo una actitud, un filosofar que se hace con nosotros mismos, con 

los otros en la ciudad, en el día a día, durante el caminar. En 

consecuencia, la vida cotidiana se vuelve susceptible de entrar en ese 

ejercicio de filosofar.  

Esta visión de la filosofía como un modo de vida implica, en primer 

lugar, una transformación interior del individuo, donde el sujeto 

debe conocerse y cuidarse a sí mismo antes de aspirar a conocer el 

mundo o transformar a otros. Foucault (2005), por ejemplo, retoma 

la noción socrática del cuidado de sí (epiméleia) para subrayar la 

importancia de trabajar sobre uno mismo a nivel mental, emocional 

y espiritual, de modo que el conocimiento no sea solo una 

acumulación de verdades abstractas, sino una práctica vital que 

transforma al sujeto. En este sentido, la filosofía no es un simple 

conjunto de conocimientos, sino una actitud hacia la vida, un modo 

de atención y actuación que permite al individuo alcanzar un mayor 

dominio sobre sí mismo y sobre su entorno. Este enfoque exige del 

filósofo un compromiso constante con su propio desarrollo y con la 

reflexión crítica de sus acciones y pensamientos. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

18 

 

Los ejercicios espirituales, definidos por Hadot (1998), constituyen 

uno de los pilares fundamentales de esta filosofía como forma de 

vida. Estos ejercicios, que abarcan desde la meditación hasta el 

control de las pasiones, buscan una mejora constante del individuo y 

una aproximación progresiva hacia la sabiduría. No se trata solo de 

una práctica física o intelectual, sino de una labor integral que 

involucra el alma, el cuerpo y la mente, orientada hacia la serenidad 

interior (ataraxia) y la libertad personal (autarkeia). En este sentido, 

la filosofía se convierte en una práctica transformadora que tiene 

como fin último la autorrealización y la mejora continua del ser 

humano. Así, los filósofos antiguos, a través de sus distintas escuelas 

desarrollan métodos diversos que comparten una misma finalidad: 

perfeccionar al sujeto mediante la reflexión y la introspección. 

A lo largo de la historia, esta dimensión práctica de la filosofía fue 

perdiendo relevancia en favor de un enfoque más teórico y 

académico. Con el surgimiento del cristianismo y el auge de la 

escolástica, la filosofía fue desplazada en muchos casos a un 

segundo plano, enfocándose más en cuestiones metafísicas y 

teológicas que en el cuidado de sí. Desplazamiento particularmente 

notorio a partir del "momento cartesiano", cuando la filosofía 

comenzó a priorizar el conocimiento racional y objetivo sobre el 

trabajo espiritual y personal del individuo. No obstante, en la 

filosofía contemporánea, autores como Nussbaum (2012) y 

Nehamas (2006) retoman la idea de la filosofía como una 

herramienta para la transformación personal y social, reivindicando 

su carácter práctico y vital. 

Así, la relación entre el discurso filosófico y la vida práctica del 

filósofo se presenta como inseparable. Hadot (1998) sostiene que el 

discurso filosófico auténtico es aquel que surge de una elección de 

vida y que, a su vez, influye en la forma en que el sujeto vive y se 

comporta. Esto significa que la filosofía no puede separarse de la 

vida, pues la reflexión teórica solo cobra sentido si está acompañada 

de una práctica cotidiana que refleje los valores y principios que 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

19 

defiende. En resumen, la filosofía como forma de vida es una 

práctica integral que involucra tanto la teoría como la acción, y que 

tiene como fin último la transformación del sujeto en un ser más 

consciente, libre y sabio. Situación contraria a la que se configura en 

la sociedad medieval donde la filosofía se construye bajo el ejercicio 

de discutir, escribir y profundizar en un sistema de pensamiento y 

termina por encerrarse en las universidades o en las sociedades 

modernas donde el saber se considera como un contenido que se pasa 

de quien sabe a quien no sabe, planteamiento que en la 

contemporaneidad es cuestionado por Rancière (2002) en su libro El 

maestro ignorante cuando indica que el maestro más que saber es 

aquel que permite que el otro construya su propio saber.  

Otra figura que merece destacarse es Diógenes de Sinope, quien, en 

la interpretación de Michel Onfray, adoptó un comportamiento 

provocador que no solo rompía y desafiaba las convenciones 

sociales, sino que, también demostraba con su estilo de vida que la 

filosofía es una forma de ser y estar en el mundo. Según Onfray, el 

comportamiento de Diógenes permite:  

 
inquietar, inquietar al fulano lleno de certezas, inquietar al clon que cree 

que piensa cuando se contenta con duplicar la panoplia de su tribu […] 

inquietar al charlatán que actúa como espejo de su tiempo y de su época, 

inquietar al lorito del momento que vocaliza las ordenes lanzadas por una 

sarta de cretinos, formadores de opinión4  

 

Diógenes, desde la mirada de Onfray, proporciona una lección de 

sabiduría cuando nos invita a seguir la naturaleza, a cuestionar la 

cultura, a despreocuparse por las conveniencias, las apariencias y, 

sobre todo, a reírse de la mirada y del juicio que construimos y que 

los otros construyen de nosotros. Estas actitudes son las que 

permitirían alcanzar la verdadera sabiduría. El estilo mordaz que 

maneja Diógenes se encuentra enmarcado en la trivialización y 

                                                           
4 Onfray, M: Filosofar como un perro. Capital intelectual, Argentina, 2013, p.8.   



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

20 

 

ridiculización de ciertas situaciones para generar en los individuos 

una reflexión más rica y profunda sobre aquello que defienden. De 

ello da cuenta Onfray cuando reconstruye la anécdota entre 

Diógenes y Platón: 

 
Un día, hablando en público, [Platón] define al hombre como un bípedo 

implume. Sin alterarse, ni abandonar su seriedad, Diógenes le arroja a las 

piernas un gallo desplumado, que anuncia como su hombre, lo que obliga 

al filósofo de las ideas puras a precisar su concepto y agregar: de uñas 

planas…poco importa. Al ambiente filosófico del ágora de Atenas no le 

faltaba mordacidad. Entonces, se combatía las ideas puras, el idealismo y 

el intelectualismo platónico con mejores argumentos e interminables 

discursos5 

 

Para Onfray, Diógenes es un filósofo y artista que con sus actitudes 

inesperadas inquieta a sus semejantes. Este personaje lleva un estilo 

de vida que nunca abandona la actitud filosófica seria, pues a pesar 

de sus “ridiculizaciones” propone a los hombres un camino para 

acercarse a la felicidad. Diógenes se preocupa por experimentar 

nuevas formas de existencia y como buen cínico toma ejemplo del 

artesano, del músico y del obrero, quienes muestran que para llegar 

al pleno dominio de un arte se requiere de la perseverancia, el hábito, 

el trabajo y el tesón; de igual manera, para “alcanzar la sabiduría” se 

requiere de numerosos intentos y prácticas6.   

Los griegos conciben que el filósofo debería llevar una vida 

conforme a sus preceptos que le permitan sanarse a sí mismo y 

ayudar a sanar a los demás de las angustias del alma. Desde los 

inicios de la actividad filosófica, las decisiones y prácticas permiten 

una conversión del ser y del vivir apoyadas en un discurso que 

justifican esas elecciones. La vida de Sócrates y Diógenes nos 

                                                           
5 Onfray, M: Las sabidurías de la antigüedad. Contrahistoria de la filosofía, I. 

Anagrama, Barcelona, 2007, pp.133-134. 
6 Onfray, M: Cinismos. Retrato de los filósofos llamados perros. Paidós, Buenos 

Aires, 2002. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

21 

recuerda que el saber filosófico exige una transformación del sujeto 

de manera continua, una relación consigo mismo y con los otros, que 

este saber nunca surge de manera aislada, ni se agota, ni se opone al 

interés social.  

La filosofía como forma de vida opera sobre el alma y el cuerpo, por 

ello, exige una serie de ejercicios espirituales7 entendidos como 

ciertas “(…) prácticas, que podrían ser del orden físico, como el 

régimen alimentario, o discursivo, como el diálogo y la meditación, 

o intuitivo, como la contemplación, pero que estaban todas 

destinadas a operar una modificación y una transformación del 

sujeto que las practicaba”8. Los ejercicios espirituales dan cuenta de 

los modos de relación del sujeto consigo mismo, modos que exigen 

realizar un diálogo interno y externo, que incitan a cuidar el régimen 

alimentario y el sueño, a controlar las pasiones y las preocupaciones, 

a develar los prejuicios humanos y las conveniencias sociales. Hadot 

organiza estos ejercicios espirituales en cuatro funciones básicas:  

a) Aprender a vivir: la filosofía nos enseña a controlar las pasiones 

y recuperar la alegría por el simple hecho de existir. Algunos de estos 

ejercicios espirituales son la atención, la meditación, la 

rememoración, la lectura, la escucha, el estudio, el examen a 

profundidad, el dominio de sí, el cumplimiento de los deberes y la 

indiferencia ante las situaciones que no depende de nuestras 

decisiones. 

b) Aprender a dialogar: supone un auténtico ejercicio de presencia y 

escucha atenta ante uno mismo y ante los otros.  

                                                           
7 Arnold Davidson aclara que cuando se habla de ejercicios espirituales, Hadot 

utiliza el término “espiritual” para hacer referencia a las prácticas destinadas a 

operar una transformación en el ser que van más allá del intelecto o de lo psíquico, 

es decir, aquellas que comprometen la existencia del sujeto, en tanto que, engloban 

el pensamiento, la imaginación, la sensibilidad y la voluntad. Hadot, P: Ejercicios 

espirituales y filosofía antigua, Ediciones Siruela, Madrid, 2006. 
8 Hadot, P: ¿Qué es la filosofía antigua? Fondo de cultura económica, México, 

1998, p.15. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

22 

 

c) Aprender a morir: tiene que ver con cambiar la perspectiva ante 

aquello que es inevitable, tomar conciencia de las limitaciones, 

mantener la serenidad y valorar el momento presente ante las 

desgracias. Se trata de aprender a mor-ir, a dejar ir.  

d) Aprender a leer: implica prestar la máxima atención a la actitud 

existencial y así evitar caer en un discurso dogmático. Se trata de 

aprender a dialogar con el texto para interpelarlo evitando someterse 

pasivamente a los efectos que tiene la lectura en uno mismo. Leer 

requiere liberarse de las preocupaciones, meditar tranquilamente, 

detenerse en las ideas para permitir que el texto hable y estar atento 

a escucharlo. No se trata solo de oír, sino de comprender ˗tomando 

el tiempo que se necesite˗ para que opere una transformación en uno 

mismo.  

En una bibliografía más reciente tenemos la escritura como parte de 

los ejercicios espirituales, mencionada por Hadot y objeto de estudio 

de Michel Foucault. En el proyecto «Escritura como práctica de sí y 

escuela rural» desarrollado en Boyacá- Colombia por Paola Andrea 

Lara Buitrago y Óscar Pulido Cortés se puede observar como la 

escritura se convierte en una práctica de cuidado y conocimiento de 

sí. Los autores señalan que: “El propósito de la investigación fue 

reconocer la escritura de sí como posibilidad de transformación y 

encuentro de los sujetos de la escuela rural consigo mismos, a través 

de la escritura como el acto que permite la transformación”9. Ellos 

indagan sobre cómo la práctica de la escritura de sí en el contexto 

escolar permite la configuración y transformación del sujeto-

estudiante durante el proceso formativo.  

Los ejercicios espirituales mantienen su pertinencia en la actualidad, 

de ahí que, se puedan incluir en las prácticas de enseñanza de la 

filosofía como se referencia en el proyecto. Acercar a los niños, 

niñas, jóvenes y adultos al saber filosófico implica hacer apuestas 
                                                           
9 Lara, P. & Pulido-Cortés, O: “Escritura como práctica de sí y escuela rural”, en 

Praxis & Saber, número 25, volumen 11, Tunja, 2020, p.26. 

https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480  

https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

23 

que permitan mostrar que la filosofía además de un discurso que 

exige rigurosidad y disciplina en la lectura, también permite 

aprender a liberarse de cualquier preocupación del futuro o del 

pasado, le enseña al sujeto a alcanzar la serenidad del espíritu -como 

los estoicos y epicúreos-, nos muestra que como seres humanos la 

existencia de nuestro ser se sitúa en una perspectiva cósmica. 

En la lectura de Hadot, en la época Antigua la filosofía se ve como 

un camino hacia la sabiduría y, en consecuencia, se encuentran con 

su grandeza y la paradoja de su inaccesibilidad, pues esta nunca se 

termina de alcanzar, entre tanto, el cristianismo la convierte en una 

forma de vida anclada al logos del evangelio. La relación entre el 

cristianismo y la filosofía surge en el siglo II d.C., y va a mantenerse 

durante la Edad media, época en la cual la filosofía deja de ser 

considerada como la ciencia suprema y queda subordinada a la 

teología10, de manera que, la religión se consolida a partir de ciertos 

principios filosóficos que le permiten fundamentar la fe 

convirtiéndose en un conocimiento teórico y abstracto11 que circula 

en los monasterios. Esta relación de subordinación, más o menos, se 

mantiene hasta finales del S.XVIII con la universidad escolástica.  

Sin embargo, en la lectura del filosófo Argentino Guillermo Obiols, 

la filosofía comienza a salir de los muros de los monasterios con 

pensadores como Descartes, Spinoza, Malebranche y Leibniz desde 

el S.XVI. Si bien, hay un proceso de independencia de la filosofía 

con relación a la teología, después de dicha ruptura se mantiene la 

                                                           
10 Según Hadot, el cristianismo adoptó elementos de la filosofía antigua haciendo 

coincidir el logos del evangelio con la razón cósmica estoica y con algunos 

principios aristotélico-platónicos; además, integró algunos ejercicios filosóficos a 

la vida cristiana tales como: la atención sobre uno mismo, la meditación, el examen 

de conciencia, la ejercitación para la muerte, y/o la valoración de la tranquilidad 

del alma. Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, 

Madrid, 2006. 
11 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

24 

 

concepción de la filosofía como la construcción de discursos 

filosóficos que se oponen unos a otros.    

Así, la filosofía escolástica hereda a la filosofía moderna el privilegio 

del discurso filosófico, la formación de un cuerpo de profesionales, 

la ministración de cátedras y la realización de la exegesis de los 

textos. No obstante, Hadot hace la precisión que la filosofía moderna 

rescató, por otros caminos, aspectos existenciales de la filosofía 

griega como puede observarse con Descartes quien aboga, en sus 

Meditaciones Metafísicas, por volver a ejercicios como la 

meditación, al igual que, Spinoza quien en su ética enseña a 

transformar el ser del hombre para acceder a la beatitud. Ambos 

pensadores muestran que la filosofía es una ejercitación en la 

sabiduría. Para finales del S. XVIII, la filosofía y la universidad ya 

habían tejido una fuerte relación y constituido sistemas de 

pensamiento como se observa en las obras de Kant, Wolff, Fichte, 

Schelling y Hegel, relación que también se va a observar con 

Bergson, Husserl y Heidegger12. Sobre ese fuerte vínculo entre 

filosofía y universidad se puede observar el siguiente efecto: 

  
Reducida la filosofía (…) a mero discurso, acaba por desarrollarse 

definitivamente en otro ambiente, en una atmósfera distinta a la filosofía 

antigua. En las modernas universidades la filosofía ha dejado de 

entenderse evidentemente como una forma, como un género de vida, a 

menos que por eso se entienda el género de vida del profesor de filosofía 

que tiene por territorio, por espacio vital, las instituciones de enseñanza 

estatales, lo cual por lo demás siempre ha constituido y sigue 

constituyendo una amenaza para la independencia de la filosofía13.  

 

Si bien, la filosofía logra separarse de la iglesia, en la modernidad se 

termina privilegiando el discurso encerrado en una institución y la 

                                                           
12 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006. 
13 Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones Siruela, Madrid, 

2006, pp.243-244.  



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

25 

lectura exegética de las obras de los autores como ocurre en las 

instituciones educativas secundarias y de educación superior. Esta 

manera de entender y movilizar la filosofía ha contribuido a 

cuestionar su importancia y lugar en nuestras sociedades. De ahí, 

afirmaciones que aparecen en el informe de la UNESCO La filosofía 

una escuela de libertad publicado en el 2011 donde observan que 

una de las problemáticas recurrentes “(…) consiste casi siempre en 

el aprendizaje de las grandes doctrinas filosóficas que caracterizan 

la historia de la filosofía occidental y muy rara vez adopta un 

paradigma de problematización que haga hincapié en los problemas 

filosóficos y que enseñe a los alumnos a formularlos y encararlos”14.          

Enseñar a partir de la construcción de problemas filosóficos ha sido 

una propuesta adoptada en algunos planes de estudio de las 

universidades y es un tema trabajado por autores como Obiols, quien 

señala que pensadores como Kant, Hegel, Descartes, Nietzsche15 y 

Schopenhauer16 ya habían reflexionado dentro de sus obras sobre esa 

                                                           
14 Unesco: La filosofía. Una escuela de la libertad. Enseñanza de la filosofía y 

aprendizaje del filosofar: la situación actual y las perspectivas para el futuro, 

Universidad Autónoma Metropolitana, México, 2011, p.2  
15 Siguiendo a Obiols, pensadores como Descartes y Nietzsche coinciden en 

criticar el academicismo en la enseñanza de la filosofía. Para Descartes se puede 

leer a Platón y Aristóteles, pero si no se es capaz de producir un juicio propio y 

fundamentado no se le puede llamar filosofar. Para Nietzsche, las instituciones 

educativas sustituyeron el problema filosófico por la historia convirtiendo a la 

filosofía en filología, por lo cual, señala que sin desconocer el aporte de la 

filología, esta no puede convertirse en su fin. Obiols, G: Una introducción a la 

enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2008. 
16 Otra postura frente a la reflexión de la enseñanza de la filosofía en las 

instituciones educativas, según Obiols, la encontramos con Schopenhauer quien 

ve en la enseñanza de la filosofía un mal menor que en algunos casos le permite 

sobrevivir. Ni todos los filósofos fueron profesores de filosofía, ni todos los 

profesores de filosofía son considerados filósofos. La razón de despreciar la labor 

del profesor de filosofía es que este se ve obligado a seguir los intereses de otros, 

a hablar ante un público como si se tratará de una verdad, a mostrarse como aquel 

que sabe y tiene las respuestas a todas las preguntas. Esta crítica pone en evidencia 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

26 

 

relación entre la enseñanza de la filosofía y el filosofar. En sus 

conclusiones señala que estas dos actividades, en algunos casos se 

ven como complementarias, en otros casos como actividades 

desligadas. Obiols destaca los planteamientos hechos por Kant frente 

al filosofar y la filosofía como discurso, así Kant en el Tratado de 

pedagogía (1803) afirma que la educación “es la que le permite al 

niño hacer uso de su capacidad de reflexión y de su libertad, guiado 

siempre por las leyes”17 en este sentido, habría una distinción entre 

el aprender filosofía y aprender a filosofar. Para el filósofo alemán 

aprender filosofía tiene que ver con acercarse a los sistemas 

filosóficos, en cambio, filosofar tiene que ver con cultivar el uso de 

la razón, en sus palabras, cuando se educa a los niños “No se trata 

aquí de justificar el adiestramiento, sino, sobre todo, de dirigirlo para 

enseñar a pensar a los niños”18. Retomando al filosófo argentino, la 

filosofía como un saber no está acabada, ni aceptada en su totalidad, 

pues todo saber filosófico es susceptible de ser cuestionado, ahora 

bien, la filosofía como una actitud, como un filosofar19 implica un 

aprender a cuestionar los sistemas filosóficos existentes. Aprender a 

filosofar tiene que ver con esa práctica racional y continua donde se 

estudia, analiza, crítica y establece un diálogo con ese saber 

                                                           

la concepción de la enseñanza como un papel de transmisión de saberes, a través 

de la exposición oral, de quien sabe a quién no sabe. Obiols, G: Una introducción 

a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2008. 
17 Kant, E: Tratado de pedagogía. Colegio Mayor Nuestra Señora del Rosario, 

Bogotá, 1985, p.13 
18 Kant, E: Tratado de pedagogía. Colegio Mayor Nuestra Señora del Rosario, 

Bogotá, 1985, p.9 
19 Cerletti amplía esta relación entre filosofar y la enseñanza de la filosofía cuando 

señala que “filosofar se apoya en la inquietud de formular y formularse preguntas 

y buscar respuestas (deseo de saber) […] el preguntar filosófico es, entonces, el 

elemento constitutivo fundamental del filosofar, por lo tanto, de enseñar filosofía” 

Cerletti, A: La enseñanza de la filosofía como problema filosófico. Libros el 

Zorzal, Buenos Aires, 2008. p.21. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

27 

filosófico20. Esa actitud constante de la pregunta o del 

cuestionamiento puede darse sobre textos filosóficos, problemáticas 

filosóficas tradicionales o temáticas habituales abordadas desde una 

perspectiva filosófica. 

Obiols también retoma a Hegel sobre esa distinción entre aprender 

filosofía y aprender a filosofar para indicar que no se puede 

sobreponer el filosofar sobre los contenidos filosóficos. Para Hegel 

no se puede aprender a filosofar sin contenido, ya que conocer el 

contenido de la filosofía permite filosofar, en otras palabras, el 

contenido de la filosofía es un requisito del filosofar. Esta exigencia 

evita caer en el siguiente prejuicio: si todos tenemos la capacidad de 

razonar o todos hacemos preguntas, todo razonamiento o pregunta 

ya se constituye en un argumento o una pregunta filosófica. Obiols 

aclara que el aprender los contenidos filosóficos para Hegel no es 

memorizar, ni aprender de forma servil, acrítica y al pie de la letra 

un contenido filosófico, más bien, tiene que ver con entablar un 

diálogo entre las ideas y la época de los autores, las ideas de nuestra 

época y nuestras propias ideas21. 

A partir de las reflexiones mencionadas se ha dado varias 

discusiones más recientes frente a la aparente tensión que trae la 

distinción entre la filosofía y el filosofar. Sin embargo, para 

profesores como Óscar Pulido Cortés22, la distinción, en primer 

lugar, no debe llevar a una oposición, en segundo lugar, la enseñanza 

de la filosofía implica llevar la mirada de la filosofía más allá de una 

herramienta para abordar contenidos o desarrollar una actitud, la 

filosofía permite conceptualizar relaciones como se propone su 

                                                           
20 Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, 

Buenos Aires, 2008. 
21 Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, 

Buenos Aires, 2008. 
22 Pulido-Cortés, O: “Editorial Filosofía para niños, ciudadanía y experiencia 

filosófica”, en Revista Praxis & Saber, volumen 10, número 23, Tunja, 2019, pp.9-

17. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

28 

 

proyecto filosofía e infancia donde se actualiza la filosofía con 

agentes diferentes y en diferentes campos como puede ser el escolar.   

Si bien esta separación entre filosofía y filosofar ha desembocado en 

algunos casos en una “dicotomía” entre: enseñar contenidos 

filosóficos o enseñar a filosofar en las instituciones educativas o en 

las prácticas filosóficas contemporáneas, dicha dicotomía parece ser 

más el efecto de una errada comprensión entre estas dos actividades 

que una legítima oposición. Así, Obiols propone romper esa 

dicotomía al señalar que no hay necesidad de separar la producción 

filosófica o el filosofar de la enseñanza de la filosofía, pues enseñar 

filosofía sería el ejercicio del maestro donde puede integrar 

ejercicios de investigación filosófica como ocurre en los seminarios 

donde los profesores exponen los avances de sus investigaciones. De 

modo que, Obiols cuestiona dos prejuicios: a) que la producción 

filosófica se realiza en solitario y b) que la enseñanza de la filosofía 

se reduce a una transmisión de saberes. En espacios como el 

seminario, el taller, el estudio monográfico, el profesor enseña 

filosofía, pero también incentiva el ejercicio filosófico. Así, la 

enseñanza también es un camino para la producción filosófica, por 

ello, esta no debería ser menospreciada. “Enseñar filosofía no es solo 

hablar, ni en la enseñanza de la filosofía habla solo el profesor, sino 

que hay un diálogo con los estudiantes y con la filosofía misma”23.  

Ahora con relación a las prácticas filosóficas contemporáneas que 

surgen fuera de las instituciones educativas, por diferente razones, 

se puede decir que de acuerdo a su finalidad, algunas prácticas dan 

prioridad al ejercicio del filosofar como ocurre en el café filosófico, 

el taller, el consultorio filosófico, los campamentos filosóficos, los 

diálogos socráticos, el trabajo con cine y filosofía, etc., mientras que, 

en prácticas organizacionales como los comités de ética o la 

participación de profesionales de la filosofía en ONGs, proyectos 

                                                           
23 Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros del Zorzal, 

Buenos Aires, 2008, p.64 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

29 

sociales y políticos que trazan políticas públicas, se procura 

mantener ese equilibrio entre los contenidos filosóficos y el filosofar.  

 

 

Primeras prácticas filosóficas contemporáneas 

 

Para hablar de los trazos en que la filosofía se presenta, se debe, en 

primera instancia, establecer los lugares de emergencia de nuevos 

modos de entender la filosofía y cómo estos se presentan en nuestros 

ámbitos cotidianos. Por ende, la emergencia de nuevos modos de 

entender el quehacer filosófico se presenta bajo la figura, acuñada 

por Arnaiz (2011a)24, como prácticas filosóficas. La práctica 

filosófica se define como un conjunto de actividades cuyo propósito 

es aplicar el pensamiento filosófico a la vida cotidiana, 

trascendiendo el ámbito académico tradicional. Según Arnaiz 

(2007)25, la práctica filosófica tiene un carácter activo y 

participativo, enfocándose en el diálogo, la reflexión crítica y el 

análisis de las creencias y valores que guían las decisiones 

individuales y colectivas. A diferencia de la filosofía académica, que 

se centra en la teoría y la abstracción, la práctica filosófica busca 

abordar problemas concretos y personales, promoviendo el 

autoconocimiento y la comprensión del entorno. En este sentido, la 

filosofía se convierte en una herramienta accesible para todas las 

personas, independientemente de su formación, ya que fomenta la 

reflexión y el diálogo como medios para enfrentar dilemas éticos y 

existenciales. 

Asimismo, Arnaiz destaca que la práctica filosófica se puede aplicar 

en contextos como las organizaciones, donde se utiliza para mejorar 

la toma de decisiones, resolver conflictos y promover un ambiente 

                                                           
24 Arnaiz, G: “¿Qué son las prácticas filosóficas?”, en El búho. Revista electrónica 

de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 9, Andalucía, 2011a, pp.1-6 
25 Arnaiz, G: “¿Qué es la práctica filosófica?”, en A parte Rei: Revista de filosofía, 

número 53, España, 2007, pp.1-4. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

30 

 

de trabajo más ético y reflexivo. En este contexto, el filósofo actúa 

como un facilitador que guía el diálogo y ayuda a las personas a 

examinar críticamente sus ideas y acciones. Esta perspectiva 

extiende el campo de la filosofía, integrándola en la vida social y 

organizacional, y subrayando su relevancia en situaciones 

cotidianas. A través de talleres, asesorías filosóficas y otras 

dinámicas, la práctica filosófica contribuye a la construcción de 

entornos más conscientes y reflexivos, donde las personas pueden 

explorar sus pensamientos y valores en un ambiente de diálogo 

abierto. Arnaiz (2011a) señala que las prácticas filosóficas no son 

solo un espacio para el cuestionamiento teórico, sino una 

oportunidad para el crecimiento personal y comunitario. La reflexión 

filosófica aplicada permite a los individuos replantearse sus 

perspectivas sobre el mundo y sus relaciones con los demás, 

generando una mayor conciencia sobre los principios éticos que 

guían su vida. A través de estas prácticas, las personas son invitadas 

a confrontar sus preconcepciones y explorar nuevas formas de 

entender su realidad, contribuyendo así a una transformación 

personal que también puede impactar en su entorno social. En este 

proceso, la filosofía se convierte en un recurso práctico para mejorar 

la calidad de vida, no solo a nivel individual, sino también en 

comunidades y organizaciones. 

Pensar la filosofía y el filosofar por fuera de la academia, pensar en 

una filosofía para todos, según la Unesco, es un derecho y una 

necesidad que tienen las personas. En este sentido, las prácticas 

filosóficas contemporáneas responden a este derecho y necesidad 

cuando invitan a los sujetos a cuestionar, comprender y analizar su 

vida y su contexto. Arnaiz26 establece seis metodologías que utiliza 

el filósofo práctico en diferentes contextos y finalidades: la Filosofía 

para Niños, el Café Filosófico, el Taller Filosófico, el Diálogo 

                                                           
26 Arnaiz, G: “¿Qué son las prácticas filosóficas?”, en El búho. Revista electrónica 

de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 9, Andalucía, 2011a, pp.1-6 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

31 

Socrático, la Orientación o Asesoramiento Filosófico y Filosofía en 

las Organizaciones. Aquello que tienen en común las prácticas 

filosóficas contemporáneas es que incitan al ejercicio del diálogo, el 

cuestionamiento, el aprender a pensar por uno mismo, rechazando el 

argumento de autoridad y dogmatismo. 

Sin embargo, no se puede ignorar que las prácticas filosóficas 

también reciben algunas críticas como: a) Pretender afirmar una 

pluralidad y una glorificación de la opinión individual dejando a un 

lado el espíritu crítico. b) Realizar un diálogo que puede terminar 

atado a un intercambio de opiniones, es decir, carente de una 

interpelación crítica para evitar “ofender al otro”. c) Favorecer las 

buenas intenciones del discurso, la empatía y las buenas relaciones 

sobre la coherencia de las opiniones y la profundidad de los análisis. 

d) Evitar el conflicto en algunos escenarios donde se presentan 

argumentos y puntos de vista distintos por privilegiar la armonía. e) 

Permitir que los espacios sean dirigidos por personas no cualificadas, 

lo cual, le resta rigurosidad y sentido a la filosofía. Si bien, estas 

críticas recopiladas en el documento de la UNESCO son conocidas 

por quienes promueven las prácticas filosóficas fuera de las 

instituciones académicas, esto no les impide seguir llevando la 

filosofía y el ejercicio filosófico a diferentes espacios para 

conceptualizar esas relaciones que nos atraviesan como sujetos. 

Quienes defienden las prácticas filosóficas contemporáneas 

argumentan que como seres humanos nos resulta interesante 

acercamos a saberes valiosos y útiles que invitan a pensarnos 

continuamente, de ahí que, dentro de la academia y fuera de ella se 

puede llevar a cabo una serie de reflexiones y proyectos que inviten 

a filosofar. 

Así, podemos ver una primera sistematización de las prácticas 

filosóficas contemporáneas por Alexander Volpone27 en 14 

                                                           
27 Volpone, A: “Pratiche Filosofiche, Forme di razionalità, modi del filosofare 

contemporáneo”, en Kytéton, número 8, Italia, 2002, pp.12-36. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

32 

 

categorías, las cuales, se reagrupan en torno a cuatro finalidades por 

Gabriel Arnaiz (2007):     

 Terapéutico-curativa: el filósofo trabaja con personas de manera 

individual, aunque también puede hacerlo con parejas y grupos 

sobre temas relacionados con resolución de problemas 

personales y existenciales como ocurre en la consultoría 

filosófica. 

 Lúdico-recreativa: el filósofo trabaja por grupos en espacios 

como cafés filosóficos, talleres de filosofía o diálogos socráticos. 

 Formativo profesional: se desarrolla dentro de organizaciones 

públicas, privadas o sin ánimo de lucro en actividades como la 

consultoría o la capacitación.  

 Mediático-divulgativa: corresponde a la difusión de la filosofía 

en los medios de comunicación de masas (libros, revistas, 

artículos científicos, radio, televisión, páginas web, etc.)28 

Teniendo en cuenta que cada práctica filosófica es una manera 

distinta de incitar el ejercicio filosófico, la clasificación de Arnaiz es 

un ejercicio pedagógico para efectos de una mejor comprensión, sin 

embargo, algunas de estas prácticas filosóficas se vinculan con 

diferentes espacios o responden a más de una finalidad de las 

planteadas anteriormente. Por lo cual, estas no son excluyentes entre 

sí, más bien, se cruzan, se complementan y pueden aparecer en 

diferentes espacios como una institución educativa, un hospital, una 

cárcel, una organización, etc.  

A continuación, presentamos una revisión de las prácticas filosóficas 

contemporáneas, especialmente en Colombia. Cabe aclarar que 

algunas de ellas ya han sido registradas tanto por el estudio de la 

UNESCO como por aquellos autores que tienen interés de rastrear 

los lugares y propósitos por los cuales se moviliza la filosofía y que 

                                                           
28 Arnaiz, G: “¿Qué es la práctica filosófica?”, en A parte Rei: Revista de filosofía, 

número 53, España, 2007, pp.1-4.  

 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

33 

el orden responde a una cuestión temporal, más que, a una pretensión 

de jerarquización.  

En primer lugar, podemos hablar del Diálogo Socrático estudiado 

inicialmente por Leonard Nelson (11 julio 1882 – 29 octubre 1927), 

filósofo y matemático alemán y Gustav Heckmann, filósofo y 

profesor alemán (22 abril 1898 – 8 junio 1996). Ellos le dan fuerza 

al método empleado por Sócrates al privilegiar la pregunta, el 

cuestionamiento, antes que, la respuesta y la clase magistral. El 

Diálogo Socrático aparece por primera vez en un texto que presentan 

el 11 de diciembre de 1922 en la Sociedad Pedagógica de Gottingen 

y que se traduce al inglés en 1949 bajo el título Socratic Method and 

Critical Philosophy por la Universidad de Yale. En español se 

encuentra bajo los títulos: El método socrático; el método regresivo 

(2008) y Cuatro ensayos de filosofía crítica.  

En segundo lugar, se encuentra el Programa Filosofía para Niños del 

profesor norteamericano Matthew Lipman. Esta propuesta de la 

enseñanza de la filosofía en la escuela (1969 y 1974) busca que los 

niños, niñas y jóvenes construyan una comunidad de investigación 

apoyada en la reflexión y la indagación filosófica. A partir de las 

novelas gráficas organizadas en diferentes niveles, los niños, niñas y 

jóvenes cuestionan acerca de las ideas o prejuicios de la cultura, 

exponen sus análisis, realizan distinciones conceptuales, reflexionan 

sobre los acuerdos y desacuerdos, etc., constituyendo lo que el autor 

llama una comunidad de indagación. Cabe resaltar que, esta 

propuesta de la enseñanza de la filosofía concibe el aprendizaje 

como el acto de filosofar, más que, la memorización de una serie de 

conceptos, autores y sistemas propios de la filosofía. Uno de los 

puntos fuertes del programa es el desencadenamiento de discusiones 

entre estudiantes que contribuyen a desarrollar el razonamiento y la 

argumentación, a la vez, que se renueva la enseñanza de la filosofía 

en el aula. 

La Filosofía con Niños ha emergido como una de las prácticas más 

influyentes en la enseñanza del pensamiento crítico a nivel global. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

34 

 

Esta metodología, originada por Matthew Lipman, ha sido 

implementada en diversos países con el objetivo de desarrollar 

habilidades de indagación y diálogo desde edades tempranas. Según 

Pineda (2013)29, el impacto de esta práctica ha sido evidente en la 

forma en que los niños abordan problemas complejos, formulando 

preguntas filosóficas y participando activamente en la construcción 

de conocimiento. La filosofía deja de ser una disciplina reservada 

para adultos y se convierte en una herramienta para que los niños 

reflexionen sobre el mundo que les rodea, cuestionando sus 

realidades y proponiendo nuevas formas de entenderlas. 

En el caso de Colombia, la Filosofía con Niños ha cobrado especial 

relevancia en el ámbito educativo. Pineda (2014)30 destaca que se 

han realizado importantes esfuerzos para traducir y adaptar novelas 

filosóficas y manuales que faciliten su implementación en las 

escuelas. Estas traducciones han permitido que docentes de diversas 

regiones del país puedan aplicar esta metodología, enriqueciendo las 

discusiones en el aula y fomentando un espacio donde los estudiantes 

son los principales actores en el proceso de aprendizaje. La 

adaptación de estos recursos ha sido clave para garantizar que los 

materiales sean culturalmente pertinentes y accesibles, lo que ha 

permitido una mayor apropiación de la filosofía por parte de los 

niños. Además, la Filosofía con Niños en Colombia no solo ha sido 

una herramienta pedagógica, sino que también ha contribuido a la 

transformación de las prácticas educativas en general. Pineda señala 

que esta metodología ha impulsado un cambio en la relación entre 

maestros y estudiantes, promoviendo un enfoque más colaborativo y 

menos jerárquico. Los docentes se convierten en facilitadores del 

diálogo, mientras que, los estudiantes son incentivados a expresar 

                                                           
29 Pineda, D. A., Santiago, D., González, N., & Rojas, V. (2013). Filosofía para 

Niños en Colombia, en Revista Internacional de los centros Iberoamericanos de 

Filosofía para Niños y Filosofia para Crianças, 8, pp.216-219. 
30 Pineda, D. A: (2014). Filosofía para niños: un acercamiento, en Universitas 

Philosophica, 19, Santa Fé de Bogotá, diciembre 1992, pp.103-121. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

35 

sus ideas y cuestionamientos, creando un ambiente de aprendizaje 

más horizontal. Así, la Filosofía con Niños ha generado un impacto 

significativo en el sistema educativo colombiano, aportando al 

desarrollo de ciudadanos críticos, reflexivos y comprometidos con 

su entorno. 

En tercer lugar, exponemos la Consejería u Orientación Filosófica. 

En 1981 se abre el primer gabinete filosófico en Alemania donde se 

ofrece asesoría a todas aquellas personas que tienen interés en 

reflexionar sobre cuestiones personales o de índole existencial. Uno 

de los principales representantes es el alemán Gerd Achenbach 

(1981 y 1989). La función del asesor filosófico es proveer de un 

diálogo filosófico donde el consultante obtenga una mayor 

comprensión de la propia existencia, realice la transformaciones y 

liberaciones pertinentes. Esta práctica filosófica hoy se conoce con 

otros nombres como: asesoramiento, orientación, consultoría y en la 

actualidad algunos filósofos profesionales participan de ella. Para 

Monica Cavellé (1967) en España, la consultoría se presenta como 

una alternativa a la terapia clínica, sin llegar a reemplazarla, se trata 

de servirse de los planteamientos de la filosofía para entender los 

comportamientos y los problemas de la realidad cotidiana, por medio 

del diálogo socrático, se indaga, profundiza y potencia las 

posibilidades de vida de los seres humanos. 

De manera similar, Nave, L. & Bazzanella, G exponen que el 

Counseling filosófico, a diferencia de la terapia psicológica, no tiene 

la pretensión de realizar diagnósticos, clasificar el malestar en 

enfermedades o utilizar técnicas terapéuticas de tratamiento, más 

bien, su propósito es brindar un “cuidado” en el sentido de 

acompañar y asistir al individuo o el grupo en la indagación de sus 

pensamientos, creencias, valores, sentimientos y necesidades. En el 

asesoramiento filosófico lo que se busca es aprender esas prácticas 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

36 

 

de cuidado de sí y cuidado del Otro para poner en cuestión esa visión 

de mundo que se ha tejido31  

En cuarto lugar, se puede indicar la Filosofía de las Organizaciones 

que, en términos generales, hace referencia a la aplicación de la 

filosofía al ámbito profesional y empresarial para la resolución de 

conflictos, el asesoramiento en temas como la ética, bioética, 

derechos humanos, ética empresarial y gestión del conocimiento. 

Uno de los iniciadores en este campo en 1990 es Jos Kessels quien 

fundó Dialogue Consultans, a partir del trabajo en New Trivium 

(www.hetnieuwetrivium.nl11) en 1999, una empresa consultora que 

crea junto con Erik Boers y que se expande en Holanda, Alemania y 

Bélgica. Horst Gronke también crea la compañía Pro Argumentis 

(2002) especializada en consultoría para empresas y diálogos 

socráticos en instituciones penitenciarias. El profesor español José 

Barrientos-Rastrojo con su proyecto BOECIO también ha sido un 

referente del trabajo en instituciones como las cárceles de España, 

Brasil, México, Colombia y Argentina, lugares de encierro que, en 

palabras del filósofo práctico, paradójicamente despliegan la libertad 

del pensamiento. Este Proyecto está dirigido a las personas con 

riesgo de exclusión social apuesta por la formación del pensamiento 

crítico, el gobierno sobre las pasiones y la ejercitación en la 

resiliencia32. Arnaiz señala que la orientación filosófica en las 

organizaciones mantiene la premisa que toda comunidad prefiere 

estar conformada por individuos virtuosos, no por individuos 

viciosos, y es allí donde puede ayudar con la asesoría filosófica a las 

organizaciones33.  Ingrid Sarmiento en su artículo “Repensar la 

                                                           
31 Nave, L & Bazzanella, G: “Prácticas filosóficas en Italia: Orientaciones y 

perspectivas desde sus orígenes hasta la actualidad”, en HASER Revista 

Internacional de Filosofía Aplicada. Número 8, España, 2017, p.32. 
32Boecio: “Boecio. Filosofía experiencial con P.R.E.Sos”, disponible on-line en 

https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/  (último acceso 5 de 

julio de 2024). 
33 Arnaiz, G: “La práctica filosófica en las organizaciones: Una aproximación”, en 

http://www.hetnieuwetrivium.nl11/
https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

37 

formación carcelaria desde una perspectiva filosófica” (2023) realiza 

una interesante reflexión sobre la formación moral y ética de las 

personas que están privadas de la libertad en Colombia. La autora 

señala su preocupación ante la vulneración de los derechos humanos 

y la invisibilización de la condición humana en estos espacios y 

aboga por favorecer la actitud crítica, reflexiva y analítica de la 

relación consigo mismo y con la sociedad como una manera de 

aportar a la resocialización de esta población. Allí cita la extensión 

e inspiración que ha tenido el proyecto Boecio para trabajar filosofía 

en las cárceles de países latinoamericanos como Brasil, México, 

Argentina. En Colombia destaca los trabajos realizados por la 

Universidad Minuto de Dios de parte del grupo de investigación 

Marfil y la incursión de la Universidad Nacional Abierta y a 

Distancia -UNAD con Una clase de filosofía ERÓN en el pabellón 

de máxima seguridad de la cárcel La Picota y la clase virtual 

Filosofar como entrenamiento para la vida34.  

En quinto lugar, exponemos los Cafés Filosóficos que inician con 

Marc Sautet (1992-1995) en Francia siguiendo los pasos de 

Achenbach. Sautet divulga en una entrevista realizada en radio que 

se reunía cada domingo en la mañana en un café con amigos a 

dialogar y filosofar y, para su sorpresa, al café terminaron por acudir 

varias personas interesadas en dichos encuentros. La práctica se 

popularizó hasta convertirse en discusiones públicas abiertas de 

temas diversos donde cualquier persona puede participar, sin caer en 

la pretensión de realizar divulgación filosófica o una historia de la 

filosofía, más bien, se trata de “hacer filosofía”. Pascal Hardey y 

Oscar Brenifier también realizan Cafés Filosóficos en Francia, ellos 

tienen como objetivo establecer un debate organizado para un 

                                                           

El Búho. Revista electrónica de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 5, 

Andalucía, 2008. pp.114-124 
34 Sarmiento, I: “Repensar la formación carcelaria en Colombia desde una 

perspectiva filosófica”, en HASER Revista Internacional de Filosofía Aplicada, 

número 14, España, 2023, pp.36-37.  



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

38 

 

intercambio filosófico mediante el diálogo socrático, donde cada 

participante puede hacer uso de la palabra y se procura pasar de la 

opinión al pensamiento, es decir, discutir sobre conceptos dando 

lugar a una forma de investigación colectiva. La regla del diálogo, la 

interacción y la construcción entre todos, sin importar el origen 

socioeconómico y cultural, da lugar a una forma de investigación 

colectiva35.   

En sexto lugar, encontramos los Talleres Filosóficos desarrollados 

por Oscar Brenifier en Francia. Estos inician con una pregunta, la 

discusión es dirigida por un filósofo profesional quien se encarga de 

centrar la discusión y darle la rigurosidad filosófica necesaria. La 

persona que toma el papel de moderador se le da el nombre en 

francés de animateur, mientras que los anglosajones prefieren darle 

el nombre de facilitator. Estos talleres son desarrollados con 

diversos métodos y mantienen algunas reglas como: a) todos tienen 

que participar. b) Hay una obligación de desprenderse de las 

opiniones (situación que no necesariamente pasa en el café). c) 

Ponen a prueba -mediante los análisis y la problematización- la 

exigencia filosófica. El taller filosófico puede desarrollarse en 

cualquier ámbito como los hospitales, las cárceles, las instituciones 

educativas entre diversas poblaciones y, a diferencia del café 

filosófico, puede utilizar el texto como punto de enclave para 

propiciar los diálogos. La discusión del café puede ser informal y 

libre, mientras que, el taller exige unas reglas de funcionamiento 

específicas y formalizadas en el grupo36. Para Arnaiz, el taller 

filosófico es el espacio para reflexionar cooperativamente con los 

otros, es decir, este espacio se construye en el cruce de la lectura, la 

formulación de preguntas, la reflexión continua, de modo que, se 

                                                           
35 Brenifier, O: Filosofar como Sócrates. Introducción a la práctica filosófica. 

Editorial Diálogo, España, 2011, pp.77-92  
36 Brenifier, O: Filosofar como Sócrates. Introducción a la práctica filosófica. 

Editorial Diálogo, España, 2011. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

39 

ejercita la mente como cuando se ejercita el cuerpo cuando se 

aprende un nuevo arte37.  

 

 

Certámenes, eventos y plataformas: ¿se pueden convertir en 

ejercicios filosóficos? 

 

En este subtítulo quisiéramos compartir algunos cuestionamientos 

frente a la relación entre la enseñanza de la filosofía y las práctica 

filosóficas contemporáneas: ¿en qué medida algunas de las prácticas 

como el café filosófico, el diálogo socrático, los programas 

audiovisuales, los certámenes se podrían articular con los currículos 

de las instituciones educativas para fomentar la actitud filosófica?, 

¿cómo manejar esa aparente “dicotomía” entre el saber filosófico y 

la actitud filosófica en la escuela?, ¿de qué manera las prácticas 

filosóficas contemporáneas nos permiten replantear la enseñanza de 

la filosofía en las instituciones educativas?, ¿de qué manera el 

ejercicio que se realiza en las instituciones educativas alimenta esos 

otros espacios que hoy enmarcamos como prácticas filosóficas 

contemporáneas?  

Con la difusión de las tecnologías de la información y la 

comunicación, especialmente la red de Internet y sus diferentes 

plataformas, y la necesidad de fortalecer vínculos entre las 

universidades y la comunidad han surgido otras prácticas que buscan 

llevar la filosofía a otros espacios y agentes. Así, encontramos, en 

séptimo lugar, los Eventos de filosofía con fines formativos y 

experienciales como las Olimpiadas filosóficas, concursos, 

certámenes y campamentos filosóficos que articulan el interés por el 

saber filosófico, el diálogo, la lectura y la escritura con diferentes 

agentes. En Colombia se desarrollan Olimpiadas filosóficas en 

                                                           
37 Arnaiz, G: “¿Qué es un taller filosófico?” en, P@kenredes. Revista Digital del 

CEP de Alcalá de Guadaíra, volumen 1, número 9, Sevilla, 2011b, pp.1-7. 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

40 

 

varias instituciones educativas de básica, media y superior como: la 

Universidad Javeriana en Bogotá, el Colegio San Ignacio de Loyola 

y la Universidad de Antioquia en Medellín, la Universidad 

Pedagógica y Tecnológica de Colombia (UPTC) en Tunja, esta 

última cuenta con doce versiones38.  

El trabajo realizado en la UPTC, en cabeza de las investigaciones del 

Grupo de investigación Filosofía, Sociedad y Educación y el Grupo 

de investigación Aión, ha generado un impacto en la formación de 

nuevos maestros que piensan e indagan en la relación Filosofía e 

Infancia. Las comunidades de indagación filosófica promovidas por 

los grupos de investigación han estimulado en los estudiantes una 

mayor curiosidad, pensamiento crítico y colaboración, 

transformando las aulas y fortaleciendo el rol del maestro como 

facilitador de aprendizajes colectivos, donde la reflexión y el diálogo 

se convierten en ejes centrales. Así, el proyecto ha demostrado ser 

un motor de cambio en la concepción de la enseñanza filosófica, 

impactando tanto en el desarrollo personal de los docentes y 

estudiantes como en la construcción de nuevas dinámicas 

educativas. 

Al involucrar a los maestros en un proceso de formación filosófica, 

se ha logrado generar un enfoque crítico sobre el poder y las 

dinámicas en el aula, transformando los espacios educativos en 

escenarios de creatividad y diálogo. Esto ha permitido el crecimiento 

de los estudiantes en términos de la formación del pensamiento 

crítico y el fortalecimiento de las comunidades educativas en su 

conjunto, de esta manera, la filosofía se consolida como una 

                                                           
38 Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia: “XII Olimpiadas 

filosóficas. Jóvenes en diálogo con la filosofía. Filosofía y Literatura: una 

conversación”, disponible on-line en 

https://www.uptc.edu.co/sitio/portal/cal_not_eve/eventos/det/XII-Version-

Olimpiadas-Filosoficas-Uptc-2024-2024.08.29/?instancedate=1724936400000 

(último acceso el 9 de mayo de 2024) 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

41 

herramienta fundamental para el cambio social y educativo en 

Boyacá39. 

Según el rastreo documental, para el año 2020 se realizó la Primer 

Olimpiada Colombiana de Filosofía organizada por la Red de 

enseñanza de la filosofía, la Universidad del Quindío y auspiciada 

por la Sociedad Colombiana de filosofía40. En el año 2024 se realizó 

la segunda Olimpiada Nacional de Filosofía encabezada por la 

Universidad del Norte y la Universidad de Antioquia, en el 

instructivo del evento se afirma que: “Las Olimpiadas Colombianas 

de Filosofía (OCF) son un certamen académico que implican el 

desarrollo de ejercicios competitivos entre los participantes. Se 

conciben y desarrollan como fiesta del pensamiento con sentido 

ético, formativo, equitativo, inclusivo y de carácter nacional”41.  

Anterior a estas Olimpiadas en Colombia se puede encontrar la 

primera Olimpiada Internacional de Filosofía IPO que se realizó en 

1993, organizada bajo el auspicio de la Fédération Internationale des 

Sociétés de Philosophie (FISP) y apoyada por la UNESCO, donde 

participaron estudiantes de Bulgaria, Rumania y Turquía. 

Posteriormente, se incorporaron otros países como Alemania y 

Polonia. La IPO se organiza cada año en el mes de mayo bajo la 

organización de uno de los países participantes de la Federación 

                                                           
39Suárez-Vaca, M. T., & Pulido-Cortés, O. (Coordinadores): Diagramas y 

Polifonías. Experiencias de Pensamiento. Editorial Universidad Pedagógica y 

Tecnológica de Colombia-UPTC, Tunja, 2021. 

DOI: https://doi.org/10.19053/9789586604789 
40 Universidad del Quindío: “I Olimpiadas Colombianas de Filosofía. Filosofía un 

diálogo entre naturaleza y tecnología, 2021”, disponible on-line en chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.socolfil.org/images/

scf/noticias/2021/octubre/OLIMPIADAS_DE_FILOSOFIA_programa_activo_R

EV.pdf (último acceso 5 de julio de 2024).   
41 Universidad del Norte: “II Olimpiadas Colombianas de Filosofía. La filosofía y 

la crisis ambiental: ¿Cómo hacer frente al Antropoceno?, 2024”, disponible on-

line en https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-

colombianas-de-filosofia (último acceso 5 de julio de 2024).    

https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=FISP&action=edit&redlink=1
https://doi.org/10.19053/9789586604789
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

42 

 

Internacional de las Sociedades de Filosofía y se dirige a estudiantes 

de todos los países del mundo que se encuentren cursando educación 

secundaria en el momento de la competencia. El comité nacional 

organizador del país anfitrión usualmente decide el tema para la 

Olimpiada42. De igual manera, se encuentran las Olimpiadas 

Filosóficas de Brasil organizadas en diferentes Estados del país 

desde el año 2008, las Olimpiadas filosóficas Uruguayas organizada 

por la Asociación filosófica del Uruguay desde 1999, la primera 

Olimpiada Argentina de Filosofía que se realizó en Buenos Aires en 

199743 y la I Olimpiada de filosofía en Andalucía (España) en el 

201444.    

Al lado de las Olimpiadas Filosóficas encontramos otro tipo de 

certámenes que se pueden reunir bajo el nombre de Concursos de 

filosofía, estos se constituyen en espacios de participación y 

competencia con reglas definidas. En Colombia encontramos el 

Concurso Intercolegial Filotube de la Universidad del Rosario desde 

el año 2017, en este espacio el video es el centro de atención y aborda 

mediante la imagen un problema filosófico45. También se encuentra 

el Concurso de ensayo filosófico para colegios de la Universidad 

Agustiniana que como su nombre lo indica se centra en la escritura, 

                                                           
42Institute of Competition Sciences ICS: “International Philosophy Olympiad”, 

disponible on-line en 

https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-

olympiad/ (último acceso el 2 de noviembre de 2023) 
43 Lobato de Andrade Ferra, L. S: Olimpiadas de filosofia do Rio de Janeiro: o 

pensamento na roda. NEFI, Rio de Janeiro, 2022, pp.67-81.  
44Asociación Andaluza de Filosofía (AAFI): “I Olimpiada Filosófica de 

Andalucía. 2014”, disponible on-line en 

https://web.archive.org/web/20140429122314/http://olimpidafilosoficadeandaluc

ia.wordpress.com/ (último acceso 5 de julio de 2024) 
45Universidad del Rosario: “II Concurso intercolegial del Filotube”, disponible on-

line en https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-

Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/ (último acceso 30 de noviembre 

de 2023) 

https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

43 

para el año 2022 presenta su cuarta versión46. El Concurso de 

creatividad reflexiva 2022 “Filosofías del campo, aproximaciones 

del quehacer filosófico” de la Universidad del Externado que busca 

hacer de la filosofía una práctica desde las artes y la 

interdisciplinariedad47.  

En cuanto a los Campamentos filosóficos internacionales y 

nacionales, en el ámbito internacional, el primer campamento 

filosófico registrado es el Philosophy and Critical Thinking (PACT) 

Summer Camp del departamento de filosofía de la Universidad 

Estatal de Ohio. Este se realizó en junio de 2017 bajo el tema 

“derechos y libertad”, allí los participantes realizaron actividades 

como: elaborar un proyecto, dos debates formales, un viaje a la 

biblioteca de dibujos animados, una proyección de películas, una 

búsqueda del tesoro y asistencia a conferencias de varios filósofos 

de OSU48. En Colombia se registra el Campamento filosófico 

organizado por los grupos de investigación GIFSE y AIÓN - de la 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia (UPTC)- 

quienes se constituiría como pioneros de dicha práctica en el país. El 

primer campamento filosófico, bajo el tema Pensando el Universo, 

se concibe como un espacio para reflexionar y construir experiencias 

filosóficas con jóvenes desde los grados 5º hasta 7º de las 

                                                           
46Uniagustiniana: “IV Concurso nacional intercolegiado de ensayo filosófico”, 

disponible on-line en https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-

participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-

uniagustiniano (último acceso el 20 de octubre de 2023) 
47Universidad del Externado: “Concurso de creatividad reflexiva”, disponible on-

line en https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-

reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/ 

(último acceso el 20 de octubre de 2023) 
48Ohio State University: “Philosophy and critical thinking (PACT) Summer 

camp”, disponible on-line en  https://philosophy.osu.edu/pact (último acceso el 2 

de noviembre de 2023) 

https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://philosophy.osu.edu/pact


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

44 

 

Instituciones Educativas públicas y privadas del departamento de 

Boyacá como reseñan en la página web49.  

El Campamento Filosófico que surge desde el año 2015 y para el año 

2024 completa la novena (9) version en Boyacá, Colombia se plantea 

como una estrategia pedagógica lúdica que trasciende el aula 

tradicional para promover el pensamiento filosófico desde la 

infancia. De acuerdo con Ladino y Castellanos (2022)50, este espacio 

permite generar encuentros donde el diálogo, el juego y la reflexión 

crítica son los ejes centrales, lo que facilita el desarrollo de 

habilidades de pensamiento y el cuidado de sí en los niños. Los 

campamentos crean escenarios donde los participantes, tanto niños 

como educadores, se enfrentan a nuevas formas de ver y cuestionar 

la realidad, fomentando el asombro y la curiosidad. A través de 

actividades como diálogos filosóficos y juegos, se propicia un 

ambiente que favorece el aprendizaje colaborativo y la interacción 

entre diferentes perspectivas (Ladino & Castellanos, 2022). Este 

enfoque permite que la filosofía llegue a la infancia de manera 

accesible, pero profunda, potenciando la capacidad crítica y 

reflexiva desde una edad temprana. 

Por otro lado, Ladino y Castellanos (2022) señalan que estos 

campamentos transforman la manera de pensar de los niños y 

maestros, quienes asumen un rol más dialógico y menos directivo. 

Los educadores, al participar en estas actividades, desarrollan nuevas 

metodologías que integran el juego y la reflexión filosófica, 

generando un aprendizaje significativo para los estudiantes. En este 

sentido, el Campamento Filosófico se convierte en una herramienta 

                                                           
49Aión. Tiempo de la infancia: “Campamentos filosóficos”, disponible on-line en 

https://grupoaion.com/campamentos/ (último acceso 23 de febrero de 2024) 
50 Quiroz, W. O. L., & Murcia, E. V. C: Campamento filosófico: experiencia lúdica 

de pensamiento con la infancia, en Childhood & philosophy, volumen 18, outubro 

2022, Rio de Janeiro, pp.01-20. 

DOI: https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275 
 

https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

45 

de transformación pedagógica, en la que los maestros también 

aprenden y se replantean su práctica docente. La interacción 

constante entre niños y educadores crea un espacio de convivencia y 

aprendizaje mutuo, donde se valora tanto el conocimiento como el 

proceso de indagación y descubrimiento (Ladino & Castellanos, 

2022). Así, el campamento también beneficia a las instituciones 

educativas que adoptan esta innovadora metodología. 

En octavo lugar y, por último, hemos situado la creación de 

Contenido Mediático-divulgativo filosófico. Aquí se hace referencia 

a contenidos audiovisuales y escritos que procuran informar, recrear 

problemas, servir como elementos introductorios a ciertos 

pensadores o lenguaje técnico, y usualmente va dirigido a un público 

no especializado. En el ámbito internacional se encuentran 

contenidos como programas de televisión “Filosofía aquí y ahora” 

del 2008 producido en Argentina y dirigido por Pablo Feinmann. El 

programa “Mentira la Verdad” del canal argentino “Encuentro” de 

Darío Sztajnszrajber producido desde el año 2011. También canales 

de YouTube como “Conversaciones filosóficas” de Caio Souto en 

Brasil donde invitan a un filósofo o estudioso de la filosofía para 

discutir un tema en específico; “La fonda filosófica” de Darin 

McNabb que busca hacer la exposición de un problema o un autor. 

Los programas radiales como “UNED” Radio de España, el Podcast 

titulado “Filosofía simplemente de Travesía”, “Psicofonías del más 

acá” un programa radial de la UPTC en Boyacá realizado entre los 

años 2016 al 2019, y la serie catalana Merlí (2015) que fue un hito 

entre los jóvenes. Entre las publicaciones están Más Platón y menos 

prozac en 1999, Filosofía para Dummies del 2010, El mundo de 

Sofía de 1991, Filosofía en la calle de 2019, Los Simpson y la 

filosofía del 2001, Mi cuaderno estoico. Cómo prosperar en un 

mundo fuera de tu control de 2019, etc.  

Hay que señalar que el recorrido es amplio y seguramente se nos 

escapan muchas experiencias y prácticas filosóficas, sin embargo, 

con estos últimos registros encontramos que las tecnologías de la 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

46 

 

información y las comunicaciones muestran que es posible crear 

diferentes espacios para compartir contenidos filosóficos o desplegar 

la actitud filosófica tanto en los círculos académicos como fuera de 

ellos. Tal vez, las objeciones frente a la rigurosidad, la disciplina y 

la autoridad de quienes pueden crear o no contenidos filosóficos, no 

se resuelve a corto plazo, pero aquello que si podemos decir es que 

estas prácticas nos llevan a cuestionar sobre los modos de pensar, 

escribir, leer, dialogar en nuestras sociedades. Dado que, estas 

prácticas filosóficas contemporáneas nos devuelven a preguntas 

como: ¿cuáles son los espacios para desplegar esa preocupación 

filosófica?, ¿cómo aprendemos a pensar por nosotros mismos?, 

¿cuáles son las problemáticas que nos motivan a filosofar hoy?, 

¿quiénes están autorizados para filosofar?, ¿cuáles son los criterios 

de autoridad para decidir qué es filosofía?  

 

 

Conclusiones 

 

En el ámbito de la filosofía contemporánea surge una creciente 

necesidad de reflexionar sobre la esencia, el papel y la función de la 

filosofía misma, especialmente contrastándola con la concepción 

que se tenía en la antigüedad. Este ejercicio no solo enriquece 

nuestra comprensión del saber filosófico y de la filosofía como 

disciplina, sino que, también invita a reconsiderar su práctica y 

enseñanza en el contexto actual. En este sentido, la obra de Pierre 

Hadot emerge como una referencia destacada al ofrecer una 

perspectiva que contrasta entre la filosofía antigua concebida como 

una forma de vida con la filosofía moderna, a menudo, relegada a un 

discurso teórico especializado. Esta reflexión abre caminos hacia la 

revitalización de las prácticas filosóficas contemporáneas al 

promover la reintegración del pensamiento filosófico en la vida 

cotidiana y el desarrollo personal. 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

47 

El ejercicio de trazar un recorrido por algunas prácticas filosóficas 

contemporáneas permite, por un lado, visibilizar diferentes formas 

de hacer filosofía y de filosofar, por otro lado, poner en discusión la 

manera en que la filosofía ocupa espacios fuera de las instituciones 

educativas posibilitando que las personas con alguna inquietud o 

deseo de filosofar puedan encontrar un espacio, un tiempo y unos 

interlocutores con quienes compartir interesés en común. En otras 

palabras, hay que señalar que en el campo de las prácticas filosóficas 

contemporáneas nos encontramos con diversas maneras y 

experiencias que se ocupan de pensar la filosofía y el filosofar. En 

este sentido, resulta difícil encasillarlas como exclusivas de un tipo 

de institución o para un grupo específico, por el contrario, estas 

prácticas filosóficas se cruzan entre sí, se complementan y abren la 

posibilidad de que la filosofía y el filosofar ingrese a diferentes 

ámbitos como cafés, hospitales, cárceles, cinemas, la calle, etc.  

Por eso, más que defender una práctica filosófica contemporánea, 

aquello que se busca es reflexionar acerca de esos lugares donde se 

da la posibilidad de la pregunta, el cuestionamiento, la indagación 

de modo individual o grupal, donde se propicia los espacios para 

materializar ese derecho a la filosofía y el filosofar que señala la 

UNESCO. Las prácticas filosóficas contemporáneas se tornan en un 

ejercicio de actualización sobre otras maneras, otros gestos, otros 

caminos para descubrir y practicar la filosofía y el filosofar dentro y 

fuera de las instituciones educativas.    

Cabe señalar que, las prácticas filosóficas se ven abocadas a hacer 

continuamente el tránsito entre los contenidos filosóficos y la actitud 

filosófica o el filosofar, por ello, si tomamos la idea de que la 

filosofía iría un paso más allá, al ayudarnos a conceptualizar la 

experiencia, esas supuestas rivalidades se desvanecen. Y, aunque no 

podemos negar que, en algunos escenarios se privilegia el contenido 

filosófico sobre el filosofar -como puede ocurrir en prácticas 

filosóficas articuladas al ejercicio académico o de consultoría como 

los comités de bioética-, en otros casos se hace énfasis en la actitud 



JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

48 

 

filosófica sobre el contenido filosófico como puede ocurrir en los 

cafés filosóficos, en los diálogos socráticos o en un campamento 

filosófico. Aquí, lo que nos interesa resaltar es que estas prácticas 

filosóficas no son paralelas a la enseñanza de la filosofía, todo lo 

contrario, estas mantienen ese tránsito entre el saber de la filosofía y 

el filosofar, es decir, una preocupación por la constitución del sujeto, 

por las relaciones que establece consigo mismo, con los otros y con 

lo otro, bajo la premisa de la formación de un pensamiento crítico. 

De modo que, acceder a contenido filosóficos y aprender a filosofar 

se convierte en una experiencia que conserva ese fluir de la filosofía 

con la vida cotidiana.  

 

 

Bibliografía  

 

Aión. Tiempo de la infancia: “Campamentos filosóficos”, disponible 

on-line en https://grupoaion.com/campamentos/ (último acceso 23 

de febrero de 2024) 

Arnaiz, G: “La práctica filosófica en las organizaciones: Una 

aproximación”, en El búho. Revista electrónica de la Asociación 

Andaluza de Filosofía, número 5, 2008, pp.114-124.  

Arnaiz, G: “¿Qué son las prácticas filosóficas?”, en El búho. Revista 

electrónica de la Asociación Andaluza de Filosofía, número 9, 

Andalucía, 2011a, pp.1-6  

Arnaiz, G: “¿Qué es un taller filosófico?”, en P@kenredes. Revista 

Digital del CEP de Alcalá de Guadaíra, volumen 1, número 9, 

Sevilla, 2011b, pp.1-7. 

https://piensathelos.files.wordpress.com/2012/09/arnc3a1iz-

gabriel-quc3a9-es-un-taller-filosc3b3fico.pdf 

Arnaiz, G: “¿Qué es la práctica filosófica?”, en A parte Rei: Revista 

de filosofía, número 53, 2007, pp.1-4.  

Asociación Andaluza de Filosofía (AAFI): “I Olimpiada Filosófica 

de Andalucía. 2014”, disponible on-line en 



UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

49 

https://web.archive.org/web/20140429122314/http://olimpidafiloso

ficadeandalucia.wordpress.com/ (último acceso 5 de julio de 2024). 

Boecio: “Boecio. Filosofía experiencial con P.R.E.Sos”, disponible 

on-line en https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/  

(último acceso 5 de julio de 2024). 

Brenifier, O: Filosofar como Sócrates. Introducción a la práctica 

filosófica. Editorial Diálogo, Tenerife, 2011.  

Cerletti, A: La enseñanza de la filosofía como problema filosófico. 

Libros el Zorzal, Buenos Aires, 2008. 

Filosofía & Co. Un filósofo en la cárcel, 2020. Disponible on-line 

https://filco.es/un-filosofo-en-la-carcel/ (último acceso el 3 de 

febrero de 2023). 

Foucault, M: Discurso y verdad en la antigua Grecia. Paidós, 

Buenos Aires, Barcelona, 2004. 

Foucault, M: El retorno de la moral. En Obras esenciales: Vol. III. 

Estética, ética y hermenéutica. Paidós, Barcelona, 1999, pp. 382-

390. 

Foucault, M: La hermenéutica del sujeto. Akal, Madrid, 2005.  

Foucault, M: Tecnologías del yo. Paidós, Barcelona, 1990. 

Hadot, P: Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Ediciones 

Siruela, Madrid, 2006. 

Hadot, P: ¿Qué es la filosofía antigua? Fondo de cultura económica. 

México, 1998.  

Institute of Competition Sciences ICS: International Philosophy 

Olympiad, disponible on-line en 

https://www.competitionsciences.org/competitions/international-

philosophy-olympiad/ (último acceso el 2 de noviembre de 2023) 

Kant, E: Tratado de pedagogia. Colegio Mayor Nuestra Señora del 

Rosario, Bogotá, 1985.  

Lara, P. & Pulido-Cortés, O: “Escritura como práctica de sí y escuela 

rural”, en Praxis & Saber, volumen 11, número 25, 2020, pp. 21-45. 

https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480 

https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://web.archive.org/web/20140429122314/http:/olimpidafilosoficadeandalucia.wordpress.com/
https://institucional.us.es/boecio/que-es-el-centro-boecio/
https://filco.es/un-filosofo-en-la-carcel/
https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://www.competitionsciences.org/competitions/international-philosophy-olympiad/
https://doi.org/10.19053/22160159.v11.n25.2020.10480


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

50 

 

Kohan, W. O:  Sócrates: El enigma de enseñar. Biblos, Buenos 

Aires, 2009. 

Lobato de Andrade Ferra, L. S: Olimpiadas de filosofia do Rio de 

Janeiro: o pensamento na roda. NEFI, Rio de Janeiro, 2022. 

Nave, L & Bazzanella, G: “Prácticas filosóficas en Italia: 

Orientaciones y perspectivas desde sus orígenes hasta la actualidad”. 

HASER Revista Internacional de Filosofía Aplicada, número 8, 

2017, pp. 13-38.  

Nehamas, A: El arte de vivir: Reflexiones socráticas de Platón a 

Foucault. Pre-Textos, Valencia, 2006. 

Nussbaum, M: Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de 

las humanidades. Katz, Buenos Aires, 2013.  

Obiols, G: Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Libros 

del Zorzal, Buenos Aires, 2008.  

Onfray, M: Cinismos. Retrato de los filósofos llamados perros. 

Paidós, Buenos Aires, 2002.  

Onfray, M: Filosofar como un perro. Capital intelectual, Argentina, 

2013. 

Onfray, M: Las sabidurías de la antigüedad. Contrahistoria de la 

filosofía, I. Anagrama, Barcelona, 2007. 

Pineda, D. A., Santiago, D., González, N., & Rojas, V: “Filosofía 

para Niños en Colombia”, en Revista Internacional de los centros 

Iberoamericanos de Filosofía para Niños y Filosofía para Crianças, 

8, 2013, pp. 216-219. 

Pineda, D. A: “Filosofía para niños: un acercamiento”, en 

Universitas Philosophica, 19, Santa Fé de Bogotá, 1992, pp.103-

121. Disponible online en 

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/v

iew/11779, (último acceso el 06 de septiembre de 2024)  

Pulido-Cortés, O: “Editorial Filosofía para niños, ciudadanía y 

experiencia filosófica”, en Revista Praxis & Saber, volumen 10, 

número 23, 2019, pp. 9-17.  

https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/view/11779
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/vniphilosophica/article/view/11779


UNA REVISIÓN DE LAS PRÁCTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS  

 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

51 

Quiroz, W. O. L., & Murcia, E. V. C: Campamento filosófico: 

experiencia lúdica de pensamiento con la infancia, en Childhood & 

philosophy, volume 18, 2022, pp.01-20. 

DOI: https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275 

Rancière J: El Maestro Ignorante. Editorial Laertes, Barcelona, 

2002. 

Sarmiento, I: “Repensar la formación carcelaria en Colombia desde 

una perspectiva filosófica”, HASER Revista Internacional de 

Filosofía Aplicada, número 14, 2023, pp.17-40.  

Suárez-Vaca, M. T., & Pulido-Cortés, O. (Coordinadores): 

Diagramas y Polifonías. Experiencias de Pensamiento. Editorial 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia-UPTC, Tunja, 

2021. DOI: https://doi.org/10.19053/9789586604789 

Volpone, A: “Pratiche Filosofiche, Forme di razionalità, modi del 

filosofare contemporáneo”, Kytéton, número 8, 2002, pp.12-36. Doi 

http://digital.casalini.it/10.1400/15120 

UNESCO: La filosofía. Una escuela de la libertad. Enseñanza de la 

filosofía y aprendizaje del filosofar: la situación actual y las 

perspectivas para el futuro. Universidad Autónoma Metropolitana, 

México DF, 2011.    

Ohio State University: “Philosophy and critical thinking (PACT) 

Summer camp”, disponible on-line en  

https://philosophy.osu.edu/pact (último acceso el 2 de noviembre de 

2023). 

Uniagustiniana: “IV Concurso nacional intercolegiado de ensayo 

filosófico”, disponible on-line en 

https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-

concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-

uniagustiniano (último acceso el 20 de octubre de 2023) 

Universidad del Externado: “Concurso de creatividad reflexiva”, 

disponible on-line en 

https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-

https://doi.org/10.12957/childphilo.2022.67275
https://doi.org/10.19053/9789586604789
http://digital.casalini.it/10.1400/15120
https://philosophy.osu.edu/pact
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://www.uniagustiniana.edu.co/eventos/animate-y-participa-iv-concurso-nacional-intercolegiado-de-ensayo-filosofico-uniagustiniano
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/


JOHANNA ANDREA BERNAL MANCILLA – JORGE ANIBAL ROJAS DEVIA 

HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, nº 17, 2026, pp. 13-52 

52 

 

creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-

quehacer-filosofico/ (último acceso el 20 de octubre de 2023). 

Universidad del Norte: “II Olimpiadas Colombianas de Filosofía. La 

filosofía y la crisis ambiental: ¿Cómo hacer frente al Antropoceno?”, 

2024, disponible on-line 

https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-

colombianas-de-filosofia (último acceso 5 de julio de 2024).    

Universidad del Quindío: “I Olimpiadas Colombianas de Filosofía. 

Filosofía un diálogo entre naturaleza y tecnología”, disponible on-

line chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.socolfi

l.org/images/scf/noticias/2021/octubre/OLIMPIADAS_DE_FILOS

OFIA_programa_activo_REV.pdf (último acceso 5 de julio de 

2024).   

Universidad del Rosario: “II Concurso intercolegial del Filotube”, 

disponible on-line en https://www.urosario.edu.co/Periodico-

NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-

Explica-un-pro/ (último acceso 30 de noviembre de 2023) 

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia: “XII 

Olimpiadas filosóficas. Jóvenes en diálogo con la filosofía. Filosofía 

y Literatura: una conversación”, disponible on-line en 

https://www.uptc.edu.co/sitio/portal/cal_not_eve/eventos/det/XII-

Version-Olimpiadas-Filosoficas-Uptc-2024-

2024.08.29/?instancedate=1724936400000 (último acceso el 9 de 

mayo de 2024) 
 

https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://sociales.uexternado.edu.co/filosofia/concurso-de-creatividad-reflexiva-2022-filosofias-de-campo-aproximaciones-al-quehacer-filosofico/
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia
https://www.uninorte.edu.co/es/web/eventos/w/ii-olimpiadas-colombianas-de-filosofia
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/
https://www.urosario.edu.co/Periodico-NovaEtVetera/Nuestra-U/2do-Concurso-intercolegial-FiloTube-Explica-un-pro/

